

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

LSOC 3977.44



HARVARD COLLEGE LIBRARY

# УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

ИМПЕРАТОРСКАГО

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

отдълъ историко-филологическій.

выпускъ пятнадцатый.







Типографія Э. Лиссивра и Ю. Романа Воздинення, Крестороздиненскій пер., д. Лиссиера. 1892.



3531046

# УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ

## ИМПЕРАТОРСКАГО

# МОСКОВСКАГО УНИВЕРСИТЕТА.

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ пятнадцатый.





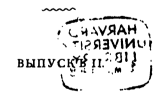
# РАННІЙ ИТАЛЬЯНСКІЙ ГУМАНИЗМЪ

и его

# ИСТОРІОГРАФІЯ.

КРИТИЧЕСКОЕ ИЗСЛЪДОВАНІЕ

МИХАИЛА КОРЕЛИНА.



L Soc 3977.44 (15)

По постановленію Историко-Филологическаго факультета Импираторскаго Московскаго Университета печатать разрішается.

Москва, 20-го апраля 1892 года.

Деканъ Историко-Филологического факультета М. Троицкій.



## ГЛАВА III.

Современники, друзья, ученики и послѣдователи первыхъ гуманистовъ въ XIV и въ первой четверти XV столѣтія.

Весьма обширная литература объ основателяхъ итальянскаго гуманизма страдаетъ односторонностью, которая составляетъ существенное препятствіе для научной исторіи начала и первыхъ шаговъ Ренесанса. Все вниманіе изследователей было направлено до сихъ поръ на видныя фигуры первыхъ гуманистовъ, а ихъ друзья и поклонники все еще остаются въ тени. Вследствіе этого Боккаччіо и въ особенности Петрарка представляются одинокими великанами, окуганными какимъ-то таинственнымъ величіемъ, обладавшими совстмъ непонятной съ перваго взгляда популярностью. Между темъ не подлежить сомненю, что ихъ окружала многочисленная толпа, отчасти пассивно раздълявшая ихъ стремленія и настроеніе, отчасти активно дійствовавшая въ одинаковомъ съ ними направленіи. Вокругь большихъ гуманистовъ группировались ихъ маленькіе сотрудники, которые также находили учениковъ и покровителей. На это указывають многочисленные факты въ біографіяхъ Петрарки и Боккаччіо и прежде всего необыкновенная популярность перваго изъ нихъ. Но лучи славы основателей гуманизма затмили ихъ скроиныхъ почитателей и сотрудниковъ: ихъ мало знали современники, мало ценило ближайшее потомство и мало изучали позднейшие изследователи, вследствие чего ихъ письма и сочинения или совсемъ ватерялись, или до сихъ поръ скрываются въ многочисленныхъ итальянскихъ библіотекахъ и въ лучшемъ случав известны только по имени. Если и сохранились ихъ имена, то главнымъо бразомъ потому, что имъ адресовали письма и посвящали свои сочиненія Петрарка и Боккаччіо. Но эти данныя, и сами по себъ довольно скудныя, въ вначительной степени теряють свою цену еще и отъ того, что содержание адресованныхъ извъстному лицу писемъ или посвященнаго ему сочиненія, не всегда можетъ служить указаніемъ на воззрѣнія адресата. Петрарка часто ставиль адресы случайно, Боккаччіо думаль посвященіемъ придать цѣну своему сочиненію 1). Тѣмъ не менѣе и при современномъ состояніи источниковъ и литературы, благодаря главнымъ образомъ перепискѣ Петрарки 2), можно приблизительно отмѣтить три категоріи друзей первыхъ гуманистовъ. Это были, во-первыхъ, люди, цѣликомъ принадлежавшіе старому міру, или ничѣмъ не проявившіе своихъ симпатій новому движенію; во-вторыхъ, меценаты и, въ-третьихъ, братья по оружію, скромные солдаты той арміи, предводителями которой были Петрарка и Боккаччіо.

Не подлежить сомнанію, что между многочисленными адресатами<sup>3</sup>) Петрарки весьма многіе принаплежали старому міру и по своимъ занятіямъ, и по своему міросозерцанію. Таковы, во-первыхъ, весьма многіе представители средневъковой церкви, съ которыми онъ находился въ перепискъ. Петрарка, склонный къ дружбъ по натуръ, не обусловливалъ своихъ симпатій извістнымъ направленіемъ, если только находилъ расположение къ своей личности и не встречаль прямого порицания своимъ интересамъ и стремленіямъ. При началъ гуманистическаго движенія, когда его діаметральная противоположность среднев'яковому міросоверцанію еще не была всеми сознана, такое отношеніе его представителей въ людямъ прежняго образа мыслей было естественно. Поэтому мы не въ правъ заподозрить утверждение благочестиваго эремита Пістро да Кастелетто, что онъ быль близокъ съ Петраркой, котя этотъ монакъ счелъ необходинымъ внести монашескія поправки въ надгробную рівчь, произнесенную при похоронахъ Петрарки Бонавентура да Перага 1). Несомненно къ людямъ стараго порядка принадлежалъ и самъ ораторъ,

<sup>1)</sup> Be noceamenin De casibus virorum illustrium Bokkauio robopate: cupimus enim omnes, quadam umbratili impulsi gloria, quibus auxiliis possumus, fragiles labores nostros nobilitare et diuturniores facere, et scriptores potissime. Et inter alia, quasi multum illis splendoris consecuturum sit, pontifici, seu Caesari, aut Regi, vel alicui principi maximo titulamus eosdem. У Веселовскаго, р. 22.

<sup>\*)</sup> Körting въ общемъ върно характеризуетъ содержаніе писемъ Петрарки (р. 15-17), но слишкомъ низко ставитъ ихъ значеніе, какъ историческаго источника. Мал könnte seine Briefe niedergeschriebene Selbstgespräche nennen, welche nur zufällig mit einem Briefcouvert bekleidet sind... So vermisst man denn in seinen Briefen durchaus ein liebevolles und gemüthvolles Eingehen auf die Individualitäten der betreffenden Adressaten und ein Anbequemen an die verschiedenen Anschauungs- und Gefühlsweisen derselben. Ibid. р. 16. Это положеніе далеко не можеть имъть значенія общаго правила. Письма весьма часто имъли публицистическій характерь и въ большинстве случаевъ личность адресата принималась въ расчеть при ихъ составленін.

<sup>\*)</sup> Между современниками у Петрарки было болье 140 адресатовъ, не считая коллективныхъ и анонимныхъ.

<sup>4)</sup> Cm. BEILITE, p. 285.

монахъ, авторъ многихъ богословскихъ и аскетическихъ сочиненій и впоследствии кардиналь 1), котя Петрарка адресоваль ему одно письмо 2), а въ другомъ называеть его между прочимъ "светомъ Августинскаго ордена" и "особеннымъ украшеніемъ города Падун"3). Едва ли сочувствоваль гуманистическимь стремленіямь суровый аскеть, пріоръ Certosa di Pavia, Джіованни Бариль, который, повидимому, пытался дать "дучшее" направление гению перваго гуманиста 1). Въ одномъ изъ адресованныхъ ему старческихъ писемъ Петрарка съ массой цитатъ изъ свящ, писанія поручаеть себя его молитвамъ, въ другомъ оправдывается оть упрековъ монаха и почтительно отклоняеть его предложеніе докончить сочиненіе Иннокентія III: De dignitate conditionis humanae<sup>5</sup>). Петрарка называетъ своимъ другомъ и Джакопо Буссолари, противъ котораго онъ написалъ въ формъ письма жестокій и несправедливый памфлеть 6). Въ извъстномъ смыслъ Буссолари стоялъ въ оппозиціи къ современности, но этоть новый человікь быль предшественникомъ Саванароллы и не имълъ ничего общаго съ гуманистическимъ движеніемъ<sup>7</sup>). Между адресатами Петрарки было много юристовъ, но самое крупное юридическое светило того времени, бодонскій профессорь Джіованни д'Андреа, быль противникомъ новаго движенія. Въ двухъ изъ адресованныхъ ему писемъ Петрарка жестоко упрекаетъ знаменитаго юриста за его тщеславіе и невѣжество въ античной литературъ, потому что онъ считалъ Платона и Цицерона поэтами 8).

Съ наибольшей осторожностью мы должны дѣлать заключеніе о направленіи высокопоставленныхъ лицъ изъ писемъ, адресованныхъ имъ Петраркою. Отношенія нарождающагося гуманизма къ меценатамъ были очень тонкія и въ то же время чрезвычайно трудныя и запутанныя. Покровительство знатныхъ иногда могло обусловливаться дѣйствительнымъ интересомъ къ новому движенію, иногда могло вытекать изъ желанія привлечь на свою сторону популярнаго писателя, что было особенно естественно по отношенію къ Петраркѣ, могло, наконецъ, проистекать изъ личной дружбы, что было вполнѣ возможно въ ту эпоху, когда

<sup>1)</sup> См. о немъ. Rossetti, p. 393, Tiraboschi, p. 215 и слъд. и Fracassetti, Lettere senili II, p. 184.

<sup>9)</sup> Ep. senil. XI, 14.

<sup>1)</sup> Ibid. VIII, 6.

<sup>4)</sup> О немъ см. Fracas. Lett. sen. II, p. 522.

<sup>5)</sup> Epist. senil. XVI, 8 H 9.

<sup>6)</sup> Epist. fam. XVIII, 19.

<sup>7)</sup> Cm. o news M. Villani libri 8 и 9.

<sup>8)</sup> Ep. fam. V, 15 u 16.

соціальныя перегородки сильно расшатались. Гуманисты не только шли охотно навстрічу такимъ отношеніямъ, но и сами стремились завявывать ихъ по самымъ различнымъ побужденіямъ. Въ этомъ посліднемъ случай они старались въ письмахъ поразить ихъ своей новою ученостью, заимствованной изъ древняго міра, и, чтобы сдівлать ихъ тімъ чувствительніс къ содержанію посланія, иногда совершенно чуждому ихъ интересамъ, они разсыпались въ похвалахъ глубокимъ знаніямъ и научнымъ стремленіямъ адресата. Всевозможныя знаменитости фигурируютъ и въ перепискі первыхъ гуманистовъ, на основаніи которой главнымъ образомъ мы и сдівлаемъ попытку распредівлить ихъ по категоріямъ.

Весьма многіе изъ знатныхъ адресатовъ Петрарки были несомнівню равнодушны къ новой наукъ. Сюда относятся, во-первыхъ, иностранцы, совствъ непонимавшіе движенія: Карля IV, письма къ которому Петрарки носять чисто публицистическій характерь 1), императрица Анна, третья жена Карла IV, которую Петрарка счелъ нужнымъ поздравить съ рожденіемъ дочери и расхвалить вопреки своимъ убъжденіямъ женскій поль $^{3}$ );  $\Gamma$ умберт $^{2}$  II, послѣдній дофинъ Вьенны, потомъ монахъ, котораго онъ убъждалъ помочь французамъ въ борьбъ съ Англіей<sup>3</sup>) и котораго самъ ставилъ весьма не высово 1); Эрнстъ, архіепископъ Пражскій, приближенный Карла IV, выдавшій въ Авиньёнъ Кола ди Ріенцо и пользовавшійся репутаціей святого. Петрарка въ качествъ гиббелина былъ или считалъ себя близкимъ человъкомъ вліятельнаго прелата, сообщалъ ему какіе-то секреты и писалъ рекомендательныя письма<sup>5</sup>). Сюда же относится Сакрамора де Поммые, гофъ-курьеръ Карла IV, потомъ монахъ 6). Онъ просиль у Петрарки для назиданія въ своемъ новомъ званіи его трактать "Объ уединенной жизни", но получиль отъ него вмъсто этого письмо совершенно монашескаго содержанія 1).

Переписка Петрарки съ папами — Бенедиктомъ XII и Урбаномъ V не представляетъ данныхъ въ пользу сочувствія римскихъ епископовъ новому движенію. То же самое можно сказать относительно свѣтскихъ государей и тирановъ, съ которыми состоялъ въ перепискъ

<sup>1)</sup> Ему адресованы: Famil. X, 1; XII, 1; XVIII, 1; XIX, 1, 4, 12; XXI, 7; XXIII, 2, 3, 8, 9, 15, 21. Senil. XVI, 5.

<sup>2)</sup> Epist. fam. XXI, 8.

<sup>8)</sup> Ibid. III, 10.

<sup>4)</sup> Fracass. Lett. fam. I, p. 438-39.

<sup>5)</sup> Epist. fam. XXI, 1 u 6.

<sup>6)</sup> См. о немъ Fracass. Lett. fam. IV, p. 340.

<sup>7)</sup> Epist. senil. X, 1.

или которымъ служилъ Петрарка. Знаменитому Джіованни Висконти онъ не писалъ, а только въ письмахъ по другимъ адресамъ защищалъ его интересы, котя не изъ чего не видно, чтобы миланскій тиранъ сочувствовалъ новому движенію. Далѣе, нѣтъ никакого основанія причислить къ сторонникамъ новаго движенія и знаменитаго веронскаго кондотьера Люкино дель Верме и его сына Джакопо, котя Петрарка считалъ себя ихъ другомъ и находился въ перепискъ съ ними¹). Что касается до Боккаччіо, то къ числу его друзей могли принадлежать люди стараго порядка съ тѣмъ большей легкостью, что авторъ Декамерона съ большой охотой черпалъ матеріалъ для своихъ латинскихъ произведеній изъ средневѣковыхъ ученыхъ и въ общемъ весьма терпимо относился къ ихъ современнымъ ему послѣдователямъ.

Но на ряду съ этими лицами, принадлежность которыхъ къ старому порядку или несомнънна, или весьма въроятна, между адресатами и друзьями первыхъ гуманистовъ были люди, сочувствовавшіе ихъ стремленіямъ и раздълявшіе ихъ интересы. Указаніе на это мы находимъ въ самой перепискъ. Въ одномъ письмъ Петрарка въ самыхъ яркихъ краскахъ описываетъ "заразительную бользнь" писательства, которую произвелъ его примъръ<sup>2</sup>). Пишутъ всъ: папскіе куріалы, юристы покинули своего Юстиніана и кліентовъ, медики — Эскулапа и паціентовъ, а ихъ примъру слъдуютъ ремесленники и земледъльцы<sup>3</sup>). Петрарка приводитъ и конкретные примъры такого настроенія. Въ куріи освободили Кола ди Ріенцо, потому что онъ поэтъ 1); одинъ старый, слъпой учитель, прошелъ пъшкомъ всю Италію, чтобы прикоснуться къ персонъ перваго гуманиста 1); Энрико Капіа, ювелиръ изъ Бергамо, увлеченный сочиненіями Петрарки,

<sup>1)</sup> Ibid. IV, 2; VIII, 4 H 5.

Solebant in memoria nostra rari esse, qui haec scriberent; nunc nemo non scribit... Quod ad coëtaneos attinet, ud quidam putant, non minima culpae pars penes me est. XIII, 7. Далве въ томъ же письмъ Петрарка открыто признаетъ свою вину... Mordet animum conscientia, quasi magna ex parte unus ego his omnibus deliramentis alimenta praebuerim, exemploque nocuerim, quod non ultimum nocendi genus. Ibid.

<sup>3)</sup> Nihil actum erat, nisi et in ipsam romanam curiam (quis crederet?) novissime latens morbus irriperet. Quid enim jurisconsultos putas agere, quid medicos? Justinianum jam atque Aesculapium non norunt, clientes atque aegros ululantes non audiunt: obsurduerunt enim Homeri Virgiliique nominibus attoniti... Carpentarii, fullones, agricolae, desertis aratris et caeterarum artium instrumentis, de Musis et de Apolline fabulantur. Dici non potest, quam late jam vagetur haec pestis. Ibid.

<sup>4)</sup> Epist. fam. XIII, 6.

<sup>5)</sup> Epist. senil, XVI, 7.

устроимъ ему королевскій пріемъ 1). Какой-то старикъ сурово упреваль Петрарку за то, что его сынь, увлеченный сочиненіями перваго гуманиста, оставилъ изучение права<sup>2</sup>). Всв эти многочисленные повдонники въ Италін и за-границей осыпали Петрарку письмами, отвічать на которыя не представлялось никакой возможности 3). Въ перепискъ можно найти нъкоторыя данныя и для характеристики друвей новаго направленія. Такъ, Петрарка разсказываеть, какъ его поклонники задержали его однажды на дороге въ Виченце, и началась бесъда главнымъ образомъ о Цицеронъ ), при чемъ одинъ, мало знакомый гуманисту старикъ, сурово упрекалъ его за недостаточное преклоненіе передъ великимъ ораторомъ ). Такіе сторонники новаго направленія несомнівню находились среди всёхъ классовъ тогдашняго общества, и мы постараемся, опираясь на переписку Петрарки и Боккаччіо, на песьма блежайшихъ последователой нервыхъ гуманистовъ и на другія данныя, привести ихъ въ извістность и по возможности выяснить ихъ направленіе, расположивъ ихъ по місту ихъ дъятельности. Такимъ образомъ мы понытаемся указать следъ для ивображенія первыхъ шаговъ гуманистическаго движенія во всёхъ центрахъ итальянской жизни.

I.

Развитие гуманизма при папской куріи до Констанскаго собора. Гуманисты при Авиньёнской куріи. Колонны и Соранцо. Французскіе куріалы. Клименть VI и Талейранъ. Иннокентій VI и Дзаноби да Страда. Гуманисты Урбана V. Григорій XI. Общія замічанія о гуманистическомъ движеній въ Авиньёні.

Гуманистическое настроеніе Петрарки и первые шаги его д'автельности въ новомъ направленіи впервые обнаружились въ папскомъ Авиньёнів и тамъ раніве всего нашли себів признаніе и горячее

<sup>1)</sup> Epist. fam. XXI, 11.

<sup>2)</sup> Ille te novit, et a me multa impensa juris civilis studio traditus, tua se vestigia sequi malle ait. Epist. fam. XIII, 7.

<sup>3)</sup> Quotidie epistolas, quotidie carmina omnis in caput hoc nostri orbis angulus pluit: nec satis est peregrinis jam nec Gallos modo, sed Graiis et Teutonis et Britannis tempestatibus litterarum pulsor, omnium ingeniorum arbiter, mei ipsius ignarus. Si ad singula respondeam, occupatissimus omnium mortalium. Ibid.

<sup>4)</sup> In unum versi omnes: nihil inde aliud, quam de Cicerone tractatum est. Epist. fam. XXIV, 2.

<sup>5)</sup> Senem illum, cujus mihi nomen excidit, non imago. Ibid.

сочувствіе. Интересъ въ поэвін вообще и въ такого рода занятіямъ, которыя выдвинули Петрарку, носился тамъ въ воздухъ, и папская вурія, блестящая, сытая и праздная, съ увлеченіемъ относилась въ новому движению. Мы видъли, что самъ Петрарка признавалъ преувеличенной опенку техъ занатій, которыя и самъ онъ ставиль черезчурь высоко. Гуманезиь становился настоящей модой, которая заражала иностранцевъ и подчиняла себъ представителей старой церкви и старой науки. Это явленіе тімь характерніве, что св. престоль долгое время оставался равнодушнымъ, а, иногда былъ и прямо враждебенъ гуманистическому настроенію. Іоаннъ XXII (1316 — 1334), тоть папа, при которомъ начинаетъ свою деятельность Петрарка, авторъ некоторыхъ новых теологических изимпленій въ среднев вковом в вкусв 1), быль совершенно чуждъ гуманистическихъ интересовъ. Тъмъ не менъе при его куріи образовывается первый гуманистическій кружокъ, центромъ котораго была фамилія Колонновъ. Въ трактать De ignorantia Петрарка называеть ихъ домъ сборнымъ пунктомъ всехъ ученыхъ 3); нвъ его многочисленныхъ адресатовъ среди членовъ этой фамилін многіе несомивню раздівдяли его научныя стремленія. Таковъ быль, во-первыхъ, Джіованни да Сан-Вито, который, хотя и окончиль дни свои монахомъ-миноритомъ, тъмъ не менъе любилъ путешествія н такъ хорошо вналъ древность, что былъ проводникомъ и руководителемъ Петрарки при обзоръ имъ памятниковъ римской старины<sup>3</sup>). Джіакомо Колонна, епископъ въ Lombez, университетскій товарищъ Петрарки и одинъ изъ самыхъ интимныхъ его другей, несомивнио раздъляль его раннее настроеніе и, по всей въроятности, его литературные вкусы. По крайней мірів, Петрарка посвятиль ему одно изъ своихъ поэтическихъ посланій. То же саное можно сказать о карденаль Джіованни, который быль самъ писателемъ 1). Правда, многочисленныя письма въ нему Петрарки повествовательнаго содержанія; но ему же посвящено несколько поэтических посланій, и онъ по преимуществу собиралъ вокругъ себя тогдашнюю интеллигенцію<sup>5</sup>). Въ дом'в

<sup>1)</sup> Cm. ero характеристику у Грегоровіуса, VI, 192—193. Cp. Creighton, I, 42; Reumont, II, 816.

<sup>2)</sup> Ibi omnium ferme letteratorum hominum nostri orbis conventus assiduus praesto fuit. Op., p. 1041.

<sup>\*)</sup> Epist. famil. VI, 2. Это и другія письма къ нему Петрарки (famil. II, 5, 6, 7, 8; III, 13; VI, 3, 4) весьма живо рисують міросозерданіе и настроеніе адресата.

<sup>4)</sup> По словамъ Франассети, онъ scrisse le vite de pontifici sino a Bonifazio VII. Letter. famil. II, 280. Мит это сочинение осталось совершение неизвъстнымъ.

в) См. выше пр. 2. При Іоанев XXII жиль Landolfo Colonna, канонникъ-

Джіакомо Колонна Петрарка сошелся съ двумя самыми близкими ему людыми, которыхъ онъ называль Леліема и Сократома. Первый членъ дружескаго тріумвирата римскій дворянинъ Лелло ди Пьетро Стефано, повидимому быль писателемь. Его гуманистическія симпатіи несомивно доказываются многочисленными письмами въ нему Петрарки. Главнымъ образомъ изъ этого же источника извлекъ Бальделли кое-какія біографическія свідівнія о Лелло, которыя были дополнены потомъ Фракассетти 1). Что касается до его литературной деательности, то самое ея существование можеть быть заподоврено. О ней сообщаеть только потомокъ Леддо, біографъ Петрарки. Ледіо ден Леди: его другъ, писатель, видълъ въ Сициліи стихи Лелло, написанные по-латыни и по-итальянски и обладающіе высокими достоинствами<sup>2</sup>). Сообщая это сведеніе, Бальделли прибавляеть неизвестно на основаніи какихъ данныхъ, что Лелло составилъ мемуары о Колоннахъ, которыми пользовался Аммирато<sup>3</sup>). Мы не знаемъ, какую роль игралъ этогь дворянинь въ дом'в Колонны, котораго Петрарка называеть въ одномъ письмв ихъ общимъ патрономъ. Еще скудиве наши сввдвнія о Людвиль из Кемпена і нли Сократь, какъ его называль Петрарка. Изъ массы писемъ къ нему перваго гуманиста, который посвятиль ему всю свою переписку, можно видеть, что этоть Сократь разделяль все вкусы и стремленія родоначальника Ренесанса.

Колонны не были единственными прелатами, въ которыхъ проявляются слёды гуманистическаго настроенія. Кардиналь Аннибальдо, которому Петрарка адресоваль одно дружеское письмо<sup>3</sup>), быль настоящій куріаль эпохи упадка. Преданный болье всего роскоши, онъ обнаруживаль шаблонное благочестіе, основываль монастыри, писаль житія святыхъ. Но тонъ адресованнаго ему письма показываеть, что первый гуманисть стояль въ близкихъ отношеніяхъ къ прелату, который и самъ умёль воспользоваться латинскимъ гекзаметромъ для написаннаго имъ житія свв. апостоловъ Петра и Павла () Интересный

въ Шартрћ, авторъ Breve chronicon и De statu et mutatione Romani Imperii. См. о немъ Renazzi, I, р. 85. Tiraboschi, V, 343, Gregorovius, VI, р. 681.

<sup>1)</sup> Baldelli, p. 257-258. Fracass. Lett. famil. I, 477-480.

<sup>2)</sup> Esser quelli di tal merito e tanta leggiadria, spezialmente gl'italiani che meritamente si possa dire nè il Petrarca a Lelio, nè Lelio al Petrarca aver fatta punta vergogna. Y Baldelli, p. 258.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>1)</sup> Кое-какія св'ядівнія о немъ, исключительно впрочемъ почерпнутыя изъ сочиненій Петрарки, впервые собрать Де-Садъ, котораго повторяєть Фракассетти. Lett. famil. I, p. 251—253. Ср. Гейгеръ (Petrarca, p. 61—63).

<sup>5)</sup> Epistol. famil. VI, 1.

<sup>6)</sup> Cm. Fracass. Lettere famil. II, 110-11. Gregorovius, VI, p. 321.

образецъ нарождающагося сочувствія къ древней литературѣ представляетъ собою характерная фигура авиньёнскаго юриста Реймондо Соранцо или Суперанцо. У него много внигъ древнихъ писателей, которыя онъ давалъ списывать Петрарвѣ, а нѣкоторыя сочиненія Варона и Цицерона даже ему подарилъ. Но самъ онъ цѣнилъ только Тита Ливія и настолько понималъ этого писателя, что могъ разъяснять его красоты молодому Петрарвѣ¹).

Судя по перепискъ перваго гуманиста, новое настроение обнаруживается и у французскихъ куріаловъ. Вліятельный прелать Филиппъ де Кабассоль (Cabassoles), епископъ городка Кавальона, впоследствін патріархъ Іерусалимскій и кардиналь<sup>3</sup>); одинъ изъ наиболье интимныхъ друвей Петрарки, который написалъ ему массу писемъ и посвятилъ сочинение De vita solitaria. Ихъ свявывали общіє вкусы и одинаковая любовь къ наукамъ. Петрарка описываетъ, какъ они бродили вибств по окрестностямъ Воклюза, занятые разговорами о научныхъ и религіозныхъ предметахъ и проводили целыя ночи за книгами<sup>3</sup>). Но, повидимому, главнымъ пунктомъ, на которомъ сходились оба друга, было то нъсколько мечтательное, но строго католическое благочестіе, которое отличало Петрарку. Кабассоль быль самь писателемь, и одно изъ его сочиненій носить названіе De nugis curialium et de miseria curiarum'); сообразуясь съ его вкусами. Петрарка и посвятиль ему самый благочестивый изъ своихъ трактатовъ, а также стихотворение въ честь Маріи Магдалины<sup>в</sup>). Повидимому, такимъ же карактеромъ отличался ихъ общій другъ, помощникъ Кабассоля, настоятель церкви въ Кавальонъ. Понтиуст Симсонт, которому Петрарка адресовалъ два письма и о которомъ съ большой теплотой упоминаеть въ трактать De vita solitaria 6). Любовь въ латинской поэвіи и хорошее знакомство съ латинскимъ языкомъ обнаруживаетъ другой французскій адресатъ Петрарки, Филиппъ де Витри (Vitry), епископъ города Мо. Онъ перевелъ французскими стихами Метаморфозы Овидія и написаль маленькую поэму о деревенской жизни<sup>7</sup>). Такимъ же характеромъ отличался фран-

<sup>1)</sup> Сведенія о немъ, извлеченныя изъ писемъ Петрарки, находятся у Фракассетти (I.ett. fam. I, 267), котораго повторяєть Кёртингъ (р. 87).

<sup>3)</sup> Свъдънія о немъ изъ Фракассетти собраны у Кёртинга Petrarca's Leben, р. 137—139.

<sup>3)</sup> Epist. senil. XIII, 11 H XV, 4.

<sup>4)</sup> Его сочиненія остались неизданными. См. De-Sade, I, р. 365.

<sup>5)</sup> Epist. senil. XV, 15, а не въ честь св. Маргариты, какъ говорить Körting, р. 139.

<sup>6)</sup> II, X, 1 H Epist. famil. XIV, 8 H XV, 10.

<sup>7)</sup> Cm. Fracass. lett. famil II, p. 430.

цисканскій пріоръ въ Пуатье французь Пьеръ ле Бершёръ (le Bercheur), котораго Петрарка называеть своимъ другомъ и которому онъ адресовалъ два письма. Уже одно изъ этихъ писемъ указываетъ на интересы адресата: Петрарка проводить въ немъ параллель между древне-римскими и новыми военными установленіями 1). Кромъ того, Ле Бершёръ и самъ былъ писателемъ. Его сочиненіе Reductorium morale носить еще средневѣковой характеръ, представляеть собою обычную тогда энциклопедію; но тамъ подъ словомъ Roma авторъ упоминаеть о своемъ переводъ на французскій языкъ Тита Ливія 2).

Большая часть этихъ дѣятелей сохранила свое положеніе и при Бенедивтѣ XII (1334—1342), хотя новый папа былъ совершенно чуждъ гуманистическаго настроенія: это былъ прямодушный монахъ, искренно желавшій вернуть церковь на старый путь средневѣкового благочестія в. Но сочувствіе къ новымъ интересамъ значительно возросло, когда на престолъ св. Петра взошелъ Климентъ VI (1342—1352). Новый папа, богатый французскій дворянинъ, Рожеръ де Бофоръ, поступилъ въ монастырь еще мальчикомъ, но остался чуждъ монашескаго духа и традицій. Зато свѣтская карьера шла у него съ большимъ успѣхомъ: ивъ профессоровъ богословія въ Сорбоннѣ онъ сдѣлался канцлеромъ Филиппа VI, потомъ епископомъ сначала Арраса, затѣмъ Санса и Руана, наконецъ кардиналомъ и папой. На престолѣ св. Петра, "Климентъ VI, по мѣткому замѣчанію Реймонта, во многихъ отношеніяхъ былъ предшественникомъ Льва Х" 1). Дѣйствительно, Климентъ былъ весьма либераленъ въ дѣлахъ вѣры, особой буллой

<sup>1)</sup> Epist. famil. XXII, 14.

<sup>2)</sup> Ego Titum Livium ad requisitionem D. Ioannis incliti Francorum regis non sine labore et sudoribus in linguam gallicam transtuli de latina. Цитата у Fracass. Letter. famil. IV, 497. Рукопись въ парижской національной библіотекъ. Изъ заграничныхъ друзей Петрарки, которые обнаруживали интересъ къ гуманистическимъ занятіямъ, заслуживаетъ вниманія: чехъ Янъ Осяко, епископъ Ольмютца, впоследствін кардиналъ. Петрарка адресоваль ему много писемъ и посвятилъ весколько стихотвореній. Некоторые изъ эпистолярныхъ ответовъ Осяко напечатаны у Mehus'a (Vita Ambr., р. ССХХІ). Сведенія о немъ у Fracass. Lett. famil. II, р. 501. Сюда же относятся Philippe de Maizières, секретарь Петра I Лунзиньяна и авторъ несколькихъ латинскихъ сочиненій (Fracass. Lett. senil. II, р. 79) и аббать Pierre de Rainzeville (Ibid. Lett. fam. II, р. 408).

<sup>3)</sup> Къ этому выводу приходять всё новые изследователи (см. Gregorovius, VI, 223; Reumont, II, 844; Creighton, I, р. 42), хотя многіе современники и въ ихъ числе Петрарка относятся къ этому папе съ суровымъ порицаніемъ. Петрарка говорить о немъ: vino madidus, aevo gravis, ac soporifero rore perfusus, jam nutilat. Ep. sine titulo I.

<sup>4)</sup> Reumont, II, p. 897.

защищаль евреевь, покровительствоваль искусству и наукамь, любиль пишность и веселую жизнь, поэтому постоянно нуждался въ деньгахъ и обременяль церковь страшными поборами. По признанію одного изъ наиболье клерикальныхъ историковъ папства, "Авиньёнъ сдълался при немъ резиденціей, гдв въ ужаснвишихъ размврахъ господствовали роскошь и удовольствія "1). Спеціально гуманистическій духъ сказывается въ Клименте VI темъ, что онъ пользовался репутаціей жорошаго оратора<sup>2</sup>) и интересовался древней литературой. Изъ одного письма Петрарки<sup>3</sup>), которего папа за латинскіе стихи наградиль пребендой 4), видно, что Клименть VI поручиль первому гуманисту отыскивать рукописи Цицерона для его библіотеки. Какъ дійствоваль примъръ папы на куріаловъ показываеть весьма характерный разсказъ Петрарки о кардинал'в Талейраню. Графъ Перигоръ-Талейранъ одна изъ самыхъ видныхъ фигуръ при авиньёнскомъ дворъ. Благодаря внатности и богатству онъ сдёлался кардиналомъ 25-летнимъ юношей и быстро заняль выдающееся место въ святой коллегіи. Известный вористь и богословъ. Талейранъ принимадъ на себя самыя важныя дипломатическія миссін и въ качеств'в главы партіи французскихъ кардиналовъ имълъ ръшающее вліяніе на папскіе выборы в). Петрарка называль его lucidum Ecclesiae decus, и это было совершенно справедливо въ томъ смыслъ, какъ понимали церковный блескъ въ XIV въкъ. И это авиньёнское свътило становится ученикомъ Петрарки, съ огромнымъ трудомъ старается усвоить себъ умънье изящно выражаться по-латыни и главнымъ образомъ постичь тайны латинской поэзін, приводя въ изумленіе учителя своей неспособностью къ такого рода занятіямъ 6).

<sup>1)</sup> Pastor, I, р. 76. По обилю фактических данных характеристика Климента VI у этого писателя имъетъ большую цъну, несмотря на его крайне влерикальпую тенденцію.

<sup>2)</sup> Рукописныя данныя о проповъдяхъ Климента VI у Пастора, р. 74—75.

<sup>3)</sup> Epistol. famil. VII, 4.

<sup>4)</sup> De-Sade, II, 47.

<sup>5)</sup> Въ инсьмъ къ Сократу Истрарка говорить о Талейранъ: aliquando enim altius videtur papas facere, quam papam esse. Epist. famil. XIV, 2.

<sup>6)</sup> Такими же стремленіями отличались кардиналь D'Alby (См. Fracas. Lett. fam. III, р. 25) и, повидимому, Гвидо де Монфоръ кардиналь Булонскій (Івід. р. 197—199). При Клименть VI получиль кардинальскую шляпу знаменитый Nicoló Capocci, основатель университета въ Перуджін; но опъ не быль писателемь и его отношеніе къ новому движенію пепавтьстно. (См. Renassi, Storia dell'università degli studj di Roma detta comunemente la Sapiensa che contiene anche un saggio storico della letteratura Romana del principio del secolo XIII sino al deceinare secolo XVIII. Roma MDCCCIII, I, p. 83—84.

Несмотря на націонализмъ Климента VI, болье другихъ офранпузившаго папскую курію, при его дворь служать итальянцы, обнаруживавшіе наклонность къ гуманистическимъ занятіямъ. Такъ, повидимому, любителемъ античной литературы былъ библіотекарь Климента VI Джіованни Кото, епископъ Трикастри 1). Изъ адресованнаго ему письма Петрарки 2) видно, что предметомъ особенной заботы Кото были сочиненія Цицерона 3). Гуманистическое направленіе среди чиновниковъ папской куріи сдълалось господствующимъ въ XV вѣкѣ; но его зародыши обнаруживаются гораздо раньше. Такъ, секретаремъ и протонотаріусомъ Климента VI былъ Франческо Кальво да Наполи, которому Петрарка посвятилъ въ формѣ письма довольно длинное разсужденіе о непріятностяхъ практически-дѣловой жизни 1). По собственному признанію Петрарки, Каліво не былъ образованъ; тѣмъ не менѣе онъ искалъ дружбы Петрарки, былъ его поклонникомъ 3).

Со вступленіемъ на престолъ Иннокентія VI (1352—1362) для новаго направленія наступали, повидимому, тяжелыя времена. Новый папа, котораго Грегоровіусъ называетъ лучшимъ за Авиньёнскій періодъ, простой и грубоватый монахъ, не только самъ оставался чуждъ научнымъ интересамъ и культурному новаторству, но старался придать иной характеръ своей куріи и реформировать церковь въ монашескомъ духѣ 6). Тъмъ не менъе новое направленіе настолько уже укоренилось въ папской резиденціи, что личныя свойства Иннокентія VI не могли принести ему существеннаго вреда. На это указывають два весьма характерныхъ факта: одинъ изъ мотивовъ амнистіи Кола ди Ріенцо и появленіе въ первый разъ въ качествъ апостольскаго секретаря настоящаго гуманиста. Друзья сообщили Петраркъ, что единственная надежда на спасеніе арестованнаго трибуна — его репутація, какъ поэта 7). Едва ли подлежитъ сомнѣнію, что не этотъ мотивъ дъйствовалъ на Иннокентія VI в); весьма возможно, что это

<sup>1)</sup> Сведенія о немъ по письму Петрарки у Mehus'a (l. c. p. CCXVI).

<sup>2)</sup> Epist. famil. VII, 4.

<sup>3)</sup> Только всябдствіе этого Франассетти д'власть предположеніе, что епископь Кото одно и то же лицо съ грамматикомъ Сгото. (Let. fam. II, р. 178).

<sup>4)</sup> Epistol. famil. XIII, 4.

в) Въ письмъ въ одному изъ своихъ друзей (Ep. fam. XX, 14) Петрарка говоритъ, что ему предлагаютъ должность Calvi illius Parthenopaei, boni hominis licet et soliciti, et, ut dicere solebat, amici mei, nec litterati, nec famosi.

<sup>6)</sup> Gregorovius, VI, 332 и 400.

<sup>7)</sup> Unam sibi relictam spem salutis amicorum litteris edidici, quod vulgo fama percrebuerit poëtam illum esse clarissimum: itaque nefas videri talem et tam sacro studio deditum hominem violare. (Epist. fam. XIII, 6).

в) Объ истинныхъ причинахъ аминстін (см. Gregorovius, VI, р. 348-349).

быль пустой сдухь: тымь не менье самое появление такой версии пля объясненія амнистін чрозвычайно характерно. Еще важиве второй фактъ: должность апостольского секретаря сначала предложена была Петраркъ, а когда онъ отказался, на это мъсто былъ назначенъ Лзаноби да Страда (Zanobi da Strada † 1361). Къ сожаленію, мы не знаемъ истинныхъ причинъ перваго назначенія на должность этого гуманиста, которую позже почти всегда занимали представители новаго движенія. Дзаноби въ это время (1358 или 59) быль уже въ концъ своей карьеры и пользовался въ свое время общирной извъстностью. Сынъ флорентійскаго грамматика, сначала продолжатель отцовскаго занятія, потомъ придворный Аччайуоли и наконецъ папскій секретарь, Zanobi быль извістень, какь ораторь и поэть и его сочиненія, о которыхъ такъ тщательно заботился его неаполитанскій меценать 1), были не изв'єстны почти всів и современному ему біографу<sup>а</sup>). Поздититіє изслідователи дають нікоторыя свідінія о следующихъ произведеніяхъ Дзаноби. Во-первыхъ De Fama, речь. произнесенная авторомъ во время коронованія его, какъ поэта, императоромъ Карломъ IV въ Пизъ въ 1355 г.<sup>3</sup>) Сочинение остается до сихъ поръ неизданнымъ 1). Изъ извлеченій, напечатанныхъ Мегусомъв), видно, что рѣчь заключала въ себѣ восхваленія императора, Аччайуоли и самого автора; ради послъдней цъли Дзаноби приводитъ образчивъ своей латинской поэзіи. Судя по эпиграфу изъ Энеиды 6), главный сюжеть рычи обработань по древнимь авторамь. Во-вторыхъ, по свидътельству Ф. Виллани онъ началъ эпосъ о Сципіонъ Африканскомъ, но узнавши, что на эту тему пишетъ Петрарка, оставилъ свою работу7). 3) М. Видлани говорить, что Лзаноби написаль сти-

<sup>1)</sup> Его письмо къ Landolfo о собраніи сочиненій Дзаноби напечатано въ выдержкахъ у Mehus'a (Vita Ambros, р. СХС и цъликомъ у Tanfani. Vita di N. etc., р. 204 и 205).

<sup>2)</sup> Tamen cum illi dies ultima appropinquaret extrema eulogio opuscula sua parum disrictis relicta agnatis, vel ignorantur, vel fortasse eorum desidia et amentia periere. Ph. Villani, Ed. Galletti, p. 16.

<sup>3)</sup> Es noshoe заглавіе: ad Serenissimum Imperatorem Carolum Quartum et Bohemiae Regem de Fama extra Cathedralem ecclesiam Pisanam in mane Ascensionis Domini in praesentia Domini Cardinalis Osticnsis et aliorum praelatorum Zenobii de Strata Poëtae Florentini oratio. Y Mehus, p. CXC.

<sup>4)</sup> Въ рукописяхъ часто. Между прочимъ во Флоренціи (Bandini, III, р. 735) и Лейпцигъ. Voigt, I, р. 458.

<sup>5)</sup> Vita Ambros., p. CXC.

<sup>6)</sup> Stat sua cuique dies, breve et irreparabile tempus Omnibus est vitae. Sed famam extendere factis Hoc virtutis opus. (Aeneid. X) y Mehus'a. Ibid.

<sup>7)</sup> Y Galletti, p. 16.

хотвореніе Della Sfera1), о которомъ ніть дальнійшихъ извістій. 4) Онъ перевель итальянскими стихами комментарій Макробія на сонъ Спипіона<sup>2</sup>). 5) Переводъ итальянской прозой части Moralia папы Григорія I<sup>3</sup>) и его комментарій на книгу Іова<sup>4</sup>). 6) Нісколько бумагь отъ имени папы Инновентія VI<sup>3</sup>). 7) Три латинскихъ стихотворенія, напечатанныя Гортисомъ 6). Первое изъ нихъ, посвященное Боккаччіо7), изображаетъ настроеніе дука поэта посл'я коронованія. Усп'яхъ и чувство благодарности побуждають его къ литературной даятельности; но онъ колеблется въ выборе сюжета и после некоторыхъ сомнъній останавливается на изображеніи прошлаго<sup>3</sup>). Второе стихотвореніе эротическаго содержанія; оно обращено въ женщинь, повидимому, поставленной въ обществе выше поэта в), и не представляетъ интереса. Малосодержательно и последнее стихотвореніе-сатира, на какого-то юриста 16), который притесненіями слабых в наживаеть себ'в средства. Воккаччіо въ письмъ къ Дзаноби упоминаетъ еще его стихотвореніе противъ флорентинцевъ, о которомъ не сохранилось нав'ястій 11).

Но если изв'естныя до сихъ поръ произведенія Дзаноби мало дають для его характеристики, то этотъ проб'ёль до изв'естной степени пополняется произведеніями Петрарки и Боккаччіо. Письма перваго живо рисуютъ способнаго грамматика, интересъ котораго къ древней литератур'ё отступаеть на задній планъ передъ стремленіемъ къ широкому пользованію жизненными благами. Петрарка сов'ётуеть ему оставить грамматику, чтобы въ свите Неаполитанскаго канцлера посвятить себя бол'єє благород-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fra l'altre sue opere ne compose una in ottava rima delle cose della Sfera, la quale Messer Jacopo Nardi afferma aver veduta. Y Mehus'a, p. CXCI.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Tiraboschi, V. 811.

<sup>4)</sup> Voigt. II, p. 6.

<sup>5)</sup> Y Martene et Durand. Thesaurus novus ancedotorum Parisiis 1717, p. 843.

<sup>6)</sup> Studj., p. 343-345.

<sup>7)</sup> Eliconico vati Iohanni Boccaccij de Certaldo tamquam fratri in urbe Florenti.

<sup>8)</sup> Nescio, quid faciam; nova sordent; prisca, tenebris Obsita, difficile est in lucem vertere. Tandem Huc magis inclinor namque antiquissima facta Nec modo gesta canam: medium dabit optima Clyo.

<sup>9)</sup> Nec tibi jam meritus videor, cui nomen amici Conveniat, quis vera neget? Tamen omnia solus Aequat amor paribusque animos complectitur ulnis.

<sup>10)</sup> Tu quis es, o legum qui mille volumina versas, Insomnis, multaque legis consulta papiro.

<sup>11)</sup> Carmen tuum in Florentinos vidi et laudo: nam vera dicit. Coraz. p. 40.

нымъ занятіямъ 1), и Дзаноби охотно следуеть его совету. Позже ему предложнии доходное місто апостольскаго секретаря, и Петрарка усердно отклонялъ его отъ этой хлопотливой должности ради досуга для научныхъ занятій<sup>3</sup>), но на этотъ разъ Дзаноби остался глухъ въ его внушеніямъ. Съ другой стороны, эклоги Боккаччіо и его письмо живо рисують, какъ довкій "Стильбонъ" и "Коридонъ" быстро овдадаль доваріемь Аччайчоли и извлекаль изъ него всевозможныя выгоды. Этимъ матеріаломъ еще никто вполнѣ не воспользовался, и научной біографіи характернаго гуманиста до сихъ поръ нъть, хотя матеріалы иля нея и собирались. Уже межлу своими современниками Дзаноби вислъ двухъ біографовъ — Доменико Бандини изъ Ареццо<sup>3</sup>) и Филипцо Виллани<sup>4</sup>). Оба они, изложивъ вкратив вифинія событія его жизни, подтверждають опасенія Петрарки и въ сходныхъ выраженіяхъ говорять, что вижшнія блага помішали Дваноби вполнъ развить свои ученыя и литературныя способности. Свёдёнія этихъ біографовъ весьма важными данными дополнилъ въ XVIII въкъ Mehus<sup>6</sup>), оказавшій огромныя услуги исторіи ранняго Ренесанса; затыть Тирабоски, который сопоставиль современныя показанія о коронованіи Дзаноби въ Пизь?). Наконецъ, въ недавнее время Гортисъ обстоятельно разобраль въ связи съ эклогами и письмонъ Боккаччіо, отношеніе его къ Аччайусли и отношеніе въ его коронованію другихъ гуманистовъ<sup>8</sup>). Какъ ни скудны литературные остатки Дваноби, этотъ гуманистъ, столь напоминающій по своему характеру корифеевъ половины XV въка — Поджіо и Валлу, вполнъ васлуживаеть спеціальной біографіи, темъ более, что въ итальянскихъ библіотекахъ можно найти и еще неизв'ястные матеріалы.

<sup>1)</sup> Epist. fam. XII, 3 u 15.

<sup>2)</sup> Epist. senil VI, 6.

<sup>3)</sup> Напечатана у Mehus'a Vita Ambros., р. CLXXXIX.

<sup>4)</sup> y Galletti, p. 16.

<sup>3)</sup> Villani говорить. Quae (ero сочиненія) tamen volvuntur in manibus, magnum poëtam futurum, si studio vacasset, ostendunt: urbana si quidem hilaritate ac perjucunda redolent, nimiamque eripientis illum a studio litterarum sollertiam detestantur. У Gallet., р. 16. Haec quidem dignitas (у папы), говорить Domenico, plurimum studiis suis obfuit quia factus ditior, ita tepuit in poëticis, quod tunc pauca ejus opuscula inveniantur, quae tamen magnum poëtam futurum, si studio vacasset, ostendunt. У Mehus'a, p. CLXXXIX.

<sup>6)</sup> Vita Ambros, p. CLXXXIX—CXCIV.

<sup>7)</sup> Storia V, p. 804-812.

<sup>\*)</sup> Studj, p. 29-33; 268-277.

<sup>9)</sup> Voigt называеть еще "Büchelein" — Zanobi da Strada. Notizie istoriche raccolte dal P. S. M. C. P. Firenze 1878, но она ist nur eine Zusammenstellung der gewöhnlichsten Notizen. II р. 6. Cf. I, 459.

Урбанъ V (1362-1370) польвовался хорошей репутаціей и у современниковъ, и у потомства. Народъ считалъ его за святого 1); самъ Петрарка, столь строгій къ авиньёнской курін, называеть этого папу человъкомъ хорошимъ и просвъщеннымъ 3), и позднъйшіе историки относятся къ нему съ большимъ сочувствиемъ<sup>3</sup>). Мы не внаемъ, каково было направленіе образованія Урбана V, но въ должности апостольскаго секретаря появляются при немъ люди, несомивно принадлежавшіе въ новому направленію. Въ 1365 году секретаремъ быль назначень флорентіець Франческо Бруни, одинь изъ самыхъ близкихъ друзей Петрарки 1). Общирная переписка съ нимъ перваго гуманиста и адресованныя къ нему письма Колюччіо Салютаги показывають, какъ высоко цениль Бруни новыя занятія и древнюю литературу, хотя о собственныхъ его произведеніяхъ мы не имвемъ сведеній. При Урбане V въ качестве апостольского секретаря при курін появляется самый крупный изъ ближайшихъ послідователей первыхъ гуманистовъ, Колюччіо Салютати. Но онъ занимать эту должность не болье года (1367—1368), и его гуманистическая дъятельность получила полное развитіе во Флоренціи.

Последній папа Авиньёнскаго періода, Григорій XI (1370—1378), пленянникъ Климента VI, относился съ несомненнымъ сочувствиемъ къ новому движенію. По поводу смерти Петрарки, онъ издалъ въ 1374 г. замъчательное бреве къ кардиналу de Noellet. "Къ нашему великому горю мы узнали, горорится тамъ, что нашъ возлюбленный сынь, Франческо Петрарка, блестящій світь морали и науки (moralis scientia) недавно покинуль этоть мірь. Утративши его всябдствіе обязательнаго для всёхъ закона природы, мы весьма желаемъ имъть его сочиненія. Поэтому мы обращаемся къ твоей предусмотрительности съ просьбой поручить надежному человъку собрать эти сочиненія, именно Африку, Эклоги, Письма, Инвективы, вниги объ уединенной жизни и другія, относительно которыхъ мы освівдомлены, что они составлены по благодати Божіей съ удивительной свъжестью ума. Прикажи скопировать ихъ опытнымъ переписчикамъ и перешли ихъ съ надежными посланцами "5). Въ томъ же году Григорій XI издаль два другихъ бреве, также весьма характерныхъ для

<sup>1)</sup> Gregorovius, IV, 444.

<sup>2)</sup> Отзывы Петрарки сведены у Реймонта, II, 966.

<sup>3)</sup> Cm. Gregorovius, 1 c., Creighton, I, p. 48.

<sup>4)</sup> Незначительныя свёдёнія о немъ собраны у Fracas. (Lett. fam. V, 113—115).

<sup>5)</sup> Оно напечатано у Theiner'a (Codex diplomaticus dominii temporalis S. Sedis. Romae 1862). Т. II, p. 559-560 и у Reumont'a, p. 981.

его научных стремленій. Узнавъ, что въ Верчелли накодится сочененіе Трога Помпея, папа перучаетъ містному епископу "немедленно" найти его и прислать съ надежнымъ человівкомъ, "такъ какъ эта книга чрезвычайно намъ пріятна (пітішт est sensibus nostris ассертия) и была бы гораздо пріятніве, если бы мы у себя ее иміли" 1). Въ другомъ втече папа приказываетъ своему нунцію въ Парижів "старательно" поискать въ библіотекахъ Сорбонны сочиненія Цицерона и, если они найдутся, то прислать ихъ въ Авиньенъ<sup>2</sup>). Несмотря на різко выраженныя гуманистическія навлонности папы, мы не знаемъ при его дворіз ни одного крупнаго гуманиста. Тімъ не меніте есть основаніе думать, что новое направленіе иміло въ куріц многочисленныхъ и опытныхъ послідователей. По крайней мігріз, при дворіз папы были люди, которые могли бороться противъ Петрарки его собственнымъ оружіємъ и писали противъ него инвективы<sup>2</sup>).

Какъ ни скудны наши свъдънія о развитіи гуманизма при Авиньёнской куріи, они дають возможность констатировать нёкоторыя явленія, весьма характерныя для исторіи ранняго Воврожденія. Прежеде всего не можеть подлежать никакому сомнынію интересь куріи ка новому движенію: біографія Петрарки, котораго въ Авиньёнів цівнили, награждали и много разъ звали на видныя и доходныя міста, а также приведенные выше факты неопровержимо доказывають наличность этого интереса. До какой степени такое отношение къ гуманизму обусловливалось практическимъ соображениемъ куріи иметь на своей сторонъ людей, способныхъ перомъ защищать папскія выгоды — этоть вопросъ приходится оставить безъ отвёта при современномъ состояніи источниковъ. Но можно съ полной достовърностью утверждать, что при куріи было много элементовъ, настроенныхъ сочувственно въ гуманистическимъ тенденціямъ, чувствовавшихъ внутреннее родство съ первымъ гуманистомъ, и такіе сторонники Возрожденія находились не только между итальянцами. Мы не можемъ сказать, насколько сильно было итальянское вліяніе въ Авиньёнъ; но несомнънно, что чуманистическое движение захватило также и французова и съ самаго начала не имъло національнаго характера. Разница между гуманистами и негуманистами заключалась, повидимому, не въ національности. а въ степени и направленіи духовнаго развитія. Насколько глубоко вахватило курію новое движеніе сказать точно такъ же весьма трудно. Письма и полемика Петрарки показывають, что даже франпузскіе куріалы могли владеть гуманистическимъ оружіемъ; но эта

<sup>1)</sup> Вгече напечатано въ приложенияхъ у Пастора (І, р. 623).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напечатано ibid. р. 624.

См. выше, р. 202 и след.

способность ограничивалась, повидимому, только предатами: всв гуманисты, занимающіе свытскія должности при куріи, итальянскаго происхожденія. Каково было міросозерцаніе папскихъ гуманистовъ этого
періода, при современномъ состояніи источниковъ опредылить невозможно. Только ихъ отношеніе къ Петраркы показываеть, что въ цыломъ
и общемъ они раздыляли возврынія родоначальника Ренесанса. А
изъ этого слыдуеть, что гуманистическое движеніе съ самаго начала
нашло себы подходящую почву и въ космополитической куріи; слыдовательно, оно постольку завистьло отть національныхъ и политическихъ условій итальянской жизни XIV выка, поскольку
оти посладнія вліяли на культуру, возвышая ея уровень.

## II.

Гуманистическое движеніе при посліднихь папахь XIV столітія.— Курія Урбана VI и Бонифація IX. — Монтепульчіано и Поджіо. — Курія Инновентія VII. — Леонардо Бруни и его теоретическіе трактаты. — Ізадодісоп; его характерь и значеніе. — Педагогическіе трактаты Бруни и ихъ историческій интересь. — Діалогь къ Верджеріо и вопрось объ отношеніи Бруни въ Данте, Петрарків и Боккаччіо. — Річь противь лицеміровь и трактаты Бруни о знатности и военной службів. — Общій характерь его теоретическихъ трактатовь.

Возвращеніе Григорія XI въ Римъ поставило пацскую курію въ условія, болье благопріятныя для гуманистическаго развитія, сблививь ее съ Италіей, тогдашнимъ культурнымъ центромъ Возрожденія. Но на первое время новое движеніе при папскомъ дворь замітно слабіветь. Причины этого явленія заключались въ фактической исторіи тогдашняго папства. Курія Урбана VI (1378—1389), перваго итальянскаго папы послі Бонифація VIII, ни по личнымъ наклонностямъ ея главы, ни по условіямъ, среди которыхъ она находилась, не могла привлекать себі гуманистовъ. Начиналась такъ называемая Великая схизма, страшно ослаблявшая и духовныя, и матеріальныя силы папства. Урбанъ VI находился въ нопрерывной борьбі съ Неаполемъ, съ своимъ соперникомъ Климентомъ VII и даже съ собственною куріей по напу, ділала крайне тяжелою жизнь при куріи даже

<sup>1)</sup> Сводъ отзывовъ современниковъ и ближайшаго потомства объ Урбанъ VI у Реймонта, II, р. 1024. Ср. Gregorovius, VI, р. 528—529, Pastor, I, р. 98—99 и мъткую характеристику папы и его правленія у Creighton'a, I, р. 92—93.

для кардиналовъ. Темъ не менее следы гуманистическаго движенія при папскомъ дворе не совершенно изгладились: въ 1378 году Урбанъ VI сделалъ кардиналами двухъ братьевъ Коленнъ, внуковъ Джіакомо Шіарра, — Стефано и Азапито 1). Съ первымъ изъ нихъ велъ довольно оживленную переписку Петрарка, въ которой встречаются некоторые намеки на интересъ этого представителя фамиліи Колоннъ къ древнимъ писателямъ 2), котя она и не даетъ прочнаго основанія для его точной характеристики 3). Гораздо яснье представляются интересы брата этого Стефано, Азапито, кардинала св. Прески. Онъ былъ воспитанникомъ Петрарки, и письма этого последняго не оставляють никакого сомненія, какіе интересы развиваль въ будущемъ кардиналь его гуманистическій менторъ 4).

Положеніе папства вначительно улучшилось съ вступленіемъ на престоль Бонифація IX (1389—1404). Новый папа быль челов'ять совершенно непросв'ященный и не чувствоваль ни малійшаго интереса ни въ новой, ни въ старой наув'я. Но онь обладаль природнымъ умомъ и политическими способностями, вслідствіе чего ему удалось уничтожить послідніе сліды республиканскаго строя въ папской столиців и сділаться полнымъ господиномъ церковной области. Бонифацій IX первый изъ папъ выдвигаеть на первый планъ политическіе внтересы своихъ владіній и різшительно начинаеть то превращеніе доминіума св. Петра въ обыкновенное світское государство, которое вполнів завершилось въ первой половинів XV столітів в). Его стремленія были вполнів успішны; положеніе курім упрочилось и на папскую службу вступають гуманисты. Секретаремъ Бонифація IX быль Бартоломею да Монтепульчіано († 1429). Наши світдінія о Бартоломео очень скудны в). Ученикъ Хризолора, юристь и

<sup>1)</sup> Gregor. l. c., p. 500.

<sup>2)</sup> Cm. Ep. senil. XV, 1.

<sup>3)</sup> Относительно гуманистических в наклонностей этого Колонны не было бы мальйших сомивній, если къ нему адресована ер. 6, libri III famil., что не ни лишено въроятности. Фракассетти относить fam. lib. III, ер. 3, 4, 5 и 6. другому Стефано, брату кардинала Джіованни; но первое изъ нихъ несомивнио адресовано смну Шіары (см. lett. fam. I, 412 и III, 371), а III, 5 весьма сходно по содержанію съ несомивно ему адресованнішь var. 52, такъ что самъ фракассети отождествляеть въ указатель обоихъ адресатовъ. См. Lett. fam. V. р. 505.

<sup>4)</sup> Epist. fam. II, 10 и XX, 8. При этомъ же папѣ былъ сдѣланъ кардиналомъ *Filippo Geza*, авторъ комментарій на физику Аристотеля (Renazzi, l. c., p. 86).

<sup>5)</sup> Его характеристика у Грегоровіуса, VI, р. 530, 531, 554-55 и въ особенности Creighton, I, р. 160—161.

<sup>6)</sup> Они свъдены у Voigt'a (II, р. 26-27).

ROOTS, OH'S HERRICALL ABRICATED PROCESS BY SPACOLOTHICKNESS NOведкахъ Поджіо во время Констанскаго собора, собственнеручнонепенисаль некоторые найденные имъ кодексы, всегда вращамся въ гумвиистическихъ прушкахъ, поэтому часто фигурируетъ въ туманестической перемискъ. Тъмъ не менъе его возврънія и стремлевія остаются неявиветными. Его стихотворенія неявданы і); другихъ сочиненій онъ, повидимому, не писаль. Его любовь из доевности не нодлежить сомнению, но есть основание думать, что онь не быль сленымь ея привержениемь<sup>2</sup>). Популярность да Монтепульчіано между руманистами обусловинвалась, по всей воронтности, не его литературной деятельностью, а личнымъ характеромъ и, можеть быть, корошими изтеріальными средствами. Поджіо вниодить его въ діалогь De avaritia ораторомъ противъ этого порока, при чемъ самая беседа происходитъ за ужиномъ у Монтенульчіано. Другой собесёдникъ этого діалога. Лоски, написанъ эпитафію на его панятникъ, который, по зав'ящанію да Монтепульчіано, быль поставлень на его родинь; пышный мавзолей быль сделанъ Микелоппо и украшенъ барельефами Данателло, чтовызвало резкую выходку Бруни, который отрицаль въ покойнике образование и ученость ). Можеть быть, оценка Бруни нескольконристрастив; но это Бартоложео не быль крупнымъ писателемъ, поназываеть тоть факть, что его основательно забыли уже въ XV сто-

При Бонифаціи IX вступаєть на манскую службу и Поджіо, одинъизъ саныхъ хрупныхъ гуманистовъ XV въка. Франческо Поджіо Брачмолини (1380—1459), сынъ разорившагося нотаріуса изъ Терра-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bartholomei Montepolitiani Carmina въ Riccardiana. Voigt приводить еще изъ кодекса мюнхенской библютеки Descriptio mortis formosissimae juvenculae olim Bartholomeae de Matrilianis de Bononia. Отзывъ о стихотвореніяхъ. Ibid.

въ флорентійской Laurentiana находится водексъ, написанный Бартоломео (Plut. LXXXX соd. 42). Въ немъ находится 1) De Fato Салютати, въ концв котораго В. de Montepoliciano ante decendium scribens finii XVI decembris MCCCXIII (sic). Ниже мы увидимъ, что это сочинение весьма мало проникнуто гуманистическимъ духомъ. 2) Epitoma Augustini et Grosii, ejus discipuli; въ концв: finivi die VIII Februarii, MCCCCXVI Constantiae. Тою же рукою переписанъ одинъ переводъ съ греческаго Cincii Romani.

<sup>5)</sup> An tu illum poëtam credis fuisse, qui nullam neque scientiam, neque doctrinam cognovit, stultitia vero ac vanitate omnes omnino homines superavit. Epist. VI, 5. Въ перепискъ съ Салютати находился апостольскій секретарь Franciscus da Monte-Politiano, тоже писавшій латинскіе стихи. (Mehus, Vita Ambr. Travers., р. СССХХІХ и СССІХVІІ). Другихъ свъдъній объ этомъ гуманисть не имъется.

нуова блить Ареццо, въ ранней моломости переселился во Флоренціи, гдв, добывая пропитаніе перепиской рукописей, пользовался покровительствомъ Салютети и его дружей и при ихъ помощи научился датинскому и греческому языку. Благодаря протекціи Салютати, Поджіо добыль місто сначала писца, потомъ сепретаря въ куріи и оставался на папской служей съ небельшими нерерывами почти 50 літь. Но его литературная діятельность начинаєтся только въ 1429 году и ваходить глубоко въ XV столітіе, такъ что его сочиненія характеризують гуманистическое направленіе второй четверти XV віка.

Короткое время правленія Иннокентія VII (1404—1406) ванато ожесточенной борьбой напы съ Римонъ, при чемъ нам'єстнику Христа приходилось иногда послівшно убігать наъ своей резиденцін, которая подвергалась всімъ ужасамъ внархін. Но Иннокентій VII былъ человівсь сравнительно образованный и обнаруживаль интересь въ наукамъ и просвіщенію. По врайней мірів, онъ пытался реставрировать, хотя и неудачно, основанный Бонифаціємъ VIII Римскій университеть і). Віроятно, поэтому гуманистическій элементь его курін значительно усилился, такъ какъ въ число его секретарей поступили Леонардо Бруни, Джакопо Анджело и Пьетро-Паоло Верджеріо Старшій.

Леонардо Бруни (1369-1344) быль родомъ изъ Арепдо, а позже получиль право гражданства во Флоренціи; поэтому онь навываль себя то Аретинскимъ, то Флорентійскимъ. Происходя отъ бъдныхъ родителей, Бруни, благодаря личнымъ способностямъ и труду, сделаль блестящую карьеру, начало которой положила служба при вуріи. Хотя онъ, какъ и Поджіо, принадлежить къ третьему покольнію гуманистовь, хотя, нодобно своему внаменитому сослуживцу, онъ учился у Джіованни да Равенна и Хризолора и польвовался покровительствомъ Салютати, темъ не менее его литературная двательность не вполнъ принадлежить XV стольтію. Бруни на 11 лать старше Поджіо, дольше находился подъ вліяніемъ Салютати и его произведенія могуть характеризовать переходную эпоху гуманистическаго движенія оть XIV къ XV въку. По количеству своихъ произведеній, Бруни принадлежить къ числу самыхъ плодовитыхъ, а по ихъ содержанію къ числу самыхъ разностороннихъ писателей. Онъ писаль отвлеченно - теоретические трактаты, научныя произведенія, инвективы, комедін, разсказы и стихотворенія, состав-

<sup>1)</sup> Pastor, I, р. 129—130. Для характеристики Иннокентія. См. Gregorovius, VI, р. 572.

дядь рвий, сдвляль массу переводовь и вель общирную перениску. Сочиненія первой категоріи представляють особенный интересь для характористи гуманистического направленін въ эту эпоху. Къ вопросамъ метафизики Бруни не чувствуетъ склонности; гораздо болве интереса обнаруживаеть онь къ морали, какъ это видно изъ его переписки и переводовъ, котя единственное его оригинальное произведеніе на эту тему — Isagogicon moralis disciplinae 1) представдветь собою компилянию изъ Аристотеля. Тамъ не менве этоть діадогъ имбегь интересъ въ двухъ отношеніяхъ; онъ характеризуеть отношение Бруни и къ моральнымъ вопросамъ, и къ древнимъ фидософамъ. Прежде всего авторъ настанваеть на необходимости моральнаго міросоверцанія, бевъ котораго, оказывается, жить невозможно представителямъ новаго направленія<sup>2</sup>). Бруни признаетъ, что человьки по природь стремится ки истинному благу; но ого сбивають съ пути дожныя возгрвнія, единственный выходъ изъ которыхъ представляетъ философія<sup>3</sup>). Вследствіе этого авторъ настаиваеть на большей важности моральной философіи сравнительно съ твиъ ся отделонъ, когорый изследуеть внешній міръ, хотя считаеть и это направленіе, "возвышеннымь и превосходнымь" 1).

<sup>1)</sup> Leonardi Aretini, Isagogicon moralis disciplinae ad Gallotum Ricasoідпит. Lovanii 1475. Другін изданія у Мениз'я въ изданіи переписки Бруни. І цитирую это сочиненіе подъ другимъ заглавіемъ: Dialogus de moribus ad Galeotum amicum dialogo Moralium Aristotelis ad Eudemum amicum suum respondens: paucis ex posteriobus a Leonardo ajectis. Leonardus et Marcellinus interlocutores. Parisiis 1542.

<sup>2)</sup> Nunc autem omnis noster error ab eo manat, quod sine proposito fine vivinus et velut in tenebris caecutientes non tam per callem aliquem prospectum et certum, quam per oblatam nobis semitam fortuito ambulamus, ut saepe, quo nostri ferant gressus, ne îpsi quidem sciamus edicere. Itaque et conatus saepe nos poenitet nostri et sequentes pariter, assecutique torquemur: nihil solidum nanciscentes, în quo stulta hominum appetitio conquiescat. Ibid. fol. 137.

<sup>3)</sup> Veri boni a natura nobis ingenerata cupido. Verum confusa illa quidem atque incerta fallacibusque opinionibus tamquam tenebris quibusdam obducta, quibus obcaecati atque decepti per devia aberramus. Sed adversus hanc humani generis caecitatem et tenebras opem a philosophia petendum est. Quae si forte nos dignata, lumen suum admoverit, hanc omnem, quae nos turbat calliginem dissipabit veramque vivendi viam a fallaci discerneret. Ibid.

<sup>4)</sup> Quae ad naturae pertinet indigationem, quae etsi sublimis atque excellens, tamen minus habet utilitatis ad vitam, quam ista, quae ad mores hominum virtutesque descendit, nisi forte instructior erit ad bene vivendum, qui pruinae et nives et iridis colores, quemadmodum fiant didicerit, nihil amplius utilitatis habet, quam si illa nunquam didicisset: aut emendatior erit ejus vita, cui aves et pisces noti sunt, quam si omnino essent incogniti. Similia huic sunt caetera, quae in illa traduntur. Habent enim splendorem cognitionis eximium, vitae autem utilitatem

Въ дальнъйшемъ изложении Бруни держится Аристотеля; тъмъ не менъе онъ имъетъ въ виду и другихъ философовъ и выбираетъ изъ своето главнаго источника только то, что ему кажется наиболье подходящимъ. Его задача — опредълить конечную цъль человъческихъ дъйствій и средства, которыми она достигается 1). Эта цъль — высшее благо, которое составляетъ высшее счастье и заключается въ добродътели 2). Съ этимъ положеніемъ согласны всъ философы; и Бруни не видитъ существенной разницы между стоиками, ученіе которыхъ однако кажется ему непривлекательнымъ 3), перипатетиками и эпикурейцами 4). Самыя добродътели пріобрътаются путемъ развитія

non habent. At vero haec altera philosophia: tota (ut ita dixerim) de re nostra est. Itaque qui hujus cognitione omissa philosophiae intendunt: ii alienum quopam modo negotium agere videntur, suum omittere. Ibid.

<sup>1)</sup> Необходимо знать три вещи: quid sit extremum et finis in rebus humanis; ad quem omnia quae agimus refferri oporteat. Secunda, quid sit id extremum. Tertia, quibus rebus ad id perveniatur. His enim cognitis et totius vitae rationem, quemadmodum dirigenda sit, cognoscemus. Ibid.

<sup>2)</sup> Bono igitur viro, говорить Бруни въ заключени діалога, rectum expeditumque iter est ad felicitatem. Solus enim hic non fallitur, neque aberat. Itaque is solus bene vivit et bene agit: malus autem contra. Si ergo beati esse volumus, operam demus, ut boni simus virtutesque exerceamus. Ibid. fol. 340.

<sup>3)</sup> Ихъ дисциплина nescio an vera, sed certe mascula atque robusta. Ibid. fol. 138.

<sup>4)</sup> Стоики и перепатетики profecto beatae vitae dominam effectricemque virtutem consentiunt. In hoc fere totum est et qui in uno hoc consentiunt, vix in altiis dissentire possunt. Nam de corporeis externisque commodis, quae alii bona appelant, alii non bona: id non refert, quantum quisque illis tribuerit si non plus his, quam illis de verbo differentia est, non tamen de re, quod alteros usitatum verbum delectat, alteros novum, quae enim hi bona et mala, illi praeposita et rejecta appelant. De fortunae vero doloribus tormentis corporis diversitas est et quidem non magna. Peripatetici enim non a quibusvis calamitatibus vitam beatam depelli putant, sed ab ingentibus et multis, et haec ipsa si accidant sapienti nequamquam eum miserum fieri dicunt. Stoici vero etiam in his ipsis calamitatibus beatum afferunt. Quinetiam voluptatis patroni non multum ab his discedunt. Felicitas enim absque voluptate esse non potest, adeo enim implicita esse et annexa voluptas, ut separari nequeat. Nomen certe ipsum, quo beatitas designatur a gaudendo apud graecos tractum est, quasi vita quaedam gaudiosa. Actio enim virtutis, scientiaque et contemplatio, conscientia denique ipsa recte factorum immensas quasdam voluptates continet, ut dubium fiat, haec propter illam an illa propter haec expetatur. Clamat enim Epicurus ipse, non posse cum voluptate vivi, nisi juste, temperate prudenterque vivatur, neque rursus juste, prudenter, temperate nisi cum voluptate. Ita cum tres sint philosophorum sectae, omnes profecto aut idem, aut prope de summo bono dicere videntur. Ibid. fol. 136. Voigt, невидавшій этого сочиненія, ошибочно считаеть его неизданнымъ и невърно излагаеть его содержание. Ц, р. 458. По словамъ

природных наклонностей человъка къ добру¹) и правильнаго выбора надлежащихъ дъйствій. Этотъ выборъ, который составляеть особенность человъка, отличающую его отъ божества и животнаго³), обусловливается благоразуміемъ (prudentia³), которое въ сущности отождествляется съ добродътелью , при чемъ самый характеръ жизни, будетъ-ли она "созерцательная" или "дъятельная", въ главахъ Бруни не имъетъ существеннаго вначенія ). Эти общія иден Бруни развивъеть въ своихъ трактатахъ по практической философіи, гдѣ онъ подвергаетъ теоретическому обсужденію различныя стороны практической жизни. Такіе вопросы представляли особенный интересъ для Бруни.

Прежде всего Бруни очень занимають вопросы о воспитаніи и образованіи, которые онъ подвергаеть обсужденію въ цёломъ рядё трактатовъ. Одинъ изъ нихъ, остающійся до сихъ поръ неизданнымъ, носить названіе "О воспитаніи юношей" и посвящень Убер-

Ludwig'a Stein'a (Handschriftkunde sur Philosophie der Renaissance), цитированное м'ясто трактата Бруни представляеть собою первую поинтку "отм'ятить въ грубыхъ контурахъ принципіальныя различія античныхъ философскихъ школъ". (Archiv für Geschichte der Philosophie. I, 1888, p. 538.

<sup>1)</sup> Virtutem omnem esse animi affectionem constantem, quam communi nomine habitum vocant... homo a natura aptus per exercitationem et assuetudinem habitum justitiae et temperantiae caeterarumque virtutum nascitur, ut tunc demum perfectum ab usu sit, quia a natura fuerat inchoatum. Ibid. fol. 138.

<sup>\*)</sup> Videatur autem electio non aliis ferme ullis, quam homini convenire. Nam neque bestiis, quae sunt infra hominem, quoniam ratione careant, neque rursus deo, quoniam ille puro intuitu singula discernens nulla de re ambigere potest. Ibid. 140.

<sup>3)</sup> In rebus agendis recta illa ratio, quae moralibus moderatur virtutibus, quaeque exstrema refugiens in mediocritate quadam laudabili consistere facit, nihil aliud, quam prudentia est. Ex quo fit, ut nulla moralium virtutum absque prudentia esse possit. Versatur autem prudentia in iis rebus, quae non semper eodem modo fiunt, sed alias aliter, in quibus etiam consilium et electio locum habent... Itaque consilium et electio a prudentia est, resque agendae omnes consilio electioneque pendent. Ibid.

<sup>4)</sup> Nisi bonus sit vir, prudentem esse neminem posse. Est enim prudentia vera existimatio circa utilitatem, vera autem existimatio incorrupta est. Tales vero ipsae res, quales re vera sunt nisi bono viro videri possunt... Scilicet enim et flagitiosus homo veras mathematicae demonstrationes et phisicae notitiam retinebit, ad prudentiae vero opera omnino caecatur et lumen veritatis in hac una amittit. Atqui constat et hunc nihil velle nisi bonum, at in illo ipso calligantur oculi, quod bona putat, quae bona non sunt. Ibid. 340.

<sup>5)</sup> Sapientia, scientia et intelligentia contemplativum alunt, prudentia vero in omni actione dominatur. Utraque sane vita laudes commendationesque proprias habet. Contemplativa quidem divinior plane atque rarior. Activa vero in communi utilitate praestantior. Ibid. 340.

тано да Каррара<sup>1</sup>). Бруни признаеть за восцитаниемъ огромную важность: оно необходимо для всякаго, потому что въ юности залагаются основы правственности и особенно важно для аристократів и правителей, потому что личныя свейства должны составлять основание знатности и власти<sup>2</sup>). Само государство должно быть весьма ваннтересовано въ правильной постановки образованія<sup>3</sup>). Циль воспитанія, которое должно составлять главную обязанность родителей, дать дътямъ нравственное и умственное образование ), и главную задачу трактата составляеть указаніе нанаучшихъ средствь для достиженія этой важной и святой цели. Прежде всего воспитание должно развивать не только духъ, но и тело, и Бруни настанваеть на необходимости обучать военнымъ пріемамъ, фаде верхомъ, беганью и гимнастическимъ упражненіямъ 3), впрочемъ въ детстве на эту сторону воспитанія не следуеть налегать и нужно усилить физическія упражненія въ болье врыломъ возрасть (). Слыдуемъ замытить однако, что, рекомендуя физическое воспитаніе, Бруни особенно подчеркиваетъ его практическую цель — способность къ военной службе и потому особенно рекомендуеть его государямь7).

<sup>1)</sup> Leonardi Aretini, De institutione adolescentium ad Ubertinum Carrariensem. Я цитирую по рукописи Миланской Ambrosiana. Cod. A. 116. Super.

<sup>3)</sup> Jacenda sunt in hac aetate fundamenta bene vivendi, conformandus ad virtutem animus, dum tener est et facilis quamlibet impressionem admittendum, quae ut nunc erit, ita etiam in reliqua vita servabitur... Precipue tamen qui excelsiore loco sunt quorumque nihil neque dictum, neque factum latere potest, decens est ita principalibus artibus instructos esse, ut fortuna et gradu dignitatis, quam obtinent, digni habeantur... Aequum est enim, qui sibi summa omnia de se praestare volunt, ut et ipsi caeteros exsuperent virtute. Haec est certior aut stabilior regnandi ratio, quam si hi, qui regna obtinent, ab omnibus dignissimi omnium regno videantur. Ibid. fol. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Si fuerint adolescentes ratione instituti, erit quidem civitatibus et ipsis bonum. Ibid. fol. 28.

<sup>4)</sup> Бруни приводить здёсь изречение Франческо, дёда Убертино, что родители должны дать дётямъ 3 вещи: primum, ut honestis illos nominibus apellent... alterum, ut in eggregiis artibus (сверху moribus) eos statuant... tertium, ut bonis artibus liberos erudirent. Ibid. fol. 25.

<sup>5)</sup> Ea igitur exercitia suscipienda erunt, quae bonam valetudinem salvent ac robustiora membra reddant. Ibid. fol. 40.

<sup>6)</sup> Post pubertatem vero gravioribus laboribus edomandi erunt et impuberes quidem magis ad intellectum decet erudire. Ibid.

<sup>7)</sup> Quibus vero ingenium viget et corpus est validum eos aportet utriusque (disciplinarum et bellorum) curam habere et animum quidem ita formare, ut vere possit decernere et rationi velit imperare. Corpus vero et fortiter ferre et facile parere possit. Ac denique ita nos totos comparare, ut semper parati simus, non ad inferendam vim, ad sed ad arcendam injuriam. Maxime vero principibus convenit in militari disciplina instructos esse. Ibid. fol. 37.

Луховное воспитание Бруни старается построить на исихологической основь. Педагогь должень иметь въ виду пороки каждаго возраста и принимать во вниманіе не только настоящее, но и будущее 1), при чемъ онъ долженъ действовать сообразно индивидуальнымъ особенностянъ юноши. Вообще индивидуальным свойствам Бруни приписываеть прицающее значение въ воспитании. Если при талантливости юноши у него слаба память, то его сл'адуетъ воспитывать не для ученой, а для практической деятельности 3); то-же самое нужно сдълать и при практическихъ наклонностяхъ воспитанника; если же юноша способенъ къ наукамъ, то нужно обращать вниманіе на болве тонкіе оттынки его ума, чтобы сообразно съ ними выбрать вакую-нибудь дисциплину для спеціальнаго изученія, и Бруни дасть очень интересное наставление на этотъ случай . На основании индивидуальныхъ свойствъ должны быть построены и педагогическіе нріемы. Бруни придаеть важное значеніе развитію въ дітяхъ послушанія ) и допускаеть ради этого поощреніе, награды и даже тіле-

<sup>1)</sup> Adolescentia libidinibus extuat, aetas media ambitione versatur, senectus cupiditate avaritiaque consumitur... quem speremus futurum senem, qui sit in adolescentia tenax atque avarus. Ibid. fol. 27, 28.

<sup>2)</sup> In quo scire nos oportet memoriam praeter ingenium valere vero multum: Ingenium vero sine memoria prope nihil, quantum quidem ad disciplinas attineat. Agibilia vero contra, propterea quod mandari scriptis vice memoriae res agenda possit. Ibid. fol. 36.

<sup>3)</sup> Ingeniorum diversa sunt genera. Quaedam enim facile inveniunt in una quaque re argumentum... quaedam vero tarda sunt ad inveniendum, verum solida ad judicandum, et priores quidem illi, quibus ita est ingenium ad opponendum aptiores sunt, posteriores vero ad respondendum. Item illi ad poëticam faciunt et ad rationales scientias, ii vero ad reales. Sunt autem et alii ingenio veloci lingua vero sermoneque tardiore et ii ad compositum sermonem orationemque rethoricam valere videntur. In utraque vero impromti ad dialecticas disputationes praeclare faciunt. Quibus autem sermo velocior est, quam ingenium, in lingua quidem prompta ingenio vero tardo ad neutrum genus valent. In quibusdam memoriae vis multa viget et ii ad cognitionem historiarum multum valent et compendenda legum ampla volumina... Sunt praeterea, quibus est vis animae assensibilibus rebus astructa et separatis atque universalibus apprehendis aptior. Alii circa particularia discutere et negotiari sunt proniores et hi quidem ad prudentiam et rationalem scientiam. Illi vero ad mathematicas faciunt et ad divinam, quae methaphisica dicitur. Praeter haec autem cum duplex sit intellectus speculativus et practicus, ut quisque secundum alterum potior erit, ita convenientia studia sequi debebit. Sunt insuper liniata et quemadmodum in jure dicunt glebe ascripta quaedam ingenia, quae cum caeteris imbecilia sunt, in uno tamen aut altero valent eximie. Ea autem sola sunt illis permittenda, in quibus solis plurimum posse judicantur. Ibid.

<sup>4)</sup> Nam et equi meliores habentur ad pugnam, qui sunt faciles manu regi et ad tubarum clangorem erectis auribus exultant, ita juvenes, qui bene audiunt

сное наказаніе, если безъ него нельзя обойтись ); но требуеть чтобы при этомъ обращалось вниманіе на особенности дівтей, чтобы педагогическія средства варьировались и чтобы ими не влоупотребляли ).

Цель нравственнаго воспитанія Бруни определяеть въ стоическомъ духі: культь добродітели и равнодушіе къ жизни ); но не этя имсль проходить черевъ весь трактать. Авторъ пропов'ядуєть не лишенія, а только умітренность ): онъ рекомендуєть подольше удерживаться оть половыхъ сношеній, потому что они въ незрізломъ возрасть "подрывають духовныя и тілесныя силы" ); онъ противъ излишествъ въ пищі и сні, потому что это противно нашей при-

monitores et laudati excitantur ad bonum, uberis spem frugis ferre prae se videntur. Ibid. fol. 26.

<sup>1)</sup> Sed etsi comminationes et verbera metuant magis aut si dedecus aut ignominiam, unde nascitur verecundia, quae est in ea aetate signum optimum. Bene igitur habet, si objurgati erubescant et castigati fiant meliores suosque praeceptores ament. Ibid.

<sup>2)</sup> Variis artibus ad bona rectaque studia sunt inducendi; nam alii quidem laude et per spem honoris, alii munusculis blandiciisque alliciendi, minis alii, plagis vel loris cogendi erunt. Atque haec quidem omnia ita rite pensanda rationeque moderanda et ut in eodem ingenio vicissim his artibus atque praeceptis utantur, et cavendum, ut ne nimium illis faciles neque nimium severi sint. Nam ut nimia licentia bonam indolem solvit, ita gravis et assidua castigatio ingenii vim enervat naturaeque igniculos in pueris extinguit, qui dum omnia audere nihil possint, fit, ut pene semper errent, dum in singulis rebus errare se timent. Ibid. 601. 31. Бруни настапваетъ также на важности примъра старшихъ. Juvenum aetas prona est ad рессандит ас, nisi majorum ехетрlis auctoritateque contineatur, facile semper in deterriora prolabitur. fol. 27. Для этой же цъли онъ совътуетъ юношамъ смотръть на изображенія великихъ людей, потому что, по словамъ Фабія и Сципіона, это возбуждаетъ въ подражанію. Ibid.

<sup>3)</sup> Spectanda est semper virtus et ad facta praeclara intendus est animus, de vita non magnopere curandum. Si quis enim mondanas res existimatione debita pensabit, facile cognoscet, fructus diu vivendi minores esse, quam ut longa vita expeti magnopere debeat. Ibid. fol. 39.

<sup>4)</sup> Neque enim decet, quod non modo ad virtutem, sed nec ad bonam quoque valetudinem pertinet: ventre cibum potumve metiri aut hybernis noctibus somnos exequare aut voluptatibus modum satietate praefinire, sed ratione moderari omnia. Ibid. fol. 29.

<sup>5)</sup> Curandum est igitur ut juvenes quam maxime diu incorrupti integrique serventur; этого можно достигнуть, si a corporeis caeterisque hujusmodi ludis et item ab omni muliebri frequentia arceantur aut si nihil de his rebus loquandur aut audiant. Precipue vero, si nunquam missi erant ociosi, sed semper in aliquo honesto membrorum aut animi laborum detineantur. Но при практическая: immatura enim Venus et animi et corporis vires enervat. Особенно вредно уедивеніе: nec vero his ocium tantum, sed solitudo quoque vehementer est inimica quae infirmum animum assidua talium verum cogitatione demulcet nec alio diverti sinit. Ibid. fol. 28.

родѣ 1); запрещаеть вино, нотому что въ это время оно вредно для здоровья 2); считаеть вреднымь даже чрезмврное усердіе къ наукамъ, потому что оно не ведеть къ цвии 3). Съ особенной обстоятельностью говорить Бруни о научномъ образованіи, противъ котораго возставали многіе изъ его современниковъ 1). Хотя существуеть два вида живне, двятельная и соверцательная 5), примврами которыхъ для Бруни служить жизнь ученаго и солдата 1), твиъ не менве няучное образованіе необходимо для каждаго. Его значеніе для ученаго само собой понятно 1); но и воинъ найдеть въ книгѣ и назиданіе, и по-учительный примвръ, и отдыхъ. При этомъ обучать нужно не только даровитыхъ, но и малоспособныхъ, чтобы пополнить пробѣды ихъ природы 8). Въ научномъ образованіи Бруни видитъ, во-первыхъ, источникъ славы и чести рода 2); затѣмъ, въ наукахъ лежитъ основа добродѣтели и индивидуальной славы 10; наконецъ, онѣ составляютъ

<sup>1)</sup> Non quo variis habitudinibus plus minusve deberi ex his rebus negem, sed quod in omnibus hominibus natura paucis adjumentis contenta est. Ibid. fol. 29.

<sup>2)</sup> A vino vero maxime in ea actate sunt arcendi, cujus nimius usus et valetudini bonae inimicus est et rectae rationis usum magnopere perturbat. Ibid. Бруни говорить по этому поводу о спартанскомъ обычать показывать дътямъ пьяныхъ рабовъ, который онъ считаетъ, хотя цълесообразнымъ, но не гуманнымъ: inhumana voluptas est damno hominis aut vicio delectari hominem. Ibid.

<sup>3)</sup> In discendo autem solet esse plerisque impedimento id quod magno adjumento esse debuerat, multa videlicet cupiditas discendi, qua fit, ut dum omnia pariter complecti volunt nihil tenere valeant. Ibid. fol. 36.

<sup>4)</sup> Est autem horum nostri temporis turba ingens, qui sibi opinionem doct ri nae, ut dedecus, abhorrent. Ibid. fol. 31.

<sup>3)</sup> Cum duo sint genera vitae liberalis, unum, quod totum in ocio ac contemplatione est, alterum quidem actione negotioque consistit. Ibid. fol. 32.

<sup>6)</sup> Ex studiis atque artibus hominum duae precipue, quae et ad colendam virtutem et ad parandam gloriam maxime sunt affines: armorum videlicet et litterarum disciplina. Ibid. fol. 31.

<sup>7)</sup> In priore quidem, quam sit necessaria cognitio ususque scripturarum neminem existimandum est latere. lbid. fol. 32.

<sup>\*)</sup> Ut igitur hi diligenter curandi sunt, ita non negligendi, qui mediocri valent ingenio, qui vel hoc potius juvandi, quod est in eis vis naturae defectior. Ibid. fol. 30.

<sup>\*)</sup> Neque ullas opes firmiores aut certiora praesidia vitae parare filiis genitores possunt, quam si eos exibeant honestis artibus et liberalibus disciplinis instructos, quibus rebus perditi et obscurae suae gentis nomina et humiles patrias attolere atque illustrare consueverunt. Ibid. fol. 25.

<sup>10)</sup> Liberalia igitur studia vocamus, quae sunt homine libero digna; ea sunt, quibus virtus ac sapientia aut exercetur aut queritur, quibusque corpus aut animus ad optima quaeque disponitur. Unde honor et gloria ab hominibus queri solet, quae sunt sapienti prima post virtutem proposita premia. Nam ut illiberalibus ingeniis lucrum et voluptas pro fine statuitur; ita ingenuis virtus

наилучное утвшение въ неветодахъ и несчасляхъ 1). Бруни перечисияеть всё науки и искусства, чтобы отмътить воспитательный элементь каждой изъ нихъ. Философія дълаеть человъка свободнымъ и сообщаеть ему истинныя правила добродътели 2); исторія, кромъ уиственнаго наслажденія, замъняеть жизненный опытъ 3). Также пріятны или полезны остальныя науки, каждая въ своей сферѣ, при чемъ Бруни не выключаеть изъ своей программы ни медицины, ни права, ни богословія 4). Различные виды искусствъ (а не ремеслъ) также входять въ его систему воспитанія. Указавши значеніе красноръчія 3) и поэзіи 6), онъ отмъчаеть тоть фактъ, что греки вводили

et gloria. Opportet igitur a prima infantia hos intendere et ad sapientiam omni studio conari. Ibid. fol. 30.

- 2) Ceterae artes liberales dicuntur, quia liberos homines deceant. Philosophia vero idcirco est liberalis, quod ejus studium liberos homines efficit. In horum igitur praecepta altera quid sequi, quidue fugere conveniat, in altero exempla invenimus in illa enim omnium hominum officia reperiuntur et quid quemque deceat. Ibid. fol. 34.
- 3) Sed redeo ad historiam, cujus eo gravior est jactura, quo ejus rei cognitio et utilior est et jocundior etiam liberalibus quidem ingeniis et his, qui in publicis rebus et hominum comitate versari debent convenientia sunt historiae notitia et moralis philosophiae studium... Si senes idcirco prudentiores videamus, eos libenter audiamus quod per longam vitam et in se multa experti sunt, in aliis pleraque vixerunt atque audierunt. Quid de his est judicandum, qui multorum seculorum res cognitu dignas memoriter norunt et in omnem casum proferre illustre aliquid exemplum possunt, ex quibus id efficitur, quod est summi viri et omnino excellentis ingenii, ut et optime quisque possit et studeat quam optime facere. Ibid. fol. 34. Сожалья объ утрать весьма многихь и очень важныхъ историческихъ источниковъ, Бруни съ отчаяніемъ говорить о крайнемъ несовершенствъ сохранившихся рукописей tam viciose correpta, quedam etiam intercisa ac mutilata suscepimus, ut pene melius fuerit ex his nihil ad nos pervenisse. Ibid.
- 4) Matematura jocundissima, actponomia pulcherrima; maxime vero scire de natura intelectui humano conformis est... Medicina est cognitu pulcherrima et ad salutem corporum commodissima, verum exitium habet minime liberale... Legum peritia publice privatimque utilis est et magno ubique honore habetur et ipsa quidem a morali philosophia derivata est, quemadmodum a naturali medicina... Scientia vero divina est de causis altissimis et rebus, quae sunt semotae a nostris sensibus, quasi intelligentias tantum attingimus principales. Ibid. fol. 35.
- 5) Per philosophiam autem possumus recte sentire, quod est in omni re primum, per eloquentiam graviter et ornate dicere. Qua una re maxime conciliantur multitudipis animi per historiam vero utrumque juvatur. Ibid. fol. 34.
- 6) Cujus studium etsi conferre plurimum et ad orationes, ad delectationem tam magis videtur accomodata. Ibid. fol. 35.

<sup>1)</sup> Nam si quid est aut in nobis ipsis, aut in fortuna nostra, quod nos offendat, hac facile ratione levamur propter id, quod mirabiles voluptates in animis hominum doctrinarum studia pariunt et uberrimos afferunt fructus. Ibid. fol. 33.

въ педагогическую программу рисованіе<sup>1</sup>) и рекомендуеть обученіе музыкь<sup>2</sup>). Но отмічая воспитательное и практическое значеніе всіхъ наукъ и искусствъ, Бруни не требуеть изученія всіхъ областей янанія: каждый должень выбрать себі предметь изученія по способностямь<sup>3</sup>); наобороть, Бруни порицаеть стремленіе къ универсальности, потому что оно только вредить ділу<sup>4</sup>). Установивши важность научнаго образованія, Бруни указываеть и педагогическіе пріемы: важность экономій времени<sup>5</sup>) и его правильнаго распреділенія, польку ученыхъ диспутовъ<sup>6</sup>) и т. п., а также даеть нісколько мелкихъ практическихъ совітовъ, напр., развивать память, припоминая вечеромъ всі событія дня, какъ ділаль Катонъ, читать по каждой спеціальности сначала лучшія книги, никогда не начинать ихъ съ середины или съ вонца и т. п.

Но выдвигая на первый планъ чисто свътское образованіе, Бруни считаеть религію также необходимымъ элементомъ воспитанія. Юношамъ необходимо внушать благочестивое уваженіе и усердіе къ религіи; даже истреблять суевъріе нужно очень сдержанно и умъренно и слъдуеть безусловно воспрещать насмъшки надъ священными именами<sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Erant autem quatuor, quae Graeci pueros suos docere consueverunt: litteras, luctativam, Musicam, designativam, quam pertractativam quidam appellant... Designativa vero nunc in usu non est pro liberali nisi quantum forsitan ad scripturam attinet. Этоть факть не подвергается обсужденію; но о грекахь Бруни говорить: erat autem non solum utile, sed honestum quoque hujusmodi negotium apud eos, ut Aristoteles inquit. Nam cum in emptionibus vasorum tabullarumque ac statuarum, quibus Graecia maxime delectata est succurebat ne facile praecio decipi possent et plurimum conferebat ad deprendendum rerum, quae vera constant, aut arte pulchritudinem ac venustatem, quibus de rebus pertinet ad magnos viros et loqui inter se et judicare posse. Ibid. fol. 34.

<sup>2)</sup> Verum cum ad remisionem animi sedandasque passiones plurimum valeat modulationis usus, tum vero ejus disciplinae cognitio digna est ingenio liberali, secundum quam rationem speculamur sonorum varias naturas ac potestates, et quibus in vicem proportionibus consonantias, dissonantiasque causari contingat. Ibid. fol. 35.

<sup>3)</sup> Disciplinas fere commemoravimus omnes, non quo unusquisque omnes necessario apprehendere debeat, ut doctus tandem aut sit aut habeatur...sed, ut ad quam quisque aptisimus erit, eam potissimum amplectatur. Ibid. fol 35 n 36.

<sup>4)</sup> Variis uno tempore disciplinis incumbunt et nunc illae, nunc hae referuntur... quae res non modo prorsus inutilis, sed et vehementer damnosa. Ibid. fol. 37.

<sup>5)</sup> Utile tamen est, ut vel cujuslibet minimi temporis jacturam pro magno deputemus. Ibid. fol. 38.

<sup>6)</sup> Proderit autem et de communibus studiis una cum sodalibus crebro contendere. Acuit enim ingenium disputatio, linguam erudit memoriamque confirmat. Ibid. 50l. 37.

<sup>7)</sup> Ante omnia vero decet bene institutum adulescentem rei divinae curam res-

Педагогическій трактать Бруни представляєть большой интересь въ историческомъ отношенін, потому что въ немъ проявляются характерныя черты гуманистического движенія этой эпохи. Прежде всего Вруни рекомендуеть сеттское образованіе, въ которое религія входить только какъ ингредіенть. Воспитаніе не порвало съ традиціоннымъ христіанствомъ, но оно секуляризовано; въ его основів лежить не аскетическая мораль, а психологія, и приведенные у Бруни многочисленные результаты своихъ и чужихъ психологическихъ наблюденій показывають, что интересь ка индивидуальной жизни получиль широкое развитіе. Далье, предметомъ воспитанія является въ трактать не только духъ, но и тело, свойства котораго рекомендуется не подавлять, а наоборотъ предоставлять инъ правильное и естественное развитие. Навонецъ, характеризуя различныя науки, какъ предметъ спеціальнаго изученія. Бруни ни одной не исключаеть изъ своей программы, что указываеть на отсутствіе узкой исвлючительности въ гуманистическомъ пвиженіи этой эпохи.

Въ тесной связи съ этимъ трактатомъ стоитъ другое произведение Бруни "Объ ученыхъ и литературныхъ занятияхъ" 1), где авторъ даетъ спеціальное приложеніе своимъ общимъ взглядамъ.

Сочиненіе составлено въ форм'є письма къ Баттистіє Изабелліє Маматеста, урожденной Монтефельтре; его заглавіе не вполніє точно: авторъ даеть программу обученія и самообученія, обязательнаго для образованнаго человіжа вообще и для женщины въ частности, начиная съ элементовъ. Прежде всего онъ настаиваеть на необходимости основательнаго элементарнаго образованія<sup>3</sup>), чтенія, выразительнаго и ивящнаго, красиваго и правильнаго письма<sup>3</sup>), понимать стихосложеніе и на авторахъ выработать хорошій стиль<sup>4</sup>). Затімъ онь опреділяеть

pectumque non negligentem eaque opinione imbui ab ineunte aetate. Nam quid erit illi inter homines sanctum, cui divinitas dispecta sit? Nec vero usque ad anniles decet superstitiones provehi, quod in ea aetate damnari plurimum solet et irrisioni patere, sed ad certum modum, quamquam quis modus in ea re adhiberi potest... Precipui vero, quod in omni aetate abdominabile est, monendi sunt, non execrari divina neque sacra nomina irrisione habere. Ibid. fol. 29.

<sup>1)</sup> Leonardus Aretinus, De studiis et literis. Ex Bibliotheca Gabrielis Naudaci. Parisiis MDCXLII. О другихъ изданіяхъ см. Mehus, l. c.

<sup>3)</sup> In primis necessaria puto non exiguam neque vulgarem sed magnam et tritam ac accuratam et reconditam literarum peritiam, sine quo fundamento nihil altum neque magnificum sibi aedificare quisquam potest. De studiis, p. 3-4.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 8 u 9.

<sup>4)</sup> Videre primum, ut in eorum tantum librorum qui ab optimis probatissimisque latinae linguae auctoribus scripti sunt, lectione versemur; ab imperitis vero, ineleganterque scriptis ita caveamus, quasi a calamitate quadam et labe ingenii nostri. Inquinate inepteque scriptorum lectio vitia sua lectori affigit et

нонятіе образованности или, какъ онъ выражается, "учености", которая, по его мивнію, заключается въ соединеніи фактическаго знанія съ хорошимъ знакомствомъ съ литературой 1). Эта образованность составляеть наимучшее проявленіе благородства человъческой природы и достигается главнымъ образомъ общирною и систематическою начитанностью 2). Бруни даетъ далве цвлую программу для научныхъ занятій, направленныхъ на достиженіе этой цвли. Образованіе должно быть разностороннимъ, но некоторыми науками не следуетъ увлекаться, какъ математикой, астрологіей, а для жейщинъ даже и реторикой, потому что первыя не имеють существеннаго значенія, а последняя практическаго приложенія 3). Для женщинъ онъ особенно рекомендуетъ тв науки, которыя ведуть къ нравственности. Сюда относится прежде всего богословіе, но не у новыхъ писателей 4), и нравственная философія 5); затемъ онъ рекомендуетъ исторію за многообразную пользу, которую она можеть доставить 6), ораторовъ за ихъ моради-

mentem simili coinquinat tabe; est enim veluti pabulum animae, quo mens induitur atque nutritur. Ibid. p. 5—6.

<sup>1)</sup> Eruditionem legitimam ex peritia literarum et scientia rerum constare diximus. Ibid. p. 12—13. Cr. p. 3.

<sup>2)</sup> Prorsus enim excellentia hominis illa admirabilis quae veram inclytamque famam nomini conciliat, non nisi ex multarum variarumque rerum fit cognitione. Itaque multa legendo et discendo undique capere cumulareque oportet cunctaque omnifariam sorutari atque rimari, unde nobis ad studia nostra aliqua sit perventura utilitas, modo tamen adhibeatur selectio diligens et circumspecta temporis distributio, quo potiora commodioraque praeponantur. Ibid. p. 17.

<sup>3)</sup> Volo enim huic ingenio, quod summa mihi omnia de se promittat, ardentissimam cupiditatem inesse discendi, ita ut nullum genus disciplinae aspernetur, nullum a se alienum existimet rapiaturque incertum mirabili cupiditate ad rerum intelligentiam et cognitionem. Huic ergo et ardenti per se partim stimulos adhibebo et multo insuper clamore adhortabor; partim fraenos injiciam et velut receptui canam. Sunt enim disciplinarum quaedam, in quibus, ut rudem omnino esse non satis decorum, sic etiam ad cacumina illarum evadere, nequaquam gloriosum, ut in Geometria et Arithmetica, in quibus si multum temporis consumere velit et subtilitates omnes obscuritatesque rimari, retraham manum atque divellam; quod idem faciam in Astrologia atque etiam fertasse in arte rhetorica. Ibid. p. 13—14.

<sup>4)</sup> Primum igitur sacrarum litterarum cognitionem sibi acquirere studeat christiana mulier. Quidenim prius illi suadeam? Multa de his inquirat, multa disceptet, multa sciscitetur, sed veteres illarum amet scriptores, novos autem istos, si boni sint viri, honoret quidem ac veneretur, caeterum eorum scripta non umquam attingat. Quid est enim quod literata mulier ab Augustino discere non possit? Ibid. p. 15.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 17.

<sup>6)</sup> Est enim decorum tum propriae gentis originem et progressus, tum liberorum populorum regumque maximorum et bello, et pace res gestas cognoscere.

зующее вліяніе 1) и заканчиваеть грактать длиннымъ панегирикомъ поэзін, какъ существенному образовательному элементу.

Трактатъ Бруни имъетъ историческое значеніе не только какъ гуманистическая программа; въ немъ обнаруживается также и практическое, жизненное направленіе, котораго держались представители Ренесанса. Извъстно, какъ цѣнили гуманисты ораторское искусство, тѣмъ
не менѣе Бруни не рекомендуетъ его женщинѣ, принимая во вниманіе
то положеніе, которое занимаетъ она въ обществѣ³). Кромѣ того,
трактатъ представляетъ интересъ по взглядамъ автора на исторію³) и
позвію⁴), которую Бруни готовъ поставить выше философіи⁵) и защищаетъ ее отъ нападокъ, сравнивая содержаніе поэтовъ съ священнымъ писаніемъ6) и съ наивною искренностью убѣждая своихъ протввниковъ въ необходимости поэзіи даже въ богослуженіи¹).

Dirigit enim et prudentiam et consilium praeteritorum notitia, exitusque similium coeptorum nos pro re nostra aut hortantur aut deterrent. Praeterea exemplorum copiam, quibus plerumque dicta nostra illustrare opportet. Ibid. p. 18.

<sup>1)</sup> Quis enim aut virtutes extollere ardentius, aut vitia fulminare atrocius solet? Ab his et laudare benefacta et detestari facinora addiscemus; ab his consolari, cohortari, impellere, absterrere, quae licet omnia fiant a philosophis, tamen nescio quomodo et ira et misericordia et omnis animi suscitatio et repsessio est in potestate oratoris.

<sup>2)</sup> Говоря о реторивъ, Бруни замъчаетъ multarum rerum ineunda mihi est ratio et in primis, cui scribam videndum. Ораторскіе пріемы, обязательные для мужчины, не подходять къ женщинъ, quae si brachium raptabit loquens aut clamorem vehementius attolat, vesana coercendaque videatur. Ista quidem virorum sunt, ut bella et pugnae, sic fori quaestiones ac certamina. Ibid. 14.

<sup>\*)</sup> Hos igitur (Ливія, Салиюстія, Цезаря) et leget mulier summae spei et sibi acquirere perget, praesertim cum eos addiscere ludus sit: neque enim subtilitas ulla in his extimescenda est, nec quaestio enodanda: in narratione enim rerum facillimarum omnis consistit historia. lbid. p. 18—19.

<sup>4)</sup> Mea quidem sententia mancus quodammodo in literis est, qui poëtas non didicit; nam et naturae quaestiones, principia et causae, ac quasi doctrinarum omnium semina in illis reperiuntur, et inest auctoritas magna propter opinionem sapientiae, ac vetustatem, ac splendor eximius propter elegantiam et ingenuitas quaedam liberis hominibus digna, ut cui haec non adsint, pene subrusticus videatur. Ibid. p. 21.

<sup>3)</sup> Примърами для него служатъ Гомеръ и Виргилій, по поводу процитированныхъ стиховъ послъдняго онъ восклицаетъ: Quae cum legimus, quem philosophum non contemnimus? Ibid. p. 24.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 27 и савд.

<sup>7)</sup> Quin etiam ipsa missarum solemnia, quamquam omni studio perpolita sint, tamen cum aguntur in templis, dormitare nonnunquam animus noster oscitareque videtur; at enim si inter ista chorus poëtica illa decantet "Primo dierum omnium" vel "Iste Confessor" vel "Ut queant laxis", cujus usque adeo mens humi depressa est, ut non elevetur et quasi subsultet. Ibid. p. 27.

Въ трактать о восмитания Бруни настанваеть на особенной нользъ ученых споровъ. Образецъ такого деспута онъ приводеть въ діалогь. посвященномъ Пьерпаоло Верджеріо<sup>1</sup>). Въ предисловіи въ діалогу Бруни говорить, что онь ваписаль для отсутствующаго Верджеріо бесъду, происходившую главнымъ образомъ между Салютати и Никколи. Самый ліалогъ распадается на двіз части: въ первой бесіла происходить въ дом'в Салютати, куда пришли Роберто Росси, Бруни и Никколи. Разговоръ начинаетъ Салютати и упрекаетъ молодыхъ людей, что они не устранвають ученых состяваній, какь это ділалось въ Болоньв, когда тамъ учился Салютати, и какъ делами они повже съ Л. Марсильи. Никколи совершенно согласенъ въ пользъ такихъ упражненій, къ которымъ побуждадъ своихъ учениковъ также и Хризолоръ. Темъ не мене молодежь, къ которой принадлежить и онъ съ Бруни, не заслуживаеть этого упрека: при крайнемъ упадкъ наукъ и при крайней скудости въ хорошихъ книгахъ возможна только пустая болтовня, а не ученый споръ<sup>2</sup>). Это положение Никколи развиваетъ далее и съ особенной обстоятельностью останавливается на философіи. Философскія сочиненія древнихъ, неисчерпяемый источникъ мудрости, или утрачены, или дошли въ крайне искаженномъ видъ; при чемъ Никколи до небесъ превозносить въ особенности Циперона. Современные философы отличаются невозможной формой изложенія. полнымъ отсутствіемъ духа критики, крайнимъ нев'яжествомъ и чрезвычайной наглостью<sup>3</sup>). Также извращены древняя діалектика, грамматика и реторика. Не въ людяхъ, а въ неблагопріятныхъ условіяхъ для просвъщенія заключается причина отсутствія крупныхь ученыхь силь

<sup>1)</sup> Діалогь этоть изв'ястень подъ разными названіями. Въ старыхъ изданіях онь озаглавлень De disputationum exercitationisque studiorum usu. О других ваглавіяхъ см. Кігпег, р. VII и сл'яд. Въ 1889 году его одновременно издали: Wotke подъ заглавіемъ Dialogus de tribus vatibus Florentinis (Prag, Wien, Leipzig); Klette (Greifswald) и Kirner (Livorno) безъ заглавія: Dialogus ad Petrum Paulum Histrum. Я цитирую по изданію Klette. О рукописяхъ в раннихъ изданіяхъ. Івід. р. І—V и Кігпег, р. ХХІІІ—ХХV. Хронологію діалога съ точностью опредълить нельзя. По словамъ автора, разговоръ происходиль въ 1401 году, потому что, упомянувъ о Марсильи († 1394), онъ говорить: qui abhinc annis septem mortuus est (Klette p. 45); а изъ предисловія видно, что онъ записанъ немного спустя (пирег, сит est apud Colucium disputatum. (Івід. р. 40). Кирнеръ полагаеть поэтому, что діалогь написанъ ран'яе 1406 года и что онъ первое оригинальное произведеніе Бруни (р. XI).

s) Tanta disciplinarum omnium perturbatio, tanta librorum jactura facta est, ut ne de minima quidem re absque summa impudentia loqui quisquam possit...
Neque enim tu es, ut opinor, quem garulitas vana delectet. Klette, p. 48.

<sup>9)</sup> Nunc vero, cum ignorantiae eorum tanta arrogantia juncta sit, ut se sapientes et apellent, et existiment, quis eos aequo animo ferre possit? Ibid. p. 51.

и талантовъ, и Никколи не находить ни среди современниковъ, ни въ ближайшемъ прошломъ ни одного двятеля, котораго можно-бы поставить на ряду съ превники. Исключение составляеть только Салютати. Бруни вполив присоединяется къ слованъ Никколи; но Салютати вносить въ нихъ весьма существенныя поправки. Онъ признаеть упадокъ наукъ, но отвергаеть такое ихъ паденіе, которое двлало бы невозможнымъ ихъ изучение. Съ другой стороны и въ древности не всв были знаменитыми философами<sup>1</sup>). Не всв сочиненія Цицерона сохранились; но ихъ осталось достаточное количество: Варронъ потерянъ, но управли книги Сенеки и другихъ авторовъ, которые могуть его заменить. Вообще, по мненю Салютати, книгь больше, чёмъ стремленій ихъ изучать 3). Кромі того, и въ ближайшемъ прошломъ были люди, которыхъ можно поставить на ряду съ древними: таковы Данге, Петрарка и Боккаччіо, при чемъ перваго, если бы онг писаль иныме способоме, Салютати предпочель бы греванъ и римлянамъ<sup>3</sup>). Никколи не согласенъ съ мизніемъ "большинства" (multitudo) объ этихъ "тріунвирахъ". Чему въ нихъ удивляться и что у нихъ заслуживаетъ похвалы. Данте неправильно истолковываетъ стихъ Виргилія 1), считаетъ Катона Утическаго седынъ старикомъ, хотя онъ умеръ на 48 году своей жизни, подвергаегъ жестокому наказанію Марка Бруга и пом'вщаеть въ раю Ювія, хотя первый устраниль похитителя свободы, а второй — законнаго царя и, что особенно непристойно для христівнина, помістиль убійцу Цезаря

Quid non mortalia pectora cogis

Auri sacra fames?

<sup>1)</sup> Sunt enim optimae artes labem aliquam passae, — neque enim id unquam negabo — non tamen sunt ita deletae, ut eos, qui se illis tradidere, doctos ac sapientes facere non possint. Nec tamen tunc, cum hae artes florebant, omnibus placebat ad cacumen evadere, pluresque erant, qui paucis, ut Neoptolemus, quam qui omnino philosophari vellent. Quod item nunc, ut faciamus, nihil prohibet. Ibid. p. 58.

<sup>2)</sup> Atque utinam tot vel sciremus, vel etiam discere vellemus, quot hi libri, qui etiam nunc extant, nos docere possunt. Sed nimium, ut modo dixi, delicati sumus. Quae absunt, cupimus; quae adsunt, negligimus. Ibid. p. 59.

<sup>3)</sup> Atqui ego non video, nec mehercule id me movet, quod cives mei sunt, cur hi non sint omni humanitatis ratione inter veteres illos annumerandi. Dantem vero, si alio genere scribendi usus esset, non eo contentus forem, ut illum cum antiquis nostris compararem, sed ipsis et Graecis etiam anteponerem. Ibid. p. 59—60.

<sup>4)</sup> Qui illa Virgilii verba

quae quidem verba nunquam alicui vel mediocriter quidem docto dubia fuerunt, quid sentirent, apertissime ignoravit. Nam cum in avaritiam dicta essent, is tamquam prodigalitatem detestarentur accepit. Ibid. p. 60—61.

въ одномъ мёстё съ Іудой 1). Кроме того, Данте знаетъ средневежовня сочиненія и не касался античных авторовь3); наконець, онъ не могь польвоваться латинскимъ явыкомъ, потому что плохо зналъ его<sup>3</sup>). Поэтому Никколи отказывается признать Данте поэтомъ 1) и переходить къ критикъ Петрарки, при чемъ останавливается только на его поэтическихъ произведеніяхъ. Его итальянскія стихотворенія Никколи просто навываеть "пустявами" (nugae) 5) и різко нападаеть на Афраку, которая "омрачила" Сципіона"), и въ особенности на самого поэта, который много говорить о своемъ произведении, какъ о ведикой поэмъ. Никкоми сравниваетъ Петрарку съ художникомъ, который называеть себя вторымъ Апеллесомъ или Зевксисомъ и выставляетъ крайне плохія картины, и съ мувыкантомъ, который собираетъ объщаніями огромную толцу и не обнаруживаеть никакого искусства. Поэма Петрарки ничтожность<sup>7</sup>), и его хвастливость не заслуживаеть пощады<sup>8</sup>). Что васается до его буколическихъ стихотвореній и инвективъ, въ которыхъ онъ хотелъ повазать свое ораторское искусство, то въ первыхъ нъть ничего пастушескаго, а во вторыхъ ораторскаго<sup>9</sup>). Относительно Боккаччіо Никколи ограничивается простою угрозой 1°) и ваканчиваеть свою рачь общимъ обвинениемъ всахъ троихъ поэтовъ въ надменности, такъ какъ они не допускали никакой критики надъ своими произведеніями 11), и привнаніємъ огромнаго превосходства надъ ними древ-

<sup>1)</sup> Omitto illud, quod mediusfidius christianum hominem scripsisse me pudet, quod eadem fere poena eum, qui mundi vexatorem atque eum qui mundi salva torem prodidisset, afficiendum putavit. Ibid. p. 62.

<sup>2)</sup> Dantem quolibeta fratrum atque ejusmodi molestias lectitasse, librorum autem gentilium, unde maxime ars sua dependebat, nec eos quidem, qui nobis reliqui sunt, attigisse. Ibid.

<sup>3)</sup> Nos vero non pudebit, eum poëtam appellare, et Virgilio etiam anteponere, qui latine loqui non possit? Ibid.

<sup>4)</sup> Quamobrem, Coluci, ego istum poëtam tuum a concilio litteratorum seiungam atque eum lanariis, pistoriis atque ejusmodi turbae relinquam. Ibid. p. 62—63.

b) Neque enim aliter appelanda sunt, quae isti in vulgus legenda tradiderunt. Ibid. p. 63.

<sup>6)</sup> Hic Africanum hominem clarissimum, quantum in se fuit, obscuravit. Ibid. p. 64.

<sup>7)</sup> Ex hac tanta professione nonne natus est ridiculus mus? Ibid.

<sup>8)</sup> Ita censeo, nulla onim venia dignus est is, qui tam impudenter ea, quae nescit, scire se professus est. Ibid. p. 63.

<sup>9)</sup> Verum sic scripsit, ut neque in bucolicis quicquam esset, quod aliquid pastorale aut silvestre redoleret, neque quicquam in orationibus, quod non artem rhetoricam magnopere desideraret. Ibid. p. 64.

<sup>10)</sup> Potes existimare, si de Ioanne dicere vellem, orationem mihi non defuturam. Ibid. p. 65.

<sup>11)</sup> Illud tamen eorum commune vitium est, quod singulari arrogantia fuere,

нихъ 1). Салютати замвчаетъ на это, что у всякаго знаменитаго человъка есть свои противники, но что онъ не будетъ за позднимъ временемъ защищать ихъ, хотя вполнъ раздъляетъ общее къ нимъ отношеніе 2). Первая часть діалога заканчивается повтореніемъ Салютати своего перваго положенія о пользъ ученыхъ диспутовъ.

Вторая часть бесёды происходить въ дом'в Росси, при чемъ къ собеседникамъ присоединяется Иветро Мини. Разговоръ заходитъ сначала о рѣчи Бруни въ честь Флоренціи<sup>3</sup>), при чемъ присутствующіе излагають ея содержаніе и осыпають похвалами. Только въ одномъ пункть Салютати расходится съ авторомъ. Онъ признаетъ понятнымъ и естественнымъ, что Бруни, воскваляя Флоренцію, пнапалъ нъсколько на самихъ Цезарей", но самъ онъ никогда не признаетъ Ю. Цезаря "губителемъ своей родины" ), хотя онъ желаль бы, чтобы его собственные сыновья болье похожи были на Марцелла и Ф. Камилла, чемъ на Цезаря, потому что первые съ военными доблестями соединяли добродетельную жизнь (sanctimonia vitae), чего нельзя утверждать о Цезаръ. Затъмъ отъ достопримъчательностей Флоренціи разговоръ естественно возвращается къ ея тремъ поэтамъ. Росси требуетъ, чтобы Салютати защитиль ихъ отъ обвиненій Никколи, но тоть отказывается: оправдать поэтовъ не стоить никакого труда, но онъ не желаеть, чтобы удалась китрость Никколи, который, сговорившись съ Бруни, нарочно нападаль на нихъ, чтобы вызвать на ихъ защиту его, Салютати в). Росси настаиваетъ на необходимости защиты; тогда Салютати возлагаеть ее на Бруни, который въ свою очередь съ общаго согласія передаеть ее самому обвинителю. Никколи охогно принимаеть на себя это поручение. Прежде всего онъ заявляеть, что вчерашнее обвинение "тріумвировъ" исключительно вызвано желаніемъ заставить Салютати

nec putaverunt fore quemquam, qui de suis rebus judicare posset tantumque se ab omnibus laturos esse arbitrati sunt, quantum ipsi sibi assumerent.

<sup>1)</sup> Ego me hercule unam Ciceronis epistolam atque unum Virgilii carmen omnibus vestris opusculis longissime antepono. Ibid.

<sup>2)</sup> Ego quidem sic sentio, illos fuisse homines multis optimisque artibus ornatos dignosque eo nomine, quod tanto consensu omnium ipsis tributum est. lbid. p. 66.

<sup>3)</sup> См. о ней ниже.

<sup>4)</sup> Verum ego, ut de me profitear, nunquam adduci potui, ut parricidam patriae suae Caesarem fuisse arbitrarer. Ibid. 69.

<sup>5)</sup> Putasti enim, me argutiis tuis commotum ad laudes illorum virorum statim prosilire; idque cum hoc, opinor, Leonardo communicaras, qui jam dudum non desinit a me petere, ut laudes illorum litteris mandem. Ibid. p. 70—71.

выступить на их защиту<sup>1</sup>). Но Садютати не трудно было угадать его ваднюю мысль, потому что онъ хорошо зналь любовь Никколи из флорентійскимъ ноэтамъ<sup>2</sup>) и не могъ домустить, чтобы это отношеніе измёнилось въ одинъ день и чтобы онъ, Никколи, не умёль нонать тёхъ<sup>2</sup>), кого умёють цёнить даже простые люди. Никколи приводить фактическія доказательства своего высокаго уваженія ко всёмъ троимъ поэтамъ: большую часть поэмы Данте онъ выучилъ наизусть, нарочно ёвдиль въ Падую, чтобы списать сочиненія Петрарки съ подлиннаго экземпляра, и первый привезъ во Флоренцію Африку; наконецъ, на собственный счеть увеличилъ библіотеку Боккаччіо, завёщанную эремитамъ и чаще всёхъ посёщаль ее 1). Затёмъ онъ еще разъ повторяеть цёль своихъ нападокъ на флорентійскихъ поэтовъ 1) и переходить къ ихъ зашитѣ.

Нивколи начинаеть съ установленія общаго критерія для опівни поэта. "По моему мижнію, говорить онь, въ величайшемь поэтв должно быть три свойства: искусство вымысла, изящество языка и многостороннее знаніе (fingendi artem, oris elegantiam multarumque rerum scientiam). Первое изъ этихъ трехъ свойствъ составляеть преимущественную принадлежность (praecipuum) поэтовъ, второе — общее у нихъ съ ораторами, третье съ историками и философами. Если поэть обладаеть этими тремя свойствами, то ничего большаго и не слёдуеть требовать оть него " ). Далье Никколи на пылыхъ двухъ странипахъ небольшого діалога доказываеть наличность всёхъ этихъ свойствъ въ Двите, при чемъ особенно восхваляетъ его за обстоятельное изображеніе современности в за превосходное описаніе душевных движеній н явленій природы<sup>7</sup>). Затімь онь переходить нь опроверженію обвиненій: съдую бороду Катона надо понимать въ метафорическомъ смысль, толкованіе стиха Виргилія — или ошибка переписчиковъ, или своеобразное пониманіе поэта: у щедрости есть два противоположныхъ порова - скупость и расточительность, и Данте отнесъ стихъ Виргилія въ обоимъ порокамъ. Что касается до отношенія къ М. Бруту, то и здесь, какъ въ вопросе о Катоне, слова Данте имеютъ метафори-

<sup>1)</sup> Illud tamen ante omnia certissimum habetote, me non alia de causa heri impugnasse, nisi ut Colucium ad illorum laudes excitarem. Ibid. p. 72.

<sup>2)</sup> Meminisse poterat me istos ipsos Florentinos vates unice dilexisse. Ibid.

<sup>3)</sup> Semper illos colui semperque in deliciis habui, et non solum verbis, sed etiam re, ex quo ipsos videre non poteram, eorum memoriam decoravi. Ibid. p. 73.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 72-73.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 78.

<sup>6)</sup> lbid. p. 74.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 75.

тескій симсять: подъ Цеваремъ онъ разумьеть "справедливъйшаго монарха", подъ Бругомъ, доблести котораго не могли быть неизвъстны Данте, — "безпокойнаго бунтовщика и негодяя, который преступно убиль этого государя". Такое отношеніе къ Бруту — поэтическая вольность, какъ это позволяеть себь и Виргилій і). Кромъ того, возможно и прямое порицаніе Бруту, каковое и встръчается дъйствительно у нъкоторыхъ авторовъ, но болье въроятнымъ кажется Никволи первое объясненіе і). Что касается до латинской рычи, то ея дъйствительно недоставало Данте і); но изъ этого не следуеть, чтобы онъ не зналь древней литературы: это обвиненіе было высказано исключительно съ цёлью возбудить негодованіе Салютати і).

Затыть Никколи переходить къ Петрарки. Во время своего пребыванія въ Падув онъ слышаль отъ друзей недавно умершаго поэта, а также отъ Л. Марсильи, что у Петрарки было три выдающихся свойства: красота, мудрость и ученость 5). Два первыхъ Никколи оставляеть въ сторонъ, потому что они -- индивидуальная принадлежность поэта, и останавливается только на его учености, такъ какъ она сдёлалась общимъ достояніемъ 6). Прежде всего Петрарка превосходить другихъ поэтовь темь, что писаль не только стихотворенія, но оставиль много прованческих сочиненій, въ которых в касается разнообразных вопросовъ огромной важности. При этомъ онъ писалъ не только по-латыни, но и на родномъ языкъ, что Никколи ставить ему въ особую заслугу7). Наконецъ, онъ прамо заявляетъ, что Петрарка родоначальникъ того движенія, къ которону принадлежать и собеседники діалога<sup>8</sup>). Что жасается до обвиненій, то они въ существів своемь остаются въ силів, только недостатки Африки Никколи объясняеть темъ, что она осталась неоконченной, и отделывается шуткой оть защиты буколикь). Въ заключение онъ еще разъ заявляеть, что вчера онъ "говорилъ

<sup>1)</sup> Cur Virgilius castissimam mulierem, quae pro pudicitia conservanda mor sustinuit, ita libidinosam fingit, ut amoris gratia se ipsam interimat? Ibid. p. 77.

<sup>3)</sup> Ad illam quasi parificationem Christi atque Caesaris prima defensio probabilior mihi videtur, idque sensisse poëtam nostrum nullo modo ambigo. Ibid-

<sup>3)</sup> At vero, etsi omnia illi affuerunt, latinitas certe defuit. Ibid.

<sup>4)</sup> Ibid. 74-78.

s) Nam et formosissimum fuisse et sapientissimum eundemque doctissimum suae aetatis hominem dicebant. Ibid. 78—79.

<sup>6)</sup> Doctrinam vero, quoniam ipse nobis communem illam reliquit, consideremus. Ibid. p. 79.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 80.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Nam omnia et pastoribus et pecudibus referta video, cum te video. Ibid. p. 81.

неискренно" (simulate), котя приведенное имъ осуждение действительно высказывалось некоторыми "крайне нелеными" (insulsissimi) людьми<sup>1</sup>).

Похвалы Боккаччіо изложены въ самыхъ общихъ выраженіяхъ, какъ и обвиненія, и не представляють интереса. Затыть Никколи обращается съ просьбой къ Салютати "прославить поэтовъ своинъ красноръчемъ", на что тоть отвъчаеть отказомъ, такъ какъ въ похваламъ Никколи нечего болье прибавить. Діалогъ заканчивается прославленіемъ заслугъ Никколи по отношенію къ наукамъ, которое вложено въ уста Пьетро Мини, и приглашеніемъ Росси всъхъ присутствующихъ къ ужину на завтрашній день<sup>2</sup>).

Діалогъ Бруни представляеть большой интересъ не только для характеристики воззрѣній автора, но и для исторіи гуманистическаго движенія въ концѣ XIV и въ началѣ XV вѣка, потому что онъ показываеть отношение къ родоначальникамъ Возрождения ихъ ближайшихъ последователей. Ниже намъ придется еще разъ коснуться вопроса о порицателяхъ такъ называемаго флорентійскаго тріумвирата; теперь мы разсмотримъ только тотъ матеріалъ для его решенія, который заключается въ діалогь Бруни. Важность діалога съ этой точки вржнія была сознана довольно давно, но его анализъ произведенъ только въ недавнее время: въ старыхъ изданіяхъ напечатана только первая часть діалога; въ XVIII віжі Мегусь и въ 1867 г. акад. А. Н. Веселовскій напечатали нісколько отрывков из второй части<sup>3</sup>). Г. Веселовскій не даеть анализа этого діалога и ограничивается праткимъ замъчаніемъ. По его мнънію, "инвективы Никколи представляются болье реторическимъ упражнениемъ, чымъ серьевнымъ дъломъ: такими они въ большинствъ случаевъ и останутся; но для насъ интересно не столько личное мивніе Никколи, сколько серьезное къ нему отношеніе и серьезное его обсужденіе; несомнічнівищее довазательство, что такія идеи начали уже распространяться, чёмъ более расширялось изученіе классической литературы" 4). Позднівйшіе изсліждователи иначе взглянули на содержание діалога. Фогтъ, которому вторая часть дівлога изв'єстна только по выдержкамъ и изложенію г. Веселовскаго, выражается ръшительнъе. "Похвала тріумвировъ, говорить онъ, вращается въ иныхъ сферахъ, чемъ нападеніе, и, кажется, лишена боле

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 82-83.

в Эти отрывки отмвчены въ изданіи Кирнера.

<sup>1)</sup> Il Paradiso degli Alberti ritrovi e ragionamenti del 1389. Romanso di Giovanni da Prato dal codice autografo e anonimo della Ricardiana a cura di Alessandro Wesselofsky. Bologna MDCCCLXVII. Vol. I. Parte II, p. 40 (Цитата у Zardo, p. 272).

глубоваго основанія 1). Второму діалогу недоставало пивантнаго (prikkelnd) возбужденія перваго, на него не обращали вниманія, его не переписывали 2). Нельзя также сказать, чтобы все сочиненіе было только реторической игрой (ein rhetorisches Spiel und Gegenspiel) 4. По его мивнію, Нивколи двиствительно порицаль Данте и Петрарку, какь это видно изъ позднайшей инвективы самого же Бруни и изъ сатиры Филельфо. "Самъ Бруни въ сущности держался того же мивнія 4: въ другомъ маста онъ упрекаеть Данте за то, что тоть говорить о началь Мантуи, что его латынь едва достигаеть посредственности, что Петрарка и Боккаччіо точно такъ же далеки отъ совершенства въ этомъ отношеніи 3) Взглядъ Фогта повторенъ Zardo 4) и къ нему примыкають новые издатели діалога — Клетте, Кирнеръ и Вотке, а также ихъ хорошо знакомый съ даломъ критикъ 5). Познакомимся ближе съ ихъ воззраніями и разсмотримъ, насколько они оправдываются источниками.

Прежде всего Клетте буквально повторяеть выражение Фогта, что діалогь не пустая игра, что слова, вложенныя авторомь въ уста собестаниковь, выражають ихъ подлинныя возгртвия, какъ говорить самъ Бруни во введеніи б. Эти собестаники — "представители двухъ поколтній, изъ которыхъ одно стоить еще совершенно на почвт старыхъ возгртвий , которыя господствовали въ ученыхъ кругахъ последней четверти XIV столттія, "въ то время, какъ молодое поколтніе не только уже эманципировалось отъ этихъ возгртвий, но даже начало противъ нихъ открытую борьбу . Представителемъ перваго поколтнія является Самютати, второго Никколи, къ которому примыкаетъ самъ авторъ 7). Сущность "старыхъ" возгртвий Салютати заключается глав-

<sup>1)</sup> По поводу этой фразы Кирнеръ върно замъчаеть, что Фогть "очевидно быль введень въ заблуждене тъмъ фактомъ, что Веселовскій, давши общее изложене маленькаго сочиненія Бруни, не дълаеть никакого особеннаго упоминанія о последней части второго діалога" (р. X).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Этимъ утвержденіямъ Фогта о второй части діалога, котораго онъ не зналь въ цівломъ, нельзя придавать большого значенія. Новыя полныя изданія этого сочиненія Бруни показывають, что рукописи второй части были также многочислены. См. Klette IV—V, Kirner XXIV—XXV.

<sup>3)</sup> Die Wiederbelebung I, p. 387-88.

<sup>4)</sup> Il Petrarca e i Carraresi, p. 267 и слъд.

<sup>5)</sup> Изданіе Wotke я знаю только по рецензін, подписанной R. S. (Remigio Sabbadini?), въ Giorn. stor. d. lett. ital. XIV, р. 288 и слъд. Исключеніе составляетъ Gaspary, который сомнъвается даже, что и Никколи враждебно относился къ флорентійскимъ тріумвирамъ. L. с. II, р. 179 и 661.

<sup>6)</sup> In quo id maxime conati sumus, ut morem utriusque diligentissime servaremus. Ibid. p. 41.

<sup>7)</sup> Klette, p. 7.

нымь образомь въ культь "тріумвировь", который носеть "почта ндолоповлонническій " характерь и который господствоваль вь тогдашнихъ образованныхъ кругахъ Флоренцін. Новое покольніе начинаєть лирилагать притическій скальнель къ непограшимости этихъ авторитетовъ и низвергать ихъ съ ихъ высотни 1. Кроит того, для новаго поколенія форма имела большую цену, чемъ содержаніе. "Для новаторовъ было достаточно, говорить Клетте, въ противоположность схоластическому, почти непонятному способу выраженія, сослаться на классическій стиль Цицерона, не приб'вгая въ какимъ-небудь новымъ идеаламъ, какъ къ дъйствительному оружію для борьбы... Элегантность. стилистическая врасота, однимъ словомъ, формальныя преимущества все еще имъють перевъсъ надъ содержаніемъ 2). Кромъ того, Никколи расходится съ Салютати въ политическихъ возарвніяхъ: первый ващищаеть тиранноубійство, второй его осуждаеть ). Кирнеръ точно такъ же приходить къ тому выводу, что между возврвніями Салютати съ одной стороны, Никколи и Бруни — съ другой есть разница, хотя онъ отказывается опредълить ея размеры и сущность 4). По его мненю, совнательно или безсознательно Бруни отводить Салютати "не особенно красивую роль": послѣ нападокъ Никколи на современность онъ жочеть прекратить споръ и возражаеть только по настоянію Росси<sup>3</sup>); после обвиненій Никколи "тріумвировъ" онъ отказывается отъ ихъ ващиты, просто формулируеть свое мнвніе ) и, что особенно важно, на следующій день отвазывается продолжать споръ, котя самъ настаивалъ на его пользъ, и на просьбу Росси прибавить къ похвалъ Флоренціи ващиту "тріумвировъ", гордо ссылается на выраженное виъ наванунъ свое мивніе?). Тымъ не менье Кирнеръ откавывается определить цель діалога Бруни: его целью было, "можеть быть, сохранеть воспоминаніе о действительной бесёде; можеть быть, несколько прикрыть слешкомъ смёдыя доктрины новой школы; можеть быть, просто онъ имълъ въ виду упражнение въ изящной ръчи (una esercitazione di bella scrittura) "3).

<sup>1)</sup> Ibid. p. 8-9.

r) Ibid. p. 16, 18.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 20-21.

<sup>4)</sup> Nel modo di videre e giudicare le cose vi doveva essere tra i due letterati una differenza, piccola o grande che si fosse. Kirner, p. XVIII.

<sup>8)</sup> Y Klette, p. 55.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 66.

<sup>7)</sup> Verum quid agendum superextat? Nonne heri sententiam meam satis deprompsi, quid ego sentirem de summis illis viris? Ibid. p. 70.

<sup>8)</sup> Kirner, p. XXII.

Представителемъ новыхъ возврвній является Нипполи. Но его отнопленіе къ тремъ флорентійскимъ поэтамъ въ первой и второй части діалога не одинаково, и новые изслідователи потратили не нало труда, чтобы доказать, что возорьнія новой школы выражены въ первой части діалога. Аргументація Клетте сводится въ тому, что обвиненія Нивколи противъ "тріумвировъ" не опровергнуты и въ лучшемъ случав только объяснены: следовательно защита "инимая" и не серьевная 1). Гораздо основательные аргументація Кирнера. Кирнерь точно такъ же отмъчаетъ тотъ фактъ, что обвиненія сохраняютъ свою силу и во второй части діалога, но ділаеть изъ этого только тоть выводь, что истинное мийніе Никколи можеть заплючаться въ первой части. Положительныя доказательства въ пользу этого предположенія онъ думаеть найти въ другихъ источникахъ. Самъ Бруни въ позднейшей инвективъ противъ Никколи, а также Филельфо въ одной изъ сатиръ, утверждають, что Никколи порицаль Данте, Петрарку и Боккачіо<sup>2</sup>). Но эти обвиненія, высказанныя врагами Никколи, могуть быть привнаны влеветой; поэтому Кирнеръ ищеть дальнайшихъ подтвержденій въ инвектив'в Ринуччини и въ письмахъ Джіованни да Прато. Ринуччини, о которомъ будеть рычь ниже, говорить о противникахъ Данте, Петрарки и Боккаччіо, что они составляють "горсть болтуновъ, которые, чтобы казаться толп'в людьии очень учеными, шумять на площади о томъ, сколько дифтонгъ было у древнихъ и почему теперь употребляются только двв, какая грамматика самая дучшая" и т. п. "Кто не признаеть вдісь очевиднаго намека по адресу занятій Никколи?" спрашиваетъ Кирнеръ и приводить два отрывка изъ письма Дж. да Прато, въ которыхъ эти намеки еще очевиднъе: въ одномъ отрывкъ говорится, что "порицатель" признаеть корошими только тв книги, которыя написаны хорощей латынью (di forma antica e bene dittongata), и что онъ проводить прими день за словопроизводствомъ; въ другомъ — что "эта крайне невъжественная секта", порицая Данте, утверждаеть, что "его фантазін повредило незнакомство съ многими греческими и латинскими сочиненіями, которыя принесли бы большую пользу его Конедін". Кирнеръ находить въ письмъ спеціальные намени и на Бруни. Именно тамъ говорится, что другой изъ этой секты, "говорить и даже написаль, что еще хуже, что Данте не поняль

<sup>1)</sup> Klette, p. 21-26.

<sup>3)</sup> Itaque bellum indixit scurra nefarius cunctis praestantibus ingenio viris, nec viventibus modo, sed etiam mortuis. Nam et Dantem optimum nobilissimumque poëtam assidue prope convitio non cessat et de Petrarca ita loquitur quasi de homine insulso et ignorantiae pleno, Baccaccium ita spernit, ut ne tres quidem litteras scisse illum asseveret. Oratio in nebulonem maledicum

Виргилія въ вопросв о происхожденіи Мантун" и что своимъ противникамъ онъ презрительно отвечаетъ: "ты не читалъ переводовъ греческихъ сочиненій Аристотеля и Плутарха". На основаніи этихъ данныхъ и не опровергнутыхъ обвиненій въ самомъ діалогь Кирнеръ приходить къ следующему выводу. Сначала Нивколи быль повлонникомъ "трехъ вънцовъ" Флоренціи: выучилъ наизусть Божественную Комедію, переписываль сочиненія Петрарки, обогащаль библіотеку Боккаччіо: "но позже навърное его энтузіазиъ постепенно угасаль: гунанистическая культура должна была создать пренебрежение къ великому народному поэту: успъхи науки о классической древности должны были следать устаревшими произведения самого Петрарки и еще болъе Боккаччіо. Поэтому Никколи сначала присоединяется къ школь Садютати и Марсильи, потомъ отдъляется отъ нихъ и дълается главою болье молодого покольнія". Утвержденіе Никколи, что онъ повторяеть чужія обвиненія, по мненію Кирнера, не следуетъ понимать буквально: "другіе подготовили почву, а онъ потомъ ясно развилъ новое воззрѣніе, плодъ новыхъ занятій "1).

Мы думаемъ, что діалогъ далеко не оправдываетъ большинства выводовъ новыхъ изследователей и значительно видоизмёняеть остальные. Прежде всего не следуеть забывать, что діалогь Бруни представляетъ собою образецъ ученаго диспута, или вполнъ составленнаго авторомъ, или пъйствительно происходившаго. Это видно изъ начада первой части діалога, а также изъ трактата о воспитаніи, гдв авторъ особенно настаиваеть на пользъ ученыхъ споровъ. Такая форма изложенія сдівлалась весьма обычной въ гуманистической литературів, начиная съ Петрарки; но діалогъ Бруни представляеть ніжоторыя особенности. Обыкновенно діалоги инфють троякую форму: или одинъ изъ собесъдниковъ играетъ пассивную роль и поучается наставленіями другого, какъ напр. въ діалогахъ Петрарки; или каждый изъ собесъдниковъ остается при своемъ мивніи, какъ напр. въ діалогъ П. К. Дечембріо — De vitae ignorantia; или, наконедъ, спорящіе сходятся на какомъ-нибудь среднемъ мнёній третьяго собесёдника, какъ въ діалогь Валлы — De voluptate ac vero bono. У Бруни говорить только Никколи, хотя въ концъ діалога всю сходятся на его митніи. Следовательно, тр факты и взгляды первой части діалога, которые

напечатана въ приложени у Zippel, Nicolò Niccoli. Firenze 1890, р. 77. Филельфо говорить: Additur huic (Хризолору) dius Dantes suavisque Petrarcha. Kirner, р. XV.

<sup>1)</sup> Kirner, p. XII—XXI. Къ аналогичному выводу приходить Wotke, а также вритикъ всъхъ новыхъ издателей, что la difesa è molto fiacca rispetto all'accusa. L. c.

остаются не отвергнутыми во второй, принимаются самимъ авторомъ и всеми собеселниками. Действительно въ діалоге им не видимъ существенной разницы между возарвніями Салютати и Никколи, какъ думаетъ Клетте и отчасти Кирнеръ. Прежде всего "суевърнаго" преклоненія Салютати передъ Данте, Петраркой и Боккаччіо не замітно въ піалогь: въ конць второй части діалога онъ вполив примыкаеть къ мибнію Никкоди, хотя его критическія замічанія о флорентійскихъ поэтахъ, сдъланныя въ первой части, сохраняють свою силу<sup>1</sup>). Ниже мы увидимъ, что самъ Салютати въ своихъ произведеніяхъ также критически относится къ Петрарки и Боккаччіо. Далие, утвержденіе Клетте о крайнемъ формализмъ молодого покольнія рышительно противорвчить тексту діалога. Говоря о среднев вковой философіи. Никколи миноходомъ замъчаетъ о несовершенствъ ея формы и настачвает на отсутстви в ней критического отношенія к авторитетама<sup>2</sup>). Такъ же нало цены инфють различія въ политическихъ взглядахъ между Салютатв и Никколи. Ученіе о тиранноубійствъ вовсе не составляеть специфической принадлежности молодого поколенія: его формулироваль Боккаччіо, а опровергаль Салютати и позжевъ XV стольтіи, Поджіо вель ожесточенный спорь съ Гуарино изъ-за Цезаря. Гораздо тоньше подметиль намент на разницу между двумя поколеніями Кирнеръ въ словахъ Салютати, обращенныхъ въ автору и Росси. "Я желалъ бы знать, Роберто, обращается онъ къ последнему, думаешь ли ты одинаково со мною или съ Николо, потому что относительно Леонардо я не сомнъваюсь. Я вижу, что онъ во всехъ мизніяхъ согласень съ Николо, такъ что думаю даже, что онъ предпочтеть, вивств съ нимъ заблуждаться, чвиъ следовать за истиной виесте со мною. Я и тебя, Салютати, ценю очень высоко и Николо также, говорю я. Поэтому ты будещь иметь во мне справедливаго судью, хотя я хорошо внаю, что въ этой речи обсуждается дъло столько же мое, сколько и Николо" 3). Намекъ этотъ, крайне неопределенный самь по себе, теряеть всякую цену по двумь причинамъ. Во-первыхъ, эти слова стоять въ діалогь после разсужденій

<sup>1)</sup> Ha предложение Никколи, ut hos praestantissimos homines... tua facundia illustres,—ego vero, inquit Colucius, non video quicquam te reliquisse, quod ad eorum laudem addi possit. (Klette, p. 81—82).

<sup>2)</sup> Atque eum quidpiam confirmare opus est, proserunt dicta in his libris, quos Aristotelis esse dicunt, verba aspera, inepta, dissona, quae cujusvis aures obtundere ac fatigare possent. Haec dicit, inquiunt, Philosophus, huic contradicere nefas est. Idemque apud illos valet et ipse dixit et veritas, quasi vero aut ille solum philosophus fuerit, aut ejus sententiae ita fixae sint, quasi eos Pythius Apollo ex sanctissimo adyto suo ediderit. Ibid. p. 50.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 56.

Никколя о современномъ состоянім науки, ранфе, чемъ Салютати успълъ высказать какое бы то ни было мивніе; во-вторыхъ, вообще въ діалоге неть такихъ вегляновъ представителя старшаго поколенія, которые были бы опровергнуты. Что касается до того, что Салютати играеть "некрасивую роль" въ діалогь, то приведенныя Кирнеромъ ивста самое большее обнаруживають неловкость композиціи сочиненія, потому что сознательно Бруни относится въ нему съ большимъ почтеніемъ. Никколи съ самаго начала выделяеть его изъ современниковъ, которыхъ онъ порицаетъ 1), и этотъ почтительный, почти панегирическій тонъ проходить черевь весь діалогь. Единственное возраженіе или, правильные, поправка, которую дыласть Салютати въ разсужденіяхъ Никколи о современности, отличается меткостью и делаеть честь представителю стараго направленія, но не указываеть спеціальныхъ особенностей его возарвній<sup>2</sup>). Вообще въ діалогв Салютати не является представителемъ какихъ-либо особыхъ возарвній, по существу отличныхъ отъ взглядовъ автора; наоборотъ, близкое сходство нхъ стремленій констатировано въ діалогь самымъ несомнівничнь образомъ<sup>3</sup>). Изъ этого не следуетъ, конечно, чтобы между ними не было никакой разницы. Едва ли можно признать простою случайностью, что недостатки средневёковыхъ писателей и флорентійсвихъ поэтовъ отмечаетъ Никколи, а Салютати только примыкаетъ къ его критикъ; молодое повольніе обнаруживаеть болье критицизма но отношению къ прошлому и пошло далве по пути, намвченному первыми гуманистами. Но въ діалогі мы находимъ только наменъ на эту разницу, которая станеть вполнъ ясной только послъ сравненія сочиненій Бруни и Салютати.

Посмотримъ теперь, каковы воззрѣнія молодого поколѣнія, насколько они выразились въ діалогѣ, и прежде всего, какъ оно относится къ Данте, Петраркѣ и Боккаччіо. Современные изслѣдователя

<sup>1)</sup> Tu..., qui profecto is es, qui sapientia atque eloquentia veteres illos, quos tantopere admirari solemus, vel anteiveris, vel certe adaequaveris. Sed. dicam, quod sentio de te nec, mehercule, assentandi gratia: Tu mihi videris isto tuo praestantissimo ingenio ac pene divino, etiam his rebus dificientibus, sine quibus alii non possunt, haec assequi potuisse. Itaque tu unus mihi sis ab hoc sermone exceptus. Ibid. p. 54.

<sup>2)</sup> См. выше р. 611 пр. 1 и 2. Ниже изъдругихъ источнивовъ мы увидимъ, что Бруни всегда относился въ Салютати съ глубочайщимъ почтеніемъ. Ср. мъста изъ его переписки, приведенныя у Фогта, I, р. 214.

<sup>8)</sup> Camb Cambtath robophts by miamory chomy monoghmy cofectments: Ii enim estis, quos ego vel morum vestrorum gratia, vel studiorum, quae vobis mecum communia sunt, vel etiam quia me a vobis observari sentio, egregia quadam benivolentia et caritate complector. Klette, p. 43.

держатся того инвнія, что Бруни и Никколи принадлежать на поринателянь флорентійскихъ поэтовъ. Нань кажется, что такой взглядъ не оправдывается ни діалогомъ, ни другими источниками. Въ первой части діалога, где находится осужденіе "трехь венцовь", поражаеть несоотвътствіе выводовъ съ фактами: недостатки Данте и Петрарки, если и признать ихъ несомивними, вовсе не оправдывають ихъ осужденія і), а Боккаччіо осужденъ совершенно голословно. Едикственнымъ объясненіемъ этой різвисти могло бы служить чрезмірное увлеченіе древностью, которое и выражено въ заключительной фразв окончательнаго приговора, что для Никколи одно инсымо Циперона или одинъ стихъ Виргилія имбеть большую цівну, чівмь всів нровеведенія троихъ поэтовь<sup>3</sup>). Но можно съ несомнівностью утверждать, что такого увлеченія не было у Бруни и у Никколи, поскольку его мивнія выражены въ діалогв. Въ этомъ убъждаеть прежде всего вторая часть діалога. Никколи прямо говорить, что обвиненія Петрарки не ему принадлежать и называеть "insulsissimi" техъ, кто такъ неизмерино высоко ставить стихи Виргилія и письма Цице-DOHA<sup>3</sup>), H MM He HMEEN'S DEMHTEALHO HHKAKOFO OCHOBAHIA OTBEDFHYTL это повазаніе. Нивкоди въ діалогі чрезвичайно добросовістно относится къ этимъ обвиненіямъ: одни старается опровергнуть, другія признаеть и называеть обвинителей insulsissimi только за ихъ общую опънку сочиненій Петрарки. Такой эпитеть просто необъяснивь, если эти возарвнія раздвляли Вруни и Никколи діалога. Правда, въ діадогь древникь языкамъ отдается несомнанное преимущество передъ народной рачью: Самотати (в не Нивколи) языкъ Божественной Комедін мізшаеть поставить ее выше произведеній древнихь ); но отсюда далеко еще до презрвнія къ родной річи. Никколи вийств съ Салютати ставитъ Данте на ряду съ древними<sup>5</sup>) и восхваляетъ Пет-

<sup>1)</sup> Nam quid est in illis, quod aut admirandum, aut laudandum cuique videri debeat? Ibid. p. 60. Ср. выше р. 612 пр. 4.

<sup>2)</sup> Cm. BMILLE p. 613 np. 1.

<sup>3)</sup> Ego profecto, inquit Nicolaus, ea de causa dico, quod nonnulos jam audivi, qui in his rebus Petrarcam criminarentur. Nolite enim putare, meas criminationes istas, sed eum ab aliis quibusdam audivissem, ad vos heri, qua tandem de causa scitis, retuli. Itaque placet nunc mihi non me, qui simulate loquebar, sed insulsissimos homines, qui re vera id putabant, refellere. Nam quod ajunt, unum Virgilii carmen atque unam Ciceronis epistolam omnibus operibus Petrarcae se anteponere, ego saepe ita converto, ut dicam, me orationem Petrarcae omnibus Virgilii epistolis et carmina ejusdem vatis omnibus Ciceronis carminibus longissime antepono. Ibid. p. 81.

<sup>4)</sup> См. выше р. 611 пр. 3.

<sup>5)</sup> Itaque quod heri Colucius faciebat, ut Virgilio et Homero Dantem adaequaret, nullo modo mihi displicet. Klette, p. 75.

рарку за то, что онъ писаль также и по-итальянски 1). Но если слепого преклоненія передъ древностью нельвя допустить у автора діалога, то его осуждение поэтовъ и вообще вызывающий тонъ при ихъ опънкъ въ первой части, находить единственное объяснение въ словахъ самого. Никколи, что онъ имълъ въ виду возбудить негодование у Салютати и вызвать его на ихъ защиту<sup>2</sup>). Другое объяснение невозможно еще и потому, что Бруни во второй части слишкомъ глубоко понимаеть значение Данте и Петрарки, чтобы подвергнуть ихъ безусловному осуждению. При опънкъ Божественной Комедін авторъ полчеркиваеть тв ея стороны, которыя имели особенную цену въ глазахъ гуманистовъ — изображеніе внутренней жизни человіка, описаніе природы<sup>3</sup>) и интересь къ исторической действительности<sup>4</sup>). Гуманистическое значение Петрарки понято Никволи совершенно върно и оцівнено по заслугамъ въ одной фразів ). Если прибавить къ этому, что характеристика современности и древности въ первой части діалога не иное что, какъ продолжение полемики Петрарки и Боккачіо, то едва ли возможно сомнение, что авторъ діалога не могъ принадлежать къ безусловнымъ порицателямъ Петрарки. Онъ отмвчаетъ слабыя стороны и дівиствительные недостатки флорентійских поэтовь. относится из нима притически, но результатомы этой критаки, дълавшей невозможнымъ слъпой энтувіазмъ, было глубокое уваженіе къ автору Божественной Комедіи и къ двумъ первымъ гуманистамъ. Этоть выводь оправдывается и другими источниками.

Изъ діалога видно, что во Флоренціи существовали раболішные поклонники древности и безусловные порицатели "тріумвировъ"; но

<sup>1)</sup> Uberrimam doctrinam in eo viro fuisse, adeo autem illum ad omne genus scribendi ingenium accommodasse, ut ne populari dicendi genere se abstinuerit, sed in hoc, ut in caeteris quoque elegantissimum et facundissimum videri. Ibid. p. 80.

<sup>2)</sup> См. выше р. 613 пр. 5 и 614 пр. 1 и 7. Kirner склоненъ видъть argutiae Никколи противъ Салютати in una certa esagerazion e di quelle cose, ch'egli in realtà pensava (р. XIII).

<sup>3)</sup> Legite quaeso ea carmina, in quibus amorem, odium, formidinem caeterasque animi perturbationes exprimit, legite descriptiones temporum, legite caelorum motus, legite stellarum ortus atque occasus etc. Klette, p. 75.

<sup>4)</sup> Ad haec historiarum incredibilem scientiam. Non enim vetera dumtaxat, sed etiam nova, nec domestica solum, sed etiam externa in hoc praeclaro opere vel exornandi causa vel doctrinae gratia conglutinata sunt. Nullus est in Italia ritus, nullus mons, nullus fluvius, nulla paulo nobilior familia, nullus vir, qui aliquid digna memoria gesserit, quin ab illo teneatur, et in poëmate suo percommode sit distributus. Ibid.

<sup>3)</sup> Hic vir studia humanitatis, quae jam extincta erant, reparavit et nobis quemodmodum descere possemus, viam aperuit. Ibid. p. 80.

къ ихъ числу не принадлежалъ Никколи діалога, гдв онъ выражаеть влен Бочни. Неже им попытаемся выяснить, каковы были возарвнія настоящаго Никколи<sup>1</sup>), и теперь остановимся исключительно на техъ источникахъ, которые характеризують отношение къ тремъ поэтамъ самого автора діалога. Слова Дж. да Прато, что нівто порецаль Данте за его взглядъ на основание Мантуи, действительно относятся въ Бруни, какъ думаетъ Кирнеръ. Въ одномъ письмъ Бруни, разсматривая различныя мивнія о происхожденіи и названіи Мантуи, останавливается на объяснении Данте и съ легкимъ порицаниемъ отвергаетъ его. какъ бездоказательное и противоръчащее болъе древнимъ свидътельствамъ. Вражды къ автору Божественной Комедін здісь ність, есть только разунное критическое отношение, которое въ исторических вопросах заставляеть по наччным соображения отдавать предпочтение болье древнимъ источникамъ<sup>2</sup>). Выше мы видьли пришеръ такого же критическаго отношенія къ Боккаччіо, где Бруни разбираетъ написанную имъ біографію Данте<sup>в</sup>). Но ивъ этого не слѣдуеть. чтобы онъ не понималь важности и значенія критикуємыхъ имъ писателей. Наоборотъ, Бруни самымъ несомивниямъ образомъ обнаружиль свое уважение къ Данте и Петраркв въ составленныхъ ниъ самимъ ихъ біографіяхъ. Эти біографіи, написанныя гораздо повже (въ 1436 г.), могутъ служить превосходнымъ комментаріемъ къ діалогу<sup>4</sup>). Прежде всего Бруни обстоятельно излагаеть общественную жизнь и литературныя занятія Данте, при чемъ восхрадяеть его за храбрость въ битвъ, за участіе въ политической жизни и даетъ разборъ его произведеній. Эта последняя часть біографіи составлена

<sup>1)</sup> Есть основаніе думать, что истинныя воззрвнія Никколи не вполив совпадають съ тіми его взглядами, которые выражены въ діалогі. По крайней мізрів, на эту мысль наводить приведенная выше цитата изъ инвективы самого Бруни. Ниже мы подробиве остановимся на этомъ вопросів и попытаемся опреділить, насколько діалогь Бруни можеть служить источникомъ для характеристики Никколи.

<sup>3)</sup> Nec ullus est auctor, qui contra sentiat praeter unum Dantem, de quo valde admirari compellor quod cum Tuscus ipse fuerit, et Virgilii, ut asserit, sectator, ea, quae de Tuscorum potentia a tot et tam claris auctoribus scripta sunt, neque legisse unquam, neque notasse videtur et usque adeo a Virgilio discedit, ut cum ille de Tusco sanguine ortos Mantuanos asserat et Ocnum nominet conditorem, iste, quasi ignarus omnium, aliam quandam originem assignet. Sed neque auctorem ullum opinionis suae, neque argumentum aliquod ad confirmandum inducit. Quare cedat ipse opinioni eorum, quos supra nominavimus, qui et proximiores temporibus illis fuere et ab aliis scriptoribus vetustioribus accepere. Epistolae, ed Mehus, X, 25.

<sup>•)</sup> См. выше, р. 475-476.

<sup>4)</sup> Онв напечатаны у Galletti, р. 43-55.

по тому же плану, какъ и діалогъ, хотя значительно его дополняеть и развиваеть. "Главное занатіе Ланте была поэвія, говорить Бруни, но не безплодная, не бъдная, не фантастичная, а плодотворная, богатая, основанная на истинной наукъ и на общирной учености "1). Далъе Бруни разсматриваеть въ общирномъ отступленіи виды поэзіи. Поэты бывають двоякаго рода: одни изъ нихъ творятъ внутренней силой, по вдохновенію<sup>2</sup>) и не нуждаются въ наукв. Чтобы лучше выяснить свою мысль, Бруни прибъгаетъ къ замъчательному сравненію. "Блаженный Францискъ не наукой, не схоластической ученостью, но углубленіемъ мысли (рег occupazione ed astrazione di mente) съ такой силой приложилъ духъ свой къ Богу, что какъ бы выходилъ за предёлы человеческого чувства (quasi si trasfigurava oltre al senso umano) и болье познаваль Бога, чемъ повнають Его теологи посредствомъ науки и книгъ. Такъ же и въ поэвіи: иной дёлается поэтомъ посредствомъ внутренняго движенія и напряженія мысли (per interna agitazione ed applicazione di mente), и это высшій и самый совершенный видь поэзіи". Благодаря этому вдохновенію (da questa astrazione e furore), поэтовъ навывають "божественными", "священными" (sacri), "пророками" (vati), и ихъ образцами могутъ служить Орфей, "который приводилъ въ движеніе своей лирой камни и деревья", и Гезіодъ, который, "будучи грубымъ и неученымъ пастухомъ, сделался величайщимъ поэтомъ безъ всякой науки, только вкушая воду изъ Кастальскаго источника" 3).

Другой видъ поэвіи основанъ на наукѣ и просвѣщеніи , и къ этой категоріи принадлежитъ Данте, "потому что изученіемъ философіи, богословіи, астрологіи и ариеметики, чтеніемъ исторіи, изученіемъ многихъ и разнообразныхъ книгъ, трудясь и проводя ночи за занятіями (vigilando e sudando), онъ усвоилъ науку, которую долженъ былъ украшать и разъяснять своими стихами в . Но въ этой сферѣ Данте, по мнѣнію Бруни, занимаетъ чрезвычайно высокое мѣсто: его "величіе", "прелесть", обширныя знанія — "нѣчто удивительное"; такъ же удивительно его поэтическое воображеніе ). При этомъ народный языкъ Данте нисколько не мѣшаетъ Бруни признать его по-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 49.

<sup>2)</sup> Per ingegno proprio agitato e commosso da alcuno vigore interno e nascoso, il quale si chiama furore ed occupazione di mente. Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 49-50.

<sup>4)</sup> L'altra spezie è per iscienza, per istudio, per disciplina ed arte e prudenzia. Ibid. p. 50.

b) Ibid.

<sup>•)</sup> Ibid. p. 51. Ср. діалогь у Klette, p. 74—75. Біографія представляєть почти буквальное повтореніе діалога.

этомъ. По его мивнію, "писать ученымъ или народнымъ стилемъ нътъ никакой другой разницы, какъ если писать по-гречески и по-латыни": "всякій языкъ им'єсть свое совершенство, свой звукъ. свои выработанныя и научныя выраженія (suo parlare limato e scientifico)" 1). Данте писалъ по-итальянски, потому что въ тв грубыя времена не умъли пользоваться изящной датынью. "Сказать правду. говорить Бруни, сила нашего поэта въ народномъ стихв, которымъ онъ превосходить всёхъ; но въ латинскихъ стихахъ и прозё онъ едва равняется съ теми, которые писали посредственно « 3). и. опънивая "Монархію" Данте исключительно со стороны стиля, онъ прямо говорить, что она лишена "всякаго изящества рѣчи". Но критическое отношеніе въ автору Божественной Комедіи вовсе не мішало Бруни быть и считаться его поклонниковъ. Недавно быль во Флоренціи правнукъ Данте, говоритъ Бруни въ концъ біографіи, "и прищелъ посетить меня, какъ друга памяти его прадеда, и я показаль ему дома Данте и его предковъ и сообщиль свёденія о многихъ неиввестных ому вощахъ" 3). Въ виду этихъ данныхъ никоимъ образомъ нельзя отнести Бруни къ числу безусловныхъ порицателей перваго изъ флорентійскихъ тріумвировъ.

Въ біографіи Петрарки ) повторены тѣ же самыя мнѣнія о первомъ гуманисть, какія мы находимъ во второй части діалога. Бруни и здѣсь выставляеть на видъ его одинаковое искусство въ стихахъ и прозѣ и выгодно сравниваеть его въ этомъ отношеніи съ Виргиліемъ и Цицерономъ ); его заслуги въ гуманистическомъ движеніи формулированы почти въ тѣхъ же выраженіяхъ, что и въ діалогь ). Но превознося родоначальника гуманизма, Бруни вовсе не отказыкается отъ критическаго къ нему отношенія. Особенно замѣчательна параллель между Данте и Петраркой, которую Бруни проводить, изложивши ихъ біографіи. "Если въ философіи, въ астрологіи и въ другихъ математическихъ наукахъ Данте былъ болѣе ученъ, что я признаю и съ чѣмъ я согласенъ, то можно сказать, что во многихъ другихъ предметахъ Петрарка былъ ученѣе Данте, потому что знаніемъ литературы и латинскаго

<sup>1)</sup> Ibid. p. 50.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 51.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> См. о ней выше, р. 289-290.

<sup>5)</sup> Galletti, p. 53. Cp. Klette, p. 79-80.

<sup>6)</sup> Francesco Petrarca fu il primo, il quale ebbe tanta grazia d'ingegno che riconobbe e rivocò in luce l'antica leggiadria dello stilo perduto e spento, e posto che in lui perfetto non fusse, pur da se vide ed aperse la via a questa perfezione. Ibid. p. 53. То же на предыдущей страницъ. Ср. выше, р. 624 пр. 5.

языва Данте быль много ниже Петрарки... Въ народной річи Петрарка въ канцонъ равенъ Данте, сонетами превосходить его, но своимъ главнымъ сочинениемъ Данте имъеть перевъсъ надъ всъми произведеніями Петрарки. Отсюда я заключаю, что каждый изъ нихъ имфеть превосходство въ одномъ отношении и стоитъ ниже въ другомъ. Если Петрарка, а не Данте почтенъ вънцомъ поэта, то это не имъетъ нивакой важности для сравненія, потому что гораздо ценне заслужить вънецъ, чъмъ получить его, въ особенности потому, что доблесть есть нъчто несомпънное, а вънепъ часто можетъ быть данъ по легкомысленному приговору и тому, кто его заслужилъ, и тому, кто его не стоитъ "1). Особенно невыгодно для перваго гуманиста сравнение обоихъ поэтовъ съ точки зрвнія ихъ общественной двятельности. "Данте, говорить Бруни, имълъ большую цену въ деятельной и гражданской жизни, чемъ Петрарка, потому что онъ со славою принималь участіе въ войнъ за родину и въ управленіи республикой, чего нельзя сказать о Петраркъ, потому что онъ не жилъ въ свободномъ государствъ, которымъ онъ могъ бы управлять, какъ гражданинъ, и никогда не поднималь оружія за родину, что мы признаемь за великую заслугу добродетели"3). Вообще Бруни не высоко ставить тоть идеаль уединенной жизни съ обевпеченнымъ досугомъ для научныхъ занятій, который такъ привлекаль перваго гуманиста и весьма многихъ изъ его последователей. Въ біографіи Данте онъ делаеть резкую выходку, повидимому, противъ монаховъ, которая задъваетъ и крайнихъ сторонниковъ такого взгляда. "Мнв хочется опровергнуть, говорить онь, заблужденіе иногихь невіждь, которые думають, что ність ни одного занимающагося человъка, кромъ тъхъ, которые скрываются въ уединеніи и пребывають въ поков; я не видьль ни одного изъ этихъ удалившихся отъ обращенія съ людьми, кто зналъ бы три буквы" <sup>з</sup>). Прямо противъ двухъ первыхъ гуманистовъ направляетъ Бруни другую выходку, хотя онъ упоминаеть при этомъ только Боккаччіо, который говорить, что "жены враждебны занатіямь". "Сократь, величайшій философъ, какой когда-либо быль, иміяль жену, сыновей в общественныя обязанности въ своемь юсударствю, Аристотель, обладавшій величайшей мудростью и ученостью, иміль въ разное время двухъ женъ, имълъ сыновей и много богатство. И Маркъ Туллій, и Катонъ, и Сенека, и Варронъ, величайшіе латинскіе философы, всъ были женаты, имели детей, обязанности и правительственныя должности въ республикъ. Поэтому, да простить мив Боккаччіо,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 54.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 46.

его сужденія на этоть счеть весьма легкомысленны (frivoli) и далеке отстоять оть настоящихъ взглядовъ. Человъкъ — животнее общественное, какъ думають всё философы; первый союзъ, изъ разиноженія котораго рождается государство, мужъ и жена, и ничего не можеть быть совершеннаго тамъ, где неть этого союза, и только эта любовь естественна, законна и позволительна" 1).

Вообще въ этомъ сочинении Бруни сильнее всего нападаетъ на Боккаччіо, который оставлень въ тени въ діалоге. Въ изложеніи біографіи Данте онъ не разъ повторяеть упреки работв Боккаччіо на эту же тему<sup>2</sup>). Но и къ этому гуманисту онъ относится съ большимъ уваженіемъ. "Мы не пишемъ теперь біографіи Боккаччіо, говоритъ Бруни, не потому, что онъ не заслуживаетъ величайшей похвалы, но потому что мнв не извъстны подробности о его происхожденіи и о его частной жизни, а безъ такихъ свъдъній не слъдуетъ писать біографіи. Но его сочиненія и его книги мив хорошо извістны, и я знаю, что онъ быль человекь съ величайшимъ талантомъ, съ огромной эрудиціей (di grandissimo studio) и съ чрезвычайнымъ трудолюбіемъ, и удивительно много написалъ своей собственной рукой. Грамматикъ онъ научился взрослымъ, поэтому никогда не владълъ латинской річью; но изъ того, что онъ написаль на народномъ языкі, видно, что по природъ онъ былъ чрезвычайно красноръчивъ и имълъ ораторскій таланть <sup>« 3</sup>). Составляя новую біографію Данте, Бруни имветь въ виду только дополнить работу Боккаччіо, а не ограничить его вначеніе 1).

Приведенные факты достаточно иллюстрирують, по нашему мнѣнію, отношеніе Бруни въ Данте и первымь гуманистамь. Самый видный

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Такъ, по поводу того, что Боккаччіо говорить о любви Данте и не упоминаеть о его участін въ битві за родину, Бруни замічаеть: ma che giova a dire? la lingua pur va dove il dente duole, ed a cui piace il bere sempre ragiona di vini. Ibid. p. 46.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 54.

<sup>4)</sup> Ne questo faccio per derogare al Boccaccio; ma perche lo scrivere mio sia quasi in supplimento allo scrivere di lui. Ibid. р. 45. Изъ новыхъ изсявдователей объ этихъ біографіяхъ упоминаєть Voigt (I, р. 393) и дълаєть странное заявчаніе Гейгеръ: въ біографіяхъ Бруни, по его словамъ den Begründern der Renaissancebildung hei aller Werthschätzung die Vorwürfe nicht erspart werden darüber, dasz sie ein Leben voll von Liebe, Seufzern, Thränen gefährt und dadurch die wahre Manneswürde verletzt hätten (l. с. р. 102). Начего подобнаго изть въ біографіяхъ, а Фогть приводить мизніе Бруни о біографія Дамте, написанной Боккаччіо въ такихъ выраженіяхъ: er fand es sonderbar, dasz der gute Boccaccio alles in Liebe, Seufzern und Thränen schwimmen liesz. (l. c.).

представитель старшаго покольнія третьей генераціи гуманистовь относится съ сознательнымъ уважениемъ въ основателямъ Возрождения и высоко ценить великаго флорентійскаго поэта, хотя онь и писаль по-итальянски. Вообще мы не находимъ у Бруни никакихъ следовъ враждебнаго отношенія къ родной річи. Разсмотрівным нами біографіи, составленныя ради прославленія родины<sup>1</sup>), написаны на національномъ языкь: кромь того. Бруни писаль, какъ мы увидимъ ниже, итальянскія стихотворенія по примітру Данте и Петрарки, и переводилъ на латинскій языкъ Декамерона. Вследствіе этого во второй части его діалога мы можемъ видіть подлинное выраженіе его отношенія въ Данте, Петраркъ и Боккаччіо. Кромъ того, діалогь характеризуетъ и другія возврвнія Бруни. Такъ, самое его начало бросаетъ свътъ на патріотизмъ гуманистовъ и на ихъ отношеніе къ Флоренцін. Авторъ съ грустью говорить объ упадкъ своей родины и утьшается тымъ, что живеть въ такомъ государствъ, гдв "остались нъкоторыя съмена" гуманистической науки, "которыя съ каждымъ днемъ возрастають и въ короткое время, какъ я думаю, возсіяють не малымъ светомъ "9). Далее, разсуждение Николли о современности объясняеть насколько тоть пыль, съ которымь отыскивали тогда рукописи древнихъ авторовъ; появилась жажда внанія; между темъ старая наука, трудная, запутанная, не соответствовала новымъ потребностямъ; нужны были новая наука, новыя средства для обученія, и гуманисты съ жадностью набрасываются на новыхъ учителей и на новыя для нихъ книги старыхъ авторовъ<sup>3</sup>). Равсужденія Никколи

¹) Aggiungerò di poi (къ біографін Данте) la Vita del Petrarca, perocchè la notizia e la fama di questi due poeti grande mente riputo appartenente alla gloria della nostra Città. Ibid.

<sup>3)</sup> Vetus est cujusdam sapientis sententia, felici homini hoc vel imprimis adesse oportere, ut patria sibi clara ac nobilis est. Nos vero, Petre, etsi hac parte felicitatis expertes sumus, quod patria nostra crebris fortunae ictibus diruta est et pene ad nihilum redacta, tamen hoc solatio utimur, quod ea in civitate vivimus, quae caeteris omnibus longe antecellere ac praestare videtur. Nam cum frequentia populi, splendore aedificiorum, magnitudine rerum gerendarum civitas haec florentissima est, tum etiam optimarum artium totiusque humanitatis, quae jam penitus extincta videbatur, hic semina quaedam remanserunt, quae quidem in diem crescunt, brevi tempore, ut credimus, lumen non parvum allatura. Klette, p. 40.

<sup>3)</sup> Neque enim hominibus ingenia desunt, neque discendi voluntas. Sed sunt, ut opinor, hac perturbatione scientiarum desiderationeque librorum omnes viae addiscendi praeclusae, ut etiam, si quis existat maxime ingenio validus maximeque discendi cupidus, tamen rerum difficultate impeditus, eo quo cupiat pervenire non possit. Non enim potest quisquam sine doctrina, sine magistris, sine libris aliquid excellens in studiis suis ostendere. Ibid. p. 53.

объясняють и всеобщій восторгь оть позднівйших в находокь Поджіо, и благоговініе предъ такими учителями, какъ Хризолорь. Гуманисты не прочь были поучиться и у средневівковыхъ философовъ, которые считали себя послідователями Аристотеля; но ихъ Аристотель быль измінень до неузнаваемости и въ новомъ видів совершенно непонятень 1). Этимъ объясняется, почему переводы съ греческаго начинаются уже въ XIV столітій и почему Бруни занимался ими, какъ мы увидимъ, съ такимъ усердіемъ и успіхомъ.

Дополненіемъ къ діалогу можетъ служить "рючь" Бруни "протиез мичемпроез", направленная противъ монашества<sup>2</sup>). Рѣчь вызвана, повидимому, самозащитой<sup>3</sup>); но авторъ переходить въ очень рѣзкое нападеніе. Бруни требуетъ отъ монаховъ точнаго исполненія обѣта<sup>4</sup>), нападаетъ на нихъ во имя религіи и грозитъ страшнымъ судомъ<sup>5</sup>); но его отрицаніе идетъ глубже. Вся практика современнаго монашества представляется ему сплошнымъ лицемѣріемъ, средствомъ обманывать простыхъ людей<sup>4</sup>). Болѣе того: самую профессію Бруни считаетъ проявленіемъ лицемѣрія. По его мнѣнію, только наша глупость

<sup>1)</sup> Hi libri, quos Aristotelis esse dicunt, tam magnam transformationem passi sunt, ut si quis eos ad Aristotelem ipsum deferat, non magis ille suos esse cognoscat, quam Actaeonem illum, qui ex homine in cervum conversus est, canes suae cognoverint... Nunc vero hos Aristotelis libros, si tamen eos Aristotelis esse putandum est, et molestos in legendo et absonos videmus, tantaque obscuritate perplexos, ut praeter Sibyllam aut Oedipodem nemo intelligat. Ibid. p. 52.

<sup>2)</sup> Leonardi Arretini Oratio in Hypocritas. Изданія у Mehus'a, l. с. Я цитирую: Ad illustrissimum et clarissimum D. D. Antonium Magliabechum serenissimo Magno Etruriae Duci a studiis proximo Poggii Florentini Dialogus et Leonardi Aretini Oratio adversus Hypocrisim. Ad fidem mss. ipsius bibliothecae nunc primum edita et emendata a Hieronimo Sincero Lotharingo Cabilo Narbonensi. Lugduni 1679. Річь составлена около времени Констанцскаго собора. См. Voigt, II, p. 215.

<sup>5)</sup> Quid vobis adversum me rei est, pervertissimi homines? Quid in me tam crebro venenata flagitiorum vestrorum tela jactatis etc., р. 38—9. Объ этихъ нападеніяхъ у насъ нъть никанихъ свъдъній. См. Voigt, II, р. 215.

<sup>4)</sup> Ab his, qui sanctitatem et castimoniam profitentur, consentaneam proffessioni suae vitam requiro. Ibid. p. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 48.

<sup>6)</sup> Apparebit turpium vitiorum sentina et lupi rapacitas sub agnina pelle abscondita. Ut enim esca hamum ad piscium deceptionem, sic panni vestras ad deceptionem hominum obtegunt pravitates. Haec vos spectacula, quasi escam, in populum |dimittitis, ut per hujusmodi speciei illecebram alliciantur homines et a vobis capiantur. Et vestium quidem genera ad Hypocrisim multa sunt, in cunctis tamen una regula, ut sub humilitatis specie mentes intuentium ad falsae bonitatis opinionem credulitatemque erigantur. Ibid. p. 42.

заставляеть насъ считать монаховъ хорошими людьми за наружную святость, тогда какъ не она, а искреннее религіозное чувство улучшаеть людей 1). Ниже мы увидимъ, что въ этомъ пунктъ Бруни ръшительно расходится съ Салютати.

Въ педагогическомъ трактатѣ Бруни одинаково признаетъ важность "созерцательной" и "активной" жизни и въ своихъ литературныхъ произведеніяхъ относится ко второй еще съ большимъ вниманіемъ, чѣмъ къ первой. По крайней мѣрѣ, онъ оставилъ цѣлый рядъ переводовъ, научныхъ произведеній и трактатовъ, касающихся различныхъ сторонъ общественной и политической жизни. Сюда относится чрезвычайно интересное сочиненіе "Споръ о знатности"), которое осталось совершенно неизвѣстнымъ новымъ изслѣдователямъ. Сочиненіе начинается краткимъ предисловіемъ ); затѣмъ авторъ излагаетъ содержаніе книги. Одинъ римлянинъ, Fulgentius Felix, человѣкъ богатый и зепаtогіі ordinis, имѣлъ отъ своей жены Клавдіи единственную дочь Лукрецію, одаренную всѣми совершенствами. Ея руки добивались двое юношей — Публій Корнелій Сципіонъ, человѣкъ знатный и одаренный всѣми благами фортуны ), и Гай Фламиній, про-

<sup>1)</sup> Quamquam non est haec professio Hipocritarum, ut boni sint, sed ut boni videantur. Illud autem stultitiae nostrae, quod per ea bonitatem aestimamus, quae ad faciendum bonum virum nihil pertinent. Non enim vestis hispida, et talos ad usque profluxa toga, non praegrande capitis tegmen, non tristis et severa alienis peccatis castigandis, suis ignoscendis, curiositas, non importuna frequentatio templorum, non admiratio, admurmuratio, confricatioque picturarum, bonum virum efficiunt. Vera sinceritas animi istud praestet, opportet, non improba et captiosa ostentatio sui. Ibid. p. 40—41. Cp. p. 47.

<sup>2)</sup> Я пользовался двумя кодексами Парижской Національной Библіотеки (№7167 А и №7862). Первый изъ нихъ озаглавленъ такъ: Nobilitatis contentio per doctissimum virum Leonardum Aretinum de graeco in latinum translata feliciter incipit; второй — Magnifici viri Leonardi Aretini opusculum ornatissimum, in qua re potissimum consistat nobilitas, quod, si potis es, noecito. Второй кодексъ подиве въ началь, хотя и не оконченъ. Я цитирую по этой рукописи, вставляя въ скобкахъ важиващие варіанты и изміненія перваго манускринта. Для опреділенія хронологіи этого трактата, который, повидимому, не получиль окончательной обработки, изть данныхъ. Во второмъ манускринть есть посвященіе principi Salerni, которое отсутствуєть въ нервомъ.

<sup>3)</sup> Apud majores nostros saepe de nobilitate disputatum est. Multi quidem in felicitate generis, in divitiarum affluentia, plerique vero in gloria virtutis esse arbitrati sunt. Quae res quoniam mihi pulcherrima videbatur et disputatione dignissima ac nondum absolute peroratam inveneram (этой фразы нъть въ первомъ водексь), statui litteris mandare et in hoc festivo (jocundissimo) declamandi genere traducere (committere), in quo maxime veterum aetas delectabatur. Fol. 1.

<sup>4)</sup> Publius Cornelius, illustri ex familia (Scipionum) ortus, omnibus paene fortunae bonis affluebat. Ibid. fol. 2.

исходившій оть менье знатныхь, не честныхь родителей и обладавшій умъреннымъ состояніемъ ). Фульгенцій предоставиль Лукреціи самой сдълать выборь, и дъвушка, подумавши и поколебавшись изъ скромности, сказала, наконець, отцу: "я дълаю твоимъ зятемъ болье знатнаго (nobiliorem)". Тогда между юношами возникъ споръ, который привлекъ вниманіе народа; споръ переносится въ сенать, гдъ каждый изъ претедентовъ произноситъ ръчь объ истинной знатности<sup>2</sup>). Объ эти ръчи и составляють содержаніе трактата Бруни.

Первое слово принадлежить безспорно знатному Публію, которому нужно только теоретически оправдать свое превосходство, и онъ исчернываеть всю обычную аргументацію. Прежде всего знатность передается по наслідству вмістіє съ физическими свойствами<sup>3</sup>). Унаслідованныя свойства укріпляются и развиваются воспитаніемь, домашними порядками и воспоминаніями<sup>4</sup>). Вслідствіе этого знатные предки оставляють потомковь, которых в народъ называеть также знатными<sup>5</sup>), и если аристократическія фамиліи пользуются привилегіями, то это простой актъ благодарности за заслуги ихъ предковь<sup>6</sup>). Богатство — необходимое дополненіе знатности<sup>7</sup>): оно не только придаеть нужный блескь, доставляеть возможность проявлять свойственную благородству щедрость, но и составляеть необходимое условіе для самаго существованія знатности<sup>8</sup>). Въ остальной части річи Публій, упомянувши о своемь богатстві, перечисляеть заслуги семьи Сципіоновь, дока-

<sup>1)</sup> Gaius Flaminius remissiori genere, honestis vero parentibus originem traxerat: opes autem moderatas, domesticam frugalitatem et ornatum rei familiaris mediocriter habebat. Ibid.

<sup>2)</sup> Quoniam rei novitas miranda videbatur, cum populi frequentia in contentio senatum deducitur, ubi de nobilitate hujusmodi sunt habitae orationes. Ibid. fol. 3.

<sup>3)</sup> Это разсуждение весьма характерно: Illi enim posteris suis eam (nobilitatem) tamquam hereditarium munus relinquunt. Nam si ex sanguine, membris et ossibus atque visceribus nostris in lucem educimus liberos, quid aliud dici possunt, nisi propriae nostrorum corporum partes? Necesse est igitur parentum gloriam in liberos tamquam in partes suas diffundi ac pariter in liberis omnem posteritatem (in ceteram deinceps posteritatem); hinc parentum imagines in ipsis liberorum vultibus quasi insitae atque ingenitae (sunt). Ibid. fol. 3—4.

<sup>1)</sup> Adjiciuntur insuper continuae educationes, domesticae consuetudines et assidua dictorum factorumque conversatio. Ibid. fol. 4.

<sup>5)</sup> Quos enim nobiles appellat vulgus, nisi quos nobilissimi parentes genuerunt? Ibid. fol. 6.

<sup>•)</sup> Nihil profecto beatius atque dulcius illorum animis afferri potest, quam ut liberi, eorum reliquiae, recordatione majorum in maximis rei publicae muneribus imperiisque venerentur. Ibid. fol. 5.

<sup>7)</sup> Hanc praeterea generis nobilitatem opum affluentia decorat. Ibid. fol. 6.

<sup>5)</sup> Quot enim inopia rerum electissimi viri dispecti vilesque facti sunt? Ibid.

зываеть на основаніи этого свое право на пальму первенства въ спорів о благородствів и просить Лукрецію выбрать его своимъ мужемъ, а сенать произнести приговорь въ его пользу.

Гай начинаетъ свою рѣчь указаніемъ на то, что его соперникъ основываетъ свое право на подвигахъ предковъ, ничего не говоря о самомъ себв<sup>1</sup>). По его же мнвнію, знатность заключается не "въ чужой славъ" и не въ богатствахъ, а въ личной добродътели; подобно тому какъ духовное превосходство отличаетъ человъка отъ животныхъ, такъ и люди отличаются другъ отъ друга духовными достоинствами<sup>3</sup>). Что касается до наслёдственной знатности, то онъ не придаеть ей никакой цены: по рожденію все люди равны между собою. Происхожденіе не им'веть никакой цівны: Сервій Туллій, Сократь и многіе другіе были великими людьми, несмотря на низкое происхожденіе: происхожденіе самаго Рима никониъ образомъ не можетъ быть названо знаменитымъ. Съ другой стороны, многіе знатные ведуть такую жизнь, которая уничтожаеть въ нихъ всякое благородство 4). Приведя рядъ примъровъ доблести простыхъ людей и безиравственности внатныхъ, Гай делаетъ выводъ, что истинная знатность не можетъ заключаться ни въ происхожденіи, ни въ богатствахъ в). Рачь заканчивается изображеніемъ добродьтельной живни оратора и пороковъ его противника. Въ трактате мы не находимъ ни сенатскаго приговора, ни решенія Лукреціи; но симпатіи автора (совершенно

<sup>1)</sup> In genere atque opibus sibi ascribere nobilitatem et propterea (praeterea) fortia (eggregia) facta majorum suorum praedicavit. Id tandem tota sua oratio continuit (фраза выпущена въ первомъ кодексъ), de se vero nihil commemorans. Ibid. fol. 10.

<sup>2)</sup> Ego vero non in aliena gloria aut in falsis (fictis) fortunae opibus, sed in vera propriaque animi virtute (hominis) nobilitatem esse existimo: nihil enim aliud est nobilitas, nisi excellentia quaedam, qua digniora indignioribus praestant. Sicut igitur homo animi praestantis (praestantia) dignior (nobilior) est caeteris animantibus, ita quidem claritudine animi tantum homo homini antecellit... Constat igitur ex sola animi virtute nobilitatem veram defluere. Non ergo divitiarum cumulus aut amplitudo generis dare aut eripere nobilitatem potest. Est enim (illius) propria sedes nobilitatis animus. Ibid. fol. 11.

<sup>3)</sup> Neque quisquam tam inops, tam vilis aut tam abjectus est, qui ab initio nascendi non parem cum regum (слово выпущено въ первомъ кодексъ) et imperatorum filiis habebat animum, qui non illum splendorem (ore virtutis atque) nobilitatis gloria decorare possit. Ibid. fol. 12.

<sup>4)</sup> Putasne, Corneli, hos nobiles esse appellandos, quorum vita eo miserior fuit, quo praestantius lumen nobilitatis extinxerunt? Ibid. fol. 15. Зд'ясь прерывается второй кодевсь.

<sup>5)</sup> Si in paupertate atque inopia viventibus maximus nonnunquam refulsit virtutum splendor, manifestum est nullam esse divitiarum aut generis nobilitatem. Cod. № 7167 fol. 79.

ясны: это тотъ самый индивидуалистическій протесть противь родовой и вообще наслыдственной аристократіи, который, начинаясь съ Петрарки и Боккаччіо, красной нитью проходить черезь все движеніе.

Вопросовъ практической живни касается другой трактать Бруни — "О военной службъ" или "О военномъ дълъ"). Въ введенін авторъ прямо заявляеть, что пёль всяваго литературнаго произведенія, какой бы темы оно ни касалось, заключается въ томъ, чтобы содействовать "пониманію добродётели"). Въ данномъ случай Бруни имъетъ въ виду выяснить, 1) что такое военная служба и что такое солдать, 2) въ какомъ отношении находится современная служба къ древней. 3) каковы обязанности солдата въ мирное время и какъ онъ долженъ одеваться. Къ решенію этихъ вопросовъ авторъ думаетъ прійти отчасти историческимъ, отчасти философскимъ путемъ, выяснивши происхождение и сущность военной службы<sup>3</sup>). Бруни начинаеть съ выясненія положенія солдата въ государстві, при чемъ предварительно опредъляеть отношение государства въ личности. Здесь онъ стоитъ на античной точкѣ зрѣнія: государство распредѣляетъ обяванности между гражданами, доставляетъ имъ необходимое, устраняеть чуждое — словомъ держить гражданина въ полной опекв. ). Но авторъ раздичаетъ теоретическое или идельное государство отъ

<sup>1)</sup> De militia или De re militari ad Raynaldum Albicium, equitem Florentinum. Трактать быль напечатань вы следующемы сочиненін: Osservazioni e dissertazioni varie sopra il diritto feudale concernenti l'istoria e le opinioni di Antonio da Pratovecchio, celebre giureconsulto del secolo XV e riformatore dei libri de'Feudi. Si aggiunge un opusculo inedito di Leonardo Aretino. Livorno. 17,64. Н не могы воспользоваться этой книгой и цитирую по рукониси Миланской Атвогозіапа. Cod. Н 91 Super.

<sup>2)</sup> Cum sit nulla res tam muta, nulla tam dissentiens forma, quae non possit comminiscendo ac subornando ad intellectum virtutis referri. Ego autem cohortandos ad virtutem non solum milites, sed omnes omnino homines puto. Nam virtus omnibus communis est. Sribentis tamen esse censeo in re, quam proposuit, discutienda persistere. Fol. 119.

<sup>\*)</sup> Sermo totus sic a nobis instituetur, ut primum quaenam fuerit hujus praeclari muneris origo et institutio aperiamus, ex quo et jam palam flet, quid sit militia et miles, deinde quemadmodum nostra haec militia primaevae illi vetustaeque... condemus; tertio si id videbitur, de auro ornatuque militari et an sit ullum in pace militis officium disseremus. Ibid.

<sup>4)</sup> Cum homo civile sit animal, miles autem homo cuncta militaris institutio a civitate tamquam a capite repetenda est. Civitas enim totius vitae cunctorum humanorum munerum princeps est et perfecturix. Haec enim officia inter cives distribuit et necessaria providet, aliena repellit, ac ex multorum coetu singulorum deffectui supplementum inducit, ut illa demum sint officia existimanda, quae ab illius ordine institutoque processint. Ibid. fol. 119.

реальнаго, которое существуеть въ дъйствительности 1), и опредъляеть положение солдата въ томъ и другомъ. Для этого онъ разсматриваетъ политическия теории древнихъ, иногда вносить въ нихъ весьма характерныя поправки 2) и даетъ такое опредъление государства, съ которымъ согласны всё философы 3): государство произошло всяёдствие того, что слабые соединились вмёстё для взаимной защиты; но не всякое сборище заслуживаетъ такого названия, а только то, которое по своей организации въ себё самомъ находить необходимыя средства для благоденствия и не нуждается для этого во внёшней поддержке 1). Для такой организации войско необходимо, и оно занимаетъ важное мёсто во всёхъ построенияхъ идеальнаго государства, изъ чего Бруни выводитъ важность и высокое достоинство этого института 5). Отсюда же выводитъ важность и этимологию слова miles отъ malum arcent, потому что такое толкование даетъ болёе подходящий смыслъ, чёмъ всё прочия 6).

Затемъ Бруни переходитъ къ положенію войска въ реальномъ государстві, образцомъ котораго можеть служить древній Римъ, обладавшій наилучшей организаціей?), при чемъ старинныя учрежденія авторъ постоянно сравниваеть съ современными. Интересъ этой части трактата заключается, во-первыхъ, въ отношеніи автора къ нікоторымъ вопросамъ Римской исторіи. Такъ, Ромулова конституція представляется ему несомнічнымъ и прочнымъ учрежденіемъ<sup>8</sup>); патриціи,

<sup>1)</sup> Forma vero civitatis duplex est: una limatior et a sapientibus cogitata litteris solum et ingenio constans, altera, qualem in usu et re vera civitatem videmus. Ibid. Весьма характерно различіе, которое д'ялаеть Бруни между идеальнымъ и реальнымъ государствомъ: ante omnia tamen illud intelligendum est, quia primam civitatis formam ratio efficit, secunda imbecillitati subjacet humanae. In illa constituentis voluntas, in hac potestas magis attenditur. Ibid. fol. 121.

<sup>2)</sup> Особенно характерно замъчаніе Бруни по поводу мити Филеаса Кареагенскаго, который замъняеть ремесленниковъ публичными рабами. Hujus, ut opinor, vox, говорить Бруни, haud aequis auribus Florentiae fuisset excepta neque sane alioquin probandam ejus sententiam reor. Admiscet enim naturalibus principiis servitutem, quam esse contra naturam omnes fatentur. Ibid. fol. 121.

<sup>8)</sup> Convenit inter omnes philosophos. Ibid. fol. 119.

<sup>4)</sup> Nec tamen omnis congregatio hominum civitas est, sed illa tantum, quae ex suis partibus eam perfectionem sit consecuta, ut nulla externa quaesit ope, in se ipsa satis habeat ad benevivendum. Ibid. fol. 120.

<sup>\*)</sup> Ex quo fit, ut militia et miles non solum a laudabili et honesto, verum etiam a necessario et naturali principio deduci appareant. Ibid. fol. 120.

<sup>•)</sup> Бруни полемизируетъ противъ тахъ, которые производять ето слово отъ duricies или отъ mille. Ibid. fol. 121.

<sup>7)</sup> Romana civitas ceterarum princeps optimeque constituta. Ibid.

<sup>8)</sup> Non jam ficta et umbratilis, sed vera et solida. 1bid. fol. 123.

по его мивнію, взбирались изъ всадническаго сословія 1); убійство Гракка Спинономъ Назикой считается деломъ чрезвычайно похвальнымъ<sup>2</sup>) и т. п. Глубокое уважение къ античному міру красной нитею нроходить черезъ весь трактать; тымъ не менье Бруни не чуждъ критицизна. Такъ, онъ осуждаеть патриціевь за ихъ презрівніе къ нобилитету и решительно высказываеть ту точку эренія на знатность, которая развита въ трактатъ De nobilitate<sup>3</sup>). Изъ разсмотрънія государственнаго строя въ древнемъ Римъ авторъ приходить къ такому же выводу о значеній войска, какъ и въ первой части трактата 1), при этомъ отмѣчаеть нѣкоторое сходство современнаго военнаго строя съ древникъ ) и тв стороны античнаго военнаго устройства, которыя необходимо сохранить и въ современномъ государствъ. Постояннаго войска не нужно, потому что его не было у предковъ 6); но особенно полезны два древнихъ учрежденія: во-первыхъ, чтобы плебеявъ былъ открыть доступь въ всадническому сословію и въ знатности, потому что такимъ путемъ предоставляется широкій просторъ личнымъ способностямъ; во-вторыхъ, чтобы существовала военная присяга7).

Третью часть трактата Бруни начинаеть резкимъ нападеніемъ на современныхъ воиновъ за ихъ страсть къ золотымъ мундирамъ и противополагаетъ имъ скромное украшеніе римскихъ всадниковъ. Затемъ авторъ переходить къ обязанностямъ солдата въ мирное время и сводить ихъ къ вооруженной защить слабыхъ отъ притесненій сильныхъ. Тонъ Бруни въ разсужденіяхъ по этому поводу весьма

<sup>1)</sup> Patres et patriciae familiae ex equestri ordine lectos non ambigo. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. fol. 127.

<sup>9)</sup> Говоря, что патриціи не считали своими нобилей, Бруни замѣчаетъ: quod faciant per me licet, nihil enim repugno, modo illud fateantur initium suae nobilitatis fuisse, cum primum ex plebe ac multitudine ad equestrem pervenerint dignitatem, nec si ascendendo ad celsiores pervenerint gradus, ut jam ceteros despiciant, magis id refert mea, quam si reges nemini praeter se generis claritatem esse contendant. Sed certe, ut quidam clarus, qui non rex, sic et quidam nobilis, qui non patricius. Ibid. fol. 123.

<sup>4)</sup> Militia vero est res ipsa et quidem honestissima et maxime necessaria ad civitatem continendam. Ibid.

<sup>5)</sup> Какъ въ Римъ всадники, сдълавшись сановниками, получили новое названіе, quemadmodum si in hac nostra militia constituto regnum vel principatus obveniat, non amplius militem, sed regem vel principem dicimus. Ibid. fol. 122.

<sup>4)</sup> Perpetuos milites esse noluerint. Ibid. fol. 123.

<sup>7)</sup> Unum est nobilitatem equis, pleben pedibus militare solitam; alterum, qui miles non esset, ei pugnare in hostem inlicere. Dico igitur militiam hanc nostram ista duo praestare: primum ut ex plebe ad equestrem ordinem in splendorem nobilitatemque traducat; secundum, ut legitimum pugnatorem per sacramentum efficiat. Ibid.

харавтеренъ: то, что въ наше время просто называется разбоемъ, въ концѣ XIV столѣтія чуть не обычное явленіе, борьба съ которымъ возлагается не на государство, а на частное лицо. Когда сильный причиняетъ насиліе слабому, то, по мнѣнію Бруни, воинъ долженъ не къ суду его вести, а поступать какъ Сципіонъ съ Гракхомъ¹). Эпизодъ изъ революціоннаго періода римской исторіи принимается, какъ норма при современныхъ порядкахъ мирнаго времени. Трактатъ заканчивается монологомъ добродѣтельнаго воина и обращеніемъ родамим съ увѣщаніемъ къ порочному з).

Теоретическіе трактаты Бруни иміють чрезвычайно важное значеніе для характеристики гуманистическаго движенія въ концѣ XIV и въ началь XV въка 3). Индивидуализмъ, характеризующій первыхъ гуманистовъ, составляетъ жарактерное свойство и трактатовъ Бруни; но вдась онъ получиль болье широкое и болье глубокое развитие. Религіозное чувство, дававшее столь своеобразную окраску сочиненіямъ раннихъ гуманистовъ, здёсь не играетъ никакой роли. Бруни человыкъ върующій, какъ это видно изъ его трактата о воспитаніи; но религія остается для него чень-то внешнинь и не оказываеть никакого вліянія на его возврвнія. Міросозерцаніе Бруни отличается совершенно свътскимъ характеромъ: такова его философія, педагогика и политика. Средневъковые аскетическіе идеалы утратили всякую жизненность и это отразилось на всёхъ его сочиненіяхъ. Въ Isagogicon онъ ясно и опредъленно формулируетъ необходимость новаго міросозерцанія и строить его на чисто индивидуалистическоми началь. Въ основу морали и воспитанія онъ полагаеть столь чуждый предшествующей эпохв принципъ, что человвческая природа по существу обладаеть наклонностью къ добру, и задача моральной философіи сводится къ отысканію сообразныхъ съ этих принципомъ правилъ, а задача воспитанія — найти такія же педагогическія средства, при чемъ физическая сторона нашей природы подлежитъ

<sup>1)</sup> Pellebat imbecillum potentissimus ac nullo jure neque judicio, sed vi armesque fundo paterno deijciebat. Non est hic disceptatio fori nec opus advocatorum et disertorum, sed viribus et lacertis opus est. Opponit se ergo miles, imbecillumque tutatur, non scientia legum, non eloquentia et dicendi arte, nam id advocati vel oratoris esset, sed viribus et pectore injuriam propulsat... non esse tunc pacem, cum jus affertur civibus et esse profecto eos, qui vim afferant, verbo quidem cives, re vera hostes. Ibid. fol. 127—128.

<sup>2)</sup> Ibid. fol. 129.

<sup>\*)</sup> Mazzuchelli (l. c. II, 4, p. 2217) называеть еще Dialogus inter Ciceronem et Philistium (Si conserva a penna nel Collegio di Santa Maria Maddalena in Oxford al Cod. 39) Мий этоть діалогь остался неизв'ястнымь; о немъ не упоми-

развитію, а не подавленію. Въ этикъ, а главнымъ образомъ въ политикъ индивидуализмъ переходить уже въ раціонализмъ: соціальныя отношенія строятся на принципъ личныхъ достоинствъ, значеніе политическаго института выводится изъ теоріи о происхожденіи и цъли государства.

Другая черга, отифченная нами у первыхъ гуманистовъ — критииизмъ получаетъ у Бруни болье широкій и посльдовательный жарактерь и обнаруживается между прочимъ въ отсутствіи исключительности. Безусловнаго преклоненія передъ какимъ бы то ни было авторитетомъ незаметно у Бруни: онъ критически относится къ древнимъ философамъ въ Isagogicon, къ античному Риму и языческимъ политикамъ въ De Militia, къ Петраркъ и Боккаччіо въ діалогахъ къ Верджеріо. Съ другой стороны, онъ різко полемизируеть съ представителями средневъковой науки, глубоко отрицаетъ монашество, что не мъщаетъ ему высоко ставить проникнутую старыми возарвніями Вожественную Комедію. Классическая латынь предметь симпатій Бруни. но онъ не отрицаетъ и народной рѣчи; ученыя ванятія — его спепіальность, но онъ привнаеть важность и такихъ профессій, какъ военная служба. Дополненіе и дальнівшее развитіе этихъ взглядовъ мы встрвчаемъ въ другихъ произведеніяхъ Бруни и прежде всего въ его перепискъ.

## Ш.

Курія Инпокентія VII.— Бруни и значеніе его переписки.—Инвективы и річн Бруни.— Значеніе его переводовъ.

Письма Бруни 1), являясь незамёнимымъ источникомъ для его фактической біографіи, служать въ то же время важнымъ дополненіемъ къ его теоретическимъ трактатамъ и введеніемъ къ его научнымъ произведеніямъ, хотя у новыхъ изследователей мы и не находимъ

насть ни одинъ изъ новыхъ изследователей. То же самое и упомянутый Мах. (1. с. р. 2213) трактать De liberalitate.

<sup>1)</sup> Leonardi Aretini Epistolarum libri VIII ad fidem codd. mass. suppleti et castigati et plusquam XXXVI epistolis, quae in editione quoque Fabriciana deerant, locupletati. Recensente L. Mehus, qui Leonardi vitam scripsit, Manetti et Poggii orationes praemisit, indices, animadversiones, praefationemque adjecit, librum nonum ac decimum in lucem protulit. Accesere ejusdem epistolae Populi Florentini nomine scriptae, nunc primum ex Codd. Mss. in lucem

ихъ анализа 1). Бруни велъ общирную переписку; но началъ собирать ее сравнительно поздно и только потому, что появились подложныя письма отъ его имени<sup>2</sup>). Наличныя письма, сохраненныя авторомъ и дополненныя позднейшими издателями, можно разделеть на три категоріи: одни касаются личныхъ діль автора 3), другія описывають современныя ему событія ) и третьи трактують о научныхъ и философскихъ вопросахъ 3). Значеніе первой категоріи исчернывается главнымъ образомъ данными для біографія Бруни и его отношеній къ современникамъ. Особеннаго вниманія васлуживають здёсь тё его письма, которыя характеризують его отношение въ Салютати. Заболвише въ Витербо лихорадкой, Бруни просилъ Салютати, "какъ отца", прислать ему вина, но Коллюччіо вийсто этого прислаль больному автору суровый упрекъ за его преданность телеснымъ наслажденіямъ. Такое отношеніе крайне обиділо Бруни; тімъ не меніве онъ жалуется на эту обиду Никколи, а въ письмъ въ Салютати смолчалъ о ней и чувствовалъ раскаяніе даже въ томъ, что сдівлалъ нівсколько крити-

erutae. Partes I et 11 Florentiae 1741. Два неизданныхъ письма Бруни къ Никколи напечаталъ Zippel, Nicolò Niccoli, р. 92 и слъд. Пять писемъ, изъ которыхъ три неизданныя, напечаталъ Sabadini (Briciole umanistiche въ Giorn. stor. d. lett. ital. XVII, р. 218 и слъд.). Одно письмо издалъ Combi (Epistole di P. P. Vergerio, р. 205)

<sup>1)</sup> Voigt, только упоминаеть о перепискъ (l. с. I р. 312 и II р. 437); Гейгеръ даеть очень враткое изложение ся содержания (l. с. р. 100—101) Invernizzi (Storia letteraria d'Italia scritta da una società d'amici sotto la direzione di Pasquale Villari. Il Risorgimento, il secolo XV per Giosia Invernizi.)
только подробно излагаеть письмо Бруни о народномъ язывъ въ Римъ и ограничивается очень враткимъ и неточнымъ изложениемъ содержания остальныхъ,
котя въ письмахъ онъ видитъ доказательство того, что "Бруни не могъ вложить въ формы античной литературы нового содержания, потому что новое
содержание еще не образовалось въ его мысли" (р. 84—85).

<sup>2)</sup> Сначала Бруни не придаваль значенія своей перепискѣ. Quid enim habere laudis epistolae possunt, familiares praesertim et de rebus contingentibus scriptae? Itaque ego ipse spernens satis longo tempore nullas servari. Postea vero cum intellexissem quasdam pro meis circumferri, quam meae non essent, conquirere illas coepi et quas postea scripsissem servare, non tamen omnes, sed eas tantum, quae haberent in se narrationem rei non quotianae. Ibid. VII, 10.

<sup>\*)</sup> Cedia othocstcs: I, 1, 2, 3, 9, 10, 12, 13, 15; II, 4, 6, 19—14, 18, 20; III, 2—8, 10, 14—18; IV, 1, 4, 6, 9—18, 20, 21, 23; V, 3—8; VI, 2, 7, 8, 11; VII, 1, 7, 8, 9; VIII, 3, 6; IX, 3, 4, 8, 9, 10, 11, 13; X, 1—21, 23.

Сюда относятся: І, 4, 5, 11; П, 2, 3, 7, 8, 15, 17, 19, 21, 22; ПІ, 1; ІV, 3.
 Сюда относятся: І, 6, 7, 8, 14; П, 1, 5, 16; ПІ, 9, 13, 19, 20; ІV, 5, 7,

<sup>8, 19, 22;</sup> V, 1, 2, 5; VI, 1, 3, 4, 5, 9, 10; VII, 2, 3, 4, 5, 10; VIII, 1, 2, 4, 5, 7, 8; IX, 1, 2, 5, 6, 7, 12, 22; X, 24, 25, 26.

ческих вамечаній по другому поводу 1). После смерти Салютати Бруни имель въ виду составить ему похвальную речь, хотя, повидимому, это намереніе осталось неосуществимымь 2). Зато онъ придагаеть всё старанія, чтобы добыть пребенду для болевненнаго сына Салютати, который быль поручень умирающимь отцомь его спеціальному попеченію. Бруни выпросиль у папы для себя каноникать во Флоренціи и потомь уступиль его младшему Коллюччіо. Это было большою жертвою со стороны Бруни, высоко ценившаго матеріальныя средства, и мы не имерень основанія сомневаться въ искренности его объясненія своихъ стараній: Коллючіо быль для него настоящимь отцомь; ему онь обязань за свое воспитаніе и образованіе 3).

Вторая категорія писемъ — важный источникъ для исторіи папъ оть Иннокентія VII до Констанскаго собора включительно. Болье всего занимаєть Бруни вопрось о прекращеніи схизмы і. Отчасти онь желаєть этого по личнымъ разсчетамъ — тогда служба будеть и доходнье, и спокойнье ; но схизма оскорбляєть въ немъ патріотическія и религіозныя чувства. По крайней мъръ, когда Григорій XII отказался вопреки объщанію прійти въ Саону, куда прибыль его противникъ, Бруни, несмотря на свою привязанность къ папъ, разражаєтся противъ него цълымъ рядомъ самыхъ ръзкихъ упрековъ от

<sup>1)</sup> Ego cum ad eum rescribens, cum plane stomacharer, ad hoc ipsum resprondere nolui, veritus, ne, si respondere coepissem, impetus me ultra, quod vellem, corriperet. Itaque eam transgressus partem alia quaedam levia, quae inepte quidem ejus epistola continebat, nor absque aculeis quibusdam insectatus sum et hoc ipsum fecisse me poenitet. I, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ письмъ къ Николли (II, 1) Бруни горько жалуется на затрудненія, которыя онъ встръчаетъ въ этомъ дълъ. Другихъ слъдовъ задуманной ръчи мы не находимъ ни въ перепискъ Бруни, ни въ его сочиненіяхъ.

<sup>3)</sup> Quid enim, si me genuisset ille, plus aut caritatis, aut benevolentiae, aut amoris mihi potuit importiri? Multi genitores a filiis se rogare expectant, ille semper mihi ultro et inrogatus mihi occurit. Multi frena dimittunt, cum adolescere ceperunt; ille in hac ipsa aetate mei suscipiens, nunquam e curriculo deflectere passus est, sed monendo, castigando, incendendo ad virtutem praestantiamque direxit. Quod graecas didici litteras, Collucii est opus; quod latinas inleviter inspexerim, Colluccii est opus; quod poëtas, quod oratores, quod scriptores ceteros legerim, didicerim, cognorim — Colluccii est opus. Nemo unquam parens in unico dirigendo filio tam sedulus fuit, quam ille in me, cujus ingenium, in quo tamen amore nimio decipiebatur, ita natum ad haec studia praedicabat, ut si aliorsum diverterem, manus sese mihi allaturum ac vi retracturum minaretur (II, 11). Эти слова могуть служить превосходнымъ комментаріемъ къ діалогу ad Р. Histrum.

<sup>4)</sup> Cm. II, 4, 7, 17 H 22.

<sup>5)</sup> II, 4.

<sup>6)</sup> O rem acerbam, et non praesentium modo Italorum, sed posterorum quoque

Третья категорія писемъ Бруни чрезвычайно важна для характеристики его міросозерцанія. Здісь онь касается почти всіхъ тіхъ вопросовъ, которымъ посвящены его философскіе трактаты и научныя произвеленія, и по временамъ даетъ новое или болье полное имъ освъщение. Такъ, формальное отношение къ религии и малый интересъ къ ней, что мы отметили въ его теоретическихъ работахъ, находять новое подтверждение въ перепискъ. Когда вліятельный мепенатъ-гуманистъ, Франческо Барбаро, началъ изучать свящ. Писаніе, Бруни восхваляеть его за это; но превыспреннія похвалы занятіямь1), которыя всегда были чужды интересамь Бруни, производять впечатление холодной реторики. Это настроение съ полной ясностью выразилось по другому случаю. Одинъ изъ адресатовъ Бруни хотыль заняться еврейскимы языкомы, чтобы лучше ознакомиться съ источниками нашей веры, и Бруни решительно осуждаеть его намъреніе. Это занятіе кажется ему "мало полезнымъ" и даже "издишнимъ". Все, что есть хорошаго въ еврейскихъ книгахъ, переведено на латинскій языкъ и "не легкомысленными людьми, а авторами чрезвычайно серьезными и учеными. Можетъ быть, ты не довъряещь этимъ переводчикамъ и стремищься подвергнуть ихъ изслъдованію и осужденію? Если это ты сдівлаеть, то, повіть мить, ты нельный (ineptus) человыкь. Но ты говоришь, что мы должны прежде всего искать высшаго блага и богопознанія. Съ этимъ я согласенъ, но ты сильно зволуждаешься, считая необходимымь для этого знаніе еврейской литературы". Бл. Августав, св. Василій и многіе другіе познали Бога и безъ еврейскаго языка, а съ другой стороны многіе

dedecus ingens! Quid enim turpius nobis accidere potuit? quid foedius, quid ignominiosius?.. Haec tu scribere audes, dicet quispiam, cum sis in Pontificis familiaribus? Protinus ita. Quid enim nunc aduler, et alia sentire me fingam? Unus quippe christianorum sum et unus Italorum. Alteros fraudari unitate et pace alteros ut infidos et foedifragos in crimen vocari disrumpor. Non tu igitur Pontificem amas? Immo plus certe, quam isti, qui mentiendo et adulando diversa illi suaserunt. Ego enim veram Pontificis gloriam concupivi. Ea profecto fuit in unitate et pace Christiano populo, ut promiserat, exhibenda, quo quid gloriosius, quid immortalius esse potuit? (II, 21).

<sup>1)</sup> Si enim omnes Musae, quod supra diximus, dulces sunt, quanto illae magis, quae verae sunt Musae? Si vox poëtae in re ficta delectat, quanto magis vox Dei delectabit in vera? Et si praecepta hominis discentibus prosunt, quanto magis proderunt divina? Quare te currentem, ut video, vehementer cohortor ad hujus optimi perfectissimique operis insudationem. III, 17. Аналогичное инсьмо адресоваль Бруни Тортелли, который слушаль знаменитаго монаха и теолога Gasparum Bononiensem, summum meo judicio hominem, quem vera philosophia veraque scientia non fatua umbratilique imbutum sensi jamdiu atque expertus sum (IX, 9).

весьма образованные еврен не только не пріобрели изъ своихъ внигъ истиннаго богопознанія, но остадись крайне враждебными нашей религіи. Въ заключеніе Бруни рекомендуетъ своему адресату для достиженія высшаго блага изучать Евангеліе, отцовъ церкви, постановленія соборовъ и богословскіе споры<sup>1</sup>). Но указывая другимъ на обычные пути традиціонной философіи и морали, самъ онъ не удовлетворяется ея ученіемъ<sup>2</sup>) и вщетъ указаній въ языческой философіи.

Отремленіе составить себів опредівленныя этическія воззрінія съ помощію греческих философовь, о которомъ Бруни говорить въ Isagogicon, обнаруживается съ полной ясностью и въ переписків. Мы не находимъ здісь систематическаго изложенія этики; но нівкоторыя письма составляють важный комментарій къ Isagogicon. Бруни слібдуеть преимущественно Аристотелю, къ которому вообще относится съ большимъ интересомъ и уваженіемъ. Въ одномъ письмі онъ доназываеть, что Аристотель не могъ быть ученикомъ Сократа<sup>8</sup>); въ другомъ, что онъ обладалъ краснорічнемъ третьемъ до небесъ превозносить его политику<sup>8</sup>). Съ такимъ же почтеніемъ относится Бруни и къ Платону. Въ одномъ письмів онъ называеть его "богомъ философовъ" от другомъ осыпаеть цілой массой восторженныхъ похваль относится онъ къ эпикурейцамъ и стоикамъ. Эпи-

<sup>1)</sup> IX, 12.

<sup>2)</sup> Объ аскетнажь Бруни начего не говорить въ своей перепискъ и только мимоходомъ обнаруживаетъ свое отношение къ монашеству. Въ одномъ письмъ (III, 15) онъ удивляется Никколи, что тотъ горячо поддерживаетъ одного монажа, желавшаго оставить свое звание, quasi, vero desiderium aut honestum, aut tolerabile videri possit. Nam quod causas allegat, velamenta quidem illa sunt inconstantiae et vaccilationis. Но изъ этого отдъльнаго случая, подробности котораго неясны, не слъдуетъ думать, что Бруни въ перепискъ иначе относится къ монашеству, чъмъ въ Огатіо ін Нуростітав. Заподозръвши одного монажа въ клеветъ, онъ такъ его квалифицируеть: professione hypocrita, patria Sodomites... сијиз una dumtaxat cura est in angulis atque in umbris latentem cevere (IV, 23).

<sup>3)</sup> VI, 3.

<sup>4)</sup> IV, 22.

<sup>5)</sup> VIII, 1.

<sup>6)</sup> V, 2.

<sup>7)</sup> Est enim in illo plurima urbanitas, summaque disputandi ratio ac subtilitas, uberrimae divinaeque sententiae disputantium mirifica jocunditate et incredibili dicendi copia referuntur etc (I, 8). Только въ политивъ Бруни отдаетъ ръшительное преннущество Аристотелю. На совътъ перевести политическое сочинение Платона, онъ отвъчаетъ: equidem libros illos jampridem latinos facere aggressus essem, si mihi placerent. Sed multa sunt in iis libris abhorrentia moribus nostris, quae pro honore Platonis tacere satius est, quam proferre (IX, 4). О Политивъ Аристотеля, наоборотъ, онъ говоритъ: equidem affirmare ausim,

кура онъ называеть еретикомъ въ философін¹) и соверженно не раздѣляеть ученія стоиковъ о счастьв. Онъ признаеть, что для счастья, которое есть и высшее благо, необходима добродѣтель²); но одной ея недостаточно для счастья³), которое требуеть совокупности благъ и не только духовныхъ, но и тѣлесныхъ⁴). Въ связи съ вопросомъ о счастьв Бруни касается въ перепискв другого вопроса — объ относительномъ достоинствв созерцательной и дѣятельной жизни. Его симпатіи несомнѣнно на сторонѣ послѣдней, которая болѣе свойственна человѣку и ведетъ къ счастью⁵). Но авторитетъ Аристотеля заставляеть его допустить, что и созерцательная жизнь можетъ вести къ счастью того, "кто обладаетъ мудростью, знаніемъ, пониманіемъ и другими интеллектуальными добродѣтелями", подъ условіемъ "долгольтія, тѣлеснаго здоровья и другихъ удобствъ". Этотъ идеалъ "обезпеченнаго досуга" и счастливой жизни, по мнѣнію Бруни, былъ осуществленъ бл. Августиномъ, св. Василіемъ и многими другими.

nullum esse opus latinae linguae, de litteratis loquor, quod huic Aristotelis operi sit anteponendum dignitate rerum tractarum et auctoritate scriptoris (VIII, 1).

<sup>1)</sup> Quid insanius, quam a Platone et Aristotele discedentem Epicuro inhaerere, damnato jampridem homini atque, ut ita dixerim, in philosophia haeretico (V, 2).

<sup>2)</sup> Felicitatem esse operari secundum virtutem perfectam in vita perfecta. (IX, 2).

<sup>3)</sup> Virtus ad bonum quidem virum faciendum satis sit, ad felicem vero faciendum non sit satis (X, 20).

<sup>4)</sup> Эту мысль Брунн обстоятельно развиваеть въ замѣчательномъ письмъ о томъ, что богатство есть благо, при чемъ дѣлаетъ рѣзкую выходку противъ стонковъ. Nec animi quidem bona si sola sint, beatum facere possunt, nisi forte hunc in Phalaridis tauro constitutum dicas beatum fore, quomodo tu, ut opinor, beatus esse noles. Ego certe, ut affirmare de me valeo, hanc beatitudinem longe aspernor ac satis esse, puto, non miserum esse concedamus, beatum vero dicere in carcere, in tormentis, in egestate, in suppliicis, in trucidatione filiorum vereor, ne vox illa sit non hominis quidem, sed cautis potius cujusdam, et scopuli humanitatem penitus omnem a se rejicientis. Virtus enim bonum quidem virum efficere potest, ad beatum vero faciendum ipsa per se non est satis. Aggregatio enim bonorum existat opportet. Atque ut anima, quam corpus, longe praestantior est, corpore tamen indiget, ut sit homo; sic et animi bona praestantiora esse fateor, indigere tamen corporis externisque bonis, ut sit felix (V, 2).

<sup>5)</sup> Neque contemplativa propria est hominis vita, sed activa... Civilis enim vita multis indiget, ac tunc demum beata est et felix, cum omnium bonorum aggregatione perficitur (IX, 2).

<sup>•)</sup> Quicunque enim magno ingenio praediti hoc vitae genus vere ac non simulate eligere voluerint et assidua sedulitate cognitioni et indagationi rerum puro animo incumbere tales (r-e. felices) fieri possunt, modo longitudo vitae ac sanitas corporis ceteraque opportuna non desint. Magni viri Augustinus et Basilius et alii ex nostris permulti hanc vitam sectati sunt; ex gentilibus vero Pythagoras et Plato et alii etiam permulti. Ibid.

Ясно, что толкованіе монашескаго уединенія на гуманистическій ладъ, начатое еще Петраркой, привело къ совершенно извращенному пониманію аскетическаго идеала.

Раціонализмъ, отмъченный нами въ трактатахъ Бруни, находитъ веська своеобразное выражение въ его перепискъ. Прежде всего вазумъ оценивается гораздо выше всехъ другихъ психическихъ свойствъ человъка. Одинъ изъ адресатовъ Бруни, венеціанскій гуманистъ Лауро Квирини, выразилъ мысль, что "воля благороднъе разума", и Бруни съ крайней резкостью возстаеть противь этого "абсурда" 1). Въ другомъ письмѣ онъ весьма характерными аргументами доказываетъ, что зависть лучше глупости, предполагая, что порокь такъ же неисправимъ, вакъ и психическій недостатокъ. Зависть не нев'яжественна, говорить Бруни, а глупость нев'вжественна, и насколько внаніе превосходить невнаніе, настолько глупость куже зависти". Зависть знаеть чему завидуеть; глупость ничего не знаеть; поэтому ее называють поэты слепою, тогда какъ invidia происходить отъ слова video. Далье, зависть можеть принести польку: Оемистокив завидоваль Мильтіаду, Аристотель — Соврату. Наконець, глупость подвергается осмванію и презрвнію", а зависть не подвергается ни тому, ни другому по своей разумности (utpote intelligens) и по своимъ стремленіямъ къ высшему (utpote majora conspiciens<sup>2</sup>). Въ сферѣ философской Бруни силоняется на сторону раціонализма. Такъ, разсуждая о взаимномъ отношении добродетелей, онъ чувствуетъ противоречие между повазаніемъ опыта (sensus communis), что добродѣтели могуть существовать раздільно, и разума, что онів неразрывно связаны между собою, и ръщается следовать разуму<sup>8</sup>).

Въ перепискъ Бруни съ полною ясностью обнаруживается далъе отношение автора къ древности. Особенно характерны въ этомъ от-

<sup>1)</sup> Certe ego ad haec vix respondere dignatus sum, ita mihi videbantur absurda. An tu voluntatem, quae est irrationalis animi potentia, nobiliorem dicis esse intellectu, qui est ea pars animi, quae habet rationem et quae communis est nobis cum Deo. Ibid.

<sup>2)</sup> IX, 7.

<sup>2)</sup> Quaestio spinosa atque ardua, utrum virtutum ipsarum sit consortium quoddam, et quasi consecutio talis, ut qui unam habet virtutem ceteras quoque omnes habere necessarium sit, vel separari ac dissolvi ab invicem virtutes possint. In qua quidem questione soleo interdum diversa sentire. Ratio enim me cogit fateri virtutes omnes esse inter se conjunctas et catenas indissolubili quodam nexu. Sensus vero communis ab hac spinosa ratione abhorret. Sed permittamus nos rationi, sensum autem in' hac parte valere sonamus. Bhbogs taboù: Itaque u naturales virtutes sed etiam intellectivae videntur separationem recipere. Morales autem nequamquam recipiunt separationem, sed data una virtute morali (именво prudentia) ceterae omnes ejusdem generis consequuntur (IX, 2).

ношеніи письма о поискахъ и находкахъ Полжіо античныхъ рукописей. Разсчетливый Бруни убъждаеть Поджіо не останавливаться передъ матеріальными издержками, которыя онъ готовъ принять на себя<sup>1</sup>) и упрашиваеть его прислать ему одинь изъ найденныхъ манускриптовъ, прежде чемъ онъ разстанется съ этой жизнью<sup>2</sup>). Находки Поджіо представляются ему огромной заслугой передъ потоиствоиъ3), а открытіе рукописи Квинтиліана приводить его въ настоящій восторгъ 1). Но глубокое уважение къ древности не переходитъ у Бруни въ стремление ее реставрировать. Онъ относится къ современности вполнъ трезво. Такъ, у римскаго народа, на котораго Петрарка возлагалъ некогда столь блестящія надежды, по мненію Бруни, дивъ прежней славы ничего не осталось, кромъ пустого хвастовства "5), а старый populus Romanus "умеръ и похороненъ" 6). Даже въ литературъ слъпое подражание древности Бруни называетъ "и легкомысленнымъ, и абсурднымъ, 7). Защищая новые интересы и стараясь дать перевёсь новой наукі передъ средневіковою, онъ опирается не на авторитеть древности, а ищеть другихъ, более убедительныхъ аргументовъ. Такъ, когда одинъ изъ его адресатовъ, ссылаясь на бл. Іеронима, неодобрительно отозвался о краснорфчіи. Бруни защищается примеромъ ап. Павла, который на суде въ Герусалиме "польвовался ораторскими жестами", а кром'в того, приводить целый рядъ теоретическихъ доказательствъ общественной важности этого искусства

<sup>1)</sup> Nam rei pecuniariae tenuitas ne tibi impedimento sit, nostra jam hic providentia erit. IV, 5.

<sup>2)</sup> Oro te, Poggi, fac me quam cito hujus desiderii compotem, ut si quid humanitas impendeat, hunc prius viderim, quam e vita discedam. Ibid.

<sup>3)</sup> Erit profecto haec tua gloria, ut amissa jam ac perdita excellentium virorum scripta tuo labore ac diligentia seculo nostro restituas. Nec ea res solum nobis grata erit, sed et posteris nostris, id est, studiorom nostrorum successoribus. Ibid.

<sup>4)</sup> O lucrum ingens! [BOCKIHHAETT BPYHH, O insperatum gaudium! Ego te, o Marce Fabi, totum integrumque aspiciam? Et quanti tu mihi nunc eris, quem ego quamvis lacerum crudeliter, ora manusque ambas populataque tempora raptis auribus et truncas inhonesto vulnere nares, tamen propter decorum tuum in deliciis habebam. Ibid.

<sup>5)</sup> III. 17.

<sup>6)</sup> Utinam viveret! Sed certe populus ille Romanus, de quo ipse loquor, jampridem mortuus et sepultus est: haec autem, quae nunc Romae habitat, collectitia turba non dominatur, sed servit (VIII, 4).

<sup>7)</sup> По поводу адреса на письм'в Бруни пишеть сыну Салютати. Scio enim te ea de causa fecisse, ut antiquum modum imitareris, quod ego non improbo, dummodo id ratione fiat. Sed ad ineptias antiquitatis delabi cum leve est, tum absurdum. (X, 5).

н только въ концѣ аргументаціи ссылается на стоиковъ¹). Особенно характерно отношеніе Бруни къ праву. Признавая его необходимость для общежитія³), онъ ставить его изученіе "по достоинству" ниже гуманистическихъ занятій главнымъ образомъ потому, что послѣднія ведуть къ нравственному усовершенствованію, тогда какъ право не имѣетъ къ нему никакого отношенія³). Кромѣ того, добродѣтель ненямѣнна, тогда какъ право въ разное время и въ разныхъ мѣстахъ неодинаково⁴). Далѣе, "великимъ и знаменитымъ" людямъ непристойно, по мнѣнію Бруни, заниматься юридической практикой⁵), и только въ концѣ онъ ссылается на авторитетъ Филиппа Македонскаго, который поручилъ Аристотелю учить Александра не юриспруденціи, а "нравственнымъ наукамъ и краснорѣчію" 6).

Изъ переписки видно, какъ далекъ былъ авторъ отъ слепого увлеченія формой и содержаніемъ античной литературы: на первомъ планѣ для него выработка моральныхъ идеаловъ и вообще правильное развитіе личности. Поэтому вопросы воспитанія, которымъ Бруни посвятилъ два спеціальныхъ трактата, занимають его и въ перепискѣ, гдѣ развиваетъ онъ тѣ же самыя положенія<sup>7</sup>). Особенный интересъ представляетъ только тотъ фактъ, что письма настаивають на чрезвычайной важности личныхъ усилій въ моральномъ и научномъ развитіи. Бруни ставить даже трудъ изученія выше таланта и способностей. "Искусство болѣе надежный вождь, чѣмъ природа", говорить онъ по поводу музыки и реторики<sup>3</sup>). Признавая въ человѣкѣ естественныя наклонности къ до-

<sup>1)</sup> Homini quippe in communi vita degenti necessaria est eloquentia, qua conciliet sibi animos, qua impetus malevolorum infringat, qua justitiam suadeat. Itaque stoici unam ex maximis virtutibus eloquentiam posuerunt (IX, 12).

<sup>2)</sup> Jus civile nihil aliud est, quam aequitas et paritas civium, in quo plus velle, quam ceteri aut voluerint, aut habuerint, inhonestum videri potest (X, 23).

<sup>3)</sup> Licet enim juris civilis studium vendibilius sit, utilitate tamen et dignitate longe ab istis studiis superatur. Nam studia quidem ista ad faciendum virum bonum tota contendunt, quo nil utilius excogitari potest; jus autem civile ad faciendum virum bonum nil pertinet. Quid enim bonus vir de aqua pluviali arcenda, aut de perendinis cognoscendis laboret? etc. (VI, 6).

<sup>4)</sup> Bonitas et virtus stabilis est, jus autem locis et temporibus variatur, ut saepe quod Florentiae legitimum est, Ferrariae sit contra legem. Ibid.

<sup>5)</sup> Jam vero magnis ac praeclaris viris non satis decora est haec in litibus et controversis mercenaria versatio. Ibid.

<sup>6)</sup> Alexandrum certe Philippus pater Aristoteli tradidit non ad discendum jus civile, quod tanto regi sordidum fuisset, sed ad doctrinam vitae ac morum et ad eloquentiam perdiscendam. Во концѣ письма находится еще одинъ характерный аргументъ: in jure autem civili perdiscendo quid tantem praeter mera taedia? Ibid.

<sup>7)</sup> Cm. III, 19 H 20.

<sup>5)</sup> Aliud est natura, aliud disciplina, ut in rhetorica et musica licet intueri. Qui enim musicae scientiam tenet, longe melius de illa judicabit et sentiet, quam

бродетелямъ, Бруни утверждаетъ, что истинная добродетель пріобретается только путемъ упражненія<sup>1</sup>).

Въ перепискъ Бруни отразилось еще нъсколько характерныхъ чертъ гуманистического міросозерцанія, изъ которыхъ особенного вниманія заслуживаеть его отношение къ природь. Длинное письмо посвящаеть Бруни путевымъ впечатленіямъ по дороге въ Констансъ и большая часть его занята описаніемъ природы, при чемъ горы навели на гуманиста священный ужась<sup>2</sup>), хотя всякія мистическія настроенія были совершенно чужды его натуръ в). Но съ особеннымъ вниманиемъ останавливается Бруни на вопросахъ политики. Онъ настроенъ чрезвычайно патріотически и объясняеть любовь къ родинъ естественными отличіями каждой національности 1). Въ этомъ отношеніи онъ гораздо ближе въ Петраркъ, нежели въ Боккаччіо; но опредъленныхъ политическихъ идеаловъ и теорій у него ніть, хотя есть опреділенныя политическія симпатіи и определенное отношеніе къ современной действительности. Въ качествъ флорентійскаго патріота, онъ республиванецъ и защищаетъ мъстную политику<sup>5</sup>). Къ знати обнаруживаетъ онъ такъ же мало уваженія въ переписків ), какъ и въ трактатів о знатности. Но онъ не принципіальный противникъ царской власти

s, qui vel ex ingenio proprio, vel ad imitationem alterius vocem formabit. Idem quoque est in arte rhetorica. Etsi enim magnis ingeniis praediti quidam copiam dicendi sine arte assecuti sunt, ars tamen dux certior est, quam natura. (IX, 1).

<sup>1)</sup> Virtutem omnem esse habitum, habitus autem omnis per exercitationem et usum fieri. Ex quo palam est ab usu et exercitatione virtutes existere. Est tamen nobis quaedam naturalis dispositio ad virtutes: videmus enim manifeste nasci alios ad alias virtutes aptiores... Hujuscemodo ergo dispositiones hominibus innatae vel ad liberalitatem, vel ad fortitudinem, vel ad justitiam, non sunt virtutes propriae. Nam propria virtus est, quae habitum jam per usum exercitationemque contraxit (IX, 2).

<sup>2)</sup> Valde mirandum videatur, quid parens illa et fabricatrix mundi Natura, cum eas fecit, sibi voluerit. Me quidem aeternas illas ac perpetuas moles intuentem horror quidam et religio frequenter habebat et nunc item sine horrore meminisse non possum (IV, 3).

<sup>\*)</sup> Ego autem neque somniis neque vaticiniis fidem praesto, говорить онъ въ одномъ письмъ (X, 24). Срав. характерное по трезвости разсужденіе о значеніи надгробныхъ памятниковъ (VI, 5).

<sup>4)</sup> Equidem quotiens peregrinatus sum, non solum amoenitatem suavitatemque atque ingenia nostrorum hominum requisivi. Est enim nescio quid natura insitum nationibus aliis longe a nostris moribus ingeniisque alienum, atque, ut Falerni vini sapor alius est, quam Taracenensis, ita mihi videntur homines ab ipsa, in qua nascuntur, terra saporem, ut ita dixerim, naturae ingeniorumque traxisse (VII, 10). Все письмо посвящено выясненію достоинствъ Италів.

<sup>5)</sup> VI, 4.

<sup>6)</sup> III, 9.

н только требуеть, чтобы пари получали воспитаніе, соотвітствующее ыхъ положенію<sup>1</sup>). Выработкъ опредъденныхъ идеаловъ прецятствовало съ одной стороны чувство дъйствительности, ившавшее, какъ ин видъли, безъ разбора заимствовать воззрѣнія изъ прошлаго, съ другой — скептическое отношение къ современнымъ теоріямъ. Въ одномъ письмѣ Бруни мимоходомъ, но очень ядовито смѣется надъ начинающимися попытками соединенія церквей<sup>3</sup>); въ другомъ, имѣющемъ публицическій характерь, різко осмінваеть средневіковую имперію. Въ письмъ къ нему Гуарино удивляется, что Сигизмундъ и вообще нъмецкіе короли называють себя послів коронованія императорами, придавая этому титулу особое значеніе<sup>8</sup>), тогда какъ въ дѣйствительности гех выше, чемъ imperator. Бруни отвечаеть на это длиннымъ посланіемъ, въ которомъ доказываеть, что гех выше диктатора, а диктаторъ — императора. Все письмо проникнуто глубочайшимъ презрѣніемъ къ нѣицамъ<sup>4</sup>) и къ ихъ имперіи. Спорить съ ними о титулѣ, по его мивнію, не стоить труда<sup>5</sup>); самое коронованіе — смізшная и невъжественная нельпость: древніе могущественные цари и императоры не короновались, а теперь торжественно коронують обладателей четырехъ югеровъ6). Средневъкован имперія утратила въ глазахъ гуманистовъ всякое значеніе.

Переписка Бруни, являясь важнымъ дополненіемъ къ его теоретическимъ возграніямъ служить въ то же время превосходнымъ введеніемъ и комментаріемъ къ его ученымъ работамъ. Бруни началъ свои работы переводами съ греческаго и въ письмахъ говорить о нихъ довольно часто. Такъ, одно письмо представляетъ собою пагтатіо къ переводу рачи о Діофить 7), другое обсуждаетъ переводъ грече

<sup>1)</sup> Regia quidem dignitas suprema est omnium dignitatum humanarum... Imo quanto majus est regere populos et gentes, tanto plus sapientiae disciplinaeque requirit (IX, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Manuelem Chrysoloram audivimus Venetiis applicuisse et inde ad summum pontificem esse venturum legatum imperatoris Constantinopolitani pro causa unionis vel potius nullionis, quod magis credo. Y Sabbadini, l. c. p. 225.

<sup>\*)</sup> Quasi majus quiddam et dignius exprimere volens. Epist. VI, 9.

<sup>4)</sup> Quare hanc barbariem, quaeso, cum sua ignorantia valere sinamus, говорится въ концъ инсьма, et nos antiquis doctissimorum virorum scriptis, quod unicum est refugium, oblectemur, non curiosi, quid agant isti aut quemadmodum loquantur. Ibid.

s) Quid enim mea refert, quemadmodum barbari loquantur, quos neque corrigere possum, si velim, neque magnopere velim si possim? Ibid.

<sup>•)</sup> An ergo quod illi tantam imperii magnitudinem habentes non faciebant, hi quatuor jugerum possessores coronabuntur? Ibid.

<sup>7)</sup> II, 5.

CRUXE CLOBE  $d\rho\dot{\alpha}$  is  $d\dot{\rho}\dot{\alpha}\gamma \varepsilon \zeta^{1}$ , there sakenovests be cook of abound перевода изъ Эсхина<sup>2</sup>). въ двухъ письмахъ доказывается, что суссор вначить bonum, a то dyador — summum bonum ); въ двухъ другихъ онъ защищаетъ свой переводъ Аристотеля 1). Последнія письма особенно характерны, потому что они показывають, что первому переводчику знаменетаго философа приходилось бороться съ совершенно особенными препятствіями. Въ одномъ письмі Бруни сравниваетъ себя съ первомученикомъ Стефаномъ и говоритъ, что защитники стараго перевода Аристотеля грозять побить его камиями<sup>5</sup>). Другое письмо ближе знакомить насъ съ характеромъ нападеній. Одинъ епископъ, не зная греческаго языка, нападаль тёмъ не менёе на Бруни за то, что его переводъ даеть новое понимание Аристотеля, отличное отъ толкований богослововъ. По мевнію этого критика, "тотъ, кто переводить книги Аристотеля, долженъ смотреть не на слова его, долженъ переводить на латинскій явыкъ не то, что говорить Аристотель, а что онъ долженъ сказать "6). Бруни называетъ такое мивніе абсурдомъ7), и его переводъ имвиъ огромный успехъ не только въ Италіи, но и за ея пределами<sup>в</sup>). Хотя Бруни не оставилъ ни одного сочиненія по грамматикъ, но изъ переписки видно, что грамматическіе вопросы его занимали и онъ считался знатокомъ этого дела. Такъ, въ двухъ письмахъ онъ отвівчаеть на вопрось Салютати о значеніи собственных вимень у Гомера<sup>9</sup>); въ двухъ письмахъ говорить о производствъ латинскихъ прилагательных отъ названій городовъ 10); въ одномъ опредъляєть значение слова fastidium, въ другомъ доказываетъ, что нужно пи-

<sup>1)</sup> III, 19.

<sup>2)</sup> III, 20.

<sup>8)</sup> V, I H X, 25.

<sup>4)</sup> VII, 4 H X, 24.

<sup>5)</sup> Si quidem ut olim Stephanus veritatem novam praedicans a Judaizantibus, hoc est, a veteris legis defensoribus lapidibus impetitus est; ita nunc me novam et veram traductionem edentem, veteris illius non traductionis, sed delerationis defensores lapidibus impetere comminantur. VII, 4.

<sup>6)</sup> X, 24. Въ другомъ мъсть того же письма мивне этого критика приведено въ болье ясной формъ. Non debemus, inquit, quid Aristoteles dicat, attendere, sed quid consonet morali philosophiae.

<sup>7)</sup> Ego vero absurdissimum in hoc ejus judicium puto ac periculosam nimium licentiam, ut de interprete fiat aliquis diffinitor et judex. Ibid.

s) Quam (traductionem) simul atque edita est, sic arripuerunt homines, ut momento pene temporis non solum Italia voluminibus ejus repleta sit, verum etiam ad extremas terrarum oras convolarit, ut publica jam lectione celebretur (VII, 4).

<sup>9)</sup> I, 6 H 7.

<sup>10)</sup> VIII, 7 H 8.

сать michi, а не mihi¹). Въ перепискъ трактуются также и археологические вопросы: въ одномъ письмъ Бруни говорить о памятникахъ Анконы<sup>2</sup>), въ другомъ — о древностяхъ Римини<sup>3</sup>). Особенно характерно по тенденціи письмо къ Віондо, въ которомъ Бруни доказываеть, что въ Рим'в во время Цицерона языкъ образованнаго класса быль отличень оть народной різчи. Сторонники противнаго интенія указывають на публичныя річи ораторовъ и поэтовъ; по интнію Бруни, ораторы говорили для образованныхъ людей, а народъ понималъ ихъ такъ, какъ теперь понимаетъ богослужение (missarum solemnia), а поэтовъ не понимали, а только слушали и смотръли. Положительное подтверждение своего инвини Бруни видить, во-первыхъ, въ трудности латинской грамматики, недоступной для массы, и, во-вторыхъ, въ томъ, что нъкоторыя литературныя слова иначе ввучали въ народной ръчи (vectura — velatura; villa — vella ). Авторъ не могъ не сознавать слабости своей аргументаціи, но самая идея была чрезвычайно пленительна для новых ученых: ихъ нежеланіе пользоваться національной річью получало такимъ образомъ авторитетную санкцію.

Главный предметь научныхъ интересовъ Бруни составляла исторія, и его переписка даетъ понатіе объ его исторіографическихъ пріемахъ. Два его письма посвящены важнёйшимъ источникамъ для Римской исторіи — Ливію и Полибію: въ одновъ онъ доказываеть, что готы и лангобарды были виновниками утраты многихъ книгъ Ливія, въ другомъ примиряетъ нъкоторую разницу въ показаніяхъ обоихъ историковъ<sup>3</sup>). Но особенный интересъ по критическимъ пріемамъ Бруни представляють два его письма: объ основании Мантуи и о происхожденіи Цицерона. Въ первоиъ авторъ прежде всего перечисляетъ свои источники (Ливія, Плинія Младшаго, Виргилія, Горація и Діонисія Галикарнасскаго), при чемъ не довольствуется ихъ пересказомъ, а приводить подлинныя цитаты ), и доказываеть надежность ихъ показаній: Ливій и Плиній "серьезнайшіе и ученайшіе" люди, Виргилій самъ мантуанецъ, и "непозволительно думать, чтобы онъ не зналъ о происхождении Мантуи". На основании этихъ писателей Бруни утверждаеть, что еще до Троянской войны туски пришли

<sup>1)</sup> I, 14 H VIII, 2.

<sup>9)</sup> IX, 5.

<sup>3)</sup> III, 9.

<sup>4)</sup> VI, 10.

<sup>5)</sup> Ep. IX, 6 и 22.

<sup>6)</sup> Ista, quae adhuc retulimus, ne forte a nobis ficta credas, testimonio veterum confirmemus (X. 25).

изъ Лидіи въ Этрурію, основали здісь 12 городовъ, потому что на столько частей дёлилось ихъ племя по числу "головъ" первоначальныхъ поселенцевъ. Сначала ими управляли цари; послъ лукумоны, потому что "царская власть показалась имъ слишкомъ тяжелой". Разбогатъвши и усилившись, пришельцы образовали нъсколько колоній и между прочимъ Мантую. Эти факты представляются Бруни совершенно точными, потому что подтверждаются не однимъ, а нъсколькими писателями ). Нъсколько иначе приходится ръшать вопросы о времени основанія Мантуи, о происхожденіи ея названія, о томъ, какой princeps и изъ какого народа Этруріи вывелъ колонію и основаль городь. Все это, говорить Бруни, "не до такой степени ясно, и, сколько мий извистно, объ этомъ не говорить ни одинъ авторъ, кромъ Виргилія". Но молчаніе источниковъ кажется ему совершенно естественнымъ: общая исторія не можеть вдаваться въ мелочи<sup>2</sup>); понятно также, что Виргилій подробиве говорить о своемъ родномъ городъ; поэтому можно удовольствоваться только его показаніями 3). По Виргилію Мантуя основана до прихода Асканія, и Бруни подтверждаеть это изв'ястіе тымь соображеніемь, что Этрурія находилась тогда въ цветущемъ состоянія 1). Следовательно, Мантуя старше Рима болье, чемъ на 300 леть, старше Милана на 550 леть, Кремоны и Пьяченцы — на 800. Болъе подробное хронологическое изыскание Бруни считаеть нельшымъ 1).

Гораздо труднее и сложнее вопросъ объ основателе и имени Мантун. Бруни приходится здёсь иметь дёло съ мисомъ, который при этомъ передается различнымъ образомъ Виргиліемъ и Данте. Чтобы выйти изъ этого затрудненія, Бруни устанавливаетъ два принципа: отдаетъ, какъ мы видёли, превмущество более древнему автору и аллегорически толкуетъ мисъ<sup>6</sup>). По словамъ Виргилія, основатель Мантун Окнусъ, сынъ рёки Тускуса и предсказательницы Манто,

<sup>1)</sup> Si unus mehercle aliquis istorum hoc scriberet, propter summam auctoritatem verum putarem; nunc omnibus simul asserentibus, nullis contradicentibus, qui tandem locus ambigendi relinqutur? Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nec id certe mirum; nam trita quidem ista atque minuta pleraque historia negligit: alioquin infinita est etiam scribendi prolixitas Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) At Virgilius, utpote civis et sciens minutiora haec de patria prodidit, qui nobis sufficere debet. Ibid.

<sup>4)</sup> Procul dubio verum est, cum per ea tempora Etruscorum opes maxime floruerint. Ibid.

<sup>5)</sup> Haec de tempore satis sit in tam vasta antiquitate dixisse: nam diem et annum quaerere perabsurdum est. Ibid.

<sup>6)</sup> Nimis socordis est fabulas sic accipere, ut res veras, et in figmentis poëtarum non supra verba animum attolere. Ibid.

что означаеть, по Бруни, что Окнусь быль родомъ изъ Этруріи и обладаль искусствомъ прорицанія<sup>1</sup>). По другой версіи, Мантую основала дівица Манто, дочь предсказателя Терезія, и Бруни різшительно возстветь противь такого толкованія: Манто, по его минію, олицетвореніе искусства гаданія и миет имінть только тоть смысль, что это искусство занесено въ Италію изъ Греціи и дало имя Мантуіз<sup>2</sup>). Наконець, изъ одного міста Виргилія Бруни дізлаеть выводь, что Мантую основали колонисты изъ трекъ этрусскихъ племень, которые раздізлились и на новомъ місті на 12 частей, поставивши во главі Мантую<sup>3</sup>); въ другомъ стихів того же поэта<sup>4</sup>) онъ находить аргументь противъ того минія, что галлы и венеты завладівли Мантуей: при Энев ихъ не было, а позже они могли войти въ составъ государства, но заняли тамъ подчиненное положеніе<sup>5</sup>).

Въ письмъ о царскомъ происхождении Цицерона Бруни еще подробнъе вдается въ анализъ источника. Саллюстій упрекалъ Цицерона низкимъ происхожденіемъ, и внаменитый ораторъ умалчиваетъ о внатности своего рода, хотя трудно предположить, что онъ не вналъ своего происхожденія<sup>6</sup>). Между тъмъ Бруни перечисляетъ рядъ источниковъ, начиная съ менъе надежныхъ, которые подтверждаютъ царственное происхожденіе Цицерона. Іеронимъ говоритъ, что онъ происходилъ изъ царскаго рода у вольсковъ; Плутархъ приводить самое имя (Tullius) его царственнаго предка и, наконецъ, самъ Ци-

<sup>1)</sup> Hic enim est peëtarum mos veritatem aliquo velamento obtegere. Nam quia Tuscus erat, Tusci amnis filium dixit, quia divinandi arte pollebat, fatidicae Mantos filium esse ait. Ibid.

<sup>3)</sup> Peperisse Tiresiam divinandi artem ex eo patet, quod non ab homine aliquo inventore, sed a Jove largitore dicitur accepisse. Haec igitur divinandi ars Tiresiae filia, id est, inventio fuit, quam Dantes quidem virginem dixit, Virgilius autem doctius et verius matrem appelavit. Nam virgo quidem nihil parit: itaque nec mater cujusquam est. Ars vero divinandi et multos jam alios, et Ocnum in lucem, id est, in claritatem produxit... Vanum igitur et puerile est credere, Manto fuisse hominem, in Italiam venisse cam servis, intra paludem remotam ab omni humano commercio constitisse, nisi hoc totum accipiatur, divinandi scilicet artem a greco Tiresia repertam, postea in Italiam delatam esse ex eaque arte Mantuae nomen datum. Ibid.

<sup>\*)</sup> Mantua dives avis, sed non genus omnibus unum. Gens illa triplex, populique sub gente quaterni (Aen. X, 201—202).

<sup>4)</sup> Ipsa caput populis: Tusco de sanguine vires (lbid. 203).

<sup>5)</sup> Postmodum alias quoque gentes in civitatem receptas ita tamén, ut Tusci dominarentur atque pracessent. Ibid.

<sup>6)</sup> Ipse Cicero respondens hanc originis suae excellentiam conticuerit. Nam ignorasse quidem sui generis primordia virum omnium doctissimum et antiquitatis curiosissimum, verisimile non est (IV, 7).

церонъ говорить въ одномъ месте, что Ферекидъ жилъ въ царствованіе его родича (meo regnante gentili)". Эти данныя, по мивнію Бруни, не оставляють никакого сомивнія въ царскомъ происхожденіи Цицерона; но "остается сомнине, почему же Саллюстій сділаль упрекъ, и Циперонъ не опровергъ его?" Для решенія этого вопроса Бруни подвергаетъ тщательному анализу показаніе, противорѣчащее его собственному мижнію. Во-первыхъ, отъ оратора нельзя требовать всегда правды по отношенію къ врагу і); а славный родъ Цицерона потеряль известность, чемь удобно было воспользоваться противнику2). Наконецъ, Саллюстій упреваетъ Циперона собственно не за низкое происхожденіе, а за то, что онъ быль homo novus<sup>3</sup>). Молчаніе Циперона также совершенно понятно. Последнее обвинение только выдвигало его личныя заслуги ); что касается до царскаго происхожденія, то о немъ лучше было умолчать по многимъ причинамъ: царское имя было ненавистно римлянамъ, а кромъ того, его предокъ былъ нъкогда врагомъ римскаго народа. Притомъ похвальба знатностью со стороны новаго человъка могла подъйствовать особенно непріятно на слушателей, такъ что Циперонъ сознательно умолчаль о своемъ происхожденін, какъ сділаль бы и самъ Бруни во Флоренціи, если бы происходиль отъ Каструччіо<sup>в</sup>).

<sup>1)</sup> Equidem ab oratore non exigo, ut semper vero inimico objectet. Ibid. Это характерное правило, какъ мы увидимъ ниже, Бруни еще разъ повторяетъ по поводу своей Laudatio Florentiae, что чрезвычайно важно для исторической оцънки гуманистическихъ панегириковъ и инвективъ.

<sup>2)</sup> Deinde si genus regium, quamvis ab initio splendidum, in obscuritatem migrarat, res quidem talis erat, ut ex utraque parte ansam haberet, et ad laudem splendor generis, et ad vituperationem obscuritas. Dicentis autem est id adsumere, quod et pro se fit, et contra adversarium. Ibid.

<sup>\*)</sup> Quamquam si recte memini, non tam obscuritatem Sallustius objicit, quam novitatem. Ibid.

<sup>4)</sup> Nam si nullis praeclaris rebus majorum suorum in republica gestis commendabatur, ut Scipiones et Metelli, at suis et propriis, quod praestantius erat. Ibid.

<sup>5)</sup> Praeterea tacendi plures erant causae. Primo quod nomen regium apud romanos invisum sane ac detestabile erat; deinde quod arrogantiam invidiamque vitabat, quae in civibus praesertim novis fastidiosae et intolerabiles sunt. Illud insuper accedebat, quod rex ille inimicissimus populi Romani fuerat; non erat ergo 'prudentis consilii illum proferre ne ab hoste Populi Romani originem traxisse diceretur. Itaque callido consilio obscuritatem potius, quam bonis rationibus in suarum virtutum laudem traducere poterat, objici patiebatur sibi, ut ego, qui novus Florentiae civis sum, si a Castrucio illo, praestante quidem duce, sed inimicissimo Florentini populi originem traxissem, latere in plebecula mallem, quam eum generis auctorem egregiae licet nobilitatis proferre. Ibid.

Дополненіемъ въ перепескі Бруни могуть служить его инвективы и різчи. Кромі разсмотрівной нами Oratio in Hypocritas, Бруни писаль еще инвективы, изъ которыхъ до сихъ поръ извістна только одна, направленная противъ Николо Никколи ). Эта инвектива написана по чисто личнымъ причинамъ ) и представляеть собою одинъ изъ самыхъ раннихъ образцовъ гуманистической диффамаціи ). Бруни доказываеть сначала тщеславіе и зависть Никколи, который осыпаль бранью всіхъ живыхъ и умершихъ знаменитостей, кромі древнихъ ); затімъ онъ обвиняеть его въ невіжестві, такъ какъ Никколи собираеть книги только для торговли, самъ же не написаль ни одной строчки и всю жизнь занимается только грамматикой. Затімъ Бруни переходить къ предкамъ Никколи и его частной жизни. Его дідъ былъ кабатчикомъ въ Пистойі, затімъ переселился во Флоренцію, гді занимался тімъ же ремесломъ; отецъ быль ткачъ ); самъ онъ ограбиль братьевъ, лишивъ ихъ отцовскаго наслідства и распро-

¹) Leonardi Aretini, In Carolum de Malatestis propter derogationem statuae in memoriam Maronis factae invectiva. Напечатана у Schelhornius, Amoenitates litterariae. Т. III. Но эта инвектива несомивнно принадлежить Верджеріо. См. Маzz. 1. с. II, IV, р. 2218. Въ Мюнхенской библіотекъ (Соd. № 78) находится In Laurum Quirinum invectiva (Halm et Lauruban Catalogus, р. 14). Въ Овсфордъ (Соd. 308) ръчи Геліогабала предпослано письмо, которое каталогь справедливо называеть Contra mulieres invectiva, хотя въ рукописи иътъ ни заглавія, ни имени автора.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Причину ссоры Бруни подробно разсказываеть въ письм'в къ Поджіо, V, 4.

<sup>5)</sup> Oratio in nebulonem maledicum. Напечатано у Zippel'я Nicolo Niccoli, р. 75 и след. Инвектива, повидимому, осталась неоконченной. Въ 2-къ кодексахъ флорентійской Laurenziana, которыми пользовался Zippel она прерывается на полуфразѣ; то же самое въ кодексѣ Ватиканской библіотеки (Urbin. № 1164 fol. 150 и след.), которымъ я пользовался. Инвектива написана въ 1424 году.

<sup>4)</sup> Эту мысль Бруни выражаеть следующимъ образомъ. Сказавши, что Никколи поридаль Данте, Петрарку, Боккаччіо и Оому Аквината, онъ прибавляеть: idem facit de ceteris defunctis, nisi quibus propter milesimum annum cedit. У Zippel'я, р. 78.

<sup>5)</sup> Avi autem tui caupona Pistorii primum floruit non dignitate aliqua, sed fronde illa festiva qua ad vinum et popinas meretrices et ganeos invitabat; inde nocturna ebriorum cede conterritus Pistorio demigravit, cauponam et serta Florentiam transtulit. Hic tandem caupona egressus vino abitinuit, oleo se ac lanificio peruxit, sedens ad scannum a mactutinio tempore, quasi vile mansipium sordido ac prope miserabili exercitio deformatus. Ibid. p. 82. О себъ Бруни говорить по этому поводу: parentes enim habui, ut leviter dicam, ingenuos et honestos; addo etiam, si quid ad hanc rem id pertinet nec illo-cupletes et cunctis in libera civitate perfunctos. Ibid. p. 81—82. Но это по-казаніе опровергается другими источниками.

страняеть о нихъ дурные слухи'). Сосёдямъ нёть житья отъ его языка<sup>2</sup>), и никто никогда не заходить въ его домъ, потому что онъ живетъ съ отвратительной любовницей, которую отбелъ у роднаго брата<sup>3</sup>). Не подлежить сомнёню, что нравственный образъ Никколи, нарисованный Бруни, несравненно хуже, чёмъ въ дёйствительности, хотя авторъ обёщаетъ говорить въ инвективё только правду 1). Тёмъ не менёе инвектива не лишена интереса для біографіи Бруни и для характеристики его міросоверцанія.

Выше им виділи, что Бруни не принадлежить къ числу порицателей флорентійскихъ тріумвировъ; изъ инвективы видно, что онъ съ большимъ уваженіемъ относится даже къ Оомъ Аквинату<sup>5</sup>). Изъ современныхъ враговъ Никколи, Бруни особенно высоко ставитъ Хриволора, котораго онъ называетъ "солнцемъ" науки и общимъ учителемъ гуманистовъ<sup>6</sup>). Инвектива можетъ служить также опроверженіемъ другого обвиненія противъ Бруни, именно въ его чрезмірной привязанности къ формальному изученію латинской річи. Бруни смістся надъ Никколи, что онъ до старости занимаєтся грамматикой, которая ему самому представляется дітскимъ діломъ 7). Бруни требуетъ отъ ученаго, чтобы онъ обнаруживалъ плоды своей учености сочи-

<sup>1)</sup> Alterum principem sodomitarum appelat, alterum furem effractoremque domorum, alterum sacrilegum, alterum ex feneratoria decoctorem. Ibid. p. 86.

<sup>2)</sup> Nam de vicinis taceo, quos simul cum uxoribus eorum pudicissimis insectari maledictis et obscenis suspicionibus nunquam cessavit: itaque invisus omnibus atque odio habitus ita vivit inter vicinos, ut ii, quibus aqua et igni est interdictum. Ibid. p. 88.

<sup>3)</sup> Hanc enim ipsam concubinam, o rem scelestam! fratri suo germano abstulit, cum fuisset illa in concubinatu fratris hujus supra biennium eodemque in lecto cubaret, ac ita palam concubina fratris esset, ut se pregnantem ex illo pluries dictidaret, et in delitiis quasi pregnans ex fratre hujus teneretur. Ibid. p. 89.

<sup>4)</sup> În hac tamen re concedente me potior eris, qued quamquam te permulta falso de me finxisti, ego tamen nihil de te non verum proferam. Ibid. p. 76.

<sup>5)</sup> Tomam certe Aquinatem, quem virum deus immortalis quanta scientia quantaque doctrina preditum, quem virum non verear cum Aristotile Theophrastoque conjungere, fatuus hic scurra ita spernit etc. Ibid. p. 78.

<sup>6)</sup> Chrysoloram Byzantinum abundanti doctrina hominem insectatus sit, quem omnes ob singularem scientiam moresque probatissimum colebamus... Tu, inquam, Nebulo, illud sapientiae jubar, illum litterarum solem, quo illuminati sumus ex hac urbe pepulisti. Ibid.

<sup>7)</sup> Enimyero gramatice operam dat. O preclare consumptum sexagesimum annum, si quidem nondum puerilibus laudis exivit! sed diphtongum etiam nunc digammaque eolicum meditatur. Ibid. p. 86.

неніями и нравственной жизнью<sup>1</sup>); въ опубликованіи ученыхъ работь онъ видить даже гражданскій долгь ученаго<sup>2</sup>).

Большинство рѣчей Бруни до сихъ поръ остается неизданнымъ и извъстно только по заглавію. Таковы всѣ его служебныя рѣчи³); изъ двухъ похоронныхъ рѣчей напечатана только одна⁴) въ честь Дж. Строцци³). Во вступленіи къ этой рѣчи Бруни восхваляетъ Солона за то, что онъ закономъ установилъ чтить умершихъ за родину между прочимъ погребальными рѣчами. Самая рѣчь распадается на двѣ части: въ первой Бруни прославляетъ Флоренцію, во второй погибшаго за нее покойника³), и первая часть представляетъ интересъ для характеристики политическихъ воззрѣній оратора. Бруни прославляетъ Флоренцію не только за ея внѣшнее могущество, но и за политическую форму, при чемъ заявляетъ себя рѣшительнымъ республиканцемъ и демократомъ. Демократическая республика, по его

<sup>1)</sup> Atque hec ego duo simul ab homine studioso exigenda maxime puto, primum ut doctrina polleat fructusque studiorum suorum plurimus conspiciatur; deinde ut vitam his que legit et didicit consentaneam prestet. Quid enim prodest bene vivendi precepta quotidie legere, si nihilominus male vivas? Ibid. p. 83.

<sup>2)</sup> Ego in eo melior civis, quam tu, et utilior patrie, quod et scribendo et agendo neque glorie florentini populi neque reipublice defui. Ibid. p. 81. Характерно еще одно замъчаніе, которое дъласть Бруни, по поводу спора о заслугахъ предковъ: hominem ergo virtus propria nobilem facit, non majorum umbre atque sepulchra. Ibid. p. 82.

<sup>•</sup> Мения приводить заглавіе следующихъ речей Бруни, произнесенныхъ имъ въ вачестве должностного лица флорентійской республики. 1) Orasione detta in presentia della Majesta Sua e di tutto il popolo in sulla ringhiera, quanto si diè il bastone al magnifico nomo Nicolo da Tolentino allora nostro capitano di guerra, la mattina di S. Johanni Battista, cioè a di 25 di giugno 1443. 2) Risposta fatta per parte della signoria di Firenze e nella presensia de Signori e di molti altri cittatidini agli ambasciadori del Re di Raona (d'Arragona) nell anno 1443. 3) Orasione detta avanti il sig. Confaloniere della Giustisia. Можеть быть, латинскій оригиналь первой речи находится въ Парижской Національной Библіотек'я подъ такимъ заглавіемъ: Oratio ad magnificum capitaneum Nicolaum de Tolentino de laudibus exerciti armorum (Cod. 17888) Кром'я того, Mazzuchelli приводить Oratio habita coram rege Aragonum per. D. Julianum Racesatis (l. c. p. 2214; тамъ же и рукониси). Наконець, въ цитированномъ Парижскомъ кодевс'я находится Oratio ad Sigismundum imperatorem (fol. 107).

<sup>4)</sup> Друган — Oratio in funere Othonis, adolescentis praestantissimi, упомянута у Mehus'a.

<sup>5)</sup> Oratio in funere Nannis Strozae, Equitis Florentini. Напочатана у Baluzii, Miscellanorum liber III. Parisiis. MDCLXXX, p. 226 н слъд.

<sup>6)</sup> Qui hoc bello, quod adversus Mediolanensium Ducem civitas nostra Venetique nunc gerunt, bellando interiit. Baluz., p. 227.

мевнію, самая справедливая форма правленія, потому что только она, а не монархія и не аристократія обезпечиваеть гражданамъ равенство и истинную свободу<sup>1</sup>), которая заключается въ гарантіи личной независимости, въ равенствъ всъхъ передъ закономъ и въ занятіи государственныхъ должностей<sup>2</sup>). Монархія не можетъ итти съ демократической республикой ни въ какое сравнение. Ея защитники приписывають монарху такія доблести, какихь они не допускають въ друтихъ людяхъ, такъ что "слава монархіи призрачна и фиктивна"). Парямъ доблесть всегда опасна; тоже и аристократіи 1), тогда какъ демократическая республика не только гараптируеть истинную свободу, но предоставляя каждому любую должность, возбуждаеть къ д'язтельтельности таланты<sup>в</sup>). Кром'в того, Бруни выставляеть на видъ предпрівичивость флорентійцевь, которыхь можно встрітить повсюду въ Европъ, начиная отъ Британін и до Азовскаго мора<sup>6</sup>), и съ особымъ вниманіемъ останавливается на заслугахъ Флоренціи въ оживленіи науки. Отсюда родомъ всв поэты; здесь возстановлены краснорвчіе и латинская литература, такъ что Флоренцію можно назвать Камилломъ латинской річи 7). Здёсь же началось знакомство съ гре-

<sup>1)</sup> Forma reipublicae gubernandae utimur ad libertatem paritatemque civium maxime omnium directa: quae quia aequalissima in omnibus est, popularis nuncupatur. Neminen enim unum, quasi dominum, horremus, non paucorum potentiae inservimus. Aequa omnibus libertas, legibus solum obtemperans, soluta hominum metu. Ibid. p. 230.

<sup>3)</sup> Haec est vera libertas, haec aequitas civitatis, nullius vim, nullius injuriam ve reri, paritatem esse juris inter se civibus, paritatem reipublicae adeundae. Haec autem nec in unius dominatu nec in paucorum possunt subsistere. Ibid. p. 231.

<sup>3)</sup> Nam regiam quidem gubernationem qui anteferunt, eam virtutem in rege effingere videntur, quem in nullo unquam fuisse concedunt. Ecquis enim fuit unquam regum, qui cuncta eorum, quae regno subsunt, hominum causa fecerit, nihil vero sui gratia praeter nudam nominis gloriam concupierit? Ex quo fit, ut monarchiae laus veluti ficta quaedam et umbratilis sit, non autem expressa et solida. Ibid.

<sup>4)</sup> Regibus, inquit historicus, boni quam mali suspiciores sunt, semperque his aliena virtus formidolosa est. Nec multo secus accidit in dominatu paucorum. Ibid.

<sup>5)</sup> Ita popularis una relinquitur legitima reip. gubernandae forma, in qua libertas vera sit, in qua aequitas juris cunctis pariter civibus, in qua virtutum studia vigere absque suspi cione possint. Atque haec honorum adipiscendorum facultas potestasque libero populo haec assequendi proposita mirabile quantam valet ad ingenia excitanda. Ostensa enim honoris spe, erigunt sese homines atque attolunt; praeclusa vero inertes desidunt. Ibid.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 232.

<sup>7)</sup> Quis enim vel nostra, vel superiore aetate poëtam aliquem nominare potest, nisi Florentinum? Quis hanc peritiam dicendi jam plane amissam in

ческимъ явыкомъ<sup>1</sup>); наконецъ, отсюда по всей Италіи распространились гуманистическія науки<sup>2</sup>). Характерно, что Бруни только мимоходомъ говоритъ о богатствахъ Флоренціи<sup>3</sup>) и рѣшительно воскваляетъ покойника, что онъ предался исключительно военному дѣлу и не занимался торговлей<sup>4</sup>).

Въ Ватиканской библіотекъ находится неизданная до сихъ поръ судебная рѣчь Бруни вого рода ораторскія произведенія встръчаются весьма рѣдко въ гуманистической литературѣ, и рѣчь Бруни представляетъ интересъ, какъ одна изъ рѣдкихъ попытокъ ввести въ судебный процессъ гуманистическое краснорѣчіе, хотя нельзя скавать, была ли она произнесена въ дѣйствительности. Дѣло заключалось въ томъ, что нѣкто Бернардетто сдалъ свой домъ Бруни на два года, но, разорившись, поручилъ нѣкоему Іудѣ продать этотъ домъ. Іуда сталъ убѣждать Бруни купить домъ; Бруни сначала согласился; но передача дома затянулась, вслѣдствіе чего Бруни отказался отъ покупки; тогда Бернардетто началъ процессъ, который и вызвалъ появленіе рѣчи. Ораторъ излагаетъ дѣло чрезвычайно подробно, разсказываетъ семейныя дѣла Бернардетто, которыя заставили его продать домъ, и до мельчайшихъ подробностей разбираетъ аргументацію противниковъ. Кромѣ того, въ самомъ началѣ рѣчи Бруни обращаетъ

lucem atque in usum vitamque revocavit praeter cives nostros? Quis latinas litteras prius abjectas atque prostratas et fere demortuas agnovit, erexit, restituit, ab interitu vendicavit, nisi civitas nostra? Quare si Camillus recte conditor urbis Romanae dictus est, non quia condiderit eam ab initio, sed quod amissam occupatamque restituerit, cur non ea ratione civitas haec nostra latinae parens linguae merito nuncupetur, quam perditam dudum atque profligatam in suum nitorem dignitatemque restituit? Ibid. p. 233.

<sup>1)</sup> Jam vero litterarum graecarum cognitio, quae septingentis amplius annis per Italiam obsoleverat, a civitate nostra revocata est atque reducta. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Denique studia ipsa humanitatis praestantissima quidem atque optima, generis humanis maxime propria, privatim et publice ad vitam necessaria, ornata litterarum eruditione ingenua, a civitate nostra profecta per Italiam coaluerunt. Ibid. p. 234.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 234.

<sup>4)</sup> Mercimonia vero et quaestus, et negotiandi curam ita contemnat atque dispiciat, quasi certissimum dedecus professionis suae. Celsiora quaedam majoraque affectet, nec pecuniarum cumulationem, sed famae et gloriae sibi propositam intelligat. Ibid. p. 237.

<sup>5)</sup> Oratio pro se ad Praesides. Рукоп. Urbinat. № 1164 fol. 115—121. Мац. приводить еще Oratiuncula ad Martinum V (рукоп. ibid. p. 2214). У Mittarelli (Bibliotheca codicum mss monasterii S. Michaelis Venetiarum prope Murianum. Venetiis 1779, p. 663) называеть еще одну рѣчь къ Мартину V и Oratio in laudem et in funere canis sui. Послъдняя принадлежить, въроятно, L. В. Alberti, хотя Voigt признаеть ея подлинность (II, р. 445).

вниманіе на невыгоду своего подоженія: онъ — "новый челов'єкъ въ государств'є, его противники "обладають большою силой", въ особенности Іуда, который является главнымъ виновникомъ д'яла 1).

Научную діятельность Бруни началь переводами съ греческаго, которые оставались важнымъ предметомъ его занятій до самой смерти<sup>3</sup>). Изъ переписки мы виділи, какое важное значеніе придаваль Бруни этой работь и какія препятствія приходилось ему преодолівать. Подъвліяніемъ этихъ трудностей Бруни счель необходимымъ составить особый трактать — "О правильномъ переводти з), въ которомъ онъ излагаеть необходимыя условія для хорошаго перевода. Ближайшимъ поводомъ къ трактату послужило желаніе автора доказать справедливость обвиненій, которыя онъ выставиль противъ прежняго переводчика Этики Аристотеля въ предисловіи къ своему переводу этой книги 1. Но Бруни идеть даліве 3) и излагаеть свои требованія къ переводчику въ особенности философскихъ и ораторскихъ произведеній. Для перевода Платона и Аристотеля нужно не только основательное знаніе обоихъ языковъ, нуженъ не только спеціальный талантъ, но и философское образованіе и большая начитанность въ другихъ авто-

<sup>1)</sup> Neque enim mihi causa est cum Bernardetto isto, cui decem jam menses verbum non feci, sed cum Iuda, homine potente atqua gratioso ex vetusta opulentaque familia, qui cum ipse re vera accusator sit ac totius hujus causae institor et auctor. Hunc submittit accusatorem, ut ipse, quod acerbissimum est, accusator simul et testis adversus me esse posit. Ibid. fol. 115.

<sup>9)</sup> Фогть далаеть поимтку хронологически опредалить отдальные переводы Бруни, хотя они не всв ему известны, и даеть ихъ филологическую оценку (П, р. 165—172).

<sup>3)</sup> Трактать De recta interpretatione остается до сихъ поръ невзданнымъ. Я цитирую по Ватинской рукописи (Urbinate № 1164; fol. 121—137. Этюдъ, посвященный этому трактату Wotke, Beitrüge su Leonardo Bruni aus Areszo (въ Wiener Studien, XI, 1889 р. 291—308) мив известень только по рецензів.

<sup>4)</sup> Cum Aristotelis libros ad Nichomacum scriptos e greca lingua in latinum vertissem, praefationem apposui, in qua permultos errores interpretis antiqui disserendo redargui. Has redargutiones meas nonnuli, ut audio, carpunt, quasi nimium indementes. Ajunt enim etsi errores inerant, tamen illum, quantum intellexit bona fide in medium protulisse, nec pro eo reprehensionem mereri, sed laudem. Consuevisse moderatos disputatores etiam manifesta errata non usque adeo aperire, sed factis potius redarguere, quam verbis insectari. Ego autem fateor me paulo vehementiorem in reprehendendo fuisse, sed... ego hunc non malum hominem, sed malum interpretem esse dixi. Ibid. fol. 121—122.

<sup>5)</sup> Atque ut tota res ista latius intelligat, explanando tibi primo, quid de hac interpretandi ratione sentio, deinde merito reprehensiones a me factas docebo; tertio me in reprehendendo illius errata doctissimorum hominum morem observasse ostendam. Ibid. fol. 122.

ражъ <sup>1</sup>). Для перевода ораторскихъ произведеній необходимо, кром'я того, пониманіе требованій ораторскаго искусства и соблюденіе законовъ благозвучія <sup>2</sup>). Эти теоретическія положенія Бруни подкр'япляетъ массой приміровъ и въ заключеніе трактата объявляетъ переводъ безъ достаточной подготовки "непростительнымъ преступленіемъ <sup>2</sup>).

Въ нашу задачу не входить оценка филологическаго и литературнаго достоинства многочисленныхъ переводовъ Бруни; но выборъ авторовъ и въ особенности посвященія и предисловія къ переводамъ представляють интересъ для характеристики его воззрѣній. Ранѣе всего Бруни перевель книгу Василія Великаго "О научныхъ занятияхъ" и посвятиль переводъ Салютати , при чемъ изъ предисловія видно, что работа имѣла полемическую цѣль. Опираясь на общепризнанный авторитеть отца церкви, Бруни имѣеть въ виду нанести ударъ противникамъ гуманистической науки . Такимъ образомъ пе-

<sup>1)</sup> Dico igitur omnem interpretationis vim in eo consistere, ut, quod in altera lingua scriptum, id in alteram recte traducatur. Recte autem id facere nemo potest, qui non multam ac magnam habent utriusque linguae peritiam. Nec id quidem satis. Multi enim ad intelligendum idonei, ad explicandum tamen non idonei sunt. Quemadmodum de pictura multi recte judicant, qui ipsi pingere non valent, et musicam artem multi intelligunt, qui ipsi sunt ad canendum inepti. Magna res igitur ac difficilis est interpretatio recta. Primum enim notitia habenda est illius linguae, de qua transfers nec ea parva neque vulgaris, sed magna, et trita, et accurata, et diuturna philosophorum et oratorum ac poëtarum et ceterorum scriptorum omnium loctione quesita. Nemo enim, qui hos omnes non legerit, evolverit, versarit undique atque tenuerit, vim significataque verborum intelligere potest, praesertim cum Aristoteles ipse et Plato, summi, ut ita dixerim, magistri litterarum fuerunt, ac usi sint ellegantissimo scribendi genere, veterum poëtarum et oratorum, et historicorum dictis sententiisque referto, et incidant frequenter tropi figuraeque loquendi, quae aliud ex verbis, aliud ex consuetudine previdicata significent. Ibid. fol. 122-123.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) In oratione quippe numerosa necesse est percola et commata, et periodos incedere ac, ut apte quadrateque finiat comprensio, diligentissime observare. In exornationibus quoque ceteris conservandis summa diligentia erit adhibenda. Haec enim omnia nisi servet, prima orationis majestas omnino deperit et fatiscit. Ibid. fol. 126.

Ex quo scelus quodammodo inexpiabile censendum est hominem non plane doctum et elegantem ad transferendum accedere. Ibid. fol. 131.

<sup>4)</sup> Praefatio ad Colucium Salutatum in liber Magni Basilii ad nepotes de studiis litterarum. Переводъ быль издань несколько разъ въ XV и XVI столетияхъ (см. Мения, l. с.); я цитирую, какъ и другіе переводы, по руколиси, потому что въ печатныхъ изданіяхъ посвященія и предисловія обывновено выпущены. Позже Бруни вернулся въ св. Василю Великому и написаль Ad Eugenium IV in duas Basilii omilias. Рукоп. у Маг. (l. с. р. 2217).

<sup>5)</sup> Atque ideo libentius id fecimus, quod auctoritate tanti viri ignaviam ac perversitatem eorum cupiebamus refringere, qui studia humanitatis vituperant

реводъ является продолженіемъ той борьбы за новую науку и свётскую поэзію противъ среднев'вковыхъ обскурантовъ, которую веми Петрарка, Боккаччіо и Салютати.

Съ особеннымъ усердіемъ переводить Бруни философовъ, сначала Платона, потомъ Аристотеля. И здёсь имелось въ виду не простое удовлетворение любовнательности читателя, невнакомаго съ греческимъ явыкомъ, а моральное назиданіе, при чемъ Бруни относится съ глубочайшимъ уваженіемъ къ обоимъ философамъ. Такъ, посвящая переводъ Федона пап'в Инноментію VII, Бруни говорить въ предисловін, что цізль его работы укрізнить віру ві безсмертіе души, при чемъ языческій философъ признается полевнымъ дополненіемъ въ христіанскому ученію 1). Характерно, что по отношенію въ Платону, Бруни держится той же точки врвнія, что и Петрарка: философъ ниветъ въ его глазахъ особенную цену главнымъ образомъ потому, что его ученіе во многихъ пунктахъ согласно съ христіанскимъ<sup>2</sup>). Приведя мижніе, что Платонъ въ Египть знадъ пр. Геремію и что онъ читалъ Библію въ переводе 30 толковниковъ, Бруни отрицаетъ его правильность по хронологическимъ причинамъ, но въ самой легендъ видить подтверждение близости греческого философа къ христіанству<sup>3</sup>).

atque ab his omnino abhorrendum censent. Quod his contingit fere, qui ea tarditate ingenii sunt, ut nihil altum neque egregium valeant intueri; qui cum ad nullam partem humanitatis aspirare ipsi possunt, nec alios quidem id debere facere arbitrantur. Sed hos cum sua ignorantia relinquamus; neque enim digni sunt, de quibus verba fiant. Cod. Urbin. № 1164 fol. 2—3. Заслуживаетъ вниманія также отношеніе то Салотати, которому посвященъ переводъ. Nec ita amens sum, говорить Бруни, ut existimem hac tantula re summis tuis erga me officiis satisfacere posse. Ibid.

<sup>1)</sup> Ceteris vero hominibus valde utilis cum ad doctrinam et intelligentiam, tum ad rectae fidei confirmationem. Neque enim minima pars religionis, quae ad animas nostras post mortem hominis pertinet. Qua in re licet christiana doctrina nulla indigeat adjumento, cum omnia usque a Deo plana ac firma sint, ut in neminem penitus nisi omnino insipientem ulla dubitatio jam cadere potest. Tamen erit ista non mediocris ad recte credendum accumulatio, si videbunt hominem philosophum ex omni gentilitate acutissimum ac sapientissimum id quod nostri de anima sensisse. Cod. Ambrosianus R. 64 Super. fol 29.

<sup>2)</sup> Quamquam non in hac dumtaxat parte rectae atque verae fidei Plato consentit, sed in aliis multis, ut minime equidem admirer fuisse jam nonnullos qui oppinarentur haebreos libros huic philosopho non fuisse incognitos. Ibid.

<sup>3)</sup> Me eum philosophum ad te mittere, qui a vera religione, cui tu divino nutu praesectus est, nequaquam abhorret, sed tantam habet convenientiam, ut fundamenta sentiarum suarum ex nostris libris putetur sumpsisse. Ibid. O camour Иннокентін Брунн говорить въ предисловін: tu omnem pompam omnem que indignam potentiam repulisti; tu non vi, sed jure et legibus valere voluisti; tu domum Dei accepto flegello domum orationis reddidisti. Ibid.

Хотя Вруни усердно переводиль Платона<sup>1</sup>), тамъ не менае онъ выше ставиль Аристотеля. Изъ переписки видно, какъ относился онъ къ Политикъ Аристотеля<sup>2</sup>), которую онъ перевель на латинскій языкъ вивств съ Этикой и Экономикой. Политика была переведена по порученію одного иностраннаго мецената в); Экономику Бруни посвятилъ Козимо деи Медичи и сизбдилъ ее предисловіемъ и комментаріями. Настаивая на важности этого сочиненія, переводчивъ въ предисловіи доказываеть важность богатства (), мысль, сближающан гуманистовъ третьяго поколенія съ Боккаччіо, который расходился въ этомъ отношения съ Петраркой. Переводу Этики Бруни предпослалъ уже упомянутое нами предисловіе, въ которомъ різко порицаеть ранняго переводчика этой книги, какого-то монаха изъ ордена Praedicatorum, за его невъжество и въ латинскомъ, и въ греческомъ явыкъ, а также посвящение папъ Мартину V. Посвящение это витересно въ томъ отношении, что оно бросаетъ свътъ на гуманистическій обычай посвящать свои работы друзьямъ или меценатамъ. Бруни въ этомъ отношении не раздъляетъ возврвний своихъ единомышленниковъ, которые искренно или нътъ, но съ большимъ усердіемъ увъряли покровителей, что посвящение доставить имъ безсмертие ). По его мижнію, посвященіе хорошій обычай древнихъ писателей, который следуеть удержать, потому что такимь путемь авторь можеть выразить свое уважение къ какому-нибудь лицу и поставить свою работу подъ болье высокій авторитеть в). Кромь того, въ данномъ

<sup>1)</sup> Кром'в Федона, по Метусу, Бруни перевелъ еще: Горгія, Критона, Федра, Апологію Сократа и Epistolae (l. c.)

<sup>2)</sup> Equidem affirmare ausim, nullum esse opus latinae linguae, de litteratis loquor, quod huic Aristotelis operi sit anteponendum dignitate rerum tractatarum et auctoritate scriptoris. Epist. VIII, 1.

<sup>3)</sup> Cm. Epist. VIII, 6.

<sup>4)</sup> Praefatio in librum Oeconomicorum ad Cosmam Medicem. Sunt vero utiles divitiae, cum et ornamenta sunt possidentibus ed ad virtutes exercendas suppeditant facultatem. Prosunt etiam natis, qui facilius per illas ad honores dignitatesque sublevantur. Quare tum nostri, tum natorum multo magis caritate illarum amplificationi, quoad honeste possumus studendum est, quoniam a philosophis in bonis memorantur et ad felicitatem pertinere creduntur. Cod. Парижской Національной Библіотеки № 6582 f. 1. Объ изданіяхъ см. Мения, l. с.

<sup>5)</sup> Узнавши, что герцогъ Глочестеръ не доволенъ тъмъ, что переводъ Политики посвященъ не ему, Бруни съ презръніемъ замъчаетъ: sed ego illa gloriola delectari tantum principem non putavi. Epist. VIII, 16.

<sup>6)</sup> Non novum esse constat, beatissime pater, sed jam inde ab antiquis frequentissime usitatum, ut qui litterarum studiis insudant homines laborum suorum opera ad principes scribant. Quod mihi fecisse videntur non quo disciplinam aliquam illis proponant, sed quo amor ac benevolentia sua boñis principibus

случав Бруни посвящаеть книгу папв и по другимъ соображеніямъ. Онъ сделаль переводъ ради общаго блага по долгу писателя ); но онъ боится, что обскуранты новредять его книге; поэтому онъ и ставить ее подъ авторитеть папы²). Переводъ Ксенофонта³) и некоторыхъ ораторовъ ораторовъ не представляеть интереса, такъ какъ отношеніе Бруни къ красноречію достаточно извёстно, а предисловія или незначительны, или совершенно отсутствують. Важне переводы изъ Плутархав), хотя и здёсь предисловія часто отсутствують. Бруни инель въ виду перевести все біографіи, составленныя этимъ писателемъ "высокаго авторитета" ор, но не исполнилъ своего намеренія. Онъ перевель только немногія біографіи, и первую изъ нихъ, "Жизнь Марка

innotescant ac ex eorum auctoritate ad quos libri scribuntur, quaedam ipsis libris auctoritas. Cod. Національной Библіотеки въ Неаполь. VIII G. 30. fol. 1.

<sup>1)</sup> Id enim praecipuum studiosorum munus putandum est, ut non ad propriam modo, sed etiam ad communem utilitatem studia referant sua. Ibid.

<sup>3)</sup> Quia vero suspicor fore nonnullos, qui forsan graecarum litterarum ignari et ob hoc defectus minime internoscere valentes, huic nostro labori refragabuntur. Ibid. Посвященіе, кром'в того, даеть хронологію работы. Nam cum per vacationem apostolicae sedis nuper in Constantiensi concilio subsecutam, ipse quoque ab officio, quod in curia praestare consuevi, vacarem, multaque et varia quotidie insurgerent, quorum nec finem, nec exitum ullum prospicere volebam, retuli me ad studia litterarum, tamquam in tranquilissimum aliquem portum turbationum cunctarum. Ibid.

<sup>3)</sup> Въ Ad Nicolaum suum in tyrannum Xenophontis philosophi praefatio Брунн говорить, что онъ сдълаль переводъ ingenii exercendi gratia. Cod. Ambrosianus H. 91. Super.

<sup>4)</sup> Oratio pro Diophyte въ рукописи безъ посвященія (Cod. Ambrosianus R. 64. Super). Въ Oratio pro Ctesiphonte вмъсто предисловія фактическое изложеніе дъла, вызвавнаго эту ръчь, а въ концъ дата: Romae, VII kal. Maj. (Ibid. fol. 49). Кромъ того, по Метусу, Бруни перевелъ: Oratio Aeschinis in Ctesiphontem и двъ ръчи Демосеена безъ заглавія (рукоп.). Въ Парижской Національной Библіотекъ паходятся слъдующіе переводы Бруни, оставніеся неизвъстными Метусу: Demosthenis Philippicae (Cod. 2662, 6582 и 8610), Ejusdem De pace (Cod. 8610), Ejusdem epistola ad Alexandrum (Cod. 6072, 7808); Aeschinis contra Demosthenem (Cod. 7820); Ejusdem epistola ad Athenienses (Cod. 6582 и 8610). Кромъ того, у Магу. приведены: Demosthenis Olinthiaca III и Lysiae Oratio (l. c. p. 2216) и Isocratis Oratio cui titulus Nicoeles (Ibid. p. 2218.

<sup>5)</sup> Они напечатаны: Plutarchi Cheronei, Graecorum Romanorumque illustrium vitae. Basileae 1553, при чемъ всё предисловія и посвященія пропущены; поэтому я цитирую по рукописямъ.

<sup>6)</sup> Habemus in animo hos omnes Plutarchi viros in latinum convertere. Praefatio in vitam M. Antonii ad C. Salutatum. Cod. Ambros. R. 64. Super. fol. 1.

Антонія", посвятиль Салютати<sup>1</sup>). Этоть переводь быль сдёлань исключительно ради фактической занимательности<sup>2</sup>); переводомъ біографіи Серторія, посвященнымъ Антоніо Лоски, Бруни преслёдуетъ полемическія цёли. Онъ вовражаеть прежде всего тёмъ, которые ставять современное военное искусство выше древняго и въ особенности за военныя хитрости, которыя составляють главное преимущество новыхъ полководцевъ<sup>3</sup>). По его мнёнію, современныя войны напоминають дётскія забавы, а новыя военныя хитрости — простое вёроломство и предательство<sup>4</sup>). Бруни глубоко убёжденъ, что древніе превосходять современниковъ и въ военномъ дёлё, и въ политикѣ, и въ краснорёчіи, и въ наукѣ<sup>5</sup>). Чтобы дать Лоски новый аргументъ противъ сторонниковъ противоположнаго мнёнія, Бруни посвящаетъ ему свой переводъ<sup>6</sup>).

Съ меньшимъ усердіемъ переводилъ Бруни поэтовъ7): въ рукопи-

<sup>1)</sup> Ita a te adulti sumus, говорить между прочимъ Бруни Салютати, ut quaedam jam a nobis transscripta etiam bene litterati homines non omnino aspernarentur. Ibid.

<sup>9)</sup> Non virtute hominis invitati sumus, sed historiae amoenitate allecti. Ibid.

<sup>3)</sup> Qui gestis militaribus veterum virorum haec nova temporis facta esse longe praeferenda contumaci ac proterva obstinatione contenderent... confestim alioquin efficacibus ac veris rationibus victi ad illud tamquam arcem unicam sui erroris confugere solent, ut dicant antiquos illos prisca quadam bonitate refertos versutia ingenii dolisque et fallaciis, quibus in hoc tempore homines superabundant, carruisse. Prologus in vitam Sertorii ad Antonium Luscum. Ibid. fol. 73.

<sup>4)</sup> Expertia ordinis, expertia disciplinae, expertia scientiae rei militaris, nunquam collațis signis dimicare ausa, sed levibus certaminibus fugisque et insectationibus instar puerorum contenta... Jam vero quod de falaciis dolisque gloriantur sunt sane quaedam ejuscemodi omni tempore detestanda, ut foederum fractiones, fidei defectus, proditionesque fidentium, in quibus si excedere nostri contendant, non solum improbi, verum etiam stulti videbuntur. Ibid.

<sup>5)</sup> Si recte judicare voluerimus nec nosmet ipsos caritate nostri decipere, jam videbimus manifeste nec in re militari, nec in gubernatione rerum publicarum, nec in eloquentia, nec in studiis bonarum artium tempora nostra antiquis respondere. Ibid.

<sup>•)</sup> Si quando in sermones eorum hominum devenires, hujus quoque viro exemplo temeritatem contendentium perfringere et segnitiem nostri temporis objurgare possis. Ibid. Біографін Павла Эмилія, Катона (ibid.), а также Демосеена (Cod. Parisiens. № 1676) безъ предисловій и въ рукописяхъ, біографіи Інрра и Гракховъ миз извъстны только по печатному тексту. Кром'я того, у Магх. приведены неизданные переводы біографій Помпея, Цезаря, Тезея, De liberis educandis и жизнь Аристида, которую принисывають Бруни и Фр. Барбаро (l. c. p. 2212, 2215, 2218).

<sup>7)</sup> Изъ прозанческихъ переводовъ Мегусъ упоминаетъ еще Theana ad Nicostratum и въ ватиканской рукописи (Urbin. № 1164) находится Epistola

сяхъ встрачнотся только переводы одной комедін Аристофана<sup>1</sup>). Одиссен Гомера<sup>2</sup>) и одного весьма характернаго отрывка изъ Иліады<sup>3</sup>), Вруни интересуеть главнымъ образомъ краснорфчіе и онъ выбраль для перевода изъ Иліады річь Одиссея за обідомъ у Ахилла, когда онъ явился въ нему посломъ виесте съ Аяксомъ и Фенексомъ, речи этихъ последнихъ и ответъ Ахилла. При переводе отихъ отривковъ Бруни отступаеть отъ своихъ обычныхъ пріемовъ: онъ передаеть тексть провой и oratorio modo и сообразно съ этикъ выпускаеть поэтическіе эпитеты<sup>4</sup>). Въ предисловіи къ перед'ялкъ, гдъ сообщаются свъдінія о происхожденіи краснорічія в), о древнійших поэтахь о), Бруни доказываеть, что Гомерь быль опытный ораторь и въ переведенныхъ ръчахъ представиль образецъ всехъ трехъ видовъ ораторскаго вскусства<sup>7</sup>). Кром'в переводовъ съ греческаго, которые въ конц'в XIV и въ началь XV стольтія дали въ руки итальянскимъ гуманистамъ выдающіяся произведенія греческой литературы, Бруни переводиль съ латинскаго на родной языкъ древнихъ писателей. Правда, переводы эти весьма немногочисленны<sup>8</sup>), но самый фактъ ихъ суще-

Philippi Macedonici ad Athenienses ex greco in latinum translata per Leonardum Aretinum (fol. 146—150). Кром'в того, Магг. приводить: Ptolomaei Almagestum и Epistolae Phalaridis (l. c. p. 2217).

- 1) Aristophanis Plutus. (Cod. Paris. № 6714). Мегусъ называетъ еще traductio actus primi primae comoediae Aristophanis.
  - 9) Homeri Odyssea. Cod. Paris. № 8177. Мегусу этоть переводь неизвъстень.
- 3) Orationes Homeri рукопись въ Ambrosiana (Cod. I. 11. Super.). Переводъ остадся вензвёстенъ Мегусу.
  - 4) Quae propria poëtarum sunt, oratiori nullo modo congruunt. Fol. 29.
- 5) Ridere licet eorum asseverationem, qui a Corace et Chtesia Siculis inventum dicendi artificium tradidere, cum per Homeri tempora tam multis ante seculis orationem jam cognitum fuisse appareat. Ibid. fol. 28.
- 6) Homerus antiquissimus Graecorum omnium, quorum scripta legantur. Nam Lini quidem et Orphei, qui Homerum antecedunt aetatibus, vel nulla, vel admodum pauca et ea ipsa incerta scripta circumferuntur. Denique illa, quae dicuntur Orphei carmina, Aristoteles non Orphei, sed pithagoreorum cujusdam fuisse carmina existimat. Ibid. fol. 29.
- 7) Homerus cernit acute, quid sit in causa, et mature disponit. Nec rationes modo affert ad rem probandam, verum etiam motus adhibet animorum, in qua una re maxime dominatur orator. Illud praeterea in eo poeta mirabile, quo cum tria sunt dicendi genera, unum stabile et pressum, alterum grande et concitatum et tertium inter haec medium, quod tum modicum, tum mediocre, tum temperatum vocitamus. Наес ipse genera et intellexisse prudenter et servasse diligenter аррагеt. Доказательство переведенныя ръчн. Улиссъ представляеть первую категорію, Ахилль вторую, Фениксъ 3-ю. Ibid. fol. 29.
- 8) Несомивно принадлежить Бруни переводь рвчи Цицерона pro Marcello, завъренный многими рукописнии (См. Mazz. l. c. p. 2213). Reinhardstöttner (Eine dem Leonardo Bruni sugeschriebene Sallustübersetsung) отрицаеть под-

ствованія очень характерень, потому что онь обнаруживаеть тенденціи гуманистовь доставить античнымъ писателямъ болье широкій кругь читателей и еще разъ опровергаеть распространенное мижніе объ ихъ формальномъ отношеніи къ древности.

## IV.

Курія Иннокентія VII.— Научныя работы Бруни.— Віографіи Аристотеля и Цицерона. — Труды по греческой и римской исторіи. — Комментарій. — Сочиненія, посвященныя Флоренціи. — Флорентійская исторія и отношеніе къ ней поздивнихъ изслідователей. — Значеніе историческихъ трудовъ Бруни. — Его беллестристическія сочиненія и переводы. — Общій характеръ и значеніе научной и литературной діятельности Бруни.

На ряду съ переводами, Бруни постоянно ванимался самостоятельными научными работами. Характерно, что вопросы филологическіе и грамматическіе его занимають сравнительно мало 1). Если въ перепискъ онъ подвергаеть иногда обсужденію этимологію отдъльныхъ латинскихъ или греческимъ словъ, то дълаеть это или, отвъчая на чей-нибудь вопросъ, или защищая свои переводы. Формальное направленіе въ изученіи древности и вообще въ научныхъ занятіяхъ, за которое нъкоторые изслъдователи упрекали гуманистовъ третьяго покольнія, было совершенно чуждо Бруни. Его единственную работу въ этомъ духъ представляють формулы адресовъ различнымъ лицамъ<sup>2</sup>). Даже классиковъ Бруни комментируетъ довольно ръдко въ отдъльныхъ трактатахъ<sup>3</sup>); главный интересъ для него представляеть біографія и

линность приписываемаго ему перевода Саллюстія. (См. Giorn. stor. d. lett. ital. XV, р. 323). Несомивно подложный переводь приведень у Mazz. (l. c. p. 2212): Libro intitolato Aquila volante di latino in volgare lingua dal L. Aretino tradotto; nel quale si contiene dal princiio del mondo molte dignissime istorie e favole di Saturno e Giove, delle gran guerre fatte da' Greci, Trojani Romani fin al tempo di Nerone; com molte degne allegazione di Dante ed altri autori. Napoli 1495. Книга выдержала еще 11 изданій въ XV и XVI стольтіяхъ.

<sup>1)</sup> Voigt приводить извъстное ему по заглавію сочиненіе Бруни Isagoge de vitiis grammaticorum (II, 379), но по заглавію нельзя опреділить, идеть ли річь въ книгі о грамматикі или о грамматикахъ.

<sup>\*)</sup> Эту рукопись Mehus приводить подъ итальянскимъ заглавіемъ Formule di soprascritte per lettere. Voigt, которому она осталась неизвъстной, приписываеть Бруни на основаніи ся существованія реформу эпистолярнаго стиля (II, 441). Мы приводимъ большую часть адресовъ по парижской рукописи. См. Приложеніе І.

<sup>3)</sup> Mazz. приводить только Notae in comoedias Terentii и Notae in orationem Ciceronis pro Quinctio (1. с. р. 2217).

исторія, при чемъ современность такъ же его занимаеть, какъ и превность. Выше им разсмотрели составленныя имъ жизнеописанія флорентійских в поэтовъ; кром'в того, онъ составилъ неизданныя до сихъ поръ біографіи Аристотеля и Цицерона. Первую Бруни написаль изъ благодарности къ Аристотелю, огромныя заслуги котораго по отношенію къ роду человіческому признаны всіми1), такъ какъ онъ собрадъ воедино разбросанныя до него науки<sup>2</sup>). По существу, біографія представляеть компиляцію<sup>8</sup>), написанную въ панегирическомъ тонъ, но она интересна, во-первыхъ, по методу и, во-вторыхъ, по сравнительной оценкв Платона и Аристотели. Прежде всего Бруни совершенно правильно понимаеть задачи біографіи философа: внѣшнимъ фактамъ и изображенію дичнаго характера онъ сознательно придаеть сравнительно второстепенное значение ) и останавливается главнымъ образомъ на сочиненіяхъ, которыя разсматриваеть сравнительно съ діалогами Платона. Кромъ того, самыя похвалы Аристотелю онъ старается обосновать съ помощію критическихъ пріемовъ. Такъ, защищая философа отъ обвиненія за его сношеніе съ тиранномъ Герміемъ и за любовь къ служанкъ, которая будто бы удержала его при дворъ тиранна, Бруни ссылается, во-первыхъ, на свидетельство Димитрія изъ Магнезія, по словамъ котораго Гермій былъ родственникомъ Аристотеля, и, во-вторыхъ, на то соображение, что Филиппъ не по-

<sup>1)</sup> Vita principis philosophorum Aristotelis Stagiritae per Leonardum Aretinum in lucem edita. Be havale Ad integerrimum praestantissimumque dominum Cardinalem Sanctae Crucis In vitam immortalis Aristotelis praefatio. Cod. Paris. M. 1676. fol. 121. Quanta nobis Aristoteles philosophus atque adeo generi humano beneficia contulerit et ad disciplinarum omnium lucem et ad virtutem morumque laudatissimam comperationem, omnes intelligunt.

<sup>2)</sup> Aristoteli permultum debet humanum genus, quod doctrinas ante se varie dispersas in unum quasi corpus singulas redigere nobisque eas tradere dignatus est. Ibid. 126. Кромъ того, Бруни настанваеть на красноръчін Аристотеля, которое, если и отрицалось, то только потому, что знали его сочиненія по крайне плохимъ переводамъ. Expertus sum apud quosdam doctos viros, graecarum tamen literarum ignaros fidem non fieri assertione mea, dum Aristotelis eloquentiam commendo. Quippe adulterrimas hujus philosophi traductiones lectitare soliti inliteratum quendam et obscurum et inconcinnum arbitrantur. Sed non sunt illi Aristotelis libri nec, si vivat, ipse suos dici velit, sed merae translatorum ineptiae. Ibid.

<sup>3)</sup> Vitam ejus et mores ac caetera, quae ad hanc spectant partem hoc in libro conjeci: colligens undique connectens, quae ad cognitionem ejusmodi rerum pertinere videbantur. Ibid. fol. 121.

<sup>4)</sup> Изложивъ все это, Бруни замъчаетъ: Haec de moribus ejus usuque domestico retulisse sat esto. Non enim haec in philosophis tam diligenter spectanda sunt, qui (sic) studia eorum praeclaramque disciplinam intuendum, de quibus jam dicere ordiemur. Ibid. fol. 125.

ручиль бы воспитаніе сына развратному челов'єку<sup>1</sup>). При сравненіи Аристотеля съ Платономъ, Бруни рішительно становится на сторону перваго. Отдавая должное учености и краснорічію Платона, онъ во имя здраваго смысла рішительно осуждаеть его ученіе о душів и политическія доктрины. Кромів того, Бруни ставить Аристотеля гораздо выше Платона и за методъ изслідованія<sup>2</sup>).

Мен'ве интереса представляеть біографія Цицерона<sup>3</sup>). Въ посвященіи Никколи Бруни разсказываеть, что ему попался плохой пере-

<sup>1)</sup> Mortuo Platone ad Hermiam Atarnei tyranum profectus, triennio fere apud illum desedit. Hanc ejus moram nonnulli obtrectatores vehementer carpsere, quasi parum philosopho congruentem. Laceraturque hoc in loco maxime pro ancillae cujusdam amoribus pene insanis, quorum gratia illum desedisse apud Hermiam quidem scripsisse. Extatque in eum epigramma nobile Theocriti Chii amarissimis sane verbis obscenitatem ac desidiam illi exprobantis. Sed haec omnia ut falsa et ab obtrectatoribus ficta existimem. Nam illuc quod adduci non possum, ut existimem hominem minus integra fama in eo ipso tempore a praestantissimo rege aut tantopere appetitum evocatumque aut unicum tantae spei filium huic potissime creditum. Et simul a Demetrio Magnesio scriptum reperio necessitudinem quandam Aristoteli cum Hermia fuisse, quod ejus nepotem in matrimonio haberet eoque veluti officio retentum penes illum fuisse. Ibid. fol. 122.

<sup>2)</sup> Fuit enim Plato vir singularis quidem ac praecellens, multarum ac variarum rerum scientia praeditus, eloquentia vero tanta, ut supra hominem sese attolere illius eloquium videatur. Caeterum tradiciones eius interdum tales sunt, ut a sensu potius bonae mentis, quam probationis necessitate nitantur. Nam de natura animi ipsiusque transmigratione distrusioneque in corpora permulta traduntur ab illo prolata magis hominibus, quam probata; et in optimo civitatis statu constituendo ea nonnunquam sentit, quae ab hoc nostro usu consuetudineque vivendi plurimum abhorrent. Mulieres enim communes omnium esse censet, quo nihil inexplicabilius cogitari potest, filios vero ita incertos, ut nemo neque suos, neque alienos queat agnoscere. Praeterea doctrina varia est et incerta. Socrates enim ubique inductus nullo disciplinarum ordine quasi ex capite ad calcem discurrit, sed modo hoc, modo illud pro arbitrio agit et in disputando non tam quae ipse sentiat videtur, quam aliorum sententias dictaque refellere. Aristoteles vero et cautior in tradendo fuit - nihil enim aggreditur, quod probare non possit - et moderatior in opinando — ut haec quae in usu vitaque communi versantur adjuvare non aliena et abhorrentia et nunquam profutura meditari illum appareat. Ad haec ipsis in rebus explicatio seriosa atque perdiligens, ut sive logice sive philosophice, sive aethice tradat, continuata ubique doctrina sit et ab ipsis primordiis rerum ad finem usque perducta scientia. Tamquam pater diligens, qui non solum genuisse (sic) filios, sed per pueritiam adolescentiamque educatos non prius deserat, quam continuato diligentiae studio in viros traduxerit. Haec autem continuatio diligentiaque doctrinae in Platone non fuit. Ibid. 125-126.

<sup>\*)</sup> Въ Парижскомъ кодексв № 1676 fol. 132, бюграфія озаглавлена такъ: Marci Tullii Ceceronis vita per Leonardum Aretinum e greco in latinum traducta feliciter incipit prohoemium. Но послъ предисловія другое болье точное заглавіе Leonardi Aretini Cicero novus. Подътакимъ заглавіемъ знаеть біографію и Mehus.

водъ жизни Цицерона Плутарха. Тогда онъ решилъ сделать новый и уже принялся за работу; но біографія Плутарха его не удовлетворила. По мивнію Бруни, Плутархъ и неполонъ, и пристрастенъ къ Цицерону, котораго онъ старается поставить ниже Лемосеена. Тогда Бруни, оставивъ Плутарха, решилъ написать біографію по инымъ источникамъ и "на иномъ основаніи": полную и критически обоснованную<sup>1</sup>). Этимъ предисловіемъ, въ которомъ обнаруживаются съ полною ясностью успехи новой исторіографіи, исчерпывается интересъ "Новаго Цицерона".

Исторические труды Бруни весьма многочисленны и разнообразны. Кром'в несколькихъ мелкихъ работъ монографическаго характера, которыя остаются неизданными<sup>8</sup>), онъ составилъ три большихъ сочиненія по древней исторіи и два по современной. Сочиненія первой категоріи отличаются компилятивнымъ характеромъ; сюда относятся, во-первыхъ, "Комментаріи къ греческой исторіи" в), написанныя по Ксенофонту съ целью предостеречь современниковъ отъ внутреннихъ раздоровъ и междуусобій ). Затемъ Бруни написалъ преимущественно по Поливію "Три книги о пунической войни" в). Интересъ

<sup>1)</sup> Quippe multis praetermissis, quae ad illustrationem summi viri vel maxime pertinebat, caetera sic narrat, ut magis ad comperationem suam, in qua Demosthenem praeferre nititur, quam ad sincerum narrandi judicium accomodari videantur. Nos igitur et Plutarcho et ejus interpretatione omissis, ex his, quae vel apud nostros, vel apud graecos de Cicerone scripta legeramus, ab alio exorsi principio. Vitam et mores et res gestas ejus maturiori digestione et pleniori notitia, non ut interpres, sed pro nostro arbitrio voluntateque discripsimus. Est autem a nobis nihil temere in historia positum, sed ita, ut de singulis rationem reddere et certa probatione asserere valeamus. Ibid. fol. 132.

<sup>2)</sup> Мения называеть следующія монографія: 1) De Romae origini et unde dicta est. 2) Ad Joh. Franciscum Gonsagam, Principem Mantuanorum de origine urbis Mantuae, тождественно съ разсмотреннымъ выше инсьмомъ. См. Zeno, Diss. Voss. I, р. 92. 3) Interrogatio ad peritissimum virum Dominicum Franciscum de Fiano per elegantissimum Leonardum Aretinum transmissa, videlicet, quo tempore fuerit Ovidius, causam per quam Ovidius fuerit in exilium relegatus et si revocatus ab exilio fuerit in patriam remissus, scire cupientem. Магл. приводить еще De bello Trojano (l. с. р. 2213).

<sup>3)</sup> Commentarius rerum graecarum ad equitem Angelum Acciaolum. Изданія указаны у Mehus'a.

<sup>4)</sup> Scripsi noviter, говорить Бруни въодномъ письмѣ (VIII, 3) commentarium quoddam rerum Graecarum, ut nobis aliorum pericula forent exemplo, quam sint bellorum contentionumque discrimina formidanda. Авторъ разсматриваетъ событія греческой исторіи отъ битвы при Аргинузскихъ островахъ до смерти Эпаминонда. См. Zeno, Dissert. Voss. I, р. 91; Voigt, II, р. 173.

<sup>5)</sup> Leonardo Arretini De bello Punico libri tres. Первое изданіе Вгіхіае 1498; другія указаны у Mehus'a. Предисловіе я цитирую по Парижской рукописи № 9683.

этого сочиненія заключается главнымъ образомъ въ предисловін, гдё авторъ прежде всего объясняеть свои занятія древней исторіей. Признавая всю важность новой исторіи, Бруни заявляеть, что ему такъ же страстно кочется повидать древнихъ, какъ Орфею Эвридику, и что для этой цели онъ охотно бы пошель на край света; но такъ какъ это невозможно, то онъ старается познакомиться съ ними по сочиненіямъ<sup>1</sup>). Признаніе чрезвычайно характерное въ устахъ автора исторіи Флоренціи: Бруни не скрываеть своихъ симпатій къ древности, которыя носять главнымъ образомъ индивидуалистическій характеръ, но это не мішаеть ему чувствовать интересь и къ современности, какъ показывають другія его сочиненія. Въ первомъ изданіи книга Бруни названа переводомъ Поливія<sup>3</sup>); въ д'яйствительности же это не переводъ, а компиляція. "Если бы сохранились книги Ливія, говорить Бруни, то не было бы надобности въ новомъ трудъ"; но эти книги утрачены, поэтому Бруни ръшилъ нополнить пробель по другимъ авторамъ, внося въ свою книгу только то, что считалось доказаннымъ 8).

Последнее сочинение по древней исторіи "Объ италійской войню протива потова") составлено по Прокопію, хотя Бруни называеть себя въ одномъ письмів не переводчикомъ, а авторомъ, что дало поводъ къ обвиненію его въ плагіатів. Обвиненіе это однако едва ли справедливо. Бруни и не скрываеть, что онъ пользовался Прокопіемъ, но онъ сокращаль свой источникъ и видоизміняль порядокъ

<sup>1)</sup> Esse vero noviora quaedam, quae mandari litteris cum dignitate possint non equidem inficias nec si quis eam sibi laudem paraverit reprehendo. Verum quae tandem adversus me querela est. si vetusta me, ut vina magis delectant? Equidem fateor, non tam cupide Orpheum, ut poë ae tradunt, Euridicis amore infernas adisse sedes, quam ego si spes modo aliqua offeratur antiquos illos praestantes viros intuendi ad ultimas penetrarim terras, quos quia oculis intueri non licet, quod secundum est, mente et cogitatione libens complector resque, ab illis gestas, in quibus hujusmodi decus et gloria continetur omnibus esse cognitas quam maxime opto. Haec mihi causa fuit haec ipsa commentaria scribendi. F. 1.

<sup>2)</sup> Polybius de primo bello Punico latine Leonardo Aretino interprete.

<sup>3)</sup> Commotus ipse ob majorum nostrorum gloria ne rerum tam praeclare tam magnifice gestarum memoria deperiret, quantum solerti lectione Polibii ceterorumque graecorum consequi potui, commentaria ejus pro communi utilitate suffeci, illa moderatione adhibita, ut nihil quod non probatum a superioribus esset, huic operi insererem et tamen non ab uno sumerem, ut interpres, sed a multis sumptameo arbitratu referrem. Cod. Paris. fol. 1.

<sup>4)</sup> De bello Italico adversus Gothos gesto libri IV. Первое изданіе Fulgini 1470. Затімь внига была переиздана много разъ и переведена на французскій и итальянскій языки. См. Mehus, l. c.

его изложенія, вся $\pm$ дствіе чего считаль себя въ прав $\pm$  настанвать на своемъ авторств $\pm$ 1).

Несравненно болье интереса представляють сочиненія Бруни, посвященныя современной исторіи и прежде всего "Комментарій о событіях з своего времени "2). "Въ этой книжкь, — говорить Бруни, я имею въ виду изложить въ короткомъ разсказе, какіе были выдающіеся люди въ Италіи въ мое время, каково было положеніе вещей (conditio rerum) и направленіе наукъ (studiorum ratio)" 3). Бруни сожальсть, что этого не дылали въ предшествующія эпохи: тогда "мы не были бы погружены въ такой мракъ невежества. По крайней мъръ, мнъ времена Пиперона и Лемосеена кажутся гораздо болъе известными, чемъ то, что было даже 60 леть назадъ"4). Главное where въ разскази Бруни занимаеть то, что онъ называеть conditio гегит, т.-е. политическое положеніе Италіи и особенно важныя событія въ общественной жизни, какъ напр. чума или появленіе флагеллантовъ. Изложение носить повъствовательный характеръ; только изръдка Бруни пускается въ философію и когда дёлаеть это, то становится на традиціонно-богословскую точку зрівнія. Такъ, разсказавъ, что Іоаннъ ХХІІІ, думая найти спасеніе въ соборь, отправиль въ императору пословъ съ искусно составленными инструкціями. Бруни замъчаетъ: "отправление этихъ легатовъ было началомъ падения папы". и выводить изъ этого доказательство, что "всемъ управляеть небо" в). Разскавъ Бруни, довольно монотонный и бледный, где авторъ пишеть по наслышкь, дълается весьма живымь, когда идеть рычь о событіяхъ, въ которыхъ Бруни принималь непосредственное участіе или быль очевищемъ. Таково изложение истории современнаго наиства и въ особенности разсказъ объ избраніи Григорія XII и о стараніяхъ прекратить схизму 6). Въ такихъ мѣстахъ Комментарій Бруни пріобрътаетъ вначение историческаго источника перваго ранга.

<sup>1)</sup> Scripsi vero illos non ut interpres, sed ut genitor et auctor, quemadmodum enim, si de presenti bello scriberem, notitia quedam rerum gestarum ex auditu foret, ordo vero, ac dispotisio et verba mea essent ac meo arbitratu excogitata et posita; eodem item modo ipse noticiam tantum rerum gestarum de illo sumens, in ceteris omnibus ab eo recessi, utpote qui hoc unum habeat boni quod bello interfuit. Cetera illius sunt spernenda. Epist. IX, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leonardi Aretini Rerum suo tempore gestarum commentarius ab anno MCCCLXXVIII usque ad annum MCCCCXL. Antea editus nunc autem emendatior ad fidem ms. codicis. Bergomensis. У Muratori Scriptores. Т. XIX, р. 909 и след. О другихъ изданіяхъ см. Mehus, l. с.

<sup>3)</sup> Muratori, col. 913.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Ibid. col. 928.

<sup>6)</sup> Ibid. col. 925 и слъд.

Весьма интересную особенность Комментарія составляють заключающіяся въ немъ многочисленныя автобіографическія сведенія. Историческое сочинение Бруни — настоящие межуары. Авторъ говорить о своемъ отношения въ Иннокентію VII, въ Григорію XII, въ Малатесть и къ Іоанну XXIII 1). Онъ приводить дословно свою ръчь Мартину V, которой онъ успоконваль папу, обиженнаго уличной пъсенкой во Флоренціи, и съ удовольствіемъ отмінаєть благотворные результаты своихъ усилій<sup>2</sup>). Бруни сообщаеть даже автобіографическія свідівнія чисто личнаго свойства, которыя имівють большой интересъ для исторіи Ренесанса. Онъ разсказываеть, какъ онъ сталь гуманистомъ. Однажды аретинскіе изгнанники завоевали свой родной городъ и витстт съ другими пленными захватили Бруни и отвели въ крѣпость Кварату. "Такъ какъ я былъ еще мальчикъ, разсказываеть онь, то меня держали не вибств съ другими пленными, но въ болье почетномъ заключении (honestiore quodam carcere). Въ этой комнать быль нарисовань портреть Фр. Петрарки, и я, глядя на него ежедневно, воспылаль невыроятною любовью же его занятияме. В). Въ сочинении, написанномъ уже въ преклонныхъ годахъ, этотъ мнимый порицатель перваго гуманиста открыто признаеть себя продолжателемъ его занятій. Впрочемъ окончательно толкнуло Бруни на новую дорогу появленіе во Флоренціи Мануила Хриволора. "Въ это время, разсказываеть Бруни въ Комментаріи, я занимался гражданскимъ правомъ, не оставаясь однако невѣжественнымъ и въ прочихъ наукахъ, такъ какъ по природъ я пылаль къ нижъ любовію и особенное стараніе прилагаль въ реторикі и діалектиків. Поэтому при появленіи Хризолора я очутился въ затруднительномъ положеніи: оставить ванятія правомъ я находиль постыднымъ и въ то же время считаль почти преступленіемь пропустить такой случай изучить греческую литературу. Съ юношескою живостью часто говорилъ я себъ: представляется возможность соверцать Гомера, Платона, Демосеена, бесъдовать и съ прочими поэтами, философами и ораторами, насытиться ихъ чудеснымъ ученіемъ. Ужели ты лишишь себя этого? Ужели ты упустишь случай, данный тебъ самимъ божествомъ? Уже 70 льть никто въ Италіи не изучаеть греческой литературы, хотя ны и считаемъ ее источникомъ всехъ наукъ. Какую пользу для знанія, какой доступъ къ славъ, какую массу наслажденій извлечень ты изъ знакомства съ греческимъ языкомъ! Докторовъ гражданскаго права везде много

<sup>1)</sup> Ibid. col. 922, 926, 928.

<sup>2)</sup> Ibid. col. 931.

<sup>\*)</sup> Ibid. col. 917.

и тебъ всегда будеть возможность учиться, а это единственный докторъ греческой литературы, и, упустивши его изъ виду, ты болье не найдешь себъ учителя. Побуждаемый этимъ, я вполив предался Хризолору съ такимъ жаромъ къ ученью, что даже ночью во снъ занять былъ (agitarem) тъмъ, что выучилъ за день").

Эта тирада и свъдънія о Хризолоръ и его ученикахъ исчернываетъ все, что говоритъ Бруни о ratio studiorum своего времени — фактъ характерный въ томъ отношеніи, что онъ обнаруживаетъ наклонность Бруни нъсколько преувеличивать общее вліяніе византійскаго выходца на развитіе гуманизма, потому что Хризолоръ сыгралъ важную роль въ его личной жизни<sup>3</sup>).

Нѣсколько историческихъ сочиненій посвятиль Бруни Флоренціи, которая сдѣлалась его второй родиной. Одной изъ самыхъ раннихъ его работь быль панегирикъ этому городу, написанный въ подражаніе Panathenaicus'у Аристида<sup>3</sup>). Оправдываясь впослѣдствіи отъ обвиненій по поводу этого сочиненія, Бруни говорить въ одномъ письмѣ: "иное дѣло исторія, иное панегирикъ (laudatio); исторія должна держаться истины, панегирикъ же во многомъ преувеличиваеть истину (multa supra veritatem extollit), какъ это дѣлаетъ и Аристидъ въ похвалѣ Аеннъ" ). Тѣмъ не менѣе "Похвала Флоренціи" даетъ

<sup>1)</sup> Ibid. col. 920.

<sup>2)</sup> Новые изслідователи относятся къ Комментарію далеко не съ тімъ вниманіемъ, какого онъ заслуживаетъ. Въ началі нынішняго столітія Вахлеръ отмітиль "большую ясность и художественную наглядность" книги (l. с. р. 119). Позже о ней упоминаютъ только Фогтъ и Гейгеръ и расходятся при этомъ даже въ опреділени ея общаго характера. Въ замічаніи, сділанномъ мимо-ходомъ, Фогтъ вірно называетъ Комментарій первыми мемуарами (II, р. 504); по мибнію Гейгера, наобороть, это — сухая хроника, автобіографическій элементь которой "не можетъ вдохнуть теплой жизни въ мертвое цілое" (l. с. р. 102). Всь отзывы сділаны мимоходомъ и совершенно голословны.

<sup>\*)</sup> Laudatio urbis Florentiae издано Kirner'омъ (Della Laudatio urbis Florentiae. Livorno 1889) и въ общирныхъ извлеченіяхъ Klette, l. с. р. 84 и слъд., по которому я цитирую. Кирнеръ относить сочиненіе къ 1406 или 1405 году (Dialogi, р. XI). Самъ Бруни пишетъ въ одномъ письмъ: quamquam scripta oratio illa a me valde tunc quidem adolescente, cum recens tunc primum e scholis Graecorum existem. Fuit enim tamquam puerilis ludus ac exercitatio ad dicendum. Ep. VIII, 4.

<sup>4)</sup> Ерізі. ibid. Панегирикъ вызваль возраженія со стороны П. К. Дечембріо, который издаль свой отвіть только въ 60 годахь XV столітія, много спустя послі смерти Бруни (Petri Candidi Decembrii De laudibus Mediolanensium urbis panegyricus, напечаталь въ извлеченіи у Klette, р. 106 и слід.). При жизни автора противъ панегирика писаль Валла. Саббадини знаеть это письмо по сод. Riccardianus 827 fol. 72 (Giorn. stor. XIV, р. 291). Я нитью въ виду напечатать его по рукописи библіотеки князя Chigi въ Римі.

нъсколько новыхъ чертъ для характеристики Бруни. Панегирикъ можно раздълить на три части. Въ первой авторъ восхваляетъ внъшность города, его географическія условія и изищество построекъ. Самыя характерныя черты въ этой части панегирика — отношеніе автора къ красотъ вданій и природы. Описавъ чистоту Флоренціи, Бруни замѣчаетъ: "подобно тому, какъ при безобразномъ тѣлъ, хотя бы все остальное и было прекрасно, тъмъ не менѣе счастья быть не можетъ, такъ и въ городахъ, если они грязны, то хотя и было бы все остальное, красоты же быть не можетъ никоимъ образомъ"). Природа Флоренціи, по мнѣнію Бруни, "создана для радости" и представляется ему по красотъ земнымъ раемъ<sup>2</sup>). Эти гуманистическія черты, объясняющія дальнѣйшее и быстрое развитіе искусства и внѣшней культуры, выражены въ юношескомъ произведеніи Бруни съ бо́льшей живостью и рельефностью, чѣмъ у кого-либо изъ его предшественниковъ.

Во второй части панегирика Бруни говорить о славномъ происхожденіи Флоренціи и д'ялаеть отсюда политическіе выводы. Флоренція была основана римлянами: поэтому ей принадлежить владініе всьмъ земнымъ шаромъ, какъ бы по наслъдственному праву"; поэтому же двев войны, которыя ведугся флорентійскимъ народомъ, въ высшей степени справедливы" в). Гораздо важнъе и характернъе, чёмъ эта нёсколько смёшная даже и въ панегирике гипербола, другой выводь, вполнъ соотвътствующій дъйствительнымъ воззръніямъ автора. Флоренція основана въ республиканскую эпоху Рима и сохранила свою свободу при императорахъ; поэтому "флорентійцы въ высшей степени любятъ (gaudeant) свободу и крайне враждебны тираннамъ. Я думаю, что Флоренція съ того времени получила такую ненависть къ похитителямъ императорской власти (invasores imperii) и разрушителямъ республики, что даже и теперь, какъ кажется, она не забыта, и если до сихъ поръ остается или имя, или следъ ихъ, то республика это презираеть и ненавидить "4).

Къ Римской имперіи Бруни относится крайне рѣзко. Перечисливъ злодѣнія Калигулы, Нерона, Геліогабала и другихъ, онъ съ горечью упоминаетъ о Цезарѣ: "Многіе и великіе въ тебѣ были пороки, го-

<sup>1)</sup> y Klette, p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Inter hoc vero frondosi loci, florida prata, laetissimi rivi, nitidissimi fontes et, quod omnia superat, natura ipsa locorum ad laetitiam nata. Videntur enim colles ipsi ridere et quandam a se diffundere jocunditatem, qua intuentes expleri non possunt nec videndo satiari; ut universa haec regio paradisus quaedam recte haberi et nominari queat, cui nichil vel ad pulchritudinem vel ad laetitiam in toto orbe sit par. Ibid. p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 91.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 92.,

ворить ему Бруни, но они прикрываются (obumbrabantur) многими и великими добродѣтелями. Поэтому будеть вѣрнѣе умолчать о тебѣ". Такъ же относится Бруни и къ Августу. "Я не буду упоминать ни о его распущенной (laxam) жестокости, ни о проскрипціяхъ, ни объ убійствѣ невинныхъ, ни объ измѣнѣ сенату, ни о его прелюбодѣяніяхъ и развратѣ, потому что въ немъ, какъ и въ его отцѣ, были нѣкоторые слѣды добродѣтелей, которые дѣлали сносными и пороки"¹). Нельзя сказать, чтобы такое отношеніе къ основателямъ имперіи было совсѣмъ необычно въ гуманистической литературѣ. Поджіо съ еще большей рѣзкостью нападалъ на Цезаря.

Третья часть панегирика представляеть собою хвалебный комментарій къ флорентійской конституціи, которая представляется Бруни идеаломъ политическаго строя<sup>2</sup>). Тамъ, "во-первыхъ, приложена всяческая забота, чтобы право считалось въ государствъ въ высшей степени священнымъ, безъ чего никакое государство не можеть существовать и даже называться такимъ именемъ; во-вторыхъ, чтобы была свобода, существовать безъ которой этотъ народъ никогда не считаль возможнымь. Къ соединению законности и свободы, какъ къ нъкоему знамени или пристани направляются всв учрежденія в мъропріятія этой республики<sup>43</sup>). Для охраны права установлены магистраты, которымъ подчинены частные люди, которые слёдять за безпокойными людьми и "въ особенности заботятся, чтобы чье-либо могущество не имело въ государстве более силы, чемъ законы". Противъ возможности тиранній со стороны магистратовъ республикой принять целый рядь мерь. Высшая магистратура, обладающая парской властью, избирается на два мъсяца (ad bimestre tempus) н разделена между девятью лицами "4). Чтобы равномерные распределить право избранія между гражданами, городъ разділень на четыре части, и каждая выбираеть по два члена этой коллегіи и поочередно для нея председателя ). Эти девять правителей могуть жить только въ крѣпости (in publica arce), "чтобы быть болье готовыми къ управденію республикой, и не выходить безъ торжественной охраны (sine lictorum pompa), чтобы тымь возвышенные представлялось ихъ ве-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 93.

<sup>2)</sup> Nusquam tantus ordo rerum, nusquam tanta elegantia, nusquam tanta concinnitas. Ibid. p. 98.

<sup>3)</sup> lbid.

<sup>4)</sup> Cum et pluralitas sententiarum errorem consilii, et brevitas temporis insolentiam auferret. Ibid. p. 99.

<sup>5)</sup> Qui sit in illo collegio princeps et pro justitia exequenda contra turbulentos homines ferat vexillum. Ibid.

личіе". Такъ какъ часто является надобность въ болёе обширномъ совътъ, то къ пріорамъ для этой цъли было присоединено 12 мужей. Кром'в того, избираются особые знаменосцы (juventutis signiferi), "въ которымъ собирается толиа, когда является надобность въ оружін для ващиты свободы". Они присутствують въ советь. избираются, какъ пріоры, и сохраняють власть четыре місяца. Эти три коллегіи большую часть дель передають для окончательнаго решенія въ общій народный совіть, потому что сообразно съ правомъ и разумомъ то, что касается многихъ, должно и ръшаться многими". Для суда и исполненія судебныхъ приговоровъ установлены "меньшіе магистраты, и они не изъ гражданъ, но иностранцы, призванные для этого издалека, не потому что граждане не могли бы этого сдълать — оне ежедневно делають это въ другихъ городахъ, но чтобы изъ-за юрисдикціи не возникала между гражданами ненависть и вражда... Сверхъ того казалось тяжелымъ, чтобы въ свободномъ государствъ гражданинъ приговаривалъ къ смерти другого гражданина, потому что тоть, кто это сделаль бы, если бы даже поступиль совершенно справедливо, все-таки казался бы запятнаннымъ и ненавистнымъ (abominabilis) гражданамъ" 1). Но эти призванные судьи дають присягу судить по существующимъ законамъ и по окончаніи службы отдають отчеть народу. Кром'в того, существують коллегіи для судебного разбирательства спеціальныхъ делъ, напр., коммерческихъ и банкирскихъ, а также магистраты для сбора налоговъ, для завъдыванія казначействомъ и опекой. Но выше всёхъ магистратовъ Бруни ставить вождей "лучшихъ" партій. Разсказавши объ ихъ пораженів при Арбіи (1260) и возстановленіи ихъ вліянія послѣ гибели Манфреда, онъ замъчаетъ: "что въ Римъ цензоры, въ Асинахъ ареопагиты, въ Лаконіи эфоры, то во Флорентійскомъ государствъ вожди гвельфовъ, т.-е. избранные изъ техъ гражданъ, которые расположены иъ республикъ, лучшіе люди (primarii viri) для охраны государства "3). Въ конце панегирива Бруни говорить о чистоте и изяществе флорентійскаго нарічія, которымъ стараются говорить всі образованные люди<sup>8</sup>), утверждаеть, что истинная наука болье всего процвытаеть во Флоренціи ) и заканчиваеть річь молитвою къ Богу, Дівві Маріи и патрону Флоренціи Іоанну Крестителю.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 100.

<sup>9)</sup> Ibid. p. 102.

<sup>3)</sup> Sola enim haec in tota Italia civitas purissimo ac nitidissimo sermone uti existimatur. Itaque omnes, qui bene atque emendate loqui volunt, ex hac una urbe sumunt exemplum. Ibid. p. 104.

<sup>4)</sup> Litterae autem ipsae, non mercenariae illae quidem, neque sordidae. sed

Интереснымъ дополненіемъ къ третьей части панегирика можеть служить небольшое сочинение Бруни "О политическом стропфлорентійцева", написанное на греческомъ языкь і). Цель автора описать устройство республики и опредалить ея характерь<sup>2</sup>); панегирическаго тона адъсь нътъ, но симпатіи Бруни къ флорентійскимъ порядкамъ выражены совершенно ясно. По его мизнію, Флоренція "избъгаетъ крайностей и склоняется къ срединъ"; ея нельзя назвать ни аристократической республикой, ни демократической; она представляеть собою "начто смашанное изътого и другого": здась натъ господства знатныхъ родовъ, какъ въ аристократівкъ, и чернь не допускается къ управленію, какъ въ демократическихъ республикахъ. Но Бруни не скрываеть сравнительной слабости демократическаго элемента 3), что затушевано въ панегирикъ: онъ отмъчаеть, что изъ девяти пріоровъ только двое принадлежали къ ремесленникамъ 4), чтогонфалоньере избирается всегда изъзнатныхъ 3), что народное собраніе собирается прайне рідко, только въ особенно важных случаях во, и что оно вотируеть только по тыть вопросамь, по которымь состоялось предварительное рашение двухъ высшихъ коллегій 7).

Самая процедура правительственной дізятельности во Флоренціи описана здісь гораздо подробніве, чімъ въ панегирикі. Послі різтенія какого-нибудь важнаго діла пріорами и ихъ совітниками оно переносится въ народное собраніе, которое состоить изъ двухъ большихъ совітовъ, демократическаго изъ трехсоть лицъ и аристокра-

quae maxime sunt liberis omnibus dignae, quae in omni principe populo semper floruerunt, in hac una urbe plurimum vigent. Ibid.

<sup>1)</sup> Περί τής πολιτείας τῶν Φλορεντίνων. Neu nach Pariser bisher unedirten Handschriften herausgegeben von Dr. L. W. Hasper. Leipzig 1861. O болье равнемъ изданін Ibid. p. 6.

<sup>\*)</sup> Έπειδή ἐπιθυμεῖς εἰδέναι τὴν πολιτείαν τῆς ἡμετέρας πόλεως ὁποία τίς ἐστι, καὶ πῶς συντέτακται, πειράσομαι γράψαι σοι ὡς σαφέστατα περὶ αὐτῆς. Ibid. p. 8.

<sup>3)</sup> Δηλοί δὲ τοῦτο σαφῶς, ὅτι τισὶν ἐπιφανεστάταις συγγενείαις διὰ τὸ προέχειν πλήθει τε ἀνδρῶν καὶ δυνάμει, οὕκ ἔξεστι λαβεῖν τὰς ἀρχὰς ἐν τῷδε τῆ
πόλει, ὅπερ ἐστὶν ἐναντίον τῷ ἀριστοκρατεία. πάλιν δὲ τοὺς βαναύσους καὶ τὸν
ἔσχατον δῆμον οὐκ ἀποδέχεται ἡ πόλις πρὸς τὴν πολιτείαν ὁ δοκεῖ ἐναντίον είναι
τῷ δημοκρατεία οὕτως τὰ ἔσχατα φεύγουσα ἡ πόλις, πρὸς τοὺς μέσους ἀποκλίνει,
μᾶλλον δὲ πρὸς τοὺς ἀρίστους τε καὶ πλουσιωτέρους, μὴ δυνάτους καθυπερβολήν.
Ibid. p. 8—9.

<sup>4)</sup> Τούτων δὲ δύο μόνον εἰσὶ δημοτιχοὶ ἀπό τῶν τεχνῶν οὶ λοιποὶ δὲ πάντες ἐχ τῶν ἀρὶστων καὶ πλουσιωτέρων. Ibid. p. 9.

<sup>5)</sup> Εί μὴ έκ τῶν προεχόντων αξιώματί τε καὶ γένει. Ibid.

<sup>6)</sup> Έχκλησία δὲ τοῦ δήμου σπανίως μάλα γίγνεται... εἰ μὴ συμπέσοι μεταβολὴ μεγάλη, ταραττομένων τῶν ὅλων ἐν τῷ πολιτεία. lbid.

<sup>7)</sup> Οὐδὲν δύναται ἀναφέρεσται πρὸς τὰς μεγάλας βουλὰς, ὁ μὴ πρότερον ἐψηφισμένον ἡ διὰ τῶν έννέα καὶ τῶν συνέδρων. Ibid.

тическаго изъ двухсоть 1). Сначала вотируеть первый и затёмъ второй, отъ рёшенія котораго зависить окончательный исходъ дёла (будуть ли данныя предложенія κύρια или ἄκυρα). Такъ рёшаются всё важныя дёла<sup>2</sup>), и Бруни не безъ натяжки сравниваеть флорентійскіе порядки съ Солоновыми, — большіе совёты съ экклезіей, пріоровъ, съ архонтами и совёть 28 съ булэ.

Съ особеннымъ вниманіемъ останавливается Бруни на выборахъ, при чемъ сообщаеть много интересныхъ дополненій въ панегирику. Каждые пять леть, говорить онь, девять пріоровь и советники, а также нізкоторые другіе, собранные (dipolodéptes) съ ними въ пританев, изследують (Ебета Сооби) всехъ граждань, голосуя о каждомъ отдівльно "в). Цівль этого изслівдованія — опредівлить способность каждаго гражданина къ власти ) и "имена признанныхъ достойными записываются каждое въ отдёльности и кладутся въ мёшечкахъ (ё́и тили вадантион въ каждой изъ четырекъ частей города". Во время выборовь только вынимаются эти записки по жребію (κλήοω λαμβάτονται τὰ ονόματα έκ των βαλαντίων). Τακиνъ способомъ избираются пріоры и ихъ предсёдатель выборів членовъ совіта 28 принимаются во вниманіе еще и другія соображенія. "Сов'єтниковъ два сорта, говорить Вруни. Одни — главы фамилій (бороттес тот филого и избираются по фамиліямъ (а фамилій 16 въ городъ н каждая имфеть своего старшаго (бругота)); остальные же двенадцать называются добрыми мужами (dvopes dyasol) и выбираются не по фамиліямъ, а по частямъ города, т.-е. по три изъ каждой части "6). Такому же предварительному изследованію подвергаются и члены большихъ совътовъ съ тою разницею, что оно происходить здъсь смотря по надобности"). Самые выборы происходять по жребію, при чёмъ и здёсь могуть встрётиться препятствія. "Препятствій же

Βουλαὶ δὲ μεγάλαι δύο εἰσὶν ἐν τῷδε τῷ πόλει, μία μὲν τοῦ δήμου τριαχοσίων ἀνδρῶν, ἑτέρα δὲ τῶν ἐπιφανεστέρων διαχοσίων. Ibid. p. 10.

<sup>2)</sup> Οὕτω περὶ πολέμου τε καὶ εἰρήνης, οὕτω περὶ συμμαχίας καὶ διαλύσεως, οὕτω περὶ τῶν εὐθυνῶν, καὶ ἀτελείας, καὶ λειτουργίας, οὕτω καὶ περὶ πάντων (ἀπλῶς) τῶν τῆς πολέως πραγμάτων γίγνεται. Ibid.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 11.

<sup>4)</sup> Ούχ ώς τότε ληψόμενως την άρχην, άλλ' ώς άποδειχθείς άξιος λαβείν αὐτήν, ἐὰν κληρος συμπέση ἀυτφ. Ibid.

<sup>5)</sup> Бруни даеть интересное объясненіе тому факту, что гонфалоньере по очереди избирался каждою изъ 4 частей города. Πρόεισι γὰρ αὕτη ἡ τιμὴ κύκλφ διὰ πάντων τῶν μερῶν τῆς πόλεως, ἐπειδὴ ἐστιν ὡς ἡγεμονεία τις, ἡς μετέχειν δει πᾶσαν τὴν πόλιν. Ibid.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 11-12.

<sup>7)</sup> Ού πεντατείς είσιν αἱ ἀρχαιρεσίαι, ἀλλ' ὁσάκις ἐνδεί. Ibid. p. 12.

Κοινὸν μέν έστιν ἀπάντων τῶν προειρημένων ἀρχύντων κλήψω αἰρείσθαι,

много, говорить Бруни: 1) возрасть, 2) родство, 3) время, 4) неуплата повинностей (ἀτελεία)". Гонфалоньере должень иметь не менье 45 льть, члены старшихь совытовь — не менье 30, члены большихь — не менье 25. Кромы того, не могуть одновременно быть пріорами члены одного рода, бывшій пріорь можеть вновь занять эту должность только по истеченіи трехъ льть, а родственникь пріора можеть занять его місто только спустя шесть місяцевь послів его выхода изъ коллегіи. Наконець, для занятія должности необходимо исполненіе всіхъ гражданскихъ обязанностей "1).

О судебныхъ учрежденіяхъ Флоренціи Бруни говорить почти въ техъ же выраженіяхъ, что и въ панегирикъ, только прибавляетъ нъсколько фактическихъ подробностей<sup>2</sup>). О флорентійскихъ законахъ онъ коротко зам'вчаетъ, что они заимствованы изъ метрополіи, т.-е. ивъ Рима и только подверглись некоторымъ переменамъ сообразно съ требованіемъ времени<sup>в</sup>). Затымъ въ заключеніе сочиненія авторъ, упомянувъ еще разъ о сившанномъ характеръ флорентійскаго государственнаго строя, отмечаеть его демократическую и аристократическую стороны и указываеть сущность и причины политическихъ перемівнь, пережитыхь Флоренціей. Демократическій элементь республики Бруни видить въ краткосрочности должностей ), вызванной стремленіемъ въ равенству, въ выборахъ по жребію и въ высокомъ уваженін "на словахъ и на ділів" къ свободів"); аристократическая сторона строя заключается, по его мижнію, въ той роли, которую играють пріоры и совіть 28 по отношенію къ большимъ совітамъ, и въ настоящее время этотъ последній элементь имееть перевесь надъ демократическимъ. "Это государство, подобно другимъ, какъ я думаю, говорить Бруни, пережило некоторыя перемены, то склоняясь болье къ толпь, то къ знатнымъ. Въ старину, когда народъ

πρότερον χειροτονηθέντων των ἀνδρων καὶ δειχθέντων ἀξίων, ἀλλὰ μὴ κληρουσθαι άλις, εἰ ἔστιν άλλο τι κωλύον τε καὶ έμποδίζον. Ibid.

<sup>1)</sup> Εἴ τις μὴ διέλυσε τὰ ταχθέντα ἡ καὶ ἄλλως έστιν ὀφειλέτης του κοινου ταμείου. Ibid. p. 13.

<sup>2)</sup> Βίσι δὲ οὖτοι ἄρχοντες δύο, ὧν ἕτερος μὲν ἐξουσίαν ἔχει περὶ τὰ δικαια ἐν τοῖς πολιτικοῖς ἀγῶσι τε καὶ συναλλάγμασι καὶ τοῖς τοιούτοις, ἕτερος δὲ μᾶλλον περὶ κολάσεις ἐστὶ καὶ τιμωρίας τῶν ἀσελγημάτων. Χρόνος δὲ τῆς τούτων ἀρχῆς ἐστι μῆνες ἕξ. Ibid.

<sup>\*)</sup> Νόμους ἔχομεν, οὺς καὶ μητρόπολις, εἰ μήτι χρόνου ἕνεκα ἐξηλλοίωται. Ibid. p. 14.

<sup>4)</sup> Ἡ μεγίστη γὰο τῶν ἐννέα ἀρχὴ ούχ ὑπερέχει χρόνον δυο μηνῶν τῶν συνέδρων δὲ ἄλλοι τρεῖς, ἄλλοι τέτταρας μῆνας ἐχουσιν. Ibid.

δ) Δημοτικόν κάκεῖνο, ὅτι καὶ λόγφ καὶ ἔργφ τὴν ἐλευθερίαν μάλιστα σέβομεν, καὶ τηροῦμεν, ὥσπερ τέλος καὶ σκοπὸς ἀπάσης τῆς πολιτείας. Ibid. p. 14—15.

имъть обыкновеніе выходить съ оружіємъ въ рукахъ, самъ велъ войны и вслъдствіе населенности города подчинилъ почти всъхъ сосъдей (ἀστυγείτονας); тогда сила государства болье всего заключалась въ толпъ и поэтому народъ имълъ такой перевъсъ, что устранилъ изъ управленія (ἐξελάσαι τῆς πολιτείας) почти всъхъ знатныхъ. Съ теченіемъ же времени военныя дѣла стали исполняться обыкновенно наемными чужеземцами; тогда сила государства, какъ кажется, стала находиться не въ толпъ, а въ знатныхъ и самыхъ богатыхъ, а потому они много вносятъ на общее дѣло и болье полезны совътомъ, нежели оружіемъ" 1).

Интересъ двухъ последнихъ сочиненій Бруни, кром'є ихъ фактическаго содержанія, заключается въ отношеніи автора къ политическимъ вопросамъ. Бруни теоретически интересуется политикой и старается подвести современную действительность подъ теоріи, вычитанныя у древнихъ, и оценить ее съ точки зренія порядка, свободы в равенства. Но узкаго докринерства, слепого преклоненія передъкакой-либо политической теоріей античнаго міра незаметно въ сочиненіяхъ Бруни. Онъ изучаетъ действительность, ищеть ея объясненія и оправданія въ исторіи и въ условіяхъ современной жизни, и это составляеть характерный признакъ наступающаго новаго времени: политика становится объектомъ научнаго наблюденія и исторія признается ключемъ для объясненія современности. Изъ разсмотренныхъ сочиненій видно, что Бруни обладаль хорошей подготовкой для составленія исторіи Флоренціи, которую онъ написаль въ конц'є своей жизни.

Двѣнадцать книгъ Флорентійской исторіи — самое извѣстное изъвсѣхъ произведеній Бруни<sup>3</sup>). У современниковъ оно пользовалось громкой славой, и всѣ позднѣйшіе изслѣдователи, говоря о Бруни, дають болѣе или менѣе мотивированный отзывъ о его исторіи. При погребеніи Бруни на грудь ему положили именно это сочиненіе, и флорентійское правительство пріобрѣло его у наслѣдниковъ автора. Какъ высоко цѣнили современники и въ особенности во Флоренціи исторію Бруни, лучше всего видно изъ отзыва Бистиччи, по словамъ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Я цитврую: Historiarum Florentiarum libri XII, quibus accesserunt quorundam suo tempore in Italia gestorum et De rebus graecis Commentarii ab interitu vindicati necnon a mendis innumeris repurgati et ex manuscriptis in lucem editi studio et opera Sixti Brunonis Dobelensis. Argentorati MDCX, in folio. Новое изданіе вм'яст'я съ переводомъ Donato Acciaiuoli Firenze 1856—1860 въ 3 томахъ. Сочиненіе осталось неоконченнымъ. Его хронологія у Voigt'a, I, р. 312 и весьма существенныя поправки у Gherardi, Alcune notisie intorno a Leonardo Aretino e alle sue storie Fiorentine (Archiv. stor. ital. 1885, р. 416 и сл'яд.)

котораго такая книга сделала бы Венецію более славною. Висконти болъе знаменитыми, если бы у нихъ были историки, подобные Бруни и Поджіо; но за исключеніемъ древняго Рима, ни одно государство не пріобрідо такой сдавы оть своихъ историковъ, какъ Флоренція 1). Нъкоторые изъ новыхъ изследователей, если не раздъляють вполнъ восторговъ Бистиччи, относятся къ книгъ весьма сочувственно, а иногда съ преувеличенными похвалами. Уже Вахлеръ находилъ, что исторія Вруни "отличается выборомъ богатаго матеріала, изящнымъ коломъ разсказа и истинно ораторскими достоинствами 23). Уго Фосколо называеть Бруни "весьма разумнымъ разсказчикомъ", который "заслуживаетъ названіе правдиваго" в). Джино Каппони признаетъ его исторію "книгою, полезною для чтенія даже и въ наши дни по возвышенности чувства, которое авторъ въ ней обнаруживаетъ, и по пониманію республики, внутреннюю почву которой онъ ясно видитъ " 1). Монцани въ длинной стать в по поводу новаго изданія книги говорить объ авторъ почти тономъ Бистиччи. Бруни, по его словамъ, "далекій отъ страстей и увлеченій партіи... судить безъ пристрастія и безъ страха, готовый хвалить добродетель и истину и порицать порокъ и ложь. Искренній патріоть и поклонникъ свободы... онъ отивчаетъ блага, которыми она обильна, благородные поступки и доблестныя жертвы, которыя она можеть внушать избраннымъ натурамъ, и прославляетъ техъ, которые изъ любви къ ней не колебались проливать кровь и жертвовать жизнью". Монцани находить у Бруни "ясный и легкій разсказъ", "тщательную и искусную группировку фактовъ" и т. п. -- словомъ, всв качества первостепеннаго историка HOBATO BDemenu 5).

На противоположной точкв зрвнія стоить другой рядь историковь, начиная съ Макіавелли, который упрекаеть своихь обоихь предшественниковь, Бруни и Поджіо, въ односторонности. По его словамь, "они весьма тщательны въ описаніи войнь, веденныхъ флорентійцами съ иноземными государями и народами; но о гражданскихъ несогласіяхъ и о внутреннихъ раздорахъ и о следствіяхъ, которыя они порождали, они отчасти совершенно умалчивають, отчасти описывають такъ кратко, что читателямъ нельзя извлечь ни пользы, ни удовольствія. Я думаю, что они поступали такъ или потому, что эти

<sup>1)</sup> Bisticci, l. c, p. 425.

<sup>2)</sup> Wachler, l. с., p. 119. Отзывы некоторыхъ более раннихъ писателей у Магг. l. с. II, 4, p. 2206.

<sup>3)</sup> Питата у Monsani, Di Leonardo Bruni Aretino. Discorso. II, p. 16.

<sup>4)</sup> Capponi, l. c., p. 534.

<sup>5)</sup> L. c., p. 18—19.

дъйствія казались имъ столь незначительными (deboli), что они считали недостойнымъ сохранять о нихъ воспоминание въ литературъ. или потому, что боялись, какъ бы не оскорбить потомковъ техъ, которые считали бы себя оклеветанными этими разсказами. Объ эти причины мив кажутся (не въ обиду будь сказано) совершенно недостойными великихъ людей "1). Къ этому взгляду примыкаетъ Гервинусь въ "Флорентійской исторіографіи", только онъ болье развиваеть обвиненія и різче ихъ формулируєть. Гервинусь не отрицаєть вполив вначенія книги Бруни, признаеть, что авторъ "впервые очистиль древнюю флорентійскую исторію отъ безполезнаго матеріала народныхъ басенъ", что онъ "разумно (nicht ohne Geist) выработалъ себъ общіе взгляды и точки зрънія на исторію своей родины, чего ранње не было и не могло быть ни у одного хрониста"; но всв эти достоинства -- капля въ море сравнительно съ недостатками: въ исторіи нъть "связи внутренней жизни", нъть "необходимости и движенія", есть восклицанія, но нівть сужденій, нівть полоса и характера времени". Бруни выше Поджіо, потому что онъ не игнорируетъ фактовъ внутревней жизни, но онъ излагаеть ихъ коротко и отрывочно, такъ что изъ его книги "можно извлечь лишь крайне скудное назиданіе (Belehrung), потому что въ ней стерты всв опредвленныя и ръзкія черты, не показано дъйствіе раннихъ фактовъ, не намъчено верно позднайшихъ событій". Гервинусь указываеть и одну изъ причинъ этихъ недостатковъ: "новые латинисты" заботились главнымъ образомъ о языкъ и стилъ, а не о фактахъ и стремились приладить содержание къ формъ, а не наоборотъ. Поэтому они избъгаютъ говорить о внутреннихъ отношеніяхъ, потому что въ ихъ основаніи лежать новыя понятія, и ограничиваются описаніемъ битвъ<sup>2</sup>). Къ этому взгляду примывають Сэймондсъ и Инверницци. По слованъ перваго, книга Бруни скорве стилистическое упражнение, чвиъ настоящая исторія в); Инверницци идеть еще дажве. По его мнівнію, Бруни "выбиралъ все то, что можетъ принять формы извъстнаго условнаго изящества и презиралъ все остальное... поэтому все въ его исторіи принимаєть характеръ условный и абстрактный... лица становятся прекрасными статуями, лишенными жизни; битвы — типъ всъхъ битвъ вообще" и т. д. 1) Ниже им увидимъ, что фактическія

<sup>1)</sup> Machiavelli, Le istorie Fiorentine dilegentemente riscontrate sulle migliori edizioni con alcuni cenni interno alla vita dell'autore dettati da G.-B. Niccolini. IV Edizione. Firenze 1857, p. 11—12.

<sup>2)</sup> Gervinus, l. c., p. 58-59.

<sup>3)</sup> Symonds, The age of the despots, p. 202.

<sup>4)</sup> Invernizzi, l. c., p. 83.

основы критики Гервинуса подтверждаются содержаніемъ исторін Бруни; но едва ин можно согласиться съ пріемами его оцінки и никониъ образомъ нельвя признать убъдительнымъ объяснение недостатковъ вниги, которое дають, кроме его самого, Сэймондсъ и Инверницци. Не следуеть забывать, что исторія Бруни написана въ началь XV выка, а Гервинусь предъявляеть из ней такія требованія, удовлетворить которыя можеть далеко не всякій историкь и въ XIX стольтіи. Новая исторіографія тогда только что начиналась, и у Бруни были двъ категоріи образповъ: хроники и римскіе историки, преимущественно Ливій. Совершенно естественно, что на его распредъленіи матеріала сказалось вліяніе обонкъ образцовъ, но достоинства книги, отмеченныя Гервинусомъ, показывають, что это вліяніе не доходило и не могло доходить до рабскаго подражанія. Гервинусь при оценке Бруни сравниваеть его съ Макіавелли; совершенно естественно, что первый безконечно проигрываеть передъ последнимъ, на сторонъ котораго, кромъ времени, еще и геніальность. Для правильной опънки Бруни необходимо имъть въ виду предшествующую средневѣковую исторіографію и весьма скромный талантъ автора, и тогда его книга получить върное освъщение. Что касается до стариннаго обвиненія "новыхъ латинистовъ" въ крайнемъ формализмь, то примъръ Бруни доказываетъ какъ разъ противное. Бруни, какъ и всё гумансты, стремился писать классической речью; но что онь не игнориваль поэтому внутреннихъ отношеній, доказываеть его панегирикъ Флоренціи и описаніе ся политического строя даже на греческомъ языкъ. Гуманисты не только не избъгаютъ изображенія современности изъ боязни варваризмовъ, но, наоборотъ, они стараются придать латинскому языку характеръ живой и даже разговорной рѣчи. Бруни переводиль новеллы Боккаччіо, Поджіо по-латыни написаль Фацеціи, а повже Валла съ Фаціо подвергали обстоятельному обсужденію вопрось, какъ передавать изящной датынью новыя понятія.

Средняго мивнія держатся Гейгеръ и Гаспари 1). По словамъ Гейгера, патріотизмъ Бруни, его любовь къ Флоренціи и Ареццо не вредять его безпристрастію; къ древнему міру онъ относится "съ извъстной свободой и самостоятельностью", заимствуя оттуда "историческія свъдънія" и отвергая "баснословныя преданія"; такое же свободомысліе обнаруживаеть онъ и въ политическихъ воззрѣніяхъ и "только въ одномъ отношеніи онъ несвободенъ и несамостоятеленъ, именно — въритъ въ предсказанія" 3). Критицизмъ Бруни при-

<sup>1)</sup> Замъчаніе Voigt'a (І, р. 398) незначительно.

<sup>2)</sup> Geiger, l. c. p. 101.

знаеть и Гаспари, отмёчая, кромё того, простоту и ясность изложенія, а также наглядность въ описаніи битвъ, чёмъ онъ превосходить Виллани. Извёстное увлеченіе авторомъ классическими образцами приводило его иногда къ анахронизмамъ (напр. Фарината дельи Уберти клянется безсмертными богами), но этимъ формальнымъ промахамъ Гаспари не придаетъ важности въ виду ихъ рёдкости и незначительности 1).

Всв эти отвывы, отчасти совершенно голословные, отчасти слишкомъ общіе и потому недостаточно обоснованные, указыван на интересъ къ исторіи Бруни со стороны новыхъ изследователей, не дають однако достаточно яснаго представленія о ея характерів и о ея містів въ развитии новой исторіографіи. Главный интересъ вниги Бруни заключается въ томъ, что она представляетъ собою первый опыть мъстной исторіи. Съ этой точки зрънія интересно прежде всего распредъление матеріала. Вруни связываеть местную исторію съ общей исторіей древняго Рима и новой Италіи: въ первой книгв изложены судьбы римской республики со времени Суллы и Римской имперіи; въ остальныхъ -- постоянно имвются въ виду важнайшія событія в въ другихъ государствахъ Италіи. Другая характерная черта исторіи Вруни — господствующій интересь къ современности: изъ 12 книгъ, на которыя разд'влено сочиненіе, первая доводить изложеніе до XIII въка и съ четвертой начинается исторія XIV стольтія, которая и составляеть существенное содержание всей работы, доведенной только до 1402 года. Такой планъ — наилучшее опровержение обвинений гуманистовъ въ игнорированіи действительности и въ слепомъ преклоненій предъ античной стариной. Сообразно съ такимъ распредівленіемъ матеріала изміняется и характеръ сочиненія. Въ первой книгь Бруни имъетъ передъ собой античные образцы, и тамъ онъ не летописецъ, а историкъ съ широкими обобщениями, съ философской закваской и даже съ изслъдовательской жилкой. Такъ, по поводу ослабленія Этруріи съ усиленіемъ Рима, Бруни теоретически доказываетъ необходимость этого факта и даетъ понять, что при могуществъ столицы невозможно было развитие сосъднихъ городовъ<sup>2</sup>). Кромъ того, въ первой книгъ особенно часто встръчаются результаты наблюденія надъ политической и индивидуальной жизнью, изложенные въ видъ дидактическихъ афоризмовъ, которымъ авторъ придаетъ боль-

<sup>1)</sup> Gaspary, l. c. II, p. 125.

<sup>2)</sup> Ut enim ingentes arbores novellis plantis juxta surgentibus officere solent, nec, ut altius crescant, permittere; sic Romanae urbis moles sua magnitudine vicinitatem premens, nullam Italiae civitatem majorem in modum crescere patiebatur. Hist. Flor., p. 2.

шую цену. Такъ, онъ считаетъ нужнымъ изложить общензвестный заговоръ Катилины и указать его неудачи, потому что чужія неудачи vлепживають отъ честолюбивыхъ попытокъ¹). Иногда наблюденіями надъ индивидуальными свойствами Бруни объясняетъ историческія событія. Такъ для объясненія упадка Этруріи съ усиленіемъ Рима онъ приводитъ такое соображеніе: "природой вложено смертнымъ то свойство, что они легче возвышаются, когда имъ открытъ путь къ усиленію и почестямъ, и при закрытіи такого пути остаются инертными "2). Враждебное отношеніе въ имперіи, которое мы отмізтили въ панегирикъ Флоренціи, обнаруживается и въ исторіи; только здесь Бруни обстоятельные аргументируеть: "Я думаю, говорить онь, что упадовъ Рима начинается съ того времени, когда, утративши свободу, онъ началъ служить императорамъ", и приводить въ докавательство, кромъ истребленія лучшихъ людей жестокостями цезарей, еще чисто психологическое соображение: "прежде доблесть открывала путь къ почестямъ, къ консульству, къ диктатуръ и пр.; теперь путь этотъ быль закрыть, и доблесть пала<sup>8</sup>).

Изследовательскія наклонности Бруни обнаруживаются и въ общихъ историческихъ вопросахъ, и въ фактическихъ деталяхъ, при чемъ проявляется и критицизмъ автора. Такъ, по поводу происхожденія средневъковой имперіи. Бруни говорить: "объ этомъ происходили различные споры, такъ какъ один держались того мибнія. Что следуеть сохранить старинный способъ наслёдованія (succedendi), тогда какъ другіе доказывали, что папою хотя и не по праву, а ради удобства (etsi alienum a jure tamen quia expediret) введенъ новый образецъ (exemplum) избранія. Намъ же кажется болье важнымъ разсмотрыть (referre), избраль ли императора римскій народь по убіжденію папы, или самь папа безъ приказанія народа. Извістно, что это право (munus) принадлежало римскому народу болье, чемъ кому-нибудь другому, кромь того, въ тъ времена папство болъе зависъло отъ императорскаго авторитета, и никто не могъ занять римскій престоль раніве избранія сената, клира и римскаго народа и утвержденія императора. Мы предоставляемъ это решенію (censurae) техъ, которые считаются более опытными въ папскомъ правъ "1). Это пробуждение изслъдовательскаго критицизма при безсиліи прійти къ опредівленнымъ выводамъ

<sup>1)</sup> Per aliena namque pericula, spe novarum dictaturarum praemiorumque, quibus ante vehementius inhiabant, deposita; suis contentos esse rebus oportere, tunc primum didicerunt et spem turbatione ponere vanum ac perculosum esse. Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 9.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 16-17.

въ общихъ вопросахъ — характерная черта начинающейся исторіографіи. У Петрарки и Боккаччіо рішеніе часто отсутствуєть и въ частныхъ вопросахъ фактическаго характера, если встрічаєтся противорічіе въ источникахъ. Бруни въ этомъ отношеніи ділаєть значительный шагъ впередъ. Встрітившись въ источникахъ съ двумя противоположными показаніями: именно, по однимъ Аттила разрушилъ Флоренцію, по другимъ Тотила, — онъ не только отвергаєть первое, потому что царь гунновъ никогда не заходилъ дальше Минчіо, но и объясняєть ошибку сходствомъ именъ 1).

Въ остальныхъ книгахъ исторіи Бруни античные писатели служать образцами только для стиля, тогда какъ его главнымъ источнекомъ является хроника, что отразилось и на формъ, и на содержаніи сочиненія. Начиная со второй книги, исторія Бруни переходить въ хронику, сохраняя впрочемъ нёкоторыя свойства историческаго изложенія. Какъ истый літописець Бруни излагаеть событія по годамь<sup>2</sup>), при чемъ летописнымъ тономъ отмечаетъ появленіе кометы и ея пророческій смысль, чрезмірные дожди, наводненія, пожары, голодъ, неурожви, бользни, а также постройки и такія событія, какъ крушеніе моста<sup>3</sup>). Такое изложеніе обусловливаеть многіе недостатки вниги Бруни, и прежде всего этимъ отчасти объясняется неудовлетворительное впечатление отъ его изложения внутренней истории Флоренціи. Упрекъ Бруни въ непониманіи и въ игнорированіи этой стороны общественной жизни далеко не справедливъ: въ началъ XV въка едва ли можно найти болье подготовленнаго человька для составленія политической исторіи Флоренціи. Макіавелли напрасно читаетъ Бруни нотацію по поводу важности внутренней исторіи, потому что этотъ последній самь высказываеть такую мысль: "такъ какь существуеть двъ стороны исторіи, какъ бы два ея члена, дъла вившнія и домашнія, то, конечно, следуеть признать, что знаніе внутренняго положенія (domesticos status) не менте важно, чтить витшнихъ войнъ". и Бруни внимательно следить за конституціонными измененіями во Фло-

<sup>1)</sup> Eo adducor, ut confuso nomine, pro Totila Attilam a quibusdam ассерtum per errorem credam. Ibid. Другой примъръ критики частностей, ibid p. 57.

<sup>2)</sup> Hanp., Altero de hinc anno domi quies fuit... Sequitur post hunc annus insignis multis rebus и т. и. Ibid. p. 56 и passim.

э) О Кометь, р. 35. Eodem anno imbres assidui, р. 54. О наводненіяхъ, р. 46 и 60. Eodem anno bis incendia Florentiae coorta etc. р. 59. Caritas eo anno ingens annonae fuit, р. 77. О неурожав и бользияхъ, р. 147. Per hoc tempus marmorea turris, quae est ad Reperatae templum, fundari coepta est, architectata quidem a Jotto, insigni per eam tempestatem pingendi magistri Is et fundamentis jaciundis praefuit, et formam qualem nunc videmus, praestanti magnificentia operis designavit. Ibid. р. 127. О паденіи моста, р. 80.

ренціи. Онъ отмѣчаеть установленіе гонфалоньере, пытается опредѣлить значеніе должности и ея отношеніе къ пріорамъ , упоминаетъ увеличеніе количества этихъ послѣднихъ , и слѣдить за появленіемъ другихъ учрежденій , при чемъ авторъ всегда старается указать причины и выяснить смыслъ измѣненій, происшедшихъ въ учрежденіяхъ республики , Еще больше мѣста отводитъ Бруни описанію внутреннихъ переворотовъ и борьбы партій , такъ что обвиненіе Макіавелли несомнѣнно должно подлежать весьма существеннымъ ограниченіямъ.

Но, держась льтописнаго изложенія, Бруни по существу историкъ. Эпически разсказывая событія, онъ не отказывается отъ ихъ оцінки. Политическія воззрінія Бруни, извістныя намъ изъ другихъ его сочиненій, формулированы и въ исторіи. Такъ, въ борьбі папъ съ императорами его сочувствіе на стороні первыхъ: преслідованіе первыхъ послідними онъ называеть, "преступленіемъ" и видитъ причину борьбы въ узурпаціи императорами церковныхъ правъ открыто объявляеть себя Бруни гвельфомъ, потому что эта партія защищаетъ містную свободу противъ нізмецкихъ варваровъ отношенію къ Флоренціи онъ искренній республиканецъ, и такой же сторонникъ смішаннаго режима, какъ и въ другихъ сочиненіяхъ. Но опреділенная точка зрівнія въ политическихъ вопросахъ не мішаеть ему сравнительно безпристрастно относиться къ своимъ противникамъ,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 64--65.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 78.

<sup>3)</sup> Cm. p, 83 (Executor justitiae contra nobilitatem), 98 (duodecim viros... qui Prioribus consilio adessent) etc. cp. 187, 88, 90 u passim.

<sup>4)</sup> См., напр., длинное разсуждение о причинахъ замъны выборовъ жеребьевкой (р. 102—104), о запрещени тираннамъ занимать должности въ Флоренци (р. 170) и проч.

<sup>5)</sup> См., напр., обстоятельное описаніе тиранній герцога Асинскаго и состоянія Флоренціи послів его изгнанія (р. 139—147); ср. также р. 41, 66—72, 100—102, 135, 166, 189—193, 197—198, 233 и разміт.

<sup>6)</sup> Imperium illud, quod in Carolo Magno maxime propter tutelam Romanae ecclesiae fundatum, ab initio in Germaniam... delatum, tales plerumque habuit successores, ut ad nullam rem magis, quam ad persequendos evertendosque Pontifices creati viderentur. Adeo unde salus petita erat, scelus emersit. Causa fere inimicitiarum illa suberat, quod ecelesiastica quaedam jura, hi ut sua retinere, illi antiquata licentia usurpare nitebantur. Ibid. p. 18. Cp. отношеніе къ Фридриху, II, р. 20.

<sup>7)</sup> Ea (партія), quam imperatoribus adversam supra ostendimus, ex his fere hominibus conflata erat, qui libertatem populorum magis complectebantur, Germanos autem barbaros homines, sub praetextu Romani nominis, dominari Italis perindignum censebant. Alia vero factio ex iis erat, qui imperatorio nomini addicti, libertatis et gloriae majorum immemores, obsequi externis, quam suos dominari malebant. Ibid. p. 19.

которыхъ онъ оправдываеть влінніемъ времени и обстоятельствъ, а также психологическими соображеніями. Такъ, сочувствіе папамъ въ ихъ борьбь съ императорами не препятствуеть ему ръзко констатировать крупные недостатки современнаго папства 1). Изъ переписки навъстно, что Бруни быль страстный ненавистникь великой схизии: тымъ не менье о ся происхождени онъ говорить совершенно сповойно и находить объясненіе, почти оправданіе кардиналовъ въ характерѣ Урбана VI<sup>2</sup>). Еще рѣшительнѣе оправдываеть онъ рѣзкое письмо Данте противъ Флоренціи, приписывая его раздражительность вліянію времени и естественному желанію чемъ-нибудь отистить побъдителямъ<sup>5</sup>). Будучи сторонникомъ флорентійскихъ учрежденій <sup>4</sup>), Бруни не сврываеть слабыхъ сторонъ аристократіи и демократіи в и сравнительно редко делаеть вылазки противъ тиранніи ). Наконецъ, излагая отдельныя событія внутренней исторіи, онъ делаеть по временамъ широкія обобщенія на основаніи политическаго опыта и историческихъ наблюденій. Такъ, говори объ установленіи должности priores artium, Бруни доказываеть ея достоинства ея долговременнымъ существованіемъ, потому что вредныя учрежденія не бываютъ долговечны<sup>7</sup>). Въ другомъ месте Бруни объясняетъ успехъ движе-

<sup>1)</sup> По поводу заслуги Льва I Бруни замъчаеть: nondum enim haec intolerabilis, quam nunc videmus superbia pontificatum irrepserat, sed in humilitate et sanctimonia praesidebant. Ibid. p. 13.

<sup>2)</sup> Ea perversitas (папы) patres coëgit metu et indignatione aliorsum respicere. Itaque clam inter se de electione conquesti cum et metu et violentia populi Romani accusarent, abire a novo pontefice coeperunt etc. Ibid. p. 188—189.

<sup>3)</sup> Quod equidem nec levitati, nec malignitati praestantis ingenio et doctrina viri tribuendum puto, sed tempori. Est enim naturae proximum, ut victores cum aliqua increpatione verborum ulciscantur. Ibid. p. 88. Эти слова еще разъ доказывають глубокое уваженіе Бруни къ автору Божественной Комедіи. Вообще участіе Данте въ флорентійскихъ дёлахъ и его изгнаніе изложены эпически. См. Ibid. p. 74, 76—77, 79.

<sup>4)</sup> См., напр., изложеніе начала республиканских учрежденій во Флоренціи. Ibid. р. 20, о визішней ся политика, ib. р. 235 и разміт.

<sup>5)</sup> Противъ знати, ib. p. 67; противъ демократіи, p. 30. Характерна выходка противъ необузданной свободы. Порицая одного флорентійца, Бруни замъчаетъ: vir ferox ac protervus, quales nonnunqnam immodica libertas ferre solet. Ibid. p. 29.

<sup>6)</sup> Выходки противъ тиранній обыкновенно имѣютъ форму сентенцій. Напр. quid enim minus deest tyrannis, quam falsas pro veris causas effingere? (р. 151 ср. р. 207).

<sup>7)</sup> Hunc magistratum nomenque hodie quoque in civitate durare, trigesimo atque octavo supra centesimum anno, signum fuerit, non absque optima ratione excogitatum fuisse. Nam quae damnosa sunt, etsi non homines, at tempus experientiaque rerum magistra redarguit, nec diuturna fore permittit. Ibid. p. 54.

нія Курсіо Донато соображеніями, основанными отчасти на ценходогическихъ, отчасти на историко-политическихъ наблюденіяхъ 1).

Изъ приведенныхъ примеровъ видно, что Бруни, оставаясь летописцемъ по формъ, сохранилъ существенныя черты историческаго изложенія. Совершенно естественно поэтому, что, пользуясь хрониками, онъ имълъ въ виду и античныхъ историковъ, которые оказали на него ваметное вліяніе. Наиболее резкіе следы этого вліянія составляють многочисленныя річи, вставленныя авторомъ въ его повътствовательное изложение. Не подлежить сомнънию, что, подражая въ данномъ случав Ливію, Бруни имвлъ въ виду придать разсказу модное тогда риторическое украшеніе; но річи въ огромномъ больпинств случаевь не являются совершенно излишивые для целей изложенія прибавкомъ. Безсолержательныхъ річей въ роді обращенія къ солдатамъ передъ битвой почти ність въ исторія Бруни ). Обыкновенно въ формъ ръчи авторъ даетъ объяснение какого-нибудь внутренняго переворота, какъ, напр., ръчь Ламолы въ 4-й книгв<sup>в</sup>), какого-нибудь вившняго предпріятія 1), и особенно часто річи пословъ замѣняютъ изложеніе переговоровъ между отдѣльными государствами<sup>5</sup>), при чемъ авторъ даетъ иногда отъ чьего-нибудь лица красноръчивое описаніе внутреннихъ бъдствій <sup>6</sup>) или приводитъ рядъ навидательныхъ сентенцій<sup>7</sup>). Річи являются слідовательно не вполнів товъ и событій, и его подражаніе Ливію не заходить дальше формы. Нъкоторые изъ новыхъ изслъдователей, какъ напр. Гервинусъ, утверждають, что, подъ вліяніемь Ливія, Вруни отводить слишкомь много мъста описанію войнъ. Но изъ трактата De militia и изъ другихъ произведеній Бруни мы им'яли случай вид'ять, что онъ вообще склонень быль преувеличивать важность военных занятій и славу военных в подвиговъ, такъ что чрезмарный интересъ къ войнамъ объясняется и помимо подражанія.

<sup>1)</sup> Videtur porro id maxime periculosum in praestantibus viris, quod virtutis meritorumque suorum conscii, arroganter potius requirere honores, quam ambitiose patere sustinerent: at populorum ea fere natura est, ut rogantibus et ambitientibus magis concedant. Ibid. p. 84.

<sup>\*)</sup> Къ этой категорін можно отнести только річь Атиллы въ первой книгів (Ibid. p. 13).

<sup>9)</sup> Ibid. p. 67-69.

<sup>4)</sup> См., напр., рѣчь Пино Тоза о занятія Лукки, р. 119 и слѣд., а также р. 154, 236—238.

в) См. р. 132, 164, 181, 194, 213, 222—223, 243—6 и развіт.

См., напр., рачь Грнгорія X, р. 48.

<sup>7)</sup> См., вацр., рвчь Farinata degli Uberti, р. 24 и след., ревчь Риччи, р. 205 etc.

Историческіе труды Бруни — интересный показатель направленія и усивховъ гуманистическаго пвиженія. Они вызваны отчасти страстинив стремленіемъ въ внанію, отчасти живымъ интересомъ въ современности. Предисловіе въ исторіи Пунических войнъ и начало Комментарія — краснорічивое подтвержденіе этихъ мотивовъ. Уже наличность такихъ стимуловъ указываетъ наступление новаго времени; но его черты еще рельефиве отражаются на содержании историческихъ трудовъ Бруни. Развившійся индивидуализмъ носить светскій характеръ, и исторія Вруни совершенно свободна отъ богословской окраски. Даже пилактическій элементь значительно ослабѣлъ и существенно видоизмениль свой характерь. Некоторыя работы, какь біографія Циперона, исторія Пунических войнь и Комментарій совствь оть него свободны; въ другихъ онъ понимается значительно глубже, потому что назидание представляется въ виде научнаго вывода изъ историческихъ фактовъ. Съ другой стороны индивидуалистическій интересъ къ дъйствительности у Вруни вначительно глубже, чъмъ у его предшественниковъ. Онъ тщательно изучаеть политический строй. оціниваеть его различныя стороны и объясняеть ихъ изміненіе. Исторія не сводится исключительно къ біографіи, но въ индивидуальных свойствах и нотребностях авторы ищеть объяснения историческихъ явленій. Въ сочиненіяхъ о Флоренціи, тамъ, гдѣ онъ говорить о достоинстве ея учрежденій, уже замечаются первые робкіе шаги философіи исторіи, построенной на индивидуалистическомъ принцапъ. Еще замътнъе успъхи новаго движенія на критицизмъ автора. Въ этомъ отношения Бруни сделалъ огромный шагъ впередъ сравнительно съ своими предшественниками. Критицизмъ для него научный долгъ и психическая потребность: письмо о происхождении Мантуи обнаруживаеть большую наклонность къ критикъ; біографія Цицерона написана исключительно подъ этими вліяніями и сравнительно безпристрастное изложение истории Флоренции — благотворный ревультать того же настроенія. Бруни обладаеть уже всіми задатками настоящаго историка; ему недостаеть только уменья привести ихъ въ систему въ послъдовательномъ и связномъ изложения историчесвихъ фактовъ. Первый историвъ Флоренціи не обладаль выдающимся талантомъ.

Веллетристическія произведенія Бруни представляють сравнительно мало интереса. Самое важное изъ нихъ — пятиактная комедія Полисцена была напечатана еще въ началь XVI въка 1). Ея содержаніе за-

<sup>1)</sup> Poliscenae Comedia. Я цитирую по Кравовскому изданію 1519 г. безъ заглавія и пагинаціи. Въ конців вниги напечатано Comedia Poliscenae Leonardi Anretini (sic) poëtae comici explicit feliciter. Impessa regia in civitate Craos-

вирчается въ сабдувещемъ. Юноша Гракъ, сынъ Макарія, увидавъ на пути въ перковь Полисцену, которую мать Кальпурнія держить взаперти, влюбился въ нее. Чтобы овладеть предметомъ своей страсти, онъ обращается за помощію къ рабу Гургудіо, который его обманываеть; темъ не менее Гракъ пробирается въ домъ Полисцены съ помощью ея кормилицы Тарантары, и дело кончается благополучно. Эстетической цёны комедія не имбеть никакой; но она не лишена историко-литературнаго значенія, какъ одна изъ первыхъ попытокъ совдать драму на латинскомъ явыкъ, но съ національнымъ содержаніемъ. Имена действующихъ лицъ подражаніе древнимъ; но въ комедін встрачаются и мастныя черты: выраженія me Jesus salvet наш juvet встречаются весьма часто, упоминается святой Францискъ и т. п. Вследствіе этого она не лишена значенія, какъ историческій источникъ. Особенно характеренъ въ этомъ отношении монологъ Полисцены въ первомъ актв, гдв она жалуется на свое положение 1), а также выходки противъ монаховъ2).

Кром'в ніскольких затинских эпиграмив, принисываемых Брунив<sup>3</sup>), къ числу его беллетристических произведеній можно отнести порнографическую "Річь Геліогобала" ). Въ письмів къ Никколи отъ 1407 года Бруни, котораго нівкоторые новые изслідователи склонны считать стоикомъ, говорить, что онъ "извлекъ это несомнівню (sane)

viensi in aedibus spectabilis viri domini Ioannis Haller. Anno salutis nostrae 1519. До самаго посл'ёдняго времени комедія была нзв'ёстна нзсл'ёдователямъ только по заглавію. (См. Klein, Geschichte des Dramas IV. Leipzig 1866); этимъ объясняется, что Voigt считаетъ отд'ёльнымъ сочиненіемъ изданіе той же комедін подъ другимъ заглавіемъ: De Calphurnia et Gurgulione opusculum. In monasterio Sorten 1478 (II, p. 411—412). Впервые ся содержаніе изложено у Gaspary (1. с. II, p. 210 ср. р. 665).

<sup>1)</sup> Quo pacto nos puellas potius, quam mares inter domus parietes oppriment, ignoro, nisi id in consuetudinem quinnimo in corruptelam potius deduxerunt.

<sup>3)</sup> Poliscena говорить тамь же: Nonnuquam tamen decorum delubra pedetentim ducunt visere, fratrum audire confabulationes, portenta inferorum superiorumque in pulpitu clamantium. Въ 4 актъ Тharantara говорить Полисценъ: una cum matre pedetentim proficiebaris ad Sancti Francisci auditum fratres orci, archirontis (sie) ac cochiti portenta balantes prope incredibilia.

<sup>3)</sup> Въ мюнхенской библіотек находятся Leonardi Arretini, Epigrammata quinque и Epigramma in Gaetanum de Thienis philosophum (Cod. 78. Halm et Laubmann, l. c., р. 14 и 15). Объ этихъ эпиграммахъ не упоминаетъ никто изъ новыхъ изследователей.

<sup>4)</sup> Imperatoris Heliogabali Oratio protreptica sive hortatoria ad meretrices. Veneziis 1519. О другихъ изданіяхъ и рукописяхъ см. Маzz., l. с. р. 2211. Лучше передаетъ содержаніе рѣчи заглавіе мюнхенскаго водекса № 350: L. A. Oratio, in qua Heliogabalus Augustus ad matronas romanas orat ad meretriciam invitans (Halm et Laubmann, l. c., p. 65). Cp. Voigt, II, 415.

философское сочинение не изъ учения Зенона, а изъ внутреннихъ. нъдръ Эпикура. Ты будещь смъяться, я думаю, на это развратнъйmee собраніе (inscestissimam contionem), хотя я воздержался отъ мноraro (multis peperci), обиліе чего легко доставляль инв выбранный сюжеть, и въ кабакъ остался слишкомъ трезвымъ"1). Кромъ оригинальныхъ беллетристическихъ произведеній на латинскомъ языкъ, Бруни перевель изъ Декамерона Воккаччіо первую новеллу четвертаго дня 3), и этотъ переводъ представляетъ интересъ во многихъ отношеніяхъ. Въ его посвященіи Рикказоли, Бруни говорить, что онъ предприняль работу изъ подражанія Петраркв<sup>3</sup>); но и независимо отъ этого новелла Боккаччіо ваинтересовала переводчика этическою стороною своего содержанія. Разсказъ Боккаччіо, какъ извістно, заключается въ томъ, что Танкредъ, князь Салерно, узнавши, что у его дочери-вдовы есть любовникъ, убилъ этого послъдняго и посладъ дочери его сердце на золотомъ блюдъ. Тогда дочь Танкреда налила на сердце отравленной воды и потомъ ее выпила. Бруни не одобряеть такого поступка Танкреда и написалъ на итальянскомъ языкъ новеллу о Селевив, пронивнутую новымъ духомъ<sup>4</sup>). Сюжетомъ для новедлы послужиль, повидимому, действительный случай. Николо д'Эсте, женившись вторымъ бракомъ, имълъ отъ перваго взрослыхъ сыновей, одинъ изъ которыхъ влюбился въ мачеху и вступилъ съ нею въ связь. Узнавъ объ этомъ, Николо казнилъ жену и сына. Селевкъ Бруни, попавшій въ такое же положеніе, поступаеть иначе: онъ разводится съ женой и уступаеть ее сыну. Случай съ д'Эсте, а также новеллы Воккаччіо и Бруни подвергались обсужденію съ этической точки врвнія въ гуманистическихъ кружкахъ. Интересное указаніе на это мы находимъ въ неизвестномъ до сихъ поръ діалоге Манетти

<sup>1)</sup> Epist. II, 16.

<sup>\*)</sup> De crudeli amoris exitu Guiscardi et Sigismundae, Tancredi Salernatorum principis filiae. Объ изданіяхь см. Магг., l. с. р. 2209.

<sup>8)</sup> Въ кодексв миланской Ambrosiana (I. H. Super. fol. 40) посвящение озаглавнено такъ: L. A. in fabulam Boccaccii de Tancredo, principe Salernitano et ejus filia Sigismunda traductio de vulgari in latinum rogatu suprascripti Bindaccii. Переводъ сдъланъ 15 января 1436 года и посвященъ Bindaccio Dericasolis, civi florentino, amico suo. Кромъ желанія Биндаччіо, Бруни предприняль работу, еа maxime suasione inductus, quod Fr. Petrarcam, virum clarissimum aliam ejusdem libri fabulam Marchionis videlicet montis ferrati in latinum vertisse cognoveram. Ibid. fol. 40—41.

<sup>4)</sup> Storia d'Antioco figlio di Seleuco innamorato della Matrigna Stratonica. Рукописи у Магг., l. с. р. 2215. Новелла написана раньше перевода изъ Бокваччіо, нотому что въ цитированномъ выше посвященін (fol. 41) Бруни говорить, что онъ уже перевель ее на латинскій языкъ.

Simposium, гдв авторъ описываетъ гунанистическую бесвду, проискодившую по этому поводу въ Венецій въ 1448 году. Голоса собестаниковъ разделились: одни оправдывали д'Эсте за то, что "онъ предпочель вазнить смертью жену и сына, которых в онь нежно любиль, чамъ простить виновныхъ или, подвергши ихъ какому-нибудь другому наказанію, сохранить ихъ на непрерывный и візчный поворъдля своей личности "1). Такое поведение оправдывалось прим'вромъ древнихъ: Манлій убилъ своего сына, то же самое въ прав'в были сдівлать д'Эсте и Танкредъ, который могъ прямо убить свою дочь. Но другіе собеседники высказывались за Селевка, восхваляя его гуманность. Изъ этого историко-литературнаго эпизода видно, какой живой интересъ чувствовалъ Бруни и позднъйшіе гуманисты къ этическимъ вопросамъ, для решенія которыхъ у нихъ не было однако опредъленнаго и твердаго критерія. Самый факть литературной полемики Бруни съ Боккаччіо также весьма характеренъ, потому что онъ одновременно указываеть и на уваженіе, и на критическое отношеніе поздивишаго гуманиста къ автору Декамерона<sup>3</sup>). Изданіе новеллы на родномъ языкъ (хотя самъ авторъ позже перевель ее на латинскій), показываеть, что Бруни не относился съ презрівніемъ къ народной ръчи и былъ не прочь подражать Боккаччіо. На это же **УКАЗЫВАЮТЬ СТО МАЛОИЗВЕСТНЫЯ ИТАЛЬЯНСКІЯ СТИХОТВОДСКІЯ, НАПИСАННЫЯ** въ подражаніе Петраркъ<sup>8</sup>).

Учено-литературная д'вятельность Бруни, принадлежавшаго въ старшимъ представителямъ третьяго поколенія гуманистовъ, обнаруживаетъ въ немъ настоящаго духовнаго внука родоначальниковъ Возрожденія воспитаннаго въ ихъ дух'в и продолжавшаго ихъ д'ело, развивая его въ

<sup>1)</sup> Dialogus in domestico et familiari quorundam amicorum Symposio habitus Venetiis, dum ibi Florentini populi nomine legationis munere fungeretur, in quo praeter alia Tancredi, principis Salernitani et Seleuci, Assyriorum regis, fabulae ennarantur. Рукопись флорентійской Laurentiana, Plut. XC, Cod. 29. Zeno Ошибочно предполагаеть, что д'якствіе происходить у англійскаго посла во Флоренцін.

<sup>3)</sup> Кром'в Бруни, одну новеллу изъ Боккаччіо (X, 1) перевель на латинскій языкь Вагt. Fazio. (Gasp., II, p. 295).

<sup>3)</sup> Изъ его стихотвореній напечатаны только одна канцона (Crescimbeni, l. с. III, р. 243) и одинь сонеть (Магг. р. 2212). Остальныя до сихъ поръ неняданы. См. Магг., l. с. р. 2217. Кромъ разсмотрънныхъ сочиненій, Бруни приписывають: Laudatio Colutii Salutati Бруни упоминаеть въ одномъ письмъ о своемъ намъреніи написать такое elogium, но было ли оно исполнено — нензвъстно, такъ какъ рукописей нъть. Oratio in funere Colutii Salutati — также не оправдывается ни рукописями, ни перепиской. Наконецъ, Бруни приписывали даже книгу De tribus impostoribus (См. Магг., l. с. р. 2212).

разъ данномъ направленіи. Ословая черта ихъ произведеній — индивидуализмъ, критически относящійся къ античному и среднев'вковому съ цілью выработать міросоверцаніе, подходящее къ новому настроенію — получила, какъ мы виділи, дальнійшее, боліве широкое и боліве глубокое развитіе въ сочиненіяхъ Бруни. Только въ одномъ пункті онъ существенно уклоняется отъ своихъ предшественниковъ. Церковная мораль чувствовалась первыми гуманистами какъ живая и еще могучая сила, съ которой нужно считаться; ея не отрицаеть и Бруни, но для него она нічто внішнее, не вибющее никакого отношенія къ его стремленіямъ, совершенно світскимъ во всіхъ сферахъ, включая сюда и мораль. Бруни совершенно секуляризировалъ свою мысль; но этимъ основной вопросъ — объ отношеній новаго направленія въ религіи — ни на іоту не подвинулся къ своему рішенію.

## V.

Курія Иннокентія VII. — Бруни и его бюграфы. — Джакопо д'Анджедо и другіе гуманисты Иннокентія VII.

Литература о Бруни превосходно иллюстрируеть положеніе исторіографіи Воврожденія посл'в Петрарки и Боккачію. Несмотря на важное вначеніе Бруни въ исторіи Возрожденія, несмотря на его обширную перециску и многочисленныя сочиненія, его біографія до сихъ поръ не написана, хотя первыя попытки составить его жизнеописаніе относятся еще къ XV стол'ятію. Прежде всего два младшихъ его современника, Джіаноппо Манетти и Поджіо, составили въ честь его обширныя надгробныя річи, первый по порученію флорентійскаго правительства, второй — по долгу дружбы. Обширная річь Манетти представляеть собою краткій біографическій очеркъ, составленный главнымъ образомъ по перепискі и Комментарію ; ораторъ пере-

<sup>1)</sup> Jannotii Manetti, Oratio funebris in solemni Leonardi, historici, oratoris ac poëtae laureatione. Напечатана у Mehus'а въ предисловін къ перепнов'в Бруни, р. ХС и слід.

<sup>7)</sup> Только о родителяхъ покойника Манетти говорить иначе, чъмъ самъ Бруни въ инвективъ противъ Никколи. По словамъ Манетти, онъ родился honestis quidem, sed non admodum generosis parentibus. У Mehus'a, р. XCII. То же говорятъ Поджіо (genere Leonardus minime claro fuit. Ibid. р. СХІХ) и Bisticci (Messer Lionardo nacque d'umile luogo in Arezzo). Vite di uomini illustri del secolo XV scritte da Vespasiano da Bisticci, stampate la prima volta da Angelo Mai e nuovamente da Adolfo Bartoli. Firenze 1859, р. 427). Ср. выше р. 655 пр. 5.

числяеть кроив того заслуги Вруни по отношению къ Флоренціи, его ученые труды и переводы и заключаеть рёчь длиннымь разсужденіемъ о значеніи вънковъ, которыми награждали въ древности, о превооходствъ лавра надъ оливкой и т. д. Настоящей опънки дъятельности покойника и его литературнаго портрета мы не находимъ въ оффиціальной похоронной річи; тімъ не менію она представляють интересь по некоторымь фактическимь даннымь, которыя бросають свътъ на личность и характеръ Бруни<sup>1</sup>). Гораздо содержательнъе ръчь Поджіо<sup>3</sup>), который въ теченіе 44 леть быль однимь изъ самыхъ близкихъ прузей покойника. Общей и безпристрастной опънки литературной дівятельности Бруни здісь нізть: но Поджіо хорошо зналь своего друга, тонко подметиль две основныя черты его характера неуклонное стремленіе къ матеріальному обезпеченію, которое заставило его сначала изучать право<sup>в</sup>), потомъ добиваться мъста при куріи<sup>4</sup>) и твердо держаться за добытую должность, пока она не привела къ цъли 5), — и соединеніе теоретическаго интереса къ наукъ съ практическимъ къ общественой жизни и политической действительности <sup>6</sup>).

Въ XV столетіи Бруни нашель двухъ біографовь, лично его знавшяхъ — Фаціо и Бистиччи. Коротенькая заметка Фаціо въ его общемъ

<sup>1)</sup> Такъ, по поводу отказа Бруни переселиться въ Римъ по приглашенію Мартина V Манетти говорить: cum ex uxore quoque primaria nostrae civitatis muliere unicum filium suscipisset et pluribus insuper quorundam maximorum beneficiorum et civitatis, et immunitatis muneribus ob admirabiles virtutes suas a Florentino populo honestatus fuisset ac laboribus denique et vigiliis et sua illa incredibili eloquentia amplas divitias comparasset, Florentiae cum uxore et liberis et cum concivibus amicis ac demum cum libris suis quiete commorari atque in gratiam redire, quam Romam proficisci maluit. Ibid. p. XCVI.

<sup>2)</sup> Poggii Bracciolini Oratio funebris in obitu Leonardi Arretini. Напечатана у Mehus'а въ предисловін къ перепискъ Бруни, р. СХVІ и слъд.

<sup>\*)</sup> Labores vero suos tantummodo laudari, nihil vero sibi afferre emolumenti cerneret, et premebatur inopia, ut qui tenui esset censu, rediit ad disciplinas juris civilis, quae suis cultoribus opes et divitias pollicentur. Ibid. p. CXX.

<sup>4)</sup> Cum antea Leonardus, qui illam legum mollestiam effugere cupiebat, primo verbis, deinde litteris egisset mecum, ut curarem, ut in curiam accersiretur ad aliquod exercitium, ex quo victum honestum posset consequi. Ibid.

<sup>5)</sup> Это случилось только при Iоаннъ XXIII: Ioannis tempore, cujus pontificatus questiosissimus fuit, functus est, multasque tum pecunias Ioannis indulgentia contraxit. Ibid. CXXI.

<sup>6)</sup> Duo genera sunt hominum, qui procul a laude militari vitam honestam sequuntur, alterum eorum, qui animum suum applicant ad rempublicam gubernandam inque ea administranda labores pro communi utilitate suscipiunt; alterum eorum, qui otio dediti litterarum quiescunt procul a turbine populari: utrumque Leonardus noster est summa cum laude complexus. Ibid.

соченени о современных внаменитостях свильтельствуеть, что даже руманистовъ поражала общирная литературная деятельность Бруни<sup>1</sup>). Гораздо важнее біографическій очеркь Бистиччи. Скромный флорентійскій книгопродавець не пускается въ оцінку трудовъ Бруни и не имветь въ виду написать его систематической біографіи<sup>2</sup>). Но онъ зналь Бруни и его друзей, быль хорошо знакомъ и съ общественными пълами Флоденціи, и съ взаимными отношеніими гуманистовъ. Поэтому онъ дополняеть автобіографическую часть Комментарія, переписку и показанія Поджіо лично ему изв'ястными фактами в), приводить мивнія Бруни въ вопросакъ тогдашней политики ) и сообщаеть анекдотические факты для его характеристики<sup>в</sup>). Но особенно важное значеніе иміють дві главы очерка Бистиччи: во-первыхь, та, гді онъ говорить, какъ хорошо освъдомленный очевидець, о необычайной популярности Бруни въ Италіи и за ен преділами — въ Англіи. Францін и Испаніи ), и во вторыхъ, первый списокъ его сочиненій 7). Къ вонцу XV и началу XVI стольтія относятся короткіе отвывы о Бруни въ діалогь Кортезе, въ хроникь Форести и въ Elogia Джовіо. Кортеме, опринявая гуманистовъ главнымъ образомъ съ формальной точки врвнія, со стороны языка и стиля, не особенно высоко ставить рвчи Бруни, какъ произведенія ораторскаго искусства, но онъ принимаеть также во вниманіе и содержаніе ученыхъ трудовъ, если они болѣе или мене выдаются надъ общимъ уровнемъ. Работы Бруни и въ особенности его историческія произведенія опениваются Кортеве настолько высоко, что онъ прощаеть автору его формальные недостатки и называеть его первымь человькомь (principem) своего времени в. Форести ограничивается немногими зам'вчаніями ), а Elogium Джовіо представляеть только тогь интересь, что авторь упоминаеть объ обвиненін Бруни Хр. Персоной въ плагіать за книгу De bello Gothico<sup>10</sup>).

<sup>1)</sup> Nec fere alius quisquam nostri temporis aeque multa industriae suae reliquit. Bartholomaeus Fatius, De viris illustribus libri ed. Mehus. Florentiae 1745. p. 10.

<sup>\*)</sup> Ho scritto solo alcune cose udite da lui, che mi sono parute che sieno degne di memoria. Bisticci, l. ć., p. 334.

в) Напр., объ отношеніи Бруни къ пап'в Іоанну XXIII. Ibid. р. 428.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 432 и савд.

в) Напр., отношеніе Бруни къ Манетти. Ibid. p. 437—38.

<sup>6)</sup> Cap. IX, p. 436-37.

<sup>7)</sup> Сар. XI, р. 438-39. Списокъ этотъ однако далеко не полонъ.

<sup>8)</sup> Cortesius, l. c., p. 224-225.

<sup>9)</sup> Bergomas, l. c. fol. 274.

<sup>19)</sup> Jovius, l. c., p. 28. Въ Laurentiana (Pl. XC sup. 5) хранится анонимная Laudatio Leonardi historici et oratoris, которая мив оставась неизвестной.

Первые шаги къ научному изученію жизни и сочиненій Брупи были оделаны въ половине XVIII столетія, и главная заслуга въ этомъ деле принадлежитъ Мегусу, который, благодаря изданіямъ источниковъ и монографіямъ, до сихъ поръ занимаеть одно изъ первыхъ ивсть среди ивсявдователей Возрожденія. Мегусь переиздаль переписку Вруни, дополнивъ старыя изданія цівлой массой ненапечатанныхъ писемъ, и преднослалъ своему труду біографическій очеркъ Бруни, кота чисто витьшній, но довольно обстоятельный, а также весьма подробный, хотя все-таки неполный, списокъ его сочиненій. Кромв того, вивств съ перепиской Мегусъ напечаталь разсмотрвиныя нами речи Манетти и Поджіо, а въ біографіи Траверсари издаль много отрывковъ изъ діалоговъ къ Верджеріо, которыми до самаго последняго времени и пользовались позднейшие изследователи. Въ 1752 году Апостоло Дзено сдълалъ въ "Фоссіевыхъ Диссертаціяхъ" 1) весьма полезныя дополненія къ біографическому очерку Мегуса. Онъ свель современныя показанія относительно нікоторых фактовь изъ жизни Вруни, разобралъ и опровергъ обвиненія его въ плагіать<sup>9</sup>) и сообщиль некоторыя библіографическія данныя о его сочиненіяхь. Опираясь на всв предшествующія работы. Маццукелли даль новый біографическій очеркъ Бруни и составиль самый общирный до сихъ поръ каталогъ его сочиненій<sup>3</sup>). Эти труды легли въ основаніе главы о Бруни въ исторіи литературы Тирабоски ) и составиди главный источникъ для позднайшихъ изсладователей.

До половины нынашняго стольтія о Бруни упоминають только общія сочиненія по исторіи литературы и Ренесанса. Но историки литературы въ лучшемъ случав издагають содержаніе Мегуса и Тарабоски, какъ Женгенэ<sup>5</sup>), или ограничиваются незначительными замачаніями, какъ Сисмонди<sup>6</sup>) и Галламъ<sup>7</sup>). То же самое можно сказать о раннихъ исторіяхъ Возрожденія Эргарда и Шарпантье<sup>6</sup>). Пер-

<sup>1)</sup> Zeno, Dis. Vos. I, р. 82 и слъд.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 89. По Zeno составить біографическій очеркъ Бруни Niceron въ XXV том'є своихъ мемуаровъ.

<sup>8)</sup> Mazzuchelli, l. с. II, 4, р. 2196 и стъд.

<sup>4)</sup> Tiraboschi, VI, р. 911 и слъд.

в) Ginguené, l. c., III, p. 295 и слъд.

<sup>6)</sup> Sismondi, l. c. II, p. 29-30.

<sup>7)</sup> Hallam, l. с. р. 88. Галламъ не ознакомился даже съ перепиской Бруни и съ ранними сочиненіями о немъ, такъ какъ онъ говоритъ, что "Исторія готовъ Бруни, переведенная по большей части изъ Прокопія, хотя авторъ хранить объ этомъ молчаніе, считается его дучшимъ сочиненіемъ".

<sup>8)</sup> Erhard, l. c., p. 235; Charpentier, l. c., p. 185.

вая монографія о Бруни появилась только въ половина нынашняго стольтія.

Въ 1856 году Аретинская академія издала вновь Флорентійскую исторію Леонардо Бруни, снабдивши ее итальянскимъ передовомъ и нъкоторыми комментаріями. Это обстоятельство послужило поводомъ къ появленію небольшой монографіи К. Монцани о Л.Бруни 1). Монцани, недовольный новымъ изданіемъ, поставиль своей задачей отчасти пополнить его пробълы. Редакторы новаго изданія не предпослади ему біографіи автора, не характеризовали времени, когда впервые появилась его Флорентійская исторія, и не выяснили ея научнаго значенія. Монцани въ первой половинь своей статьи изложиль жизнь Бруни, а во второй сделаль попытку культурно-исторической оценки эпохи, въ которую онъ жиль, и движенія, къ которому онъ принадлежаль, и приложиль нёсколько неизданныхь документовь, относящихся къ дипломатической миссіи Бруни при дворь Мартина V въ 1426 году. Біографическій эскизъ, написанный Мондани, не представляеть нечего новаго не по фактическому матеріалу, ни по его освъщению. Онъ даже игнорируеть нъкоторыя события изъ жизни Бруни, весьма для него характерныя и уже отмівченныя Мегусомъ. Такъ ходъ его занятій, долговременное изученіе права, колебанія, предшествовавшія его окончательному присоединенію къ новому движенію совствить имъ не упомянуты. И наоборотъ, онъ слишкомъ подробно инвиж йонгид изгад кілде атрагасть медкія дрязги дичной жизни итальянскихъ гуманистовъ, не имъющія прямого отношенія къ Бруни, слешкомъ долго останавливается на полетическихъ событіяхъ, которыхъ очевидцемъ, а иногда только современникомъ былъ Вруни. Кромъ того, авторъ совершенно не касается вопроса о томъ, какое мъсто занимаеть Бруни въ движеніи, и характеристика его личности точно такъ же не удовлетворяетъ читателя. Монцани вполнъ полагается на панегирикъ Поджіо, написанный по случаю смерти Бруни, и считаетъ этого последняго виестилищемъ всевозможныхъ добродетелей<sup>2</sup>). Съ этой точки арвнія онъ старается объяснить всв поступки Бруни, но наталкивается на противоръчія, отмічаеть ихъ, не выясняя ихъ псижической основы. Иногда такія противоречія стоять рядомь на одной

<sup>&#</sup>x27;) Monzani, Di Leonardo Bruni Arctino. Discorso. (Bz Archiv. Storico Ital. N. ser. T. V. Parte I, p. 29-59.; part. II, p. 3-34).

<sup>2)</sup> По мивнію Монцани, Бруни никогда не мізняль своихь взглядовь ради пользы и бенефицій и, котя жиль при папскомь дворів, славившимся всевозможнымь развратомь, mai si stropiccio nel lezzo che morbava la più parte. Вообще онь стояль выше своихь современниковь не только талантомы и славой, но также bontà dell'animo et l'integrita della vita. Parte I, p. 55—56.

страницѣ. Такъ, преданность Бруни интересамъ Григорія XI Монцани объясняеть его благородствомъ, а его позднѣйшее поведеніе при дворѣ этого папы твердостью убѣжденій, нежеланіемъ поддѣлываться подъ чужой тонъ, т. е. гѣми соображеніями, которыми самъ Бруни старался оправдать себя въ письмахъ къ друзьямъ. А чрезъ нѣсколько строкъ по поводу того же факта говорится: "Бруни подвергался нападеніямъ со всѣхъ сторонъ, какъ всегда бываеть съ тѣми, которые желають со всѣхъ сторонъ, какъ всегда бываеть съ тѣми, которые желають со всѣми находиться въ хорошихъ отношеніяхъ и не понимаютъ, что одновременно держаться двухъ противоположныхъ направленій не только позорно и не честно (поп é опогечоle пè onesto), но и болѣе того — опасно" 1). Вслѣдствіе этихъ противорѣчій съ одной стороны и панегирическаго тона, которымъ проникнута монографія вообще, личность Бруни осталась невыясненной и послѣ статьи Монцани.

Оприка солиненій Роми проникнута такиму же противорријему: восторженный отзывъ объ ихъ общемъ характеръ совершенно не оправдывается детальнымъ изображеніемъ. "Всь сочиненія Бруни, говорить Монцани, внушають удивление къ его глубочайшей учености, къ обширности знаній, къ полному знакомству съ греческой и римской литературой, а также къ новизнъ идей и оригинальности формы "). Но оказывается, что все его труды не заслуживають славы за свою форму прежде всего потому, что они написаны по-латыни, за исключеніемъ двухъ біографій Данте и Потрарки. "По этимъ маленькимъ этюдамъ легко ваметить (intravvedere), говорить Монцани, до какого превосходства онъ достигалъ, когда содъйствовалъ развитію родного языка. Темъ более поэтому следуеть сожалеть, что все его старанія и заботы были обращены на мертвый языкъ, который не могъ доставить ему продолжительной славы в) ". То же самое въ сущности говорится и относительно новизны идей и оригинальности взглядовъ. Главную заслугу Бруни, по мивнію Монцани, составляють его историческіе труды и въ особенности 12 книгь Флорентійской исторіи. "Этимъ трудомъ, говоритъ авторъ, Бруни оказалъ большую услугу не только республикъ, которая дала ему право гражданства, но также и исторической наукъ". Онъ восхваляеть Бруни и за обработанный ниъ новый матеріаль, и за безпристрастіе, за искусное изложеніе, ва возвышенность идей, за благородство чувствъ — словомъ, осниветь его всевозможными похвалами; но въ то же время признаеть, что рвчи, действующихъ лицъ въ его исторіи не несоответствують имъ и не подходять къ дъйствительности, ставить его работу гораздо

<sup>2)</sup> Ibid. p. 39.

<sup>\*)</sup> Parte II, p. 20.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 14.

ниже и по языку, и по содержанію книги Поджіо и вполнѣ соглашается съ оцѣнкою Макіавелли, который рѣзко осуждаетъ обоихъ историковъ¹). Что касается до новыхъ идей Бруни, то онѣ сводятся, во-первыхъ, къ тому, что въ древнемъ Римѣ существовало два различныхъ языка — народной массы и просвѣщеннаго общества²), и во-вторыхъ, къ отрицанію того, что любовь играла важную роль въ жизни Петрарки. Монцани воздерживается отъ сужденія о странномъ заблужденіи Бруни относительно римскаго плебса и съ излишней рѣзкостью высказывается противъ его въ основѣ вѣрнаго взгляда на Петрарку³).

Гораздо болье интереса представляеть вторая половина монографіи, посвященная характеристикъ времени Леонарда Бруни, хотя она не лишена противоръчій и далеко не удовлетворяеть требованіямъ строгой научности. Монцани даеть оценку гуманистического движенія съ итальянско-патріотической точки зрвнія. "Эпоха, къ которой принадлежалъ Бруни, говоритъ Монцани, не только не изучена и не выяснена, какъ она того заслуживаеть, но даже не получила еще правильной опънки "4). Пополненію этого пробъла и посвящена значительная часть второй половины монографіи. Монцани считаеть вонепъ XIV и первую половину XV въка началомъ общаго паденія культуры и въ гуманистическомъ движеніи этого времени видить великое бъдствіе для Италіи и чуть ли не позоръ для всего человъчества. Не признавая никакихъ заслугъ за гуманистами, онъ обвиняеть ихъ во всевозможныхъ порокахъ и преступленіяхъ. Изученіе древности не принесло, по его мивнію, никакой пользы и послужило источникомъ большого вреда. "Весь этотъ великій энтузіазмъ къ древности, говорить онъ, только поднялъ пыль прошляго, привель въ движение мертвый языкъ, въ который никто изъ этихъ ученыхъ не вложилъ дыханія жизни, такъ что ихъ писанія превратились въ родъ рабскаго подражанія. Ученость сділада въ XV вікі огромные и неоцівненные успівки; никогда знанія не были такъ фаспро-

<sup>1)</sup> Ibid. 15-18.

<sup>\*)</sup> Странно, что Монцави ссыластся въ этомъ случав на Ginguiné, Histoir. Litter. d'Ital. Тот. I, р. 151, не подозравая, что этотъ взглядъ изложенъ Бруни въ его переписка, котя указываетъ на переписку, какъ на свой источникъ.

<sup>2)</sup> Convien dire che dall'essersi il Boccaccio forse diffuso un po'troppo nel racconto dell'amore del poeta, venisse a Leonardo una eccessiva avversione contro gli amori, poiche ad essi non vuole dar luogo nemmeno nel raccontare le vicende e gli affeti del Petrarca, quantunque gli amori constituiscano la parte più ampia, più bella, più interessante della sua vita. Ibid. p. 21.

<sup>4)</sup> Parte I, p. 30.

странены, вакъ въ эту трудолюбивъйшую эпоху; но въ рукахъ ученыхъ они остались безплодными, и все это великое движение не принесло результатовъ, которыхъ должно было отъ него ожидать. Рабская подрожательность уничтожила замысель, подавила творческую способность, вследствіе этого произведенія ученыхъ, процевтавшихъ въ этотъ періодъ, за санынъ малынъ исключеніемъ, представляютъ собою только реторическія упражненія, воспроизведенія античнаго матеріала или грамматическія изслідованія (1). Забывая за античнымъ міромъ современное государство и новую литературу, они самой древностью увлекались чисто внашнимъ образомъ: "обращая вниманіе болье на слова, чъмъ на сущность дъла, болье на стиль, чъмъ на идеи, они воскресели тело, а не духъ древнихъ писателей " 3). Лишенные истиннаго таланта, гуманисты этой эпохи были въ полномъ сиыслё слова отребьемъ рода человёческого. Ихъ индивидуальныя свойства сводятся къ полному нравственному ничтожеству. "Злоба и неестественный раздоръ, говоритъ Монцани, возрастали между ними по мере усиленія легкости нравовъ, ничтожности воспитанія и рабства мысли и родины", и грязныя инвективы служать, по его мивнію, самымъ несомнічнымъ доказательствомъ ихъ нравственной одичалости3). Не выше стоять гуманисты, какъ литературные двятели. Прежде всего, они презирали родной языкъ и этимъ самымъ вамелляли развитіе національной литературы и лишали себя возможности создать что-либо великое: что можно написать "на языкъ, котораго сынь не слышить на устахь матери и влюбленный на устахь любимой женщины?" 4). Но и вообще ихъ сочиненія, лишенныя всёхъ качествъ, необходимыхъ для книги 5), унивили литературу: "писательство спалалось тривіальными ремесломи. Знаніе — почти только игрою памяти, поэзія — времяпрепровожденіемъ и забавой " 6). Какъ граждане, гуманисты, по мивнію Монцани, были ниже всякой критики, составляли истинное бъдствіе для Италіи и служили причиной пережитого ею глубокаго упадка. Не научившись у древнихъ гражданскимъ добродетелямъ, они, благодаря имъ, стали крайне плохими патріотами.

6) Ibid. p. 6 u 7.

<sup>1)</sup> Parte 2, p. 4.

<sup>9)</sup> Ibid. p. 6.

³) 1bid. р. 6 и 8.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 5.

<sup>5)</sup> Nelle opere loro manca per lo più colore d'anima, spontaneità, libertà e vigore di eloquenza, novità d'idee, altezza di pensieri, pellegrinità di concetti, p. 5.

"Новые мудрецы изъ-за любви къ Асинамъ и Риму забыли о своей родинь: погруженные въ античныхъ писателей, занятые откапываніемъ кодексовъ и манускриптовъ, они допустили свободу погибнуть жалкимъ образомъ; немногіе изъ нихъ, болье коварные и честолюбивые, довольствуясь восторгомъ передъ свободой въ книгахъ, стремвлись совершенно подавить ее въ дъйствительности". Къ политической деятельности гуманисты относились равнодушно. "Не видно, чтобы таланты принимали участіе или чувствовали интересъ въ общественнымъ пъламъ, чтобы они выходили изъ кабинета на площадь, помогали родинъ совътами, мужественно и съ пользою трудились для нея: большая часть изъ нихъ искала убъжища при дворахъ. гдв они или наслаждались досугомъ или погружались въ безплодныя ванятія". Если честолюбіе и эгоизмъ заставляли иногда гуманистовъ обращаться на политической деятельности, то государство отъ этого ничего не выигрывало: "невъжественные или равнодушные къ государственнымъ дъламъ, они не умъли разумно управлять республикой н сообразно съ потребностями удучшать учрежденія "1). Но оставансь въ сторонъ отъ политической жизни, гуманисты причиняли огромный вредъ государству и перомъ, и педагогическою діятельностью. Въ сочиненіяхъ они являются ващитниками деспотизма; какъ воспитатели принцевъ — развращають будущихъ государей. "Прекрасное врвлище представляють эти восторженные энтувіасты древности, польвующіеся фразами Циперона, Ливія, Тацита и другихъ свободнійшихъ умовъ, чтобы прикрыть тираннію князей-покровителей, извинить ихъ несправедливость и замаскировать свои рабскія понятін и мысли... Имъ было довърено воспитаніе юныхъ принцевъ, и въ скоромъ времени появилась толпа государей-риомоплетовь, ораторовъ, которые, овруживши себя литераторами. Филологами, учеными, поэтами и педантами, предоставили заботу о государствъ преступнымъ или бездарнымъ министрамъ, чтобы можно было болье спокойно посвятить себя мувамъ « 3). Наконецъ, само распространеніе гуманистическихъ знаній въ обществъ было, по мнанію Монцани, политическимъ преступленіемъ, служеніемъ тиранніи и рабству. Меценатство князей было "политическою хитростью", со времени Козимо Медичи составляло политическую систему, целью которой было не только доставленіе блеска двору, но и отвлечение интересовъ отъ современности. Князья "хорошо понимали, что, гдв умы обращены къ этимъ занятіямъ, заняты такими заботами, тамъ не будуть обращать большого вни-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 6.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 7-8.

манія на то, что было такъ дорого предкамъ и къ чему теперь уменьшилась любовь и уваженіе, — т.-е., къ свободі и родині 1.

При такомъ отношеній къ эпохі диопрамбическій тонъ въ біографіи Бруни важется весьма страннымъ, и это впечатятние усиливается еще тъкъ, что Монцани находить и другого дъятеля, труды котораго онъ ставить выше сочиненій Бруни — именно Поджіо. Какимъ образомъ въ головъ автора примирялось абсолютное осуждение гуманизма этой эпохи и преклоненіе передъ двумя крупными его діятелями — остается психологическою тайною людей, которымь пагріотивнь мізшаеть видъть истину. Но осуждая итальянское Возрождение первой половины XV въка, Монцани болъе благосклоненъ ко всему движенію, ввятому въ целомъ. Отмечая два направленія въ оценке Возрожденія, изъ которыхъ одно приписываеть ему самые благотворные результаты, а другое держится противоположнаго взгляда, онъ старается нёсколько защитить его отъ полнаго осужденія. Враги гуманизма возводять на него тъ же обвинения, что и Монцани, и совершенно послъдовательно отрицають за нимъ всякое значеніе; Монцани имъ не возражаеть по существу, но совершенно неожиданно приходить къ такому выводу: "нельзя огрицать, что появленіе филологовь, грамматиковь, и онводол ахвіношонто ахигони ов одио ахинору и свої при во онводольно и благотворно, ибо безъ него, можетъ быть, наступилъ бы перерывъ въ интеллектуальномъ и политическомъ прогрессв не только Италіи, но и Европы. Это быль великій кризись, можеть быть неизбежный, сопровождавшійся, какъ и всѣ великіе перевороты, важными явленіями, хорошими и дурными « э). Первому и единственному біографу Бруни въ новое время не удалось выяснить значение этого гуманиста, потому что ему осталось неяснымъ самое движеніе.

Монцани остается до настоящаго времени единственным біографом Бруни въ XIX стольтіи 3); но въ новых сочиненіях по исторіи литературы, Рима и Ренесанса мы находим рядь попыток выяснить личность Бруни и его стремленія. Правда, большинство историков національной литературы — Канту, Джудичи, Де Санктись — обходить Бруни совершенным молчаніем, но у одного изъ нихъ, Инверниции, мы находим общую оценку сочиненій Бруни. Выше мы видели, какъ относится авторъ къ переписк в Бруни и къ его

<sup>1)</sup> Ibid. p. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исключеніе составляеть упомянутая зам'єтка *Gherardi* (Archiv. stor. ital-1885 р., 416 и са'вд.), гд'є авторъ вносить хронологическую поправку относисительно времени полученія Бруни флорентійскаго гражданства и составленія имъ флорентійской исторіи.

историческимъ сочиненіямъ. Еще менте благопріятна общая оптина его произведеній. Инверницци не видить у Бруни ни одной "шировой и глубовой мысли". "Въ его оригинальныхъ сочиненіяхъ, говорить авторь, вы чувствуете эрудицію, которая остается инертной въ мысли, аггрегать идей, собранныхъ безо всякой связи, не имъющихъ въ разумъ ни жизни, ни движенія, образцы, которые соверцаются и изучаются съ продолжительной и страстной любовью, но совершенно не дъйствують, какъ силы, возбуждающія въ душь новыя иден и новыя чувства "1). "Бруни созерцаеть великій греко-латинскій міръ", говорить онъ въдругомъ мість, "но на ряду съ грамматическими и филологическими разсужденіями мы не находимъ ничего. что указывало бы на образование въ немъ новаго духа... въ концъ вонцовъ онъ не выходить изъ состоянія пассивнаго созерцанія древности<sup>2</sup>)". Объяснить подобнаго рода разсужденія возможно только при томъ предноложении, что Инверници остались неизвъстными теоретическіе трактаты Бруни: вначе онъ заметиль бы у ихъ автора страстное желаніе и рішительныя попытки постройть новое міросозерпаніе на новыхъ началахъ. Впрочемъ Инверниции допускаеть безсознательное вліяніе древности на міросозерцаніе Бруни, но не указываеть, въ чемъ оно выразилось, и считаеть его поверхностнымъ. . Средневъковыя върованія, говорить онъ, еще лежали въ глубинъ его души и достаточно было внъшняго случая, чтобы они вышли изъ инертнаго состоянія, въ которомъ держало ихъ предпочтеніе въ древности". Эту мысль Инверниции думаеть подтвердить отвътомъ Бруни на восторженное письмо Поджіо о поведеніи Іеронима Пражскаго передъ казнью. Осторожный Бруни советуеть своему другу "умфрить" восторги и "писать о такихъ предметахъ съ больмею осторожностью "3). Въ практическомъ совътъ довкаго и трезваго чиновника, уже сделавшаго удачную карьеру при папской куріи, Инверницци видить проявленіе средневіковых воззріній. Новійшій нъмецкій изследователь итальянской литературы, Адольфъ Гаспари, воздерживается отъ сужденія объ общемъ значеніи Бруни и его сочиненій въ исторіи Возрожденія, но онъ даеть біографическій очеркъ этого гуманиста, излагаетъ содержание его Поликсены, върно характеризуеть его политическія возарівнія и отношеніе къ Платону и Аристотелю и, что особенно важно, не повторяеть общепринятаго мивнія о вражив Бруни къ Данте, Петраркв и Боккаччіо 1).

<sup>1)</sup> Invernizzi, l. c., p. 82.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid p. 86.

<sup>4)</sup> Gaspary, l. c. II, p. 98, 210, 124, 157 m 179.

Бруни представлялъ собою столь видную фигуру при папской куріи, что выдающіеся историки Рима и папства — Грегоровіусъ, Реймонть и Пасторь1) — не считають возможнымь обойти его молчаніемъ, при чемъ послідній пытается, какъ мы виділи<sup>9</sup>). найти въ немъ образецъ "христанскаго" гуманизма въ противоположность "языческому", представителями котораго были Поджіо, Валла и друг. Гораздо обстоятельные говорять о Бруни историки Возрожденія и прежде всего Фогтъ. Фогтъ не ограничивается сообщениемъ фактическихъ сведений о жизни Бруни, но даетъ весьма живую характеристику его личности<sup>3</sup>), главное достоинство которой заключается въ томъ, что авторъ подчеркнулъ интересъ Бруни къ общественной жизни и его пониманіе важности политических отношеній. Но съ общинъ освъщениемъ Фогта идивидуальныхъ свойствъ Бруни едва ли можно согласиться. Бруни представляется Фогту "серьезной, даже мрачной натурой "4), которой трудно было ужиться при папской куріи<sup>5</sup>). потому что тамошняя жизнь не удовлетворяла его "стоическому идеалу" 6). Такая характеристика не оправдывается ни фактами изъ біографіи Бруни, ни его произведеніями. Онъ сдівлаль свою карьеру при куріи гораздо быстрве Поджіо, котораго Фогть ему противополагаеть; онъ пользовался доверіемъ всехъ папъ, и одинъ изънихъ, Іоаннъ ХХІІІ, сделаль его богатымъ человекомъ. Сначала Бруни стремился только къ матеріальному обезпеченію, что, конечно, не вытекало изъ стоическаго идеала. Мы видъли, что теоретически Бруни не быль стоикомъ, и въ его натуръ совствит не замътно стоическихъ наклонностей: авторъ ръчи Геліогабала и канцоны въ честь Венеры обнаруживаеть въ перепискъ совствит противоположныя качества?).

<sup>1)</sup> Gregorovius, l. c. VII, p. 542; Reumont, III, p. 294-97; Pastor, I, 37 H 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. выше, р. 31.

<sup>3)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 309-15 и II, 17-18.

<sup>4)</sup> Er war nicht mehr so jung und nicht so biegsam wie Poggio, überhaupt eine ernstere, selbst mürrische und finstere Natur. Ibid. II, p. I7.

<sup>8)</sup> Bruni wusste sich in das Leben und Treiben des geistlichen Hofes durchaus nicht zu finden, er war nicht leichtlebig und weltgewandt wie sein Freund Poggio. Ibid. I, p. 310.

<sup>6)</sup> Das Leben an der Curie war ihm nach zehnjährigem Umherwerfen verleidet wie Salutato, nicht um der Schreibergeschäfte willen, sondern weil er im Leben eines Curialen die männliche Ehre nicht fand, die seinem stoischem Lebensideal gemäss war. Ibid. II, p. 18.

<sup>7)</sup> Для примъра можно привести описаніе Бруни собственной свадьбы. "Я опустошиль рыновь и парфюмерныя лавки, пишеть онь Поджіо, одинавово изучиль извъстныхь и неизвъстныхь поваровь, колбасниковь, торговдевь дичью; но что нестерпимо, такъ это безконсчные женскіе наряды". Но всъмъ этимъ Бруни очень доволень; его не огорчають даже крупныя свадебныя

Но самый крупный недостатокъ характеристики Фогта — это отсутствіе въ ней изложенія міросозерцанія Бруни 1). Этотъ пробъль остается непополненнымъ и до настоящаго времени, потому что Гейгеръ, кромѣ краткаго біографическаго очерка Бруни, ограничивается критическими замѣчаніями о нѣкоторыхъ его сочиненіяхъ 3), а очеркъ, посвященный Бруни Сэймондсомъ, совершенно незначителенъ 3). Такимъ образомъ самый крупный и вліятельный представитель старшаго поколѣнія третьей генераціи гуманистовъ до сихъ поръ еще не нашелъ біографа.

Соперникомъ Бруни по соисканію секретарскаго мѣста при курін былъ одинъ изъ видныхъ гуманистовъ третьяго поколѣнія Джсакопо д'Анджело да Скарпаріа. Біографическія свѣдѣнія о Джакопо весьма скудны ). Онъ былъ родомъ изъ тосканскаго городка
Скарпаріа, но рано переселился во Флоренцію, былъ ученикомъ Джіованни да Равенна и стоялъ въ близкихъ отношеніяхъ къ Салютати )
и Никколи. Затѣмъ онъ отправился въ Византію ради изученія греческаго языка, познакомился тамъ съ Хризолоромъ и быль главнымъ
виновникомъ призванія его во Флоренцію ), гдѣ продолжалъ слушать его уроки. Джакопо былъ старше Бруни ), на четыре года

издержки, "потому что отъ нихъ болъе разговоровъ, чъмъ расхода, болъе шума, чъмъ убытка". Дальнъйшее описаніе носять циническій, но не философскій характеръ. Castra, ad quae capienda veneram, prima vihilia adortus expugnavi; victoria non incruenta fuit. In illis ego castris nunc insideo, quanquam die quidem vagor latissime, nocte tamen in illa ipsa castra reversus, per vigilia custodio. Itaque tu sive ducem, sive tribunum, sive centurionem, ut libet, apella etc. Epist. III, 17. Это описаніе тъмъ характернъе, что Бруни тогда было уже за 40 лътъ. Также мало стопческаго въ такомъ времяпрепровожденіи: нъсколько позже уже изъ Флоренціи Бруни пишетъ Поджіо, что получилъ его письмо въ то время, dum una cum Nicolao nostro mulierum catervam, quae apud templum convenerat, ex consuetudine viseremus. Ibid. IV, 4.

<sup>1)</sup> Нъкоторыя фактическія неточности Фогта (см., напр., II, р. 312, гдъ тексть не подтверждается цитатой изъ Бистиччи) не имъють значенія.

<sup>3)</sup> Geiger, l. c., p. 97-102.

<sup>3)</sup> Symonds, The revival of learning, p. 182—186. О его оцънкъ исторія Бруни въ Age of despots (р. 201—203) см. выше.

<sup>4)</sup> Фактическія свідівнія о немъ у Mehus'а въ предисловін въ Vita Leonardi Dati Ferenze 1743 и затімъ у Mazzuchelli, l. с. I, 2, р. 764 и слід. Нікоторыя хронологическія поправки у Tiraboschi, l. с. VI, р. 1054. Ср. Voigt, I, 226—228 и II, 20.

<sup>5)</sup> Cm. Mehus, Vita Ambr. Travers., p. CCCLVI—VIII.

<sup>6)</sup> Erat insuper in eadem (Xph3010pa) disciplina Jacobus quidam Angeli, qui auctor in primis fuerat Chrysolorae arcessendi. Bruni, Comment. col. 920.

<sup>7)</sup> Ex his (condiscipulis) Robertus, et Vergerius, et Jacobus Angeli me longe anteibant actate. Ibid.

раньше его жиль при куріи, тыть не менье папа предпочель ему молодого Бруни<sup>1</sup>), котя позже и Джакопо сдылался апостольскимъ секретаремъ<sup>3</sup>). Еще скудные наши свыдыня о міровоззрыніи Джакопо. Изъ его литературныхъ связей видно, что онъ принадлежаль къ гуманистическому движенію; но изъ его произведеній, кромы переводовь изъ Плутарха и Птоломея, извыстно только письмо къ Хризолору объ избраніи Григорія XII<sup>3</sup>). Наконецъ, при дворы Иннокентія VII мы находимъ еще двухъ гуманистовъ — Вартоломео Капра, занимавшаго видную должность правителя папской канцеляріи (magister pontificiarum epistolarum), и апостольскаго секретаря Пьетро Паоло Верджеріо. Но первый только начиналь здысь свою карьеру, дальный шее развитіе которой лежало за предылами Рима; второй ее заканчиваль въ куріи, но его литературная и ученая дыятельность развивалась главнымъ образомъ въ Падуь 4).

## VI.

Курія Григорія XII, Александра V и Іоанна XXIII.— Общія замівчанія о характерів и исторіи гуманистическаго движенія при папской куріи.

Пасторъ върно замъчаеть, что Инновентій VII положиль твердое основаніе обычаю замъщать гуманистами секретарскія мъста въ папской куріи в). Дъйствительно съ этихъ поръ, несмотря на бъдственное положеніе св. престола до Констанскаго собора, курія все болье и болье наполняется наполняется гуманистами. Григорій XII (1406—1415) получиль тіару 80-льтнимь старикомъ; не лишенный нъкогда

<sup>1)</sup> Cm. Epist. I, 1 H 2.

<sup>2)</sup> Mehus (l. c. p. XVI) виділь документь, помінченный 1410 годомъ, гдів Анджело названь уже апостольскимъ секретаремъ. Mehus относить этоть документь къ Іоанну XXIII; по мизнію Voigt'а Джакопо быль секретаремъ уже при Александрів V (II, 20).

<sup>3)</sup> Списовъ его сочиненій, приведень у Магл., і. с. гдв указавы рукописи и изданія; изъ него видно, что Джавопо перевель: изъ Плутарха біографіи Марія, Помпея, Цицерона, Брута и Цезаря; изъ Птоломея Cosmographiae libri VII, Qnadripartitum и Centum fructus, при чемъ принадлежность ему двухъ последнихъ переводовъ сомнительна. De Gregorii XII electione epistola ad Emanuelem Chrisoloram напечава у Mehus'a, Vita L. Dati.

<sup>4)</sup> См. о нихъ ниже.

<sup>5)</sup> Pastor, I, p. 132.

нравственныхъ достоинствъ и научныхъ интересовъ 1), на папскоиъ престоль онь впаль въ льтство и наслаждался больше лакоиствами. чёмъ какими бы то ни было науками<sup>2</sup>). Кроме того, реальное положеніе св. престола было настолько тяжело, что папа, выгнанный изъ Рима, продалъ его за дешевую цѣну неаполитанскому королю<sup>3</sup>). Тамъ не менъе гуманистическій элементь куріи его предшественника не только сохранился, но даже усилился новымъ и крупнымъ членомъ. Мъсто впостольского секретаря получилъ сверстникъ Бруни. Антоніо Лоски изъ Виченцы (1368—1441), вліятельный гуманисть, давно уже получившій извістность своею ділтельностью на родинъ и при дворъ Висконти ). Вся эта гуманистическая курія пожинула Григорія XII передъ Пизанскимъ соборомъ и перешла на службу въ его сопернику — Александру V (1409-1410). Личность соборнаго избранника объщала хорошую будущность ученымъ куріаламъ. Грекъ по происхожденію, новый папа быль весьма ученый человыкь и раные покровительствоваль гуманистамь); но его положеніе было крайне затруднительно и главнымъ образомъ его угнетала бедность: "епископомъ я быль богать, говориль Александръ V, кардиналомъ бъденъ, а папою сталъ нищимъ" 6). Тъмъ не менъе въ короткое время его правленія въ куріи появляются два новыхъ гунаниста: Benedetto da Piglio и Уберто Дечембріо; но діятельность перваго относится ко второй четверти XV стольтія, а Дечембріо оставался секретаремъ очень короткое время и большую часть жизни провель на службе въ Милане 7).

Но гуманистическій элементь въ куріи особенно усилился со встуиленіемъ на престолъ Іоанна XXIII (1410—1415). Сначала ловкій инрать, потомъ распутный студенть Болонскаго университета, новый пана обладаль достоинствами авантюриста изъ кондотьеровъ, до вир-

<sup>1),</sup> Брунн говорить о немъ: fuit in Gregorio permagna vitae morumque honestas et prisca quidem, ut ita dixerim, bonitas. Scripturarum quoque scientia et indagatio subtilis et recta. Commentarius l. c. col. 926.

<sup>2)</sup> Plus in zucaro consumebat, quam sui praedecessores in victu et vestitu говорять современный біографъ. Ein widerwärtiges Bild kindischen Alters, замъчаеть Грегоровіусь, приведя эту цитату (VI, р. 576) Характеристику этого паны см. у Reumont (II, 1132) и Creighton, I, р. 182 и 197—198.

<sup>\*)</sup> Gregor., l. c. 591.

<sup>4)</sup> См. о немъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Его характеристика у Грегоровіуса, VI, р. 601 и въ особенности Creighton, l. c., р. 282—233. О его сочиненіяхъ Mazz., I, р. 455—56.

<sup>6)</sup> Gregorovius, l. c.

<sup>7)</sup> Voigt не упоминаеть Уберто среди апостольских секретарей. Ср. Argelati, с. l., р. 1106—1108. Объ Уберто см. ниже.

туозности развилъ пороки своихъ предшествующихъ профессій и отличался крайнимъ невъжествомъ во всемъ, что нужно было знать въ его сань 1). Бруни, его близкій другь и совытникь, считаеть его "великимъ въ свътскихъ дълахъ и совершенно ничтожнымъ и нелъпымъ (ineptus) въ духовныхъ "2). Темъ не менте, гуманисты были очень довольны богатымъ папой: Бруни, благодаря ему, навсегда обезпечилъ себъ "почетный досугъ", и Поджіо, который ръдко бывалъ доволенъ, находилъ правленіе этого папы очень выгоднымъ 3). Папа цънилъ гуманистовъ, и на ряду съ прежними при его курів появляется новый Aranumo Ченчи деи Рустичи (Cincius Romanus), первый гуманистическій членъ папской канцеляріи римскаго происхожденія 1). Констанскій соборъ низвергъ Іоанна XXIII; но гуманистическая курія ничего не потеряла при этомъ крушеніи, наоборотъ, съ усиленіемъ папства она упрочила свое существованіе, и къ половинъ XV въка папскій дворъ сдълался пентромъ гуманистического движенія.

Историки папства не дають систематическаго изложенія развитія гуманизма при папской куріи. Одни изъ нихъ, какъ Крейтонъ, обходять этоть вопросъ полнымъ молчаніемъ; другіе, какъ Пасторъ, отмѣчають только отношеніе къ гуманизму отдѣльныхъ папъ; Папенкордть коротко перечисляеть заслуги папъ главнымъ образомъ по отношенію къ искусству, а также и къ наукамъ в. Наконецъ, самые обстоятельные историки папскаго Рима, Грегоровіусъ и Реймонтъ, начинають внимательно слѣдить за гуманистическимъ движеніемъ при куріи только съ Мартина V, когда оно становится тамъ замѣтною силою в. Также относятся къ папскому гуманизму и историки Возрожденія, кромѣ Фогта: Гейгеръ начинаеть изложеніе съ Николая V , Сэймондсъ съ Евгенія IV . Только Фогть слѣдить за появленіемъ при куріи гуманистовъ, начиная съ Петрарки ; но и онъ имѣеть въ виду исключительно, такъ сказать, профессіональныхъ гуманистовъ,

<sup>1)</sup> Для его характеристики см. Gregorovius, VI, р. 602. Голословная попытка смягчить приговоръ современниковъ и у Reumont'a, I, р. 1150—51. Ср. Creighton, I, р. 202, 235, 297, 299—301.

<sup>3)</sup> Commentarius, c. l. col. 927.

см. выше р. 696, прим. 5.

<sup>4)</sup> Его деятельность относится ко второй четверти XV столетія.

<sup>5)</sup> Papencordt, l. c. p. 492.

<sup>6)</sup> Gregorovius, l. c. VII, p. 519 H Carba. Reumont, l. c. II, p. 305 H Carba.

<sup>7)</sup> Geiger, l. c. p. 121 и слъд.

<sup>8)</sup> Symonds, The revival of learning, p. 219.

<sup>\*)</sup> Voigt, l. с. II, р. 1 и след.

игнорируя высшихъ куріаловъ, захваченныхъ движеніемъ 1). Внутренней исторіи папскаго гуманизма до сихъ поръ не написано и для ея составленія въ настоящее время недостаетъ еще предварительныхъ работъ по отысканію источниковъ и ихъ монографической обработки. Но и теперь представляется возможнымъ нам'ятить в'вроятныя причины гуманистическаго движенія при куріи и указать его особенности.

Современные изследователи склонии видеть въ панскомъ гуманизив заносное движеніе, вызванное практическими потребностями курін. "Флоренція сообщила свою научную жизнь Риму, говорить Грегоровіусь, ибо римская культура была по существу флорентійской и въ медицейскомъ пап'в достигла своего высшаго пункта. Она развивалась медленно посл'в реставряціи папства. Сами папы и кардиналы были ея менецатами, тогда какъ римское дворянство совершенно отстало въ этомъ отношении. Такимъ образомъ гуманистическое образованіе въ Рим'є стояло не на народной почв'є, но было и оставалось заноснымъ (importirt) "2). На той же точкъ врънія стоитъ Сэймондсъ. "Переходя отъ Флоренціи къ Риму, говорить онъ, мы поражены твиъ фактомъ, что ни въ наукахъ, ни въ искусствв папекое государство не имъло своей собственной реальной жизни. Его интеллектуальный энтувіазить быль ваносный (imported) "3). "Наука, говорить онъ въ другомъ мъсть, всегда была въ Римъ предметомъ художественной роскоши, а не частью національной жизни, какъ во Флоренціи... Изъ Флоренцін получиль Римъ интеллектуальный стимулъ. Связь началась въ 1402 году, когда Бонифацій IX назначиль Поджіо на должность апостольского секретаря 4. Такая точка эрвнія не оправдывается фактами. Дъйствительно, большинство куріальныхъ гуманистовъ-литераторовъ не римскаго происхожденія; но иностранныхъ гуманистовъ мы находимъ и въ Миланъ, и въ Неаполъ, не говоря уже о дворахъ мелкихъ тиранновъ. Гуманистические канцлеры самой Флоренцін — Марсупини, Бруни, Поджіо, не ивстнаго происхожденія, и Бруни, напр., сделался гуманистомъ раньше, чемъ сталъ флорентійцемъ. То же самое можно свазать о флорентійскихъ учителяхъ, какъ Джіованни да Равенна и Хризолоръ. Эпитеть "ввозный" или "заносный" решительно неприложимъ къ какой бы то ни было " въстной вътви итальянскаго гуманизма, потому что онъ обнаруживался всюду, и между отдельными городами была въ этомъ отно-

<sup>1)</sup> Списовъ дъятельныхъ гуманистовъ при курін, составленный Фогтомъ, не полонъ: онъ пропускаеть напр., Верджеріо и Уберто Дечембріо.

<sup>2)</sup> Gregorov. VI, p. 518-519.

<sup>\*)</sup> Symonds, l. c. p. 215.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 218.

шенін только количественная разница. Гуманистическіе литераторы были только выразителями извъстнаго настроенія, а изъ примъра Петрарки мы видели, что гуманистическое настроение обнаружилось въ куріи ранве, чемъ где-либо въ другомъ месте. Что касается въ частности до вліянія Флоренціи на гуманистическое движеніе при курін, то оно крайне преувеличено. Не следуеть забывать, что первый гуманисть, нашедшій полное признаніе въ куріи, быль флорентійцемъ только по рожденію и Флоренція не имъла ръшительно никакого вліянія на его развитіе. Правда, флорентійскіе гуманисты появляются при куріи гораздо раньше даты, указанной Сэймондсомъ, но они вовсе не занимали тамъ исключительнаго положенія. На ряду съ Дзаноби да Страда и Бруни, тамъ сдужатъ Соранцо, Кальво изъ Неаполя, а позже Лоски изъ Виченцы, Пьеръ Паоло Верджеріо, миланецъ Уберто Дечембріо, Ауриспа, Тортелли и проч. Самые крупные гуманисты, вышедшіе изъ флорентійской школы, Бруни и Поджіо, и въ особенности последній, такой же продукть римской культуры, какъ и флорентійскій, потому что въ Рим'в они провели свои лучшіе годы. Наконецъ, одинъ изъ наиболье видныхъ гуманистовъ первой половины XV въка. Лоренцо Валла, былъ римляниномъ и по рожденію, и по воспитанію.

Главная ошибка, повлекшая за собою одностороннее ръшеніе вопроса о происхождении гуманизма при куріи, заключается въ изморировачью малоизвистной до сихъ поръ среды, окружавшей се. престоль. Этимъ же обусловливается односторонность въ объясненіи отношеній папъ къ гуманистамъ. По словамъ Фогта, гуманисты вливали "ядъ въ организмъ церкви", темъ не мене "то надобность въ борьбъ, то беззаботность курін побуждала, перковь призывать этихъ модныхъ язычниковъ и вводить ихъ въ свое лоно". Въ эпоху схизмы и соборовъ "папы нуждались въ новыхъ борцахъ и при выборъ ихъ не были слишкомъ добросовъстны и разборчивы. Тогда было время многочисленныхъ памфлетовъ и полемическихъ сочиненій, и ихъ тонъ становился все популярнівй, ихъ полемическіе пріемы все живъй и ядовитъй. Тогда нужны были люди, которые ванимались поворящими инвективами, какъ искусствомъ" 1). На этой же точкі врінія стоять Сэймондсь<sup>8</sup>) и Пасторь<sup>9</sup>). У нась слишкомъ мало документальныхъ данныхъ для рёшенія вопроса о причивахъ папскаго покровительства гуманистамъ; темъ не менее можно съ уве-

<sup>1)</sup> Voigt, II, 2.

<sup>2)</sup> L. c. p. 215-217.

<sup>\*)</sup> L. c. p. 131—132.

ренностью утверждать, что такое різшеніе этого вопроса, заключая въ себв вначительную долю истины, страдаетъ однако односторонностью. Правда, союзъ нам'ястниковъ Христа съ неподходящими ихъ сану и положенію силами — традиціонная политика средневъкового Рима. Въ борьбъ съ своими противниками папы не отвергали нивакихъ союзниковъ, не гнушались нивакими средствами, готовы были опираться на всякую силу, если только ожидали отъ нея дъйствительной поддержки. Они возстановляли подданныхъ противъ непокорныхъ церкви государей и побуждали государей подавлять недовольныхъ церковью подданныхъ; они заставляли монаховъ и епископовь бороться противъ королей и требовали отъ королей усмиренія духовенства; они смиряли паству посредствомъ пастырей и возбуждали свътскихъ людей противъ епископовъ, если тъ не подчинялись требованіямъ курін. Курія пропов'єдовала и монархическіе, и аристократическіе, и демократическіе, и даже охлократическіе принципы, имала въ числа своихъ то союзниковъ, то противниковъ и императора, и королей, и феодаловъ, и рыцарей, и города, и народную массу. Словомъ, намъстники св. Петра опирались на всъ общественныя силы въ Европъ, начиная съ итальянской "сволочи" (pataria и compagnie) и кончая турецкимъ султаномъ. Готовность воспользоваться всякимъ союзникомъ сдёлалась традиціей въ папской политикъ; въ эпоху появленія гуманизма она усилилась до крайней степени.

Съ переселеніемъ въ Авиньонъ для папъ явилась опасность утратить всякое вліяніе въ Италіи и даже потерять свои светскія владвнія и самый Римъ. Положеніе куріи было чрезвычайно затруднительное. Глава церкви не имълъ теперь въ рукахъ никакихъ реальныхъ силь, не могь вполив свободно располагать даже своей личностью. Вся политика Авиньонскихъ папъ заключалась въ томъ, чтобы, обманывая римское население объщаниемъ вернуться въ "столицу міра", наиболье выгодно для себя комбинировать отношение наличныхъ силъ Италів, и они д'влади это очень искусно. Клименть V, противопоставляя Гейнриха VII Роберту Неаполитанскому, покровительствуеть въ то же время демократическому перевороту въ Римъ. Его преемники действують точно такъ же. Слабый Іоаннъ XXII, креатура Роберта Неаполитанскаго, пытается однако тайкомъ противопоставить ему Іоанна Богемскаго. Климентъ VI не только призналъ переворотъ, произведенный Кола ди Ріенцо, но послалъ ему даже подарокъ, а потомъ сталъ искать средствъ низвергнуть трибуна и тайно подвергъ его уже отлученію. Съ началомъ схизмы цапы сделались еще менње разборчивы въ средствахъ борьбы: люди стали для нихъ

иметь постольку значенія, поскольку ими можно было воспользоваться для своекорысныхъ целей. Иннокентій VII проклялъ Владислава Неаполитанскаго, какъ исчадіе ада и, заключивши немного спустя съ нимъ союзъ, осыпалъ его въ булле самыми лестными похвалами. Они вступають даже въ союзь съ шайками разбойниковь, которые были ужаснъйшимъ бичемъ для тогдашней Италіи. Банды. противъ которыхъ была направлена булла Урбана V, находились на службъ у Урбана VI. Поэтому нътъ основанія думать, чтобы папы стъснялись воспользоваться новою силой, какимъ бы жарактеромъ она ни отличалась. Документальныя данныя подтверждають, что папы цвнили въ гуманистахъ не только ученыхъ, но и двльцовъ. Вруни подробно описываеть свое поступление въ курію, и изъ его писемъ видно, что Иннокентій VII требоваль отъ своихъ секретарей не только учености, но и умѣньи составлять дѣловыя бумаги: соискателямъ этого мъста предложено было на конкурсъ составить отвёть на письмо одного герцога<sup>1</sup>). Григорій XII въ важныхъ случаяхъ поручалъ составлять одну и туже бумагу разнымъ лицамъ и выбиралъ наилучшую<sup>2</sup>). Тъмъ не менъе нельзя свести папское меценатство къ одному этому стимулу. Нъкоторые папы Авиньонскаго періода, какъ Климентъ VI и Григорій XI несомнънно сами чувствовали интересь къ гуманистическому движенію, то же самое можно сказать и объ Иннокентіи VII, не говоря уже о такихъ гуманистахъ, какъ Николай V. Кромъ того, гуманистически настроенные кардиналы, какъ мы видъли, никогла не переводились въ Авиньёнской куріи и весьма рано появились въ Римской. Преклоненіе авиньёнского двора передъ поэтическимъ талантомъ Кола ди Ріенцо казалось преувеличеннымъ и смѣшнымъ даже Петраркѣ. Кромѣ того, литературная защита папскихъ интересовъ — явленіе сравнительно весьма рідкое, по крайней мірів, насколько можно судить по до сихъ поръ извъстнымъ источникамъ. Кромъ инвективы Поджіо противъ Феликса V н его публицистическихъ писемъ въ интересахъ Евгенія IV, мы не встрівчаемъ гуманистическихъ произведеній такого содержанія. Эти факты показывають, что меценатство папа по отношенію къ гуманистамъ обусловливалось не только практическими соображеніями ихъ политики, но также ихъ личными симпатіями и настроеніемь ихь двора.

Положеніе гуманистовъ при папской куріи не одинавово представляется новымъ изследователямъ. Фогтъ обстоятельно перечисляетъ

<sup>1)</sup> Epistol. I, 1, 2 H 4.

<sup>2)</sup> Ibid. II, 4.

всв выгоды, которыя представляла инъ папская служба; но по его словамъ "они ръдко чувствовали себя довольными своей должностью: они считали себя призванными къ болъе высокимъ предметамъ, чъмъ дъловыя занятія и всегда были готовы предпочесть призваніе придворнаго ученаго или вліятельнаго государственнаго канплера 1) ". Конечно, довольство своимъ удбломъ встричается вообще рилко въ челодовъческой жизни и гуманисты не представляють исключенія въ этомъ отношеніи, тамъ не менае факты не дають подтвержденія столь категорическому утвержденію Фогта. До Констанскаго собора, когда служба при куріи была не особенно привлекательна всл'ядствіе непрочности св. престола, почти всв выдающіеся гуманисты, кромв Петрарки и Салютати, были на службъ у папъ, при чемъ Бруни предпочелъ секретарство при куріи канплерству во Флоренціи, а Лоскислужбъ Висконти. Послъ прекращенія схизмы курія стала еще заманчивъй для гуманистовъ: Валла стремится въ Римъ отъ такого мецената, какъ Альфонсъ Аррагонскій; папъ служать и Манетти, и Альберти, и Фл. Біондо и многіе другіе, а Лапо да Кастильонкіо младшій составиль цёлый трактать о выгодахъ службы при куріи<sup>2</sup>). Еще менье можно согласиться съ мнъніемъ Сэймондса, по словамъ котораго при разсмотрении гуманизма въ Риме мы должны иметь въ виду, что онъ процесталь тамъ ненадежно, съ колебаніями, какъ экзотическое растеніе и что его рость то задерживался, то поощрялся по произволу папъ в) . Въ занимающій насъ періодъ эта характеристика стоить въ полномъ противоречіи съ фактами; да и вообще за всю эпоху Возрожденія одинъ только Павелъ II вступиль въ борьбу съ гуманизмомъ, такъ что развитіе движенія при куріи шло непрерывно, хотя въ различномъ темпъ, смотря по характеру отдъльныхъ папъ.

Итакъ сочувствіе къ гуманистическому движенію обнаруживается въ папской куріи уже въ половинъ XIV въка и этимъ главнымъ обравомъ объясняется появленіе тамъ гуманистовъ, хотя соображенія практической политики играли при этомъ извъстную роль. Это меценатство папъ и прелатовъ рано стало привлекать на папскую службу активныхъ дъятелей новаго направленія ивъ всёхъ пунктовъ Италіи. Обязанности ихъ службы исчерпывались составленіемъ дъловыхъ бумагъ, тогда какъ учено-литературная дъятельность обусловливалась симпатіями и интересами гуманиста. Этимъ объясняется, что произ-

<sup>1)</sup> Voigt, II, 3-4.

<sup>1)</sup> Lapi Castelliunculi Dialogus de commodis curiae Romanae. Кодексъ Парижской Національной библіотеки № 1616.

<sup>3)</sup> Symonds, l. c., p. 215.

веденія папских зуманистов этого періода не носять никаких сладов мастной окраски. Гуманисты при куріи стоять въ связи съ своими единомышленниками въ другихъ пунктахъ Италіи и раздваяють общіе интересы; поэтому папскій гуманизмъ не имълъ своего особеннаго, оригинальнаго и опредъленнаго развитія, а его двятели являются факторами одного нераздваьнаго движенія, которое охватило всю Италію.

## VII.

Римскіе гуманисты за предвлами курін. — Состояніе Рима въ XIV и началь XV въка. — Кола ди Ріенцо и адресаты Петрарки и Боккаччіо. — Франческо да Фіано. — Гуманистическое движеніе въ Папской области — Состояніе Болоны въ эту эпоху — Гуманисты внів университета. — Университетскіе гуманисты. — Бенвенуто Рамбальди и его произведенія. — Томмазо дель Гарбо. — Положеніе гуманистовъ въ Болонскомъ университеть.

Въ теченіе XIV и первой четверти XV столітія Римъ пережиживалъ чрезвычайно тяжелыя времена. Переписка Петрарки и его стихотворныя іереміады дають живую и въ общемъ вірную картину тогдашняго положенія священнаго города. "Духовное одичаніе города редко бывало такъ велико", говоритъ Грегоровіусъ 1). Удаленіе папъ въ Авиньёнъ усилило ожесточенную борьбу партій, которая сопровождалась непрерывными переворотами и весьма часто переходила въ полную анаржію. Возвратившимся папамъ долго не удавалось возстановить порядокъ, потому что ихъ силы подрывала схизма. До какой степени доходить культурный упадокъ тогдашняго Рима, лучше всего показываеть судьба мівстнаго университета. Основанная Бонифаціемъ VIII въ 1303 году римская Sapiensa пришла въ полный упадокъ въ теченіе авиньёнскаго періода; попытка Иннокентія VI въ 1406 году возстановить университеть окончилась полной неудачей и только Евгенію IV удалось осуществить это дівло 3). Новые изследователи не могутъ найти въ Риме ни одного крупнаго имени, ни одного важнаго культурнаго факта. По словамъ Грегоровіуса, Римъ этой эпохи "едва ли представить историку культуры матеріала на пару листовъ "в). Ренации насчитываеть въ Римъ только нъсколькихъ юри-

<sup>1)</sup> L. c. VI, p. 668. Cp. Reumont, l. c. III, p. 291 H Carba.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Печальная літопись римской Sapienza въ связи съ состояніемъ города у Renezzi, l. с. I, р. 70 и слід.

<sup>3)</sup> L. c.

стовъ, по большей части, мимоходомъ и не подолгу жившихъ въ священномъ городѣ, да нѣсколько ученыхъ кардиналовъ, жившихъ при куріи 1). Тѣмъ не менѣе гуманистическое движеніе коснулось Рима и обнаружилось тамъ съ большей силой, чѣмъ можно было ожидать, судя по политическимъ и культурнымъ условіямъ времени.

Уже Ренации отметиль упомянутаго нами друга Петрарки, гуманистически настроеннаго римскаго дворянина Лелло, который одно время принималь участіе въ управленіи роднымъ городомъ<sup>2</sup>). Несомнино не быль чуждь гуманистических интересовь и Кола-ди-Ріенцо, котя онъ принадлежить болье политической, чемъ культурной исторіи. Подобно другимъ гуманистамъ, последній трибунъ писаль врасноръчивыя письма, предназначенныя для публики, произносиль речи и съ ревностью изучалъ древность. Онъ первый началъ собирать надписи въ Римъ, нашелъ знаменитую Lex Regia и составилъ Descriptio urbis Romae ejusque excelentia<sup>8</sup>). Но мысль Кола была направлена исключительно на политику: вопросы религіозные, моральные и философскіе, интересь къ которымъ составляеть характерную черту гуманистовъ, его совершенно не занимали. Даже и въ политической сферѣ Кола является крайнимъ представителемъ утрированныхъ мечтаній немногихъ гуманистовъ. Онъ — единственный сторонникъ новаго направленія, мечтавшій возстановить античное величіе Рима на христіанской почві, потому что Петрарка только на минуту увлекся этой мечтой, хотя, можеть быть, и не во всемъ ея объемъ. Есть основаніе думать, что плохвя копія Кола, Франческо Барончелли, быль его слабымь подражателемь и въ другомь отношеніи: онъ тоже вель переписку и сочиняль рычи 1).

Мрачная картина культурнаго состоянія Рима въ эту эпоху, которую рисують намъ современные изслідователи, получаеть, можеть быть, черезчуръ темный колорить вслідствіе недостаточнаго знакомства съ культурно-историческими источниками. По крайней мірть письма Боккаччіо и хорошо изданная переписка Петрарки нівсколько смягчають его собственное изображеніе тогдашняго Рима. Такъ, кромів Колоннъ, жившихъ при куріи, его адресатами были ихъ римскіе родственники: старый Стефано, отецъ кардинала Джіованни, епископъ Бенедетто и брать Джіованни, римскій сенаторь Стефано ід giovane. Содержаніе писемъ, адресованныхъ къ двумъ первымъ

<sup>1)</sup> L. с. р 80 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. c. p. 86.

в) Превосходнам характеристива Кола ди Ріенцо съ этой точки зрівнім у Грегоровіуса (VI, р. 671—673).

<sup>4)</sup> См. о немъ Mazz. II, 1, р. 380 и Gregorov., VI, р. 335-336.

Колоннамъ 1), не даетъ понятія объ ихъ отношеніяхъ къ Ренесансу. и весьма сомнительно, чтобы старый Стефано быль заинтересовань новымъ движеніемъ, а относительно Бенедетто не удалось до сихъ поръ собрать даже самыхъ краткихъ біографическихъ свіддіній 1). Но Стефано, произносившій річь при коронованіи Петрарки въ Римів 3), по всей въроятности, сочувствовалъ стремленіямъ перваго гуманиста. Не были чужды гуманистическихъ интересовъ и исконные враги Колоннъ — Орсини. Съ однимъ изъ нихъ — Франческо находился въ переписків Петрарка (); другой — Никколо письмомъ приглашалъ къ себів Боккаччіо, который въ ответномъ посланіи прославляеть пипероновскій стяль приглашеній и выражаеть глубокую радость, что изучение древности воскресили въ немъ античныя доброд втели в. Съ несомивничнъ интересомъ относился къ древности римскій сенаторъ IIаоло Aннибаль $\partial u$ , которому IIетрарка посвятиль одно поэтическое посланіе, гдів вспоминаеть, какъ они вмістів разыскивали въ Римів монументальные остатки прежняго величія. Кром'в того, Петрарка состояль вь перепискъ съ какимъ-то "римскимъ ораторомъ", о которомъ не имфется никакихъ сведеній.

Для последней четверти XIV столетія и первой XV мы не имемь такихъ источниковъ, какъ письма Петрарки и Боккаччіо; темъ не мене изъ другихъ данныхъ можно извлечь несколько именъ, причастныхъ гуманистическому движенію. Изъ переписки Бруни видно, что одновременно съ нимъ въ Риме былъ грамматикъ Антоніо, который пользовался известностью и, повидимому, соперничалъ съ гуманистомъ<sup>7</sup>). Боле крупнымъ деятелемъ былъ Франческо да Фіано, учитель Ченчи, который прославляетъ его въ одномъ письме, какъ ученаго прозаика и поэта. Самъ многоученый Бруни спрашивалъ

<sup>1)</sup> Epist. famil. VIII, 1 u Var. 36.

<sup>2)</sup> Cm. Fracass. Lett. fam. V, p. 347.

<sup>3)</sup> Ibid. II, p. 79.

<sup>4)</sup> Ep. Senil. XI, 6.

<sup>5)</sup> Si a te aliquid expectandi mihi fuisset occasio, militarem non ciceronianam expectassem litterulam. Laetatus equidem sum videre, quia si sint studia, prisca Romanorum adhuc ingenia stare nec dum indolem illam laudabilem deperisse. У Согаzz., р. 318. Свёдёнія у о Никколо Hortis Studj, р. 288—289.

<sup>6)</sup> Epist. senil. XIII, 6. Фракассетти почему то называеть его въ указателять Francesco da Roma.

<sup>7)</sup> Бруни адресовать ему письмо о значени слова fastidium (I, 14) и послать Никколи одно письмо Антонія съ такимъ зам'вчаніемъ. Mitto tibi exemplum ejus epistolae, quam me per tuas litteras flagitasti; ridebis, opinor, legens; sed longe magis risisses, si stultiam Romani populi duobus grammaticis faventis conspexisses (I, 15).

да-Фіано о времени жизни Овидія и причинахъ его изгнанія. Кром'в отвъта на этотъ вопросъ, сохранилось еще нъсколько писемъ Франческо, между прочимъ одно къ Салютати<sup>1</sup>). Почти всв его произведенія остаются неизданными, и единственныя случайныя свідівнія объ этомъ ученомъ сообщаетъ Мегусъ, по словамъ котораго Франческо принадлежалъ къ духовному званію и жилъ въ бъдности<sup>2</sup>). Большее ознакомление съ гуманистической дитературой, можеть быть. обнаружить въ Римъ и еще нъсколькихъ представителей новаго направленія. Но и то, что изв'єстно, свид'єтельствуєть, что римская свътская знать не была такъ равнодушна къ новому движенію, какъ утверждають Грегоровіусь и Сэймондсь<sup>8</sup>). Если среди нея не развилось меценатство, то это объясняется отчасти политическими условіями, отчасти конкурренціей папъ. Съ другой стороны, Римъ не быль лишень и активныхь деятелей Возрожденія; но они появляются здесь позже, чемъ где-либо, и по понятной причине. Новые литераторы, выходившіе, какъ вездів, изъ необезпеченныхъ влассовъ, не находили себъ поддержки въ Римъ; съмена новаго движенія здісь не могли развиваться, пока вернувшіеся папы не установили кое-какого порядка въ своей столицъ. Какъ только въ Римъ установился определенный режимъ, гуманистическое движение начинаеть и тамъ пускать прочные корни.

Положеніе папской области было немногимъ лучше состоянія ея столицы. Съ удаленіемъ папъ въ Авиньёнъ ихъ государство распалось на цёлый рядъ мелкихъ владівній, то совершенно самостоятельныхъ, то слабо подчиненныхъ св. престолу. Внутренняя исторія отдівльныхъ городовъ папской области сводится къ борьбів, почти непрерывной, самыхъ разнообразныхъ элементовъ: они то возстаютъ противъ папскихъ легатовъ, то борятся противъ собственныхъ тиранновъ, то ведутъ войны съ сосідями, то переживаютъ тяжелыя смуты внутренней борьбы традиціонныхъ партій. Тімъ не меніе почти повсюду обнаруживаются сліды гуманистическаго движенія и въ нівкоторыхъ пунктахъ оно достигаетъ значительныхъ разміровъ.

Первое м'ясто въ папской Романь в занимала Болоньи, гда въ 1337 году Таддео ден Пополи захватилъ сеньёрію, которую унасладовали

<sup>1)</sup> Письмо Ченчи у Quirini, Diatriba, p. 8. Francisci de Fiano Epistolae из Салютати издано въ перепискъ послъдняго; ad Sinibaldum Berardelii de Perusio и In quendam Feolum Regiae Majestatis (Neapolitanae) cancellarium ас Thesaurarium — не изданы. Interrogatio Bruni см. выше, р. 670, пр. 2. Тамъ же Responsio. См. Mehus, Vita Ambros. Travers., р. XXXV.

<sup>3)</sup> Эти сведенія извлекъ Mehus изъ Responsio Бруни. Ibid.

<sup>\*)</sup> Rregorov., VI, 508-512; Symonds, l. c. p. 215.

его сыновья, Джакопо и Джіованни, и въ 1350 продали городъ Висконти, не будучи въ состояніи удержать власть въ своихъ рукахъ. Но наместникъ новаго властителя въ Болонье, Джіованни Д'Оледжіо, страшно угнетавшій народь, отложился оть Висконти и сделался самостоятельнымы тиранномы (1355). Знаменитому Альборноцу удалось вымізнять у него Болонью на Фермо съ придачей нізкоторыхъ привилегій (1360), и въ теченіе 16 лість она находилась полъ управленіемъ папскаго легата. Но въ 1376 году произошло возстаніе; болонцы прогнали легата, и имъ удалось все-таки примириться съ папой, сохранивъ за собою республиканское устройство (1377). Республика продержалась до 1401: но каково быдо положеніе города, краснорічиво указываеть тоть факть, что уже въ 1389 многіе граждане составили заговорь снова передать Болонью въ руки Висконти: проекть не удался, и последнее десятилетие XIV столетия борьба партій велась съ такинъ ожесточеніемъ, что перевороты, связанные съ изгнаніями побъжденныхъ и репрессаліями противъ ихъ сторонниковъ, происходили почти ежегодно. Въ началъ 1401 года захватиль власть въ свои руки Джіованни Бентиволіо, а літомъ следующаго Болоньей овладель Висконти; черевъ годъ ее завоеваль пана и въ томъ же году болонцы возстали противъ его легата Балтазара Коссы, но папамъ все-таки удалось сохранить Болонью до Констанскаго собора, хотя въ 1411 году ея жители возстали еще разъ противъ Іоанна XXIII и прогнади его легата<sup>1</sup>). Простой хронологическій перечень только болье крупныхъ переворотовъ, которые пережила Болонья въ эту эпоху, показываеть, какъ неблагопріятны были тогдашнія политическія условія для спокойнаго развитія новаго движенія. Даже такое старинное учрежденіе, какъ Болонскій университеть, пришель въ упадовь въ XIV столетіи и только въ началь слыдующаго снова сталь пріобрытать прежнюю извыстность 2). Еще трудиве было положение новыхъ ученыхъ; твиъ не менве они появляются и вдёсь, какъ повсюду.

Существеннымъ факторомъ, вліявшимъ на развитіе гуманизма въ Болоньѣ, былъ университетъ, славившійся своими юристами и отчасти медиками. Мѣстная гордость, университетъ составлялъ предметь особенныхъ заботъ для патріотовъ; покровительство ему было хорошимъ средствомъ пріобрѣсти популярность въ городѣ, а подрывъ его процвѣтанію — тяжелымъ ударомъ гражданамъ. Эгимъ объясняется, что мѣстная хроника имъ особенно интересуется, что папы въ борьбѣ

<sup>1)</sup> Leo, IV, 471 и слъд.; р. 520 и слъд. Cipolla, l. c. p. 42 и слъд.

<sup>2)</sup> Краткій очеркъ его состоянія у Tiraboschì, V, р. 64 и след.

съ мятежной Болоньей часто налагали интердикть на университетъ и запрещали лекціи 1), а знаменитый Альборноцъ всячески ему повровительствоваль<sup>9</sup>). Можеть быть, въ этомъ же следуеть искать причину того явленія, что между містными тираннами гуманисты не находили меценатовъ, тогда какъ университетъ пользовался ихъ покровительствомъ 3). Таддео ден Пополи былъ самъ юристь, и мъстная хроника хвалить его за щедрость къ профессорамъ 4). Гуманистическихъ интересовъ незаметно ни у него, ни у Вентиводіо<sup>в</sup>). Изъ видныхъ болонскихъ фанилій только нівкоторые Дламбенкаріи (Zambeccari) стояди въ связи съ дъятелями новаго направленія ). Целаегрино, болонскій канцлерь, находился въ перепискъ съ Салютати **н** Верджеріо; съ последнимъ переписывался также  $\Phi$ ранческо<sup>7</sup>). Изъ гуманистической переписки и изъ некоторыхъ другихъ источниковъ можно извлечь нъсколько именъ жителей Болоньи, болье или мене заинтересованных гуманистическим движеніемъ. Такъ. аббату монастыря Corvara, близъ Болоньи, Петрарка адресовалъ весьма характерное письмо, изъ котораго видно, что аббатъ былъ страстный поклонникъ учености перваго гуманиста и просилъ его быть руководителемъ въ изучении литературы, на что Петрарка изъявляетъ полное согласіе<sup>8</sup>). Въ перепискъ съ Салютати находилось нъсколько и болонцевъ, о которыхъ нётъ никакихъ дальнёйщихъ свёдёній<sup>9</sup>).

<sup>1)</sup> Такой интердикть быль наложень въ 1393 году за изгнаніе папскаго легата. Tiraboschi, V, р. 72 и слёд.

<sup>2)</sup> См. характерную цитату изъ м'встной хроники у Tiraboschi, V, p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исключеніе составляеть Гомець Альборноць, племянникь знаменитаго кардинала, управлявшій одно время Болоньей. Онъ находился въ перепискъ съ Петраркой. (См. Epistolae Variae LI) и покровительствоваль, какъ мы увидимъ, Рамбальди.

<sup>4)</sup> Tiraboschi, V, p. 73, cp. p. 458.

<sup>5)</sup> Позже въ семъв de'Bentivogli появляются, повидимому, гуманистическія связи; по крайней мірт, съ однимъ изъ нихъ находился въ перепискі П.К. Дечембріо. (Petri Candidi Epistolae съ Ambrosiana Cod. I. 235. Infer. № 156).

<sup>•)</sup> Zambeccari принадлежали къ партіи Raspanti и одинъ изъ нихъ Carlo стоялъ во главъ правительства, пзгнавшаго въ 1399 году Бентиволіо. Leo, IV, р. 554.

<sup>7)</sup> По словамъ Фогта, Франческо жилъ на 100 лътъ позже Пеллегрино (П, р. 49). Но Верджеріо писалъ второму и получалъ письма отъ перваго. Episiole di Pietro Paolo Vergerio il Seniore Venezia 1887 (Въ Monumenti publicati dalla R. deputazione Veneta di storia patria. Serie IV. Miscellanea V. V, р. 74 и 220.

<sup>5)</sup> Epistol. famil. XIII, 11.

<sup>9)</sup> Bernardus de Muglo Bononiensis и Hilarius de Grifonibus, civis Bononiensis. Въ концъ XIV и началь XV въка въ Болонью жили два поэта,

Изъ мѣстныхъ епископовъ только Antonio de'Corrari (1407—1412) обнаруживалъ нѣкоторый интересъ къ наукѣ и собиралъ рукописи; лишь со времени Констанцскаго собора появляются на болонской каеедрѣ одинъ за другимъ извѣстные меценаты гуманистовъ: Nicolo Albergati, Ludovico Scarampo и Tommaso da Sarsana, впослѣдствіи папа Николай V¹). Но въ занимающую насъ эпоху главнымъ центромъ гуманистическаго движенія въ Болоньѣ былъ университеть.

Уже въ 20-хъ годахъ XIV стольтія Bartolino da Cannulo читалъ въ Болонь в Цицерона и "искусство писать по-латыни и составлять письма"2); въ 30-хъ годахъ магистръ Vitale читалъ "Туллія и Метаморфозы<sup>48</sup>), а Antonio de Virgilio — "Виргилія, Стація, Лукана и Овидія" 1). Во второй половинѣ XIV вѣка канедру грамматики и риторики въ Болонь занимаеть Пьетро да Муліо (da Muglio † 1382), другъ Петрарки и Боккаччіо и учитель Салютати. Да Муліо не оставилъ сочиненій; но его направленіе ясно видно изъ писемъ первыхъ гуманистовъ, которые, рекомендуя ему юношей для воспитанія, съ восторгомъ говорять о его способностяжъ в), а Салютати оплакивалъ его смерть, какъ огромную потерю для науки 6). Въ семидесятыхъ годахъ XIV столетія комментироваль Данте въ Болоньв Бенвенуто Рамбальди да Имола (род. около 1336 г., умеръ въ 1390). Сынъ школьнаго учителя и нотаріуса въ Имолів, Бенвенуто жилъ частью на родинів, частью въ Болоньв и подъ конецъ жизни въ Феррарв. Грамматикъ по спеціальности, онъ называль себя ученикомъ Воккаччіо, находился въ перепискъ съ Петраркой и Салютати. Его собственныя произведенія распадаются на двв категоріи: комментаріи къ писателямъ древнимъ и современнымъ и историческія компиляціи. Къ первой принадлежить, во-первыхъ, неизданный комментарій къ Pharsalia Лукана<sup>7</sup>); остаются неизданными до сихъ поръ также его примъчанія

подражавшие стихотворениять Петрарки: Malpigli (см. о немъ Tiraboschi, VI, р. 1108) и Giusto de' Conti da Valmontone (см. Reumont, l. c. III, р. 292).

<sup>1)</sup> См. Bisticci, р. 120 и слъд., р. 123 и слъд. и р. 20 и слъд. Ughelli, II coll. 23-34.

<sup>2)</sup> Tiraboschi, V, p. 841.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. p. 71.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 788.

<sup>5)</sup> Письма къ нему Петрарки: Senil. IV, 3 и 4, XV, 10. Var. 11 и 27. Боккаччіо у Согаzz., р. 333.

<sup>6)</sup> Свідіння о немъ, основанныя впрочемъ исключительно на письмахъ Петрарки, Боккаччіо и Салютати, собраны у Tiraboschi (V. p. 842—845) и повторены Fracass. (Lett. fam. V, 237) и Hortis'омъ (Studi., p. 282—283).

<sup>7)</sup> Lucani Pharsalia cum Benvenuti recollectionibus. Комментарій относитом въ 1386. См. V. Crescini, Di un codice ignoto contenente il commento di Benve

къ трагедіямъ Сенеки 1). Болье свыдыній имыется о комментаріи къ Валерію Максиму, хотя и онъ сохраняется до сихъ поръ въ рукописи<sup>2</sup>). Изъ весьма льстиваго посвященія книги Николо д'Эсте Феррарскому видно, что она написана после 1387 года и по заказу мецената 3). Кром'в древнихъ писателей, Рамбальди комментировалъ Эклоги Петрарки и Божественную Комедію Данте. Первый комментарій не представляеть интереса ); но толкованіе на поэму Данте служить единственнымъ источникомъ для характеристики этого крупнаго представителя второй гуманистической генераціи<sup>5</sup>). Книга представляеть собою отчасти филологическій, а главными образоми реальный комментарій ки Божественной Комедіи и заключаеть въ себів всю ученость автора и указанія на его философское міросозерцаніе. Рамбальди даеть латинскій перифразъ отдъльныхъ стиховъ поэмы, истолковываеть ихъ и дълаетъ богословскія, философскія, историческія, географическія, минологическія, филологическія, астрономическія и естественно-историческія объясненія и дополненія. Уже эта универсальность весьма характерна. Рамбальди полигисторъ въ средневъковомъ вкусъ, но въего знаніяхъ и возаръніяхъ замътно проявляются признаки новаго движенія. Такъ, въ противоположность Петраркв и Боккаччіо, онъ съ интересомъ относится къ богословскимъ вопросамъ, излагаетъ ученіе объ ангелахъ, истолковываеть молитву Господню, разсказываеть житіе св. Лаврентія и т. д. 6); но по отношению къ церкви онъ стоить на точкъ врънія первыхъ гу-

nuto da Imola su la Pharsalia di Lucano. Padova 1888. О рукопнсяхъ н нъвоторыя извлеченія изъ комментарія у Rossi-Casè (Di maestro Benvenuto da Imola, commentatore Dantesco. Studio. Pergola 1889, p. 143-144).

<sup>1)</sup> Senecae tragoediae cum adnotationibus. Дата и рукописи неизвъстны. Rossi Casè, p. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Libri novem Valerii Maximi dictorum memorabilium et factorum recollecti magistri Benvenuti da Imola. Pyrounch y Rossi-Casè, p. 146-148.

<sup>3)</sup> Предисловіе напечатано у Rossi-Casè, р. 90-91.

<sup>4)</sup> Francisci Petrarchae Bucolicon Carmen in duodecim Eclogas distinctum cum commento Benvenuti Immolensis, viri clarissimi. Venetiis MCCCCCXVI. Объ этомъ комментарін см. Hortis, Scritti inediti di F. P. p. 221 н слъд.

<sup>5)</sup> Comentum super Dantem Allegherii de Florentia, scilicet super Infernum Purgatorium et Paradisum. Полное изданіе Warren Vernon подъ редакціей Locaita въ 5 томахъ 1887. Не инъя подъ руками латинскаго текста, я цитирую по весьма несовершенному переводу Tamburini (Benvenuto Rambaldi da Imola illustrato nella vita e nelle opere e di lui Commento latino sulla Divina Commedia di Dante Allighieri voltato in italiano. 3 Volumi Imola. 1856). Рукописи и другія изданія у Rossi-Casè, l. c., р. 130 и слъд. Окончательная обработка Коменто относится къ восьмидесятымъ годамъ XIV стольтія, при чемъ она не была доведена до конца. См. Rossi-Casè, l. c., р. 86 и 208.

<sup>6)</sup> Cm. Tamburini, I, p. 93; II, p. 222; III, p. 82 m passim.

манистовъ Рамбальди очень благочестивъ и вполнъ ортодоксаленъ. Комментарій къ Аду онъ заканчиваеть такь: \_ Данте съ ведичайшей быстрогой удаляется изъ мрака и съ восторженной радостью достигаеть блеска звізять; достигнуть этого да будеть и намъ позволено Богомъ, Который есть свыть, жизнь, путь и истина вовыки выковъ. Аминь "1). Въ концъ комментарія къ ХХІ пьснъ Рая говорится: "никто не можеть войти въ рай, кромъ какъ посредствомъ святой церкви, первымъ камнемъ которой былъ св. Петръ "2). Но такое строго-церковное благочестіе не препятствуеть ему называть папскую курію "великой блудницей "3) и обвинять пастырей церкви, что ихъ "ненасытная жадность" причина вражды къ нимъ и гвельфовъ, и гибеллиновъ ). Подобно Петраркъ, Рамбальди негодуетъ на современныхъ высшихъ представителей церкви не только изъ моральныхъ, но и изъ патріотическихъ побужденій, и его фактическія илдюстраціи испорченности духовенства напоминають по тону "Письма безъ адреса". Такъ, комментируя стихъ Данте въ XXI пъснъ Рая о современномъ пастырь, который своей мантіей прикрываеть верховую лошадь, -Sì che duo bestie van sotto una pelle, — онъ замъчаетъ, что "еслибы авторъ и теперь былъ еще живъ, онъ могъ бы измѣнить это выраженіе и сказать — Sì che tre bestie sotto una pelle", — потому что комментаторъ хорошо знаетъ одного кардинала, "который возилъ съ собою на охоту любовницу, сажая ее позади себя на крупъ лошади или мула"<sup>5</sup>). Иногда тонъ Рамбальди становится еще рѣзче и напоминаеть Фацеціи Поджіо, какъ, напр., въ разская о проповъди флорентійского епископа Андреа деи Модін<sup>6</sup>). Еще замътнъе обнаруживается сочувствіе комментатора къ религіознымъ возарѣніямъ его "учителя" Бокваччіо, какъ они выразились въ Декамеронъ.

<sup>1)</sup> Ibid. I, p. 836.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. III, р. 418. Ср. цитаты у Rossi-Casè, l. с. р. 107—110.

<sup>8)</sup> Sicut enim in lupanari venditur caro humana pretio sine pudore, ita meretrix magna, id est Curia Romana et Curia Imperialis vendunt libertatem italicam. Sicut etiam ad postribulum vadunt indifferentes omnes volentes cum delectatione ita ad Italiam concurrunt omnes barbarae nationes cum aviditate ad ipsam concalcandam tamquam meretricem prostitutam. Цитата у Rossi-Casè, p. 135. Тамburini выпустиль это мъсто, какъ и много другихъ, въ которыхъ идеть ръчь о нападкахъ на папство.

<sup>4)</sup> См. ibid. p. 106. У Tamburini это мъсто выпущено.

в) Ibid. Въ томъ же тонъ весь комментарій къ этому мъсту даже въ смягченьомъ изложеніи Тамбурини. См. III, р. 385, 386.

<sup>•)</sup> Пропов'ядника dicebat etiam, quod gratia Dei erat sicut stercus caprarum, quod cadens ab alto ruit in diversas partes dispersum. Rossi-Casè, p. 105. Ср. Ташburini, I, 386.

Правда, у Рамбальди нёть рёзких выходок противъ монашества 1); но то, что говорить онъ о современных виквизиторах 2), навённо, повидимому, шестой новеллой перваго дня, а для характеристики курім онъ прямо приводить разсказь объ еврев Авраам в 3), для иллюстраціи дёйствія благодати упоминаєть о Чапеллетто, дополняя его аналогичным примёром Убрана V 4).

Систематическаго изложенія какой-либо философской или моральной докрины мы не находимъ въ комментаріяхъ. Но въ толкованіяхъ философскаго содержанія проявляется критицизмо автора, доходящій иногда до скептицивна. Отмітивши, что Данте ставить Аристотеля выше Платона, Рамбальди замічаеть, что "многіе истинные моралисты в католики", между прочимъ бл. Августинъ, предпочитають последняго, "котораго Туллій называеть богомъ философовъ". Самъ Рамбальди затрудняется сделать определенный выводъ: лкъ несчастію, говорить онъ, эти книги (Аристотеля и Платона) не въ употреблении и не читаются нами, такъ какъ многія находятся въ обращении на греческомъ языкъ и не комментированы ни Аверрозсомъ, ни Альбертомъ Великимъ, ни другими философами. Изъ немногаго, что у насъ есть, можно вывести, что Аристотель докавываль, а Платонь убъждаль". Въ другом въсть, говоря о таинствъ воплощенія, Рамбальди вамічаеть: "человінь далеко не обладаеть способностью познавать всё вещи: даже если ты обратишь вниманіе на все то, чему учить человъческая мудрость относительно всъхъ вещей, и не божественныхъ, а человъческихъ, то найдешь тысячу заблужденій. Свв. Августинъ и Іеронимъ, глубокіе ученые, не согласны жежду собою. Насколько согласны другъ съ другомъ врачи, у которыхъ единственная цёль — здоровье тёла? Почитай Авиценну, почитай Аверроэса, и ты увидишь. Юристы, которые защищають жизнь и собственность, всегда расходятся во мивніяхъ по одному и тому же дълу. Сами законодатели противоръчать другь другу; астрологи лгуть и такъ бываетъ въ тысяче другихъ случаевъ" •). Это одинаковое вниманіе къ античнымъ и средневъковымъ авторитетамъ и одинаково-

<sup>1)</sup> Единственная выходка противъ современнаго монашества, пропущенная у Тамбурини, приведена у Rossi-Casè, р. 137—138.

<sup>2)</sup> Quidam moderni inquisitores, qui non sunt audaces nec solertes, nisi contra quosdam divites denariis, pauperes amicis, qui non possunt facere magnam resistentiam et extorquent ab iis pecunias, quibus postea emunt episcopatum. Ibid. Впрочемъ Бенвенуто, какъ и Боккаччіо, не осуждаеть самаго института.

<sup>3)</sup> Tamburini, I, p. 78-79.

<sup>4)</sup> Rossi-Case, р. 105. У Тамбурини это мъсто выпущено.

<sup>5)</sup> Tamburini, II, p. 68.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 57.

критическое отношеніе къ темъ и другимъ — характерный признакъ ранняго гуманизма.

Критицизмъ — самая интересная черта историческихъ комментарій Рамбальди. Онъ приводить много фактовъ и изъ древней 1), и изъ средней<sup>2</sup>), и изъ современной исторіи, при чемъ только посл'ядніе представляють нівкоторый интересь для бытовой исторіи XIV візка<sup>3</sup>). Спеціально для характеристики ранняго гуманизма важно отношеніе Рамбальди къ древнимъ авторамъ, весьма далекое отъ слъщого преклоненія предъ ихъ авторитетомъ. Такъ, приведя мнаніе Плутарха, что Сенека — величайшій моралисть, Рамбальди замізчаеть: "я думаю, что Плутархъ льстилъ Трояну, потому что Сенека былъ изъ Кордовы и Троянъ былъ испанскаго происхожденія. Аристотель, какъ моралистъ, гораздо выше Сенеки" 4). Весьма скептически относится авторъ къ фактическимъ даннымъ поэта Виргилія, слова котораго о Дидонъ онъ ръшительно опровергаетъ показаніями бл. Августина и Іеронима<sup>в</sup>). Не следуеть думать однако, что Рамбальди руководился здась религіозными соображеніями: въ другомъ маста онъ рышительно отвергаеть толкование бл. Августиномъ извыстнаго мъста изъ IV эклоги Буколикъ Виргилія<sup>6</sup>) и доказываетъ, что поэтъ имълъ въ виду не Христа, какъ думалъ бл. Августинъ, а Августа<sup>7</sup>). Замъчанія Рамбальди о современности дають возможность опредълить его политическія воззрѣнія. Прежде всего, онъ пламенный патріоть въ дукв Петрарки. "Италія, говорить онь, самый мучшій домъ или страна на землъ; ен кръпость или голова — Римъ, для славы которяго тесенъ целый міръ. Тоскана — жилая комната въ этомъ доме, потому что она наиболее украшенная и устроенная часть Италіи, въ которой, какъ въ комнате, живутъ красивыя девушки и держатся тайные советы. Ломбардія — зала, потому что тамъ могучія силы; тамъ же устраиваются великоленные пиры, потому что вообще у ломбардовъ широкое горло. Романья — римскій садъ, зеленый, плодоносный и пріятный; Анконская марка — погребъ, потому что тамъ

<sup>1)</sup> См., напр., Tamburini, I, p. 307, 667, II, p. 19, III, 114, 109 и passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Ibid. I, p. 331; II, p. 73 u passim.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Ibid. I, р. 214, 312 и разsim. Особенно важныя м'вста сведены у Rossi-Case, р. 196—198.

<sup>4)</sup> Tamburini, I, p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 153.

<sup>6)</sup> Jam redit et virgo, redeunt Saturnia regna, Jam nova progenies coelo dimittitur alto.

<sup>7)</sup> Credo, quod simpliciter Virgilius loquatur de Augusto, quem saepe vocat Deum et invocat in suum favorem saepe in libro Bucolicorum et Georgicorum Rossi-Casè, p. 174.

самыя вкусныя въ мірів вина, а также масло, медъ, фиги" и т. д. 1). Подражаніе французамъ приводить Рамбальди въ негодованіе. Францувы и въ древности были народомъ пустымъ, и ихъ суетность обнанаруживается въ настоящее время особенно страстью къ нарядамъ<sup>2</sup>). "Я очень удивленъ и негодую, говоритъ Рамбальди, когда вижу итальянцевъ и въ особенности внатныхъ, которые пытаются итти по ихъ следань и изучають французскій языкь, утверждая, что неть языка красивъе французскаго, чего я вовсе не вижу, потому что франпувскій языкь незаконное дитя (bastarda) датинскаго (т.-е. итальянскаго). какъ показываетъ опытъ. Не будучи въ состояни хорошо произнести cavaliero, францувы употребляють испорченное слово chevalier; равнымъ образомъ, не умъя сказать signor, говорять sir и такъ въ другихъ случаяхъ "3). Но прекрасная Италія, превосходящая всв страны міра, въ настоящее время находится въ ужасномъ положеніи. По поводу одного мъста въ VI пъснъ Чистилища, гдъ Данте говорить о тогдашнемъ бедствін Италін ), Рамбальди разражается горькими жалобами: "О, если бы ты, чудный поэть, воскресь теперь! Гдв мірь, гдв свобода, гдв спокойствіе Италіи? Тебв легко было бы видеть, о Данте, что въ твое время смущали Италію только некоторыя частныя бедствія, и притомъ легкія и немногочисленныя... а теперь всю ее угнетають гораздо болье тяжелыя быцы, такъ что обо всей Италіи можно сказать то, что твой Виргилій говориль объ одномъ городъ: crudelis ubique luctus, ubique pavor et plurima mortis imago" в). По мивнію Рамбальди, Италія не переживала тавихъ бъдствій ни при Аннибаль, ни при готахъ, ни при лангобардахъ 6), и главный источнихъ всехъ несчастій — борьба партій и въ особенности наемныя банды. "О несчастіе! восилицаетъ онъ

<sup>1)</sup> Tamburini, II, p. 135. Cp. Rossi-Casè, p. 120-121.

<sup>9)</sup> Ad cujus rei intelligentiam est sciendum, quod galli sit genus vanissimum omnium ab antiquo, sicut patet saepe apud Julium Celsum (sic. cp. выше, p. 247), et hodie patet de facto: videmus enim, quod omni die adinveniunt novos habitus et novas formas vestium. Перечисливъ далъе французскіе наряды, Рамбальди возмущенъ особенно тъмъ, что французы носять panuos breves, ita quod ostendant culum, partem obscenam corporis occultandam, et caputium ante faciam ad tegendam partem corporis honestam potius manifestandam. У Rossi-Case, p. 119.

<sup>3)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Cerca, misera, intorno dalle prode

Le tue marine, e poi ti guarda in seno,
Se alcuna parte in te di pace gode.

<sup>3)</sup> y Rossi-Casè, p. 120.

<sup>6)</sup> Tamburini, p. 133.

въ одномъ мъсть. Судьба заставила меня жить именно въ эти времена, когда наша несчастная Италія наполнена шайками варваровъ явъ всехъ странъ: здесь у насъ и хищные англичане, и неистовые нъмпы, и грязные бретонцы, и жалные гасконцы, и безобразные венгры. Весь этотъ народъ сговорился разрушить Италію и не столько силой, сколько обманомъ и предательствомъ, опустошая провинціи и разграбляя богатые города "1) Борьба гвельфовъ и гибеллиновъ тоже великое бъдствіе, котя Рамбальди съ радостію отмъчаетъ, что эти ненавистныя имена уже приходять въ забвеніе<sup>2</sup>). Но чувствуя и переживая всю тяжесть современных бъдствій, онъ не видить средства избавиться отъ нихъ. У Рамбальди неть определенныхъ политическихъ возгрвній. Правда, въ одномъ місті онъ упрекаеть итальянцевъ, что они "умирають отъ голода" среди своихъ усобицъ и отказываются "отъ поддержки и отъ средствъ (remedium), которыя предлагаетъ имъ святая мать церковь или императорская курія "8). Но въ томъ же комментарін самъ Рамбальди называеть ту и другую курію meretrix  $magna^4$ ) и рbшительно ваявляеть, что мудрый человbкъ долженъ -стоять внѣ партій<sup>в</sup>).

Остальныя стороны комментарія Рамбальди съ полной ясностью констатирують тоть факть, что въ его міросозерцаніе входять и гуманистическія, и средневѣковыя черты. Такъ, Рамбальди даеть много географическихъ дополненій, при чемъ всегда отмѣчаеть мѣста, которыя онъ самъ посѣтилъ, и описываеть видѣнныя тамъ достопримѣчательности. Въ миеологическихъ объясненіяхъ Рамбальди отчасти держится тѣхъ же пріемовъ, что и Боккаччіо. Ирида, по его толкованію, сначала египетская нарица, потомъ богиня?); миеъ о Прозерпинѣ — аллегорическое объясненіе луннаго затменія и т. д. Какъфилологъ, Рамбальди также не выше Боккаччіо, хотя весьма охотно объясняеть собственныя имена не только изъ латинскаго, но и изъ

<sup>1)</sup> Y Rossi-Case, p. 117. Cp. Tamburini, I, p. 304.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 97.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 113.

<sup>•)</sup> См. выше, р. 724 примъч. 3.

<sup>5)</sup> Hominis sapientis est nullius esse partis. Rossi-Case, p. 113, cp. p. 97.

<sup>6)</sup> См. у Rossi-Casè, р. 61, 62 и 66. Особенно характерно замъчаніе Рамбальди о мраморной статув Венеры, которую онъ видвять въ одномъ частномъ домв во Флоренціи. Описавши ея наружность, онъ оспариваеть мивніе, что она сдълана Поликлетомъ, такъ какъ этотъ художникъ "работалъ надъ металломъ, а не надъ мраморомъ". Ibid. р. 35.

<sup>7)</sup> Tamburini, II, р. 620. См. также объяснение миеа о Венеръ. Ibid. III, р. 163.

<sup>8)</sup> Ibid. II, p. 551 II passim.

греческаго языка<sup>1</sup>). Въ естественно-историческихъ комментаріяхъ онъ держится средневъковыхъ авторитетовъ<sup>2</sup>), но въ возгрѣніяхъ на астрологію стоить на скептической точкѣ зрѣнія. "Душа — нѣчто божественное, говорить онъ, и, хотя она вложена въ тѣло, все-таки не можеть происходить отъ родителя, но только отъ создавшаго ее Бога. Поэтому абсурдъ, что человѣкъ подчиненъ и зависить отъ вліянія неба, когда, наобороть, небо, какъ кажется, создано для человѣка "8). Астрологи вызывають только насмѣшку со стороны гуманистическаго комментатора Данте <sup>4</sup>).

Весьма характерную гуманистическую черту комментарія Рамбальди составляють автобіографическія подробности, которыя служать главнымь источникомь нашихь свёдёній о его жизни<sup>5</sup>), при чемь нёкоторыя изъ нихъ имѣють важное значеніе для исторіи всего движенія. Такъ, флорентійскіе гуманисты прославляють Флоренцію, какъ источникь новаго научнаго движенія; Рамбальди отдаеть предпочтеніе Болоньь. "Болонья, говорить онъ, городъ философовъ; она богата всякимь благомь и любящая питательница гуманности (nutrice piissima d'umanità)", и въ другомъ мёсть: "Болонья въ Италіи мать научныхъ занятій и кормилица всёхъ наукъ". Эти отзывы тёмъ характернёе, что Рамбальди покинулъ Болонью, повидимому, не по своей воль?. Но особенную важность для исторіи гуманизма имѣетъ

<sup>1)</sup> Hanp. Dante — dans se ad multa; Bononia — bona per omnia etc. Callaroga — καλός η rogo. Rossi-Casè заключаеть изъ этого, что Рамбальди зналъ немного по-гречески (l. c. p. 204).

<sup>3)</sup> См. напр., изложеніе ученія св. Оомы о видахъ тварей. Tamburini, III, р. 499.

<sup>3)</sup> Tamburini. II, p. 328.

<sup>4)</sup> Анекдоть о Pietro d'Abano ib. и о философѣ Фалесѣ. I, р. 480. Приведенныя цитаты опровергають миѣніе Rossi-Casè, что Рамбальди, "вѣрилъ въ вліяніе звѣздъ" (l. c. р. 98).

<sup>5)</sup> Онв собраны въ книгв Rossi-Case.

<sup>6)</sup> y Rossi-Casè, p. 87.

<sup>7)</sup> Самая причина вражды противъ Рамбальди въ Болонь в весьма характерна. По поводу того мъста въ XV пъснъ Ада, гдъ говорится о противоестественномъ порокъ, Рамбальди говоритъ: Іо quando la prima volta lessi questo passo rimasi indignato; ma poi l'esperienza m'insegnò che il sapientissimo poeta non avrebbe potuto meglio parlare. Perocchè nel 1375 essendo io a Bologna nello Studio a legere il Sacro Poema, trovai de vermi nati dalle ceneri de sodamiti, che contaminavano tutto quello Studio. Non potendo io allora più a lungo sopportare tanto fetore, il cui fumo già offuscava persino le stelle, non senza mio grave pericolo manifestai la cosa al cardinale Pietro di Bourges allora, legato a Bologna. Egli, che uomo era di grande virtù e scienza, detestando si grave ed abbominevole turpitudine, ordinò che si procedesse tosto contro i

отношеніе комментатора къ Данте, Петрарк'в и Боккаччіо. Рамбальди любить Данте и преклоняется передъ его геніемь 1); но это не м'вшаеть ему критически относиться къ мижніямъ автора Божественной Комедін, и онъ иногда прямо оспариваеть ихъ, какъ, напр., въ вопросъ о любви в). Отношение Рамбальди къ Петраркъ лучше характеризуется, какъ мы увидимъ, другими источниками, хотя онъ съ уваженіемъ упоминаеть о первомъ гуманиств и въ комментаріяхъ. 3). Гораздо больше свёдёній даеть вдёсь Рамбальди о своихъ отношеніяхъ къ Боккаччіо, котораго онъ часто навываетъ "своимъ учителемъ" 4). Нельзя утверждать положительно, что Рамбальди действительно быль ученикомъ автора Декамерона, хотя онъ слушалъ во Флоренціи лекціи Боккаччіо о Божественной Комедін<sup>5</sup>). Во всякомъ случав онъ близко стояль нь Боккаччіо, какь это видно изъ многихь мысть комментарія. Такъ Боккаччіо объясняль ему "флорентійское слово" lauza<sup>5</sup>), и разсказывадъ ему о печальномъ состояніи библіотеки въ знаменитомъ монастыръ на Монте Кассино7). Рамбальди относится съ большимъ уваженіемъ къ своему "учителю", и это видно не только изъ лестныхъ эпитетовъ, которые онъ всегда прилагаетъ къ его имени: въ комментарій введено много новеллъ изъ Декамерона<sup>8</sup>) и многія объясненія прямо заимствованы изъ лекцій Боккаччіо. Тімъ не меніве ученикъ остается совершенно свободнымъ въ своихъ мивніяхъ и весьма часто расходится съ своимъ учителемъ ).

principali autori di tale misfatto. Alcuni furono presi, molti spaventati fuggirono. E se un prete fellone, cui era stata commessa l'esecuzione del mandato, non avesse tradita la causa, perchè era travagliato da quel medesimo morbo, molti sarebbero stati gettati nelle fiamme... Per questo io sono caduto nella inimicizia e nell'odio capitale di molti; ma la divina giustizia contro gli assalti di cotesti nemici della natura finora m'ha protetto. (Я цитирую переводъ Rossi-Casè, р. 81. Ср. Тамвигіпі, І, р. 385). Это м'єсто показываеть, что обвиненіе гуманизма въ порожденін и воспитаніи этого порока совершенно несостоятельно.

<sup>1)</sup> См. мъста, приведенныя у Rossi-Casè, р. 114; ихъ можно увеличить пълой массой другихъ, еще болъе характерныхъ. Ср., напр., заключение комментария къ Чистилищу. Tamburini, II, р. 644.

<sup>9)</sup> y Rossi-Casè, p. 112 u 190.

<sup>3)</sup> Tamburini, I, р. 172 и 69.

<sup>4)</sup> y Rossi-Casè, p. 36.

<sup>5)</sup> Tamburini, III, p. 285.

<sup>6)</sup> Ibid. I, p. 37.

<sup>7)</sup> Ibid. III, 398-399.

<sup>3)</sup> Заимствованія изъ Декамерона сведены въ стать в Casini (Rivista critica della letteratura italiana 1888. Gennaio) и перепечатаны у Rossi-Casè, р. 141 и савд.

<sup>9)</sup> См. сравненіе обонкъ комментарій у Rossi-Case, р. 165 и слѣд.

Интересныя данныя для характеристики отношенія Рамбальди къ двумъ первымъ гуманистамъ представляютъ следы его переписки. Такъ, Рамбальди смушали нападки на поэзію, подкрыпляемыя ссылками на Боэція и бл. Іеронима і), и онъ спрашивалъ Петрарку, можно ли отнести поэвію къ числу artes liberales. Письмо Рамбальди неизвестно, но изъ ответа больного Петрарки, который доказываетъ, что поэзія выше всьхъ artes liberales, видно, какое чувство питалъ къ нему адресатъ. Онъ не только спрашиваетъ совъта у перваго гуманиста, но и вводитъ его отвътъ въ свой комментарій<sup>2</sup>). Когда послѣ смерти Петрарки разнеслась вѣсть, что его Африка можетъ быть сожжена, по желанію автора, Рамбальди цілымъ рядомъ писемъ къ разными лицамъ старался спасти поэму. Вся его переписка по этому поводу считается утраченной; но о его заботахъ свидътельствують адресованныя къ нему письма Салютати<sup>3</sup>). Изъ собственныхъ писемъ Рамбальди управль одинъ отрывокъ, весьма интересный по содержанію, но сомнительной подлинности 1). Это — часть ответа Рамбальди на упомянутое письмо Петрарки о поэзіи, гдѣ онъ, желая выздоровленія маститому поэту, об'вщаеть ему оконченный вз предыдущем поду комментарій на Данте, написанный по его желимію<sup>5</sup>), сообщаеть ему, что онъ ванять истолкованіемь его эклогь по желанію Боккаччіо<sup>6</sup>) и имфеть въ виду комментировать также эклоги и итальянскія поэмы автора Декамерона<sup>7</sup>). При этомъ Рамбальди назы-

<sup>1)</sup> Quod ais scripsisse Hieronymus, quod scilicet daemonum cibus est sermo poëticus etc. Epist. senil. XIV, 11. По Фракассетти XV, 11.

<sup>2)</sup> Tamburini, II, p. 603.

<sup>3)</sup> Rossi-Casè, р. 78 и слъд.

<sup>4)</sup> Отрывовъ быль напечатанъ впервые въ Amorosa Visione con Apologia di Gieronimo Claricio imolese contro i detrattori della poesia di Messer Giovanni Boccaccio. Milano 15.21. Затвиъ въ XVI столътіи онъ быль перепечатанъ 2 раза: Fausto da Longiano въ изданіи Canzoniere (Venezia 1532) и Ветизі въ переводъ генеалогіи боговъ (Venezia 154<sup>-</sup>). О поздивішихъ перепечатвахъ см. Hortis, Studi, р. 3, и Rossi Casè, р. 75.

<sup>5)</sup> Scias me anno praeterito (письмо Петрарки Rossi-Casè относить къ февралю 1374 года, Fracassetti къ 1373. Lett. senil. II, 442), extremam manum commentariis meis, quae olim tanto opere efflagitasti, in Dantem praeceptorem meum imposuisse. Mittam ubi fidum fuero nactus nuntium. У Rossi-Casè, p. 75.

<sup>6)</sup> Et nunc nonnula hortatu Joannis Boccatii, poëtae elegantissimi more Graecorum, pro tuarum Eclogarum interpretatione reposuisse scias velim. Ibid.

<sup>7)</sup> Mox ornatissimum Carmen Bucolicum et nonnula alia ingeniosissima ejusdem poëtae vulgaria poëmata, et si me junioris discipulique mei non pudebit more meo interpetari, ut nostri temporis tres poëtarum principes, tria clarissima et latinae, graecae pariter et vulgaris linguae lumina, Dantem, te ipsum et Ioannem Boccatium, clariora (absit jactantia) reddidisse posteris vi-

ваеть Данте своимъ учителемъ, а Боккаччіо своимъ ученикомъ, который быль моложе учителя. На этомъ основаніи Бальделли заподозриль подлинность письма: Боккаччіо быль старше Рамбальди, который въ комментаріяхъ часто называеть его своимъ учителемъ. Кром'в того. не существуеть ни рукописей отрывка, ни комментарій къ Боккаччіо. о которыхъ въ немъ говорится. Къ этому взгляду отчасти примыкаеть Горгись. По его мизнію Боккачіо модоже Рамбальди<sup>1</sup>), тамъ не менве последній быль ученикомъ, а не учителемъ перваго. Но ръшительно говорить противъ подлинности письма тоть Фактъ, что комментарій Рамбальди быль "составлень" только послів смерти обоихъ гуманистовъ, въ 1379 году. Поэтому Горгисъ категорически отвергаеть мивніе, что это письмо написано Рамбальдив). Новвишіе изслвдователи, Лакаита и Росси-Казэ, не зная или игнорируя аргументацію Гортиса, также рішительно настанвають на подлинности отрывка: отсутствіе рукописей дівиствительно ничего не доказываеть, а комментарій къ Боккаччіо — только нампреніе автора письма, которое легко могло остаться неисполненнымъ. Что касается до главнаго аргумента Бальделли, то Лаканта считаеть соответствующее выражение въ письмъ — ошибкою или переписчика, или типографа<sup>в</sup>), а Росси-Казэ переставляеть знаки препинанія въ фразь и предполагаеть грамматическую ошибку, чтобы истолковать выражение въ діаметрально противоположномъ сиыслв 1). Такая аргументація никогла не обладаеть особенной убъдительностью, а кромъ того, письмо весьма сомнительно и по другимъ соображеніямъ. Прежде всего аргументь Гортиса отчасти сохраняетъ свою силу, хотя и не можетъ имъть такого значенія, какое приписываеть ему авторъ. Несомнівню, что Рамбальди еще работалъ надъ комментаріемъ послѣ смерти Петрарки; но есть основаніе думать, что до насъ дошла еторая и невполив законченная редакція его вниги, такъ какъ авторъ говорить въ комментарів, что въ 1375 году онъ "читалъ въ Болонь в эту книгу" 5). По всей

dear, si ea, quae scripsi scribamque, viva (victura tamen spero) ad posteros pervenerint. Ibid. p. 75-76.

<sup>1)</sup> Hortis считаеть 1306 годъ годомъ рожденія Рамбальди (Studj, р. 4), ниже мы увидимъ, что Рамбальди родился гораздо позже.

<sup>9)</sup> Hortis, ibid.

<sup>3)</sup> Lacaita, Della vita e delle opere di Benvenuto. Notizie premesse al Commento latino edito dal Barbèra. Ferenze 1887. Ero аргументація у Rossi-Case, p. 76—77.

<sup>4)</sup> Онъ предполагаетъ такъ разставить знаки Si me, junioris discipulique, mei pudebit more meo interpetari, и считать junioris discipulique приложениемъ къ mei. L. c. p. 77.

<sup>5)</sup> Tamburini, I, p. 385.

въроятности, это быль только конспекть позднайшей работы, такъ какъ въ рукописяхъ нёть никакого слёда первой редакціи, но вовможно предположить, что Рамбальди раньше 1375 года совершенно обработаль 1) "книгу", которую онъ позже читаль болонскимь студентамъ, хотя ея отсутствіе въ рукописяхъ и наличность поздній шей обработки сильно подрывають это предположение. Но къ аргументамъ Бальделли и Гортиса можно прибавить еще насколько соображеній въ доказательство подложности этого письма. Прежде всего, авторъ плохо знаеть Данте и Петрарку, потому что называеть ихъ виесте съ Боккаччіо "тремя светочами греческаго языка", хотя этотъ эпитетъ можеть быть приложень только къ автору Декамерона, да и то съ большою натяжкою. Сомнительно далее, что письмо называеть Данте "учителемъ" Рамбальди, который въ комментаріяхъ никогда не называеть такъ автора Божественной Комедіи. Но особенно сильныя сомнънія возбуждаеть показаніе письма, что Петрарка "съ большой настоятельностью требовалъ" отъ Рамбальди комментарій къ Данте (quae olim tanto opere efflagitasti). Во первыхъ изъ переписки Петрарки, которая дошла до насъ почти вполнъ, не видно, чтобы первый гуманисть стояль въ близкихъ отношеніяхъ къ Рамбальди. Единственное адресованное къ нему письмо представляетъ собою отвѣтъ на весьма интересный для Петрарки вопросъ и не отличается особенно дружественнымъ тономъ. Сомнительно поэтому, чтобы именно къ Рамбальди обратился Петрарка съ такимъ предложениемъ, и еще сомнительные самая возможность этого предложенія со стороны перваго гуманиста: все, что мы внаемъ объ отношеніи Петрарки къ Данте, ръщительно не позволяеть предположить въ немъ такого интереса въ Божественной Комедіи. Въ виду этого нельзя согласиться съ мивніємъ Росси-Казэ, что "ивтъ достаточнаго основанія даже для самаго легкаго сомненія въ подлинности отрывка "2), мы думаємъ наобороть, что единственное уцілівній письмо Рамбальди, по всей въроятности, апокриеъ<sup>3</sup>).

Мен'ве интереса представляють историческіе труды Рамбальди: Romuleon и Augustalis libellus. Ромулеонъ — компиляція римской

<sup>1)</sup> Extremam manum imposuisse, какъ выражается письмо.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. c. p. 77.

в) Rossi-Casè приводить еще следующие аргументы вы доказательство подминности отрывка: qual capo ameno si sarebbe presa la briga d'inventarlo? е a quale scopo? E perchè, se mai altri l'avesse creato, l'avrebe così riempito di strafalcioni? (Ibid.). Дать положительный ответь на эти вопросы, конечно, недьзя; но почему не предположить, что мы имеють вдесь дело съ какимънибудь ученическимъ упражненіемъ въ датинской эпистолографіи?

исторіи отъ паденія Трои до Діоклетіана<sup>1</sup>). Изъ предисловія видно, что авторъ составилъ книгу въ молодости по порученію нам'ястника Болоньи Гомеца Альборноца, племянника знаменитаго кардинала, при чемъ онъ польвовался преимущественно Титомъ Ливіемъ, а также и другими авторами<sup>2</sup>), и старался попроще и коротко изложить только самыя важныя событія<sup>3</sup>). По словамъ новъйшаго издателя перевода Ромулеона. Рамбальди принадлежить только компиляція изъ авторовъ и ничего болье 1). Интересные Augustalis libellus 5) краткія замътки объ императорахъ, начиная съ Юлія Цезаря и кончая Венцеславомъ, въ царствование котораго написана книга<sup>6</sup>), при чемъ авторъ послъ смерти Валентиніана III даетъ свъдънія о Вивантійскихъ императорахъ до Карла Великаго, послів котораго греческая имперія совершенно игнорируется. По существу и это сочиненіе — компиляція; но оно представляеть интересъ по н'якоторымъ воззрѣніямъ автора. Прежде всего Рамбальди, подобно многимъ современникамъ видитъ въ исторіи собраніе вазидательныхъ примеровъ и преимуществонно для правителей. Составляя свою книгу по желанію

<sup>1)</sup> Romuleon. Incipit liber, qui Romuleon intitulatur eo quod de gestis Romanorum tractat, editus ad instantiam strenuissimi ac spectatissimi militis domini Gometii Hispani. Incipit Compendium Historiarum Romanorum post excidium Troiae et a condita urbe usque ad Diocletianum Augustum, editum et compilatum a Magistro Benvenuto da Imola. Сочиненіе относится въ 1360—61 годамъ. Латинскій подлинникъ остается неизданнымъ. Рукописи у Rossi-Casè, р. 129. Книга была переведена на французскій и итальянскій языки. Въ 1867 году Гваттери издаль старый переводъ подъ такимъ заглавіемъ: Il Rumeleo di Mess. Benvenuto da Imola volgarizzato nel buon secolo e messo per la prima volta in luce dal dott. Giuseppe Guatteri. Bologna 1867. (Въ Collezione di opere inedite o rare dei primi tre secoli della lingua, publicata per cura della R. Comissione pe'testi di lingua nelle provincie dell'Emilia).

<sup>2)</sup> Si non quo ad stylum quo ad effectum saltem posse tenus imitatus Titum Livium, Augustinum De civitate Dei, Valerium Maximum, Sallustium, Svetonium, Haelium Spartianum, Haelium Lampridium, Julium Capitolinum, Lucium Florum, Justinum, Lucanum, Eutropium, Orosium alios, quoque quam plurimos. Предисловіе впервые напечатано у Rossi-Casè, l. c. p. 16—17.

<sup>\*) 3)</sup> Non omnia quidem, sed quae memorabiliora fere crediderim inclyta gesta luculento latino humili stylo et sermone materno sine ulla rhetoricorum pompa verborum brevi volumine etc. Ibid. 16.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 130.

<sup>5)</sup> Augustalis libellus Clarissimi Historici quondam Benvenuti de Rambaldis de Imola ad Nobilem Illustrem Ferrariae Marchionem. Anno 1386. такое заглавіе носить книга въ рукописяхь. См. Rossi-Casè, р. 144—46. Тамъ же о печатныхъ изданіяхъ. Я цитирую по Бажельскому изданію Орега отпіа Петрарки (1581), гдё напечатано и это сочиненіе.

<sup>6)</sup> Wenceslaus... hodie regnat. Hic juvenis, robustus venator, quid facturus sit, ignoro ect. Opera, p. 530.

Нивколо II д'Эсте, онъ ставить на видъ исключительно дидактическую сторону своей работы<sup>1</sup>). Характерна далье чисто свытская точка врънія въ отношеніи къ источникамъ и отчасти въ обработкъ матеріала. Такъ, въ предисловіи предпочтеніе языческихъ историковъ римской имперіи христіанскимъ формулировано съ наивной різкостью. "Всв христіанскіе (catholici) историки, говорить Рамбальди, или подчиняясь религіи (in obsequium fidei), или по иной причинь... начинають изложение съ Цезари Августа, потому что при немъ удостоилъ родиться Христосъ, отъ Котораго началась первоначальная перковь, или потому что Августъ очень долго царствовалъ и весьма благополучно управляль государствомъ... Всв же языческіе историки начинають съ Юлія Цезаря... и я стариюсь болье имь сльдовать, такъ какъ они заботились только о томъ, чтобы передачать потомству истину "3). Правда біографическіе очерки императоровъ составлены слишкомъ кратко, такъ что на нихъ трудно проследить результаты выбора источниковъ; темъ не мене вліяніе языческихъ писателей проявляется иногда довольно ваметно. Такъ, напр., Рамбальди совствъ не упоминаетъ о гоненіяхъ на христіанъ и враждебному имъ Траяну дветъ восторженную характеристику<sup>8</sup>). Но въ борьбѣ папъ съ императорами онъ становится на сторону первыхъ. Къ Фридриху II, напр., онъ относится враждебно и сочувствуетъ побыдъ Инновентія IV 1). И здісь, какъ въ комментаріяхъ, Рамбальди благочестивый католикъ и итальянскій патріотъ 5).

Несмотря на значительную литературную дізятельность Рамбальди и на его связи съ родоначальниками Возрожденія, комментаторъ Данте не пользовался извізстностью у позднійшихъ гуманистовъ. Въ XV сто-

<sup>&#</sup>x27;) Optas, clarissime Marchio, heroicarum cultor virtutum, posse faciliter et cito internoscere bona et mala principum Romanorum, ut utrorumque fine notato, eminenti in speculo exemplorum etc. Ibid. p. 516.

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Trajanus-optimus fuit omnium Augustorum, summae justitiae, clementiae et civilitatis, qui vir divinus etc. Ibid. p. 518.

<sup>4)</sup> Fredericus II—Epicurus, nihil curans, nisi temporale. Fuit malleus Romanae Ecclesiae... tandem virtute Innocentii quarti Januensis excommunicatus, victus et fugatus est. Ibid. p. 529.

<sup>5)</sup> Guatteri приписываеть Рамбальди еще два неизданных сочиненія: 1) Cronica a principio mundi usque ad adventum Christi и 2) Opusculum de Urbis Mediolani Magnalibus, составляющее извлеченіе изъ этой хроники. Rossi-Casè весьма уб'ядительно доказываеть ихъ неподлинность (р. 148 и сл'яд); но, по минню этого автора, Рамбальди составиль сборникъ изъ діалоговъ палы Григорія I, потому что въ одномъ м'юст'я комментарія онъ говорить: "da questo libro io ho radunato alcune poche ed utili narrazioni" (р. 152—153.) Но рукописи этого сборника неизв'ястны.

летіи о немъ упоминають только Сикко Полентоне<sup>1</sup>) и Флавіо Біондо<sup>2</sup>), а затемъ до 80-хъ годовъ нашего столетія его біографія оставалась почти совершенно неизвъстной в). Только за самое послъднее время статьи Лаканты, Казини и въ особенности работа Росси-Казо, освътили несколько деятельность Рамбальди. Книга Росси-Казо, заключающая въ себъ результаты изслъдованій его предшественниковъ 4), проверенныя и дополненныя новыми документами, распадается на 3 части. Первая посвящена фактической біографіи Рамбальди. Авторъ собраль здесь изъ местныхъ архивовъ и изъ сочиненій Рамбальди довольно скудныя свъдънія о его родственникахъ, о его дътствъ и образованіи, объ отношеніяхъ къ Петраркі и Боккаччіо, о дівятельности въ родномъ городъ, въ Болоньъ и въ Ферраръ. Несмотря на нассу гипотезъ, которыя далеко не всегда отличаются основательностью, Росси-Казъ удалось установить несколько фактовъ, имеющихъ важное вначеніе не только для біографіи Рамбальди, но и отчасти для исторіи движенія вообще. Такъ, прежде всего годъ рожденія Рамбальди до сихъ поръ не былъ опредвленъ даже прибливительно на какомънибудь болъе или менъе прочномъ основаніи. Обыкновенно принимали, что Рамбальди родилен въ 1306 году, былъ ученикомъ Данте и учителемъ Петрарки и Боккаччіо в). Росси-Казо на основаніи пока-

<sup>1)</sup> Miscro о Рамбальди изъ книги Полентоне напечатано у Mehus'a (Vita. A. Travers., р. ССІ).

<sup>2)</sup> Grammaticus et ludimagister tunc in Italia primarius, qui, cum historias nosset, aliqua scripsit. Italia illustrata, p. 351.

<sup>3)</sup> Незначительныя свёдёнія о немъ собраны впервые Zeno (I, р. 27—28); Мения спобщиль нёкоторыя данныя о его комментаріи и о перепискі (I. с. р. СХХХУ и СССХХХУІІ). Мигатогі напечаталь въ 1 томів Antiquitates Italiae нявлеченіе нязь комментарія и предпослаль ему нівсколько біографическихъ свідівній о Рамбальди, заимствованныхъ изъ комментарія Эти данныя легли въ основаніе краткихъ замічаній о Рамбальди у Тігаровскі (V, р. 667 и Fracassetti (Lett. senil. II, р. 440 и слід.). Замітки Тамбурини въ предисловіи къ изданію перевода комментарій не расширили біографическихъ свідівній объ авторів; такъ же незначителенъ очеркъ Papotti, Biografia di Benvenuto Rambaldi (у Hercolani, Biografie e Riratti di XXIV nomini illustri Romagnuoli. Vol. I. Forli 1834, р. 63 и слід. съ хорошимъ портретомъ), такъ что Voigt во второмъ изданіи своей книги справедливо замітиль, что діятельность Rambaldi hüllt sich gleich in Dunkel (II, р. 48). Этимъ объясняется ошибка самого фотта, который совершенно неосновательно называеть Рамбальди ученикомъ Джіовани da Равенна (ibid.).

<sup>4)</sup> Кром'в разсматриваемаго сочиненія, Rossi-Casè написаль предварительную работу— Di Maestro Benvenuto da Imola. Questioni. Imola 1888— которая вошла въ составъ его поздивящаго изследованія.

<sup>5)</sup> Rossi-Casè, p. 15. Даже основательный Hortis принимаеть эту дату (Studj, p. 4).

заній самого Рамбальди, опровергь эту дату и приблизительно установиль годъ его рожденія 1).

Весьма важное значение имбеть вопрось о мбеть образования Рамбальди, быль ли гуманистически настроенный комментаторь Данте продуктомъ мъстной жизни родной Имолы, сложилось ли его міросоверцаніе подъ болонскими или флорентійскими вліяніями? Къ сожальнію, его новыйшему біографу не удалось найти новых данныхъ для решенія этого вопроса и онъ прибегаеть къ гипотезань, построеннымъ на весьма шаткихъ основаніяхъ. Росси-Казо предполагаетъ, что Рамбальди учился въ Болонье, что весьма вероятно, потому что, по его собственнымъ словамъ, онъ провелъ 10 леть въ этомъ городев, н въ молодости пріобраль тамъ накоторую извастность, что видно взъ порученія Альборноца. Но біографъ предполагаеть далве, что оволо 1357 года, когда было востановлено флорентійское Studio, Рамбальди переселился туда и провель тамъ долгое время. Основанісмъ для такой гипотезы служить во-первыхъ тотъ фактъ, чтовъ комментаріяхъ объяснено спеціально флорентійское выраженіе arrisemi (addidit mihi) и что Рамбальди описываеть одну статую, кеторую онъ виделъ во Флоренціи въ частномъ домев<sup>2</sup>). Эти весьма шаткія основанія не могуть быть подкрыплены тыпь соображеніемь, что у Рамбальди были связи во Флоренціи: съ Салютати онъ могъ повнакомиться еще въ Болонь и слушалъ лекціи Боккаччіо о Данте уже въ весьма врвломъ возраств 4).

Гипотезы Росси Казэ томъ, что Рамбальди между 1357 и 1361 годомъ дъйствительно былъ ученикомъ Боккаччіо, а также о времени его знакомства съ Петраркой и о характеръ его отношеній къ Альборноцу, не обладан основательностью, не представляютъ большого интереса. Важнъе напечатанная имъ инструкція, которую городской совъть Имолы далъ въ 1365 году своимъ посламъ къ папъ

<sup>1)</sup> Въ предисловін къ Ромулеону Рамбальди говорить: invitus quodammodo protrahor ad scribendum juvenilis aetatis imbecillitate, cui plurimum ignorantia solet esse cognata. Книга написана во время управленія Болоньей Гомеца Альборноца, которое продолжалось отъ 1361 до 1364 года. Понятіе juvenilis съ точки зрівнія Рамбальди Росси-Казе пытается опреділить его собственнымъвыраженіемъ въ комментаріяхъ: Videtur quod homo comuniter usque ad XXV annum sit in incremento, aliis XXV annis in statu, aliis XXV in declinatione. На основанів этихъ данныхъ онъ пом'єщаеть годъ рожденія Рамбальди между 1336—40 годами (р. 15—21). Годъ смерти Рамбальди (1390) опреділяется письмомъ П. П. Верджеріо (Еріst. р. 1—2).

<sup>2)</sup> Quia fui ibi per decennium. Y Rossi-Casè, p. 82.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 34-35.

<sup>4)</sup> Tamburini, III, p. 285.

Урбану V, отправленным съ жалобой на Алидози 1). Рамбальди былъ въ числе этихъ пословъ, вследствие чего, вероятно, ему пришлось испытать горечь изгнания 2), когда Алидози захватили власть въ Имоле. Но изъ этого не следуетъ, чтобы Рамбальди былъ принципиальный ненавистникъ тираннии, потому что конецъ жизни онъ провель при дворе феррарскаго тиранна. Росси-Казе предполагаетъ, что Рамбальди читалъ лекции въ местномъ университете и ихъ результатомъ были упомянутые выше комментарии къ Лукану и къ Сенеке 3). Но на это нетъ никакихъ указаній, тогда какъ самъ Рамбальди говоритъ, что комментарии къ Валерію Максиму и Augustalis libellus составлены имъ по желанію Д'Эсте.

Вторая часть книги Росси-Казэ́ "Характеръ Бенвенуто" слабъе первой. Авторъ не пытается выяснить духовную физіономію Рамбальди, не даетъ систематическій характеристики, а ограничивается подборомъ цитатъ изъ комментарій по рубрикамъ: любовь къ родинъ, ортодоксальность, любовь къ Данте и т. п., при чемъ выдержекъ немного и подобраны они не всегда удачно (какъ напр. въ рубрикъ "Мога-lità"). Третья часть "Книги Бенвенуто да Имола" — весьма полезный сборникъ библіографическихъ указаній, но безъ малъйшаго слъда литературнаго и научнаго анализа произведеній Рамбальди. Только въ приложеніи Росси-Казэ́ даеть анализъ отношенія Соттепто къ его предшественникамъ, что не представляеть интереса съ нашей точки зрънія.

Какъ ни скудны наши свъдънія о Рамбальди, тъмъ не менье мы въ состояніи отмътить основныя черты міросоверцанія этого Болонскаго представителя второго покольнія итальянскихъ гуманистовъ. Въ религіи и въ наукъ Рамбальди стоить на средневъковой почвъ: онъ — оргодоксальный паписть и признаеть всъ главные авторитеты средневъковой науки. Но индивидуалистическое настроеніе обнаруживается въ немъ самымъ несомнъннымъ образомъ отчасти въ интересъ къ древнимъ авторамъ и главнымъ образомъ въ критицизмъ. Критицизмъ, переходящій ез раціонализмъ въ никоторыхъ церковныхъ вопросахъ и въ отношеніи къ астрологіи, самая характерная черта возэртній Рамбальди. Искренній католикъ, онъ ръзво нападаеть на недостатки современнаго папства, ръщительно предпочитаеть языческихъ историковъ церковнымъ и остается вполнъ свътскимъ человъкомъ во всъхъ своихъ произведеніяхъ.

<sup>1)</sup> Rossi-Case, p. 53 u carba.

¹) Цицаты у Rossi-Casè, р. 98.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 87.

Но предпочтение древних не доходить у него до слепой исключительности: Рамбальди критикуеть Плутарха и признаеть заслуги Григорія I, Боэція, Аверроеса и другихь: относясь съ глубокимъ уваженіемъ въ первымъ гуманистамъ, онъ благоговеть передъ Данте, что не мёшаеть ему относиться съ полною самостоятельностью и ко всёмъ этимъ авторитетамъ. Можетъ быть, въ этомъ настроеніи следуеть искать объясненія того страннаго противоречія въ характере Рамбальди, что онъ, будучи пламеннымъ патріотомъ, открыто проповедуетъ политическій индифферентизмъ. По крайней мёрё, въ научныхъ вопросахъ онъ доходить иногда до скептицизма.

Въ концв XIV стольтія канедру риторики въ Болонь ванималь Бартоломео да Реньо (da Regno), который комментироваль древнихъ классиковъ, писалъ латинскіе стихи, посвящалъ ихъ Салютати, который отвічаль ему тімь же<sup>1</sup>). Позже эту канелру занимають Ауриспа. Гуарино и Филельфо, но они остаются въ Болонь в очень короткое время. Во всякомъ случав гуманистическое движение съ самаго начала примкнуло къ Болонскому университету, но его главный факультетъ въ занимающую насъ эпоху оставался, повидимому, совершенно чуждымъ новымъ интересамъ. Выше мы видели, что знаменитый Джіовани д'Андреа былъ совершенный невѣжда въ гуманистической наукв<sup>2</sup>), и между болонскими профессорами-юристами мы не встрачаемъ ни одного, который бы стояль въ какой-либо связи съ представителями новаго направленія. Бол'є доступными гуманистическому вліянію оказались медики, какъ, напр., болонскій профессоръ, знаменитый ученый и практическій врачь Тамазо дель Гарбо<sup>в</sup>). Уже общирное письмо Петрарки, въ которомъ онъ трактуетъ о сравнительной силъ славы и фортуны<sup>4</sup>), указываеть на интересы адресата, а, кром'в того, его наклонности обнаруживаются и изъ его собственных в сочиненій. Гарбо писалъ преимущественно по медицинъ, но послъ его смерти остался также неоконченный комментарій къ сочиненію Аристотеля

<sup>1)</sup> Свудныя свідівнія о немъ собраны у Voigt'a (II, р. 49).

<sup>2)</sup> CM. BMMe p. 579.

<sup>3)</sup> Самый ранній его біографъ, Ф. Виллани, говорить о немъ въ следующихъ выраженіяхъ: philosophus maximus in medicina famose claruit, cumque nomen ejus per omnem Italiam vulgaretur, tantae factus aestimationis tantaeque creditus est doctrinae et medendo dilegentiae, ut potentissimi tyranni, quibus Italia ferax est, si aegrotassent, deperire morbo indubie credidissent, si illis Thomas medicus defuisset. Hic igitur, cum penes Italos quasi medicinae idolum coleretur, factus est solariorum enormitate ditissimus. У Галлетти, р. 29. Сведенія Виллани несколько дополнены Тігаровскі (Storia V, р. 337—341) м съ небольшими поправками повторены Fracassetti (Lett. senil. I, р. 474).

<sup>4)</sup> Epistolae senil. VIII, 3.

De anima 1). Въ началъ XV столътія каседру логики и моральной философіи занималъ Николо Фаса († 1439), пользовавшійся гром-кой извъстностью у современниковъ. Фава не былъ писателемъ, но находился въ перецискъ съ Филельфо и изучалъ въ подлинникъ Аристотеля, что указываетъ на характеръ и направленіе его интересовъ 2).

Таковы были начала гуманистического движенія въ Болонью. Изъ новыхъ изследователей только Фогтъ даетъ коротенькій фактическій очеркъ развитія гуманизма въ этомъ городів, и отмівчаеть одну его особенность: гуманисты не держатся по долгу ни въ университетъ, ни вообще въ Болонь и не могутъ "доставить своей спеціальности право гражданства" на ряду съ другими университетсками науками. Фогть отрицаеть, что представители других в факультетовъ относились къ нимъ враждебно и ставили имъ преграды и видитъ причину ихъ неуспъха "въ колеблющенся характеръ того, что эти поэты и ораторы называли своей наукой и своимъ искусствомъ 4). Съ такимъ объяснениемъ едвали можно согласиться. Прежде всего, канедра грамматики и регорики занимала такое же определенное положение, какъ и другія, и если занимавшіе ее гуманисты не были довольны своимъ положеніемъ, то причины этого заключались въ томъ, что эта служба не была достаточно доходня и обезпечена. Юристы и медики, какъ практики, имъли перевъсъ надъ гуманистами и едвали относились къ своимъ сотоварищамъ такъ равнодушно и спокойно, какъ думаетъ Фогтъ. Выходки первыхъ гуманистовъ противъ юристовъ и медиковъ едвали оставались безъ ответа, хотя наличные литературные памятники этой полемики принадлежать только гуманистамъ. Если между

<sup>1)</sup> О его сочиненіяхъ Виллани говорить: Commentavit librum utilem Galieni De differentiis febrium... scripsit etiam super eo capitulo Avicennae, quo de generatione embryonis tractatur. Multa etiam composuit in Theorica et Practica medicina, Summam totius medicinae... morte praeventus incompletum reliquit... In Philosophicis insuper delectatus Aristotelis librum subtilissimum De anima perspicacissime commentavit. Sed praeripientibus dies fatis etiam imperfectum reliquit. У Galletti, p. 29.

<sup>\*)</sup> Свъдънія о немъ у Tiraboschi, VI, 459 и слъд.

<sup>\*)</sup> Voigt, II, р. 47 и след. Замечанія о Болонье у Гейгера (р. 181) совершенно незначительны. Въ 1887 году появилась винга Corradi (Notizie sui professori di latinità nello studio di Bologna sin dalle primo memorie. Parte I (fino a tutto il secol. XV) Bologna 1887); но авторъ не расширилъ нашихъ сведеній объ этомъ вопросе. (См. Giorn. Stor. d. lett. ital, XI, р. 265). Общирная дитература по поводу 800-летія Болонскаго университета, сколько намъ известно, совсёмъ не воснулась гуманистическаго движенія. (См. Івід. р. 481. Ср. статью Del Vecchio въ Archivio storico 1888 Disp. 5.

<sup>4)</sup> Voigt, II, p. 47.

туманистами и представителями права и медицины не было коренной и принципіальной вражды, то соперничество несомнівню существовало, и въ Болонь съ ея старыми университетскими традиціями гуманистамъ трудніве было выдерживать конкуренцію, чімъ гдів дибо въ другомъ мізстів. Совершенно естественно поэтому, что гуманисты уходили изъ Болоньи, какъ только представлялась боліве спокойная и выгодная служба, хотя Болонскій университеть різдко не имість среди своихъ членовъ представителя новаго направленія. Гуманистическое движеніе и здівсь пріобріло себі твердую почву.

## VIII.

Гуманистическое движение въ Папской области. — Равенна. — Гуманизмъ во владвијяхъ Малатеста и Монтефельтре. — Орделаффи и гуманизмъ въ Форли — Алидози и гуманисты изъ Имолы. — Фермо, Фазеца, Камерино, Витербо, Фабріано, Фолиньо. — Положеніе гуманизма въ Перуджін, Анконъ и въ Асколи. — Общія замъчанія о гуманистическомъ движеніи въ церковныхъ владвијя хъ

Политическое положение большинства городовъ папской области къ половинъ XIV въка было приблизительно одинаково: почти повсюду устанавливаются сеньёріи, сначала совершенно независимыя, послв подчиненныя по большей части Альборноцомъ, который однаво обыкновенно сохраняль прежнихъ владетелей въ качестве папскихъ намъстниковъ. Разница заключалась только въ характеръ управленія сеньёровъ, правившихъ однако повсюду болье или менье тираннически. Твиъ не менве гуманистическое движение въ различныхъ городахъ было далеко не одинаково. Такъ, въ Равению въ занимающую насъ эпоху оно врайне слабо. Фанилія Полента, правившая танъ въ XIV и въ начале XV века, не привлекала къ своему двору гуманистовъ. "Она управляла Равенной, говоритъ Сисмонди, долгое время безъ васлугъ и безъ славы, забытая исторіей и завоевателями, которые на нее не нападади"1). Дъйствительно, главное бъдствіе для гражданъ составляли междуусобія среди членовъ правящей фамиліи<sup>2</sup>), хотя личные пороки тиранновъ навлекали иногда на Равенну нападенія кондотьеровъ в). Въ первой четверти XIV столътія среди Полента встрвчается мененать, извъстный  $\Gamma eudo$  Hoeeaao, поэть, покровитель

<sup>9</sup> Sismondi, l. c., V, p. 184.

<sup>\*)</sup> Leo, l. c., IV, p. 495-496 # 546.

<sup>3)</sup> См., напр., разсказъ о Bernandino da Polenta y Sismondi, l. c. IV, р. 245—246.

и поклонникъ Данте<sup>1</sup>), и это покровительство, повидимому, не осталось безъ последствій: позже въ XIV и XV столетіяхъ авторъ Божественной Комедіи нашелъ въ Равеннъ и подражателей, и комментаровъ<sup>3</sup>). Старый *Остазіо*, самый крупный изъ Полента, поручалъ Боккаччіо перевести на итальянскій языкъ Ливія, и авторъ Декамерона называеть этого тиранна своимъ "особеннымъ" (specialissimus) господиномъ 3). Но преемники Остазіо остались совершенно равнодушны къ гуманистическому движенію; съ такимъ же равнодушіемь относились въ нему и м'встные архіепископы ). Поэтому уроженцы Равенны, получившіе новое образованіе, ищуть службы за пределами родного города: а гуманисты изъ местныхъ гражданъ большая редкость. Мы знаемъ только одного врача — Гульельмо, 5) которому Петрарка адресовалъ весьма интересное письмо. Гульельмо быль другомь Донато дельи Альбанцани и добивался дружбы также и перваго гуманиста. Петрарка съ охотой исполняеть его желаніе, но выражаеть опасеніе, какъ бы его собственный примірть не увлекъ новаго друга къ изученію краснорічія, которое, по его мнінію, врачамъ не подобаетъ ). Какъ ни истолковывать этотъ довольно неожиданный оты перваго гуманиста совёть, его опасеніе представляется весьма характернымъ не только для равенскаго медика, но и для другихъ искателей дружбы Петрарки. Но такой отвётъ, повидимому, не уничтожиль въ Гульельмо интереса въ гуманистамъ: подъ старость онъ находился въ перепискъ съ Верджеріо 7). О литературной дъятельности самого Гульельмо нътъ никакихъ свъдъній, и перваго гуманиста-писателя мы встръчаемъ въ Равеннъ только во второй половинъ XV въка въ лицъ историка и собирателя надписей Дезидеріо Спрети .

Совершенно иначе стояло дѣло въ *Римини*, гдѣ правили Малатеста. Тиранны и кондотьеры, члены этой обширной фамиліи, были корошими администраторами и весьма искусными политиками. Раз-

<sup>1)</sup> Свъдънія о немъ у Mordani, Vite di Ravegnani illustri. Ravenna 1837, р. 42 и слъд. и Tiraboschi, V, р. 650.

<sup>9)</sup> Сюда относятся Micchino da Messano, комментаторъ Данте (Tiraboschi, V, р. 660) Muccio da Ravenna (Ibid. р. 280) и Armodio Aspini (Mazz. I, 2, р. 1164) — національные поэты.

<sup>3)</sup> Hortis, Studj, p. 424.

<sup>4)</sup> Ughellus, Italia Sacra II, coll. 388—390. Только одинъ изъ нихъ Pietro Pileo, адресатъ Петрарки, повидимому не былъ чуждъ гуманистическихъ стремленій. См. о немъ ниже.

<sup>5)</sup> Сведенія о немъ у Fracass. Lett. senil. I, p. 188.

<sup>6)</sup> Epist. senil. III, 8.

<sup>7)</sup> Vergerii, Epist. p. 154.

<sup>\*)</sup> Tirab., VI, 1017.

битые Альборноцомъ, они сумъли сдълаться необходимыми для церкви, получили права ся нам'астниковъ и доставили своему маленькому городу весьма важное значение 1). Интересъ из гуманистическому движенію появился въ семь Малатеста довольно рано. Старый Пандольфо Малатеста († 1364) находился въ перепискъ съ Петраркой. просиль у него совъта относительно вступленія во второй бракь 1), приглашалъ его къ своему двору и, когда гуманистъ отказался, прислалъ знаменитаго художника, чтобы снять съ него портретъ<sup>8</sup>). Его сынъ, тоже Пандольфо († 1373), поручилъ Петраркъ на воспитаніе, въроятно, своего побочнаго сына ). Галеотто Малатеста, братъ стараго Пандольфо, пригласиль учителемь къ своимъ детямъ Аллегретти изъ Форли, который основаль въ Римини "Академію" <sup>5</sup>). Его сынъ Пандольфо собираль библіотеку изъ классическихъ писателей 6). Еще болье интереса обнаруживаль къ новому движенію другой сынь Ганеото Карло (1385—1429). Гуманисты, какъ Бруни и Лоски, были въ полномъ восторгъ отъ его разностороннихъ свъдъній 1, и если вървть ихъ показаніямъ, Малатеста былъ полнымъ осуществленіемъ гуманистическаго идеала, хотя онъ приказалъ снять статую Виргилія въ Мантув, когда захватиль этоть городь, и этимъ вызвалъ противъ себя ръзкую инвективу П. П. Верджеріо<sup>8</sup>).

Интересъ въ гуманистическому движенію при дворѣ, по всей вѣроятности, захватывалъ нѣкоторые круги городского населенія. Правда,
высшее духовенство Римини оставалось въ нему равнодушнымъ<sup>5</sup>), но
въ перепискѣ съ Петраркой находился его школьный товарищъ,
юристъ Джіованни да Римини<sup>10</sup>), а учителю музыки Флоріано да
Римини первый гуманистъ посвятилъ два стихотворныхъ посланія.
Тѣмъ не менѣе активныхъ гуманистовъ мы не встрѣчаемъ въ Римини

Leo, IV, р. 493—94, 523, 547—552, 564. Ихъ характеристика у Sismondi, V, р. 184—185.

<sup>2)</sup> Epistol. famil. XXII, 1.

<sup>8)</sup> Epist. senil. I, 6. Cp. Fracass. Lett. fam. IV, p. 416.

<sup>4)</sup> Juvenis tuus et studio mihi junctus et nomine, jam pridem et propter tui reverentiam et propter sui industriam mihi carus acceptusque esse coepit etc. Variae 9. Соображенія о его происхожденін. См. Fracass. Lett. fam., V, p. 231.

<sup>5)</sup> Tiraboschi, V, p. 819.

<sup>9</sup> Voigt, I, p. 576.

<sup>7)</sup> Восторженный отзывъ Бруни, см. его Epist. III, 9; ср. Commentarius, соl. 926. Лоски посвятилъ ему крайне лестное стихотвореніе.

<sup>8)</sup> Превосходная характеристика Карло у Voigt'a, I, р. 576—577. Объ

<sup>9)</sup> О епископахъ Римини см. Ugh. II, col. 425-432.

<sup>10)</sup> Epist. fam. IX, 8.

до половины XV въка, когда дворъ Гизмендо Малатеста сдължея крупнымъ гуманистическимъ центромъ. Единственное исключение составляетъ упомянутый Джекопо Аллегреттии. Онъ былъ родомъ изъ Форли, занимался медициной, астрологией и поэзией. Подвергшись гонению мъстнаго тиранна, Аллегретти переселился въ Римини и изъ его школы вышли Карло Малатеста и Мальпагини. Салютати посвятилъ ему стихотворение, въ которомъ убъждаетъ его оставить астрологию и написалъ письмо такого же содержания 1). Изъ его собственныхъ произведений извъстны по заглавию Falterona, стихотворение къ Людовику Венгерскому, и буколическая поэма 2).

Къ владъніямъ фамиліи Малатеста принадлежаль между прочимъ Пезаро, между тираннами котораго были сторонники новаго движенія. Кромъ стараго Пандольфо, управлявшаго одно время этимъ городомъ, Малатеста де Малатести, сеньоръ Пезаро, находился въ перепискъ съ Салютати и самъ писалъ стихи³). Антоніо Лоски воспъваль его въ своихъ стихотвореніяхъ, и его секретаремъ былъ другъ Салютати, гуманистически образованный Пьетро Турко 1). Но гуманисты изъ мъстныхъ гражданъ и здъсь появляются только во второй половинъ XV стольтія 5).

<sup>1)</sup> Collucii Salutati ad Jacobum Allegretum Foroliviensem, qui anno 1378 Tossi de Antilla nomine scripserat Domino Philippo de Antilla augurio e divinatione pacem inter Ecclesiam et Florentinos non esse futuram, carmina quaedam hortatoria, nec prophetare vellet, nec siderum querere cursus. Заглавів у Mehus'a Vita A. Travers, p. CCCVIII. Тамъ же и письмо.

<sup>2)</sup> Сведенія о немъ Магг., I, I, p. 503 и Тігав., V, p. 817. Можеть быть, нензвестная буколическая поэма тождественна съ Falterona. Содержаніе другого стихотворенія видно изъ заглавія: Carmen ad Ludovicum Ungariae regem pro Ecclesia defendenda adventantem. Въ XIV стольтіи въ Римини быль мъстный летописецъ Battaglia или Bataglini (Mazz., II, 1, p. 542), но о его отношеніяхъ къ гуманистамъ ничего нензвестно. Фактическій очеркъ гуманистическаго движенія въ Римини у Voigt'a (I, p. 575 и след.) и новая работа Carlo Tonini, La coltura letteraria e scientifica in Rimini dal sec. XIV ai primordi del XIX I e II vol. Rimini 1884. Но по характеру источниковъ они представляють интересъ главнымъ образомъ для времени Ghismondo, которому посвящены также работы Battaglini и Yriarte.

<sup>3)</sup> Въ Giorn. Stor. d. lett. ital. 1885 года (VI, 289) заявлено Delle sue rimi... sta preparando una edizione, condotta su tutti i principali mss., il proff G. S. Scipioni. Мнъ неизвъстно, было ли осуществлено это намъреніе.

<sup>4)</sup> Voigt, I, р. 576. О Турко, который уговариваль Салютати написать инвективу противъ Лоски, см. Mehus, l. c., р. CCXCIX. Въ перепискъ съ Салютати находился также канцлеръ этого тиранна, нъкій *Paulus* (Ibid. p. CCCV).

<sup>5)</sup> Изъ нихъ особенной извъстностью пользуются Pandolfo Collenuccio и Camillo Leonardi (Tirab., IV, p. 998 и 548).

Изъ наленькаго Урбино вышелъ къ подовинъ XV въка одинъ вев самыхъ просвещенныхъ тиранновъ, Федериго да Монтефедьтре: но въ предшествующее ему стольтіе среди сеньёровъ и гражданъ Урбино заметны только весьма слабые следы интереса къ новому двеженію. Превосходные кондотьеры и противники перкви. Монтефельтре были сравнительно хорошіе администраторы. Правда, въ 1319 году граждане, возмутившись, убили стараго Фелериго и отпались подъ власть церкви; но черезъ 4 года они прогнали папскихъ чиновниковъ и вернули къ власти сыновей убитаго. Съ этихъ поръ чрезъ все XIV и XV стольтіе Монтефельтре съ незначительными перерывами спокойно правили городомъ 1). Но всв предки Федериго оставались, повидимому, совершенно равнодушны въ новому движенію. Единственное исключеніе представляеть Баттиста, дочь Антоніо († 1403), которой Бруни посвятиль одно изъ своихъ сочиненій. Она писала итальянскія стихотворенія, річи и латинскія письма, но ея дівятельность относится уже въ половині XV столівтія<sup>2</sup>). Въ сношеніяхъ съ Петраркой стояль одинъ изъ ифстныхъ епископовъ, эремить Бартоломео Карузіо († 1350). Изъ письма, адресованнаго ему первымъ гуманистомъ, видно, что Карузіо просилъ несколько стиховъ для ваключенія свой книги Milleloquium 8. Augustini, т.-е. извлеченіе различныхъ изреченій бл. Августина. Петрарка исполнилъ его желаніе; но изъ этого нельзя еще заключать о гуманистическихъ наклонностяхъ Карувіо: монахъ, богословъ и одно время профессоръ теологіи въ Сорбоннъ, онъ написаль внигу, вполнъ соотвътствующую ого вванію<sup>3</sup>). Настоящихъ гуманистовъ изъ мъстныхъ жителей мы не встръчаемъ въ Урбино даже при дворъ Федериго 1).

Подъ власть Монтефельтре съ половины XIV столетія подпаль городокъ Губбіо, после того, какъ Альборноцъ выгналь отсюда местныхъ тиранновъ изъ фамиліи Габріэлли<sup>5</sup>). Прежніе владетели такъ же мало были заинтерованы новымъ движеніемъ, какъ и новые сеньёры, и единственный местный писатель конца XIV и началь

<sup>1)</sup> Cm. Leo, l. c. p. 498-501. Ugolini, Storia dei conti e duchi d'Urbino. V. I. Firenze 1859, p. 153 m cxbg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сведенія у Ugolini, l. с., р. 191 и след.

<sup>3)</sup> Въ письмъ къ Carusio (VIII, 6) Петрарка называетъ его книгу — rem majoris operis, quam gloriae. Свъдънія объ адресать у Fracas. Lett. famil. II, р. 321. Ср. Ughelli, l. c. II, р. 788 и Tiraboschi, V, 199 и слъд. Ugolini, р. 195.

<sup>4)</sup> Свёденія о епископахъ Урбино за этотъ періодъ у Ughelli, l. c., II, col. 786-90.

в) Leo, l. c., p. 523, Ugolini, I, p. 166 и слъд.

XV стольтія Джакопо Арманни, недикъ, философъ, богословъ н математикъ, авторъ сочиненія De astris, едва ли принадлежаль къ новому направленію 1). Одно изъ первыхъ мёсть между тираннами папской области, сочувственно относившимися къ новому движенію, быль Франческо дельи Орделаффи, владетель Форли, Чезены и еще несколькихъ мелкихъ городовъ. Во время борьбы съ кардиналомъ Альборноцомъ онъ одинъ изъ всёхъ тиранновъ смёло и до последней крайности ващищаль свои владенія. Храбрый солдать, Орделаффи быль покровителемь новыхь ученыхь. Выше мы видали, что Боккаччіо относился къ нему съ большимъ сочувствіемъ<sup>2</sup>), а его секретарь, юристь Чекко ди Милето деи Росси, самъ поэть, находился въ перепискъ съ Петраркой и въ дружбъ съ авторомъ Декамерона. Но литературная діятельность Чекко остается до сихъ почти совершенно неизвёстною з); Гортисъ напечаталъ одно его стихотвореніе, посвященное Боккаччіо; оно переполнено мисологическими именами в указываеть только на знакомство автора съ древностью ). Весьма оживленная переписка существовала между Петраркой и Нери Морандо изъ Форли. Петрарка называетъ своего друга ingenium ad litteras natum, котя онъ ad omnia possit<sup>в</sup>). Действительно, Морандо по своей разносторонности быль настоящимь гуманистомъ. Любитель новой науки и солдать, извъстный юристь и поэть, онь служиль и венеціанскому дожу Дандоло и нізмецкому императору Карлу IV, что не мізшало ему вести дружескую переписку съ первымъ гума-HECTOM'S 6).

Во второй половинѣ XIV вѣка фамилія Орделаффи переживала бурныя времена. Старый Франческо былъ побѣжденъ церковью и

<sup>1)</sup> Сведения о немъ у Магг., I, 2, р. 1102.

<sup>2)</sup> Въ одномъ письмъ Боккаччіо называеть его Pieridum hospes gratissimus. Ср. выше, р. 463 и Hortis, р. 310.

<sup>3)</sup> Лучше изв'ястна его политическая д'ятельность, св'яд'янія о которой собраль изъ м'ястныхъ историковъ Fracassetti, Lett. famil. IV, p. 829.

<sup>4)</sup> Studj., p. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Non tamen id mihi negaveris ipsum ingenium tuum, si suam illi libertatem addideris, si frena laxaveris, etsi ad omnia possit, ad litteras diversurum. Epist. fam. XXI, 10.

<sup>6)</sup> Fracassetti приводить следующую цитату изъ Bonoli-Storia della città di Forli подъ 1354 годомъ: "Fiorivano di Forlivesi nelle lettere in questa età Checco di Mileto de'Rossi... e Nerio de'Morandi, ambi legisti illustri e nella poëtica famosi: onde per la uniformità degli studi furono amicissimi di Francesco Petrarca". Lett. fam. IV, р. 329. Поэтическія произведенія Могандо неизв'єстны даже Тігарозскі, который не упоминаеть о немъ въ своемъ классическомъ произведеніи.

умеръ въ крайней бълности въ Венепіи<sup>1</sup>). Его сыновья возвратили прежија владенія; но въ 1405 году Форли возсталь противъ одного изъ Орделаффи и установилъ республиканскія учрежденія въ зависимости отъ папы. Новыя учрежденія не отличались однако большой прочностью. Балтаваръ Косса такъ поработилъ городъ, что жители въ 1411 году снова возстали и, прогнавъ папскаго легата, вернули Орделаффи<sup>9</sup>). Но, несмотря на бурныя времена, научные интересы не исчезали въ Форли: изъ этого города вышель знаменитый въ свое время падуанскій профессорь Джакопо да Форли († 1413)3); монахъ Джироламо велъ мъстную хронику (1367—1433)4). Правда, принадлежность этихъ деятелей къ новому направленію сомнительна; но есть изв'єстіе, что въ Форли былъ нъкій Пальмьери, который во время своихъ путешествій взучиль не только греческій, но и восточные языки 5). Эти сфиена гуманистическаго движенія въ XV стольтіи принесли обильные плоды: изъ Форли вышли такіе представители новаго движенія, какъ Тито Веспасіано Строппа и Флавіо Біондо.

Подъ властью Франческо Орделаффи находилась одно время маленькая Имола, которая, послѣ нѣкоторыхъ безполезныхъ попытокъ возвратить себѣ республиканское устройство, подчинилась фамиліи Алидози. И здѣсь, какъ въ Форли, нѣкоторые члены господствующей фамиліи обнаруживають интересъ къ гуманистическому движенію, и здѣсь научные интересы развиваются, несмотря на неблагопріятныя политическія условія. Лодовико Алидози былъ поэтъ о, и ему адресовалъ письма Салютати, а Верджеріо посвятилъ горькую жалобу на Малатеста за то, что онъ приказалъ снять статую Виргилія въ Мантуѣ. Изъ Имолы вышелъ знаменитый ученый въ средневѣковомъ вкусѣ, юристъ Джіованни да Имола о; отсюда же былъ родомъ одинъ изъ крупнѣйшихъ гуманистовъ второго поколѣнія Бенвенуто Рамбальди, и это былъ не единственный представитель новаго движенія. Въ 1398 году Верджеріо адресовалъ нѣкоему Бернардино

<sup>1)</sup> Sismondi, IV, p. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leo, IV, p. 559, 561 H 564.

<sup>3)</sup> Tiraboschi, V, p. 347.

<sup>4)</sup> Ibid. VI, р. 1016. Между мъстными епископами этого періода нътъ ни одного имени, извъстнаго въ литературъ или въ наукъ. См. Ughellus, II, col. 580—582.

<sup>5)</sup> Tiraboschi, VI, p. 1043.

<sup>•)</sup> Ibid. V, р. 782. Салютати адресоваль письмо Jacobo de Massa Alidosiorum, о которомъ нътъ никакихъ свъдъній.

<sup>7)</sup> Ibid. VI, р. 680. Мъстные епископы, повидимому, были чужды новымъ интересамъ. См. Ughellus, II, col. 639—641.

да Имола письмо, изъ котораго видно, что адресать, превознося похвалами Верджеріо, просиль у него Африку Петрарки. Бернардино, о которомъ нівть никакихъ свіздіній і), судя по письму, выработаль уже корошій латинскій стиль и имізль въ виду какую-то ученую работу<sup>2</sup>). Въ XV столітій въ Имоліт продолжають развиваться оба направленія: ученикомъ Джіованни быль анаменитый юристь Тарманьи, а медикъ Боньетти Бавьера вель гумянистическую переписку съ Филельфо.

Въ Фермо весьма часто мѣнялись тиранны, отличавшіеся жестокостью. Въ 1355 году жители возстали противъ своего властителя Gentile da Mogliano и отдались церкви, которая впослѣдствіи отдала этотъ городъ въ замѣнъ Болоньи извѣстному своей
жестокостью d'Ollegio, а потомъ здѣсь сеньёрію захватываетъ Ринальдо да Монтеверджине³). Всѣ эти владѣтели не обнаруживаютъ
интереса къ гуманистическому движенію, и въ литературѣ нѣтъ никакихъ указаній на научные интересы въ Фермо, хотя еще Бонифацій VIII основалъ тамъ университетъ ). Но изъ этого нельзя
заключать, чтобы новое движеніе совсѣмъ не коснулось этого города:
Верджеріо въ названномъ письмѣ къ Бернардино рекомендуетъ ему
подражать въ своихъ занятіяхъ своему другу, неутомимому ученому
Джсакопо да Фермо°).

Фазнца переживала то же самое, что и другіе города Папской области. Въ 1356 году ея тираннъ Джіованни Манфреди долженъ быль сдать городъ Альборноцу, а нёсколько позже Асторре Манфреди снова его захватилъ, а потомъ вынужденъ былъ продать его Балтазару Коссів, который и угнеталъ жителей до Констанскаго собора, не уплативъ денегъ и Манфреди, умершему потомъ въ крайней біздности въ семь тиранновъ Фазнца замічаются нікоторые слізды сочувствія къ новому движенію: Піо Манфреди, владітель Карпи, находился въ перепискі съ Петраркой, который называлъ его своимъ другомъ 7. Асторре писалъ стихи и переписывался съ Салютати в).

<sup>1)</sup> Vergerius называеть magister и rector. Epist. p. 80.

<sup>2)</sup> Quod vero ad te attinet, placet, mihi ingenium tuum, placet stilus, laudo propositum. Ibid.

в) Leo, IV, 523, 532 и 547. Ср. Sismondi, IV, 248.

<sup>4)</sup> Tiraboschi, V, р. 312 и слъд. О мъстныхъ епископахъ, см. Ughellus, II, col. 711—714.

<sup>5)</sup> Epist. p. 80.

<sup>•)</sup> Leo, IV, p. 528, 546 u 558.

<sup>· 7)</sup> Epist. famil. IX, 1.

<sup>8)</sup> Tirahoschi, V, 782.

Но шаткое положеніе и сравнительная бідность тиранновъ мішала имъ сділаться меценатами, и при ихъ дворі мы не встрічаємъ гуманистовъ. Весьма слабо было, повидимому, гуманистическое движеніе и въ самомъ городі: містные епископы оставались къ нему равнодушны , а изъ містныхъ жителей современная литература знаетъ только одного ученаго — болонскаго профессора грамматики Антоніо да Фаэнца , Другой Антоніо изъ Фаэнцы, врачъ, віроятно, изъ фамиліи Баруффальди, состояль въ перепискі съ Верджеріо и быль съ нимъ въ дружескихъ отношеніяхъ ). Этимъ исчерпываются сліды гуманистическаго движенія въ Фаэнці въ занимающую насъ насъ эпоху; не иміло оно здісь большихъ успіховъ и позже, въ XV столітіи: хотя Галеотто Манфреди и считался меценатомъ, но тімъ не меніе съ Фаэнцою не связано ни одного крупнаго имени среди діятелей Возрожденія ).

Только переписка Салютати указываеть некоторые следы гуманистическаго движенія въ Камерино. Но изъ троихъ корреспондентовъ флорентійскаго гуманиста въ этомъ городе только объ одномъ Франческо да Камерино известно, что онъ интересовался античной литературой в). Объ отношеніи къ гуманистическому движенію местныхъ тиранновъ Варани нетъ никакихъ сведеній. Только тотъ фактъ, что во второй половине XV столетія изъ этой фамиліи вышла гуманистически образованная Костанца да Варано в), указываетъ на некоторый интересъ Варани къ гуманизму въ начале XV века. Местные епископы оставались чужды движенію въ другихъ мелкихъ которыхъ съ вероятностью можно отнести къ активнымъ или пассивнымъ представителямъ Ренесанса, встречаются и въ другихъ мелкихъ городахъ Папской области. Такъ, въ Витербо епископъ Никкола (Niccola) былъ адресатомъ Петрарки, который осыпаль его похвалами

<sup>1)</sup> Ughellus, II, col. 501-503.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tiraboschi, V, 76.

<sup>3)</sup> Vergerii, Epist. p. 116. Письмо Баруффальди (Ibid. p. 205) написано плохой датынью. Весьма возможно, что оба Антоніо тождественны, потому что Верджеріо называеть Баруффальди не только medicum praestantissimum, но и magistrum artium. Самъ Баруффальди подписался phisicus.

<sup>4)</sup> О знаменитостяхъ Фазицы, см. Montanari, Gli nomini illustri di Faenza. Faenza 1882.

<sup>5)</sup> Другіе адресаты Салютати: Venantius Francisci filius de Camerino и Ioannes de Camerino. O Franciscus de Camerino см. Mehus, 1. с., р. CCCLXXXV.

<sup>•)</sup> Tiraboschi, VI, р. 1142. Къ половинъ XV въка изъ Камерино вышелъ весьма замътный гуманисть Тоттаво Seneca.

<sup>7)</sup> Ughellus, I, col. 561-562.

и приглашаль къ себѣ въ Воклюзъ¹), а затемъ о гуманистическомъ движеніи здёсь ничего не слышно, и только во второй половинё XV въка отсюда вышелъ знаменитый гуманистъ-фальсификаторъ Лжіованни Нанни или Annio da Viterbo, какъ его обывновенно называють. Изъ Фабріано въ XIV стольтіи вышло нъсколько ученыхъ въ старомъ духѣ3); но до самаго последняго времени въ литературъ не было отмъчено никакихъ слъдовъ гуманистическаго движенія. Въ 1885 году Ф. Новати нашелъ новые документы, изъ которыхъ видно, что въ Фабріано были сравнительно крупные представители гунанизма и что мъстные тиранны — Кіавелли сочувственно относились въ новому движенію<sup>3</sup>). Такъ, такъ жилъ Джіованни Тинти, происходившій изъ старинной и знатной фамиліи въ Фабріано, другъ Салютати, находившійся въ перепискі съ нимъ и съ Лоски. Сначала Тинти въ качествъ ногарјуса жилъ въ разныхъ городахъ Италіи, потомъ поселился на родинъ. Здъсь написаль онъ трактать De institutione regiminis dignitatum, который до сихъ поръ не быль извъстенъ даже по заглавію и хранится въ Сіенской городской библіотекъ. Въ библіотекъ князя Киджи въ Римъ Новати нашелъ рукопись  $De\ casu\ Cesaenae$ , въ которой авторомъ этого праматическаго эскиза названъ неизвестный до сихъ поръ писатель Лодовико де Романи да Фабріано 1).

Весьма своеобразный характеръ получило литературное движеніе въ маленькомъ Фолиньо (Folingo), съ которымъ внакомить очень янтересное излѣдованіе Фалочи Пулиньями в). Въ первой половинѣ XIV столѣтія изъ этого города вышло нѣсколько крупныхъ дѣятелей старой науки — знаменитый медикъ, профессоръ въ Перуджін Gentile da Foligno, болонскій профессоръ канонисть Guido da Foligno въ послѣдней четверти XIV вѣка у мѣстныхъ тиранновъ Тримчи появляется обычное въ ту эпоху меценатство, и при ихъ

<sup>1)</sup> Epist. famil. XVI, 6. Свёдёнія о немъ у Фракас. Lett. famil. III, р. 439.
2) Таковы, теологь Giavanni da Fabriano и петописець Domenico Scevolino (см. о нихъ Tiraboschi, V, р. 206 и 593).

<sup>3)</sup> F. Novati, Un umanista Fabrianese del sec. XV: Giovanni Tinti. (Въ Archivio storico per le Marche e per l'Umbria, vol. II. 1885). Къ статъй приложены нъсколько писемъ Tinti и отвъты ему Салютати, Лоски и Battista Chiavello de'Chiavelli, воторому посвященъ трактатъ. (Статъя мив извъстна только по изложеню. См. Giorn. stor. d. lett. ital., V, p. 471 и Jahresber. d. Geschichtswissenschaft, VIII, p. 253.

<sup>4)</sup> Ранве это произведение приписывали то Петраркв, то Салютати.

<sup>•)</sup> M. Faloci Pulignani, Le arti e le lettere alla corte dei Trinci di Foligno. (Въ Giorn. stor. del. lett. ital., I, 1883, p. 189—229 и II, 1884, p. 28—58).

<sup>6)</sup> См. объ нихъ Tiraboschi, V, р. 346 и 70.

пворь встрычается пылый рядь поэтовь, но всь они не имъють ничего общаго съ пругими представителями Ренесанса. Таковъ, вопервыхъ блаж. Томмазо Унціо (Unzio или beato Tommasuccio). поэть и пророкь, излагавшій въ стихахь на наролномь языкі свой молитвы и предсказанія 1). Таковъ Paolo da Foligno, который въ итальянскихъ стихахъ прославлялъ Христа и святыхъ<sup>2</sup>); таковъ Pierangelo Bucciolini, изложившій въ стихахъ легенду о св. Федичіано, покровитель города<sup>3</sup>). Такимъ же характеромъ отличается самый крупный изъ мъстныхъ поэтовъ Federico Fressi, авторъ аллегорической поэмы "О четырех» царствах» (1). Монахъ и потомъ епископъ въ Фолиньо, Frezzi, подражая Данте, разсказываеть свое путешествіе сначала по царству любви, потомъ по царствамъ Сатаны, пороковъ и добродътели. Это путешествіе, во время котораго автору встрвчаются различныя дица, должно обозначать достиженія добродътели посредствомъ побъды надъ плотью, дьяволомъ и міромъ. Есть изв'естіе, что Frezzi составиль еще неизданную до сихъ поръ "Космографію", о которой неть никаких сведеній ). То же самов направленіе сохранили м'єстные поэты и въ XV в'єк'в: Montefalco, воспевая въ своемъ Filenico дюбовь къ Филене, подражалъ Канцоньере Петрарки, а Bonavoglia по-латыни написалъ житіе св. Филичівно 6). Следовъ чисто гуманистическаго движенія почти совершенно незамътно въ Фодиньо<sup>7</sup>).

Положеніе республикъ, входившихъ въ составъ Папской области, было такъ же тижело, какъ и тъхъ городовъ, гдъ власть захватили тиранны. Господствующія партіи правили тиранически, а ихъ борьба за власть сопровождалась такими же жестокостими, какъ и подавленіе

<sup>1)</sup> Сведенія о немъ у F. Pulignani, p. 211—24.

<sup>2)</sup> Его поэзія остается почти совершенно неизв'ястной. Ibid. p. 224—25.

<sup>3)</sup> Она издана Mancinelli, Leggenda di S. Feliciano scritta da Pierangiolo Bucciolini de Foligno. Testo inedito del 1414. Bologna 1882. Объ авторъсм. Pulignani, p. 225—229.

<sup>1)</sup> Il Quadriregio o poema di quattro regni di Monsignor Federico Fressi. Foligno MDCCXXV. Обстоятельное изложение содержания у Gaspary, II, р. 89 и след. Сведения объ авторе у Pulignani, р. 31—49. Тамъ же и ранняя литература.

<sup>5)</sup> Cosmografia di Federigo da Foligno con varie istorie e viaggi. Рукопись въ Парижъ. См. Tiraboschi, V, p. 777.

<sup>4)</sup> Pulignani, p. 55.

<sup>7)</sup> Mazzuchelli на основаніи показаній болье ранних писателей упоминаеть Rinaldo Brancaleoni di Foligno (около 1410 года), который будто бы писаль итальянскіе и латинскіе стихи, но существованіе его поэзін ничьмъ не завърено (II, 2, р. 1990).

надовольства сеньёрами. Кром'в того, республика всегда представлявась заманчивою добычею и для мёстныхъ Катилинъ, и для предводителей наемныхъ шаевъ, искавшихъ себъ прочныхъ владъній. Лучшую иллюстрацію ихъ положенія представляеть исторія Перуджін съ половины XIV въка до Констанскаго собора. Во время Авиньёнскаго періода Перуджіа, подобно другимъ владініямъ св. престола, пріобрала независимость. Связанная географическимъ положеніемъ и политическими интересами съ гвельфскими республиками Тосканы, она въ половинъ XIV въка борется виъстъ съ ними противъ Висконти и въ то же время страдаеть оть внутренней борьбы партій, при чемъ въ 1361 году едва не д'ялается добычею Fribaldino Manfredini, заговоръ котораго грозилъ не только установленіемъ тиранніи, но и страшнымъ разграбленіемъ города. Ослабленная вившними войнами и внутренними смутами, Перуджіа въ 1370 г. была вынуждена подчиниться Урбану V; но насилія и произволь папскихъ правителей 1) вызвали возстаніе и продолжительную войну съ св. престоломъ, которая однако въ 1393 году вакончилась примиреніемъ, при чемъ самъ Бонифацій IX поселняся въ Перуджін. Но борьба партій приняла такіе ужасающіе разміры, что папа ночью тайкомъ скрылся изъ города. Эта борьба становилась тывь опасива, что во главъ партій стали извъстные кондотьеры Braccio da Montone и Biondo de'Michelotti, при чемъ последній уже вахватиль тираннію въ окрестныхъ городахъ. Жители отделались отъ этого опаснаго гражданина тайнымъ убійствомъ, но это не избавило ихъ отъ войнъ, внутреннихъ и вижшинхъ, которыя приняли столь опасный характеръ, что Перуджів въ 1400 отдалась Висконти, а потомъ Владиславу Неаполитанскому<sup>2</sup>). По отношенію къ гуманистическому движенію Перуджів представляеть много сходства съ Болоньей: при одинаково тяжелыхъ политическихъ условіяхъ здёсь и тамъ сначала оттягиваеть оть гуманизма интеллектуальныя силы містный университеть который потомъ является важнымъ факторомъ въ исторіи движенія. Но. несмотря на внутреннія смуты и внівшнія опасности, среди гражданъ замътны кое-какіе признаки новыхъ интересовъ. По словамъ Петрарки, въ Перуджіи быль одинь почитатель Гомера, и накоторые изсладователи думають, что первый гуманисть ималь въ виду поэта Musio da Perugia, который посвятиль ему несколько

<sup>1)</sup> См., наприм., разсказы о папокомъ легать Montmayeur'ь Sismondi, IV, р. 412.

<sup>3)</sup> Sismondi, IV, 336, 133, 337, 399 H V, 103-104, 136, 139.

<sup>9)</sup> Epist. famil. XXIV, 12.

сонетовъ 1); у Салютати было вдёсь два адресата 2), о которыхъ не инвется дальнейшихъ сведеній. Наконецъ, изъ Перуджін родомъ ученый библіотекарь Паоло и Leo Ioannes de Verleonibus, канцлеръ Мантун<sup>3</sup>). По свидътельству Флавіо Біондо, въ половинъ XV стольтія здівсь насаждаль гуманизмь Томмазо Понтано 1). Но огромное большинство изстных ученых посвящало себя праву, что обусловливается вліяніемъ университета. Основанный въ 1307 году Климентомъ V, университеть въ Перуджін быстро пріобриль себи нивистность своимъ юридическимъ факультетомъ, гдв преподавали такія знаменитости, какъ Бартоло и Бальдо. Какъ въ Болоньъ, юристы, по крайней мёрё, въ занимающую насъ эпоху остаются внё движенія, но между другими спеціалистами встрачаются лица, относящіяся къ нему болве или менве сочувственно. Такъ, внаменитый врачъ и астрологъ Франческо ди Бартоломео Казини да Сіена, преподававшій одно время логику и философію во Флоренціи, затімъ профессоръ медицины и ректоръ университета въ Перуджін, наконецъ, лейбъ-медикъ Иннокентія VI, находился въ перепискъ съ Петраркой <sup>5</sup>). Хотя его сочиненія касаются исключетельно медицинских в вопросовъ, тъмъ не менъе изъ писемъ Пеграрки видно, что Казини быль горячинь сторонникомъ перваго гуманиста и высоко цениль его латинскія произведенія (). Гуманистическіе интересы обнаруживаются также у медика Уго Бенци изъ Сіены и у философа Паоло Венето<sup>2</sup>). Позже въ XV столетіи гуманистическій элементь значительно усиливается въ университеть: одну изъ канедръ занимаетъ здісь Филельфо; Халькондила читаеть греческій явыкь, Matarazzo датинское и греческое краснорѣчіе и извѣстный юристъ Gianantonio Pontano пускается въ поиски за древними рукописями. Темъ не менње Перуджіа не дала гуманистическому движенію ни одного крупнаго имени<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Cm. Tiraboschi, V, p. 618.

<sup>2)</sup> Thomas Ser Rigi n Ser Rigus Dominici.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. о нихъ ниже.

<sup>4)</sup> Tommaso Pontano долгое время смъщивали съ Tommaso Seneca da Camerino. См. о нихъ Sabadini, Briciole umanistiche: IV Tommaso Pontano e Tommaso Seneca. (Въ Giorn. stor. del. lett. ital. XVIII (1891), р. 224 и слъд.). Въ 30 годахъ XV въка изъ Перуджін былъ изгнанъ мъстный поэтъ-гуманисть Candido Bontempi (+ около 1497). См. о немъ Faloci Pulignani, II, р. 28—30.

<sup>5)</sup> Epist. senil. XVI, 2 m 3.

<sup>6)</sup> Свъдънія о его сочиненіяхъ у Fracass. Lett. senil., II, p. 483. Ср. Tiraboschi, V, p. 116 и 360.

<sup>7)</sup> См. о нихъ ниже.

в) Мъстные архіепископы стоять вив движенія. Ughelli, I, col. 1162—1163.

Въ республиканской Анконто въ занимающую насъ эпоху нътъ ни одного лица, которое могло бы быть отнесено къ дъятелямъ Возрожденія. Но изъ этого нельвя заключать, чтобы этоть городъ остался совершенно чуждъ гуманистическому движенію. Къ младшимъ представителямъ третьяго покольнія гуманистовъ принадлежить знаменитый Ciriaco de' Pissicole d'Ancona (родился около 1391 года) 1). Правда, Чиріако развился внъ родного города; но въ своемъ "Путеводитель" онъ упоминаеть о своихъ землякахъ Francesco Scalamonti и какомъ-то Николап<sup>2</sup>), когорые раздълали гуманистическіе интересы. Извыстно, кромь того, что сверстникъ Чиріако, гуманисть Тоттаво Seneca da Camerino, держаль здысь школу въ 20-хъ годахъ XV въкз<sup>3</sup>). Наконецъ, въ конць стольтія въ Анконь жилъ поэтъ Andrea Stagio, который написаль по-итальянски поэму объ Амазонкахъ<sup>4</sup>). По всей въроятности, зачатки движенія были и раньше, хотя они и остаются до сихъ поръ незамьченными.

То же самое можно сказать о маленькой республикв Асколи. До половины XV стольтія здісь, повидимому, господствовало старое направленіе. По крайней мірів, единственныя дошедшія до насъ имена: богословь и проповідникь, авторь разныкь компенціумовь и толкованій Niccola Lucio d'Ascoli в, профессорь каноническаго права въ Болонь Giovanni d'Ascoli и поэтесса Lisabetta Trebbiani .

Единственный намекь на зачатки здісь гуманистическаго движенія составляеть тоть факть, что адресатомь Салютати быль містный канцлерь Benivienus или Benvennus, о которомь впрочемь не имістся никакихь свідівній. Но позже положеніе діль міняется: въ половин XV віка Enoc d'Ascoli занимаєть видное місто между гуманистами, а въ конці стольтія появляются такіе діятели, какъ братья Воліпі или поэть Massimo Pacifico, весьма удачно на національномъ языкі подражавшій Овидію.

Какъ ни скудны наши сведенія о состояніи гуманистическаго

<sup>1)</sup> Свъдънія о Чиріако до сихъ поръ сводятся въ тому, что собраль Тіга boschi, (VI, р. 237 и слъд. Ср. Voigt, I, р. 271 и слъд).

<sup>2)</sup> Kyriaci Anconitani Itinerarium nunc primum ex ms. cod. in lucem erutum ex bibl. illus. clarissimique Baronis Philippi Stosch. Editionem recensuit, animadversionibus ac praefationibus illustravit nonnullisque ejusdem Kyriaci epistolis partim editis, partim ineditis locupletavit Laurentius Mehus. Florentiae MDCCXLII, p. 13.

<sup>3)</sup> Sabbadini, l. c. p. 228.

<sup>4)</sup> Opera di Andrea Stagi Anconetano intitolata Amazonida Venetia. 1503. Свъдънія объ авторъ у Faloci Pulignani, l. c. p. 30-31.

<sup>5)</sup> См. о немъ Mazzuchelli, l. с. I, 2, p. 1159.

<sup>6)</sup> Tiraboschi, V, p. 76 H 779.

двеженія въ церковныхъ владініяхъ, можно съ несомнінностью констатировать его существование во всехъ крупныхъ городахъ Папской области и почти во всехъ медкихъ. Приведенные факты не даютъ возможности определить степень его интенсивности въ различныхъ пентражь; повидимому, она не зависёла ни оть размёровь города. ни отъ его политическаго строя: Форли, Имола, Фабріано богаче гуманистами, чемъ Равенна и Анкона. Въ Римини и Урбино, несмогря на меценатство тиранновъ, нѣтъ ни одного крупнаго гуманистическаго имени, тогда какъ въ маленькой республикъ Асколи появляется (правда, несколько позже) рядь заметных деятелей Возрожденія. Эти выводы могуть быть значительно видоизмінены дальнъйшими изслъдованіями, такъ какъ работы Новати и Фадочи Пулиньяни показывають, какъ много еще можно сдёлать для освёщенія гуманистическаго движенія въ этихъ містностяхъ. Но при теперешнемь состоянии источниковь приходится признать преждевременной попытку поставить в связь интенсивность гуманизма съ политическимъ или экономическимъ строемъ названныхъ областей и выяснить причины ея различія въ разныхъ центрах. Еще трудные говорить о направлении и интересахы мыстныхы гуманистовъ. Въ огромномъ большинствъ случаевъ мы знаемъ только ните имена и заключаемъ объ интересакъ по связямъ и перепискъ съ несомивними представителями Возрожденія. Были ли они активными діятелями движенія или представляли собой толиу, только доросшую до сознательнаго отношенія къ своимъ потребностямъ эги вопросы приходится оставить точно такъ же безъ ответа. По наличнымъ даннымъ мы можемъ вонстатировать только ихъ сочувствіе новому движенію; но изъ этого не следуеть, чтобы это сочувствіе не переходило въ литературную дівятельность въ новомъ духів: работа Новати показываеть, что гуманистической литературы еще много таится въ итальянскихъ библіотекахъ. Извістныя намъ имена містныхъ гуманистовъ только салода движенія въ данной містности, показатель только его наличности, а не разм'вровъ и не направленія. Н'есколько яси в отношение гуманизма къ старой наукъ, особенно въ универсиретскихъ городахъ. Не подлежитъ сомивнію, что успівхъ Бартоли, Бальдо и болонскихъ внаменитостей вывывалъ подражателей: Перуджія и Болонья дали и въ занимающую насъ эпоху много представителей средневъковой юриспруденцій; но съ такою же несомивиностью можно утверждать, что университеты во Болонью и Перуджій весьма рано стали проводниками новаго движенія, и их гуманистическая роль становилась все значительные по мырь развитія Ренесанса. Наконенъ, примъръ Фолиньо показываетъ, что въ накоторыхъ пунктахъ на ряду съ гуманистическими тенденціями развивается и національная поэзія въ среднев'яковомъ вкусів и что оба направленія пользуются одинаковымъ покровительствомъ гуманистически настроенныхъ тиранновъ, хотя и въ поэзіи, какъ въ университетахъ, среднев'яковой элементъ все бол'я стушевывается по м'яр'я развитія Возрожденія.

## IX.

Гуманистическое движеніе въ Неаполъ. — Роберть Неаполитанскій и его учений дворъ. — Діониджи ди Борго Сансеполькро. — Неаполитанскіе юристы. — Паоло-Перуджино и Барбато да Сульмона. — Состояніе Неаполитанскаго королевства послъ смерти Роберта и до смерти Владислава. — Гуманисты при дворъ Джіованны. — Аччайуоли и его біографы. — Общія замъчанія о гуманистическомъдвиженіи въ Неаполъ. — Слъды гуманизма въ Неаполитанской монархіи и въ Сипиліи.

Первые следы гуманистического движенія на ряду съ куріей замівчаются въ Неаполів при дворів короля Роберта (1309—1343). Сюда явился Петрарка, чтобы подвергнуть себя добровольному испытанію передъ торжественнымъ коронованіемъ на Капитоліи, и встрівтиль весьма дружественный и чрезвычайно почетный пріемъ. Здівсь получиль вкусь къ новымъ интересамъ Боккаччіо и пережиль первые фазисы своего гуманистическаго развитія. Въ силу этого личность Роберта и его дворъ получаютъ важное значение въ истории Возрожденія. Первые гуманисты были въ восторгь отъ Роберта. Петрарка въ одномъ письме называеть его пединственнымъ укращениемъ нашего въка" 1), въ другомъ, написанномъ послъ смерти короля, ставитъ его наравив съ Платономъ по генію и считаеть землю недостойной такого монарка вспоминая о немъ подъ старость, объявляеть его "королемъ королей"<sup>8</sup>). Родоначальникъ гуманистовъ восиввалъ Роберта въ Африкв<sup>4</sup>) и посвятилъ ему несколько главъ въ своемъ сочиненів De rebus memorandis<sup>5</sup>). Be oбщемь также относился къ нему и Боккаччіо: въ "Генеалогіи боговъ" онъ называеть его самымъ ученымъ царемъ послѣ Саломона<sup>6</sup>), хотя въ эклогахъ и говорить о его жад-

<sup>1)</sup> Epist. fam. I, 1.

<sup>2)</sup> Ibid. V, 1 u XII, 7.

<sup>3)</sup> Epist. senil. X, 2.

<sup>4)</sup> I, v. 19-20.

См. выше, р. 253 и слѣл.

<sup>6)</sup> Genealogia, XIV, 9.

ности 1). Съ этими воззрвніями согласень и Дж. Виллани, который называеть его "самымъ мудрымъ государемъ, какой быль у христіанъ за последнія 500 лёть" 2). Новые изследователи значительно понизили эту оценку 3); но никто не оспариваеть учености Роберта и его сознательнаго покровительства паучнымъ стремленіямъ. Вопросъ только въ томъ, какимъ характеромъ отличалась та ученость, которою обладалъ Робертъ и которой онъ покровительствовалъ?

Собственныя произведенія Роберта Неаподитанскаго, кром'є діздовыхъ писемъ, исчерпываются ръчами 4). Фогть навываетъ ихъ "проповъдями", и дъйствительно нъкоторыя изъ нихъ составлены въ честь святого или по случаю правдника; но некоторыя обращены къ баронамъ при раздачь имъ леновъ, къ представителямъ городовъ, присягавшимъ маленькой Джіованнь; иныя заключають въ себь похвалу медицинъ передъ солерискими врачами; иныя произнесены передъ капитуломъ жиноритовъ или передъ генераломъ ордена проповедниниковъ и представляють собою трактаты по теологіи и морали 5). Роберть стоить, повидимому, на средневъковой почев. По словамъ Петрарки, онъ до знакомства съ первымъ гуманистомъ съ пренебреженіемъ относился къ поэзіи<sup>6</sup>). Боккаччіо, какъ очевидецъ, подтверждаеть это показаніе. По его словамъ, Роберть "внаменитый философъ, превосходный учитель медицины и извъстный богословъ, до 66 года своей жизни низко ставилъ Виргилія". Но когда Петрарка открыль ему "тайны поэмъ", то онъ ръзко измъниль свое мнъніе. "Я своими ушами слышаль, — разсказываеть далье Боккаччіо, — какъ онъ разсуждаль о томъ, что никогда прежде не думаль, чтобы подъ

<sup>1)</sup> Cm. BMMe, p. 463.

<sup>2)</sup> Cipolla, p. 82.

<sup>3)</sup> См. Sismondi, IV, p. 46—47; Cantù, Storia degli Italiani, II, p. 741; Cipolla p. 81—82. Отношеніе къ Роберту важнѣйшихъ біографовъ Петрарки и Бок-каччіо сведены у Traversi, I, p. 39—42. Къ сожальнію, я не усп'яль воспользоваться книгою Siragusa, L'ingegno, il sapere e gl'intendimenti di Roberto d'Angio. Torino 1891.

<sup>4)</sup> Ему принисывали еще стихотворный П trattato delle virtù morale di Roberto, re di Gerusalemme. Roma 1642. См. Gianonne, l. с., IV, р. 42. Но трактать этоть считается подложнымь. См. Faragilia, Barbato di Sulmona e gli uomini di lettere della corte di Roberto d'Angiò. (Въ Archivio storico ital. III, 1889, р. 316—317). Тирабоски заподозриваеть принадлежность Роберту другого, принисываемаго ему сочиненія: Tractatus de Apostolorum ac eos praecipue imitantium evangelica paupertate. Tirab., V, р. 28.

<sup>5)</sup> Рачи, сколько мнт извъстно, остаются неизданными, кромт одной. (Tiraboschi, V, p. 28). Фогть знаеть о нихъ по катологу Bandini (I, p. 451). Я пользуюсь изложениемъ Faraglia, l. c., p. 317.

<sup>6)</sup> De rebus memorandis I, II, 26.

такимъ смѣшнымъ покровомъ (cortice), какъ выдумки поэтовъ, могъ скрываться столь превосходный и возвышенный симслъ". Съ этого времени Робертъ съ необыкновеннымъ усердіемъ началъ изучать Виргилія, и только "скорая смерть прервала эти ванятія" 1). Основываясь на этихъ показаніяхъ, Фогтъ склоненъ приписать гуманистическій переворотъ въ Робертъ вліянію бестды съ Петраркой, хотя "собственное образование короля было приобрътено еще совершенно на почвъ богословія и схоластики" в). Но съ таквиъ толкованіемъ едва ли можно согласиться. Подъ вліяніемъ Петрарки измінилось только отношение къ Виргилию, а не къ древности, потому что въ своихъ ръчахъ Робертъ "къ авторитету библейскихъ книгъ присоединяетъ авторитетъ Аристотеля и къ мизніямъ свв. отцовъ мизніе Сенеки «в). Если бы Робертъ стоялъ всилючительно на средневъковой почвъ, то его отношение къ Петраркъ, котораго онъ раньше посътилъ въ Воклюзь 4), было бы совершенно непонятно. Интересъ къ древности и связь съ гуманистами при несомнънномъ интересъ къ средневъковымъ докринамъ покавываютъ, что Робертъ представитель самаго ранняго періода Воврожденія, когда новыя начала только что стали пробиваться сквозь средневъковую культуру. Такимъ же характеромъ отличались и его меценатство, и его ученые. При дворъ Роберта было много библіотекарей, корректоровъ, глоссаторовъ и переводчиковъ; но вдесь онъ является продолжателемъ своихъ предшественниковъ не только изъ Анжуйскаго дома, но и изъ Гогенштауфеновъ в). Его придворные ученые, работавшіе отчасти по заказу короля, отчасти по собственной иниціативъ, принадлежать въ обоимъ направленіямъ, и по содержанію работь, и по ихъ харавтеру. Paolo Niefido переводиль при Карль II и при Роберть книги съ арабскаго на латинскій 6); съ арабскаго же и съ еврейскаго переводилъ по порученію короля" еврей Ben-Kalonymos"). Въ то же время подданные получили предписаніе приносить иміютіяся у них книги для перевода

<sup>1)</sup> Genealogia XIV, 22.

<sup>2)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 451-452.

<sup>3)</sup> Faraglia, l. c., p. 317.

<sup>4)</sup> Petrarcae, Epist. famil. XII, 12.

<sup>5)</sup> См. Faraglia, l. c., p. 319—320 н цитнрованное имъ Hartwig, Die Übersetzungsliteratur Unteritaliens in der normanisch-staufischen Epoche. Leipzig 1886.

<sup>6)</sup> Faraglia, l. c., p. 320.

<sup>7)</sup> Steinschneider, Robert von Anjou und die jüdische Litteratur (Bz Vierteljahrschrift der Kultur und Litteratur der Renaissance. II, 1 (1886), p. 110 н слъд.

RE Ugolino da Roma Idrontino. Rpont toro, Niccold Ruberto, епископъ въ Реджіо, переводиль для Роберта Аристотеля и Галена. а королевскій лейбъ-медикъ Regino da Calabria перевель медицинское сочинение Николая Александрійскаго 1). Мы не имбемъ никакихъсвълъній объ этихъ переводчикахъ и одного знакоиства ихъ съ греческимъ языкомъ еще недостаточно для причисленія ихъ къ представителямъ гуманистическаго движенія. Самый выборъ внигъ для перевода весьма характеренъ: Аристотель — видное лицо въ средневъковой философіи; медикъ Галенъ — представитель такой науки, которая сохраняла свое значение въ Средние въка. Такимъ образомъ Робертомъ руководить интересъ къ средневъковому знанію, но приводить короля къ античной древности, откуда повъяло совствиъ инымъ духомъ. Стремленіе ознакомиться съ античной литературой — черта гуманистическая; но на первое время въ древности ищутъ только оживленія среднев'яковых внаній и дополненія кънимъ. Эго та же самая черта, которую мы отметили у Петрарки; только здесь она обнаруживается въ другой сферв.

Придворные ученые Роберта распадаются на двъ категоріи: одни не обнаруживають ни одной гуманистической черты, у другихъ новое направленіе проявляется съ бодьшею или меньшею опредъленностью. Ниже им увидиих, къ которой изъ этихъ категорій следуеть отнести, въроятно, вращавшагося при дворъ грека Варлаана. Другой богословъ и астрологь Dionigi di Borgo San-Sepolcro стояль въ близинкъ отношеніяхъ въ Петраркь. Фигура этого августинскаго монаха до сихъ поръ остается вагадочной. Скудныя сведенія о немъ, извлеченныя главнымъ образомъ изъ писемъ Петрарки еще Тирабоски и имъ нъсколько пополненныя, повторяются до сихъ поръ позднайшими писателями<sup>3</sup>), а его сочиненія въ большинстві остаются почти совсімъ неизвістными. Діониджи преподаваль въ Парижскомъ университеть богословіе и философію, славился какъ знаменитый астрологъ, предсказавшій, по слованъ Джіованни Вилланни, смерть Каструччіо. Какъ богословъ, онъ былъ выбранъ епископомъ Monopoli, а въ качествъ астролога приглашенъ Робертомъ Неаполитанскимъ къ своему двору, гдв пользовался большимъ вліяніемъ. Но средневѣковой человъкъ по своему положенію и занятіямъ, Діониджи былъ во многихъ отношеніяхъ настоящимъ гуманистомъ. De-Sade называеть его духовнымъ отцомъ перваго гуманиста, который открыль ему свою

<sup>1)</sup> Baldelli, Vita di G. B., p. 249-50.

<sup>3)</sup> Tiraboschi Storia, V, p. 184—191. Его полемика съ De-Sad'омъ и возраженія Fracassetti. Letter. fam. I, p. 423—425. Baldelli (р. 241), а также Geiger (р. 59—60) и Körting (р. 91—92) не дають начего новаго.

дюбовь въ Лаурв и внутреннія противорічія свой духовной жизни, и съ этихъ поръ августинскій монахъ сталъ духовнымъ руководителемъ Петрарки<sup>1</sup>). Хотя это предположение не основано на положительных данных но оно по известной степени оправлывается письмами Петрарки<sup>а</sup>). Діониджи подариять ему Confessiones бл. Августина и этимъ доказалъ, что хорошо понялъ его внутреннее состояніе<sup>8</sup>). Дійствительно, ему адресоваль Петрарка знаменитое письмо о восхожденіи на Mont Ventoux, въ которомъ съ такой рельефностью ивображены результаты санонаблюденія ). Живя при двор'в Роберта, Діониджи покровительствоваль не только первому гуманисту, но н Боккаччіо<sup>5</sup>). Наконецъ, въ пользу его гуманистическаго направленія говорять его сочиненія. Профессорь богословія и философіи писаль комментарін на Валерія Максима, на метаморфозы Овидія (), на сочиненія Виргилія, на трагедіи Сенеки, на политику Аристотеля в только на одно посланіе ап. Павла къ Римлянамъ. Посліднее сочиненіе не издано и рідко встрівчается въ рукописякъ, тогда какъ комментаріи на древнихъ писателей, весьма рано напечатанные, суді по количеству рукописей, пользовались широкой известностью<sup>7</sup>). Миттарелли напечаталъ предисловіе Діониджи къ его комментаріямъ на Валерія Максима, посвященнымъ кардиналу Дж. Колонна, и этоть отрывовъ бросаеть накоторый свать на ученость автора. Діониджи считаетъ В. Максима очень полезнымъ писателемъ для пріобрівтенія правтической мудрости8); поэтому онъ считаетъ необходимымъ разъяснить и дополнить его сочинение, при чемъ перечисляетъ свои источники, между которыми фигурируеть "преимущественно" Ливій, а также Цицеронъ, Светоній, Виргилій, Горацій, Платонъ, Аристотель и другіе древніе писатели; но на ряду съ ними отцы церкви, Боэцій, Аверроэсъ, Авицена, другіе средневъковые писатели и средне-

<sup>1)</sup> De-Sade, Mémoires, I. p. 233.

<sup>2)</sup> Поэтому разсказъ де-Сада, отвергнутый Тирабоски, въ общемъ признаетъ Кёртингъ, хотя и съ оговоркой (l. с.).

<sup>3)</sup> По мићнію Гейгера, Dionigi rief eine volkommene Umwälzung in Petraca's Gesinnung (р. 59), что, по меньшей мъръ, бездоказательно.

<sup>4)</sup> Epist. fam. VI, 1.

<sup>5)</sup> Körting, Boccaccio's Leben, p. 147.

<sup>6)</sup> Вмісті съ другими толкованіями они были внесены Климентомъ VIII въ индексъ запрещенныхъ книгъ (Tirab., V, р. 191).

<sup>7)</sup> Тирабоски видълъ изданіе комментарій безъ даты; по характеру печати онъ относить его къ 1470—75 году. Storia р. 190. Тамъ же о рукописяхъ.

<sup>8)</sup> Prudentia, которую авторъ опредълеть такъ: ad vitae humanae praecavendus insidias et hominum versutius discernendas virtus. Mittarelli, Bibliotheca codicum manuscriptorum monasterii S. Michaelis Venetiarum prope Murianum. Venetiis MDCCLXXIX, col. 1174.

въковыя хроники<sup>1</sup>). Несмотря на столь неструю смъсь авторитетовъ, комментарін пользовались, повидимому, нѣкоторою извѣстностью у гуманистовъ. По крайней мѣрѣ, они были въ библіотекѣ Гаспарино да Барцицца<sup>2</sup>).

Изъ новыхъ писателей только Фогть посвящаеть несколько строкъ гуманистической дівятельности Діониджи. Комментаріи остались ему неизвестны<sup>3</sup>), кроме напечатаннаго у Миттарели предисловія. Съ его предположениемъ, что объяснения къ остальнымъ писателямъ были лекціи, распространенныя позже слушателями, трудно согласиться, потому что его единственное основаніе — преподавательская діятельность Діониджи въ Неаполъ - неизвъстно откуда заимствовано авторомъ. "Во всякомъ случав, говоритъ Фогтъ, на зарв гуманистическаго движенія онъ первый занимался въ университеть толкованіемъ влассиковъ въ большомъ объемв "4). Но какъ бы то не было, комментарія Діониджи служать проявленіемь гуманистическаго духа и его литературная деятельность заслуживаеть изследованія. Более сомнительна принадлежность къ гуманистическому направленію другого придворнаго астролога, генуэзца Andalò di Negro<sup>3</sup>). Правда, Боккаччіо, его ученикъ, говорить съ глубокимъ уваженіемъ о Негро; но всё похвалы относятся исключительно къ его математическимъ сведеніямъ и астрологической опытности ). Негро писаль очень много, но исключительно по своей спеціальности7), и въ этой области онъ вполнъ раздъляль всъ тогдашніе астрологическіе предразсудки<sup>8</sup>). Приписываемыя ему стихотворенія не находять никакого подтвержденія), в Боккаччіо, часто ссылаясь на своего учителя въ своихъ сочине-HIRKL, HULTE HE VHOMMHAETL O ETO HOSSIN 10).

<sup>1)</sup> Ibid. coll. 1174—75. Юлій Цезарь отнесенъ при перечисленіи источниковъ

<sup>9)</sup> Ibid. coll. 1175.

<sup>3)</sup> О существовани печатнаго изданія онъ не знасть и рукописей, по собственному признанію, не видаль. Wiederbelebung, I, р. 454 и II, р. 393.

<sup>4)</sup> Ibid. II, p. 392.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Свъдънія о венъ у Tiraboschi, V, p. 281—283 и у Cornelio de Simone e Baldassare Buoncompagni, Intorno alla vita ed ai lavori di Andalò di Negro. Roma 1874.

<sup>6)</sup> Genealogia, XV, 6. Cp. De casibus III, 1.

<sup>7)</sup> Тирабоски называеть следующія его сочиненія. Tractatus de sphera: theorica planetarum. Expositio in canones Profacii Judaei de Aequationibus planetarum: introductio ad judicia astrologica. De compositione astrolabii (V, p. 282).

<sup>8)</sup> Cm. Hortis, Studj, p. 516-17.

<sup>)</sup> Tiraboschi, l. c.

<sup>10)</sup> Hortis, l. c.

Особенно много няходилось при дворѣ Роберта юристовъ, большинство которыхъ вполнъ принадлежитъ къ старому направленію. Сюда относятся средневъковыя знаменитости: Bartolomeo da Capoa. Andrea d'Isernia. Nicolò Spinello и масса второстепенныхъ1). Но нъкоторыя изъ этихъ внаменитостей обнаруживають несомнънные привнаки новаго направленія. Таковъ, во-первыхъ, неаполитанскій профессоръ-юристь и после папскій секретарь Лука делла Пенна. авторъ нъсколькихъ юридическихъ сочиненій по римскому и мъстному праву<sup>а</sup>). Пенна, изучая римскую литературу, письмомъ спрашивалъ Петрарку, нътъ ли у него какихъ-либо неизвъстныхъ тогда сочиненій Цицерона и получиль въ отв'ять длинный разсказъ перваго гуманиста, какъ онъ собиралъ произведенія дюбимаго автора и какъ утратилъ его трактатъ De Gloria<sup>3</sup>). По своимъ произведеніямъ Пенна принадлежить къ средневъковому направленію: его, Д'Изерніа и Спинелло "такъ уважали, какъ человъческую троицу ""); но интересъ къ древней литературъ сказался и на его сочиненіяхъ: они выгодно отличаются отъ современныхъ юридическихъ трактатовъ и системой изложенія, и стилемъ; "по методу и по ясности изложенія онъ далеко оставляеть за собою Андреа Д'Изерніа", говорить одинъ компетентный критикъ<sup>5</sup>). Такимъ же характеромъ отличался другой юристь, Nicolo Alunno d'Alife, секретарь королевской канцеляріи при Роберть и замъщавшій при Джіованнь І должность великаго канцлера 6). Петрарка посвятиль ему два стихотворныхъ посланія и въ нъсколькихъ письмахъ называетъ его своимъ другомъ7). Есть извъстіе, что Алифе быль писателемь и составиль хронику своего времени<sup>8</sup>); но его произведенія остаются совершенно неизв'ястными.

Съ большей или меньшей ясностью обнаруживаются гуманистическія наклонности и у другихъ придворныхъ Роберта, сколько-нибудь причастныхъ къ литаратуръ и наукъ. Сюда относится одинъ изъего библіотекарей Паоло Перуджино (Paulus Perusinus † 1348).

<sup>1)</sup> См. о нихъ Giannone, l. c., p. 46 и след., Tiraboschi, V, p. 428 и след.

<sup>2)</sup> Сведенія о пемъ у Giannone, р. 52 пу Fracassetti, Lett. senil. II, р. 468.

<sup>3)</sup> Epist. senil. XVI, 1.

<sup>4)</sup> Giannone, p. 52.

n Thia

<sup>6)</sup> Свъдънія о немъ у Giannone, р. 47 и гораздо обстоятельнъе, хотя чисто фактическаго характера, у Faraglia, р. 336—338.

<sup>7)</sup> Epist. famil. XII, 3 11 Variae 49.

<sup>8)</sup> Faraglia, p. 337.

<sup>9)</sup> О другомъ библіотекарѣ Pietro di Budetto нътъ никакихъ свъдъній (Ibid. p. 320).

Долгое время наши свёдёнія о немъ ограничивались нёсколькими фактами, сообщенными Боккаччіо<sup>1</sup>), по словамъ котораго Перуджино написалъ "огромную внигу" подъ заглавіемъ Collectiones. Среди разнообразнаго солержанія этого сочиненія находились свідінія о явыческихъ богахъ, которыя авторъ собралъ не только изъ латинскихъ авторовъ, но также съ помощію Варлаама и изъ греческихъ. Вовкаччіо, по собственному признанію, "въ молодости много черпалъ изъ нея болбе съ жадностью, чемъ съ пониманіемъ". Повже л по винъ безстыдной супруги Перуджино, Біеллы, сочиненіе было утрачено<sup>2</sup>), и самъ авторъ, по смерти Роберта, впалъ въ крайнюю бъдность, изъ которой его избавила Джіованна І, давши ему мъсто нотаріуса. До сихъ поръ не найдено никакихъ следовъ уграченнаго сочиненія Перуджино, но Гортись издаль извлеченіе изъ него о генеалогіи боговъ, сділанное самимъ авторомъ<sup>3</sup>). Этотъ чрезвычайно жалкій и по стилю, и по содержанію образчикъ учености королевскаго библіотекаря стоить несравненно ниже авалогичнаго сочиненія Боякаччіо<sup>4</sup>) и обнаруживаеть большое желаніе автора освёжить старую ученость новыми источниками и полное безсиліе справиться съ этой задачей.

Есть нѣкоторое основаніе предположить, что гуманистическіе интересы до извѣстной степени раздѣлялъ придворный Роберта Giovanni Barrili, котя о немъ нѣтъ почти никакихъ свѣдѣній ). Онъ былъ юристъ и поэтъ и близкій человѣкъ короля, который послалъ его своимъ замѣстителемъ при коронованіи Петрарки. Его стихотворенія неизвѣстны; но о его интересахъ можно судить потому, что Петрарка посвятилъ ему нѣсколько поэтическихъ посланій и въ одномъ письмѣ къ нему излагаетъ ученіе Платона ). Боккаччіо также упоминаетъ о Баррили въ Генеалогіи и называетъ его человѣкомъ "великаго ума"?). Но самымъ замѣтнымъ дѣятелемъ въ новомъ направленіи

<sup>1)</sup> Genealogia XV, 6. Cp. Körting, Boccaccio's Leben, p. 145. Voigt, I, p. 453-Нъсколько новыхъ біографическихъ данныхъ извлекъ изъ неизданныхъ документовъ Faraglia (l. c. p. 320 и слёд).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Genealogia, l. c.

<sup>3)</sup> Liber geonologie (sic) tam hominum, quam deorum secundum Paulum de Perusio. Hortis, Studj, p. 525 и слъд.

<sup>4)</sup> См. обстоятельный разборъ отрывка и сравнение съ книгой Боккаччио у Hortis'a (l. с., р. 494-98).

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Болъе всего у Hortis'a (Studj, p. 515) и Faraglia, I due amici del Petrarca Giovanni Barrili e Marco Barbato Sulmonese. (Въ Archivio della Società storica per le provincie napoletane. IX).

<sup>6)</sup> Epistol. famil. XII, 14.

<sup>7)</sup> Genealogia XIV, 19.

ивъ придворныхъ Роберта былъ сынъ сульмонскаго нотаріуса Вагbato da Sulmona († около 1363). Переписка Петрарки не оставляеть никакого сомнинія относительно интересовъ Барбато. Первый гуманесть высоко ставить его таланть ученость и стиль 1). Какъ поэта, онъ предпочитаетъ его Овидію и потому не только посвятилъ ему собраніе своихъ поэтическихъ посланій<sup>2</sup>), но и позволилъ списать 34 стиха изъ Африки<sup>3</sup>). Барбато платилъ за это Петраркъ глубокимъ уваженіемъ и тщательно собираль его письма 1). Къ сожальнію, наши свъдънія о Барбато довольно скудны. Біографы Пеграрки ограничиваются обыкновенно передачей тахъ немногихъ извастій, которыя Франассетти извленъ изъ писемъ перваго гуманиста в). Стихотворенія Барбато до сихъ поръ не отысканы<sup>6</sup>). Изъ его произведеній извістны только письмо къ Монтефорте, которому авторъ послалъ на исправленіе свой комментарій на письмо Петрарки къ Аччайуоли (Famil. XII. 2)7). Въ 1889 г. Фараліа, собравшій наиболью обстоятельныя фактическія свъдънія о Барбато, напочаталь и часть этого комментарія<sup>в</sup>). Эти незначительныя остатки литературной двятельности неаполитанскаго, гуманиста имъютъ болье важное значение для біографія Петрарки, чень для характеристики ихъ автора. Барбато чувствуеть восторжен-

<sup>1)</sup> Nihil mitius, пишеть Петрарка после его смерти, nihil integrius nihilque candidius sol vidit: nihil amantius litterarum, quibus ut lautissimis viscebatur cibis... Ad haec et ingenio acer, et stilo dulcis, et doctrina uber et memoria promptus fuit. Epist. senil. III, 4.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Epist. senil. II, 1.

<sup>4)</sup> Epist. variae 22.

<sup>5)</sup> Lett. famil. I, 522—23. Cp. Körting, p. 164—165. Хотя еще въ 1838 г. появились Trasmondo, Cenni biografici di Marco Francesco Barbato cavaliere sulmonese nel secolo XIV. Roma, но сочинение не заключало ничего новаго и написано безъ критики.

<sup>6)</sup> По словамъ Торрі, стихотворенія находились въ сульмонскомъ монастыръ св. Николая; монастырская библіотека перешла потомъ въ Неаполь, но стихотворенія Варбато исчезли. Faraglia, р. 349.

<sup>7)</sup> Lettera inedita di Marco Barbato a Pietro di Monteforte. У Hortis, Studi p. 347—348 Faraglia отрицаеть, что Барбато звали Marco или Francesco; онъ просто называется въ документахъ Barbato di Jacopo (р. 313). Гортисъ говоритъ въ другомъ мъстъ: altre cose inedite tengo di lui che publicherò in altra occasione (р. 272). Сколько мит извъстно, объщание осталосъ не-исполненнымъ.

<sup>8)</sup> Expositio Epistolae, "Jam tanden". L. c. p. 353 н слъд. Тамъ же напечатано Testamento di Barbato (p. 349).

ное благоговѣніе въ первому гуманисту $^1$ ) и комментируеть его письмо, какъ произведеніе классическаго писателя $^2$ ).

Послъ смерти Роберта Неаполь переживалъ чрезвычайно тяжелыя времена. Крайне распущенный дворь<sup>2</sup>) не имвлъ никакого авторитета въ государствъ. Многочисленные представители выродившейся линастін, по большей части несовершеннолітніе, но уже обладавшіе пороками всъхъ возрастовъ, вели между собою скрытую и явную борьбу. которая навлекала на страну всё бёдствія иноплеменнаго нашествія и внутренней анархіи 1). Одинъ только короткій хронологическій перечень главныхъ событій до смерти Владислава (1414) даетъ наглядное объяснение жалобъ первыхъ гуманистовъ на состояние Неапола 5) и общаго упадка тамъ культуры за этотъ періодъ<sup>6</sup>). Наследница Роберта, его 16 лътняя внучка Джіованна I не ладила съ своимъ мужемъ, который быль на несколько месяцевь старше королевы, и съ мужемъ своей сестры Карломъ, герцогомъ Дураццо, и у каждой изъ враждующихъ сторонъ были свои враги и приверженцы въ мъстной знати. Андрей, герцогъ Калабрійскій, мужъ королевы, несмотря на свое десятильтнее пребывание при дворь Роберта, сумыль остаться полудикимъ венгромъ и заплатилъ насильственною смертью за свою неумълость и необузданность (1345). Это преступление только обострило вражду партій королевы и Карла; а въ то же время Людовикъ Венгерскій изъявиль притязаніе на Неаполь въ качестві зашитника интересовъ своего маленькаго племянника, сына убитаго Андрея, и по-

<sup>1)</sup> Въ письмъ къ Monteforte онъ говорить, напр., tanti vatis eloquia, tam profundis misteriis gravida, tam altis referta sententiis etc. Hortis, p. 347. Expositio начинается длиннымъ панегирикомъ Петраркъ, при чемъ Барбато выписываеть всъ мъста изъ переписки, гдъ говорится о дружбъ къ нему перваго гуманиста. Faraglia, p. 353, 354.

<sup>\*)</sup> Толкованіе касается иногда этимологическаго значенія слова, иногда смысла выраженія въ данномъ мъсть. Напр. Vir clarissimus — ubi sciendum, quod clari seu clarissimi viri non dicuntur, quod claritas sit in eis; clarum enim a coelo, in quo est claritas dicetur, unde proprie dicimus: claram diem, sed dicuntur clari viri, qui per eorum gesta magnalia in remotis civitatibus clarere etc. Или: Superbiam vicit humilitas — per superbiam intelligitur rex Ungariae, qui superbe regnum invaserat, et per humilitatem regina Iohanna et rex Ludovicus, qui regno profugi ad Sanctitatis Apostolicae pedes humillime confugerunt. Ibid. p. 355.

<sup>3)</sup> Cette cour, la plus policée comme aussi la plus corrompue de l'Europe. Sismondi, IV, p. 48.

<sup>4)</sup> См. превосходную характеристику состоянія Неаполя за этотъ періодъ у Sismondi, V, р. 176—179. Ср. Leo, IV, 662—663.

<sup>5)</sup> См. Petrarca, Epist. famil. V, 3, VI, 5, VII, 1 и passim. Epist. senil. X, 2. Cp. Ecloga II, см. выше, р. 267. Воссассіо, Эклоги см. выше, р. 463 и слъд.

<sup>6)</sup> Giannone, IV, p. 54-55.

требоваль удаленія его матери. Нікоторые города возстали противъ Джіованны, въ другихъ шла ожесточенная борьба партій, и все государство находилось въ состояніи анархіи. Въ 1347 году Джіованна вступила въ бракъ съ Людовикомъ Тарентскимъ, что не уничтожило сиуть и вызвало походъ венгерскаго короля на Неаполь. Въ 1348 году **Іжіованна убъжала съ мужемъ въ Провансъ, а Дюдовикъ Венгерскій** захватилъ Неаполь, казнилъ Карла Дурацио и удалидся въ Венгрію. оставивъ въ Италіи нам'встниковъ и гарнизоны. Къ суровому хищничеству венгровъ въ томъ же году присоединилась междоусобная война: королева съ помощью итальянскихъ и наменкихъ кондотьеровъ начала возвращать свои владівнія, и оба враждебныя войска были одинаково враждебны населенію. Такъ діло шло до 1352 года. когда быль заключень мирь, и венгры удалились изъ Италіи. Но положеніе государства продолжало оставаться ужаснымъ: бароны, у которыхъ дворъ не имълъ никакого авторитета, наняли освободившихся кондотьеровъ и съ ихъ помощью громили другъ друга. Скоро къ этимъ бъдствіямъ присоединились новыя: въ 1353 году Людовикъ Венгерскій отпустиль въ Италію захваченныхъ имъ принцевъ изъ дома Дураццо, и, вернувшись въ Неаполь въ 1354 году, они начали враждебныя действія противь тарентской партін. Въ борьбу вившался папа и наложиль интердикть на Неаполь. Болье спокойныя времена наступили только съ 1362 года, когда Людовикъ Тарентскій умеръ и королева вступила въ третій бракъ съ Іаковомъ, номинальнымъ королемъ Майорки: Джіованна постаръла, ея мужъ по большей части отсутствоваль, принцы Тарентского дома почти всв перемерли, а изъ дома Дураццо получили надежду на престолъ послѣ смерти королевы, потерявшей всехъ своихъ детей. Внутреннія безпорядки и мелкія междоусобія происходили; не было, по крайней мъръ, безпрерывной войны. Но и это сравнительно спокойное время продолжалось недолго: въ 1374 году умеръ третій мужъ королевы, и она вступила въ 1376 году въ четвертый бракъ съ Отто Брауншвейгскимъ. Въ концъ 70-хъ годовъ Джіованна поссорилась съ Урбаномъ VI, и онъ лишилъ ее престола и вооружилъ противъ нея Карла Дурацио младшаго, мужа принцессы Маргариты, которую королева назначила было своей преемницей. Тогда Джіованна изміжила свое ръшеніе: усыновила герцога Людовика Анжуйскаго и назначила его своимъ наследникомъ (1380). Между обоими претендентами начинается борьба, во время которой Карлъ приказалъ задушить Джіованну (1382). Борьба не стихла и послъ смерти обоихъ противниковъ (Людовикъ умеръ въ 1384, Карлъ въ 1386). Жена Людовика, Марія Блуаская, захвативши Провансъ именемъ своего несовершеннольтняго сына Людовика II, рышила отнять и Неаполь у малольтняго Владислава, сына Карла. Эта задача облегчалась тыть, что правленіе королевы Маргариты, матери Владислава, было крайне неудовлетворительно. Тыть не менье борьба, начавшаяся въ 1387 году, почти безпрерывно продолжалась до 1400, когда, наконецъ, Владиславу удалось вытыснить своего противника изъ Италіи. Но и первая четверть XV выка прошла также бурно: кромы усмиренія собственныхъ бароновъ, Владиславу до самой смерти (1414) пришлось вести упорную войну съ папами 1). Правленіе его сестры Джіованны II было также обильно смутами, и для Неаполя настали лучшія времена только съ вступленіемъ на престолъ Альфонса Аррагонскаго.

Итакъ политическое положение Неаполя послѣ смерти Роберта было неблагопріятно для какого бы то ни было культурнаго развитія. Тъмъ не менъе гуманистическое движение обнаруживаетъ слъды въ Неаполв и за этотъ періодъ. Настроеніе, господствовавшее при дворв юной королевы, было въ общемъ благопріятно для гуманистическихъ стремленій: кром'в того, многіе изъ придворныхъ ученыхъ ся діда сохранели и при ней свое положение. Д'Алифе и Баррили служили Джіованнъ: ея милостями пользовался Паоло да Перуджіа, и Барбато, хотя удалился на родину, тамъ не менъе сохранялъ связи съ дворомъ. На ряду съ ними появляются новые люди съ гуманистическими наклонностями. Таковъ, во-первыхъ, придворный юристъ Джіованны Pietro Piccolo di Monteforte<sup>3</sup>). Его произведенія посвящены исключительно его спеціальности<sup>3</sup>); но изъ адресованнаго ему письма Боккаччіо видно, что Монтефорте пользовался большимъ уваженіемъ со стороны автора Декамерона ). Ему же, какъ мы виделя, послалъ на исправление Барбато свой комментарий на письмо Петрарки. Длинное посланіе Боккачіо, составляющее отвіть на письмо Монтефорте, бросаеть накоторый свыть на воззрыня этого послыдняго. Монтефорте недоволенъ Петраркой, что онъ не издаетъ Африки и осыпаеть похвалами Генеалогію , хотя ділаеть странный упрекъ

<sup>&#</sup>x27;) Leo, IV, p. 662 m crtg. Sismondi, IV, 46-57; 100-107; 133-137; 244-245; 466-467. V, 41-44; 176-179; 270-79. Cipolla, p. 97-114; 278 m crtg.

<sup>2)</sup> Свыдынія о немъ у Faraglia, l. c. p. 343-345.

<sup>3)</sup> Его сочиненія приведены у Faraglia (l. с.; р. 344).

<sup>4)</sup> Боккаччіо называеть его между прочимъ eloquentissimum virum, elegantia celebrem, fama illustrem, moribus conspicuum, virtutibus clarum, inter egregios viros predicantem, ampliantem et extollentem pro viribus nomen meum et meas laudes, ut meritas, totis nisibus referentem. Coraz, p. 351. См. о немъвыше, р. 452.

<sup>5)</sup> Барбато называеть его въ своемъ письмѣ: amplissimus Pyeridum hospes. (Hortis, p. 347).

Боккаччіо, что онъ не следоваль въ своей книге священному Писанію 1). Боккаччіо усердно защищаеть своего наставника, оправдываеть и свою книгу 2), но готовъ подвергнуться всякой цензуре Монтефорте 2).

Другой придворный Джіованны, Ugo da Sanseverino, принадлежавшій въ одной изъ самыхъ знатныхъ фамилій въ Неаполів ), стояль въ близкихъ отношеніяхъ въ обоимъ родоначальникамъ Возрожденія. Изъ писемъ въ нему Петрарки ) видно, что Уго старался, хотя и безуспівшно, снискать первому гуманисту милости воролевы и готовъ быль служить ему, чізмъ могъ. Боккаччіо въ своей перепискі говорить, что Уго старался получше устроить и его въ Неаполів ) и тавъ интересовался его латинскими произведеніями, что добыль Генеалогію раньше ея окончательной отділки?). Видное місто при дворі Джіованны занималь Майнардо деи Кавальканти († 1380)8), покровитель Боккаччіо, который, кромі двухъ писемъ ), посвятиль ему свое сочиненіе "О несчастіяхъ знаменитыхъ людей". Майнардо не быль писателемъ, но Боккаччіо свидітельствуєть о его интересахъ въ ученой дізятельности и о его расположеніи въ новымъ философамъ 10).

Со времени брака Джіованны съ Людовикомъ Тарентскимъ и до смерти этого последняго первую роль при Неаполитанскомъ дворе

<sup>1)</sup> Упрекъ выраженъ очень неясно. Scribis praeterca, говорить Бокваччіо, a me separatum librum animem, ut sacrorum voluminum bibliothecam securus ingrediar, dum duxeris, quasi a sacrosancta religione alienus horreat sacra. У Coraz., p. 353.

<sup>2)</sup> Non inficiar de alieni a christiana religione fere totus est (r.-e. liber), sed non earundem cultor; quin imo persaepe, si memini in detestationem gentilitiae superstitionis exclamat, ut hostis, et christiani nominis veritatem extollit pro viribus. Ibid. p. 353—54.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamen si sic faciendum censes, ultro volensque jubeo, eidem impero, mando, precipioque, ut ea omnia prompto animo, laeto, liberali atque obsequioso faciat, quod tu ipse bonique caeteri viri voluerint nec nedum sacra intret armaria verum carceres catenasque, si jusseris, renuat. Ibid. p. 354.

<sup>4)</sup> Незначительныя сведёнія о немъ у Fracas. Lett. fam. V, p. 82 и у Hortis, Studj, p. 289-90.

<sup>5)</sup> Epist. famil. XXIII, 17, senil. XI, 9.

<sup>6)</sup> Coraz., p. 189.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 352.

<sup>8)</sup> Свёдёнія о немъ у Hortis, Studj, p. 294.

<sup>9)</sup> См. выше, р. 452.

<sup>10)</sup> Praeterea is, esto plene philosophicis eruditus non sit, amantissimus tamen studiorum est et probatorum hominum praecipuus cultor atque eorum operum solertissimus indagator. У Всселовскаго, р. 24.

играеть одна изъ интереснъйшихъ личностей XIV стольтія — Niccola Acciaiuoli (1310-1365). Флорентійскій купецъ, одно время регенть и весьма долго великій сенешаль и фактическій правитель Неаполя. Аччайуоли привлекъ къ себъ внимание гуманистовъ и хотелъ играть роль мецената. Изъ переписки Петрарки и Боккаччіо видно, что оба гуманиста относились сначала съ глубокимъ почтеніемъ къ Аччайчоли, который въ свою очередь приглашаль ихъ поселиться при своемъ дворъ. Кромъ того, въ близкихъ сношеніяхъ съ нимъ стояли мъстные сторонники новаго направленія, какъ Д'Алифе, Баррили, Барбато и ранніе флорентійскіе гуманисты, какъ Дзаноби да Страда и Франческо Нелли, о которомъ будетъ ръчь ниже. Но Аччайуоли не умълъ ладить съ представителями новаго направленія: Петрарка не переселился въ Неаполь; Дзаноби, который ему былъ обяванъ за свое поэтическое коронованіе, ушель отъ него на службу въ курію; Баррили съ нимъ поссорился, а Боккаччіо написалъ противъ него настоящую инвективу 1). ·Поэтому является вопросъ, происходиль ли этоть разладь оть личныхъ недостатковь неаполитанскаго временщика или отъ слабаго сочувствія его новому движенію. Аччайуоли не былъ писателемъ, хотя Боккаччіо упоминаетъ объ одномъ его сочинении на францувскомъ явыкъ<sup>2</sup>). До насъ дошли только два его письма, написанныя очень плохимъ итальянскимъ языкомъ, но весьма характерныя по содержанію. Одно изънихъ вызвано смертью Дваноби и представляеть собою нанегирикь покойному. Великій сенешаль съ гордостью говорить о своей дружбів съ флорентійскимъ грамматикомъ ) и вообще высоко цівнить личное знакомство съ учеными 1). Собрать у себа всв его сочиненія — страстное желаніе Аччайуоли, и этотъ культь дружбы вообще и дружбы въ писателю въ особенности не единственная черта новыхъ нравовъ въ письмъ сенешаля. Онъ обнаруживаетъ нъкоторую начитанность въ античной

<sup>1)</sup> См. выше, р. 460—62. Объ отношеніяхъ Acciaiuoli въ ученимъ см. Tanfani, Niccola Acciaiuoli. Studi storici fatti principalmente sui documenti dell'archivio fiorentino. Firenze 1863, р. 89—94; 101—103; 141—144. Ср. Voigt, I, р. 455 в свъд.

<sup>2)</sup> Scripse in Francesco de'fatti de'cavalieri del santo spedito, in quello stile che già per addietro scripsono alcuni della Tavola ritonda. Epist. a Fr. Nelli. Coraz., p. 161.

<sup>3)</sup> Nullo dono io ò ricievuto in questo mondo simile a quello che fortuna me fecie chosì chongiungiere alla amicizia di tanto e tale huomo. Lettera a Landolfo notaro per la morte di Zanobi da Strada Напечатана у Тапfапі, р. 201 п слід. Развитіе этой мысли составляєть главное содержаніе письма.

<sup>4)</sup> Nulla maiore richezza si puote abere in questo mondo che di abere chonoscienza di huomo chonosciente, Senecha testante. Ibid. p. 203.

литературѣ, цитируя Сенеку и перечисляя всѣхъ знаменитыхъ друвей древняго міра, какъ Ахилъ и Патроклъ, Низусъ и Эвріалъ и другіє. Письмо къ сыну характерно въ другомъ отношеніи: оно представляеть собою автобіографію, правда, внѣшнюю, но написанную въ весьма задушевномъ тонѣ<sup>3</sup>). Изъ письма къ нему Петрарки видно, что, созывая ученыхъ, Аччайуоли имѣлъ въ виду основать "Парнасъ" въ Неаполѣ<sup>3</sup>). Въ виду этого едва ли можно придавать особое значеніе словамъ Боккаччіо, который въ своей инвективѣ утверждаетъ, что Аччайуоли былъ "врагомъ музъ" ).

Оригинальная личность Неаполитанскаго сенешаля изъ флорентійскихъ купцовъ привлекла къ себъ внимание современниковъ и ближайшаго потомства. Филиппо Виллани отвель ему место среди флорентійскихъ знаменитостей; но его очеркъ носить чисто фактическій характеръ<sup>5</sup>). Такого же содержанія біографія Аччайуоли, нацисанная гуманистомъ XV въка Маттео Пальмьери 6), который отмъчаеть его благочестивую щедрость къ монастырямъ 7) и обходить молчаніемъ его отношеніе къ наукі. Весьма немного говорить объ этомъ и новъйшій, саный обстоятельный біографъ великаго сенешаля — Танфани. Ему не удалось найти никакихъ сведеній о воспитаніи и учителяхъ Аччайуоли. О его міросозерцаній біографъ говорить очень мало. "Я не могъ бы утверждать, что Аччайчоли направияль разумъ на изучение философіи, говорить Танфани, но, инъ кажется, можно сказать, что эклектическая мудрость римлянъ вполнъ подходила бы къ его натуръ, такъ какъ онъ преимущественно стремился къ практическимъ целямъ жизни. Несомненно, что онъ читалъ Сенеку и что всегда показываль желаніе практически сообразоваться съ стоической доктриной о господствъ души надъ тъломъ. Но при этомъ честолюбивое стремление показать другимъ свое величие приводило его къ преувеличеніямъ. Поэтому его поведеніе получило печать гордости по отношенію къ низшинъ и даже по отношенію къ друзьянъ... хотя, ножеть быть, это и не было свойственно его натуръ " 8). Танфани въ доказательство стоицизма Аччайуоли цитируеть Пальмьери, который говорить, что сенешаль

<sup>1)</sup> Ibid. p. 202.

<sup>2)</sup> Lettera ad Angelo. Ibid. p. 211-234.

<sup>\*)</sup> Petrarca, Epist. famil. XIII, 9.

<sup>4)</sup> Coraz., l. c., p. 161.

з) У Galletti, р. 39 и слъд.

<sup>6)</sup> Matthaei Palmerii Florentini, De vita et rebus gestis Nicolai Acciajoli Florentini, Magni Apuliae Senescalci ab anno MCCCX usque ad annum MCCCLXVI Commentarius. Y Muratori, Scriptores, XIII, col. 1201 u cred.

<sup>7)</sup> Ibid. coll. 1228-30.

<sup>8)</sup> Tanfani, p. 95-96.

тщательно исполняль посты, а это едва ли можно привнать убъдительнымъ аргументомъ. Точно такъ же изъ ученія Сенеки нельзя вывести оправданія высоком'врнаго обращенія съ кімъ бы то не было. Съ другой стороны, причины меценатства Аччайуоли не вполнъ ясны для Танфани. "Воспоминаніе о блескі, который придаль своему двору король Робертъ говоритъ онъ, и, можето быть, благородное честолюбіе — направить пріобретенный авторитеть на пользу также и наукъ, мам потребность подкрапить свой духъ, посла столь великихъ бурь фортуны, близостью съ учеными людьми своего времени, заставляли его ощущать желаніе быть окруженными избранными умами "1). Тац--бане не называеть даже вь рягу гипотетическихъ причинъ мененатства Аччайуоли его внутренняго родства съ новымъ движеніемъ, котн не вполнъ удавшійся "Парнасъ" въ Неаполь имьлъ опредъленную окраску. Кроив того, есть основаніе предполагать, что еще во Флоренціи будущій сенешаль слыль меценатомь ), такъ что примірь Роберта едва ли имълъ на него особенно сильное вліяніе. Иначе относется къ Ачайчоли Фогтъ. По его мивнію, неаполитанскій сенешаль принесъ съ собой гуманистическія навлонности изъ Флоренпін, чёмъ лучше всего объясняется его меценатство, и коротенькій очеркъ Фогта --самая лучшая до сихъ поръ характеристика отношенія Аччайуоли къ гуманивич<sup>8</sup>).

Въ концѣ XIV и въ первой четверти XV столѣтія при неанолитанскомъ дворѣ незамѣтно но одного представителя новаго двяженія, а въ неаполитанскомъ обществѣ оно не было сильно и ранѣе Университетъ, повидимому, не игралъ никакой роли въ движеніи; мѣстные архіепископы точно также не обнаруживали къ нему интереса 1. Изъ мѣстнаго дворянства мы знаемъ только Guglielmo Maramaldo, подражавшаго итальянской поэзіи Петрарки, который адресовалъ ему два старческихъ письма въ весьма дружественномъ тонѣ 1. Въ концѣ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 90.

<sup>9)</sup> Voigt, I, p. 183.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 455—60. Фогтъ преувеличнваетъ только вліяніе на Аччайуоли Петрарки. По его словамъ, Аччайуоли entfremdete sich bald dem florentinischen Vaterlande, um als Groszseneschall des Reiches Neapel den Prunk zu pflegen, su dem er einst durch Berührung mit dem Groszgeiste Petrarca angeregt worden (Ibid. p. 290), положеніе, для подтвержденія котораго едва ли можно привести какіе-вибудь факты.

<sup>4)</sup> Ughelli, l. c., VI, col. 119 и след. Угелли приводить здёсь несколько грамоть Роберта въ современнымъ ему архіепископамъ, и эти граматы указывають на его близость съ представителями средневежовой церкви.

<sup>5)</sup> Незначительныя сведёнія о немъ у Fracass., Lett senil. II, р. 157 и у Faraglia, Barbato di Sulmona, р. 331—333. Нёвоторыя его стихотворенія

XIV стольтія поселился на родинь служившій при куріи неаполитанскій гражданинъ *Giovanni Moccia*, авторъ нъсколькихъ стихотвореній и панегирика въ честь Салютати 1). Тымъ не менье новое движеніе не заглохло въ Неаполь.

Фогтъ, опираясь на показаніе одного минорита, утверждаетъ, что меценатство Роберта и Аччайуоли "не оставило никакого следа въ неаполитанскомъ королевствъ " э) и что Альфонсъ Аррагонскій вновь создаль здесь гуманистическое движеніе. Но это утвержденіе нуждается въ фактической провъркъ. Правда, мы не знаемъ вдъсь ни одного гуманистическаго имени въ первой четверти XV въка, но ивъ этого не следуетъ, чтобы ихъ не было. Gregorio da Tiferno держаль вдесь гуманистическую школу и обучаль греческому явыку внаменитаго Gioviano Pontano прибливительно въ то время<sup>3</sup>), о которомъ говоритъ цитированный Фогтомъ монахъ. Кромв того, изследованіе Готпейна показываеть, что при Альфонсів Аррагонскомъ гуманистическое движение получило силу не только при дворъ, но и въ обществъ ). Мы знаемъ, что къ половинъ XV въка Неаполь сдълался однимъ изъ самыхъ крупныхъ центровъ гуманизма, и едва ле можно допустить, что этоть расцивть не имвль подготовительной эпохи, которая къ сожаленію почти совсемь еще не изследована.

Исторія гуманистическаго движенія въ Неаполів отъ Роберта Анжуйскаго до Альфонса Аррагонскаго до сихъ поръ не написана<sup>в</sup>), потому что для нея нужно отыскать еще источники. Но и по наличнымъ даннымъ Фараліа въ своей стать в о Барбато ділаетъ попытку

издаль De Blasiis, Studio intorno a Fabrizio Maramaldo. (Въ Arch. stor. пароl. 1876). Адресованныя ему письма Петрарки: senil. XI, 5 и XV, 4.

<sup>1)</sup> Cm. Tiraboschi, V, p. 820-821.

<sup>2)</sup> Voigt, I, p. 462. Albertus a Sarthiano be 1433 roly numers Hurkolu omnis ea patria jacet in tenebris, nullum litterarum lumen, nulla eruditio.

<sup>3)</sup> Cm. Tiraboschi, VI, p. 1102.

<sup>4)</sup> Gothein, Zur Culturentwicklung Süditaliens in Einzeldarstellungen. Breslau 1886 и изложеніе результатовъ изсл'ядованій автора у Geiger'a, Die Renaissance in Süditalien. (Въ Vierteljahrschrift für Kultur und Litteratur der Renaissance. 1886. II. В. І. Неft, р. 1 и сл'яд.).

<sup>5)</sup> Мъстнымъ неаполитанскимъ писателямъ посвящено нъсколько сочиненій: 1) Toppi, Biblioteca Napoletana. Napoli 1675. 2) Tafuri, Istoria degli scrittori nati nel regno di Napoli. Napoli 1749—1755. 3) Minieri-Riccio, Memorie storiche degli scrittori nati nel regno di Napoli. Napoli 1845. Но заключающися тамъ свъдънія вошли въ общія сочиненія по исторіи итальянской литературы. Въ общихъ обзорахъ по исторіи Возрожденія изложеніе начинають обыкновенно съ Альфонса Аррагонскаго (см. Geiger, Renaissance, р. 250, Villari, N. Machiavelli, р. 137) и только Фогть предпосываеть коротенькій очеркъ болье ранняго движенія (І, р. 455 и след.).

опредблить причины появления гуманизма въ Неапол и чивать его особенности. По его мивнію, раннее процватаніе здась гуманизма обусловливалось, во-первыхъ, первенствомъ Неаполя въ Италіи послѣ удаленія папъ въ Авиньёнъ и, во-вторыхъ, иногочисленными связями съ Грепіей. Южные города не прерывали торговых с сношеній съ Константинополемъ; базиліанскіе монахи, стоявшіе въ связи съ своими собратьями на Востовъ, имбли богатыя библіотеки въ Калабріи и въ Отранто; во многихъ мъстахъ нотаріусы составляли акты на греческомъ языкъ, и въ самомъ Неаполъ греческіе священники служили еще 'въ церкви св. Дженнаро "ad diaconiam"1). Не следуетъ забывать однако, что это чисто гипотетическіе факторы Возрожденія. До сихъ поръ не доказана непосредственная связь гуманизма ни съ торговымъ процевтаниемъ извъстнаго пентра, ни съ его сношениями съ Востокомъ. Богатая Генуя, какъ мы увидимъ ниже, занимаетъ одно изъ последнихъ месть въ исторіи Ренесанса, и "владычица морей" не дала гуманизму ни одного первостепеннаго дізятеля. Съ другой стороны, нотаріусь нисколько не становился ближе къ Возрожденію оттого, что умалъ написать по-гречески даловую бумагу, и базиліанець такъ же далекь быль оть гуманизма, какъ и всякій другой

Еще менъе можно согласиться съ той характеристикой, какую даеть Фараліа неаполитанскому гуманизму. "Достойнъйшій вамьчанія фактъ, говоритъ онъ, что неаполитанскіе ученые при первомъ появленів Возрожденія (т. е. въ первой половин'я XIV в'яка) направили свои занятія на моральную область, а столітів спустя, измінивши путь, удалялись по преимуществу въ міръ поэтическій "3). Но мы знаемъ, что при дворѣ Альфонса Аррагонскаго жилъ моралистъ Валла, философъ Фаціо, что ему посвятилъ свое философское произведеніе Манетти — словомъ, что его кружокъ отличался учено-философскимъ характеромъ. Наоборотъ, при Робертв и его ближайшихъ преемникахъ мы не встръчаемъ ни одного гуманистическаго произведенія моральнаго содержанія, кром'в королевских в пропов'вдей", которые не всегда трактують о нравственных вопросахь и это, действительно, весьма зам вчательно. Мы видели, что интересь къ моральнымъ вопросамъ — характерная черта ранняго гуманизма. Между тымь придворные гуманисты въ Неаполь ученые въ тъсномъ смысль слова, а не философы, а этико-философскіе интересы появляются у нихъ только со времени Альфонса Аррагонскаго. Объяснение этого страннаго факта, намъ

<sup>1)</sup> Faraglia, l. c., p. 325.

<sup>2)</sup> Ibid.

нажется, сивнуеть искать въ той ступени развитія, на которой находился въ это время гуманизмъ въ Неаполе. Мы видели, что Роберть, покровительствуя ученымь, продолжаеть старую тредицію; егоученые по своимъ занятіямъ стоятъ еще на средневъковой почвь. Новое настроеніе и у короля, и у его ученыхъ не настолько сильно, житеная вывон атвавым и мороп почвы и выврать новыя занятыя въ связи съ новыми стремленіями. Пенна, Алифе, Монтефорте -остаются юристами; Діониджи, Перуджино и Барбато — дізаютъ шагь впередь, изучають древность, но, судя по извёстнымь отрывкамъ, изучають ее чисто формальнымъ образомъ. Эти же отрывки показывають, что и самое знакомство съ древностью весьма незначительно и литературная опытность совершенно отсутствуеть. Родоначальники гуманизма превосходять ихъ не только талантомъ, но и энаніями, и сравнительно съ ними придворные ученые Роберта недоразвившеся зуманисты. Ихъ родство съ Петраркой и Боккаччіо вытекало изъ сходства настроенія, но это настроеніе не дошло еще до такой сознательности, которая позволяла бы дать ему опредеденное выражение въ этико-философскомъ трактатъ 1).

Города неаполитанской монархіи, подвергаясь наравнѣ съ столицей всѣмъ бѣдствіямъ внутреннихъ смутъ и чужеземныхъ нашествій при преемникахъ Роберта, не пользовались спокойствіемъ и при немъсамомъ, потому что король былъ безсиленъ прекратить тамъ борьбу

<sup>1)</sup> Эти строки уже были напечатаны, когда появилась интересная статья ав. Веселовского, Король-книгочій (Журн. Мин. Народ. Просвещ. 1891. Октябрь, р. 551-568), написанная по поводу книги Сирагузы. По словамъ автора, книга Сирагузы не приносить "существенно нового въ повиманію личности" Роберта, но она содержить интересные документы въ приложении: одно поученіе Роберта, письма его и папы Іоанна XXIII и отрывки изъ его разсужденія "о евангельской нищеть". Кром'в того, авторь упрекаеть Сирагузу, за то, что онъ "не поставиль вопроса объ источникахъ... сборника, приписываемаго рукописями Роберту, Dicta et opiniones philosophorum" и слишкомъ гипотетично рашаеть "вопросъ объ отношени стихотворнаго трактата о "нравственныхъ добродетеляхъ" къ утраченнымъ Moralia Роберта". Ав. Веселовскій знакомить далье съ результатами своихъ занятій королемъ Робертомъ и сообщаеть весьма много новыхъ и цвиныхъ фактовъ для его характеристики. Мы отметимь только те изъ нихъ, которые существенно дополняють наше изложеніе. Таковы во-первыхъ, выдержки изъ латинской поэмы въ честь Роберта, посвященной его сыну Убальдо Бастьяни изъ Губбіо и другіе отзывы о король современниковъ (р. 553 и след.), Далье краткій анализь Dicta et opiniones philosophorum (р. 557), замътки о комментаріи Діониджи ди Борго-Сансеполькро (р. 558-559), анализъ Sermones короля (р. 560), а также конецъ статьи, гдв идеть рвчь о трактатв короля о "евангельской бедности" и о его последенихъ эдиктахъ (р. 562 и след.).

партій 1). Можеть быть, поэтому гуманистическое движеніе въ неаполитанской монархіи было, повидимому, весьма слабо, хотя его следы и замечаются въ некоторыхъ городахъ. Такъ, епископу города Къети, Bartolomeo dei Papassuri, Петрарка адресовалъ одно письмо публицистическаго характера<sup>2</sup>) и въ письмахъ по другимъ адресамъ говорить о своей любви къ нему и называеть его своимъ братомъ 3). Въ Акоимъ въ половинъ XIV стольтія жили два поэта Boezio di Rainaldo и Antonio di Roesio, но они на грубомъ итальянскомъ язывь составляли въ стихахъ мыстныя хроники и поэмы о современныхъ событіяхъ, въ которыхъ не видно никакихъ следовъ новаго движенія 4). Въ Сульмоню, кром'в Барбато, изв'естенъ его другъ, городской судья  $Tommaso\ de\ Ioha$ , находившійся въ дружественных отношеніяхъ также и съ Монтефорте: но о его направлении и занятіяхъ нътъ никакихъ свълъній<sup>в</sup>). Весьма характерно, что на югь неаполитанскаго королевства, где свяви съ Византіей были особенно живы, незаметно никакихъ следовъ новаго движенія. Въ Салерно, где была медицинская школа, было много знаменитыхъ врачей и ни одного гуманиста, хотя, какъ мы видёли, въ другихъ университетскихъ городахъ медики часто примыкали къ движенію. Въ базиліанскомъ монастыръ св. Николая близъ Отранто существовала формальная школа греческаго языка, гдв ученикамъ, кроив безплатнаго обученія, давали столь и квартиру. Современный Роберту аббать этого монастыря Никита собраль огромную библіотеку изъ греческихъ писателей. Но книги исчезли, и изъ монастырскихъ учениковъ не вышло ни одного гуманиста <sup>6</sup>).

Болье значительные следы гуманистическаго движенія заметны въ Сициліи, котя и она переживала одновременно съ Неаполемъ тяжелыя времена. Фридрихъ IV Аррагонскій († 1337), достойный сопернивъ Роберта Неаполитанскаго, былъ одинъ изъ лучшихъ государей той эпохи. Но его преемникъ Пьетро († 1342) не умёлъ установить порядка не только въ государстве, но и при своемъ дворв. Затёмъ наступаютъ смутныя времена несовершеннолетнихъ правителей. Луиджи, сынъ Пьетро вступилъ на престолъ 4-хъ летъ и умеръ 17 (1355); его преемникомъ былъ его младшій братъ Федериго († 1377), который оставилъ свой престолъ несовершеннолетней дочери — Маріи;

<sup>1)</sup> Leo, IV, p. 662.

<sup>2)</sup> Epist. famil. XII, 11.

<sup>3)</sup> Epist. senil. IV, 3. O Papazzuri cm. Ughelli, VI, col. 743.

<sup>4)</sup> Cm. Tiraboschi, V, p. 775.

<sup>5)</sup> Cm. Faraglia, l. c., p. 345-346.

<sup>6)</sup> Giannone, l. c., p. 44-45.

но ен права оспаривалъ отецъ ен матери Петръ Аррагонскій. Споръ кончился бракомъ Марін съ внукомъ Петра Мартиномъ, послів смерти котораго (1410) сицилійцы вновь выбрали своимъ королемъ аррагонскаго принца Фердинанда († 1416). Ни одинъ изъ этихъ государей не быль меценатомь вы духв Роберта, такъ что новое движеніе не находило поддержки сверху. Внутреннее состояніе государства также не было для него благопріятно. Сицилія вела почти непрерывную борьбу съ Невполемъ за самостоятельное существованіе; къ этому присоединялись нападенія сарациновь и одно время война съ Аррагоніей. Еще большимъ біздствіемъ была самостоятельность необузданныхъ бароновъ, которыхъ после смерти Фридриха IV никто не умълъ держать въ повиновеніи. Эта могущественная аристократія, постоянный источникъ смуть въ странъ, интригами при дворъ парализовала деятельность правительства и по временамъ вступала даже въ союзъ съ вившивми врагами Сициліи<sup>1</sup>). Тамъ не менве первые гуманисты нашли и здесь покровителей и друзей. Такъ, весьма дружественныя отношенія существовали между Петраркой и его школьнымъ товарищемъ, юристомъ Tommaso Caloria da Messina. Біографическія данныя о немъ до того скудны и спутанны, что нівкоторые писатели признають двухъ адресатовъ Петрарки съ такимъ именемъ<sup>2</sup>). Несомнънно, что Томмазо быль поэть; о немъ упоминаеть Петрарка въ Тріумфахъ<sup>3</sup>); нівкоторыя его стихотворенія на родномъ языків напечатаны, котя ихъ подлинность и оспаривается (), навонецъ, Маtranga нашель въ Ватиканв его сонеть къ Петраркв<sup>5</sup>). Но кромв итальянскихъ стихотвореній, Калоріа писалъ и латинскія. Писатели XVII въка упоминають о рукописномъ кодексъ его латинской поэзіи, который хранится въ Мессинъ во и котораго не видалъ никто изъ новыхъ изследователей. Петрарка почтиль могилу Томмазо эпитафіей и оплакиваетъ его смерть въ двухъ письмахъ, адресованныхъ его братьямъ Джакопо и Пеллегрино<sup>7</sup>).

Trionfo d'Amore C. 4.

<sup>1)</sup> Leo, IV, 658-697.

<sup>2)</sup> См. Tiraboschi, Storia V, 761—65. Посвященная ему статья Lizio (см. выше, р. 368) мий осталась неизвистной; но на поздивишихъ біографіяхъ Петрарки незамитно ея вліявія.

 <sup>...</sup> Vidi'l buon Tommaso
 Ch'ornò Bologna, ed or Messina impingua.

<sup>4)</sup> Tiraboschi, p. 765.

<sup>5)</sup> Matranga читалъ рефератъ о Caloria въ Arcadi in Roma. Онъ остался ненапечатавнымъ, но его изложеніе у Fracassetti. Lett. fam. I, р. 263.

<sup>6)</sup> Tiraboschi, p. 764.

<sup>7)</sup> Epist. famil. IV, 10 H 11.

Кром'в Калоріа, при Сицилійскомъ двор'в находились люди, несомивнио заинтересованные новымъ движеніемъ. Таковъ былъ логоветь и протонотаріусь Фридриха V Jacopo Pissinghe или Piszinge, который, по свидетельству Боккаччіо, читаль не только Виргилія, но и Гомера<sup>1</sup>). Къ этимъ занятіямъ, повидимому, съ сочувствіемъ относился минорить Ubertino di Coriliano, профессоръ богословія<sup>2</sup>), исполнявшій вивств съ Пиппинге дипломатическія миссіи своего государя<sup>3</sup>). Мы не имбемъ дальнайшихъ сваданій о гуманистическомъ движеніи въ Сициліи до конца первой четверти XV столътія. Но оно несомнънно продолжало тамъ развиваться, потому что въ половинъ XV въка выходить оттуда цълый рядъ такихъ крупныхъ гуманистовъ, какъ Ауриспа, Беккаделли, Марразіо и другіе. Заслуживаеть особаго вниманія, что эти позднівншіе сицилійскіе представители Возрожденія болье или менье приближаются къ тому типу. полнымъ выражениемъ котораго является Беккаделли-Паноринта, и было бы въ высшей степени интересно выяснить, насколько эта ихъ общая черта обусловливалась ихъ происхожденіемъ и містными вліяніями 1). Но при современномъ положеніи нашихъ свідіній о сицилійскомъ гуманизм'є різшеніе этого вопроса совершенно невозможно.

## X.

Гуманистическое движение во Флоренціи. — Политическое положеніе Флоренціи въ XIV и началь XV въка. — Флорентійскіе современники Петрарки и Боккаччіо. — Нелли и Кастильонкіо старшій. — Второе покольніе флорентійских гуманистовт. — Салютати и его этико - богословскіе трактаты. Річь Лукреціи и полемика съ Петраркой. — Вопрось о тиранноубійстві и другіе политическіе трактаты. — Инвектива противь Лоски. — Другія произведенія Салютати и его переписка и стихотворенія. — Ранніе біографы Салютати и отношеніе къ нему Фогта и ак. Веселовскаго. — Л. Марсильи и отношеніе къ нему новыхъ изслідователей. — Другіе гуманисты второй генераціи.

Въ первой половинъ XIV столътія въ политическомъ стров Флоренціи происходилъ крупный переворотъ въ демократическомъ духъ: родовая аристократія постепенно уступала свое мъсто представителямъ

¹) Corazzini, p. 191—192 и 197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 190-191.

<sup>3)</sup> Hortis, Studj, p. 286.

<sup>4)</sup> Въ 1884 году Вогго посвятиль вступительную лекцію развитію изученія классической литературы въ Сициліи (Gli studii classici in Sicilia dal sec. 14 alla metà del 19. Palermo); но маленькая брошюра, разсматривающая это развитіе за 550 лъть на 33 страницахъ, даеть очень мало свъдъній.

богатой буржуавін (popolo grasso), отчасти растворнясь въ этомъ общественномъ классъ, отчасти утрачивая вліяніе на государственное управленіе. Во время борьбы между старой и новой аристократіей popolo minuto, низшій классъ городскаго населенія прамо или косвенно все болье и болье принемаеть участіе въ правительственной дъятельности. Въ такомъ же духъ измънялись и политическія учрежденія. Крупная конституціонная реформа 1328 года, предоставившав буржувзін широкое участіе въ управленін республикой, зам'янила выборы жеребьевкой. Этоть перевороть въ целомъ и общемъ произощель сравнительно дегко; внутреннія смуты появляются сравнительно р'адко, крови проливается мало, собственность и личность отдёльныхъ гражданъ страдаетъ меньше, чемъ где-нибудь, и городъ не подвергается иностранному завоеванію. Наообороть, въ эту эпоху возрастаеть и внутреннее благосостояніе гражданъ, и внішнее могущество республики. Одновременно съ темъ, какъ буржуваня одерживаетъ верхъ надъ внатью, Флоренція занимаеть первое место между тосканскими городами, при чемъ внутренняя и внашняя борьба весьма радко приводить въ опаснымъ кризисамъ. Въ первой половинъ XIV въка Флоренція пережила два крупныхъ критическихъ момента, когда подвергался опасности весь республиканскій режимъ. Въ 1326 году подъ вліяніемъ опасной борьбы съ Каструччіо республика предоставила сеньёрію сыну Роберта Неаполитанскаго Карлу, который установлять во Флоренціи монархическіе порядки. Но смерть Карла (1328) избавила гражданъ отъ тяжелой борьбы за сохранение своей свободы. Въ 1342 году утратившая вліяніе внать, опираясь на роpolo minuto, недовольный правящей буржувајей, помогла Вальтеру де Бріенну, герцогу Анинскому, захватить тираннію. Но тираннъ, обланувшій надежды знати и допустившій обычныя насилія надъ гражданами, былъ изгнанъ въ следующемъ же году.

Кратковременная тираннія герцога Асинскаго составляеть поворотный пункть въ политической исторіи флорентійской республики, потому что она возвысила самосознаніе popolo minuto, получившаго тогда доступъ къ высшимъ должностямъ, и показала ему путь для достиженія своихъ пѣлей. Новая конституція, составленная подъ вліяніемъ живыхъ воспоминаній о тираннѣ, имѣла пѣлью примирить общественные классы. Высшія должности должны были замѣщаться представителями popolo grasso и знатью, низшіе стали доступны роpolo minuto. Но соглашеніе было мимолетное: въ томъ же году знать вступила въ борьбу съ popolo grasso, а низшіе классы попытались поставить на мѣсто герцога Асинскаго Андреа Строцци. Богатая буржувзія испугалась, и представители popolo minuto получили доступъ

въ высшивъ должностявъ (1343). Эти уступки, доставивнія внутреннее спокойствіе Флоренців літь на 15, были потомъ парализованы введеніемъ такъ называемой аммониціи (ammonitio). Съ 1358 года было постановлено, что каждое лицо, занимавшее должность во Флоренцін. можеть быть обвинено открыто или тайно въ гибеллинствъ: изследование дела предоставлялось "капитанамъ партии гвельфовъ"), избраннымъ изъ popolo grasso, и они могли приговорить къ штрафу въ 500 гульденовъ, а въ случав несостоятельности даже къ смертной казни, при чемъ за ложный доносъ не назначалось наказанія. Этотъ законъ, устранявшій отъ должностей всякаго, вто не имель 500 гульденовъ, представлядъ крупный недостатокъ еще въ томъ отношенія, что открываль капитанамь гвельфской партіи широкій просторь для влоупотребленій. Аммониція сдівлалась опасными средствоми для партійныхъ целей и для незаконнаго обогащенія; поэтому борьба противъ нея начинается весьма скоро послѣ ея установленія. Уже въ 1360 году Бартоломео деи Медичи составилъ заговоръ противъ новаго учрежденія; ваговоръ быль открыть, но это не прекратило борьбы. Противъ аммониціи составилась сильная партія, во главъ которой стояли Риччи, Росси, Альберти и Медичи, тогда какъ защитниками аммониціи были Альбицци, а также Карло Строцци и Лапо да Кастильонкіо. Сначала пытались устранить злоупотребленія, введя въ число "капитановъ" представителей popolo minuto (1366 г.); но съ 1371 года прежнія злоупотребленія еще болье усиливаются, при чемъ распущенные члены popolo grassam пользуясь своими матеріальными средствами и политическимъ вліжніемъ, вносять ужасный разврать въ семьи низшаго класса. Выведенный изъ терпинія popolo minuto сначала примыкаеть къ противникамъ Альбицци, но не останавливается на ихъ программъ и дълаеть попытку захватить власть въ свои руки. Въ 1378 году происходить возстаніе Сіотрі, которое на короткое время водворило во Флоренціи охлократію. Но Риччи и ихъ сторонникамъ удалось овладъть движеніемъ, котя основанная ими олигархія была очень недолговічна. Въ началі 1382 года партія Альбицци снова захватила власть въ свои руки, возстановила старые порядки, и весь конецъ XIV и первую четверть XV столътія Флоренція польвовалась спокойствіемь. Это спокойствіе обуслованвалось иногими причинами. Возстаніе Чомпи образумило партію Альбицци, заплатившую за раннія ошибки головами многихъ своихъ членовъ. Достигнувъ вновь власти, Альбицци пользуются ею сравнительно умфренно, въ свою очередь противная партія также понимала опасность движеній низшаго класса. Въ 1392 году popolo minuto взился было за оружіе и обратился къ Veri de Medici; но тоть

уговориль чернь не нарушать порядка. Съ другой стороны безъ помощи черни побъжденная партія была не въ состояніи вернуться къ власти; попытка, сдъланная ею въ 1400 году, только усилила Альбицци, значительная часть ея членовъ была изгнана, и вся фамилія Альберти. Риччи и Медичи на 10 леть лишены права занимать общественныя должности. Но Альбицци не доводили преследованій до крайности; а кром'в того, ихъ внишняя политика была весьма блестяща и чрезвычайно выгодна: Ареппо. Пиза и Кортона подчинились Флоренціи. Внішнему блеску соотвітствоваль подъемь внутренняго благосостоянія, и popolo minuto терпъливо сносилъ свое подчиненное положение, пока Медичи обогащались. Но всв успвин правительства Альбицци не устраняли, а только отсрочивали катастрофу: тираннія подготовлялась, и въ 1416 году Козимо ден Медичи быль впервые избрань пріоромь 1). При такихь политическихь условіяхъ началось и пережило первые фазисы развитія гуманистическое движение во Флоренции.

Въ біографіи первыхъ гуманистовъ встрівчаются факты, указывающіе на то, что ихъ дівятельность и стремленія находили во Флоренціи сочувствіе и пониманіе. Флорентійское правительство готово было не только возстановить въ правахъ Петрарку, сына изгнанника, но и доставить ему выгодное и почетное итсто и, повидимому, высоко цтнико Бовкаччіо. Съ другой стороны, Петрарка самъ разсказываеть, что его сочиненія находили ядовитыхъ критиковъ среди флорентійской молодежи. Изъ переписки обоихъ гуманистовъ можно указать и имена нъкоторыхъ лицъ, сочувственно относившихся къ начинавшемуся Ренесансу. Изъ флорентійской знати къ ихъ числу съ большою въроятностью можно отнести изгнанныхъ въ 1360 голу Пино деи Росси и Бартоло дель Буоно. Оба они стояли въ дружественныхъ отношеніяхъ къ Боккаччіо, и есть основаніе предположить, что оба сочувственно относились къ его литературной деятельности. Повидемому. Росси чувствовалъ интересъ къ древности. По крайней мъръ, Боккаччіо написаль ему цільній трактать въ формів угівшительнаго посланія по случаю изгнанія. Хотя письмо написано по-итальянски, но оно все наполнено ученостью, заимствованною изъ древней литературы<sup>3</sup>). О взглядахъ Бартоло точно такъ же нельвя сказать ничего

<sup>1)</sup> Leo, IV, p. 51 и слъд. Gino Capponi, I, p. 100 и слъд.

<sup>4)</sup> У Coraz., р. 67 и слъд. Тотъ фактъ, что письмо написано по-итальянски, ничего не доказываеть. На итальянскомъ же языкъ писалъ Бокваччіо и Нелли, который самъ писалъ латинскія письма. Naldi (р. 3) называеть еще Adriano de'Rossi, современника Петрарки, и автора нъсколькихъ итальянскихъ стихотвореній.

положительнаго; но тесная дружба съ никъ Боккаччіо, который посвятиль ему Амето, позволнеть утверждать, что и дель-Буоно не принадлежалъ къ сторонникамъ стараго направленія 1). Петрарка не успълъ завести переписки съ своимъ родственникомъ, молодымъ флорентійскимъ поэтомъ Франческо дельи Альббиции. Альбиции близко сошелся съ Петраркою въ Авиньёнъ и отъ него, можеть быть, заразился страстью въ путешествіямъ; преждевременная смерть, трогательно оплаканная Петраркою<sup>2</sup>), помъщала Альбинци вполнъ обнаружить свои способности, такъ какъ его литературная двятельность исчернывается нъсколькими стихотвореніями<sup>8</sup>). Къ числу флорентійской знати, державшейся гибеллинскихъ возвръній и изгнанной изъ Флоренціи, принадлежалъ другъ Петрарки Senuccio del Bene († 1349). Петрарка посвятилъ ему нъсколько стихотвореній и одно письмо незначительнаго содержанія 1). Но Сенуччіо, возврвнія котораго мало известны, провелъ почти всю жизнь за предълами Флоренціи, отчасти при авиньёнской куріи, отчасти при дворѣ Н. Аччайуоли 5).

Этими именами исчерпываются наши свёдёнія объ участіи и роли флорентійской знати въ гуманистическомъ движеніи перваго періода (). Активныхъ дёятелей Возрожденія изъ этой среды не вышло; самое большее, что можно предположить о внутреннемъ мір'я знатныхъ друвей первыхъ гуманистовъ, — родство настроенія, которое обусловливало дружбу. Бол'я дѣятельное участіе въ гуманистическомъ движеніи обнаруживаетъ духовенство. Правда, между мѣстными ецископами до Фр. Zabarella нѣтъ ни одного сторонника новаго движенія (). Но среди флорентійскаго духовенства были друзья у первыхъ гуманистовъ и отсюда же вышель одинъ изъ самыхъ раннихъ активныхъ представителей Возрожденія. Такъ въ перепискъ съ Петраркой находился Джіованни Анкизео или дель Анчиза, пріоръ монастыря св. Марка во Флоренціи. Свѣдѣній о немъ нѣтъ; несомнѣнно ему адресованныя письма свидѣтельствують только о личной дружбѣ къ нему

<sup>1)</sup> Сведенія о немъ см. у Landau, р. 63. Срв. возраженія Hortis'a (Studj, р. 145) и Traversi (р. 206).

<sup>2)</sup> Epist. famil. VII, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Свёдёнія о немъ у Naldi, p. 182, Mazz., I, p. 340 и Tiraboschi, V, p. 768 Петрарк'в посвятиль сонеть другой поэть изъ этой фамиліи, *Matteo degli Albizzi*. См. Mazzuchelli, I, p. 343.

<sup>4)</sup> Epist. famil. IV, 14.

<sup>5)</sup> Свъдънія о немъ у Fracass. Lett. famil. I, p. 557. Ср. Negri, p. 496.

<sup>6)</sup> Боккаччіо упоминаєть еще въ одномъ письмі въ Петраркі о ніжоемъ Francesco Allegri, cum quo et a quo mire honoratus a Florentia (Coraz., р. 124).

<sup>7)</sup> См. Ughelli, III, col. 132 и слъд.

Петрарки<sup>1</sup>); но Фракассетти доказалъ, что ему написано также письмо о собираніи книгъ<sup>2</sup>), изъ котораго видно, что его связь съ первынъ гуманистомъ скрвилялась и научными стремленіями. Другой флорентійскій монахъ, эремить Августинскаго ордена Мартина да Синья стояль вы близкихы отношеніяхы кы Боккаччіо, который адресоваль ему письма, завъщалъ свои книги и сдълалъ своимъ душеприказчикомъ 3). Да Синья имълъ большой авторитеть у флорентійскаго правительства и пользовался репутаціей ученаго ); свідіній о направленін его ученой дівятельности нівть, но его связь съ Боккаччіо дъяветъ правдоподобнымъ его сочувствіе къ новому движенію. Изъ этой же среды вышель другь обоихь гунанистовь  $ar{oldsymbol{\Phi}}$ ранческо Hеллы, пріоръ свв. Апостоловъ во Флоренціи, котораго Петрарка называлъ Симонидомъ 3). Весьма печальная судьба постигла Нелли. При живни его мало ценили въ родномъ городе о), но после того, какъ, благодаря отчасти Петрарки, онъ заняль місто секретаря у Н. Аччайуоли, его значение несколько возвысилось: онь сталь естественнымь посредникомъ между могущественнымъ меценатомъ и гуманистами"). Петрарка хлопоталь доставить ему місто папскаго секретаря, но неудачно; также неудачны были его старанія доставить своему Симониду, раньше его умершему въ Неаполь, хорошую репутацію въ потоиствъ. Недли любилъ античную литературу<sup>в</sup>) и былъ санъ писателенъ. Когда онъ умеръ, Петрарка собиралъ его сочинения, исправлялъ ихъ форму, которой грешиль несколько его Симониль, чтобы доставить ему славу въ потомствъ ). Но сочиненія Недли неизвістны даже по названію 10), кром'є писемъ, которыя остаются до сихъ поръ неизданными, за исключеніемъ нісколькихъ отрывковъ у Де-Сада и одного цвлаго письма у Горгиса 11), такъ что Тирабоски только мимоходомъ

<sup>1)</sup> Epist. famil. VII, 10, 11 H 12.

<sup>2)</sup> Ibid. III, 18. Cm. Fracass. Lett. famil. I, p. 463.

<sup>\*)</sup> Письмо и Testamentum y Corazzini, р. 267 и 428-429.

<sup>4)</sup> Hortis, Studj, p. 298.

<sup>5)</sup> Кое-какія біографическія св'ёд'ёнія о нем'є собраны у Fracassetti. Lett. fam. III, p. 137.

<sup>6)</sup> Epist. fam. XVIII, 9.

<sup>7)</sup> Особенный интересъ въ этомъ отношении представляетъ письмо къ нему Боккаччіо (Coraz., р. 131—171).

<sup>8)</sup> Epist. famil. XII. 5.

<sup>9)</sup> Epist. senil. III, 13.

<sup>10)</sup> Едва ли можно утверждать, какъ Körting, что они spurlos verloren (р. 260): для этого недостаточно извъстны нтальянскія библіотеки. Осторожнъе Фракас сетти: le quali opero per vero dire non sappiamo quali fossero, nì si siano conservate in alcun luogo. (Lett. fam. III, p. 140).

<sup>11)</sup> Hortis, Studj, p. 349.

упоменаеть его имя въ своей исторіи литературы<sup>1</sup>). Бол'йе того: Недли подвергся не только забвенію, но даже несправедливой или во всякомъ случав произвольной оценке со стороны одного изъ новихъ инследователей. По мивнію Кертинга, "Нелли не обладаль ни выдающимся духовнымъ дарованіемъ, ни оригинальностью мысли. Онъ пробовалъ свои силы какъ поэтъ и писатель, и самъ Петрарка старался собирать оставленныя имъ сочиненія, между тамъ ничто не уполномочиваеть насъ допустить, чтобы его произведения, за однимъ исключениемъ теперь безследно потерянныя, обладали какимъ-нибудь значительнымъ содержаніемъ "2). Но утраченныя произведенія не дають права признать ихъ автора и бездарностью, между твиъ изъ гипотезы, лишенной всякаго основанія, Кёртингъ дізлаеть и дальнійшій выводъ, который стоитъ въ полной противоположности съ фактами. "Итакъ, говоритъ онъ, вероятно, Нелли былъ для Петрарки только тыть, что мы можемъ назвать Brieffreund, удобный адресать и кореспонденть съ ръчами (unterhaltender). Мы этимъ никоимъ образонъ не оспариваемъ, что Петрарка въ действительности чувствовалъ искреннюю и задушевную (innig) дружбу къ Нелли, такъ какъ тотъ навърное въ обиліи приносиль ему дань удивленія и почтенія; но ны отрицаемъ только то, что между ними существоваль действительный душевный союзъ (Seelenbundniss) "3). Искренней и тысной дружбы между Петраркой и Нелли отрицать нельзя. За это говорить, кром'ь оживленной переписки, тоть факть, что ему именно посвятиль Петрарка свои старческія письма, въ предисловіи къ которымъ обстоятельно говорить о своихъ къ нему отношеніяхъ 1). Такого друга едва ли можно назвать Brieffreund, а существованіе тесной дружбы позволяеть сдёлать какъ разъ обратное предположение о сочиненияхъ Нелли. Во всякомъ случав, его письма должны иметь большую цену, и вполив можно присоединиться къ пожеланію Фогта объ ихъ скорайшемъ появленіи 3).

Искреннихъ и близкихъ друзей имъли первые гуманисты среди того нарождавшагося общественнаго класса, который называется теперь интеллигенціей. Сюда относится одинъ изъ ближайшихъ друзей

<sup>1)</sup> Tiraboschi, V, p. 768.

<sup>2)</sup> Körting. Petrarca's Leben, p. 260.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 261-62.

<sup>4)</sup> Neque vero, пишеть Петрарка, secundi loci sortem indignabere, aut Socratem tibi praelatum esse, sed memineris ea te mihi tempestate nondum cognitum, quo opus illud inceptum est (Epist. senil. I, 1).

<sup>5)</sup> Möchten doch die Briefe Nelli's die Nationalbibliothek in Paris bewahrt herausgegeben werden. Wiederbelebung, II, p. 428.

Петрарки, Майнардо Аккурсіо, котораго онъ называль Олимпіо. Мы не имбемъ почти никакихъ сведеній объ Аккурсіо; но многочисленныя письма, адресованныя ему первымъ гуманистомъ, и его иногократныя и усердныя приглашенія поселиться вибств. Доказывають, что потомокъ внаменитаго юриста съ полнымъ сочувствіемъ относился къ нарождающемуся движенію<sup>1</sup>). Изъ этой же среды вышель флорентійскій юристь Лапо да Кастильонкю (Lapo или Jacopo da Castiglionchio † 1381). Изъ переписки Петрарки видно, что онъ усердно собираль древніе кодексы, подариль ему Квинтиліана и ньсколько річей Пицерона, о которых втрактують всів адресованныя ему письма<sup>2</sup>). Позже Колюччіо Салютати съ энтузіазмомъ говориль о его ученыхъ и поэтическихъ заслугахъ в); но до насъ дошли только его юридические трактаты, глоссы къ письманъ Петрарки и одно письмо 4). Повидимому, и писалъ онъ мало. По крайней мъръ, Петрарка горько жалуется въ письме къ Нелли, что ихъ общів другъ, поэтъ, промънялъ Илатона и Гомера на Ульпіана<sup>в</sup>). Богатая событіями жизнь Лапо и его самостоятельный характеръ дълаеть біографію этого гуманиста, который хотыль соединить новыя занятія съ юриспруденціей, весьма интересной, но ся изученіе почти совствить не подвинулось съ половины прошлаго въка. Въ 1753 году Mehus издалъ письмо Лапо и присоединилъ къ нему его біографію, въ которой собраны вившніе факты его жизни 6) и поздивайшіе

<sup>1)</sup> Скудныя свёдёнія о немъ, собранныя изъ писемъ Петрарки, собраны у Fracass. Lett. famil. II, 304.

<sup>2)</sup> Epist. famil. VII, 16; XII, 8; XVIII, 12 H Var. 45.

<sup>\*)</sup> Quem tulit nostra civitas studiorum nostrorum et eorum quae ad eloquentiam pertinent, indagatiorem? Quis sibi poëta non notus, imo non tritus? Quis Ciceronicarum rerum peritior? Quis historiarum collectione fecundior? Quis moralium praeceptorum imbutior?...

Optimus eloquio sacrique Heliconis alumnus Et calamo scribens vix Cicerone minor.

У Mehus'a, p. ССIII.

<sup>4)</sup> Tiraboschi, V, p. 510.

<sup>5)</sup> Петрарка пишеть: Communis amicus an nunc etiam Bononiae sit, ignoro. Mallem in Academia vel Parnasso mallem Platone vel Homero duce, quam Ulpiano uti vellet aut Scaevola Pyeridumque modis quam legum nodis intenderet sed vulgo unus obstare nequeo. (Epist. fam. XVIII, 11). Примъчаніе Лапо къ этому письму гласить: In hac epistola loquitur de Domino Lapo de Castiglionchio, quod de studio poëtarum transiverit ad studium juris Bononiense, quod Dominus Franciscus aegre tulit. Mehus, p. CLXXIV.

<sup>6)</sup> Epistola ossia Regionamento di Messer Lapo da Castiglionchio colla Vita del medisimo. Bologna 1753.

писатели, включая сюда Тирабоски 1), только повторяють его свъ-денія 2).

Петрарка находился въ перепискъ съ учителемъ риторики во Флоренцін Бруно Казини (Bruno Casini). Единственнымъ источникомъ. нвъ котораго почерпають сведенія о Бруно все позднейшіе писатели, остается Фил. Виллани<sup>в</sup>); но его коротенькая біографія покавываеть, что Бруно быль первымъ гуманистическимъ преподавателемъ реторики. Віографъ навываеть его не только "ревностныкъ поборникомъ своего искусства", но в его "изобрътателемъ и основателемъ", при чемъ въ пріемахъ преподаванія Бруно "подражалъ школамъ древнихъ". Хотя Виллани оговаривается, что Казини быль его другомъ, темъ не менте его приговоры находять косвенное подтверждение въ письмахъ Петрарки<sup>4</sup>); первый гуманисть едва ли удостоиль бы не только поэтическимъ посланіемъ, но и простымъ письмомъ молодаго человъка (Казини умеръ на 30 году своей жизни), если бы онъ не обладаль выдающимся талантомъ. Поэтому, по всей вероятности, не лишено историческаго интереса единственное сочинении Кавини Defiguris et generibusque loquendi, kotoparo не видълъ никто изъ позднайших изсланователей и которое теперь считается утраченнымъ 5).

Самымъ крупнымъ представителемъ второго поколенія гуманистовъ во Флоренціи былъ Колюччіо Салютати ).

Салютати родился въ 1331 году, сначала изучалъ въ Болонъв право подъ руководствомъ гуманистическаго юриста Пьетро Да-Муліо; но послѣ смерти отца оставилъ юридическую науку и посвятилъ себя главнымъ образомъ гуманистическимъ занятіямъ. При Урбанъ V онъ

4

(in:

jiat :-

er<sup>a t</sup>

un:

pz¥::

[3]

uri: !

on J.

<sup>1)</sup> Изложивъ біографію Лапо, Тирабоски зам'ячаеть: tutte le quali cose veggansi più stesamente narrate da suprallodato abate Mehus, V, p. 510.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Körting, который считаеть Lapo человекомь weit bedeuntenderer, чемы Дзаноби и Нелли, обещаеть обстоятельную его характеристику. Wir werden das wechselvolle Leben und das folgenreiche Wirken dieses merkwürdigen Mannes, welcher eine der interessantesten Erscheinungen in der Litterargeschichte der Frührenaissance darstellt, an einer andern Stelle unseres Werkes ausführlich erzählen müssen. (Petrarca's Leben, p. 262). Обещаніе пока остается неисполненымы.

<sup>3)</sup> Philipi Villani. De Florentiae famosis civibus. Ed. Galletti, p. 30-31.

<sup>4)</sup> Emy agpecobanti Famil. VII, 14 n Poët. III, 10.

<sup>5)</sup> Tiraboschi, V, p. 838.

<sup>6)</sup> Въ рукописяхъ его имя пишется: Colucius Pierius Salutatus или Linus Colucius Pierius Salutatus или Colucius Pierius de Stignano. Voigt пишеть Cuoccio di Piero de'Salutati, замъчая, что Lino то же самое, что Coluccio, — сокращенное Niccolo и что Piero имя его отда, I, р. 194.

занемаль місто апостольскаго секретари и жиль вы Авиньёнів, потомъ вернулся во Флоренцію, гдв быль избрань въ 1375 году канплеромъ республики и оставался въ этой должности до своей смерти въ 1406 году. Кромъ общирной переписки, Салютати оставилъ иного сочиненій различнаго содержанія, большая часть которыхъ остается до сихъ поръ неизданною, а нъкоторыя, по всей въроятности, навсегда потеряны. Наибольшій интересь сь нашей точки эрвнія представляють его трактаты теорегическаго содержанія. Сюда относится, во-первыхт, неизданная до сихъ поръ книга "О судъбъ и счаcmiu" (De Fato et Fortuna)1). Салютати ставить себъ задачею въ этомъ трактать выяснить оба понятія, ихъ отношеніе въ божественному провидънію и ихъ роль въ жизни человъка и общества. Сочинение разделено на пять трактатовъ и три первые на главы. Въ первомъ трактать онъ разсматриваеть "порядокъ причинъ"2), доказываеть, что Богь, причина причинь, искони, до созданія міра, опредвлиль свойства вещей и установиль этоть порядокь, и изъ разсмотренія действій различных существь в posteriori подтверждаеть апріорное положеніе о необходимости связи между причиной и слівдствіемъ 1). Второй трактатъ посвященъ вопросу о судьбъ 1), которую Салютати опредъляеть съ различныхъ точекъ эрвнія 4): по ея источнику, по отношенію ея къ причинамъ и следствіямъ, при чемъ приводить цълую массу цитатъ изъ средневъковыхъ и древнихъ писателей.

<sup>1)</sup> Colucii Pierii Salutati de Fato et Fortuna liber. Ad. Felicem abbatem monasterii Sancti Salvatoris de Septimo ordinis Cistersiensis. Рукописи въ Laurentiana Plut. 53 Cod. 18 и Plut. 90, Cod. 42. Я цитирую по первому водексу. Это сочиненіе упоминаеть Манетти въ Longaevi illustres у Mehus'a, р. CCLXXXVIII и Вандіпі (ів. р. CCLXXXVIII), который называеть его иначе: Legatur gurges profunditiarum, abyssus verius in ejus libris de Fato, casu et fortunae. Объ аббать Феликсь, которому посвящена книга, нъть никакихъ свъдъній. Voigt, не видавшій этого сочиненія, ошибочно называеть его ein philosophisches Lehrgedicht in Hexametern, zunächst gegen die eitle Weisheit der Astrologen gerichtet, I, р. 207. Онъ ссылается на отрывокъ, напечатанный въ Carmina ill. роёт. Ital. Т. VIII, р. 293, но тамъ издано извлеченіе изъ стихотворенія Салютати къ Allegretti, о которомъ ниже.

<sup>2)</sup> Tractatus de ordine causarum capitulum unum et tractatus primus.

<sup>8)</sup> Cap. II. Quae omnes causae subserviunt prime et qualiter affectibus applicentur.

<sup>4)</sup> Cap. III. De necessitate ordinis causarum quo causae suis effectibus conjunguntur.

<sup>5)</sup> Secundus tractatus de Fato.

<sup>6)</sup> Cap. I. Quot modis dicatum esse fatum.

<sup>7)</sup> Cap. II. Quid sit fatum secundum ejus originem et an secundum hunc sensum cuncta necessitet. Cap. III. De fato, quid sit prout habet esse in causis.

Существеннымъ признакомъ фатума Салютати считаетъ необходимость 1), которая, истекая изъ божественнаго провидънія 2), объединяетъ крупныя и мелкія причины и вызываетъ такимъ образомъ правильныя слѣдствія 3). Установивши понятія судьбы, Салютати пытается примирить ее съ свободой воли, ближе выясняя отношеніе той и другой къ провидънію 5). Провидъніе управляетъ всѣмъ — это основное положеніе трактата 5); но оно опредъляетъ не только фактъ, но н его причины и способъ, посредствомъ котораго онъ долженъ совершиться. Поэтому, по самому провидънію, нъкоторые факты должны совершаться случайно или зависъть отъ воли человъка, которая совершенно свободна. Свободу Салютати считаетъ существеннымъ признакомъ воли и допускаетъ только такія ея ограниченія, которыя вытекають изъ нашей природы, изъ міровыхъ законовъ и свойствъ вещей 6). Изъ этого онъ выводить различіе человъческихъ поступковъ опредъленіе морали 7) и ученіе о предопредъленіи, подкрыпляетъ свои выводы массой

Cap. IV. Quid sit fatum prout refertur ad effectus. Cap. V. Quod fatum a philosophis et a poëtis varie et multipliciter assumatur. Cap. VI. De necessitate fatali et quae fato subiciantur.

<sup>1)</sup> Dictum est fatum nedum sine necessitate non esse, sed de sui essentia hoc, quod necessitatem dicimus, importare, cum si necessitatem abstuleris, fatum procul dubio non manebit. Fol. 10.

<sup>2)</sup> Necessitas a Dei providentia fluens, cuncta dirigens et gubernans, quae sub celo sunt et efficiuntur fol. 5—6. Erit ergo fatum, si secundum ejus initium consideretur, divinae providentiae dispositio, ordini, contextionique causarum superinfusa. Fol. 6.

<sup>\*)</sup> Fatum est vis, superiores et interiores causas simul nectens. fol. 7. Fasum est necessitas regularis effectus proveniensque ex applicatione causarum ad ipsos, quas et congregat et conservat. Ibid.

<sup>4)</sup> Cap. VII. Quomodo concordetur cum Dei providentia rerum. Cap. VIII. Qualiter fatalis necessitas cum libero voluntatis conjugatur.

<sup>5)</sup> Quamvis in aliis causis inferioribus naturaliter aliquid insit, prorsus tamen id non aliter fiet, quam providentia divina decrevit ab aeterno. Fol. 2. Omnes ergo causae a Deo divinaque providentia sunt sibique parent nec plus faciunt atque possunt, quam in ista providentia fuerit. Fol. 3.

<sup>6)</sup> Libera quidem est voluntas et adeo sibi libertas inserta est, quod si libertatem abstuleris voluntas omnino non sit... Omnino cogi non posse, quaecumque nobis conditio proponatur. Necessitati ergo proprietatis suae naturae subjacet sine dubitatione voluntas, subjacet et necessitati primae causae, sine qua nulla secunda causa, qualis est voluntas, agere quicquam potest... Subjicitur etiam nostra voluntas necessitati finis, hoc est actus, quem intendimus agere. Fol. 16—17.

<sup>7)</sup> Tota quidem laus actionum nostrarum virtutisque perfectio penes voluntatem est, cujus rectitudo si defecerit nec laus deberi potest nec actus esse virtutis habitum generare. Fol. 41.

прим'вровъ $^1$ ) и заканчиваеть отд'ёль полемикой противъ отрицателей предопред'ёленія $^2$ ).

Третій трактать о фортунів изложень меніве систематично. Салютати начинаєть полемикою съ астрологами и гадателями, которые невіврно понимають счастье во также съ тіми философами, которые выводять фортуну изъ особеннаго небеснаго благоволенія или гніва, нотому что это противорівчить справедливости и благости Божіей во приведя затімь возврінія на фортуну философовь, поэтовь и ходячіе на нее взгляды , онъ выясняеть ея отношеніе къ фатуму , опреділяєть, что такое случай и фортуна и гдів они проявляются во отнаванивая преимущественное вниманіе на движеніи небесныхъ світиль и на рожденіи человівка вниманіе на движеніи небесныхъ світиль и на рожденіи человівка случайней необходимаго (сазиаlе) и случайнаго, сділанное самимь Салютати, не отличаєтся особенною глубиною. Съ его точки врінія, необходимо то, что совершаєтся помимо желанія дізятеля, тогда какъ случайное вытекаєть изъ его воли в потучу и правбираєть воззрінія на фортуну

<sup>1)</sup> Cap. IX. Quod juste delinquentes stante necessitate fatali et quod nihil est. Cap. X. De justorum praedestinatione damnandorum.

<sup>2)</sup> Cap. XI. De his, quae contra praedestinationem sophystice dici solent et qualiter elidantur.

<sup>3)</sup> Tractatus tertius de Fortuna. Cap. I. Qualiter capiunt eam astrologi et ipsorum vanitas quanta sit. Cap. II. Quo sumatur fortuna geomanticos sive per artem punctatoriam de devinatione curíosos.

<sup>4)</sup> Cap. III. Quod aliqui philosophorum sumunt fortunam pro quadam celesti benignitate vel malitia, quae nos in cunctis, quae gerimus, prosequatur.

<sup>5)</sup> Cap. IV. Quod multis de fortuna sermo sit apud philosophos et apud poëtas ac communiter apud homines.

<sup>•)</sup> Cap. V. De fortuna, numquid sit, et quomodo, si detur fatum sive fatalis necessitas, fortuna propterea non tollatur, потому что необходимость заключается только въ отношеніяхъ причины въ следствію.

<sup>7)</sup> Cap. VI. Quid sit casus quidque fortuna.

<sup>\*)</sup> Cap. VII. An casus et fortuna sit aliquid et in quibus et quod sint indeterminati. Cap. VIII. An casus et fortuna possint esse in se habentibus ad utcumque libet.

<sup>\*)</sup> Cap. IX. Numquid in celestibus et in his, quae generantur in aëre casus dici debeat vel fortuna.

<sup>10)</sup> Cap. X. An hominis generatio dici debeat casualis vel fortuita et ex cujus causae parte contingant casus et Fortuna et an causae rationem habent.

<sup>11)</sup> Judicio meo, quicquid praeter inclinationem agentis, etiam minimum, sive naturale, sive voluntarium sit, efficitur, non inepte dici possit imo debeat causale. Fortuitum vero proprie non deceat appelari, nisi tale fuerit, quod bonitate vel malitia sua notabile videatur et ab ipsa provenire valeat voluntate. Fol. 47.

различных писателей и преимущественню Данте<sup>1</sup>), котораго горячо защищаеть противъ Чекко д'Асколи<sup>8</sup>) и съ большой осторожностью и почтеніемъ опровергаеть Лактанція, совершенно отрицавшаго фортуну<sup>8</sup>). Четвертый трактать посвященъ опредѣленію и анализу случайнаго<sup>4</sup>), и все сочиненіе заканчивается приложеніемъ теоріи автора къ недавнему пораженію Перуджіи и вообще къ современнымъ бѣдствіямъ<sup>5</sup>).

Книга Салютати De Fato et Fortuna весьма характерна для его міросозерцанія. По темѣ, по способу ея обработки и по общему тону сочиненія авторъ стоитъ гораздо ближе къ средневѣковымъ писателямъ, чѣмъ Петрарка и Боккаччіо. Къ схоластически-назидательнымъ вопросамъ онъ чувствуетъ живой интересъ ; средневѣковые писатели, какъ Боэцій и Авицена, имъ цитируются, какъ крупные авторитеты; квинтэссенція средневѣкового міросозерцанія, Божественная Комедія, представляется ему "священнѣйшей и небесной поэмой "божественнѣйшаго" (divinissimus) компатріота ; самое строгое благочестіе въ старомъ духѣ проходитъ красной нитью черезъ всю книгу . Но рядомъ съ человѣкомъ стараго міра въ Салютати обнаруживается начинающій, но уже весьма усердный гуманисть. Его интересъ къ древнему міру чрезвычайно силенъ: онъ хочетъ имѣть подлинныя, неиспорченныя произведенія древнихъ авторовъ, и критика

<sup>1)</sup> Cap. XI. De variis fortunae determinationibus et qualiter de ea quidem locuti sunt, et quod aliqua dea non sit, et quid Dantes eam esse voluerit.

<sup>3)</sup> Cap. XII. Qualiter et quibus rationibus contra Dantem Ceccus Esculanus et quo Dantis sententia defendatur.

<sup>3)</sup> Cap. XIII. De opinione Lactantii Firmiani et quanto errore voluerit fortunam penitus esse nihil.

<sup>4)</sup> Tractatus quartus. De casu, quid sit et quid sit aliquid, qui fortuitis actibus se permisceat.

<sup>5)</sup> Tractatus quintus. Unde clades provenerint Perusinae et alia mala, quae quotidie patitur genus humanum,

<sup>6)</sup> Въ предисловін къ сочиненію Салютати, говоря о трудности вопроса, вастанваеть на его важности: neque enim vanum, sed operepretium visum est aperire mihi, quid sit fatum, quid sit etiam cunctis accusata fortuna. Поводомъ къ работъ, кромъ просьбы аббата Феликса, заинтересованнаго смутами своей родины Перуджін, главнымъ образомъ послужило страстное желаніе разръшить этотъ вопросъ: quid faciam, восклицаеть авторъ, effervet et ardet animus, ut ista petractans experiam.

<sup>7)</sup> Fol. 57. Для болье обстоятельной характеристики отношенія Салютати въ Divina Comedia см. приложеніе II.

<sup>8)</sup> Тавъ, напр., поровами и гръхами объясняются всъ людскія бъдствія въ послъднемъ трактать. Или, объясняя популярный смыслъ фортуны, Салютати говорить: Ista fortuna nihil aliud est nisi successus ad votum, etiam si peccata commitimus, quo nihil potest infelicius cogitari. Fol. 41.

текста составляеть для него самый бливкій, самый живой интересъ. До какой степени занималъ его этотъ вопросъ, видно изъ того, что совершенно неожиданно для читателя и неумъстно для книги онъ дълаеть длинное отступленіе, настоящую элегію вь прозъ. въ которой горько жалуется на крайне плохое состояніе текста въ сохранившихся кодексахъ и описываеть свои занятія по его исправленію 1). Этотъ интересъ къ древней литературъ не могъ не отразиться на міросоверцаніи Салютати; его результаты чувствуются и въ трактать. Прежде всего, изъ сходастическихъ вопросовъ Салютати выбираетъ такой, который имбеть этическое значеніе, а преобладаніе интереса къ морали надъ метафизикой составляеть одинь изъ характернёйшихъ признаковъ ранняго Ренесанса. Далбе, античные философы — Платонъ и Аристотель одинаково, имъють для него безспорный авторитеть, передъ которымъ онъ чувствуеть благоговініе<sup>2</sup>), а поэму Данте, несмотря на глубокое къ ней уваженіе, цитируетъ въ собственномъ переводъ на латинскій гексаметръ<sup>8</sup>). Наконецъ, въ сочиненіи прорывается, правда, еще весьма осторожно, гуманистическій раціонализмъ. Салютати борется противъ астрологіи главнымъ образомъ религіозными аргументами 4), хотя противъ гаданій вообще возстаеть во имя здраваго смысла, съ точки зрвнія раціоналистическаго принципа<sup>5</sup>). Но всѣ эти вліянія античной литературы и новаго времени не были настолько сильны и глубоки, чтобы вызвать внутренній разладъ въ Салютати или даже возбудить вопросъ о ихъ противорѣчіи съ традиціоннымъ міросоверцаніемъ. Салютати стоить еще на средневъковой почвъ, и это особенно ръзко обнаруживается въ другомъ его трактать De Seculo et Religione.

Несмотря на благочестіе книги Салютати, она вызвала возраженіе: Доминиканецъ Джіовани ди Доменико, впосл'ядствіи архіепископъ

<sup>1)</sup> Въ виду важности этого отступленія для исторіи научныхъ занятів въ эпоху гуманизма, я цёликомъ воспроизвожу его въ приложеніи ІІ, хотя отрывки изъ него уже напечатаны у Mehus'a. Vita Travers., р. ССХС—ССХСІ.

<sup>2)</sup> Quis audebit negare casum atque fortunam, quam tam clare philosophorum princeps divinus Plato subtilissimusque Aristoteles posuerunt? Fol. 45.

<sup>9)</sup> Отрывви изъ него у Mehus'a, Vita Travers., р. СССІХ—СССХ.

<sup>4)</sup> Богъ — первая прична, говорить онъ, necessitans angelos bonos et malos, ut imperium suum non suscipiant solum, sed etiam exequantur, quod cum sit, nulla influentia coelorum opus est. Fol. 4. И въ другомъ мъстъ Non humana quidem sed vis divina futuros rerum eventus praenoscere. Fol. 33.

<sup>5)</sup> Quae cum omni careant ratione, ut hominis omnino non sit tam vana sequi; nihilominus tandem juxta traditionem istam fortunam aliquid esse constat, humanae scilicet curiositatis inventum, quod licet stultum sit docere vel credere. Fol. 37.

Рагузы и кардиналъ, написалъ противъ нея сочиненіе, озаглавленное Lucula noctis¹). Содержаніе этого произведенія остается неизвѣстнымъ; но сомнительно, чтобы его авторъ вступалъ въ немъ въ открытую борьбу съ гуманизмомъ: De Fato et Fortuna неудобный для этого поводъ, такъ что можно думать, что возраженія Доменико носили чисто схоластическій характеръ²). Еще менѣе возраженій съ этой стороны могъ вызвать другой этическо-богословскій трактать Cалютати—De Seculo et Religione²). Сочиненіе осталось неизданнымъ, и никто изъ позднѣйшихъ изслѣдователей не изложилъ его содержанія, вслѣдствіе чего Фогтъ, исходя изъ невѣрнаго взгляда на міросозерцаніе Садютати, дѣлаетъ ошибочное предположеніе о характерѣ книги. По его мнѣнію, въ ней рекомендуется поэтическое созерцаніе въ уединеніи, а не аскетическое подвижничество⁴); въ дѣйствительности подъ ней могъ подписаться любой аскетъ въ духѣ Саванароллы.

Въ предисловіи къ сочиненію Салютати формулируєть свой взглядъ на литературную дізательность. По его мнізнію, она должна вытекать изъ христіанской любви къ ближнему и ставить своей задачей нрав-

<sup>1)</sup> Mehus Vita Travers., p. CCXL-CCXLI. Voigt, I, p. 207.

<sup>4)</sup> Иначе думаеть, повидимому, Voigt. Dasz jene Schrift Salutato mit höflichen Worten gewidmet ist, schlieszt nicht aus, dasz ihr Inhalt sich gegen ihn und die heidnischen Wissenschaften richtet, говорить онъ (ibid.). Что сочиненіе было написано мягко видно изъ того, что Салютати оставиль его безь отвіта, если не считать за таковой весьма дружественное латинское стихотвореніе по его адресу. См. Мения, р. СССХХІХ. Ниже мы увидимь, что Салютати не оставляль безь отпора нападки на древнихь авторовь.

<sup>5)</sup> Такъ называеть его Манетти (Mehus, p. CCLXXXVIII). По Видани его заглавіе De Religione et Fuga Seculi (Galletti, p. 19); Бандини въ разныхъ книгахъ своего сочиненія Fons Rerum memorabilium universi озаглавливаетъ эту книгу различно: въ книгѣ De fontibus, lacubus, fluminibus, paludibus et stagnis онъ говорить: liber de Seculo et Religione ad Hieronymum sacratissimis litteris ultra mundum eloquium exornatus in manibus cunctorum etc. (Mehus, p. CCLXXXVI), а въ книгѣ De viris claris virtute et vitio — legas elegantissimum librum illum, quem De religione atque fuga seculi sub titulo Hieronymi Camaldulensis Ordinis generalis edidit. (Ibid. p. CCLXXXVII). Я пользуюсь рукописно миланской Ambrosiana пергаментный Содех № 43, гдѣ заглавіе читается такъ: Incipit feliciter liber primus de seculo et religione editus a Colucio Pieri de Stignano, Cancellario Florentino. Ad fratrem Ieronymum de Ucano, ordinis Camaldulensis in monasterio Sanctae Mariae de Anglis in Florentia. Дальнѣйшихъ свѣдѣній объ Іеронимѣ де Укано не имѣется.

<sup>4)</sup> Vielleicht enthält es, gleich Petrarca's Buch "von der Musze der Religiosen" mehr eine Empfehlung der dichterisch einsamen Contemplation, als des Eremitenlebens in Busze und Kasteiung (I, p. 208).

ственное назиданіе 1). Своими предшественниками онъ считаеть не Петрарку и Боккаччіо, а блаженнаго Августина и другихъ отцовъ церкви, подражать сочиненіямъ которыхъ заставляеть его любовь къ дѣлу²). Далѣе Салютати излагаеть планъ трактата, который раздѣляется на двѣ части: въ первой говорится о томъ, чего слѣдуетъ избѣгать, т.-е. о мірѣ, во второй — о томъ, къ чему нужно стремиться, т. е., о монашеской жизни, и все сочиненіе заканчивается убѣжденіемъ слѣдовать его совѣтамъ³). Міръ характеризуется, какъ вмѣстилище всевозможныхъ грѣховъ, какъ источникъ величайшихъ бѣдствій для человѣка, — вообще какъ такое зло, для изображенія котораго авторъ исчерпываеть весь находящійся въ его распоряженіи запасъ бранныхъ словъ 1). Салютати называетъ безумцами тѣхъ философовъ,

<sup>1)</sup> Debeamus quidem primo tam naturali ratione, quam simul omne genus hominum, quam christianae religionis glutino, qua sumus omnes fratres in Christo, ut correctae (sic) subveniamus erranti, lapsum erigamus, moneamus ignarum et viam salutis per Dei gratiam eligentem exhortationibus adjuvemus. In qua re fateor me, quamvis in multis occuper, pro ingenii parvitate, quae utinam minima non foret, potuisse tamen promissa (можеть быть permissa) persolvere illiusque naturalis obligationis praecepta pro exhortationis officio adimplere. Fol. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quid enim dicere vel cogitare possim, quod illi (т.-е. Августинъ и проч.). Spirito sancto reliquerint intentatum?... Sed nimiae sunt amoris vires. Id enim scribere compulit inconsulte caritas, quod melior ratio sapientiae dissuadebat. Fol. 3.

<sup>3)</sup> Ostendam primo, quid fugeris, explicato postmodum quid sequaris. Deinde qua potero brevitate conficiam, ut ad te impellam et horter, quod laudabiliter incepisti. Ibid.

<sup>4)</sup> Quid enim est mundus iste, quo tantoper delectamur, nisi campus diaboli, temptationum palaestra, officina malorum et fabrica vitiorum etc. Fol. 4. Въ другомъ мѣстѣ, называя міръ sentina, Салютати прибавляетъ, sentina quidem infima pars navis est, ad quam aqua fetens et putrida et omnis ipsius navis sordicies congregantur... Quid aut hoc mundo immundius, quid fedius, quid obscoenius etc. Fol. 9. Наидучшее представленіе о воззрѣніяхъ Салютати на міръ даютъ заглавія отдѣльныхъ главъ 1-й книги трактата. Первая оставлена безъ заглавія.

Cap. 2 Mundus est campus diaboli.

<sup>&</sup>quot; 3 Quod mundus sit temptationum palaestra.

<sup>4 &</sup>quot; " " oficina malorum.

<sup>, 5 &</sup>quot; " fabrica vitiorum.

<sup>, 6 , , ,</sup> immundissima sentina turpitudinum.

<sup>. 7 .. ..</sup> fallax viscum.

<sup>, 8 , , ,</sup> tristis laetitia, falsum gaudium et exultatio inanis.

<sup>&</sup>quot; 9 " " area tribulationum.

<sup>, 10 , ,</sup> lacus miseriarum.

<sup>&</sup>quot;11 " " " naufragium virtutum.

которые, увлекаясь совершенствами міра, обоготворяють его  $^1$ ), 'міръ не лишенъ красоты, потому что онъ созданіе Божіе, но его красота только возбуждаеть къ преступленіямъ $^2$ ).

Уже въ этомъ взгляде на мірь, который авторъ считаеть величайшимъ бедствіемъ для человека, понимая въ то же время его красоты и обладая способностью наслаждаться ими<sup>3</sup>), чувствуется противоречіе. Но оно въ значительной степени увеличивается вследствіе неожиданнаго воззренія на человека. Если на міръ Салютати смотритъ глазами аскета, то къ человекой природе онъ относится, какъ настоящій гуманисть. Человекъ занимаеть срединное место между ангелами и животными; если онъ стремится къ божественному, то

```
Cap. 12 Quod mundus sit malorum fomes.
     13
                      " incentivum (sic) scelerum!
     14
                         iter cecum.
     15
                         trames salebrosus.
                      " saltus insidiarum.
     17
                      " carcer horridus.
                      " scaena iniquietatum.
     18
                      " arena laborum.
     19
                      " theatrum inhonestatum.
     20
     21
                         spectacutum delictorum.
     22
                         horribille praecipitium.
                         domus anxietatum.
     23
                         mare turbidum.
                         Valle (sic) calamitatum.
                      " erumnarum domicilium.
     26
     27
                      " spectaculum vanitatum.
                      " corruptio mentium.
     28
     29
                         laqueus animarum.
     30
                         parens mortis.
                         infernus viventium.
     31
     32
                         aggregatio caducorum.
     33
                         via mortalium.
     34
                         peregrinationis nestrae diversorium.
                         ministrator necessariorum.
     35
     36
                         suppeditator abudantissimus voluptatum.
     37 Epylogus.
```

- 1) Admiror quosdam carnales philosophos... mundum hunc rationale et aeternum animal astruxisse...; quosdam adeo admiratione ejus deceptos et captos, qui ipsum deum eum dicentis etc. Fol. 3... Qui profecto mihi visi sunt non disputare, sed desipere, delirare, insanire. Fol. 4.
- 2) Excitat enim mundus ad scelera, quos facit suae falsae pulchritudinis spectatores. Bona sunt, fateor, quae in mundo cernimus, si nos ad ipsorum originem referamus: creaturae quidem Dei sunt. Fol. 17.
- 3) Creator optimus et Deus noster mellifluas voces in parvis etiam aviculis excitavit etc. Fol. 47.

приближается въ первымъ, если увлекается мірскимъ, то становится животнымъ 1). По свойству своей природы, онъ способенъ достигнуть ангельскихъ совершенствъ: его воля не только свободна, но и наклонна въ добру 2); его тъло подчинено созданной по образу Божію душъ, высшая часть которой разумъ способенъ въ богопознанію 3). Но это высокое существо поставлено среди міра, который со всѣхъ сторонъ грозитъ ему гибелью. Чистая душа погружается въ грязный міръ, который ее портитъ и развращаетъ 3). Не грѣшить нѣтъ возможности 3), потому что соблазнъ на каждомъ шагу 6). Вслъдствіе этого въ борьбъ съ міромъ въ аскетическомъ духѣ сводится вся мораль. Прежде всего

<sup>1)</sup> Positi itaque inter angelos et bestias, si mundum dimiserimus, cogitantes et facientes, quae ex Deo sunt, benignitate plasinatoris (sic) nostri, per caritatem illi infinito et beatifico bono, ac veluti angeli, secundum mensuram meritorum elevati, liberalitate et gratia sua conjungimur; carnalia vero et terrena sequentes, quasi ignorantes, ad quid geniti fuerimus, in vilitatem bestiarum per hujus mundi percipitium declinamus. Fol. 27. Интересно сопоставить съ этимъ мъстомъ слъдующія слова изъ ръчи Пико делла Мирандола De hominis dignitate. Тамъ Творецъ говорить Адаму: medium te mundi posui, ut circumspiceres inde commodius quidquid est in mundo. Nec te caelestem neque terrenum, neque mortalem, neque immortalem fecimus, ut tui ipsius quasi arbitrarius honorariusque plastes et fictor in quam malueris tute formam effingas. Poteris in inferiora, quae sunt bruta, degenerare, poteris in superiora, quae sunt divina, regenerari. У Burckhardt'a, II, p. 83.

<sup>2)</sup> Sic enim movet voluntates nostras Deus, quod non impendiant arbitrii libertatem, et non solum non impedit, sed dat bonis, quae bene volumus, incrementa. Fol. 37.

<sup>5)</sup> Est homo, ni fallor, unum compositum, in quo subjicitur corpus, ut materia, substantiali formae animae, videlicet rationali, qua vivimus et ad Dei similitudinem facti sumus. Fol. 32. Mens quidem nostra est eminens et praestantior animae nostrae pars... Oha—tabula rasa, in qua nihil scriptum est, imprimendarum litterarum formas est apta recipere, sic sensibilium rerum imaginibus et intelligibilium similitudinibus habet potentiam informari, ut per creaturaram notitiam in suum auctorem, tamque in finem ultimum, diligatur... Ad Illum autem etiam in hac corporis mole per contemplationem ascendens anima etc. Fol. 36.

<sup>4)</sup> In hoc enim spatio, intra quod mortales versamur, anima nostra, quae ab illo rerum omnium opifice infunditur et creatur pura, simplex, recta, innocens et aeterna, conversatione mundi, quae in fetidam sentinam dilapsa sit, immunda malitiosa, perversa, culpabilis... Hic enim quicquid inficit, maculat et corrumpit... Blanditur enim, allicit, mulcet, delectat et, quid horum consequens est, suis illecebris nos invincit. Fol. 10.

<sup>5)</sup> Hostomy mips — lacus miseriarum: Quid aut miserius, quid infelicius quidve flebilius hac impossibilitate non peccandi. Fol. 14.

<sup>6)</sup> Quid aut, licet te undique vertas in mundo, tuis poterit oculis occurere, nisi triplex illa partitio: concupiscentia carnis, concupiscentia oculorum et superbia vitae. Fol. 25.

необходимо изучить міръ; хотя истинная цѣль знанія — богопознаніе, но необходимо знакомство съ міромъ, какъ съ врагомъ, съ которымъ приходится бороться и который слѣдуетъ возненавидѣть¹), потому что обыкновенно человѣкъ безумно любить его, не зная²). Познаніе міра — дѣло въ высокой степени трудное³), но оно ведетъ къ пониманію его золъ⁴) и слѣдовательно облегчаетъ борьбу. Но мало знать міръ, нужно его еще ненавидѣть. Салютати формулируетъ это положеніе въ самой рѣзкой формѣ: кто любитъ міръ, тотъ ненавидштъ Бога, и совмѣщеніе обѣихъ привязанностей невозможно³). Но воз ненавидѣть міръ еще труднѣе, нежели познать его, потому что онъ переполненъ привлекательными соблазнами во; тѣмъ не менѣе человѣкъ долженъ помнить, что въ боръбъ съ міромъ — цълъ его земного существованія²). Поэтому онъ долженъ относиться къ міру съ крайней осторожностью, какъ къ чрезвычайно опасному врагу³), долженъ брать отъ него только самое необходимое для своего существованія э

<sup>1)</sup> Ergo anima, ad illum finem beatificum ordinata, si muudum cognoscat corruptorem suum, si cognoscendo exhorreat, si exhorrendo relinquat, nihil habet, quo possit efficaciter impediri, quin Domini assistentis gratia certo tramite ad Creatorem suum aeterna in eo gloria revertatur. Fol. 36.

<sup>2)</sup> Praeposterum enim est haec mundana prius diligere, quam cognoscas. Fol. 15.

<sup>2)</sup> Если нужно съесть plures salis modios, чтобы узнать человека, говорить Салютати, то для познанія міра omnes certe vescendo exhauriendae salinarum apothecae sunt. Ibid.

<sup>4)</sup> Circumeas oppida, perambulas vicos, quot invenies captos oculis, abscisos naribus, evulsos dentibus, lingua cesos etc. Hic aestuat febribus, ille podagris, deliciarum ultricibus, cruciatur etc. Fol. 12.

<sup>5)</sup> Qui mundum diligit, Deum odit,... nec cogitemus posse mundum simul cam Deo diligere. Fol. 16.

<sup>6)</sup> По миннію Салютати, это бользнь et tanto periculosius morbo, quem non sentimus aut non cognoscimus aegrotamus. Fol. 20.

<sup>7)</sup> In campum istum natura parens, imo ipsius naturae auctor Deus, nostra corpora seminavit, quibus animales infudit animas, quae cum illo spirituali hoste pugnarent. Fol. 4.

<sup>9)</sup> Quo cautius meditandum et obnixius agendum est, ut ab illo semel decepti, semper enim decepit, factique cautiores, ulterius non fallamur. Fol. 10.

<sup>9)</sup> Въ противоположность Петраркъ, Салютати считаеть смерть, какъ наказаніе за гръхи, зломъ. Fol. 30. Scriptum est: mortem Deus non fecit. Fol. 39. Поэтому совершенно порвать съ чувственнымъ міромъ вельзя. Quid autem opporteat de his, quae mundus habet, assumere, naturam ipsam, ducem optimum, consulamus: famem reprimi, sitim extingui, imbres et frigora pelli ventorumque et aestuum vim arceri natura desiderat. Quicquid ultra est, a malo est. Fol. 45.

и долженъ воздерживаться отъ всякихъ чувственныхъ удовольствій  $^1$ ), намятуя, что чѣмъ сильнѣе соблазнъ, чѣмъ труднѣе отъ него откаваться, тѣмъ славнѣе побѣда, тѣмъ больше заслуга, потому что удовольствія для того и существуютъ, чтобы съ ними бороться  $^2$ ).

Кромъ чувственныхъ удовольствій, хотя и въ связи съ ними, источникомъ гръха, а следовательно объектомъ для борьбы, служатъ семья, собственность и общество. Въ женъ и дътяхъ Салютати видитъ только цъин, привязывающія человъка къ гръховному мірув), но особенно важнымъ источникомъ гръха является богатствов), предоставленное Богомъ человъку не въ собственность, а для распредъленія между ближнимив). Что касается до общества, то оно порождаеть массу пороковъ, которые по внѣшности похожи на добродътели, забота о временномъ и хитрость — на мудрость, плотскіе привязанности — на любовь къ ближнему, пустая слава на сознаніе исполненнаго долга и т. п. в. Но съ особенной ръзкостью нападаетъ Салютати на современное ему общество, которое живетъ только пороками , которое развращаетъ человъка и театральными представленіями , и въ частныхъ собраніяхъ разговорами . Не составляеть

<sup>1)</sup> Quicquid invenerit (T-e. homo) oculis gratum, auribus mellifluum, suave olfactui, gusto dulce, aut delectabile factu, vel in quo mens capiatur, detineatur animus aut excitetur appetitus, quicquid, in quo tale invenerit, escam infixam hamis putet et ibidem latere noverit inimicum. Fol. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Deus... ut tanto gloriosius triumphemus tantoque juxta beneplaciti sui (cm. выше, p. 794 пр. 1) legem meritabilius operemur, quanto majorem difficultatem in certamine collocavit. Fol. 48.

<sup>\*)</sup> Illaqueamur si quidem mundo, ne in coelum possimus ascendere et ad illum principem beatificum properare... hinc catenae conjugum, filiorum nexus. Fol. 37.

<sup>4)</sup> Tolle namque divitias mundi, ut omnino de mortalium oculis auferantur, radicem malorum omnium — avaritiam et omnium peccatorum reginam — superbiam extirpabis. Fol. 16.

<sup>5)</sup> Concedit nobis Deus divitias finitas, corruptibiles et fugaces, quarum si nos non dominos, sed dispensatores nosse cognoverimus etc. Fol. 18.

<sup>6)</sup> Sanctitas — heretica pravitas; caritas — carnalis et mundana dilectio; prudentia — sollicitudo temporalium, fraus, dolus, astutia; justitia — inexorabilis et austera severitas; fortitudo — temeraritatis audacia; constantia — pertinacia etc. Особенно характерно, что къ числу пороковъ отнесена и слава: subit recte factorum conscientiam inanis gloriae tumor. Fol. 21.

<sup>7)</sup> Alitur viciis suis seculum nostrum. Fol. 22.

<sup>9)</sup> Ubi fraudes, stupra, homicidia et pudenda flagitia, tum verbo, tum gestu ad horrorem forte sapientium, sed delectationem lasciviorum et corruptionem plebeculae canebantur. Fol. 21.

<sup>9)</sup> Салютати живо изображаетъ тогдашнія салонныя бесёды, которыя показывають, что Декамеронъ Бокваччіо подходиль къ тому не только неапо-

исключенія и современная церковь, превратившаяся въ сосредоточіе всяческаго грѣха<sup>1</sup>); епископы не поучають болѣе народа и не предписывають дѣлать это священникамъ; болѣе того, самое богослуженіе превращается иногда въ жалкую комедію и въ орудіе грѣха<sup>3</sup>). Этой крайней испорченности Салютати противопоставляеть, какъ идеалъ, простоту естественнаго состоянія, которое онъ рисуеть такими красками и съ такимъ одушевленіемъ, что напоминаеть Руссо<sup>3</sup>). Но, несмотря

литанскаго, но и флорентійскаго общества. Narrabit itaque unus splendidas dapes, sed quod impudentius est, referret alter illicitos concubitos suos et toties rei seriem, quasi honestissimam naraturus historiam, explicabit. Non tacebit, qua petulantia visus, quave prima sermonis lascivia suorum furorum spem conceperit, quibus internuntiis usus sit, quo verborum lenocinio labantem mpulerit animum, quibus in insidiis steterit, qua fraude maritum puella deceperit, in sua turpitudine et dedecora curiosa, qui primi titubantium sermonum congressus, quis oscula primus impresserit, quae murmura, quae suspiria, qui gemitus intercesserint, quibus arctis dulcibus, quibus complexibus mutuo se insana mentium affectione conjunxerint, qui motus, quae alternationes quotiensque reportaverint decertatione triumphum... Nec solum adolescentuli, quorum minor est auctoritas, talia prodicant, sed adsunt majores, plaudentes illis, mali gaudii recitatione ipsa facti participes nec suos quamvis senes proferre verecundantur amores. Въ этомъ отражается, по мнёнію Салютати, основной порокъ современниковъ, quibus, si daretur electio, non sapientiarum (sic), non regnum, non divitia (sic) Salomonis, sed septingentas illas reginas et trecentas concubinas optarent, ut diebus singulis possent multa variaque tentigine suos concubitus renovare. Fol. 21.

- 1) Conversa sit in diversorium procationis, vanitatum confabulatorium et opportunum promptuarium voluptatum. Fol. 26.
- 2) Canotatu, he hashbas meht, pascessibaett crhayomië фaktt. Religiosus quispiam et sublimis in pulpito post angelicam Mariae salutationem jocundo quodam sermocinationis proludio suis moribus introductam, aliquod divinarum scripturarum oraculum reassumens, pulcerrimum totum, in sua, ne dicam turpia, membra discepit et aequisillabis canticis, puerili labore compositis, auriculas vulgi permulcet, et eodem observato concentu, membra subdividit, subdivisa distinguit, et rebus inops ac sententiis inanis, maxima verborum incalcatione ascivit. Nuncque acutissime vocis tonitruo totis viribus laterum excitat audientes, nunc graviter insonando submissiore voce perloquitur, nunc candidissimo de prompto sudario frontem tergit, faciem purgat, oculos fricat, nares emungit tantamque mundiciam delicatus affectat, ut non vir, non religiosus, sed potius Cyprica mulier videatur. Manicas deinde rejiciens, summas oras pulpiti candida manu comprendit, digitos in ordinem ponit seque muliercularum murmuratione gaudet de formitate (sic) laudari. Sicque praedicatur verbum Domini totus in ostentationem effusus. Fol. 26.
- <sup>8</sup>) Quam facile vero his (т.-е. первымъ см. выше р. 795 прим. 9) necessitatibus satisfiat, docuit aetas prima, quae famem, ut legitur, glande replevit, sitim compressit undis, frigora depulit pellibus, imbres, ventos et aestus antris et specubus evitavit. Hace est illa innocentissima aetas, quam poëtae multis laudi-

развращенность духовенства, церковь единственное средство побъдить міръ, и Салютати ръшительно заявляеть, что вить католической церкви иють спасенія ), и что при суетности земного счастія ), самое лучшее средство для этого монашество, и горько сожальеть, что самъ онъ не можеть покинуть семьи и міра ).

Развитію той мысли, что монахъ идеалъ человъка, а монашество — идеалъ общежитія, и посвящена вторая книга трактата De Seculo et Religione, въ которой Салютати подробно разсматриваетъ монашескіе объты и въ заключеніе побуждаетъ къ монашеству читателя 1. Если міръ источникъ гръха, и авторъ осыпаетъ его всевоз-

bus extollentes, tum auream, tum saturniam vocaverunt. O felices glandes! O saluberrima flumina! Non excitavit tunc aestuantium ciborum virus suo calore libidinem. Non tentavit cerebrum insaniae simillima marcens ebrietas. Non fuit cum proximo de finibus controversia, non de regno. Omnia communia erat. Thoros herba, donos-antra non custodita, non clausa, sed cunctis patula ministrabant. Sublata tunc erant, imo nondum reperta illa duo litigiosa vocabula, quae mortalium pacem turbant quaeve claudunt hominibus viam in collum, quae sunt avaritiae fomites et contentionum auctores-scilicet meum et tuum. O utinam, ut ait Severinus, modo nostra redirent in mores tempora priscos. Fol. 45.

- 1) Est itaque mundis mare turbidum, in quo quicumque mortalium extra ecclesiae catholicae naviculum se direxerit, naufragus submergetur... Nec sit, in hoc mari sine ecclesiae sanctae navigio portum speres salutiferum invenire. Fol. 30.
- 2) Quid inanius est, inter haec mundana falsa atque caduca nos beatos ac felices et credimus, et jactamus. Fol. 17.
- 3) Салютати говорить монаху, которому посвящено сочиненіе: Felix, terque, quaterque felix, qui potuisti mundi blandientis illecebras superare, fol. 3, и горько сожальть что не можеть послъдовать его примъру. Heu, heu miser, cum hic maneo, cum non assumo gladium separationis et, relinquens uxorem atque filios, hinc fugio! Heu miser, heu miser. Fol. 27.
- 4) Книга разділена на 15 главъ, изъ которыхъ первая служить предисловіемъ, вторая оставлена безъ заглавія, а остальныя носять такое названіе:
  - 3. Quam commendabilis est religio quae vota contineat.
  - 4. Quod ad religionem confugiendum sit et quid maxime religiosi devoveant.
  - Quanta puritas religiosos deceat et quid variae religionum vestes segnificent.
  - 6. Semper habenda professionis suae memoria et quam sit meritum religiosorum, quam eorum, qui circa voti vinculum operantur.
  - Religiosi debeant resistere temptationibus, quibus eos diabolus conatur a proposito revocare.
  - 8. De voto continentiae.
  - 9. De voto paupertatis.
  - 10. De oboedientiae voto.
  - 11. De oratione.
  - 12. De devotione.

можными порицаніями, то отреченіе отъ него "состояніе совершенства", которое Салютати до небесъ превозносить всевозможными похвалами<sup>1</sup>). Слова Христа въ притчъ о съятель онъ толкуеть совершенно въ духъ средневъкового католицизма: простой христіанинъ принесеть плодъ въ 30 крать, духовное лицо въ 60, а монахъ въ 100°). Самое обсужденіе отдъльныхъ сторонъ монашескаго объта главнымъ образомъ представляеть интересъ по воззрѣніямъ Салютати на женщину и собственность. Дъвственность, по его мнѣнію, самая совершенная и самая трудная добродѣтель°), а женщина самое соблазнительное зло изъ всѣхъ соблазновъ грѣшнаго міра °). Еще со большей враждой относится Салютати къ собственности. Не говоря уже о томъ, что обладаніе ею приводить въ грѣху отдъльную личность в), она губить государство и развращаеть церковь °). Бѣдняки основали рим-

<sup>13.</sup> De adoratione.

<sup>14.</sup> De humilitate.

<sup>15.</sup> Brevissima exhortatio ad religionem.

<sup>1)</sup> Tu status perfectiones, tu scola veritatis, vitiorum expulatrix, regula morum, cultura virtutum. Tu custos pudicitiae, doctrina oboedientiae, mater honestatis, magistra sobrietatis, tu victrix insolentiae, superatrix inanis gloriae fugatrix elationis, fedatrix contentionis. Tu praecepta jubes, ad consilia obligas, auges merita, aggravas delicta. Et quod super omnia maximum est, tu sola cum caritate vinculum es, quo Domino conjungimur et unimur. Fol. 58.

<sup>\*)</sup> По словамъ Салютати, его адресатъ даетъ fructum non trigesimum solum, quae dant communiter christiani, neque sexagesimum, qui convenit clericis, sed centesimum, qui debetur sine dubio religiosus. Fol. 51.

<sup>3)</sup> Nihil enim mundius, nihil delicatius virginitate nihilque custodiri difficilius. Unica quidem etiam levi impressione violatur. Nulla autem temptatio libidine blandior, nulla frequentior nullaque nobis intestinior. Fol. 65.

<sup>4)</sup> Heu! Quotiens ornata mulier, peccatorum farcinam depositura, pontificem adiens, suis sacerdotem illecebris irretivit. Habent mulierum verba nescio quos voluptatis stimulos, ut sive cum honestate proferrent seria, sive narrent cum jocunditate lascivia cordibus audientium infigantur et, tamquam appositus ignis ad stipulam, soleant infectum humanis mentibus afflare colorem ingensque contra rationem incendium concitare. Fuge igitur mulieres..... Est enim muliebris intuitus sub aliorum arcu praeparata sagitta: eodem namque momento videt et ferit. Fol. 67.

<sup>5)</sup> Boratcho begets ke ytpath he tolsko behalio diamehetba, ho h semhoro chokofchis. Istae, quas tantoper miramur, divitiae, quasque relinquere tam ardue reputamus, nullum permissunt mortales habere quietem. Si absunt—desiderantur; si possidentur, cum amitti possint, metu continuo nos excruciant. Si vero perduntur, in miseriarum infimum nos demergunt. Fol. 68.

<sup>6)</sup> Si cogitaremus duas omnino fuisse et esse debitas mortalibus civitates, unam spiritualem, quam Dei dicimus, alteram vero carnalem, quam mundi possumus appellare; et ad alterutram ipsarum affectus nostros et finem nostrorum operum statueremus, ocurreret nobis, utramque civitatem a pauperibus institutam, a divitibus vero dirutam et corruptam. Fol. 69.

ское царство. Ромуль и его товарищи, а также Нума не имѣли богатствь, а богатый Тарквиній Гордый погубиль основанную ими политическую форму. То же и въ республикѣ: ранніе республиканцы: Публикола, Цинцинать, Фабрицій были бѣдняки¹), а Сулла, Цинна, Помпей и Цеварь отъ жадности перешли къ честолюбію и погубили республику²). Таково же вліяніе собственности и въ церкви. Христосъ и апостолы были бѣдны, первобытные христіане не имѣли собственности, и церковь сіяла добродѣтелями, а даръ Константина породиль въ духовенствѣ жадность и честолюбіе, которыя губятъ церковь²). Единственное спасеніе отъ губительнаго вліянія богатствъ, заключается, по мнѣнію Салютати, въ уничтоженіи личной собственности, созданной противоестественною жадностью4).

Итакъ это сочиненіе и по духу, и по содержанію безконечно далеко не только отъ стремленій позднійшихъ гуманистовъ къ досугу обезпеченнаго уединенія, но и отъ идей De vita solitaria. Здісь Салютати еще болье стоитъ на средневіжовой почвів, чімъ въ предшествующимъ трактатів. Его исключительный авторитетъ церковная литература и преимущественно свящ. писаніс, которое онъ толкуєть аллегорически. Такъ, благополучный переходъ евреевъ черезъ Красное море, гдів потонули египтяне, обозначаєть, по его мніжнію, что безъ крещенія невозможно спасеніе и т. п. 3). Къ средневіжовымъ авторитетамъ онъ относится съ почтеніємъ 6), тогда какъ языческіе философы косвенно, но крайне різяко осуждаются 7). Тімъ не меніе, несмотря

<sup>1)</sup> Hi pauperes tantum imperium fundaverunt. Fol. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Primo pecuniae, deinde imperii cupido crevit: ea quasi maries (sic) omnium malorum fuerunt. Ibid.

<sup>3)</sup> Post Constantinum, qui non dotavit, sed ditavit ecclesiam et superba sibi (sic) tradidit imperialis apicis ornamenta, pace cunctorum dictum sit, hi nostri praesules, quibus, sicut aliis ducibus terrenae civitatis, primo pecuniae, deinde imperii cupido crevit posteaque, simulac mel et oleum comederunt et ornati sunt auro et argento, et vestiti sunt bysso et polymito, et multicoloribus, et decori facti sunt vehementer nimis, et demum profecerunt in regnum, illam civitatem gloriosam abominabilem reddiderunt. Fol. 72.

<sup>4)</sup> Nec cogitamus miseri mortales contra naturam esse, quod illas (divitias), ad usum omnium procreatas, per avaritiam in nostrae proprietatis dominium vindicemus. fol. 68.

<sup>3)</sup> Ut in illa figurabili hystoria veteris testamenti satis apte possit intelligi, sine Domini sacramento, quod ille, qui circumcisionem instituit, nova faciens omnia, in baptismi lavacrum commutavit, in hoc mari neminem posse salvari. Fol. 30. Въ этомъ же смысле истолковано хожденіе по воде ап. Петра и т. д. Fol. 31 и 32.

<sup>6)</sup> Haup., venerabilis Gallenus, Avicenna mirabilis fol. 12.

<sup>7)</sup> Bonos itaque extra ecclesiae nostrae corpus, cujus caput Christus est, frustra quesiveris. Fol. 7.

на средневѣковую окраску трактата, гуманистическія воззрѣнія проявляются въ немъ съ неожиданной яркостью. Не говоря уже о выходкахъ противъ "современныхъ софистовъ" ) и обильныхъ лексическихъ разъясненіяхъ 2), характеризующихъ гуманистическую литературу, Салютати стоитъ на совершенно новой точкѣ зрѣнія въ такомъ
основномъ вопросѣ, какъ взглядъ на человѣческую природу. Выше
мы отмѣтили поразительное сходство въ этомъ пунктѣ Салютати съ Пико,
жившемъ почти на столѣтіе повже автора трактата 3), и это сходство
не простая случайность: взглядъ Салютати основное воззрѣніе позднѣйшихъ гуманистовъ, которое доказывалось ими въ спеціальныхъ трактатахъ 1). Разница заключалась только въ выводахъ, потому что внуки
Салютати сумѣли рѣшительнѣе отдѣлаться отъ средневѣкового аскетизма 3).

<sup>1)</sup> Nullum autem obtestor et tibi et omnibus, in quorum manus ista pervenerit apte denuncio me verborum meorum seriem ad illam proprietatem, quam modernorum sophistarum requirit subtilitas nullatenus astrinxisse fol. 51.

<sup>2)</sup> Такъ, напр., различіе между aerumna и calamitas (fol. 32), и т. п.

См. выше р. 749, пр. 1.

<sup>4)</sup> Cu. Jannotii Manetti, De dignitate et excellentia hominis. Basileae 1532 u Bartholomaei Facii, De excellentia ac praestantia hominis, Hanoviae MDCXI.

<sup>5)</sup> Гуманистическій выводь изъ этого взгляда сділаль L. B. Alberti въ своемъ TPARTATE Della famiglia. Fece la natura, cioé Iddio, l'uomo composto parte celeste e divino, parte sopra ogni mortale cosa formosissimo e nobilissimo; concessegli forma e membra accomodatissime a ogni muovimento e quanto basta a sentire e fuggire ciò che fusse nocivo e contrario; attribuigli discorso e giudicio a seguire e a prendere le cose necessarie e utili; diegli movimento e sentimento, cupidità e stimolo pe'quali aperto sentisse e meglio seguisse le cose utili fuggisse le incomode e dannose; donògli ingegno, docilità, memoria e ragione, cose divine e attissime ad investigare, distinguere e conoscere qual cosa sia da fuggire, e quale da seguire per bene conservare sè stessi. Ed aggiunse a questi tanti e inestimabili doni Iddio ancora nell'animo e mente dell'uomo, moderazione e freno contro alle cupidità e contro a'superchi appetiti, con pudore, modestia e desiderio di laude. Statue ancora Iddio negli animiu mani uno fermo vincolo a contenere la umana compagnia, giustizia, equità, liberalità e amore, coll quali l'uomo potesse appresso li altri mortali meritare grazie e lode, e appresso il procreatore suo, pietà e clemenzia. Fermo ancora Iddio ne'petti virili a sostenere ogni fatica, ogni avversità, ogni impeto della fortuna, a conseguire cose dificilissime, a vincere il dolore, a non temere la morte, fermezza, stabilità, constanzia, e forza, e spregio delle cose caduche, colle quali tutte virtù, noi possiamo, quanto dobbiamo, onorare e servire a Dio con giustizia, pietà, moderanzia e ogni altra perfetta e lodatissima operazione. Sia adunque persuaso che l'uomo naque, non per attristarsi in ozio, ma per adoperarsi in cose magnifiche e ample, colle quali e'possa piacere e onorare Iddio in prima, e pecavere in sè stesso come uso di perfetta virtù; così frutto di felicita. Bonucci, Opere volgari di L. B. A. II p. 191-92.

Весьма важнаго этическаго вопроса касается рачь Садютати о Лукреціи<sup>1</sup>). Поступокъ римской матроны не разъ обсуждался въ предшествующей литературь, при чемъ христіанская и языческая точка зрвнія на него были діаметрально противоположны: первые обвиняли самоубійцу, которой посл'ядніе гордились, какъ наивысшимъ выраженіемъ нравственной чистоты и твердости. Салютати отказывается отъ рышительнаго приговора. Его рычь, которой предшествуеть коротенькое изложение события, разделяется на две части: въ первой отець и мужъ Лукреціи запрещають ей привести въ исполненіе ся наміреніе, во второй она доказываеть неизбежность самоубійства. Центръ тяжести аргументаціи первой річи сводится къ тому, что тіло безъ участія духа не можеть совершить преступленія; къ этому присоединяются въ литературныхъ интересахъ — ради полноты и убъдительности рфчи указанія на безупречность поведенія Лукреціи, об'вщаніе отистить ея обиду, горе детей, отца и мужа и т. п. Лукреція выставляеть противъ этого принципъ, что честь выше жизни: поэтому необходимо добровольной смертью окончательно смыть нанесенное ей оскорбление иначе можетъ возникнуть подозржніе въ ея соучастіи въ этомъ преступленіи. Къ этому главному основанію Лукреція прибавляеть весьма красноръчиво и другіе аргументы. Указавши на необходимость ради общаго блага отистить ея обиду, она доказываеть, что насиліе наложило пятно на честь ея отца, должно подорвать любовь къ ней мужа и уваженіе дітей и сдівлало невозможнымъ для нея душевное спокойствіе: оскверненное тіло ей противно, тімъ болье что вопреки ея воль оно чувствовало наслаждение отъ невольного прелюбодъяния.

Фогтъ видитъ въ этомъ произведеніи только риторическое упражненіе, въ родѣ тѣхъ, которыя произносились въ древнихъ риторскихъ школахъ<sup>3</sup>). Трудно, сказать, по какимъ побужденіямъ написалъ его Салютати, что не мѣшаетъ видѣть въ его содержаніи взгляды автора, довольно неожиданные сравнительно съ предыдущими. Салютати было извѣстно, конечно, воззрѣніе на этотъ поступокъ бл. Августина, тѣмъ не менѣе онъ сочувствуетъ Лукреціи. Въ ватиканской и парижскихъ рукописяхъ это произведеніе прямо озаглавлено "рѣчь

<sup>1)</sup> Въ Вативанской рукописи (Urbinate № 1173), которой я пользуюсь, она озаглавлена Declamatio Coluccii Pierii, viri desertissimi, pro Lucretia pudicissima. Ръчь была издана два раза (См. Voigt, Die Wiederbelebung II, 444); но одинъ разъ ее приписали Энею Сильвію, а Герм. Мюллеръ счелъ ее за проняведеніе античнаго автора. Я считаю небезполезнымъ напечатать ее въ приложеніи (III) въ виду важности отношенія гуманистовъ въ Лукреціи для исторіи вхъ этическихъ взглядовъ.

<sup>2)</sup> Die Wiederbelebung II, p. 444.

въ защиту Лукреціи" 1), если это заглавіе и неподлинное, что весьма возможно 3), оно доказываеть во всякомъ случав, что такъ понимали автора современные ему читатели. Другое пониманіе и невозможно: рвчь Лукреціи написана гораздо краснорвчивый и убъдительный, нежели блёдныя увёщанія отца и мужа. Кром'в того, въ ней чувствуется и гуманистическій интересъ къ внутреннему міру челов'єка, и спеціально принадлежащее автору н'єсколько пренебрежительное отношеніе къ женщинів 3).

Весьма наглядно обнаруживается интересъ Салютати къ этическимъ вопросамъ въ его сочиненіи, о необходимости медикамъ изучать краснорьчіе, которое носить такое заглавіе: "Трактатъ о томъ, что медики должны учиться краснорьчію и о скромности, добродътель ли она или порокъ"). Это сочиненіе, оставшееся до сихъ поръ неизданнымъ и извъстнымъ только по имени, представляетъ интересъ для характеристики отношеній автора къ Петраркъ, для его воззрѣній на краснорѣчіе и методологическихъ пріемовъ излѣдованія. Трактатъ направленъ собственно противъ одного письма Петрарки, въ которомъ доказывается, что краснорѣчіе излишне для медика, такъ какъ оно не помогаетъ лѣченію и только развиваетъ во врачѣ болтливое нахальство В. Заявляя глубокое уваженіе къ первому гуманисту, Салютати предоставляетъ физику, которому посвящено сочиненіе, слѣдовать совѣту Петрарки, если онъ находитъ его справедливымъ ); но самъ авторъ держится противоположнаго взгляда 7).

<sup>1)</sup> См. р. 802 прмч. 1. Въ Парижской Національной Библіотекъ эта ръчь находится въ Codd. 6254 и 11291.

<sup>2)</sup> Въ флорентійской Laurentiana Medicea (Plut. 90. Cod. 13) рѣчь озаглавлена такъ: Declamationes piae Coluccii Pierii de Stignano Cancellarii Florentini super facto Lucretiae. Mehus приводить другое заглавіе Declamationes Collutii de morte Lucretiae (Vita Ambros. p. CCCII).

<sup>3)</sup> Nihil muliere mollius; aegritudinem animique motus nedum mollit, sed extinguit etc. Fol. 17.

<sup>4)</sup> Мапеtti просто называеть его De Verecundia ad Antonium Physicum Faventinum. Я пользуюсь рукописью Флорентійской Laurentiana Medicea (Plut. 78 Cod. 12), гдв сочиненів носить таков заглавів. Magistro Antonio de Barrufaldis, phisico Faventino Fractatus, quod medici eloquentiae studeant et de verecundia, an sit virtus aut vitium Coluccii Pierj Salutati. О личности фавентинскаго физика (который въ Cod. 41 Super. Plut. 90 названъ Florentinus) см. выше р. 749.

<sup>5)</sup> Epistol Senil III, 8.

<sup>6)</sup> Non vereor, clarissime vir, ne me de eloquentia arguas, ut quondam Petrarcha, cujus famam et opera totis affectibus colo, quendam alium phisicum in quadam rerum senilium epistola ab ea retrahere arguto sermone satagebat. Quid autrum recte, an minus recte fecerit tuo aeque judicio et gravissimo relinquatur. Fol. 37.

<sup>7)</sup> Ut si eloquentiam volueris abstinere, Petrarcham sequi possis; sin autem

Онъ соглашается съ Петраркой, что красноръчіе ненужно для медицинской спеціальности 1), но медикъ не долженъ быть узкимъ спеціалистомъ, долженъ обладать широкимъ и глубокимъ интересомъ къ знанію; его идеаломъ долженъ быть Солонъ, который на смертномъ одръ прислушивался къ красноръчивымъ бесъдамъ друзей. Этотъфактъ доказываетъ также и могущество красноръчія, въ возгръніи на которое Салютати является настоящимъ гуманистомъ: по его мнѣнію, человъческое слово одна изъ самыхъ могущественныхъ силъ не только въ личныхъ, но и въ политическихъ отношеніяхъ 3). Разсужденіе о скромности представляеть интересъ главнымъ образомъ по методу: здѣсь Салютати также стоитъ на чисто гуманистической точкъ зрѣнія, потому что единственнымъ авторитетомъ служать для него древніе авторы, изъ анализа взглядовъ которыхъ онъ и дѣлаетъсвой выводъ 3).

Салютати расходится съ Петраркой и въ другомъ своемъ сочиненіи, въ трактать "О благородство законовъ и медицины", напечатанномъ въ XVI стольтіи ). Несмотря на преклоненіе передъ краснорьчіемъ, Салютати не относился съ безусловнымъ отрицаніемъ къ представителямъ средневъкового знанія, какъ нъкоторые изъ позднъйшихъгуманистовъ, вслъдствіе чего самое появленіе подобнаго трактата не лишено значенія.

Независимость возврвній Салютати сказалась и въ его неизданномъдо сихъ поръ этико-политическомъ трактатв "О тираннов", направленномъ противъ Боккаччіо<sup>5</sup>). Сочиненіе распадается на 5 отділовъ, illa delecteris me habeas, si tamen natura te ad id aptum produxerit, horta-

1) Placet autem et cum Petrarcha nostro sentio medicos ad curandum vocari, non ad persuadendum, curationique opus esse non verbis, sed herbis. Ibid.

torem. Fol. 38.

- 9) Ego vero, cum quamlibet artem potentiam esse sciam, rhetoricam arbitror potentissimam esse, quae non solum specialiter unum afficiat, sed magnos exercitus maximasque civitatum conciones impellat et regat. Fol. 38.
- 3) Dicam prius, quod super hoc senserint antiquorum auctorum aliqui, qui in meas manus incederunt. Statuam autem hinc graecos, hinc qui latine scripserunt et his recitatis conabor ipsorum controversiam, quantum divinitas concesserit, ad unitatis concordiam revocare.
- 4) De Nobilitate legum et Medicinae. Ed. Hieronimus Gigante apud J. Baptista Pederanzi. 1552. Manetti называеть это сочинение De Laude Legum et Medicinae (Mehus. Vita Ambrosii CCLXXXVIII).
- 5) Я цитирую по рукописи Флорентинской Laurentiana Medicea, гдв это сочинение озаглавлено Coluccius Pyeri, Cancellarius Florentinus salutem dicit Magistro Antonio de Aquila studenti in artibus Patavi. Tractatus de Tyranno. Изъ біографовъ Салютати объ этомъ сочиненів упоминаетъ Manetti (Mehus. Vita Ambrosii, р. ССLXXXVIII). О личности Antonius de Aquila свъдъній ніть.

которые называются рубриками. Въ первой Салютати определяеть понятіе тиранна 1). По его мивнію, тираннія бываеть 2-хъ сортовъ --сврытая, не формальная<sup>3</sup>) и настоящая, действительная; послёдняя въ свою очередь распадается на 3 вида соответственно тремъ формамъ монархіи<sup>8</sup>). Салютати различаеть абсолютную, ограниченную и деспотическую монархіи, опредъляеть ихъ и находить аналогію пля каждой изъ нихъ въ семейномъ стров 1). Тираннія возможна въ каждой изъ этихъ формъ въ 2-хъ случаяхъ: когда власть захватывается вопреки праву или когда ею пользуются съ нарушениемъ справедливости 5). Въ другой рубрикъ Салютати ръшаетъ вопросъ, позволительно ли убить тиранна<sup>6</sup>). По отношенію въ покусителямъ на общественную свободу и къ ея похитителямъ вопросъ рашвется въ безусловно утвердительномъ смыслъ. Опираясь на примъръ древнихъ, Салютати считаеть позволительнымъ поступать съ ними, какъ съ ворами и разбойниками, убивать ихъ не только въ моменть покушенія, но и после того какъ они захватили власть?). Сомнение возбужлаеть только тираннически правящіе ваконные государи в), относительно которыхъ авторъ приходить къ следующему выводу. Всякій властитель

<sup>1)</sup> Quid sit tyrannus et unde dicatur. Rubrica.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Duplex videtur esse tyrannus: unus quidem habitu, sed alter est actu. Nam, cui potestas deest, sed latente nequitia tyrranidem exercet... habet habitum, sed non actum et hic est tyrannus, si recte respicias. Fol. 2.

<sup>3)</sup> Actualiter et proprie tripliciter potest, sicut principatus dividitur, dispartiri. Ibid.

<sup>4)</sup> Est enim principatus regius estque politicus est et despoticus. Nam aut quis dominatur juxsta prudentiae suae regulam et arbitrium voluntatis liberae sine lege, vel cujusque definitione legis aut hominis pro subditorum utilitate,— et hoc dominium est regale. Aut auctoritate restricta legibus, quam transgredi nefas sit, qui principatus politicus appellatur. Aut illa ratione dominii, qua quis praesidet servis atque jumentis, in quo possessionis conservatio queritur et utilitas possidentis, quod regnandi genus proprie despoticum a Graecis appellatur... Pater namque familias filio dominatur regie per dilectionem et amorem, uxori vero politice secundum juris determinationem, sed servis despotice, sicut in propriam possessionem. Ibid.

<sup>5)</sup> Concludamus igitur tyrannum esse, qui invadit imperium et justum non habet titulum dominandi. Et qui tyrannus est, qui superbe dominatur, aut injustitiam facit, vel jura legesque non observat. Fol. 3.

<sup>6)</sup> An liceat tyrannum occidere. Rubrica.

<sup>7)</sup> Nec solum cum invadit, sed etiam postquam invaserit, tametsi tempus incesserit quo forte subsidia pro repellendo tyrranno cum suis copiis pararentur. Fol. 29.

<sup>8)</sup> An autem liceat contra dominum et superiorem insurgere, qui per superbiam abuti ceperit principatu, licet titulum justum vel justificatum habuerit, principalis nostra dubitatio. Fol. 30.

можеть быть подвергнуть высшей инстанціей изгнанію и даже смерти, но только по ваконному суду<sup>1</sup>). Такой безапелляціонной инстанціей по отношенію къ государю является, по мнівнію Салютати, государство, которое можеть не только низложить его, но даже изгнать или казнить<sup>2</sup>). Съ этой точки зрівнія онъ оправдываеть изгнаніе римлянами Тарквинія Гордаго. — Три посліднія рубрики Салютати посвящаеть обсужденію судьбы Юлія Цезаря. Въ первой изъ нихъ<sup>2</sup>) онъ доказываеть что Цезарь не быль тиранномъ<sup>4</sup>); во второй во что убійство было злодійствомъ и преступленіемъ; въ третьей од что Данте, помістивши въ аду Брута и Кассія, поступиль правильно со всіхъ точекъ зрівнія од правильно со всіхъ точекъ зрівнія од правильно прави правильно правильно правильно прави правильно правильно правильн

Итакъ, какъ истый республиканецъ, Салютати стоитъ на точкъ зрънія идеи народовластія; но онъ далекъ и отъ слъпого преклоненія передъ античнымъ республиканизмомъ, которымъ такъ увлекался одно время Боккаччіо, и отъ чрезмърнаго преувеличенія правъличности, которымъ гръшили гуманисты слъдующаго покольнія.

Другіе политическіе трактаты Салютати изв'єстны только по названію. Такъ онъ написалъ сочиненіе: О наслюдственной и избирательной монархіи, въ которомъ разсматривалъ выгоды и недостатки той и другой политической формы<sup>8</sup>). Въ трактатъ О цар-

<sup>1)</sup> Et quod a superiore deponi valeat atque puniri, nullum crediderim denegare, dummodo rite processum fuerit et legitime judicatur. Quod si superior vel alius auctoritatem habens ipsum judicaverit hostem, impune pelli poterit et occidi; per sententiam vero depositus absque superioris licentia nec exigi dominus (въ рукописи неясно, а въ другой Plut. 90, Cod. 41. эти слова пропущены) пес·interfici, nec offendi. Ibid.

<sup>2)</sup> Civitas vero, quae superiorem alium non agnoscit, abrogare sine dubitatione potest imperium praesidentis et ipsum expellere, justaque subsistente causa fas erit occidere, si libet. Fol. 30.

<sup>3)</sup> De principatu Caesaris et an ipse possit et debeat inter tyraunos rationabiliter numerari. Rubrica.

<sup>4)</sup> Разсмотръвши различныя мивнія, Салютати говорить quare concludamus hoc articulo Caesarem non fuisse tyrannum, quam jure non injuria in communi republica tenuit principatum. Fol. 33.

<sup>5)</sup> An Julius Caesar jure fuerit occisus. Rubrica.

<sup>6)</sup> Quod Dantes juste posuerit Brutum et Cassium in inferno inferiori, tamquam singularissimos proditores. Rubrica.

<sup>7)</sup> Concludamus in hoc, sicuti in aliis, Dantem nostrum nec theologice, nec moraliter longeque minime poëtice damnando, sicut fecit, Brutum et Cassium erravisse. Imo non solum errasse, sed juste sine dubio judicasse. Fol. 36.

<sup>8)</sup> Mehus видълъ это сочинение съ такимъ заглавиемъ Brevis quidam tractatus, in duas partes distinctus, in quarum prima concluditur melius esse regnum successivum, quam electivum; in altera vero melius e contra esse regnum electivum, quam successivum. Vita Ambrosii, p. CCCII.

ской коронаціи, посвященномъ Карлу королю Сицилів и Іерусалима, онъ выясняетъ обязанности государя излагаетъ происхождение и причины борьбы гвельфовъ съ гибеллинами<sup>1</sup>). Въроятно, политическое содержаніе имала рачь, провинесенная Салютати передъ кардинадомъ Филиппомъ Алансономъ<sup>2</sup>). Весьма важное значение для характеристики политическихъ воззрвній Салютати имветь его Инвектива противъ Антоніо Лоски<sup>3</sup>). Молодой гуманисть, находившійся тогда на службъ у Висконти, написалъ по порученію своего господина рѣзкое сочиненіе противъ флорентійцевъ, въ которомъ осмѣивалъ происхождение города, его современное состояние и политическия стремленія. Салютати, тогда уже 72-лётній старикъ, съ юношеской пылкостью вступился за честь родины. По общему тону, инвектива мало чемъ отличается отъ обычныхъ произведеній такого содержанія. Салютати, правда, воздерживается отъ клеветы и диффамаціи; но его голословная брань не знаетъ границъ и наполняетъ пълыя страницы сочиненія. "Я могъ бы назвать тебя, пишеть онь, по угодничеству Гнатономъ, но жестокости Суллой, по похотливости Пріапомъ и Силеномъ, по вависти Муціемъ, по вспыльчивости Александромъ Великимъ, по гордости Тарквиніемъ" и т. д. 1). При этомъ Салютати упрекаетъ своего противника въ ошибкахъ противъ латинской грамматики въ незна-

<sup>1)</sup> De Coronatione Regis, sive quid deceat Regem. Mehus, выдъвшій этотъ трактать, говорить Hoc vero in opere praeclara sunt de schismate scripta, Guelphorumque ac Gibellinorum nomen atque origo doctissime exposita. Ibid.

<sup>\*)</sup> Sermo Collucii Pierii de Stignano Cancellarii Florentini habitus ad Reverendissimum in Christo patrem et Dominum Philippum de Alensonio Sabinensem Episcopum, Cardinalem atque Patriarcham Aquilegiensem in visitatione facta per Dominos Priores Artium et Vexilliferum Justitiae populi et Communis Florentiae. Менав видълъ автографъ, па которомъ обозначено, что ръчь была произнесена въ 1388 г. Ibid. р. СССІ.

<sup>8)</sup> C. Salutati Invectiva in Antonium Luschum Vicentinum. Ed. Moreni. Florentiae 1826. Въ рукописи оно носило такое заглавіе: Lini Coluccii Pierii Salutati oratio adversus maledicum objurgatorem, qui multa contra inclytam civitatem Florentiae pungenter scripsit. (Mehus Vita Ambrosii Traversari, р. ССХСІХ). Изъ посвятительнаго письма ад Реtrum Тигснит видно, что она написана въ 1403 году. Въ 1616 г. инвектива была переведена Adimario на нтальянскій языкъ; извлеченія изъ нея напечатаны у Balutius'а въ Additamentis ad vitas Avenionensium Paparum. Т. І.

<sup>4)</sup> У Moreni, р. 192 и слъд. Прямая брань въ родъ слъдующей — licet enim bestia sis, non tamen es cicuris, id est humana, sed rana, non simplex bestia, sed omnino bestia bestialis. Accedit huic inhumanitati tuae, vel, ut rectius loquar, procacitati, summa quaedam dementia (р. 7) — встръчается весьма часто. (См. напр., р. 124 и слъд.).

<sup>5)</sup> Ibid. p. 103.

коиствъ съ древнеримскими учрежденіями<sup>1</sup>). Но главное соледжаніе инвективы — защита Флоренціи, ся строя и политики. Салютати старается защитить свою родину отъ отдельныхъ обвененій, в это представляеть интересь для современной политической исторія 3). Более значенія для характеристики воззреній самого автора имеють общая защита Флоренціи. Для этой півли Салютати становится то на историческую, то на религіозную, то на политическую точку арвнія. Чтобы превознести Флоренцію, онъ излагаеть не только ея заслуги въ прошломъ, но и легениы объ основаніи Рима<sup>3</sup>). Вообще къ легендъ инвектива чувствуетъ большую склонность, хотя у автора замъчается и наклонность къ критикъ. Такъ, Салютати хочется поправить выраженіе Плинія — Fluentini на Florentini, а въ то же время онъ желаеть сохранить легенду, что Флоренція получила свое названіе отъ чуда св. Зиновія 1). Эта легенда представляется ему темъ привлекательные, что онь хочеть извлечь изъ названія выводъ объ особой любви Творца къ городу и пророчество о его процевтаніи. По этимологическому вначенію Флоренція и Назареть тождественны, и въ этомъ фактъ Салютати видить выражение божественнаго про- $_{\rm B}$ ысла  $^{\rm 5}$ ).

Защита Флоренціи съ политической точки зрвнія представляєть интересъ по своеобразному соединенію лиризма и трезвости въ аргументаціи. На многихъ страницахъ своей книги Салютати съ искреннимъ паеосомъ слагаетъ гимнъ свободѣ, "небесному благу, котораго только не испытавшіе не цѣнятъ н не понимаютъ" ) и съ неподдѣльной ненавистью говоритъ о тиранніи ). Но онъ ващищаетъ превосходство политики Флоренціи трезвыми и практическими соображеніями. Такъ, напр., о причинахъ миролюбія Флоренціи онъ говоритъ слѣдующимъ образомъ. "Народы не могутъ рѣшиться начать войну безъ согласія большинства, что всегда и въ особенности

<sup>1)</sup> Ibid. p. 85-86.

<sup>2)</sup> См., напр., отношение Флоренцін въ S. Miniato, р. 62 и след.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 25 и слъд.

<sup>4)</sup> Поведимому, Салютати селоняется къ первому предположению, котя в воздерживается отъ опредъленнаго вывода. Quod adeo verum est (соображение о Плинін), quod etiam auderem dicere, nisi rationi temporum Ptolemaei repugnaret auctoritas, priscum nomen illud in Florentiam commutatum, quando mense Januario singulari Dei miraculo certum est ulmum effrondem ad feretri vel sandalipae contactum, quae corpus Sanctissimi patris nostri Zenobii continebat, floruisse; ut ex tunc pro Fluentia Florentia coeperit vocari. Ibid. p. 33—34.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 34-35.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 21-22, 53-54 u passim.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 56. Cp. p. 159-161.

въ нашей республикъ весьма трудно, потому что даже для защиты свободы и государства не легко получить народное согласіе, безъ котораго нельзя сдёлать действительнаго постановленія ни о войнё. ни о миръ; поэтому при нашихъ нравахъ всегда было трудно предпринять даже необходимую войну, а не то что начать произвольную. И не удивительно: все, что поглощають наши войны, доставляется исключетельно налогами, которые, смотря по необходимости, устанавливаетъ общее решение и располагаетъ темъ, что нужно добыть изъ кошельковъ нашихъ гражданъ... Прибавь къ этому, что наше тосударство управляется не честолюбіемъ, врожденнымъ внати, а купеческими добродътелями (bonitate mercatoria), а такъ какъ ничто не можеть быть враждебные куппамь и ничто не приносить болые ущерба торговле и ремесламъ, какъ военныя смуты и безпокойство (strepitus turbatioque), то должно быть всемъ ясно, что купцы и ремесленники, въ рукахъ которыхъ находится управление нашей республикой, любять миръ и ненавидять военныя опустошенія "1). Съ другой стороны, титулы и связанныя только съ ними права не имъють никакой пъны въ глазахъ трезваго и практическаго Салютати. "Почему ты называещь своего господина герпогомъ, спрашиваеть онъ Лоски, когда онъ самый настоящій тираннъ? Но ты скажешь: разве онъ авторитетомъ императорского величества не былъ сделанъ герцогомъ Милана и графомъ Павіи? Я признаю, что онъ былъ сдъланъ, если только герцоги и графы создаются среди пънящихся бокаловъ... въ осуждение и ущербъ имперіи, за постыдныя деньги, а не за родъ, не за доблесть, не за заслуги; если можеть превратиться въ законнаго герцога или графа тотъ, кто установиль тираннію и постоянно остается тиранномъ" в). Эта политическая трезвость заставляеть, наконець, Салютати съ помощью исторіи превозносить французовъ, тогдашнихъ союзниковъ Флоренціи<sup>3</sup>), чего не делаль никто изъ его предшественниковъ, хотя онъ не уступаеть имъ своимъ патріотизмомъ, который носить впрочемъ болве ж**ёстный** характеръ⁴).

<sup>1)</sup> Ibid. p. 181-182.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 105-106.

в) Ibid. р. 165 и слъд.

<sup>6)</sup> Къ Ломбардцамъ онъ относится почти такъ-же, какъ Аристотель къ варварамъ: libertatem... solum Lombardorum genus sive natura, sive consuetudine forsan utraque fiat nec videntur diligere, nec optare. (Ibid. p. 21—22). За то въ честь Флоренціи онъ слагаеть восторженный гимнъ. Quaenam urbs non in Italia solum, sed in universo Terrarum Orbe est moenibus tutior? Superbior palatiis? Templis ornatior? Formosior aedificiis? Quae porticu clarior? Plateo speciosior? Viarum amplitudine lactior? Quae populo major? Civibus gloriosior?

Дидактическія ціли преслідоваль единственный мисологическій трактать Салютати: О трудах Геркулеса 1). Сочиненіе не получило окончательной отділки 2) и остается до сихъ поръ неизданнымь; оно ділится на 2 части: первая заключаеть въ себів аллегорическій комментарій на трагедію Сенеки: Hercules Furens; во второй собраны изъ разнихъ поэтовъ мисы о Геркулесь 3), которые подвергнуты критикі 4) и объяснены аллегорическимъ путемъ главнымъ образомъ съ дидактическими цілями 5). Позднійшіе изслідователи называють еще нісколько произведеній Салютати, написанныхъ прозою на латинскомъ языків. Но тіз изъ нихъ, которыя принадлежать ему несомнінно, или считаются утраченными, какъ біографіи Данте, Петрарки и Боккаччіо, или имієють только филологическій интересъ, какъ сочиненіе о составленіи писемъ 6). Віо-

Inexhaustior divitiis? Cultior agris? Quae situ gratior? Salubrior coelo? Mundior coeno? Quae puteis crebrior? Aquis suavior? Operosior artibus? Admirabilior omnibus? Quaenam villis aedificatior? Oppidis potentior? Municipibus (sic) numerosior? Agricolis abundatior? Quae civitas, portu carens, tot invehit, tot emittit? Ubi major mercatura? Varietate rerum copiosior? Ingeniisque subtilioribus excitatior? Ubi nam viri clariores? Et, ut infinitos omittam, quos recensere taedium foret, rebus gestis insignes, armis strenuos, potentes justis dominationibus et famosos, ubi Dantes? Ubi Petrarcha? Ubi Boccaccius? etc. Ibid. p. 125 и слъя.

<sup>1)</sup> De laboribus Herculis. Magistro Iohanni de Senis Trivii Doctore egregio. Выдержин у Mehus'a Vita Ambr. Trav. p. СССІ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bandini by Fontes rerum memorabilium universi говорить: legantur labores Herculis, quamquam nondum in publicum venerint, quia quotidie polliuntur. Ibid. p. CCLXXXVII.

<sup>3)</sup> Въ біографіи, написанной Манетти, говорится: De Laboribus Herculis librum edidit, in quo quicquid veteres poëtae historicique de Herculibus tradiderunt, in unum diligenter et accurate congessit. Ibid. p. CCLXXXVIII.

<sup>4)</sup> No clobant Bandini in quibus tam efficacissime universos Herculeos errores dissipat. Ibid. p. CCLXXXVII.

<sup>5)</sup> Mehus такъ характеризуетъ вторую часть книги. In altero vero Labores Herculis eodem Seneca eademque usus allegoriae ope latissime prosequitur multaque ex historia interponit. Inter haec in carminibus tam Virgilii, quam Senecae multas admodum easdem novas allegorias aperit multaque monstrat morum praecepta et ea quidem praeclarissima sub fabuloso latentia cortice duce et auspice potissimum etymologia, quam ex graecis praecipue vocabulis sedulus inquirit excitatque. Ibid. р. СССІ. Какое назиданіе выносили изъ книги современники, показывають слова Ф. Виллани въ біографіи Салютати: composuit insuper librum De Laboribus Herculis, in quo persuadere conatur inexpugnabilibus locis monstruosis terrae laboribus superatis viris fortissimis astra deberi. У Galletti р. 19.

<sup>6)</sup> Ars dictaminis seu de conscribendis epistolis. Y Lamius'a Calalogus codicum manuscriptorum, qui in bibliotheca Ricardiàna Florentiae adservantur. Liburni 1756 1. p. 141.

графъ Поджіо Shepherd приписываеть Салютати: Historia de casu hominis, certamen Fortunae et Paupertatis, а его переводчивъ Тонелли еще Vita D. Andreae Corsini и О печальномъ положении книга<sup>1</sup>); но объ этихъ сочиненіяхъ ничего неизвъстно, кромъ заглавія и ихъ подлинность подлежить сомнівнію.

Весьма важное мъсто среди сочиненій Салютати занимають его многочисленныя письма. Уже современные автору біографы ставили письма Салютати впереди другихъ его произведеній и придавали имъ большую литературную цѣну²). Теперь ихъ цѣна возросла еще болѣе въ виду ихъ важности для исторіи ранняго гуманизма; но при томъ состояній, въ которомъ они находятся въ настоящее время, полное пользованіе ими совершенно невозможно. Салютати еще не дождался своего Фракассетти. Въ прошломъ столѣтіи два раза принимались за изданіе его переписки; но предпріятіе не было доведено до конца³). Отдѣльныя письма позже и раньше печатались въ разныхъ изданіяхъ⁴), но матеріалъ далеко не исчерпанъ и почти всѣ библіотеки Италіи и наиболѣе значительныя въ остальной Европѣ обладаютъ большими фрагментами изъ обширной корреспонденціи Салю-

<sup>1)</sup> Schepherd, Vita di Paggio Bracciolini, tradotta da Tom. Tonnelli. T. I e II. Firenze 1825.

<sup>2)</sup> Виллани ставить epistolas, pene innumerabiles, ранве другихь сочиненій (Gallet. р. 19). То-же Манетти: in soluta quoque oratione epistolas privatas et publicas pene infinitas ita egregio dictavit, ut in hoc epistolari genere consensu omnium regnare diceretur. (Mehus p. CCLXXXVIII.) D. Bandini выражается тавъ: legantur publicae, legantur morales, familiares ac catholicae ejus epistolae, in quibus nil, nisi quod virtutum custos et vitiorum hostis occurit. (Ibid. p. CCLXXXVII).

<sup>3)</sup> L. C. P. Salutati Epistolae nunc primum ex manuscriptis codicibus in lucem. Recensuit Mehus Pars I Florentiae 1741. L. C. P. Salutati Epistolae. Ed. Iosephus Rigaccius. Pars I, Florentiae 1741. Pars II Parisii 1742. Объ отношеніяхъ обощхъ изданій см. Voigt. I р. 205. Прим. 1. Merkwürdig, зам'ь-чаеть здісь фогть, dasz Mehus seine eigene Ausgabe todtschwieg. Er spricht in der Vita Ambros. Travers. p. 304 von dem illustris anonymus und dem eruditissimus editor der anderen (es ist Lami) ohne seiner eigenen mit einem Worte zu gedenken. Это утвержденіе требусть поправки. На указанной страниць Mehus говорить: universas ego viginti et octo produxi (Florentiae 1741 in 8) prima in parte epistolarum, quas scripserat Salutatus.... (Cnf. p. CCCXVII). Sunt autem circiter quatuor et triginta earumque pars prodiit in secundo volumine, quod an. 1742 in lucem edidit (Florentiae 1742 in 8) illustris Anonymus. Ясно, что Меhus знаеть какое-то анопимное, изданіе писемъ Салютати (можеть быть Rigazzi) и совствить не скрываеть своего изданія.

<sup>4)</sup> Они перечислены у Mehus'a Vita Ambr. Travers. p. CCCIII—IV и у Voigt'a (I 205 пр. 1). Кромъ того, нъсколько писемъ Салютати напечатаны въ русскомъ и итальянскомъ изданіи Виллы Альберти академика А. Н. Веселовскаго.

тати1). Въ перепискъ, кромъ фактическихъ данныхъ для біографік автора и адресатовъ, повторяются всё тё возарёнія, которыя развивалъ авторъ въ своихъ сочиненіяхъ, кромѣ того, адѣсь онъ велъ решительную борьбу за древнюю литературу, одина эпизода иза которой столкновение съ монахомъ Камальдуленскаго ордена Джіовани да Санъ-Миніато представляеть особенный интересь такъ болве. относящаяся сюда полемика не издана вполнъ до настоящаго времени<sup>2</sup>). Монахъ высказалъ мивніе, что древняя литература приносить только вредь, на что Салютати ответиль опровержениемъ въ эпистолярной формв<sup>2</sup>). Но противникъ не унялся и составилъ новое посланіе въ ученику Салютати Анджелло деи Корбинели, въ которомъ убъждалъ его оставить древнихъ авторовъ и посвятить себя изученію священнаго писанія 4). Аргументація монаха весьма проста. Изложивъ наиболъе гръховное въ содержания языческой поэзін, онъ докавываеть, что ея чтеніе — идолопоклонство в богохульство, которое грязнить мысль и развращаеть нравственность в). Если соблазнительные разговоры портять нравы, то тымь вредние поэзія, гди все содержаніе составляють пороки и преступленія <sup>6</sup>). Но развращая человъка, языческая литература не даеть ему никакого знанія, потому что свящ. Писаніе вполнъ удовлетворяеть всвиъ запросамъ ума и сердца. Салютати отвътилъ на эти обвиненія

<sup>1)</sup> См. Mehus l. с. Въ бытность мою во Флоренція въ 1886 году я слышать отъ профес. F. Novati, что онъ уже болье 10 льть собираеть переписку Салютати. Въ Bullettino dell'Istituto Storico Italiano (1888 года) напечатана его Relazione intorno all'epistolario edito ed inedito di Coluccio Salutati, изъ воторой видно, что трудъ Новати значительно двинулся впередъ (Giorn. Stor. d. lett. ital. XI р. 313). Когда появится новое изданіе переписки Салютати, я надъюсь вернуться еще разъ къ этому представителю ранняго гуманизма.

э) Небольшіе отрывки изъ письма Джіованни къ ученику Салютати и изъ его отвъта напечатавы у Mehus'а р. ССХСІІ и ССХСІІ.

<sup>3)</sup> Первое произведение Джіовани да Сан-Миніато неизв'ястно; отв'ять на него Салютати напечатанъ у Martene et Durand. Collectio Т. III, р. 908 и перепечатанъ въ собраніи Mehus'a р. 133.

<sup>4)</sup> Въ рукописи Парижской Національной библіотеки, которой я пользуюсь, сочиненіе озаглавлено такъ: Angello de Corbunellis de Florentia Iohannes de Sancto Miniato ordinis Angellorum Florentiae persuasio, ut discedat a lectura poëtarum et sacrae paginae codicibus innitatur. Cod. lat. № 8573, fol. 91.

<sup>5)</sup> Haec omnia non solum vanitas et vanitas vanitatum, sed in ore Christicolae pene blasphemiae sunt, idolorumque ignota cultura, quae, velut monstruosa, portenta, mentem inquinant, mores dissipant et si quid boni animo possides, hujus peste veneni perimetur. Fol. 91—92.

<sup>6)</sup> Si enim bonos mores corrumpunt colloquia mala, quid erit, ubi omnium proponitur spurciarum sentina, scelerum scola et omnium instrumenta viciorum. Fol. 92.

длиннымъ посланіемъ<sup>1</sup>). Упрекнувъ противника въ упорномъ непониманіи того, о чемъ идетъ рѣчь, онъ доказываетъ, что подъ покровомъ грѣховныхъ басенъ, которыя слѣдуетъ понимать аллегорически какъ и священ. Писаніе<sup>3</sup>), скрывается нравственная чистота<sup>3</sup>). Съ этой точки зрѣнія нельзя обвинять позвію за непристойность содержанія, потому что то же самое встрѣчается и въ Библіи; я если тамъ мы находимъ изображеніе пороковъ, то и это полезно, потому что для успѣшной борьбы съ врагомъ необходимо его знать<sup>4</sup>). Салютати ставить даже позвію выше философіи, потому что она, кромѣ поученія и нравственнаго назиданія, отличается изяществомъ рѣчи<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Въ цитированной парижской рукописи оно озаглавлено: Fratri Iohanni de Angelis Colucius Salutatus. Мения изъ флорентійской рукописи приводить (Vita Ambros. Travers., p. CCXCII—III) другое заглавіе: Domno Ioanni de Sancto Miniato Monacho Camaldulensi Colucii Salutati epistola praecedenti responsiva. Латинскій тексть остается неизданнимъ. Оно было переведено на итальянскій языкъ современникомъ Салютати Кастеллани подъ такимъ заглавіємъ: Pistola mandata pello egregio uomo Messer Coluccio de'Salutati, Poeta Fiorentino, allo religioso uomo, Frate Giovanni da San Miniato, risposta di una lettera, che detto Frate Giovanni aveva mandata a Agnolo Corbinelli volendolo ritrarre dallo studio di Poesia, ridota di latino in italiano. (Meh. Vita A. Travers., p. CCXCIII). Stolfi нэдаль этотъ переводъ въ Sceltà di curiosità leterarie. Disp. LXXX. Bologna. 1867 г. подъ искаженнымъ заглавіемъ: Salutati Epistola al reverendo D. Giovanni Dassaminiato, tradotta di latino da N. Castellani.

<sup>2)</sup> Dic, obsecto, quomodo verum est: Spiritus Domini ferebatur super aquas, et illud: dixit Deus fiat lux et sexcenta talia? Quomodo fertur enim, quod corporalium est, Spiritus Domini, qui prorsus incorporeus est? Quomodo dixt Deus fiat lux, cum Deus nec os habeat, nec linguam, quae sunt necessaria membra instrumentaque dicentis. Fol. 95.

<sup>3)</sup> Video te nondum intelligere terminos questionis versarique in illo tuae simplicitatis errore, quo reputas ista nostra poëtica grave et inexpiabile nefas esse et perniciosa mendacia. Quod si verum est nec potest sub verborum mendacium: cortice latere puritas et integritas versari etc, то такая же ложь и въ Библін ibid.

<sup>4)</sup> Quid enim efficacius ad hostes vincendos, quam scire, qua ratione pugnant, qua via possunt removeri de loco, ubi confici vel confundi summa cura ducum et imperatorum fuit, sedes hostium consiliaque explorare, quo tutius possent vel irrupere castra, vel praevenire consilia, vel adipisci victoriam, vel ipsis eripere jam paratam. Fol. 99.

<sup>5)</sup> Въ доказательство, что поэтъ выше философа Салютати говоритъ между прочимъ: quid cogitas esse quod vix unum videris tempore tuo poëtam, multos autem possis philosophos numerare. Fol. 107. Достоинство поэвін онъ характеризуетъ слідующимъ образомъ: Ego vero, quo de me loquar, poëtas propter tria legendos semper censui, quo (sic) propriis uterentur vocabulis, quod miris sententiarum et verborum ornatibus redundarent, quod vitam nostram, qualis esse debeat, laudando virtutes reprehendoque vicia designarent. Nam tamen,

и заявляеть въ концѣ концовъ, что его собственныя произведенія внушены ему Богомъ<sup>1</sup>).

Усердная защита поэзіи была такимъ образомъ отчасти борьбою рго domo sua, потому что Салютати написалъ много поэтическихъ произведеній и на латинскомъ, и на родномъ языкѣ 2). Первое мѣсто въ его латинской поэзіи, повидимому, занималъ героическій эпосъ: О войнъ Пирра съ римлянами, который извѣстенъ только изъ современныхъ біографій автора 3). Отсюда же только извѣстно о существованіи его 8 эклогъ 4). Болѣе свѣдѣній имѣется о стихотвореніи Conquestio Phyllidis, сюжетъ котораго заимствовань изъ античныхъ миеовъ и не представляетъ самостоятельнаго интереса 5). Несравненно важнѣе дидактическое стихотвореніе: Объ искусство и значеніи гаданія 6). Стихотвореніе было вызвано тѣмъ, что астрологъ Аллегретто въ стихахъ доказывалъ, что миръ Флоренціи съ папой

etsi multa turpia poëtae describant de hominibus atque diis nunquam eos invenies haec laudasse, ut illa solum ad suggillationem scelerum referendarint, quae videant omnes taliter recenseri, quod nec facta, nec homines ullis temporibus sperare possint, qui talia comiserint, obtegendos. Fol. 105.

<sup>1)</sup> Scio majori ex parte, Deum testor, id me scripsisse, quod ipse bonorum omnium auctor infundit. Fol. 107.

<sup>2)</sup> Манетти въ біографіи Самотати говорить: In poëtica verum praeter plurima ac paene innumerabilia carmina hinc inde varie dispersa, octo eclogas lepidis versibus conscripsit, et opusculum quoddam de questione Phyllidis hexametris pentametrisque carminibus composuit et multa alia hac poëtica facultate litteris mandavit. (Mehus. Vita Ambr. Travers., p. CCXXXVIII.)

<sup>3)</sup> Legas heroica metra de Bello Pyrrhi habito cum Romanis. Bandini y Megus'a, l. c., p. CCLXXXVII. Но самъ Mehus не нашель этой поэмы въ нтальянскихъ библіотекахъ. Ibid. p. CCCX.

<sup>4)</sup> Mehus, ibid.

<sup>5)</sup> Выдержки изъ Lini Collucii Salutati Conquestio Phyllidis приведены у Mehus'a, l. c.

<sup>6)</sup> Оно напечатано въ Carmina illustrium poëtarum Italorum T. VIII Florentiae 1721, р. 293 подъ такимъ заглавіемъ Collucii Pierii Salutati, Reipublicae Florentinae Secretarii ex libro de Fato et Fortuna ad Jacobum Allegrettum Foroliviensem de arte et ratione divinandi, quum ipsemet Jacobus de hac re quedam scripsisset non suo nomine, sed nomine Iosii de Antilla ad Philippum de Antilla. Неточность этого заглавія введа въ заблужденіе Фогта, который отождествиль стихотвореніе съ прозанческимъ сочиненіемъ De Fato, гдъ оно только повторено (Die Wiederbelebung I, р. 207). Салютати говорить въ своемъ философскомъ трактать: hanc materiam scribens olim ad Jacobum Allegrettum Foroliviensem versibus adtigi, quid de hac arte sive ratione sentirem exprimens; quae tunc cecini, duxi praesentibus adnectendum. Quaedam etenim tunc disserui, quae non est incongruum his, quae praesentibus adtigi, conjunxisse. De Fato Mns. Fol. 33.

въ 1378 году не можетъ осуществиться по астрологическимъ соображеніямъ 1). Салютати возстаетъ противъ такого вывода и категорически отрицаетъ астрологію, какъ неліпый предразсудокъ. Еще интересніве его другое полемическое стихотвореніе, направленное противъ миланскаго Висконти и адресованное къ его канцлеру 2). Можетъ быть, Джангаллеаццо Висконти сильно преувеличивалъ вліяніе направленныхъ противъ него сочиненій Салютати, говоря, что они боліве ему повредили, чімъ 1000 флорентійскихъ всадниковъ, тімъ не меніве оно указываетъ, что политическая полемика получила извістное значеніе уже въ ранній періодъ Возрожденія.

Принц вай частинских стихотвореній Салютати связань съ именами Данте, Петрарки и Боккаччіо. Сюда относится, во-первыхъ, попытка перевода Божественной Комедіи, отрывки изъ котораго онъ приводить въ сочинении De Fato<sup>3</sup>). Затвиъ стихотворная просьба къ Петраркъ объ изданіи его "Африки" и ел дополненіе послъ смерти автора 1), которую онъ оплакаль въ особомъ стихотвореніи 5). Такое же стихотвореніе написано имъ по поводу смерти Боккаччіо, котораго онъ прославляетъ только за латинскія произведенія<sup>6</sup>). Многочисленныя медкія стихотворенія Салютати весьма разнообразны по содержанію: между ними встрівчаются басни, эпитафіи, надписи въ портретамъ знаменитостей, изображенныхъ въ флорентійскомъ дворцѣ и, наконецъ стихотворныя письма<sup>7</sup>). Несмотря на сравнительную незначительность датинской поэзіи Салютати, современники цанили е чрезвычайно высоко. Такъ, біографъ автора Ф. Виллани видитъ еъ немъ не только "величайшаго подражателя" древнимъ, но и враснорѣчивѣйшаго оратора съ необычайной силой убѣжденія<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Quum ille vellet, говорить Салютати, anno septuagesimo octavo praesentis seculi, qui sexagesimus sextus est a mundi creatione, pacem inter nos et Ecclesiam non esse futuram, id de Martis stellae natura, situ influentiaque confirmans, misit super hoc non suo, sed nomine Totii de Antilla, qui quidem litterarum erat ignarus, quosdam versiculos ad amplissimum virum Philippum de Antilla, pacem negans fore bellumque confirmans. De Fato. Ibid.

<sup>2)</sup> См. Приложение IV.

<sup>3)</sup> Fol. 57.

<sup>6)</sup> Collucii Pierii Salutati metra ad Petrarcham incitatoria, ut Africae suae editionem proderet. Отрывки у Mehus'a, o. c., p. CCCXI—XII.

<sup>5)</sup> De Petrarchae obitu или interitu. Ibid. p. CCXXIX-XXX.

<sup>6)</sup> Оно приведено у Mehus'a, о. с., р. ССLXV.

<sup>7)</sup> Cm. ibidem. p. CCCX—XV.

<sup>3)</sup> Hunc veterum poëtarum, quorum nomen ingens est, imitatorem permaximum, jam praecipuam laudem emeruisse elequentiae singularis constat, in qua praeter verborum nitorem et ornatum, tanta est perorandi vehementia, in

Менће значенія имћла и имћетъ итальянская поэвія Салютати, которая исчерпывается нѣсколькими сонетами<sup>1</sup>).

Любовь Салютати къ занятіямъ въ новомъ духв, его хорошее знакомство съ античными авторами и латинской рѣчью, наконецъ, видное мъсто которое онъ занималь въ республикъ — все это создало ему особое, чрезвычайно почетное положение среди гуманистовъ современныхъ и принадлежащихъ къ следующему поколенію. Одинъ изъ его учениковъ, Леонардо Бруни, характеризуетъ Салютати въ письмъ къ Никколи, написанномъ по поводу его смерти, какъ патріарха гуманистовъ, который служилъ для нихъ и руководителемъ, и покровителемъ — словомъ, настоящимъ отцомъ<sup>2</sup>). Такое отношение къ Салютати проявляется въ сравнительномъ обиліи его біографій, написанных въ XIV и первой половинъ XV въка. Ф. Виллани написаль біографическій очеркь еще при его жизни<sup>в</sup>). Фактическаго матеріала въ немъ мало, но интересъ представляеть точка врвнія біографа. Для Виллани Салютати важенъ не какъ канцлеръ республики, а прежде всего какъ ученый, поэть и ораторъ 1). Въ его сочиненіяхь онь ценить изящную форму, называя автора побезьяной Цицерона", а также навидательное въ нравственномъ отношении содержаніе 5). Въ такомъ же духв писаль о Салютати Доменико Аретино Бандини въ двухъ отделахъ своего сочиненія: О досто-

persuasione praesertim, ut non impetrare videatur, sed extorquere quod velit. Galletti, p. 19.

<sup>1)</sup> Они перечислены у Mehus'a, o. c., p. CCCXV—XVI.

<sup>2)</sup> Sed aliud quoddam est, quod nos omnes, qui sequimur studia hujusce humanitatis, compellat esse summo in moerore ac luctu. Amisimus enim patrem, quem posthac non facile reperiemus. Amissimus virum studiorum omnium studiosissimum... Amisimus portum ac refugium omnium eruditorum, lumen patriae, Hesperiae decus. Cp. Epist. lib. II, 11. Но составление похвальной рычн отклоняеть отъ себя за недостаткомъ матеріала.

<sup>3)</sup> De Coluccii Pieri Poeta во второй книгь De origine civitatis Florentii et ejusdem famosis civibus. Ed. Galletti, р. 19. Итальянскій переводъ этой біографіи изданъ Мениз'омъ вмъсть съ перепиской Салютати.

<sup>4)</sup> Hic liberalibus scientiis in ipso ortu adolescentiae deditus, multum in iis, quibus studuit, ingenii nobilitate profecit; deinde, volente patre, ad studia notariae se transtulit. Cumque cursu praepeti discendi, legibus mire adoleret, melioribus interpellantibus astris, repente adtractus in poësim, incredibili indole, quasi ad rem natus, quam cito cum musis, Pierides ipse coaulerit. Ibid.

<sup>5)</sup> In textu insuper prosaico tanta jam valuit dignitate, ut Ciceronis simia merito dici possit... multa editurus est pulcherrima et quae ad cultum virtutum possint excitare mortales. Ibid.

примъчательностях вселенной 1). Въ одномъ онъ называеть его "утренней звъздой между смертными" и преклоняется передъ его жрасноръчемъ во всъхъ сферахъ человъческаго знанія<sup>2</sup>); въ другомъ онъ сообщаеть біографическія данныя о самомъ Садютати и о его семью въ болюе значительномъ объемъ, нежели Виллани, но въ крайне жвалебномъ тонв. Салютати, по его мивнію, въ умственномъ отношенін величайшій образець всякихъ совершенствь<sup>3</sup>), въ нравственномъ — фениксъ, чудо не только Флоренціи, но и всей Европы ). Въ XV вът біографомъ Салютати является его соотечественникъ Джіаноцио Манетти<sup>5</sup>). Фактическія данныя и здісь скудны: Манетти прибавилъ только описаніе наружности Салютати и весьма жарактернаго его певеденія при смерти сыновей. Позднівншаго гуманиста поразилъ стоициямъ стараго Салютати, и онъ съ особенной похвалой отметиль его въ своемъ коротенькомъ очерке. Но главная заслуга Манетти ваключается въ томъ, что онъ далъ самый обстоя тельный катологь сочиненій Салютати, въ опівнкі котораго чувствуется глубокое почтеніе біографа, но нёть таких неумеренныхъ похвалъ, какъ у Бандини 6).

Всв эти біографіи достаточно доказывають, что первый флорентійскій канцлерь гуманистическаго направленія имівль обширное вліяніе на послівдующее поколівніе. Тімть не меніве онъ до настоящаго времени не дождался еще біографа, который выясниль бы его роль и значеніе въ исторіи ранняго Ренесанса. Мегусь первый въ половинів

<sup>1)</sup> Fons rerum memorabilium Universi остается до сихъ поръ неизданнымъ. Віографическій матеріаль для раннихъ гуманистовь въ обиліи черпаеть оттуда Mehus.

<sup>2)</sup> Въ Liber de fontibus, lacubus, fluminibus, paludibus et stagnis онъ говорить, что Салютати pro elegantia morum scientiarumque nitore inter mortales velut sidus fulgidum enitet. Ipse fere omnem studiorum materiam summo eloquio pertractavit. Mehus, o. c. p. CCLXXXVI.

<sup>3)</sup> De viris claris virtute aut vitio. Colucius Pierius, rhetor maximus facundissimusque orator, poëta clarus et historicus gloriosus, mihi adeo mirabilis in omni scientiarum genere totaque politia inter quoscumque clarissimos mei seculi visus est etc. Ibid. CCLXXXVII.

<sup>4)</sup> Culucius morum ac virtutum unica phoenix in toto orbe nobilitat non tantum patriam, sed Europam omnem, quum non modo representet, sed excedat ingenia cunctorum veterum poëtarum. Ibid.

<sup>5)</sup> Въ неизданномъ сочиненіи Illustres Longaevi, отрывокъ изъ котораго, относящійся къ Салютати, напечаталь Mehus, о. с., р. ССLXXXVIII—IX.

<sup>6)</sup> Наиболье хвалебный приговорь изложень въ такихъ выраженіяхъ: si quidem cunctis naturae muneribus ornatus tantam legendi et exercendi sui diligentiam adhibuit, ut et ceteris suae aetatis hominibus facile praestetisse et et quasi ad ea natus et ab aliquo deo factus esse videretur. Mehus., l. c.

прошлаго столетія предпослаль краткій очеркь біографія Салютати изданію его писемъ, который пополниль потомъ въ своей внигв о Траверсари, гдф собрадъ массу пфиныхъ библіографическихъ данныхъ. Но труды Мегуса, несмотря на всю ихъ важность, могуть служить только отчасти матеріалами для біографіи Салютати, а главнымъ образомъ указателемъ, какіе матеріалы существують и гдв ихъ следуеть искать. Отъ Мегуса до Фогта въ течение около ста леть для Салютати почти ничего не сделано. Тирабоски только собраль известные біографическіе факты и не даль даже католога его сочиненій 1), а очеркъ Морени, предпосланный имъ изданію инвективы Салютати, носить чисто фактическій характерь. Такая скудость работь по вопросу большой важности обусловливалась главнымъ образомъ состояніемъ источниковъ: тв изъ нихъ, которые были изданы, не давали возможности выяснить дичность и міросозернаніе Салютати, какъ это показываетъ примеръ Фогта. Фогть цервый спелаль попытку выяснять характеръ Салютати, его возврвнія и политическую двятельность на основаніи печатнаго матеріала, т.-е. изданной части его переписки, и эта попытка удалась далеко не вполнъ. Такъ, Салютати — полнтикъ характеризованъ у Фогта живо и въ общемъ върно, такъ что оставшееся автору неизвестнымъ политическое сочинение Салютати De Tyranno только подтверждаеть его выводы. Также хорошо изображены библіофильскія и критическія старанія Салютати, потому что письма и отрывки, напечатанныя у Мегуса, дають достаточный для этого матеріаль. Но характеристика его личности и стремленій ясно обнаруживаеть печальные результаты недоступности первыхъ источниковъ. "Салютати, по слованъ Фогта, принадлежить къ темъ ръдкимъ и счастливымъ людямъ", которые всю жизнь оставались върны идеаламъ юности... ... Онъ былъ человъкъ, у котораго философія и жизнь находились въ гармоніи " 3). Можно съ увѣренностью сказать, что если бы Фогту было извъстно сочинение De Seculo et Religione, онъ изивниль бы свою характеристику. Въ произведеніяхъ Салютати не чувствуется разлада между католическими возврвніями и твии идеалами, которыми проникнута античная литература. Ихъ непримиримое противоръчіе, повидимому, имъ даже не совнавалось; но вопли объ испорченности міра и порывъ къ монашеству показывають, что въ душъ Салютати не было гармоніи. Фогть полагаеть далье. что идеалы Салютати выразились въ его отношеніи къ Петраркі и

<sup>1)</sup> Storia V, 821-830.

<sup>2)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 196.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 199.

Боккаччіо: "Весьма характеристично, говорить онъ, слепое преклоніе (blinde Verehrung), которое Салютати еще безусловно обнаруживаль по отношению къ обоимъ великимъ флорентиндамъ. Въ письмахъ и элегіяхъ онъ не только прославляль ихъ личную память, но безъ разбора преклонялся передъ ихъ сочиненіями". Въ доказательство этого Фогтъ приводить отзывы Садютати объ инвективъ Петрарки противъ медика и о Генеалогіи Боккаччіо: первое сочиненіе онъ сравнивалъ съ Верринами и Филиппиками, о второмъ говорилъ, что оно написано "въ совершенно божественномъ стилъ"1). Неизданныя сочиненія Салютати ваставляють сильно ограничить и это положеніе: трактать De verecundia въ первой половинь прямо направлень противъ Петрарки, сочинение De Tyranno косвенно противъ Боккаччіо, a De nobilitate legum et medicinae до извъстной степени противъ ихъ обонхъ. Почтеніе въ ихъ латинскимъ сочиненіямъ относилось только къ формъ, т. е. къ стилю и языку; что же касается до воззръній, то Салюгати былъ гораздо менве гуманистомъ, чемъ оба знаменитые его предшественника.

Въ 1867 году академикъ А. Н. Веселовскій издаль романъ Джіовани да Прато (Il Paradiso degli Alberti) и предпосладъ ему общирное введение, которое имъетъ весьма важное значенио не только въ исторіи итальянской литературы, но, какъ мы увидимъ, и въ исторіографін Возрожденія. Характеризуя здісь Салютати, какт одного изъ дъйствующихъ лицъ романа, акад. Веселовскій опредъляеть его отношеніе "къ тремъ флорентійскомъ коронамъ". "Колуччіо, говоритъ онъ, былъ одинъ изъ техъ людей, которые свято берегли литературное преданіе трехъ флорентійскихъ коронъ, защищая его отъ нападковъ новой школы, начинавшей почерпать свое вдохновение исключительно изъ датинскаго классическаго источника". Тъмъ не менъе Салютати, по словамъ акад. Веселовскаго, уже отдаляется отъ "великой литературы", у него сравнительно мало "серьёзнаго желанія преслідовать то національное преданіе, которое собственно и сділало флорентейскую школу столь блестящей". Салюгати пишеть преимущественно по-латыни, "прилежно разысниваеть рукописи классиковъ, сличаеть ихъ, примъняя къ ихъ изученію только-что зародившееся искусство филологической критики". "Если бы кто захотълъ провести болъе твердую черту соединенія между нимъ и къмъ-нибудь изъ трехъ великихъ флорентійскихъ поэтовъ, говоритъ акад. Веселовскій, то пришлось бы остановиться развів на одномъ Петрарків, въ которомъ всего менње народно-итальянскаго развитія и всего болье латинскихъ пре-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 197.

дилекцій «1). Этоть выводъ, сдёланный съ чисто литературной точкв зрвнія, оправдывается и съ точки врвнія историко-культурной. Поидеямъ, выраженнымъ въ произведеніяхъ Салютати, онъ ближе всего стоить къ Петраркв. Отношение Воккаччио къ монашеству и вообще все его міросозерцаніе, поскольку оно выразилось въ Декамеронъ, осталось, повидимому, совершенно чуждымъ Салютати, тогда какъ съ первымъ гуманистомъ у него было много общаго. Къ сожаленію, это родство стремленій до сихъ поръ остается ближе невыясненнымъ. Послѣ Фогта и акад. Веселовскаго только Виллари и Гейгеръ остана. вливаются на Салютати<sup>2</sup>), но и они, следуя за Фогтомъ, обращаютъ внимание почти исключительно на политическую пелтельность флорентійскаго канцлера<sup>8</sup>). Правда, при современномъ состояніи источниковъ едва ли возножно съ детальной точностью проследить внутреннюю связь Салютати съ его гуманистическими предшественниками. Темъ не менве въ общемъ формулировать соединяющія ихъ стремленія намъ представляется вполнъ возножнымъ. Прежде всего езгляда на челоетка и на его духовную природу, какъ онъ выраженъ въ произведеніяхъ Салютати, несомнымно представляет зшага впереда на тома пути на который вступили первые зуманисты. По отношенію къ наукъ и литературъ Салютати дълаетъ и логические выводы изъ этого взгляда, какъ онъ формулированъ въ De Saeculo. Совътуя врачу заниматься краснорвчіемъ и восхваляя право и медицину, Салютати только последовательно развиваеть основной взглядъ гуманистовъ на нашу природу. Этимъ обусловливается и его страсть къ античной литературъ, и его интересъ въ этическимъ вопросамъ. Но онъ не можетъ оторваться отъ аскетическихъ возврвній на живнь, что придаеть его произведеніямъ средневѣковой характеръ. Въ защить поэзіи онъ стоить на богословской точкъ врънія: въ трактатахъ De Fato и De Saeculo Салютати несравненно болье схоластикъ и монахъ, чъмъ гуманисть и последователь Петрарки.

<sup>1)</sup> Веселовскій, Вилла Альберти. Новые матеріалы для характеристики литературнаго и общественнаго перелома въ итальянской жизни XIV - XV стольтія. Критическое изслъдованіе. Москва. 1870, р. 89—90. Ср. нтальянское нэдвніе, I, р. 77—79.

<sup>2)</sup> Salmi, Biografia di Coluccis Salutati Lucca 1879, мит оставась неизвъстной Die kleine Scrift von Salmi, говорить Voigt, ist bei aller Dürstigkeitnicht frei von Fehlern, I, р. 194. Книга Novati, La giovinezza di Coluccio Salutati (1331—1363). Torino 1888, выпущенная въ количествъ 150 экземпляровъ, мит извъстна только по изложению въ Gior. stor. letterat. ital. XI, р. 314—315.

<sup>3)</sup> Geiger, l. c., p. 75 и слъд. Villari, l. c., p. 87.

Продолжателенъ Петрарки является Салютати и въ своихъ политических письмах и трактатахъ. Выяснение важности появления гунанистовъ при республиканскихъ и монархическихъ правительствахъ — несомивнияя и крупная заслуга Фогта. Но онъ же отивтиль, что политическая деятельность гуманистовь сводится къ публииистической защить того или другаго государства путемъ дъловыхъ бумагь, которыя, благодаря своему стилю, читались и переписывались, какъ литературныя произведенія, а также путемъ дружеской переписки, назначенной для публичнаго чтенія, и посредствомъ трактатовъ и инвективъ. Съ этой точки зрвнія Фогтъ совершенно справедливо признаетъ гуманистическихъ канплеровъ Флоренціи предшественниками Макіавелли 1). Но сравнивая Салютати съ Петраркой. Фогть, а за нимъ и Гейгеръ впадають въ панегирическій тонъ по отношенію въ флорентійскому канцлеру. По мнінію Фогта, Салютати быль свободень оть техь "грезь о древности (Alterthumsträumeгеі), которыя еще Петраркѣ казались сущностью государственной мудрости " ). Выше мы видели, что въ политике Петрарки были не однъ только бредни; съ другой стороны и у Салютати, гдъ только можно, античныя воспоминанія выступають на первый плань 3). Другое преинущество Салютати Фогтъ видитъ въ его личномъ характеръ. "Онъ не могъ, какъ Петрарка, плакаться (winseln) объ испорченности церкви и пожимать руку каждому прелату въ отдёльности; у него быль цельный характерь, вырезанный изъ одного куска твердаго дерева" 4). Мы видъли, какую цъну имъють эти обвиненія Петрарки; что касается до твердости характера Салютати, то это положение нуждается еще въ доказательствъ. Трактатъ De Saeculo не свидътельствуетъ о последовательности въ поведеніи Салютати, а его служебные успахи едва ли имають то объяснение, которое имъ даеть Фогть. "Уже тоть факть, говорить онь, что въ продолжение его тридцатильтней службы ни разу не колебалось оказанное ему довъріе достаточное доказательство его твердой честности "5). Не следуеть забывать однако, что Салютати вступиль въ должность во время крайнахъ злоупотребленій партіи Альбицци, что онъ сохраниль ее и при Чомпи и при одигархів Риччи и послѣ возвращенія Альбицци. "Твердая честность" — плохое средство удержать видный пость при

<sup>1)</sup> Voigt, I, p. 204-206.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 200.

<sup>3)</sup> См. напр. трактать De tyranno, инвективу противъ Лоски и письмо Romanis у Веселовскаго Paradiso, I, 1, p. 302-304.

<sup>4)</sup> Voigt, I, p. 203.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 198.

партійномъ правительстві, влоупотреблявшемъ властью въ претивоположныхъ направленіяхъ и едва ли въ ней заключались причины служебныхъ успіховъ Салютати. При современномъ состояніи источниковъ, при отсутствіи полнаго собранія переписки Салютати и печатнаго изданія его политическихъ трактатовъ трудно выяснить политическое міросоверцаніе флорентійскаго канцлера. Но остается несомнічнымъ тотъ важный фактъ, что Салютати былъ продолжателемъ выработки той политики, раціоналистической по пріемамъ и методу и реальной и практической по цілямъ, основателемъ которой былъ Петрарка, а завершителемъ Макіавелли.

Несравнено скуднъе свъдънія о современнивъ Салютати флорентійскомъ гуманисть Люиджи Марсильи или Марсили<sup>1</sup>) († 1394). Его сочиненія остаются до сихъ поръ спорными. Ему приписывають гексаметрическій парафразь Ветхаго и Новаго Завета, а также Quaestiones theologicae и Sermones<sup>2</sup>); но Тирабоски основательно заподозрѣваетъ сообщающехъ это писателей, потому что они относять Марсильи къ половинь XV выка<sup>3</sup>), и его подозранія вполна раздъляеть Фогть 1), между тымь этихъ сочиненій нивто еще не подвергь обстоятельному анализу. Къ несомивнымъ произведениямъ Марсильи принадлежать его "Письмо протиет порокоет папскаго двора", в "Комментаріи на Сонеты и Тріумфы Петрарки". Марсильи интересовали повидимому только тв итальянскія стихотворенія Петрарки, въ которыхъ онъ нападаль на Авиньёнскую курію, и къ тремъ изъ нихъ онъ написалъ неизданныя до сехъ поръ примѣчанія, гдѣ рѣзко нападаль на господствовавшіе тамь пороки. Кром'в того, онъ комментироваль въ томъ же дук'в знаменитую патріотическую канцону Italia mia 6) и Тріумфы?). Далве изъ переписки Марсильи сохранилось 6 писемь на итальянском в одно. адресованное Карлу V французскому, ввроятно, по латыни<sup>3</sup>),

<sup>1)</sup> Ludovicus Marsilius называеть его Mehus, Тирабоски, а за нимъ Voigt — Luigi Marsigli, тогда какъ Фракасетти — Luigi Marsili.

<sup>2)</sup> Bocchius a Negri: Istoria degli scrittori Fiorentini, p. 389.

<sup>3)</sup> Storia V, p. 231.

<sup>4)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 192.

<sup>5)</sup> Cm. Mehus. Vita Ambros. Travers., p. CCLXI и Voigt, p. 192. Lettera contro i visi della corte del papa y Salmi, Documenti cavati dai trecentisti circa al potere temporale della Chiesa (Revista Contemp. 1862. См. Вил. Альб., p. 309).

<sup>6)</sup> Издано подъ такинъ заглавівнъ: Comento a una conzone di F. Petrarca. Bologna. 1863.

<sup>7)</sup> Mehus, l. с. Комментарій не изданъ.

<sup>8)</sup> Tiraboschi, V, 231.

Итальянскія письма Марсильи, отчасти изданныя въ неполномъ и искаженномъ вид $^{1}$ ), отчасти находящіяся еще въ рукописяхь $^{3}$ ). мадо дають для характеристики ихъ автора<sup>3</sup>). Другіе источники. доставляя некоторыя свёдёнія о Марсильи, делають его личность болье интересной, но не болье понятной. Онь быль страстнымь поклонникомъ Петрарки, какъ это видно изъ его писемъ: Петрарка цъниль его дружбу, подариль ему Confessiones блаж. Августина и поручиль вести полемику съ аверроистами 1). Этотъ подарокъ, можеть быть, имель то же назначение помочь юноше во внутренней борьбе, какое придаль ему нъкогда Діониджіо ди Борго С. Сеполькро. Марсильи приняль его, но не исполниль порученія Петрарки, а вибсто того написаль коментарій къ его итальянской поэзіи съ різвими морально-патріотическими выходками противъ папства. Фогтъ, добавляя къ его отношеніямь къ Петраркі тоть факть, что въ виллів Альберти Марсильи мирно беседуеть съ известнымъ аверроистомъ Марсиліо ди Санта Софіа, дізлаеть такой выводь. "Навізрное онъ стояль ближе къ раціоналистическому просвіжщенію, нежели къ строгой въръ, хотя, конечно, и не быль свободнымъ мыслителемъ (Freigeist), какъ его ученикъ (Junger) Салютати" в). Мы видели, что Салютати вовсе не былъ свободнымъ мыслителемъ, и приведенные факты показывають, что Марсильи въ этомъ отношении превосходилъ флорентійскаго канцлера, котя и его раціонализмъ не шелъ, въроятно, особенно далеко. Въ письмахъ его чувствуется аскетизмъ, а аллегорическое толкованіе миеа о Кирке въ виллі Альберти — обычный пріемъ средневѣковыхъ мыслителей 6).

<sup>1)</sup> Antonio Maria Biscioni, Lettere di Santi e beati Fiorentini Firense 1736. Mehus, сравнивавшій изданіе съ подлинникомъ, называеть письма truncas lacerasque crudeliter, о. с. р. ССХХVІІ сf. ССLV и ССLХХХV.

<sup>9)</sup> Mehus видъть въ Riccardiana Copia d'una pistola, la quale il Maestro Luigi dell'Ordine de'Frati di Santo Agostino scrisse d'Avignone a Firenze a Niccollò Soderini MCCCLXX. Ibid. р. CCLXXXV Ак. Веселовскій приводить новое изданіе нтальянских писемъ Марсильи. Lettere del beato don Giovanni dalle Celle, monaco Vallombrosano ed altri coll'ajuto di varie stampe et mss. recate a meglior lezione dal P. Bartolomeneo Sorio e O. Gigli. Roma 1845 (Вилла Альберти, р. 310).

<sup>\*)</sup> Эти письма производять раздичное впечатльніе на разныхь изследователей. Praeclarae quoque nec libertatis expertes Marsilii sunt epistolae, говорить Mehus (р. CCLXXXV), а Тирабоски называеть ихъ рег lo più ascetiche (р. 231)-Такъ же смотрить на нихъ акад. Веселовскій (Вил. Альб., р. 98).

<sup>4)</sup> Epist. senil. XV, 6 H 7. CM. TARME HOCABAHEE HIS sine titulis.

<sup>5)</sup> Die Wiederbelebung, p. 192-193.

<sup>6)</sup> Voigt дѣлаетъ изъ этого другой выводъ: da lag es doch nahe, auch die Wunder der Bibel und der Kirche "moralisch" zu erklären (ib. р. 193). На самомъ

Не болъе ясны и тъ связи, которыя соединяли его съ гуманистами. Его жилище въ монастыръ Санъ Спирито часто посъщали ради научныхъ и философскихъ бесъдъ Салютати, Роб. Росси, Никколи, Бруни и другіе. Съ двумя первыми связывала его тъсная дружба, младшіе относились къ нему съ глубокимъ почтеніемъ¹). Между тъмъ Марсильи почти ничего не писалъ по-латыни, а послъ его смерти никто не написалъ ни его біографіи, ни даже надгробной ръчи. Его обходятъ молчаніемъ даже такіе внимательные къ мъстнымъ знаменитостямъ патріоты, какъ Ф. Вилланни и Весцасіано Бистиччи, и это молчаніе тъмъ болъе странно, что республика относилась къ нему съ великимъ почтеніемъ. Signori совътовались съ нимъ о политикъ³); государство поручало ему дипломатическія миссіи³), и Салютати отъ имени Флоренціи два раза обращался съ тщетною просьбой къ папъ о назначеніи Марсильи мъстнымъ енископомъ³). Наконецъ, послъ смерти республика поставила ему

двів, между алісгорическо-моральнымъ пониманіємъ Библін, какъ оно встрвчается у Салютати и его средневъковыхъ предшественниковъ, и радіоналистическимъ толкованіємъ причащенія, напр. Цвингли, лежить цѣлая пропасть; поэтому дальнѣйшій выводъ Фогта, dasz seine (Marsigli) Moral minder die der Kirche, als die des feinen und honetten Geistes war (ib.) кажется намъ нѣсколько произвольнымъ.

<sup>1)</sup> Manetti въ Vita Nicolai (Никколи) говорить: Hujus Ludovici tunc fama et opinio tanta ac tam celeberrima erat, ut domus ejus adolescentibus atque praestantibus viris discendi gratia vel maxime frequentaretur, qui ad eum audiendum tanquam ad divinum quondam oraculum undique confluebant. Y Mehus, o. c. р. LXXVI. Леонардо Бруни въ Dialogus ad Petrum Histrum влагаетъ въ усга Салютати такія слова: Et quidem ubi ad ipsum (Marsilium) veneram per multas horas protrahebam colloquium et tamen semper ab illo discedebam invitus. Nequibat enim animum meum illius viri explere praesentia. Quanta in illo, Dii immortales, dicendi vis? Quanta copia? Quanta rerum memoria? Tenebat enim non solum ea, quae ad religionem spectant, sed etiam ista, quae appelamus gentilia. Semper ille Ciceronem, Virgilium Senecam aliosque veteres habebat in ore nec solum eorum opiniones, sed etiam verba persaepe sic proferebat, ut non ab alio sumpta, sed ab ipso facta viderentur. Nihil unquam ad illum poteram adfere, quod sibi novum videretur. Omnia jampridem spectata habebat et cognita. At ego multa ab eo audivi, multa didici, multa etiam, de quibus ambigebam, illius viri auctoritate confirmavi. y Klette, p. 46.

<sup>3)</sup> Buoninsegni Historiae Fiorentina, p. 683 (Цит. y Voigt'a, p. 191).

э) Мениз приводить выдержку изъ анонимной итальянской хроники XIV въка, гдъ подъ 1382 упоминаются два посольства къ герцогу Анжуйскому въ Ломбардію и Неаполь, въ которыхъ принималь участіе и Марсильи. О. с. р. ССLXXXV.

<sup>•)</sup> Прошеніе отъ 1389 г. приведено у Mehus'a, l. с. Другія письма напечаталь акад. Веселовскій. Paradiso, I, 1, p. 805—312.

памятникъ съ лестной надписью 1). Всё эти факты придаютъ біографіи Марсильи весьма значительный интересъ, между тёмъ до половины прошлаго столетія ея единственнымъ источникомъ оставались письма Петрарки. Только Mehus въ свой общирной біографіи Траверсари сообщилъ несколько отрывочныхъ, но весьма важныхъ фактовъ о жизни и сочиненіяхъ Марсильи, которые свели вместь съ незначительными добавленіями Тирабоски<sup>2</sup>) и Фракассети<sup>3</sup>).

Акад. Веселовскій даль много новыхь фактовь для освіщенія личности Марсильи и сделаль первую попытку его характеристики. По его инвнію, Марсильи быль "представителемь равнодушія или лучше сказать свободнаго отношенія къ делу религіи". Этоть выводъ вполив полтверждается произведеніями Марсильи и одной его остротой объ епископахъ, сохраненной Бруни и повторенной Поджіо 4). Акад. Веселовскій отмінаєть противорічіє съ этой характеристикой писемъ Марсильи и видить въ нихъ отражение того течения, къ которому принадлежала св. Катерина Сіенская и многіе другіе 5). Письма Марсильи еще нуждаются въ анализъ; все, что извъстно о нихъ до сихъ поръ, показываетъ только, что Марсильи раздъляль съ Петраркой то нъсколько мистическое благочестіе, которое, порицая пороки церкви, мешало видеть непримиримое противоречие ся доктринъ съ новымъ настроеніемъ. Акад. Веселовскій ивдаль два важныхъ памятника, доказывающихъ, что Марсильи понималъ науку не въ смысле Среднихъ вековъ, "которые заключили ее въ монастырь, вдали отъ живыхъ людей"6). Эти памятники — защита Марсильи коммуною отъ чьихъ-то темныхъ обвиненій і и сонеть Торини, упрекающій Марсильи, что онъ прини-

<sup>1)</sup> Надинсь гласила Florentina civitas ob singularem eloquentiam magni viri Luisii de Marsilis sepulcrum publico sumptu faciendum statuit. У Tiraboschi, p. 230.

<sup>\*)</sup> Storia V, p. 223—231. Тирабоски относить рожденіе Марсильи къ 1330 году, p. 226. Geiger къ 1342 (l. с., p. 78).

<sup>\*)</sup> Въ Lettere Senili II, р. 427, повторяетъ Mehus'а и Tiraboschi и расходится только въ опредвлении времени знакомства Марсильи съ Петраркой.

<sup>4)</sup> Марсильи, котораго Бруни называеть hominem cum caetera doctrina, tum sacrarum litterarum scientia omnium aetatis nostrae clarissimum, спросили однажды, что значить apices duo на епископской митръ и redimicula post collum pendentia. Ridens inquit quia novum vetusque testamentum scire episcopum oportet... Redimicula, inquit, illa posttergata atque rejecta significant nec novum nec vetus episcopum scire testamentum. De militia, cod. Ambr. H. 91. Super. fol. 125. Этоть отвъть Поджіо внесь въ свои Фацеціи. См. Poggii Opera. Basileae 1538, р. 470.

вилла Альберти, р. 96 и след.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 95.

<sup>7)</sup> Paradiso, I, 1, р. 313 и слъд.

маетъ у себя непосвященныхъ въ науку, даже женщинъ и бесъдуетъ съ ними о научныхъ вопросахъ¹). Каковы были научныя бесъды въ S. Spirito, объ этомъ имъются довольно неопредъленныя свъдънія. Салютати, вспоминая о своихъ бесъдахъ съ Марсильи, говорилъ младшимъ гуманистамъ: "всегда у него на устахъ были Цицеронъ, Виргилій, Сенека и другіе древніе, «и онъ приводилъ не только ихъ мнѣнія, но и слова и притомъ такъ, что они казались не заимствованными у другаго, но его собственными "в). Поджіо упоминаетъ объ одномъ его ученикъ, котораго Марсильи "воспитывалъ и обучалъ гуманистической наукъ в). Въ романъ, изданномъ акад. Веселовскимъ, Марсильи аллегорически истолковываетъ поэтическіе вымыслы, обнаруживаетъ въру въ волшебство и въ возможность превращенія человъка въ животвое съ сохраненіемъ человъческой души в). Этими свъдъніями исчерпывается наше знакомство съ нъсколько загадочной личностью монаха-гуманиста.

Салютати и Марсильи составляють не только самыхъ видныхъ, но почти единственныхъ активныхъ представителей Ренесанса во Флоренціи за это покольніе. Родина Петрарки и Боккаччіо доставила массу гуманистовъ даже для куріи и другихъ городовъ Италіи, но они были или учениками Салютати, или дътьми во время его старости, или родились послъ его смерти. Между сверстниками онъ почти не имълъ сотоварищей. Въ сочиненіи De Fato et Fortuna онъ говоритъ съ тяжелымъ чувствомъ: "до сихъ поръ немногіе предаются гуманистическимъ занятіямъ (studiis humanitatis), хотя они рекомендуются всъми, нравятся многимъ и нъкоторые ими наслаждаются, но они совершенно не могутъ поднять дъла, такъ рибельно павшаго и постоянно все куже и куже распадающагося, не могутъ воспрепятствовать его окончательной гибели"в). Эти опасенія Салю-

<sup>1)</sup> Вилла Альб., 95.

<sup>2)</sup> Cm. BEHHE, p. 824 np. 1.

<sup>3)</sup> Loisius Marsilius ex ordine Augustinensium fuit nuper Florentiae vir excellenti ingenio et doctrina. Hic senex educaverat institueratque in studiis humanitatis pauperem adolescentem, nomine Ioannem, quem novimus... adeo ut postea vir doctissimus evaderet... Plures enim discendi gratia ad senem confluebant. Facetiae въ Орега, р. 470. Въ похоронной рѣчи Никколи Поджіо говорить: erat domus Ludovici referta tunc egregiis adolescentibus, qui sibi vitam ejus et mores proposuerant imitandos. Frequentabatur quoque ab optimis et praestantissimis viris hujus civitatis. Особенно выдаванись тамъ Ioannes Laurensis, Robertus Rossus et hic noster Nicolaus. Ibid. р. 271.

<sup>4)</sup> Paradiso, II, p. 176 H carba.

<sup>5)</sup> См. приложение II.

тати, оказавшіяся потомъ неосновательными объясняются тімь, что онъ иміль мало сотрудниковь.

Виллани даеть коротенькую біографію своего согражданина и сверстника поэта Доменико ди Сильвестро († 1407) 1), котораго слъдуетъ отнести къ числу сотрудниковъ Салютати. О Доменико не упоминаетъ ни одинъ изъ современныхъ изследователей Ренесанса. между твиъ онъ представляеть собою интересную иллюстрацію непрерывности движенія. Нотаріусь изъ флорентинскихъ разночинцевь 1), Доменико, какъ писатель, является ревностнымъ поклонникомъ и подражателемъ своихъ гуманистовъ предшественниковъ. Въ прозаическомъ сочинении «Объ островах» и ихъ свойствах» в) онъ дополняеть географическое сочинение Боккаччіо ) и описываеть географическое положение острововъ, ихъ прежнія и теперешнія названія, какіе вѣтры удобны для плаванія къ нимъ изъ разныхъмівсть, въ какое время года лучше всего совершать туда путешествія, какія ихъ естественныя богатства, вакія выгоды представляють они для торговли, какіе тамъ жили знаменитые люди и что они сдёлали<sup>5</sup>). Кром'в того, онъ написалъ 7 эклогъ въ подражаніе своимъ предшественникамъ 6) и нѣсколько итальянскихъ стихотвореній 7); но особенный интересь представляють его мелкія латинскія стихотворенія<sup>8</sup>). Большая часть изъ нихъ представляеть собою панегирическія посланія къ Данте, Петраркъ, Боккаччіо, Салютати, Дваноби и даже юному Поджіо<sup>9</sup>). Кром'в того, онъ посвя-

<sup>1)</sup> De Domenico Silvestri Poeta. Galletti, р. 20. Время смерти не указано въ біографіи, а приблизительно опредъляется тімъ, что послі 1407 года о Доменико не упоминается. Дополнительныя свідівнія о Domenico и его сочиненіяхъ у Mehus'a, р. 326—331 и 192, 230 и развіт, а также Tiraboschi, V, р. 816—17. Показанія Negri (р. 155) не точны.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Villani, передавая этоть факть, сопровождаеть его чисто гуманистическою сентенціей: vir sane plebei ordinis, sed patriciis non dico comparandus, sed fortasse praeferendus, cum illi obliterando gloriosa suae originis nomina, turpiter vivant. Galletti, p. 20.

<sup>3)</sup> Dominici Silvestri de Florentia liber De Insulis et earum proprietatibus. Сочинение не издано. О рукописяхъ см. Mehus, о. с. р. СССХХVII.

<sup>4)</sup> Предисловіе въ этому сочиненію начинается такъ: Quum pluries mecum revolverem, quot Ioannes Boccaccius concivis noster etc. Mehus, l. c.

<sup>5)</sup> Villani y Galletti, p. 20.

<sup>6)</sup> Эвлоги вм'вст'в съ такими же произведеніями Данте, Іоанна де Виргиліо, Чекко да Милето, Аллегретто и Салютати весьма несовершенно изданы *Riccardini* (Florentiae 1504) и перепечатаны Basileae 1546. Mehus, l. c.

<sup>7)</sup> Tiraboschi, V, p. 817.

<sup>8)</sup> Они остаются до сихъ поръ неизданными. О рукописяхъ см. Mehus, о. с. р. 192, 230—231, 266 и 327—30, гдв напечатаны и отрывки.

<sup>9)</sup> Для характеристики тона этихъ стихотвореній достаточно привести два

тилъ особое стихотвореніе Генеалогіи боговъ, написанной Боккаччіо 1), а также вопросу о возвращеніи папы въ Римъ 2) и составилъ стихотворное утьшеніе Филидъ въ отвътъ на ея жалобу, написанную Салютати 3). Наконецъ, въ письмахъ этого послъдняго говорится о жестокой полемикъ, которую велъ Доменико съ болонскимъ канцлеромъ Дженнарино, которой враждебно относился къ древней литературъ 4). Словомъ это былъ настоящій гуманистъ-боецъ, которыми такъ богато было послъдующее покольніе. О другихъ выдающихся гуманистахъ во Флоренціи изъ сверстниковъ Салютати не слышно. Изъ его много-

следующих отрывка изъ стихотворенія къ Салюгати, целиком приведеннаго у Мегуса, о. с. р. ССХХХ—ХХХІ.

Audeo voce virum, cui hoc Deus unus ab alto
Tempore gesta dedit veterum renovare, stylumque
Longa senescentem aetati per secula nostrae.
O Latii venerandus honos! O gloria nostri
Temporis! O Deus eloquii! Clarumque futurae
Aetatis lumen etc.

Дале онъ съ большою похвалою вспоминаеть о борьбе Салютати съ Джіованни да Сан. Миніато:

Domino praecepta Ioanni Vestra quidem prohibent, causamque adjungitis, ipsum

1) Mehus, p. CCCXXX.

2) Въ этомъ стихотвореніи, озаглавленномъ Ante adventum Рарае, онъ раздъляєть настроеніе Петрарки:

Nuntia venturi contraria fama per Orbem Scinditur: an veniat propriam clementia summi Pontificis reparare domum sedesque verendas etc.

Rursus ad auctorem sub pectine velle reverti.

Різчь идеть объ Урбанів V. Mehus, p. CCCXXVIII.

- 3) Consolatio missa per Daphnem ad Phyllidem, conqurentem de suis infortuniis, quod opus Phyllidis composuit Collucius Pierius Cancellarius Florentinus. Hoc autem composuit ser Dominicus Silvestri. Mehus. Ibid.
- 4) Въ письмъ ad Gennarinum или Zannarinum Салютати такъ характеризуеть эту полемику: Doleo, fateor, videns inter te et illum, quos, ut fratres diligo, tantum nescio quomodo intercessisse dissidium et tam acre certamen et utrum vestrum adeo imprudenter adeoque pungenter inivisse congressum. Nulla inter vos studiorum reverentia, nullus pudor et vicissim Theonino dente saevientes de lite jocosa, quae inter me et te fuerat pro commendatione Virgilii, in veram dimicationem, pugnam conserentes saevissimam descendistis. Но не одобряя манеры спора, Салютати вполнъ сочувствуетъ тому, что защищать Доменико. Ти divinarum scripturarum auctores sic legendos asseris, продолжаеть онъ, quod poëtica videaris modis omnibus abhorere; ille nec divina condemnat, nec haec saecularia, sive gentilia, judicat dimittenda. Нос idem et ego sentiebam et sentio. Мения, о.с.р. СССХХХІ. Литературные слъды этой полемики до сихъ поръве отысканы.

численных адресатовъ на долю Флоренціи приходится немного; да и въ этомъ числѣ встрѣчаются его ученики, Бруни, Поджіо, Корбинелли. Можетъ быть, его сверстниками были ученые камальдуленсцы Онофріо и Рафаэль, который былъ послѣ генераломъ своего ордена¹); но о характерѣ ихъ учености нѣтъ свѣдѣній, и судя по дѣятельности ихъ позднѣйшаго собрата — Траверсари, можно думать, что въ монастырѣ Санта Маріа дельи Анджели царилъ строго церковный духъ даже въ классической формѣ. Также мало свѣдѣній имѣется о пріорѣ монастыря св. Стефана около моста во Флоренціи Убальдино Бонамичи, которому Салютати изливалъ жалобы на младшаго Лапо да Кастильонкіо, и о монахѣ изъ ордена проповѣдниковъ Джіованни Джакинотти.

Въ связи съ Салютати стоялъ монахъ миноритъ Тедальдо да Саза или да Миччело или да Пуличиано, котя въ изданной перепискъ флорентійскаго канцлера и нътъ ни одного адресованнаго ему письма. Тедальдо корошо зналъ латинскихъ писателей и научился по-гречески подъ руководствомъ Леонтія Пилата и потомъ Эммануила Хризолора; но его собственная литературная дъятельность ограничивалась составленіемъ указателей къ различнымъ сочиненіямъ и между прочимъ къ латинскимъ произведеніямъ Петрарки<sup>3</sup>). Это былъ главнымъ образомъ библіофилъ; онъ отыскивалъ рукописи во время своихъ путешествій, переписалъ массу сочиненій и отчасти занимался критикою текста, по крайней мъръ, онъ написалъ нъсколько критическихъ замъчаній на Африку Петрарки<sup>3</sup>). Эти занятія сблизили его съ гуманистическимъ кружкомъ<sup>4</sup>), но нътъ основанія предполагать, чтобы движеніе захватило его своимъ идейнымъ содержаніемъ.

Не можеть подлежать никакому сомнівнію, что Салютати и Марсильи оказали огромное вліяніе на гуманистовъ третьяго поколівнія. Но келья августинскаго монаха въ S. Spirito и домъ флорентійскаго канцлера были не единственными источниками новаго духа и новыхъ идей. Источникомъ гуманистическихъ вліяній со второй половины XIV столітія дівлается и флорентійскій университеть.

<sup>1)</sup> Cm. o huxz Mehus, o. c. p. CCCLXVIII.

<sup>2)</sup> Cm. Mehus, ibid p. CCCXXXVIII, IX u passim.

Mehus, l. c.

<sup>4)</sup> См. письмо Салютати къ Ломбардо да Серико. Ibid. р. СССХХХVI.

## XI.

Гуманистическое движение во Флоренціи. Профессора-гуманисты въ флорентійскомъ Studio. — Domenico di Bandino, Malpaghini и F. Villani. — Флорентійскіе гуманисты третьяго покольнія. — Ник. Никколи и его сверстники. — Подражатели итальянскимъ произведеніямъ "трехъ воронъ". — Исторіографія флорентійск го гуманизма. — "Вилла Альберти" акад. Веселовскаго и ея значеніе въ исторіографіи Возрожденія. — Общій характеръ гуманистическаго движенія во Флоренціи.

Флорентійское Studio было учреждено въ 1321 г., но до 1349 г. влачило, повидимому, жалкое существованіе<sup>1</sup>). Организованное по образцу болъе раннихъ итальянскихъ университетовъ, флорентійское Studio старалось прежде всего обзавестись юридическими и медициискими знаменитостями въ старомъ духв, какъ Бальдо, Бартолини и проч. 2). Но со второй половины XIV стольтія между флорентійскими профессорами появляются лица, или склонныя къ гуманистическому движенію, или содъйствовавшія ему своими знаніями. Сюда относятся Лапо да Кастильонкіо старшій, Франческо Бруни, Боккаччіо и Леонтій Пилать<sup>3</sup>). Преемникомъ Боккаччіо по канедрѣ быль Antonio Piovano di Vado. Изъ письма къ нему Салютати видно, что онъ изучалъ древнихъ авторовъ, комментировалъ ихъ въ университетв, но его собственныя произведенія до сихъ поръ неизвестны<sup>4</sup>). Соперникомъ Антоніо быль Domenico di Bandino  $d^{\prime}Areszo$ , одинъ изъ самыхъ замётныхъ представителей второй гуманистической генераціи, хотя наши свёдёнія о немъ очень скудны<sup>в</sup>).

<sup>1)</sup> Для исторіи флорентійскаго университета см. Prezziner, Storia del publico studio et e delle società scientifiche e letterarie di Firenze. Vol. I е II. Firenze 1810 и Gherardi, Statuti dell'Università e Studio fiorentino dell'anno MCCCLXXXVII seguiti da un'Appendice di Documenti dal MCCCXX al MCCCCLXXII con un Discorso del Prof. Carlo Morelli. Firenze 1881. Превосходное изложеніе посл'ядняго сочиненія сд'ялано Rondoni, Ordinamenti e vicende principali dell'antico studio fiorentino. (Въ Archiv. stor. ital. 1884, р. 40—64 и р. 194—220). О начал'я Studio Prez., I, р. 1—4; Rondoni, р. 46—47.

<sup>3)</sup> Rondoni, p. 197, Prezziner, p. 20.

<sup>\*)</sup> Prezziner, l. c., p. 12, 15-17 # 36.

<sup>4)</sup> Prezziner, l. c., p. 37 и 46. Antonio комментироваль Данте въ 1381 году. Нъкоторыя свъдънія о немъ у Мениз'а о. с. р. СССХХІV.

<sup>5)</sup> Нѣвоторыя свѣдѣнія о Домениво и общирныя выдержви изъ его сочиненія у Мениз'а, Vita A. Travers., р. СХХІХ и слѣд. Tiraboschi (VI, р. 1029 и слѣд.) только излагаетъ Мегуса; поздиѣйшіе изслѣдователи обходять его молчаніемъ.

По словамъ Доменико, его отецъ Вандино "происходилъ отъ честныхъ родителей, некогда торговавших въ Ареццо шерстью и сукнами", но оставиль торговлю и посвятиль себя научнымь занятіямь, которыя доставили ему известность. "По общему мненію, говорить Доменико, никто не говориль съ большимъ красноречіемъ, какъ доказывають и его письма, сочныя (succosae), серьезныя... и столь богатыя идеями (sententiis), что для читающихъ ничего не могло быть выше, пріятнъе и занимательнъе"1). Кромъ писемъ, сынъ видълъ еще ръчи Бандино, ничемъ не уступавшія древнимъ і). Доменико родился около 1340 года и еще ребенкомъ потерялъ во время чумы 1348 года отца, мать, братьевъ и сестеръ<sup>8</sup>). Изъ его дальнъйшей біографіи известно только, что по приглашенію Фр. да Каррара онъ посетиль Падую и познакомился тамъ съ Петраркой; въ 1374 г. онъ читалъ въ Болоньв "риторику Цицерона", затвиъ одно время жилъ на родинъ и, наконецъ, былъ профессоромъ во Флоренціи и комментировалъ тамъ трагедіи Сенеки. Доменико отличался необыкновенною любовью къ знанію и, повидимому, обладаль общирными свёдёніями и въ гуманистической, и въ средневъковой наукъ 1). Почти 80-лътнимъ старикомъ онъ называетъ "страсть къ ученію единственнымъ и наилучшинъ симслонъ живни" и его главное сочинение — "Источника достопримъчательностей всего міра" в) — служить несомнівннымь доказательствомъ его огромной эрудиціи и необыкновеннаго трудолюбія. Эта огромная работа, которая, по всей вероятности, никогда не будеть издана, представляеть собою общирную энциклопедію. Самъ авторъ такъ излагаетъ ея содержаніе. По его слованъ, сочиненіе разделено на пять частей "въ честь пяти великихъ ранъ Іисуса Христа". Первая часть раздёляется на 4 книги, изъ которыхъ въ первой говорится "о Богь и о св. Тронцъ, о воплощени Слова, о жизни

1) Mehus, l. c., p. CXXX.

<sup>2)</sup> Ego quasdam ejus orationes ita perfecte absolutas vidi, ut in eis neque Cato gravitatem quaerat, neque Laelius lenitatem, neque Caesar calorem, neque Hortensius distributionem, neque parsimonium Sallustius, nec Quintilianus copiam nec opulentiam Gicero etc. Ibid.

<sup>3)</sup> Anno Domini 1348... dum infantulus adhuc essem etc. Только этимъ мъстомъ опредъляется годъ рожденія Доменико. Ібіd. Точный годъ его смерти также неизвъстенъ; въ одномъ изъ своихъ сочиненій онъ говорить остачим et septuagesimum annum duxi. Ібіd. р. СХХХІІ.

<sup>4)</sup> Онъ подписывается Grammaticae atque Rhetoricae doctor atque professor; но въ одной рукописи его книги онъ названъ artium medicinaeque doctor. Ibid. р. СХХХІ и СХХЖІІ.

<sup>5)</sup> Fons rerum memorabilium universi. Pyronich y Meryca l. c.

и смерти Христа". 2-я книга по трехъ ісрархіяхъ и девяти чинахъ ангельскихъ"; 3-я разделена на 100 главъ и трактуетъ "о душе"; 4-я "объ адъ и объ адскихъ мукахъ". Вторая часть дълится на 5 книгъ: въ 1-й говорится "о созданіи всёхъ вещей, объ ихъ развитіи (progressum), о конць свыта и о послыдующемь состояніи міра"; во 2-й говорится о небъ; въ 3-й перечислены въ алфавитномъ порядкъ "неподвижныя свътила" (fixa sidera), но "не всъ, а только извъстныя и болье полезныя"; въ 4-й идеть рычь "о сущности, движенів, положенів и всіхъ дійствіяхъ (operibus) планетъ"; въ 5-й, "говорится весьма много интереснаго о временахъ (de temporibus plurima curiosa?)". Третья часть распадается на 8 книгъ, и въ 1-й говорится объ элементахъ вообще, во 2-й — объ огнѣ<sup>1</sup>), въ 3-й — , о воздухв "съ его дъленіями и свойствами", въ 4-й — о различныхъ воздушныхъ явленіяхъ<sup>2</sup>), въ 5-й — о птицахъ (volatilia), въ 6-й — о "моряхъ и о нъкоторыхъ интересныхъ явленіяхъ (сиriosa) въ соленыхъ водахъ", въ 7-й — "объ источникахъ, оверахъ, ръкахъ, болотахъ, стоячихъ волахъ и о всей совокущности сладкихъ водъ въ алфавитномъ порядкъ и въ 8-й — въ томъ же порядкв о рыбахъ. Четвертая часть разделена на 12 книгъ. Въ 1-й въ алфавитномъ порядкъ говорится "о провинціяхъ и странахъ", во 2-й — объ островахъ, въ 3-й — "о городахъ и государствахъ", въ 4-й — "о зданіяхъ, достойныхъ памяти", въ 5-й — "о нравахъ народовъ (gentium) или о народахъ (populis)", въ 6-й — о горахъ, въ 7-й — "о деревьяхъ съ ихъ хорошими и дурными свойствами", въ 8-й — также о травахъ, въ 9-й — о четвероногихъ, въ 10-й о пресмывающихся, въ 11-й — "о драгоцінных камняхъ" и въ 12-й о металлахъ или "объ алхимикахъ". Наконецъ, пятая часть раздълена на 5 книгъ, и въ 1-й идетъ речь "о мужахъ, знаменитыхъ доблестью или порокомъ", во 2-й — о философскихъ школахъ (de sectis philosophorum), въ 3-й — "о добродетеляхъ теологическихъ и нравственныхъ", въ 4-й — "объ ересяхъ и объ еретическихъ сектахъ", въ 5-й — "о знаменитыхъ женщинахъ" 3).

На основаніи одного оглавленія трудно судить о характерѣ книги Доменико. Однако едва ли можеть подлежать сомнѣнію, что въ ней отчасти нашли выраженіе интересы предшествующаго періода. На это указываеть благочестивое основаніе дѣленія книги, вся ея первая часть и многіе отдѣлы двухъ слѣдующихъ, между прочимъ астрологическій. Среди знаменитостей, о которыхъ идетъ рѣчь въ первой

<sup>1)</sup> De elemento ignis et igne nostro elementato nec ignis diluvium praetermisi

<sup>2)</sup> Contemplabuntur aëris laetas et turbidas impræsiones.

<sup>3)</sup> Mehus, l. c., p. CXXXIII—IV.

книгь пятой части, на ряду съ Петраркой, Боккаччіо и Салютати фигурируетъ Джіованни д'Андреа и другіе ученые въ старомъ духв 1). Но въ сочинении Доменико обнаруживаются, повидимому, следы новаго настроенія. По существу книга представляеть собою компиляцію: но авторъ не отказывается и оть самостоятельныхъ сужденій и подчеркиваеть это въ предисловіи<sup>2</sup>). Кром'в того, изъ біографій Петрарки и Боккаччіо, напечатанных у Мегуса<sup>3</sup>), видно, что Доменико ставить на первый плань ихъ датинскія произведенія: о Канцоньере онъ совершено умалчиваетъ, объ итальянской провъ Боккаччіо упоминаетъ мимоходомъ. На это же указываеть отношение къ книга Петрарки. "Такъ какъ Франческо да Каррара, владетель Падуи, разсказываеть Доменико въ біографіи Петрарки, привлекаль меня къ себъ своими великольпными привилегіями (suis magnificis praerogativis). я отправился въ Падую и тотчасъ посетиль яркій светь безь дыму. которому после пріятных дружеских посещеній ве его доме открыль, что я написаль въ своемъ "Источникъ". Петрарка, подвергнувъ взслъдованію различные отділы разныхъ книгь и меня вмісті съ ними. послѣ многихъ назиданій сказалъ, остановивши на мнѣ свои взоры: счастливо (bonis avibus) иди впередъ, сынъ мой, и съ заслугой и славой продолжай, что началъ. Изучай всъ книги и, читая и перечитывая ихъ, увъковъчивай свое имя. Спустя нъсколько дней Петрарка умеръ. О, несчастіе, которое я не перестану оплакивать "1). Салютати относился къ автору съ большимъ сочувствіемъ уб'вждалъ его продолжать книгу и посвятиль ему часть своего сочиненія О трудахъ Геркулеса<sup>в</sup>). Позднъйшіе гуманисты не могли высоко цънить книги уже за ея стиль и языкъ, и сынъ Доменико. Лоренцо, аудиторъ при куріи Мартина V, поднося пап'в сочиненіе своего отца, предпослаль ему предисловіе, въ которомъ защищаеть автора оть чьихъ-то нападовъ . Тъмъ не менъе въ концъ XV стольтія гуманисть Аліотти говорить о сочинении Доменико: "эта книга, по моему мивнію, не безполезна, а для тыхъ, у кого ныть большой библіотеки даже чрез-

<sup>1)</sup> Болъе подробное изложение содержания этой книги у Мегуса, l. c., p. CXXXIV—V.

<sup>2)</sup> Nam fere hoc totum ex alienis viridariis sumptum est. Proposui nempe aliena scribendo decerpere, quae solida facerent dicta mea... Non me pudebit saepius post tot ac tantos auctores quendam in locum sententiam meam posuisse. Ibid. p. CXXXIII.

выше, р. 286 и 518.

<sup>4)</sup> y Meryca, l. c. p. CXCVIII.

<sup>5)</sup> Ibid. p. CXXXIII u CXXXVIII.

<sup>6)</sup> Ibid. p. CXXXIX.

вычайно полезна", при чемъ Аліотти считаеть 5-ю часть "особенно необходимой" 1).

Хотя "Источникъ достопримъчательностей" былъ трудомъ жизни Доменико, тъмъ не менъе онъ написалъ еще два сочиненія, о которыхъ не имъется никакихъ свъдъній: комментарій къ Вожественной Комедіи, о которомъ онъ не разъ упоминаетъ въ Источникъ, и грамматику<sup>8</sup>).

Въ 1385 г. профессоромъ во Флоренців сделался Фр. Леабарелла<sup>3</sup>), впоследстви епископъ флорентийский, находившийся въ бливкихъ сношеніяхъ съ Верджеріо и потомъ съ Поджіо и другими гуманистами; но лучшіе годы его дізательности прошли въ Падув. Къ чисду падуанскихъ гуманистовъ следуеть отнести и самого Верджеріо, хотя онъ около 1387 года быль флорентійнинь профессоромь ). Въ 1386 году во Флоренціи публично комментироваль Цицерона Cino de'Guidetti, и въ числу его учениковъ принадлежали нъкоторые гуманисты следующаго поколенія в). Въ конце XIV столетія канедру во Флоренціи ваняль Antonio di Guccio da Scarparia, медикъ по спеціальности 6), но другъ Салютати, который стоялъ съ нимъ въ перепискъ. Другой физикъ Giovanni di Baldo dei Tambeni написаль діалогь, въ которомь опровергаеть своего собестаника Райнальдо Альбиции, утверждавшаго, что чтеніе языческихъ писателей опасно для въры: 7). Въ 1397 году профессоромъ грамматики, риторики и литературы сдівлался Giovanni Malpaghini da Ravenna, послужившій предметомъ многихъ ученыхъ споровъ.

<sup>1)</sup> Ibid. p. CXXXII. О характер'в книги Доменико онъ говоритъ такъ: in quo libro vim permagnam congessit alienae farraginis.

<sup>2)</sup> Comentum super Comoediam Dantis poëtae и Grammatica. О рукописяхъ см. Mehus, l. c., p. CXXXV и CXXXVII. Кромъ того, Доменико составнять, по поручению Салютати, Repertorium rubricarum, указатель къ Генеалогии Боккаччіо. Ibid.

<sup>3)</sup> Prezziner, p. 39.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 42-43.

<sup>5)</sup> Mehus, Vita A. Trav., р. CCCXLVI и CCCLIV. У Zippel'я (р. 9) приведены стихи какого-то Франческо изъ Флоренціи, который прославляеть стихи и ученость изкоего Nicolai Niccoli, civis perusini qui 1389 legit artem metricam.

<sup>6)</sup> Его единственное извъстное сочинение Tractatus de signis febrium. См. Prezziner, l. с. p. 49.

<sup>7)</sup> Ioannis Baldi de Tambenis Tractatus, quo concluditur nullam gentilium scientiam catholicae fidei christianae esse contrariam, imo quamlibet talem ad ipsius veritatem cognoscendam parare viam. Ad magnificum et potentem Dominum Malatestam de Malatestis. Рукопись видъль Mehus, Vita A. Tr., p. CCCXCIV. Tambeni — fisicus faventinus et civis florentinus Florentiae publica conductus mercede docuit.

Въ письмѣ въ Боккаччіо отъ 1365 или 66 года Петрарка обстоятельно и съ большой похвалой говорить объ одномъ юношь изъ Равенны, который два года тому назадъ (1364) у него поселился. Немного спустя (1367) Петрарка съ большимъ огорчениемъ пишеть Донато дельи Альбанцани, который рекомендоваль ему юношу, его бывшій ученикъ ушель отъ него. Первая разлука была непродолжительна: но въ 1368 году юноша снова разстался съ Петраркой. получивъ отъ него рекомендательныя письма къ папскому секретарю Фр. Бруни и къ графу Уго Сансеверино<sup>1</sup>). Съ этихъ поръ прекращаются всякія свёдёнія о равеннскомъ ученике перваго гуманиста<sup>2</sup>). Но изъ переписки Салютати оказывается, что Дж. Мальпагини почти 15 лътъ былъ ученикомъ Петрарки и "вполнъ напитался его ученостью", такъ что немногимъ уступалъ своему учителю<sup>8</sup>). Съ другой стороны, по слованъ Фл. Біондо, "Джіованни да Равенна мальчикомъ зналъ старива Петрарку "4). Является вопросъ, тождественъ ли Мальпагини съ тъмъ юношей, о которомъ говорить Петрарка въ своихъ письмахъ, или это два различныхълица? На этотъ вопросъ разные изследователи отвечали различно. Джинанни первый утверждаль, что у Петрарки было два ученика изъ Равенны: одинъ находился при немъ три года, другой 15 лётъ<sup>5</sup>). Но этотъ взглядъ долгое время не находиль себь сочувствія. Тирабоски отказался его признать, хотя н не могъ привести какихъ-либо ръшающихъ дело аргументовъ 6); Мейнерсъ принимаеть ихъ тождество, отвергии показание Салютати

<sup>1)</sup> О равенскомъ юношт идетъ ртвы въ следующихъ письмахъ Петрарки: famil. XXIII, 9, senil: V, 5 и 6; Xl, 8 и 9. Хронологія, по моему митнію, вполить втроятно установлена у Fracass., Lett. famil. V, р. 107 и след.

<sup>2)</sup> Fracassetti правдоподобно считаеть его адресатомъ старческаго письма Петрарки, озаглавленнаго vago cuidam (XV, 12) и относящагося къ 1372 или къ 1373 году (Lett. fam. V, р. 107 и след.). Но это письмо сообщаеть только, что непостоянный юноша усёлся, наконецъ, на одномъ мёстё.

<sup>3)</sup> Рекомендуя его Carlo Malatesta, Салютати говорить: est hic rarissimae virtutis vir magister Iohannes, origine de Ravenna... fuit quondam familiaris atque discipulus celebris memoriae Francisci Petrarchae, apud quem cum ferme trilustri tempore manserit, sic ejus doctrinam imbibit, sic ejus vestigia secutus est, quod magistrum non longis vestigiis insequatur. Epist. ed. Mehus, p. XL, XLI.

<sup>4)</sup> Ioannes autem Ravennas Petrarcham senem puer novit, nec dictos aliter quam Petrarcha vidit libros neque aliquid, quod sciamus a se scriptum reliquit. Opera, Basileae 1559, p. 346

<sup>5)</sup> Ginanni, Memorie storico critiche degli scrittori Ravennati T. I. Faenza 1769, p. 214.

<sup>6)</sup> Mi veggo privo della luce di tal documento, che mi servan di scorta a dissipare le tenebre fra cui questo punto di storia è involto. (V, p. 859).

о пребываніи Мальпагини у Петрарки<sup>1</sup>); Бальделяи, разділяя въ общемъ тогь же взгляль, отольигаеть письмо Петрарки въ 1361 году, чтобы найти мъсто для техъ 15 летъ, которыя провелъ Мальпагини съ первымъ гуманистомъ<sup>2</sup>), и это мижніе принимаетъ Мордани<sup>2</sup>). Въ 1867 г. издатель переписки Петрарки Фракассетти подвергь этогь вопросъ новому пересмотру и пришелъ въ убъжденію, что Мальпагини и тотъ юноша, о которомъ говорить первый гуманисть, фразличныя лица 1). Аргументація Фракассетти распадается на двів части: онъ устанавливаеть, во первыхъ, тоть факть, что поступление къ Петраркъ юноши изъ Равенны относится къ 1364 году, и во-вторыхъ, что онъ не возврашался послів 1368 гола. Первая часть основана на фактическихъ данныхъ и совершенно безспорна; вторая исчерпывается двумя доказательствами: письмомъ cuidam vago (senil. XV, 12) отъ 1372 или 1373 года, гдв Петрарка выражаеть радость, что какой-то vagus после долгихъ скитаній нашель тихую пристань, и абсолютнымъ молчаніемъ перваго гуманиста послів 1368 года о какомъ бы то ни было ученикъ. Послъдній аргументъ также весьма убълителенъ, если принять во вниманіе экспансивность переписки перваго гуманиста, хотя quidam vagus можеть быть и не безпокойный юноша<sup>5</sup>). Опираясь на всв эти соображенія и вполнѣ признавая съ другой стороны авторитетъ Салютати, Фракассетти совершенно логично отрицаетъ тождество обоихъ учениковъ Петрарки темъ более, что тогъ изъ нихъ, о которомъ упоминаетъ переписка, нигде не названъ по имени ). Темъ не менъе новые изслъдователи, за исключеніемъ Кёртинга?), возвращаются къ прежнему взгляду, не отрицая однако хронологическихъ изследованій Фракассетти. Фогть предлагаеть считать lustrum Салютати за одинъ годъ, такъ какъ, по Дюканжу, онъ имелъ такое значеніе 3). Клетте, посвятившій этому вопросу особое изслідованіе, игнорируя аргументацію Фракассетти, примыкаеть къ Бальделли и насильственно подгоняетъ переписку Петрарки къ хронологіи Салютати,

<sup>1)</sup> Meiners, Lebensbeschreibungen berühmter Männer aus den Zeiten der Wiederherstellung der Wissenschaften. I B. Zürich 1795. Über das Leben und die Verdienste des Johann von Ravenna, p. 31—32.

<sup>2)</sup> Baldelli, Petrarca, p. 249-252.

<sup>\*)</sup> Mordani, l. c., p. 46.

<sup>4)</sup> Lett. famil. V, p. 91 и слъд.

<sup>3)</sup> Фракассетти предполагаеть даже, что тихая пристань, найденная, наконецъ, скитальцемъ, должность при папской куріи. Ibid. р. 108—109. Впервые письмо vago cuidam отнесъ къ Мальпагини Meiners, l. c., р. 32.

<sup>)</sup> Ibid. p. 109.

<sup>7)</sup> Petrarca's, Leben p. 368.

<sup>8)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 216-217.

которая внушаеть ему безусловное довъріе. По его мнѣнію, Мальпагини родился между 1355—57 годомъ, какъ то видно изъ одного письма Салютати 1), и жилъ у Петрарки отъ 1361—1374, какъ удостовъряеть другое письмо Салютати 2). Если сопоставить эти цыфры съ перепиской Петрарки, то получится полнѣйшій абсурдъ. Оказывается, что Мальпагини изъ школы Донато и по его рекомендаціи поступилъ къ Петраркъ 6-лѣтнимъ ребенкомъ и въ этомъ возрастѣ не только редактировалъ его переписку, но разсуждалъ съ нимъ о плагіатѣ и нашелъ въ его эклогахъ заимствованіе изъ Виргилія, а на 9 году ушелъ отъ своего учителя, получивши отъ него рекомендательныя письма. Этотъ анахронизмъ тѣмъ неизвинительнъй, что Петрарка самъ даетъ приблизительную дату рожденія своего уненика 3).

Итакъ вопросъ остается открытымъ. Съ одной стороны, по безспорнымъ даннымъ переписки Петрарки, его ученикъ изъ Равенны родился въ 1347 году, поселился у него въ 1364, ушелъ въ 1368 году и, по всей въроятности, болъе къ нему не возвращался. Съ другой — показаніе Салютати, что Мальпагини родился между 1355—57 годами и пробылъ у Петрарки 15 лътъ. Чтобы ръшить вопросъ въ смыслъ Фогта и Клетте и ихъ предшественниковъ, нужно отвергнуть чье-нибудь показаніе. Иначе придется признать двухъ учениковъ Петрарки изъ Равенны. Этотъ вопросъ осложняется еще тымъ фактомъ, что современникомъ Мальпагини былъ еще одинъ гуманисть изъ Равенны Giovanni Conversano или Convertino, котораго одни изслъдователи отождествляютъ съ Маррадніпі, другіе отрицаютъ ихъ тождество. Этотъ вопросъ имъеть существенное значеніе, потому что его ръшеніемъ опредъляется, кто былъ авторъ сочиненій, дошедшихъ до насъ съ именемъ Джіованни да Равенна. Въ перепискъ Салютати,

<sup>1)</sup> Въ письмъ въ Malpaghini, которое Klette относить въ 1402 году, Салютати говорить: nec putem te, licet lustra novem forsan excesseris etc. Epist. ed. Mehus, I, p. 73.

<sup>\*)</sup> Klette, Beiträge sur Geschichte und Litteratur der italienischen Gelehrtenrenaissance. I. Johannes Conversanus und Johannes Malpaghini von Ravenna. Nebst Excursen zu Manuel Chrysoloras und den öffentlichen Dante-Lektoren zu Florens. Greifswald 1888, p. 28.

<sup>\*\*)</sup> Въ писымъ въ Боквачио (famil. XXIII, 19) Петрарва говорить: Ortus est Adriae in litore ea ferme aetate, nisi fallor, qua tu ibi agebas cum antiquo plagae illius domino, ejus avo, qui nunc praesidet (1347). См. Frac., l. с. Клетте самъ чувствуеть несообразность своихъ своихъ цыфръ, но отдълывается неопредъленной фразой: freilich müszte dann M. sehr jung mit Petrarca bekannt geworden sein, wenn anders das Trilustrum und die neun Lustra ganz wörtlich zu nehmen und nicht vielmehr als eine annähernde runde Summe aufzufassen sind, wofür übrigens auch das ferme und prope sprechen. Dann würden sich ganz natürliche Verhältnisse ergeben. Ibid. p. 28—29.

изданной Мегусомъ, есть два письма, адресованныя Конверсано, и одно — Мальпагини. Издатель самъ замътилъ это обстоятельство, но настаиваль на тождествъ обоихъ лицъ на основаніи своего внакомства съ неизданной перепиской Салютати<sup>1</sup>) и даже попытался дать этимологическое объясненіе имени Conversanus<sup>2</sup>). Позднайшіе писатели отвергли это последнее толкование в), но признали тождество обоихъ лицъ. Впервые Саббадини на основаніи неизданной тогда переписки Верджеріо рашительно отверга тождество обоиха Джіованни. Онъ приводить, во-первыхъ, выдержку изъ одного письма Верджеріо къ Пеллегрини изъ Болоньи отъ 1-го января 1395 года, гдв говорится, что здесь впервые Верджеріо познакомился съ "магистромъ Іоанномъ "4). Въ трехъ другихъ письмахъ изъ Падуи отъ 10 и 19 февраля и отъ 18 сентября того же 1395 года Верджеріо говорить о Джіованни да Равенна, какъ о м'астномъ канцлертв в). Кром' того, въ перепискъ Верджеріо есть одно письмо, адресованное ему Дж. да Равенна изъ Миддіа около Лжустинополя отъ 13 сентабря 1395 года, и отвътъ на него отъ 22 сентября того же года, а также другое письмо Верджеріо по тому же адресу только въ Венецію отъ 16 іюня 1406 года 6). Саббадини доказываеть, что авторъ писыва къ Верджеріо и адресать двухъ послёднихъ писемъ иное лицо, чёмъ упоминаемый въ перепискъ падуанскій канцлеръ. Въ письмъ отъ 18 сентября 1395 года, адресованномъ въ Muggia Giovanni da Bologna, Верджеріо просить адресата найти для канцлера мальчика, который сопровождаль бы его на службу, при чемъ изъ письма видно, что канцлеръ находился тогда въ Падув и лично не знакомъ съ адре-

de Ravenna. Vita A. Travers., p. CCCLIII.

<sup>1)</sup> Ex multarum epistolarum lectione, quae ad eos exaratae sunt. Praef. p. XL.
2) Hac de diutina Malpaghini cum Florentinis conversatione, seu potius consuetudine factum arbitror, ut a Coluccio in epistolis dicatur Ioannes Conversanus

<sup>9)</sup> Tiraboschi замъчаеть: io non credo ch'ei potrà render probabile ad alcuno la spiegazione ch'ei reca di questo nome (V, р. 858). Фогть, приведя имя падуанскаго профессора Ioannes, filius ser mag. Convertini physici de Tregnano, замъчаеть: soweit ein Urtheil möglich ist, möchte man Convertinus und Conversanus für Ethnika des Vaters nehmen, Tregnano für den Ort seines Aufenthaltes im Jahre 1382, wobei er Jacopo getauft sein mag. Der Familienname ist gewisz Malpaghini (I, p. 217).

<sup>4)</sup> Въ изданіи Сомві это письмо напечатано р. 172. Саббадини утверждаеть, что письмо ошцбочно помічено изъ Болоньи, тогда какъ оно написано изъ Падуи, гдів Верджеріо быль 29 декабря 1394 и 22 января 1395 (Sabbadini, Noizie sulla vita e gli scritti di alcuni dotti umanisti del secolo XV raccolte da codici italiani. Въ Giorn. stor. d. lett. ital. V (1885), p. 157).

<sup>5)</sup> Ibid. p. 157-158. Y Combi, p. 6, 67 u 28.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 159-161. y Combi, p. 122, 128, 207.

сатомъ<sup>1</sup>). Между темъ 13 сентября 1395 года Дж. да Равенна писалъ Верджеріо изъ Миддіа, куда Верджеріо адресоваль ему ответъ 22 сентября. Предположить, что падуанскій канцлеръ былъ 13 сентября въ Миддіа, 18 въ Падув и 22 опять въ Миддіа, по мнѣнію Саббадини, абсурдъ. Кромъ того, канцлера Верджеріо не осыпаетъ похвалами, какъ другого Дж. да Равенна; наконецъ, Дж. да Болонья, по письму Верджеріо, 18 сентября не зналъ канцлера; слѣдовательно не онъ былъ въ Миддіа 13 сентября<sup>2</sup>).

Если два последнихъ аргумента не обладають особенной доказательностью, то первый несомненно требоваль тщательнаго пересмотра всіхи свідіній о Дж. да Равенна. Этоть пересмотрь быль сділань Клетте, который пришель къ тому же выводу, что и Саббадини, и его аргументація заслуживаетъ вниманія. У Герарди напечатанъ документь оть 17 ноября 1368 года, представляющій нотаріусу ser Iohanni magistri Conversini de Ravenna право читать во Флоренціи реторику, и для Клетте, принимающаго показаніе Салютати, это лицо не имъетъ ничего общаго съ Мальпагини. Изъ другого давно уже известнаго документа видно, что 22 марта 1382 года "Дж. да Равенна, профессоръ реторики, сынъ ser magistri Convertini, phisici de Tregnano, живеть въ Падув". Этимъ документомъ Джіованни даетъ полномочіе продать свое имѣніе въ Bellunno, вслѣдствіе чего Клетте относить къ нему другой документь, который быль опубликовань еще Тирабоски и изъ котораго видно, что "магистръ Джіованни да Равенна" училь здісь дітей оть 1375—79. Затімь свідінія о Конвертино исчезають. Только изъ переписки Верджеріо мы узнаемъ, что въ 1395 году падуанскимъ канцлеромъ былъ Джіов, да Равенна, а въ одномъ документъ отъ 17 мая 1399 года падуанскій канцлеръ названъ "mag. Iohannes de Ravenna... magistri Convertini". Между твиъ о Мальпагини нътъ никакихъ свъдъній до 1395, если ему адресовано упомянутое выше письмо Верджеріо. Первое вполнъ точное извъстіе о немъ даегъ напечатанный Герарди документъ отъ 19 сентабря 1397 года, который поручаеть Мальпагини читать реторику и классического автора въ Флорентійскомъ университеть въ теченіе 3-жъ лътъ и изъ котораго видно, что педагогическая дъятельность Мальпагини началась нѣсколько раньше этой даты<sup>3</sup>). Изъ документа

<sup>1)</sup> Magister Ioannes de Ravenna qui te tametsi oculis visuque incognitum clara tamen et laudabili fama late cognitum in primis amat: is pridie me admonuit etc. Combi, p. 28.

<sup>3)</sup> Subbadini, p. 161-162.

<sup>3)</sup> Dominum Johannem magistri *Iacob*, de Malpaghinis de Ravenna (nominaverunt, deputaverunt et elegerunt) ad legendum atque docendum publice in Studio

неясно, съ которыхъ поръ началась педагогическая двятельность Джіованни во Флоренціи, и Клетте не удалось доказать, что онъ училь тамъ, въ 1395 году<sup>1</sup>); но и безъ этого едва ли можно допустить, что Giovanni di Convertino или Conversano, падуанскій канцлеръ въ 1395 и въ 1399 году и Giovanni di Jacopo Malpaghini, читавшій во Флоренціи въ 1397 году — одно и то же лицо.

Дальнѣйшіе документы, констатируя пребываніе Мальпагини во Флоренціи въ 1402, 1412 и 1417 годахъ, считають его постояннымъ мѣстнымъ жителемъ<sup>2</sup>) до самой смерти, случившейся ранѣе 1420 года<sup>3</sup>). Между тѣмъ Конверсано еще въ 1404 году еще былъ канцлеромъ да Каррара и потомъ, повидимому, поселился въ Венеців<sup>4</sup>). Который же изъ двухъ Джіованни былъ авторомъ многочисленныхъ сочиненій, дошедшихъ до насъ просто съ именемъ Джіованни да Равенна? Опираясь на авторитетъ Фл. Біондо, по словамъ котораго одинъ Джіованни ничего не писалъ<sup>5</sup>), Клетте утверждаетъ, что всѣ сочиненія принадлежатъ Конвертино<sup>6</sup>). Нужно замѣтить однако, что всѣ произведенія этого автора до сихъ поръ не изданы, а огромное большинство и совсѣмъ неизвѣстно; но то изъ нихъ, которое извѣстно Клетте, подтверждаетъ его предположеніе; къ этому же выводу приводитъ и большинство тѣхъ произведеній, съ которыми намъ удалось познакомиться по рукописямъ и о которыхъ будеть рѣчь ниже.

Итакъ о міросозерцаніи Мальпагини мы не знаемъ никакихъ подробностей. Если даже отождествить его съ ученнкомъ Петрарки, что представляется вполнѣ правдоподобнымъ<sup>7</sup>), то и въ этомъ случаѣ

florentino artem Rhetoricae, sicut hactenus fecit ac etiam ad legendum unum Autorem hystoricum, moralem aut poëtam, quolibet anno, et ea facienda, quae laudabiliter hactenus egit in lecturis suis et Studio prelibato etc. Y Klette, p. 29.

<sup>1)</sup> Ссыява Klette на цитированное выше письмо Салютати (см. выше р. 835, пр. 3), который рекомендуеть Мальпагини на місто умершаго Алегретти, пичего не доказываеть, такъ какъ годъ смерти Алегретти неизвісстенъ.

<sup>3)</sup> Документь отъ 1401 года даеть ему право пріобр'ятать во Флоренціи и въ ея области недвижимую собственность, а грамота 1417 года называеть его "in hac civitate diu habitator" и говорить, что онъ "hanc sibi elegit in patriam et perpetuam sedem suis filiis relinquendam". У Klette, p. 31—33.

в) Это видно изъ одного современнаго произведенія, цитированнаго у Mehus'a. Vita A. Traversarii, р. ССССІПІ. Klette, думаеть, что онъ умеръ въ апрълъ или въ мат 1417 года, потому что 29 мая этого года на его мъсто былъ назначенъ Giovanni da Prato. Ibid. р. 33.

<sup>4)</sup> Klette, p. 22 и слъд.

<sup>5)</sup> См. выше р. 835, пр. 4.

<sup>6)</sup> Klette, р. 39 н слъд.

<sup>7)</sup> Мы думаемъ, что случайной и приблизительной хронологіи Салютати не обязательно придавать абсолютное значеніе.

переписка его учителя свид'втельствуеть только о его юношеской страсти въ новой наукъ. Его письмо въ Верджеріо, принадлежность котораго Мальпагини далеко не очевидна, заключаеть въ себъ малохарактерныя разсужденія о томъ, что слідуеть любить и незначительную родину 1). Его ученики въ XV въкъ мало о немъ говорять, а во конц'в стольтія Кортезе уже смізшаль его съ Конверсано<sup>в</sup>). Но съ конпа прошлаго стольтія Мальпагини пріобретаеть большую славу: почти всв писатели, касавшіеся Возрожденія, говорять о его васлугахъ гуманистическому движенію, а некоторые ставять его въ этомъ отношеніи на ряду съ Петраркой и Боккаччіо. Виновникомъ этой шировой извёстности быль отчасти Тирабоски, а главнымь образомъ Мейнерсъ. Тирабоски отвелъ ему сравнительно весьма много мъста въ своемъ общемъ сочинении и вследъ за Форести объявилъ его учителемъ почти всвхъ крупныхъ гуманистовъ первой половины XV стольтія<sup>в</sup>). Мейнерсь собраль всь извыстные тогда печатные матеріалы о Мальпагини, перевель ихъ на нёмецкій языкъ и приложиль панегирическій комментарій. Въ фактическомъ отпошеніи его очеркъ не представляеть интереса; но его взглядь на этого ученика Петрарки заслуживаеть вниманія. Мальпагини ничего не писаль, но онь своимь преподаваніемъ добразоваль не только умъ, но и сердце своихъ слушателей... Безъ него свътъ, воспламененный Петраркой, если бы не совсемъ потухъ, то, вероятно, потускиель бы... Онъ быль главнымъ звеномъ той цепи, которая въ конце XIV столетія соединяла изученіе греческой и римской литературы. Его послало Провидівніе предшественникомъ Хризолора, пути которому онъ долженъ былъ приготовить и т. д. "1). Эта точка зрвнія, съ большими или меньшими ограниченіями въ тонъ, повторялась и позднъйшими изслъдователями, которые не прибавили никакихъ новыхъ фактовъ для характеристики Мальпагини. Обстоятельные другихы говориты о немъ Фогть 5): но онъ ограничивается чисто фактическимъ изложеніемъ его

<sup>1)</sup> Verger, Epist. p. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dialogi Iohannis Ravennatis vix semel leguntur и въ другомъ мъстъ о немъ и Салютати говорится, что они nunquam etiam ab orationis asperitate maestitiaque abesse potuerunt. De hom. doct. У Gal., р. 225 и 224. Смъщеніе, можеть быть, произошло и раньше. Fl. Biondo (l. с.) приписываеть уже одному лицу тавихъ ученивовъ, какъ Бруни, который учился во Флоренціи, и какъ Sicco Polentone, учившійся въ Падуъ. Біондо лично не зналъ Мальпагини и говорить о немъ по словамъ Бруни.

<sup>\*)</sup> Tiraboschi, V, p. 651-662.

<sup>4)</sup> Meiners, l. c., p. 5 H 6.

<sup>5)</sup> Die Wiederbelebung, I, 216-223.

біографіи, которое утрачиваеть ціну вслідствіе того, что авторь отождествляеть Мальпагини съ Конверсано.

Для характеристики Мальпагини нізть почти ниваких данных по крайней мірів, при современном состояніи источников. По словам Фл. Біондо, Бруни "иміть обыкновеніе говорить, что столь процвітающее теперь изученіе латинскаго языка и краснорічія ввель въ Италію послі долгаго періода варварства Дж. да Равенна и сділаль это "по особому предопреділенію Божію 1. Повидимому, это показаніе подлежить ограниченію; по крайней мірів, ученики Мальпагини хранять о немъ полное молчаніе. Самъ Бруни, съ такимъ восторгомъ говорившій о Хризолорів, одинъ только разь мимо-ходомъ упоминаеть въ своей перепискі о Мальпагини 1. Но переписка Салютати и Верджеріо свидітельствують, что флорентійскій профессорь быль человівкъ новаго направленія, и отрицать его вліяніе на молодое поколівне ніть никакого основанія.

Еще раньше Мальпагини профессоромъ во Флоренціи былъ П. П. Верджеріо старшій, а одновременно съ Дж. да Равенна — Мануилъ Хризолоръ 3). Но оба они занимали каседру очень недолго. Въ 1401 или въ 1402 году правительство поручило комментировать Данте въ университеть Филиппо Виллани 4). Гуманистическое движеніе только внішнить образомъ захватило Виллани. Юристь по спеціальности и историкъ по интересамъ, онъ пишеть такимъ же латинскимъ языкомъ, какъ и Салютати; но его произведенія повторяють средневівновыя сказки. Одно изъ нихъ "Компендіумъ французской истеріи выводить генеалогію франскихъ королей черезъ Пріама, герцога Сигамбровъ, отъ Франкона, сына Гектора 5). Второе его сочиненіе "О происхожденіи Флоренціи и объ ея знаменитыхъ людяхъ 6) въ первой

<sup>1)</sup> Ital. illust, J. c.

<sup>2)</sup> Epist. X, 19.

<sup>3)</sup> См. о нихъ ниже.

<sup>4)</sup> Prezziner, p. 69. Gherardi, p. 376.

<sup>5)</sup> Philippi Villanni, jurisconsulti Florentini, Cumulatio quorundam historicorum Gallorum de origine regum Francorum per Franconem, Hectoris Trojani filium. Сочиненіе осталось неизданнымъ. Рукописи указаны у Mehus'a, l. с., р. СХХVІ.

<sup>6)</sup> De origine civitatis Florentiae et ejusdem famosis civibus ad Eusebium fratrem. Сочнение въ подлиннивъ оставалось неизвъстнымъ долгое время и за подлиннивъ считался искаженный переводъ, изданный въ 1747 Mazzuchelli въ Венеціи и перепечатанный во Флоренціи въ 1827. Мения открылъ датинскій тексть, доказаль что это оригиналь и привель цёлую массу отрывковъ главнымъ образомъ изъ 2-й книги. (Mehus Vita Ambr. Travers., р. СХХІІ—СХХІХ и разміт.) Въ 1847 году Галлетти перепечаталь отрывки изъ первой книги и цёликомъ издалъ вторую вмъсть съ цёлымъ рядомъ другихъ сочиненій изъ

своей части мало чёмъ отличается отъ его французской исторіи 1); гуманистическіе интересы Виллани обнаруживаются въ его біографіяхъ первыхъ гуманистовъ 2); но и здёсь на ряду съ Петраркой, Салютати и другими фигурирують такіе средневёковыя знаменитости, какъ юристъ Бартоло и различные астрологи. Судя по навваніямъ, которыя онъ прилагаетъ къ своему имени — Heliconicus и sacer Pieridum Musarumque cultor, Виллани любилъ поэзію, но писалъ ли онъ самъ что-нибудь въ этомъ родё — неизвёстно, и вообще о его біографіи почти нётъ никакихъ свёдёній 3).

Въ XV столетіи представители гуманистическаго движенія играютъ все большую и большую роль во флорентійскомъ университеть ), но уже въ первые годы своего существованія Studio должно было оказывать вліяніе на молодое поколеніе, хотя мы очень мало осведомлены о возвреніяхъ тогдашнихъ профессоровъ-гуманистовъ.

Мы ознакомились уже съ міросозерцаніемъ Л. Бруни, самаго врупнаго представителя старшаго покольнія третьей гуманистической генераціи, который вышелъ изъ флорентійской школы. Но Бруни провель лучшіе годы своей жизни при папской куріи; изъ коренныхъ флорентійскихъ гуманистовъ первое мьсто между его сверстниками занимаеть Николо Никколи (1365—1437). Самъ онъ почти ничего не написалъ; но едва-ли можно найти другаго гуманиста, о которомъ и которому такъ много писали бы его единомышленники. Вслъдствіе этого его безмолвная фигура представляетъ большой интересъ въ исторіи гуманистическаго движенія.

Единственнымъ произведеніемъ Никколи была латинская ореографія, повидимому, не имъвшая никакого значенія, что признаеть и его другъ Поджіо, оправдывая литературную непроизводительность Никколи тъмъ, что Сократъ и Христосъ тоже ничего не писали в). Обшир-

TOR ME 300XII. (Philippi Villani liber De civitatis Florentiae famosis civibus ex codice Mediceo-Laurentiano nunc primum editus et de Florentinorum litteratura principes fere synchroni scriptores denuo in lucem prodeunt cura et studio Gustavi Camilli Galletti Florentini. Florentiae MDCCCXLVII).

<sup>1)</sup> Haup., 2-я глава называется Quod Nebroth primus fuerit, qui coëgerit mortales ignem pro Deo colere et adorare. 3-я De magno Athalante repertore Astronomiae et Athalo ejus filio et genero, qui trajecit in Italiam. 5-я De aedificatione civitatis Fesularum facta per Athalum et Januae per Janum etc. Galletti, p. 4.

<sup>2)</sup> См. выше въ обзоръ біографій Петрарки, Боккаччіо, Дзаноби и Салютати.

<sup>3)</sup> Нѣкоторыя свѣдѣнія о немъ собраны у Tiraboschi, V, р. 648.

<sup>4)</sup> Rondani, l. c. p. 197-199.

<sup>3)</sup> О ней упоминаетъ Гуарино въ инвективъ противъ Никколи, написанной въ формъ письма къ Блазіо Гасконе. Proxime venit in manus ab eo editum in

ная переписка съ многочисленными друзьями не сохранилась, потому что его писемъ, которые были написаны по итальянски, никто не собираль 1), и этоть факть составляеть весьма существенный пробыль въ его біографіи. Возврвнія Никколи представляють особенный интересъ въ виду той роли, которую онъ игралъ среди гуманистовъ: а при отсутствіи собственныхъ сочиненій ихъ выяснить очень трудно. вся вдствіе чего не вполнв ясной остается и причина его общирнаго вліянія. До извістной степени этоть пробіль пополняется массой разнообразныхъ современныхъ источниковъ для его біографіи. Сюда относятся, во-первыхъ, адресованныя ему письма. Траверсари посвятилъ ему всю 8-ю книгу своей переписки, гдв изложены результаты его поисковь за античной литературой и древностями. Ему же сообщаль Поджіо о всёхъ своихъ находкахъ, и его многочисленныя письма по этому адресу не только карактеризують интересы Никколи, но -ил йонритна кіноруки мідотом кли смоямнротом смынжав котокрав тературы въ новое время. Тъсная и интипная связь между обоими гуманистами проявляется чуть не въ каждомъ письмъ Поджіо: онъ охотно исполняеть даже мелкія и шекотливыя порученія Никколи<sup>2</sup>)

lucem opusculum, quod ille ad erudiendos compilavit adolescentes. Incribitur autem orthographia, quum verius orbographia possit appelari. Nam quum erudire pueros per quandam imanem jactantiam concupiscit, rudem sese magis puerum patefacit. Tot in ea continentur artis praecepta, describuntur vocabula, ut correptas syllabas diphtongis annotare non pudeat. Письмо не издано: отрывокъ у Мениз'а, р. 21. Мегусъ подагаетъ, что это сочиненіе написано по-итальянски, на основаніи инвективы Бруни, гдѣ говорится, что Никколи инчего не написалъ по-латыни. An non pudet Grammaticum profiteri te, qui nunquam scripseris aliquid latine neque locutus sis (У Zippel'я, р. 85). Доказательство не имъетъ рышающаго значенія, котя Фогть говорить объ этомъ, какъ о несомивниомъ фактъ I, р. 304.

- 1) Одно письмо имъть въ рукахъ Мегусъ. Навео, говорить овъ, Epistolam a Niccolao Niccolo ad Michelotium italice scriptam, qua eum obsecrat, ut sibi impertret ab Episcopo Arretino vetustissimum Codicem Catonis de re Rustica Litteris Langobardis exaratum, ut suum, qui mendosissimus erat, cum eo conferret emendaretque. L. с., р. L. Zippel утверждаетъ, что il Niccoli, се ne fa fede l'amico suo Poggio, non tollerava l'uso del volgare nemmeno nella corrispondenza più famigliare (р. 47). Мы не знаемъ такого мъста у Поджіо; во всякомъ случав это показаніе опровергается фактами.
- \*) Такъ въ одномъ письмъ онъ говорить mitto tibi litteras pro Benvenuta tua, in quibus continetur, ut prior Sancti Laurentii possit commutare votum illud femineum in aliud opus pietatis. Litterae parum constant et id parum condono sibi: volo enim pedibus ejus et gradum subjicere, ut ascendat in coelum. Si quid est aliquid, quod velit, scribe fietque perdiligenter. Poggii Epistolae ed. Tonnelli. I—III Florentiae 1832—61, I, р. 151. II, 14. У Tonelli, I, р. 151. Это та самая Бенвенута, изъ-за которой Никколи поссорился съ Бруни и съ своей родней.

и въ письмъ по поводу его смерти съ несомнънной искренностью оплакиваеть свою крупную потерю<sup>1</sup>). Имеють значение для біографів Никколи и многочисленныя письма, адресованныя ему Леонардо Бруни. Въ началъ знакомства, Бруни, подобно Поджіо, ему чаще всего излагалъ свои личныя дъла<sup>2</sup>); затвиъ послъдовала ссора; но посл'в примиренія, снова встр'язьются письма такого содержанія, хотя и реже <sup>в</sup>). Кроме того, не лишены значенія для характеристики Никколи тв письма Бруни, въ которыхъ онъ сообщаеть о своихъ занятіяхъ, интересныхъ для адресата. Изъ нихъ видно, что Никколи занимали переводы съ греческаго, и Бруни сообщаетъ ему о своемъ намъреніи перевести Платона 1), посылаеть narratio къ переводу рѣчи о Діофить в), даеть образчики переводовь изъ Эсхина в) и истолковываеть вначение двухъ греческихъ словь фой и егфорес 1). Далве, ему же даетъ онъ свъдвнія о Римини, объясняетъ разницу между civitas в urbs в) и излагаетъ побужденія, заставившія его написать порнографическое сочинение э). Чисто личныя письма показывають, что между Бруни и Никколи существовала тесная связь и что первый не стеснялся въ глаза высказывать правду о характеръ послъдняго 10); изъ отдъль-

<sup>1)</sup> Въ письмъ по этому поводу въ Марсупини Поджіо, перечисливши всъ благодъянія Никколи, говорить: omnibus ille qui ad litterarum studia adhelabant, in quibus aliquam virtutis notam inesse putabat, sic aderat, sic favebat, ut vere communis doctorum hominum parens atque altor esse videretur. Rectissime videor affirmare posse, non mihi magis, quam reliquis, qui nostris studiis delectantur, Nicolai interitum communis calamitatis causa esse lugendum ac deplorandum... Fateor aliquos doctiores atque eloquentiores existere aetate nostra; sed qui humanitate, industria librorum perquirendorum, familiaritate doctissimorum virorum, comitate ipsa affabilitate, facetiis, in doctos omnes caritate ac benevolentia, librorum copia, qui quidem omnibus praesto, essent, Nicolaum superarit, credo neminem extitisse. Erat semper ejus domus referta doctis et egregiis viris, qui ad eum quotidie accedebant. Nemo Florentiam, qui aliquid saperit, nunquam adibat, quin imprimis Nicolai domum et libros sibi visendos putaret... Non me fugit solere ab invidis et malevolis quibusdam objici, quod nihil unquam scripserit, nullum ediderit opus, dignum nomine docti viri... На это Поджіо возражаеть, что не писали также Писагоръ, Сократь и Христосъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epistolae Lib. I, Ep. 10, 12, 15; II, 4, 6, 9; III, 4, 5, 7, 14, 15, 16, 18; IV, 1 etc.

<sup>8)</sup> Lib. VI, 8; X, 6.

<sup>4)</sup> Lib. I, 8.

<sup>5)</sup> Lib. II, 5.

<sup>6)</sup> Lib. III, 20.

<sup>7)</sup> Lib. III, 19.

<sup>8)</sup> Lib. III, 9.

<sup>9)</sup> Lib. II, 16.

<sup>10)</sup> Прося содъйствія Никколи вакому-то англичанину Tomacy, cupienti ineptias nostras, id est libros novorum роётагит етте, говорить между прочимь

ныхъ мъстъ переписки второй категоріи видно, что Бруни сообщалъ своему адресату только то, что его интересовало. Такъ, Никколи быль равнодушенъ къ политикъ и относился съ полнымъ пренебреженіемъ къ дъламъ Констанцскаго собора и вато чрезвычайно интересовался ученіемъ Платона; сообразно съ этимъ и писалъ ему Бруни 1). Не мало данныхъ для біографіи Никколи разбросано въ письмахъ и другихъ гуманистовъ по разнымъ адресамъ 2).

Кром'в переписки гуманистовъ, источникомъ для біографіи Никколи могуть служить ихъ сочиненія. Такъ ему посвятиль нікоторые
переводы съ греческаго и сочиненіе Сісего Novus Бруни<sup>3</sup>). Еще
боліве важности иміють діалоги, гді въ числі собесідниковъ является
Никколи. Гуманисты заботились о реальности и правдоподобности діалога, поэтому они всегда старались выбрать для каждаго мнівнія
такого представителя, который и въ дійствительности отличался приблизительно такимъ же образомъ мыслей. Въ одномъ письмі къ Никколи Поджіо по поводу своего діалога De avaritia говорить объ
этомъ, какъ о ділів общензвістномъ и общепринятомъ: діалогъ
долженъ опираться на истину или, по крайней мірів, не стоять съ нею
въ різкомъ противорічні (1). Поэтому мы въ праві предположить,

pro natura et moribus tuis admonendum te familiarius putavi, ut. si quid contra sententiam opinionemve tuam cuperet aut sentiret eidem te mitem et minime adversantem praestes. Ibid. II, 17.

<sup>1)</sup> Si quae hic agantur, пишетъ Бруни наъ Констанца, quaeve dicantur te curare putarem, scriberem tibi acta Concilii et quotidianarum rerum commentarios facerem. Sed si te bene novi, tu ejusmodi mentis es, ut non modo non cures ista cognoscere, verum etiam interesse tua arbitraris haec, ut tu appelare soles, taedia et deliramenta hominum ignorare... Nihil tibi magis placiturum per haec tempora arbitror, quam si peregrinationem meam tibi perscripsero. Lib. IV, 2. Объ отношенік къ Платону Бруни говорить: Platonem tuum, pro quo tu adversus indoctorum turbam omni tempore pugnavisti, I, 8.

<sup>2)</sup> См. напр. выдержки изъ неизданныхъ писемъ Пьера Кандида Дечембріо и Marsupini. У Mehus'a, Vita Ambros., р. LIX и LXIII. Ср. Zippel, р. 61—62.

<sup>3)</sup> Leonardi Aretini ad Nicolaum suum in tyrannum Xenophontis philosophi praefatio. Рукопись въ Ambrosiana Cod. Н. 91. Super. Oratio pro Diophythe. Въ рукопи (Аmbrosiana Cod. R. 64. Sup.) безъ посвященія, но что она посвящена Никколи видно изъ писемъ Бруни. Въ предисловін къ Сісего novus Бруни говорить: Tu vero, Nicolae, censor et judex rerum nostrarum, Сісегопет hunc novum diligenter perlegis. Рукопись Парижской Національной библіотеки Cod. 1676, fol. 132.

<sup>4)</sup> Quod autem nomina collocutorum displicent tamquam barbara, neque in eos cadere, ut reprehendant avaritiam, quos credis avaros, primum opportet, ut iis nominibus utamur, quibus homines appelantur neque, si nomina molesta sunt, mihi tribuendum est, sed temporibus et religioni nostrae, quae illa introduxit. At, inquies, multi nominantur ita, ut ferri eorum nomina possint, qui erant eligendi

что то, что говорить Никколи въ діалогахъ Поджіо соотв'ятствуеть его характеру и взглядамъ не говоря уже о томъ, что въ одномъ изъ нихъ авторъ пастъ весьма живую характеристику своего друга<sup>1</sup>). Точно такъ же едва ли ръзко противоръчилъ истинъ Валла, заставляя Никколи въ діалогь De voluptate примирять христіанство съ крайнимъ эпикурействомъ. По этимъ примърамъ можно думать, что и Бруни въ разсмотренномъ выше діалоге издагаль приблизительно возарвнія Никколи ). Наконецъ, современные гуманисты, лично его знавшіе, составляли въ честь его панегирики, или направляли противъ него инвективы, или оставили его біографію. Такъ, миданскій гуманисть Джузеппе Брипіо или Бривіо посвятиль ему длинное стихотвореніе<sup>3</sup>), въ которомъ влагаеть въ уста самому Аполлону похвальную рачь въ честь Никколи. Осыпан всевозможными похвалами своего друга<sup>4</sup>), Бриціо тщательно перечисляеть все, что онь сдівляль для изученія древности. Многочисленнье были инвективы противъ Никколи, и одна изъ нихъ, написанная Бруни, надълала чрезвы-

in sermonem. Fateor, sed ii sumendi erant, et qui adsunt, et qui possuut coire et qui non sint omnino rudes, ut videatur hic sermo inter illos oriri potuisse... Scis morem Dialogorum cum vel veris rebus, vel similibus veri niti debeant. Tonelli, Epist. Lib. III, 36.

<sup>1)</sup> Noster Nicolaus in libera civitate liberior caeteris, nullius obnoxius civitati, qui unus semper prae se tulit summam dicendi licentiam neque veretur, quo animo sua dicta accipiantur, dummodo quod sentit proferat, audacius. uberiusque suum explicabit judicium. De infelicitate principum. Opera, p. 397. Въ другомъ мъсть того же діалога Козимо Меднян говорить: facillime, Nicolae, qui mos tuus est, laberis ad detrahendum... Mecum saepius cogitans addubitare cogor, quaenam sit potissimum causa, cur in vituperando sis, quam in laudando proclivior. Hoc facile est ad explicandum, Nicolaus inquit, quod longa aetas et anteacta vita me docuit. Nam in laudandis hominibus saepius deceptus sum, cum hi deterriores essent, quam existimarem, in vituperandis vero nunquam me fefelit opinio. Ibid. р. 394. Далъе Никколи ближе объясняеть причину своей репутація: онъ не скрываль оть авторовь своего митнія объ ихъ сочиненіяхъ. Plures ad me adeunt importune, qui suam stultitiam a me commendari volunt, afferunt nescio quid ab eis editum insulsum penitus, inconditum, inconcinnum, certe dignum quod ad latrinas feratur, quaerunt existimationem meam. Ibid. p. 395.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, р. 610 и савд.

<sup>3)</sup> Joseph Bripius praestanti ac litteratissimo viro Nicholao Nicholi, velut fratri majori, et amico carissimo salutem plurimam et novos amicitiae amores. Сначала напечатано у Saxius'а въ Historia Туродгарнісо-Litteraria Mediolanensis и перенадано у Mehus'a, Vita Ambrossii Traversari, p. LXXIX—LXXXII.

<sup>4)</sup> Ille etiam gravitate nitet, sermone facetus,
Acer in eloquio, rerum quoque gnarus abunde,
Religione pius, virtute insignis, honestus,
Moribus egregiis, omnique benignus in acta etc. Mehus, p. LXXXI.

чайно много шуму. Причиной ссоры послужила экономка Никколи, Бенвенута, къ которой весьма непочтительно отнесся Бруни. Никкоди разобиделся. Бруни ответиль инвективой 1); ссора разгорелась; въ дёло виёшались другіе гуманисты, и одному изъ нихъ венеціанцу Франческо Барбаро удалось примирить прежнихъ друзей. Тъмъ не менъе о раздоръ сочли нужнымъ упомянуть ранніе біографы обоихъ противниковъ, а въ XVIII въкъ велась полемика о томъ, кто былъ виновникомъ ссоры<sup>в</sup>) и даже въ XIX въкъ единственный новый біографъ Бруни, Монцани, счелъ нужнымъ съ чрезмерной обстоятельностью разсказать всю эту грязную исторію, хотя она и не представляеть интереса<sup>3</sup>). Кром'в Бруни, противъ Никколи писали Лоренио ди Марко Бенвенути, Гуарино и Филельфо. Но объ инвективъ Лоренцо извъстно только изъ писемъ Поджіо ), письмо Гуарино оствется неизданнымъ 3), а сатиры Филельфо, изъ которыхъ двъ хранятся въ рукописякъ, представляють собою только площадную брань<sup>6</sup>). Къ источникамъ для біографіи Никколи, составленнымъ при его жизни, относятся два его духовныхъ завъщанія. Книги, которыя онъ собиралъ съ такою тщательностью при жизни, составляють главный предметь его заботь и въ завъщаніяхъ. Сначала онъ ихъ пожертвовалъ монастырю S. Maria degli Angioli подъ условіемъ предоставлять ихъ для пользованія всімъ желающимъ: но потомъ передумаль и поручиль 15 душеприказчикамъ выбрать подходящее место для первой публичной библіотеки7).

Со смертью Никколи не прекратился интересъ къ нему современниковъ. Одинъ изъ его душеприкащиковъ, Поджіо, составилъ похоронную рѣчь, а, кромѣ того, еще въ XV столѣтіи были написаны

<sup>1)</sup> См. о ней выше, р. 655 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cm. Zeno. Dissertazioni, p. 34-35. Mehus, o. c. p. LX

<sup>3)</sup> C. Monzani, l. c., I, p. 29-59.

<sup>4)</sup> Laurentii Marci de Benvenutis in Nicolaum Nicolum Oratio. Cm. Mehus, p. LX u Zippel, p. 30-31.

<sup>5)</sup> Guarinus Veronensis Blasio Guasconi. Отрывки у Mehusa'a, р. LI, LXI и LXII.

<sup>•)</sup> Первая изъ неизданныхъ сатиръ Филельфо озаглавлена F. P. Satyra in Nicholaum Nicolum cognomento Lallum; второя — Satyra ad clarissimum virum Franciscum Barbarum in sceleratum adulterum Nicolaum cognomento Margum. Отрывви у Mehus'a, o. c. p. LXI.

<sup>7)</sup> Они напечатаны у Zippel'я, l. c., p. 96 и след. О собирани книгъ въ обоихъ говорится одинаково: omnes libros suos, tam sacros, quam gentiles, et tam graecos, quam latinos aut barbaros... undique magna industria, diligentia, studio ab adolescentia nullum laborem subterfugiendo, nullis impensis parcendo coegit.

три его біографіи. Річь Поджіо 1) представляеть интересь, главнымъ образомъ для характеристики занятій Никколи. Результатомъ уснленнаго собиранія Никколи книгъ была первая по богатству во всей Италіи библіотека, которая и при жизни владільца была открыта для желающихъ 2). Кромі того, Никколи, любителя искусства вообще 3), интересовали и паматники древняго искусства, и вещественные остатки древности, такъ что его домъ совміщаль въ себі и публичную библіотеку и музей 1) и привлекалъ массу посітителей 3). Фактическихъ свідіній въ річи Поджіо немного 5), а на его характеристику положиться нельзя. Такъ, онъ говорить здісь о "цензорской серьезности" Никколи, а въ Фацеціяхъ сообщаеть совсімъ противоположныя свідінія 7). Другой душеприказчикъ Никколи, Джіаноццо Манетти, былъ

<sup>1)</sup> Oratio in funere Nicolai Niccoli civis Florentini. Въ Opera 1528. Basileae, р. 270 и слъд.

<sup>2)</sup> Sollertissimus omnium fuit in emendis ac comparandis libris, fructuosissima ac pulcherrima omnium negociatione, quos adeo multos atque egregios, tum latinos, tum graecos ab extremis usque Europae finibus conquisivit, ut omnes Italos (pace reliquorum dixerim) superarit librorum copia optimorum. Эти вишти были — publica quaedam Bibliotheca. Ibid. p. 271.

<sup>3)</sup> Dilectabatur admodum tabulis et signis ac variis colaturis priscorum more. Plura enim prope solus atque exquisitiora habebat, quam ceteri fere omnes. Ibid. p. 276.

<sup>4)</sup> Templum quoddam virtutis et decoris existimabatur domus illa et tamquam habitaculus honestatis, in qua accedebant omnes ad virtutem et bonarum artium disciplinas. Hic librorum ingens numerus, tum latinorum, tum graecorum. Hic signa et tabulae; hic veterum imagines, hic numismata usque a priori illa aetate, qua aes primum cudi et moneta obsignari est coepta, conspiciebantur... Sed excellentissima ejus virtus atque optimum omnium facinus nequaquam est silentio praetereundum... Rem sane statuit temporum omnium ac saeculorum laudibus celebrandam. Ex libris, quos homo nequaquam opulentus et rerum persaepe inops supra octingentos codices summo labore et diligentia comparaverat, decrevit testamento ficri per amicos publicam bibliothecam ad utilitatem omnium sempiternam. Ibid. p. 276.

<sup>9)</sup> Ad quae visenda multi alliciebantur, ut non privato aliquo in loco, sed in theatro quodam collocata ac exposita esse affirmares. Ibid.

<sup>6)</sup> Ortus est Nicolaus, ut nostris, egregiis atque honestis parentibus civibus nostris, qui, quae homini maxime sunt optanda, et divitiis et benevolentia civium floruent, et pater quidem mercaturae operam dedit, qua sibi opes plurimas comparavit. Ibid. р. 270. Важно также, что говоритъ Поджіо объ отношенін Никтюли къ Гуарино, Ауриснъ, Бруни, Траверсари и Марсунини. Ibid. р. 272.

<sup>7)</sup> Nihil turpe, nihil obscoenum in verbis quidem protulit. Censoria quaedam gravitas vitae splendorem afferebat et summam auctoritatem. Ibid. p. 276. Между тыть въ Фанедіяхъ Поджіо называеть его vir ad jocos promptus, котя разскаванная Никколи шутка язвительна, но прилична. Ibid. p. 486.

его первымъ біографомъ. Составленный имъ очеркъ 1) не богать фактическими данными; въ его основе лежить речь Поджіо которую онъ дополняеть однако весьма характерными для Никколи подробностями. Такъ, онъ сообщаеть, что Никколи обладаль блестящей памятью и такимъ живымъ воображеніемъ, что излагалъ съ наглядностью очевидца всё факты изъ древней исторіи и описываль различныя м'ястности. Кром'в исторіи и географіи, онъ быль хорошимь знатокомъ священнаго писанія<sup>2</sup>). Манетти расходится нізсколько съ Поджіо въ характеристикі Никколи онъ признаеть въ немъ нъкоторое влоязичие 3), говорить, что онъ быль увеселителемь всякаго собранія 4), что не подходить къ "ценворской важности". Кромъ того Никколи отличался необычайно тонко развитымъ эстетическимъ чувствомъ. Щеголь, не смотря на скромный образъ жизни, онъ не могъ выносить ничего оскорбляющаго слухъ или врвніе, и окружаль себя изящной обстановкой<sup>в</sup>). Эти черты, рельефно изображенныя очевидцемъ, придають много цены коротенькому біографическому очерку Манетти. Коротенькая замѣтка другого современника, Фаціо, не представляеть никакого интереса, кром'в разв'в того факта, что Никколи внесенъ авторомъ въ число "поэтовъ", кота онъ, довольствуясь сочиненіями "древнихъ, ничего не написалъ ни полатыни, ни по-гречески" 6). Гораздо интересные другой біографическій очервъ, написанный во второй половинъ XV въка Веспасіано Би-

<sup>1)</sup> Jannotii Manetti Vita Nicolai напечатана у Mehus'a Vita A. Traversarii, p. LXXVI—LXXVIII.

<sup>2)</sup> Sacras insuper scripturas usque adeo perlegit, usque adeo hausit, usque adeo olfecit, ut mirabile quoddam videretur, hominem saecularem ac nulla, ut ajunt, religione praeditum tantam earum scientiam percipisse. Ibid. p. LXXVII.

<sup>\*)</sup> Loquendi et objurgandi vaga quaedam ac soluta libertas atque licentia.
Ibid. p. LXXVI.
•

<sup>4)</sup> Humanus, comes atque facetus adeo erat, ut quandocumque in eruditorum hominum coronas et cetus incedisset, quod crebro requiescendi animi gratia contingebat, ex facetiis et dicacitatibus suis (nam hujusmodi ridiculis jocis suapte natura affluebat) continuos quosdam et perpretuos propemodum ribus cunctis audientibus commovebat. Ibid. p. LXXVII.

<sup>5)</sup> Naturalem corporis sui conditam pulchritudinem purpureis et egregiis vestibus adornabat. Sensus omnes, praecipue illos, ex quibus aliqua disciplina percipitur, auditum et visum usque adeo delicatos habebat, ut nihil audire videreve pateretur, quod non aliquid voluptatis afferre videretur. Unde neque rudentem asinum, neque secantem serram, neque muscipulam vagientem sentire audireve poterat, idemque sibi circa oculos contingebat, quia nihil, nisi formosum et decorum ac speciosum admittebat. Ibid.

<sup>6)</sup> Bartholomaeus Facius. De viris illustribus, p. 12. Фаціо не знастъ второго зав'ящанія Никколи и потому ошибочно указываеть м'ясто его библіотеки. См. Mehus. Vita A. Traversarii, p. LXIII.

стиччи 1). Авторъ дично вналъ Никколи и относится къ нему съ большимъ сочувствіемъ; въ его біографіи, одной изъ наиболье общирныхъ и обстоятельныхъ, сообщены приныя фактическія данныя и много интересныхъ анекдотическихъ подробностей, онъ приводить между прочинь весьма правдоподобную причину отсутствія литературныхъ произведеній Никколли<sup>3</sup>), что укавываеть на пониманіе имъ дичности Флорентійскаго гуманиста. Но Бистичи особенно подчеркиваеть религіозность Нивколи, который, по его словань, "быль другомъ всехъ хорошихъ людей и въ особенности монаховъ", "ненавидълъ тъхъ, которые не были добрыми христіанами "в). Въ подтвержденін этого, онъ разсказываеть въ последнихъ главахъ біографіи, какъ Никколи устронлъ у себя дома алтарь, на которомъ Траверсари ежедневно совершаль мессы, какъ они вивств читали ап. Павла, съ какимъ благоговъніемъ Никколи причащался и т. п. 4). Въ справедливости фактическихъ покаваній весьма добросов'єстнаго Бистиччи нізть основанія усоминться, по крайней мірів, въ данномъ случав, между тімъ нарисованный имъ портреть Никколи резко отличается оть того образа, который довольно рельефно выступаеть въ перепискѣ Поджіо и въ особенности въ его діалогахъ. Анадизъ и примиреніе этого противорічія тімъ необходимье, что решение вопроса въ томъ или другомъ смысле бросаеть свёть не только на современный Никколи кружокъ гуманистовь. но и на мало освъщенную фигуру его учителя Л. Марсильи. Между твиъ такого примиренія мы не находимъ въ повдивищихъ біографіяхъ Никколи.

Первымъ біографомъ Никколи можно считать Mehus'a<sup>5</sup>), но его васлуга заключается только въ собраніи матеріала. Онъ напечаталь целикомъ біографію Маннети и много выдержекъ изъ писемъ и сочиненій гуманистовъ, гдв идеть рвчь о Нивколи. Кромв того, онъ сявдить иногда по автографамъ, что читаль Никколи, какія рукописи онъ самъ переписывалъ<sup>6</sup>), въ какихъ только исправлялъ текстъ. Его работа легла въ основаніе позднівйшихъ біографическихъ очерковъ и характеристикъ. Такъ Elogio Тирабоски<sup>7</sup>) написанъ исключительно по

<sup>1)</sup> Vespasiano da Bisticci. Vite di uomini illustri del secolo XV. Ed. Bartoli Firenze 1859, p. 473-82.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 478.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 473, 476.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 481-482.

<sup>5)</sup> Bz Vita Ambrosii Traversarii, p. XXVIII—LXXXII u passim. 3ambruu Zeno въ Dissertazioni Fossiane (I, р. 33) не представляють интереса.

<sup>•)</sup> Заслуживаетъ вниманія, что Никколи переписываль и священныя вниги, и творенія свв. отцовъ. Mehus, о. с. р. XXXII. • :

<sup>7)</sup> Storia della litteratura, VI, p. 170 H CABA.

матеріаламъ Мегуса и не даеть ничего новаго ни для фактической біографін Никколи, ни для его характеристики. Тирабоски надъляєть Никколи всевозможными добродътелями и считаеть инвективы противъ него продуктомъ зависти и сварливости его противниковъ 1). При такомъ отношении къ дълу біографія Никкоди совожив не подвинулась впередъ, и его первая оригинальная характеристика принадлежить Фогту<sup>а</sup>). Также опираясь главнымъ образомъ на Мегуса. Фогтъ дадъ блестящую вибшнюю характеристику Никколи, одну изъ лучшихъ во всей книгъ. Но его собственное міросозерпаніе остается и здъсь совершенно невыясненнымъ. Фогтъ вивств съ Бистиччи признаетъ религіозность Никколи<sup>3</sup>), хотя и не въ такихъ різкихъ выраженіяхъ; на его возорвнія, поскольку они выражаются въ письмахъ и діалогахъ Поджіо, онъ не обращаеть вниманія. Эгого пробъла не пополняеть и спеціальная монографія, посвященная Никколо Циппелемъ, Главную васлугу автора составляеть изданіе инвективы и нісколькихъ писемъ Бруни ); что же касается до фактической біографіи Никколи и для его характеристики, то книжка не даеть почти ничего новаго. Циппель не дълаетъ анализа обвиненій противъ Никколи, совськъ не касается вопроса о его воззрвніяхъ, поскольку они выразились въ техъ діалогахъ, где онъ является действующимъ лицомъ, и сводить его гуманистическую діятельность къ собиранію книгь и рідкостей, а также къ критикъ текста . Между тъмъ выяснение возаръній Никколи чрезвычайно интересно и въ извістной мітрі возможно. если обратить вниманіе на ту роль, которая отводится ему въ діалогахъ. Самый существенный вопросъ по отношенію къ Никколи. является ли онъ заядлымъ антикваріемъ, сліпымъ поклонникомъ формальной стороны древней литературы и вообще древняго міра и врагомъ Данте, Петрарки и Боккаччіо? Мы думаетъ, что на эти вопросы слъдуетъ отвътить отрицательно. Главныя основанія для приведенныхъ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 172, 173 π 174.

<sup>2)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 298 n carba.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 308.

<sup>4)</sup> См. выше, р. 639 пр. 1 п р. 655 пр. 3. Печатая инвективу въ неокончениомъ видъ, Zippel замъчаетъ: dal codice parigino, che crediamo contenerla nella sua integrità, non ei fu possibile avere una copia (l. с., р. 33). Я видълъ это произведение въ двухъ нарижскихъ рукописяхъ (Сод. № 6315 и 17888), по въ томъ и другомъ оно неокончено, такъ что еще вопросъ, была ли инвектива виолиъ написана авторомъ.

<sup>5)</sup> Заслуживають вниманія выдержки изъ неизданной річи Марсупипи (р. 26 и 49). Утвержденіе Zippel'я, что Никколи первый началь заниматься критикою текста классическихъ авторовь (р. 49), невірно, потому что этимъ занимался уже Петрарка, а послі Салютати.

обвиненій составляють разсмотрівнный выше діалогь Бруни, инвектива Ринуччини и письмо Доменико да Прато 1). Быше мы видели, что Никколи діалога не можеть быть причислень къ врагамь "флорентійскихъ коронъ". Что касается до инвективы Ринуччини, то она дъйствительно отвъчаетъ на первую часть діалога Бруни, какъ замътилъ ак. Веселовскій, и следовательно направлена противъ Бруни и Никколи. Но какую цену придавать ся показаніямь? Те ся части, въ которыхъ идетъ ръчь объ отрицательномъ отношение новаго направленія къ старой наукі, въ общемъ не расходятся съ истиной: но ихъ можно отнести съ такимъ же правомъ къ Петраркъ, какъ и Никколи. Обвиненія же гуманистовъ, что они, "хвалять безмірно Варрона, втайнъ предпочитая его учителямъ нашей католической религін", что "они даже осивливаются говорить, что ть боги болье истинные, чемъ нашъ, и не помнять чудесъ нашихъ святыхъ" <sup>2</sup>) либо совершенная неправда, либо крайнее преувеличение. Валла и Марсупини, въ глазахъ которыхъ набожность не была большой добродътелью, утверждають, что Никколи интересовался священнымъ писаніемъ<sup>3</sup>), ихъ показанія подтверждаются тымъ фактомъ, что сохранидись собственоручно переписанные Никколи произведенія перковной литературы<sup>4</sup>). Бруни даже во время ссоры съ Никколи съ негодованіемъ намекаеть на это обвиненіе в), и достаточно перелистать его біографію, написанную Бистиччи, чтобы видіть, какъ далекъ былъ Никколи отъ паганизма.

Болье правдоподобны другія обвиненія Ринуччини, котя и они имыють совсымь иной смысль, чымь думають найти вы нихь ныкоторые изы новыхы изслыдователей: они, можеть быть, справедливы но отношенію къ отдыльнымь лицамь, но не къ цылому направленію и представляють собою неправильное обобщеніе индивидуальныхы свойствы гуманистовь, приписанное всему движенію. Весьма возможно

<sup>1)</sup> Къ крайнему сожальню, у меня нътъ теперь подъ руками 2-й части перваго тома Paradiso акад. Веселовскаго, гдъ впервые были напечатаны оба памятника, такъ что я цитирую по русскому изданию этого сочинения.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вилла Альберти, р. 214.

<sup>3)</sup> Rerum divinarum peritissimus, называеть его Валла въ введенін въ діалогу De voluptate ac vero bono; по словань Марсупипи, онъ sacris litteris summo studio deditissimus. Oratio in funere matris ad Cosmum et Laurentium Medices. См. Zippel, p. 49.

<sup>4)</sup> См. выше, р. 851, пр. 6.

<sup>5)</sup> Разсказавши Поджіо о поведеніи Нивколи, Брунн зам'вчаеть: miramur, si ea opinio est vulgi, ut litterarum studio dediti nec Deum putent, nec vereantur, cum hujusmodi monstra hominum, falsa opinione pro litteratis habiti ista contra Deum et homines commitere non formidant. Epist. V. 4.

и правдоподобно, что Никколи сказалъ когда-нибудь, что "Боккаччіо не зналь по-латыни", можеть быть, назваль De viris illustribus Петрарки "самой постной компиняціей", а Данте "стихоплетомъ для сапожниковъ "1): Никколи быль человъкъ ръзкій въ сужденіяхъ н выраженіяхь, по свидітельству его собственныхь друвей. Но изъ этого не савдуеть, чтобы онъ отрицаль значеніе "флорентійскихъ коронъ". Противъ этого свидетельствують факты, приведенные саминъ Никколи въ діалогі Бруни. Кромі того. Поджіо въ діалогі "О несчастін государей" влагаеть въ уста Никколи похвалу Данте и Петраркъ, котя этотъ эпизодъ и не стоитъ въ прякой связи съ темой. Данте, по словамъ Никколи, "сіялъ исключительнымъ геніемъ" и если бы "его славная поэма написана была по-латыни, то ни въ кавомъ отношения ея нельзя было поставить ниже произведений раннехъ поэтовъ" 3), Это та же самая точка эрънія, которую, какъ мы видели, формулировалъ Салютати въ діалоге Бруни. Отзывъ Никколи о Петраркв еще характериве, потому что онъ доказываетъ невозможностьотрицательнаго отношенія въ Петрарві со стороны гуманистовь, такъ какъ они сознательно счетали его своимъ родоначальникомъ. "Этого мужа, говорить о Петраркв Никколи въ діалогв Поджіо, по мудрости и красноречію следуеть сравнивать съ древники; наши гуманистическія занятія (studia humanitatis), много леть пребывавшія въ усыпленін, такъ оживлены были его геніемъ, что почти пріобрёли себів прежнее достоинство и силу " э). Мы не отрицаемъ возможности, что эта мысль принадлежить Поджіо; но онъ считаль ее совершенно правдоподобной и въ устахъ Никколи, который тщательно изучалъ между прочемъ переписку Петрарки и снабдиль ее комментаріями 1).

Весьма возможно, что Ринучини имъетъ въ виду Никколи, говоря о предпочтении, которое оказываютъ гуманисты Платону передъ Аристотелемъ. "Они, говорятъ что Платонъ болъе великій Философъ, чъмъ Аристотель", говоритъ Ринуччини, "и ссылаются на бл. Августина, называющаго Аристотеля княземъ философовъ за исключеніемъ впрочемъ Платона. Почему отозвался такъ Августинъ, этого они не объясняютъ: потому что мнѣніе Платона о душъ согласнъе съ ученіемъ католической церкви; въ отдълъ естественныхъ знаній, гдъ необходимы опыты и доказательства, Аристотель все же остается наставникомъ всъхъ разумъю-

<sup>1)</sup> Вилла Альберти,211.р.

<sup>2)</sup> Poggii, Opera, p. 409.

<sup>8)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> Кодексъ писемъ Петрарки съ замъчаніями Никколи въ Laurenziana. Zippel, p. 42.

михъ "1). Очень можеть быть, что Никкоди, подобно Петраркв, предпочиталъ Платона Аристотелю<sup>3</sup>). Но выше им видели, что Бруни стоить на противоположной точки зриния. Далие Ринуччини упрекаетъ Никколи и его единомышленниковъ, что "въ философіи семейной жизни они ничего не смыслять, но пренебрегая святостью брака, живуть безпорядочно, не ваботясь о томъ, что такое отеческая гордость и какая благодать дети... Въ политике они не знають, какой способъ правленія лучше, одного ли лица или многихъ, большаго или малаго числа избранныхъ; они набъгаютъ труда, утверждая, что, вто служить общинь, никому не служить, и такимъ образомъ не помогають республик совытами и не защищають ее оружиемъ "3). Известно, что Никколи не быль женать; можно думать, что онъ мало интересовался политической действительностью<sup>4</sup>); темъ не мене обвиненія Риннуччини нельзя приложить къ цівлому направленію. Въ первомъ пунктв вполнв, а во второмъ отчасти, Никколи сходился съ первыми гуманистами, а Бруни, наобороть, порицаль ихъ именно за подобныя воззрѣнія 5). Наконецъ, обвиненіе Ринуччини представителей новаго направленія въ крайне формальномъ интересв къ древней литературъ, въ томъ, что они "кричатъ на площадяхъ, сколько двоегласныхъ было въ употреблении у древнихъ и почему теперь употребляются только двь, и какія стопы встрычаются въ древнемъ стихь, и почему не строять теперь анапеста изъ четырехъ короткихъ стопъ " •) всв эти обвиненія крайне преувеличены и по отношенію къ Никколи, а къ Бруни, напр., совсемъ не приложимы. Выше мы видели, что Бруни самъ смъялся надъ Никколи за его чрезмърную любовь къ грамматикь<sup>7</sup>) и тоже несомнынно преувеличиваль его симпатіи: изъ его же собственной переписки, а также изъ писемъ и изъ діалоговъ Поджіо и другихъ гуманистовъ видно, что Никколи были доступны и другіе интересы.

Письмо Доменико да Прато только повторяеть обвиненія Ринуччини съ незначительными варіаціями. Такъ, онъ утверждаеть что новые ученые порицають не только трехъ флорентійскихъ коронъ, но и "мессера Колуччіо", что они гордятся своими переводами, а сами ничего не пишутъ. Но важное отличіе Доменико отъ Ринуч-

<sup>1)</sup> Вилла Альберти, р. 213-214.

<sup>3)</sup> На это указываеть одно мъсто изъ переписки Бруни (см. выше р. 846 пр. 1).

<sup>8)</sup> Вилла Альберти, р. 214.

<sup>4)</sup> См. выше, р. 846 пр. 1.

<sup>5)</sup> Cm. выше, р. 628.

Вилла Альберти, р. 211.

<sup>7)</sup> См. выше, р. 656, пр. 7.

чини заключается въ томъ, что последній ограничивается общими обвиненіями, тогда какъ первый діляеть болье опреділенные намеки на знакомыхъ намъ дъятелей. Особенный интересъ представляють его намеки на Бруни, потому что мы въ состояніи ихъ провърить и такимъ образомъ составить себъ представление объ основательности его обвиненій вообще. Выше мы виділи, какую піну имість его упрекъ Бруни за отношеніе яъ Данте<sup>1</sup>). Въ другомъ м'вств, намекая на переводы Бруни, онъ утверждаеть, что самъ переводчикъ не написалъ ни одного сочиненія "ни историческаго, ни философскаго, ни поэтическаго" 2). Изъ того что мы знаемъ о Бруни съ несомнъчностью можно ваключить, какое вначение слёдуеть придавать всёмъ этимъ обвиненіямъ. Наконецъ, если сопоставить письмо Доменико, составляющее посвящение сборника его итальянских стихотворений, съ перепиской Бруни, то, повидимому, можно угадать и причины или, по крайней мірів, поводы этихъ обвиненій. Доменико ожидаль дурного пріема своей поэзіи, потому что Бруни и въ особенности Никколи цънили подобныя произведенія очень не высоко. Какой то прівзжій англичанинь иміль вь виду купить, по выраженію Бруни, "наши нелъпости, т.-е. книги новыхъ поэтовъ"; рекомендуя его Никколи, Бруни просить своего друга обойтись съ прівзжимъ ласково, если онъ и расходится съ его взглядами и симпатіями<sup>3</sup>). Зная влоявычіе гуманистовъ и, можеть быть, испытавши его на себь 1), новые поэты естественно желали спрятаться за "флорентійскія короны".

Итакъ на основаніи инвективъ Риннуччини и Доменико да Прато нельзя составить себѣ представленія о міросозерцаніи Никколи. Нѣсколько болѣе дають діалоги позднѣйшихъ гуманистовъ, хотя и въ нихъ Никколи могъ выражать и дѣйствительно выражаль иногда идей автора. Такъ діалогъ Валлы De voluptate едва ли можетъ служить для характеристики Никколи, который примиряетъ такъ эпикурензиъ съ христіанствомъ. Примиреніе чисто внѣшнее и весьма возможно, что авторъ наугадъ и понаслышкѣ выбралъ мало знакомаго ему Никколи. Гораздо важнѣе въ этомъ отношеніи діалоги Поджіо, который хорошо зналъ Никколи и считалъ необходимымъ распредѣлять роли между собесѣдниками сообразно съ ихъ дѣйствительными воззрѣніями.

<sup>1)</sup> См. выше, р. 625 и 651-652.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вилла Альберти, р. 222.

<sup>8)</sup> Cm. выше, р. 845 пр. 10.

<sup>4)</sup> Cm. BMIIIe, p. 847 up. 1.

в) См. выше, р. 846 пр. 4. Zippel (р. 39) упоминаеть еще неизданный діалогь Giovanni Aretino, De medicinae et legum praestantia ad clarissimum juvenem Laurentium Medicem, гдв Никколи доказываеть превосходство медицины надъюриспруденціей.

выводить своего друга и покровителя въ несколькихъ діалогахъ. Въ діалогі "О несчастій государей" Накколи является ихъ ожесточеннымъ противникамъ. Истинное счастье заключается, по его мивнію, въ разумности и добродътеляхъ 1), а князья, включая и папъ 2), лишены того и другого по своему положению. Ихъ развращаеть обстановка<sup>3</sup>); всябдствіе этого вло заключается въ самой монархической власти и въ связанномъ съ ней произволъ 1). Никколи не говорить о лецахъ, и только для иллюстраціи приводить приміры изъ древней исторіи (при чемъ Александра Великаго онъ навываеть vesanum animal<sup>5</sup>), замѣчая что хорошіе государи — крайне рѣдкое исключеніе о, и что они несчастливы, потому что подавлены заботами. Разсужденіе заканчивается призывомъ къ истинному счастью, которое заключается въ удаленіи отъ политической дёятельности и въ научныхъзанятіяхъ 7). Если эти разсужденія характеризують политическіе взгляды самого Поджіо, то во всякомъ случав ихъ въ общемъ раздвляль и Никколи: иначе они были бы вложены въ уста какого нибудь другого гуманиста. Изъ этого следуеть, что если обвинение въ политическомъ индефферинтизив, выставленное прогивъ Никколи Ринуччини имъетъ нъкоторое основаніе, то выставлять гуманистовъ третьяго покольнія теоретическими борцами за монархію, какъ это дівлають нівкоторые новые изследователи<sup>8</sup>), совершенно неосновательно.

<sup>1)</sup> Ubi ergo virtutes, aut bona consilia desint, ubi adsunt vitia, ibi nequit esse aliqua felicitas. Opera, p. 403.

<sup>2)</sup> Nulla enim vel parva admodum his bonarum artium curia est, nulla doctrinae, nulla sapientum ac doctorum virorum nulla virtutis. Ibid. p. 394.

<sup>3)</sup> Quaeritur, quae res malos principes faciat? Jam primum licentia. Deinde rerum copia, amici improbi, satellites detestandi, enuchi (sic) avarissimi, aulici vel stulti, vel detestabiles. Ibid. p. 398.

<sup>4)</sup> Sunt enim in regno quaedam, tamquam in aetate ad adolescentum ac senum insita natura vitia, quae qui tollit aut mitigat, divino potius fungitur munere, quam suo. Sicut enim ignis, quicquid ei haeret, aut calefacit, aut urit. Ita imperium quos apprehendit, aut malos reddit, aut certe deterriores. Ibid.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 405.

<sup>•)</sup> Saepius monstra hominum terra, quam bonos principes produxit. Ibid. p. 401.

<sup>7)</sup> Posthabitis enim atque abjectis opibus, imperiis, dignitatibus, contemptis divitiis, in excolenda matre virtutum philosophia, in rerum occultarum investigatione versati ad liberalium artium disciplinas et humanitatis studia velut in portum traquillum confugerunt (i. e. veri sapientes) ubi nullo impetu, nulla fortuna jactati temeritate vitam beatam ac felicem adepti sunt. Ibid. p. 418.

<sup>•)</sup> Впрочемъ новъйшій біографъ Никколи Zippel даеть весьма странную характеристику его политическимъ воззръніямъ: quanto a principii politici, egli fu guelfo e partigiano dei Medici: odiatore accanito d'ogni tirannide (р. 40).

Еще интересние роль Нивколи въ небольшомъ дівлоги Полжіо \_О благородствв". Моральный критерій приложенный здёсь къ соціальному строю, приволь къ радивальнымъ выводамъ, чрезвычайно симпатичнымъ деятелямъ Возрожденія. Выйдя изъ рядовъ средняго сословія, гуманисты, начиная съ Петрарки, съ неумодимою последовательностью громили аристократію, и этоть исключительно сословный демократизмъ вполнъ соответствоваль ихъ индивилуалистическимъ возврвніямъ. Всявдствіе этого діалогь Поджіо является настоящимъ символомъ въры гуманистовъ. Собесъдниками въ немъ являются Никколи, который ратуеть противь знати, и на защитникъ Лоренцо Меличи. Никколи съ самаго же начала формулируетъ свою основную точку врвнія, что благородство двется исключительно добродітелью і) и подвергаеть різкой критикі понятія о благородстві у раздичныхъ народовъ. Въ Италіи, по его мивнію, это понятіе существенно различно въ разныхъ областяхъ. Неаполитаниы считаютъ благородствомъ праздность; въ вемледелію и торговле они чувствують такое глубовое преврвніе, что не роднятся съ купцами и предпочитають разбой честному труду<sup>а</sup>). Венеціанская внать наобороть занимается торговмей, что не ившаеть знатному дураку избёгать всякаго сношенія съ простыми людьми<sup>3</sup>). Въ Венеціи делають благороднымъ и простого человъка, если онъ совершить полезное для государства влодъйство 4). Въ Римъ знать также презираеть торговлю, но съ уважениемъ относится къ земледелію и скотоводству, которыя иногда дають даже доступъ въ внатности. Никколи жестоко сибется надъ этой аристократіей<sup>в</sup>); сдержанные относится онъ къ флорентійской знати, котя и въ отношения въ ней чувствуется иронія в). Генурзим подражають

<sup>1)</sup> Eruenda materia nobilitatis erit... ex animo, hoc est, ex sapientia, et virtute excutienda nobis est, quae sola erigit homines ad laudem nobilitatis. Ibid. p. 65.

<sup>3)</sup> Mercaturam, ut rem turpissimam vilissimamque exhorrent, adeo fastu nobilitatis tumentes, ut quantumvis egenus atque inops citius fame interiret, quam filiam vel opulentissimo mercatori matrimonio collocaret, vultque furtis et latrocinio, quam honesto quaestui vacare. Ibid. p. 67.

<sup>3)</sup> Nobilitas, veluti factio quaedam, ab reliquo populo distincti mercaturam omnis coercet. Ibid. p. 67.

<sup>4)</sup> Qui ob aliquod in eorum rempublicam insigne facinus admissum, etiam si scelere aliquo profuerit, asciscitur ad munia civitatis, nobilium numero ascribitur. Ibid. p. 68.

<sup>5)</sup> At ego mallem Apuleji me asinum, quam aut talis essem, aut ortus ex eo, cui minus, quam asello sensus aut prudentiae inest. Ibid. p. 68.

<sup>6)</sup> Nos rectius de nobilitate sentire videmur. Habentur enim nobiles orti antiqua stirpe, quorum majores functi officiis civitatis in rei publicae administratione versati sint. Horum pars se ad mercaturam confert, pars titulo nobi-

Венеціи, а въ Ломбардіи считають благородными придорожныхъ разбойниковъ 1). Если такова знать у итальянцевъ, учителей другихъ
народовъ 2), то за Альпами она еще хуже. У германцевъ — это по
большей части разбойники; во Франціи — полуодичавшіе въ деревнъ
владъльцы помъстій 3); въ Англіи — настоящіе мужики, вполнъ погрузившіеся въ деревенскія занятія; въ Испаніи — или городскіе
богачи, или обладатели большихъ помъстій; въ Греціи знатность даетъ
рабольшная служба во дворцъ 1). Такая знать по дипломамъ папъ и
государей существуетъ и на западъ, и Никколи ядовито надъ ней
смъстся 5). Упомянувъ далъе о томъ, что считается благородствомъ
у варварскихъ народовъ, Никколи заявляетъ, что ни праздность,
ни прибыльныя занятия, ни богатство, ни длинный рядъ предковъ
не могутъ служить источникомъ благородства 1). Также мало могутъ
доставить его щедроты государей 1). Далъе чисто діалектическимъ

lium gaudens, nulli exercitio dedita, venatu et aucupo oblectatur. Ibid. р. 68. Смыслъ мъста становится ясенъ, если сравнить его съ тъмъ, что говорится ниже объ этихъ занятияхъ.

<sup>1)</sup> In castellis montanis dispersi, Caci more itineribus infesti, qui nobiles habentur Lombardi. Ibid. p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ab Italis... humanitas, virtus ac omnis vivendi ratio et disciplina ad reliquas nationes defluxit. Ibid. p. 67.

<sup>9)</sup> Rura et praedia sua incolentes, urbes fugiunt, in quibus habitare nobilem turpissimum ducitur, qui in illis degunt rustici habentur atque ignobiles... Eos certe, qui apud nos semirustici censentur villarum incolae, illi nobilitati laude commendant. Ibid. p. 68 и 69.

<sup>4)</sup> Apud Graecos, quicunque, ad imperatoris aulam vocati servitio ejus insistunt, quantumvis abjecti generis ob principis consuetudinem ac famutatum, nobilitatis titulo potiuntur appellanturque deinceps nobiles. Ibid. 69.

<sup>5)</sup> Ita illi, quod risu dignum est, usu et obsequio, isti scripto et cera nobilitatem adipiscuntur. Ibid. p. 69.

<sup>6)</sup> Qui enim fieri potest, ut vir ocio marcens, nullo honesto negocio intentus, nulla praeditus virtute, nulla sapientia, nulla doctrina, majoribus tantum ac stirpis origine fissus possit ullo esse pacto nobilis? Ego vero istos vilissimi jumenti loco habeo... Ex mercatura non video, quae nobilitas acquiratur... Opifices item arfificesque omnes expertes illius (nobilitatis) erunt, cum in illo exercitio versentur, cui nulla est virtus adjuncta. Ibid. p. 70. Haec ociosorum atque inertium studia aves aut feras sectandi, non magis nobilitatem redolent, quam bene oleant ferrarum, quibus oblectantur, cubiliae. Ibid p. 71. Относительно богатства она говорить: Auream beatus Hieronymus sententiam profert, divitem aut iniquum esse, aut iniqui haeredem. Ibid. p. 70.

<sup>7)</sup> Illud vero absurdissimum est habendum dona aut concessa principum nobilitatem largiri, aut nobiles esse, qui in imperatoria aula versantur. Possunt principes ejusmodi homines divites reddere aut extollere aliquo principatu nobilem vero nihilo magis, quam prudentem, honestum, sapientem possunt efficere. Ibid. p. 72.

способомъ и не особенно искусно онъ доказываетъ, что знатность не добродътель и не порокъ, что она — ничто 1), и вступаетъ въ длинную и мало интересную полемику съ Аристотелемъ, который ставилъ знатность въ связь съ богатствомъ<sup>2</sup>).

Кром'в этихъ діалоговъ, Поджіо выводить Никколи однимъ изъ собесъдниковъ въ двухъ "застольныхъ бесъдахъ"3). Первая изъ нихъ, гдв Никколи доказываеть, что хозянномъ быть гораздо трудиве, чвиъ гостемъ, не представляетъ интереса 1). Но вторая, гдв обсуждается вопросъ о сравнительномъ достоинствъ права и медицины<sup>5</sup>), принадлежить къ числу характернъйшихъ произведеній гуманистической литературы. Никколи является здёсь защитникомъ медицины ), но особенный интересъ представляеть не его защита, а нападенія на юриспруденцію. Къ современнымъ юристамъ Никколи относится безусловно отрицательно, потому что вибсто тишины и порядка они вносять въ общество только смуту<sup>7</sup>). Но его отрицаніе идеть гораздо дальше. Авторитетовъ для него не существуетъ. Самые римскіе законы не внушають ему безусловнаго уваженія в). Болье того библейскій разсказъ о происхожденіи Моисеева закона онъ ставить на одну доску съ преданіемъ о Нумъ, хотя и дълаетъ вынужденную и мало замътную оговорку ). Никколи признаеть только естественное право и отрицаеть

<sup>1)</sup> Me quidem ratio ipsa recte considerantem hortari atque admonere videtur nullam esse hanc decantatam nobilitatem. Ibid. p. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. р. 74 и сава.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Poggii Florentini Historia tripartita ad reverendissimum D. Prosperum Cardinallem de Collumna Opera, p. 32.

<sup>4)</sup> Historiae primae disceptatio. Uter alteri gratias debeat pro convivio impenso, an qui vocatur an qui vocat. Opera p. 33.

<sup>5)</sup> Utra artium, medicinae, an juris civilis praestent, secunda convivalis disceptatio. Opera p. 37.

<sup>6)</sup> Косвенное указаніе на то, что выраженныя здісь мийнія сходны съ воззрініями Никколи, составляеть діалогь Дж. Аретино (см. выше 856 пр. 5).

<sup>7)</sup> Въ доказательство Никколи приводить между прочимъ слъдующій примъръ изъ современной жизни. Novimus Florentinum quendam ex vestris faleratis doctoribus, qui se consulentibus respondere solitus erat, eam rem non legibus sibi, sed gladio terminandam videri. Quid huic bipedali beluae facias, qui ex jure ad vim et injuriam homines excitabat? Ibid. p. 44.

<sup>\*)</sup> Multa erant in priscorum legibus improbanda, quae plurimorum scelerum contra fas aequumque causam praebuere. Ibid. p. 38.

<sup>•)</sup> Перечисинвъ разныхъ законодателей, которые свои установленія приписывали богамъ, Нивколи продолжаетъ: Nonne Moses noster leges suas, ut verum erat, a Deo se accepisse ostendit, quas repugnanti plebi imponeret? Quis ignorat Numam Pompilium legum ab se Romanis datarum Nymphae Aegeriae auctoritatem ac numine (sic), quo eas populo suaderet, interposuisse? At istis

положительное законодательство<sup>1</sup>). Законы, накъ паутина, сдерживають только слабыхъ; сильные имъ никогда не повинуются<sup>2</sup>), и это очень хорошо. Только съ нарушеніемъ законовъ возможны военные подвиги, возможно процеттаніе наукъ, искусствъ и краснортчія<sup>3</sup>). Это положеніе подкртпляется массой историческихъ примтровъ<sup>4</sup>) и современнымъ положеніемъ ділъ. Въ современной Италіи право утратило всякую силу<sup>3</sup>), и въ этомъ Никколо не видитъ никакой бізды. Наоборотъ, онъ выводитъ отсюда заключеніе о безсиліи и вредъ законовъ<sup>6</sup>). Кано-

figmentis minime fuisset opus, si eas sibi aut utiles, aut necessarias, aut suis rebus accommodatas homines judicavissent. Ibid. p. 47.

- 2) Non immerito Athatharsis leges comparaverat aranearum telis, quae imbecilliora quedam detinent, franguntur a valentioribus, Ibid. p. 48.
- 3) Quibus (legibus) si homines paruissent, nihil umquam armis egregium gestum esset... Non Athenienses, nisi eorum ampliata republica, studiis litterarum domicilium praebuissent. Non philosophia, non eloquentia, non ceterae bonae artes in lucem inventae atque excultae prodissent. Summa semper imperia literis et doctrinae aditum praebuere. Non Romanorum gesta, non caeterorum praeclarissima legerentur, si silerent litterae, muta esset eloquentia, conticescerent bonae artes, omnis liberalis doctrina obdormivisset, praeclara opera, ingentia aedificia cessassent omnia, si obsequendo vestris legibus suo quisque contentus, aetatem in ocio absumpsisset. Omnia enim praeclara et memoratu digna ab injuria atque injusticia contemptis sunt legibus profecta. Ibid. p. 48—49.
- 4) Между прочинь: Quid dicam de Romana republica? Nunquid non totius orbis spoliis ac vastitate caedeque hominum crevit, quae omnia legibus prohibentur? Ibid. p. 48 и вообще Equidem nunquam legi, nusquam vidi, nusquam audivi ullam rem publicam, ullos reges, ullos majores principes vestris paruisse legibus neque eis datas esse. Ibid.
- 5) Ut vero descendamus ad nostra, quid hac aetate? Nonne Lombardiae duces, Veneti, Florentini multique praeterea appetendo rapiendoque crevere? Quibus nulla lex imperat, neque ejus reguntur praecepto. Credo cum Florentinus populus aut Veneti alicui bellum inferrunt, advocant juris peritos et eorum consilio indicunt bella, an potius utilitate et augmento suae reipublicae ducuntur? Ibid. p. 49.
- 6) Abige ergo hinc leges et jura tua, quae sunt imperiis propagandis, quaerendis regnis et rerum publicarum amplitudini impedimento, solis privatis et
  his popularibus atque pusillis hominibus conferunt, qui illarum tutela adversus
  potentiores indigent, et jurgiis ac litigiis tempus serunt. Homines graves, prudentes, modesti non egent legibus; ipsimet sibi legem bene vivendi indixere, natura et studio ad virtutem et bonos mores instituti. Potentes illas respuunt et
  conculcant: imbecilles, mercenariis, opificibus, quaestuariis, ignavis et qui censu

<sup>1)</sup> Fons ergo et origo juris ab ipsa oritur natura, qua duce honesta petimus, turpitudinem abhorremus. Ibid. р. 41. Эту мысль формулируеть его протившикъ; но Никколи совершенио съ ней соглассиъ. Опъ порицаеть юристовъ nam leges illas, quas dicis ab ipsa natura proficisci, non attingitis neque illis illud vestrum studium adhibetur. Ibid. р. 42 и далже: ne judicer protervus, non omne legum genus impugno, sed vestrum jus civile. Ibid. р. 47.

ническое право не составляеть исключенія — это также продукть произвола, не заслуживающій ни мальйшаго уваженія ). Такое отношеніе къ праву придаеть діалогу Поджіо значеніе историческаго источника перваго ранга. Разсужденія Никколи напоминають греческих софистовь: крайнее развитіе индивидуализма проявилось одинаково въ эпоху упадка греческихъ республикъ и въ началь новой исторів. Кромь того, они знакомать насъ съ тыть настроеніемъ, среди котораго зародился макіавеллизмъ: П principe не быль бы смълымъ новшествомъ и въ половинь XV въка.

Не будемъ забывать, что эти идеи выражены въ сочинении Поджіо, который навърное весьма свободно передавалъ возгрънія своего друга. Но если Никколи и въ болье мягкой формъ излагалъ подобныя возгрънія, этого было совершенно достаточно, чтобы вызвать непримиримую вражду со стороны защитниковъ отживающаго прошлаго, которые все еще благоговъли передъ обветшавшими авторитетами. Сопоставляя разсужденія Никколи въ діалогахъ Поджіо съ обвинніями его противниковъ и съ показаніями его друзей — біографовъ, можно, кажется, прійти къ тому выводу, что при крайне развитомъ индивидуализмъ этого гуманиста и при ръзкомъ критицизмъ ему не удалось выработать себъ прочнаго міросозерцанія. Никколи, повидимому, только указывалъ направленіе и расчищалъ пути позднъйшимъ гуманистамъ, но этимъ дъло и ограничивалось.

Никколи представляеть собою самую врупную фигуру флорентівских гуманистовь, дівтельность которых относится на первой четверти XV столітія. Но между его сверстниками было еще нівсколью лица, захваченных гуманистическим движеніемь. Сюда относится, во-первыхь, Роберто деи Росси вы Вогатый флорентійскій дворянина Росси быль учеником Джіованни да Равенна и Сіпо de Guidetti ходиль въ Венецію слушать Хриволора и стояль въ близких отно-

tenui sunt hominibus accomodatae, qui et ipsi magis vi et metu poenae, quam legibus reguntur. Ibid. p. 49.

<sup>1)</sup> To — institutiones quaedam ac diversorum statuta pontificum, in quibus perdiscendis nullo ingenii acumine opus est, nulla mentis difficultate, compositatut videntur, potius ad excitandas clericorum controversias, quam ad doctrinam. Haec a pontificum arbitrio descendunt, saepiusque accidit, ut, quae ab altero sunt edita, alterius abrogentur edicto. Res enim voluntariae sunt, temporibus et causis accomodatae. Nulla in eis doctrina gravior est, nulla subtilis indagatio, nulla praecio digna scientia, nova inventio et quae paulo amplius trecentis annis sit introducta. Ibid. p. 50—51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Скудныя св'яд'внія о немъ собраны почти исключительно у Mehus'a, Vita Ambros. Travers., p. CCCLIV—V и CCCLXIII. Незначительное дополненіе у Voigt'a (Die Wiederbelebung, I, p. 291) по Bisticci.

шеніяхъ къ Салютати, который адресоваль ему письма. По словамъ Поджіо въ надгробной різчи Никколи, Росси вращался также въ кружкі Марсильні); а изъ діалога Бруни De disputatione и сочиненія Барбаро De ге ихогіа видно, что онъ близко стояль къ Никколи и Медичи<sup>3</sup>). Интересъ Росси къ древности не оставался пассивнымъ: онъ самъ быль писателемъ и поэтомъ. Изъ его сочиненій, остающихся ненаданными, извістны по заглавію: "Рачь объ униженіи реторики" и "Стихотворенія къ статуть Геракла"). Кромі того, Гуарино въ посвященіи Росси своего перевода Плутарховой біографіи Фламинія, говорить, что Росси ванимался Аристотелемъ и иміль въ виду перевести его на латинскій языкъ ). Наміреніе, какъ кажется, не было приведено въ исполненіе, такъ какъ рукописей этого перевода не встрівчаєтся.

Повидимому, сверстникомъ Росси былъ священникъ Лоренцо ди Франческо<sup>5</sup>). Онъ также былъ ученикомъ Гвидетти, также вращался въ кружкъ Марсильи<sup>6</sup>), также написалъ ръчь въ защиту реторики<sup>2</sup>). Изъ другихъ его произведеній извъстенъ компендіумъ одной старой хроники, которую онъ дополнилъ весьма неточными свъдъніями<sup>3</sup>).

Изъ адресатовъ Салютати, которые были младшими его современниками, имъются кое-какія свъдънія о Пьетро ди Минго, который является собесъдникомъ въ одномъ діалогъ Бруни, и объ Анджелло Корбинелли, изъ-за котораго возникла жестокая полемика у Салютати съ Дж. да С. Миніато. Нензвъстно, въ какихъ отношеніяхъ къ Анджелло стоялъ Антоніо Корбинелли, ученикъ Э. Хриволора и другъ Гуарино. По словамъ Бистичи, онъ былъ однимъ изъ главныхъ виновниковъ появленія во Флоренціи ученаго грека и усерднымъ его слушателемъ. О литературной дъятельности Антоніо — нъть свъдъній; но онъ обладалъ, какъ видно изъ его духовнаго завъщанія, обширной библіотекой од поренція ученаго слушателемъ.

<sup>1)</sup> Poggii Opera, p. 271.

т) Цитаты у Mehus'a, o. c. p. CCCLIV.

<sup>\*)</sup> Sermo super detractione rhetoricae въ флорентійской biblioteca Nazionale н Carmina infrascripta, quae sunt apud figuram Herculis in aula Palatii Magnificorum Dominorum Populi et Communis Florentiae, fuerunt edita per virum doctissimum Robertum de Rossis de Florentia — въ Riccardiana. Выдержки у Mehus'a. Ibid.

<sup>4)</sup> Miscro y Mehus, o. c. p. CCCLIV.

<sup>5)</sup> Свъдънія о немъ у Mehus'a, о. с. р. СССХLVI—VIII.

<sup>6)</sup> Poggii Opera, p. 271.

<sup>7)</sup> Super commendatione rhetoricae. Mehus. Ibid. p. CCCXLVI.

<sup>8)</sup> Отрывки. Ibid.

<sup>•)</sup> Незначительныя сведёнія о немъ у Rosmini. Vita di Guarino, II, ... 56

Совершенно своеобразное положение занимають въ истории гуманистического движенія подражатели итальянскимъ произведеніямъ Петрарки и Боккаччіо, характеристика которыхъ составляетъ крупную заслугу акад. Веселовского. Изъ ихъ среды не вышло ни одного замътнаго дъятеля Возрожденія. Въ лучшемъ случав они повторяли тв гуманистическія идеи и чувства, которыя нашли выраженіе въ Декамеронъ и Канцоньере, чаще же всего колебались между старыми и новыми тенденціями, а иногда вступали въ открытую борьбу съ гуманистами. Такъ, Франко Саккетти (1330-1399), сверстникъ Салютати и подражатель Петрарки и Боккаччіо, быль человікь необразованный цото discolo e grosso, какъ онъ самъ себя называетъ. Въ его новеллахъ и стихотвореніяхъ обнаруживается настроеніе, родственное его оригиналамъ. Онъ любитъ природу, нанадаетъ на испорченность духовенства, дёлаеть экскурсін въ область античной минологіи и исторіи, обращаясь къ Венерв на ряду съ Богородицей и навывая Сильвестро ден Медичи "истинымъ Катономъ" и "новымъ Фабриціемъ". Но всв эти гуманистическіе элементы — бліздное отраженіе идей и чувствъ первыхъ гуманистовъ. Саккетти, называвшій въ одной канцонъ Григорія XI Guastamondo (развратитель міра) и написавшій Sermoni evangelici, характерная фигура своего времени, и его произведенія важный и интересный источникъ для культурной исторіи вообще; но въ исторіи гуманистическаго движенія онъ не играеть заибтной роли<sup>1</sup>). Еще менбе интереса представляеть Ser Giovanni Fiorentino, авторъ Pecorone, сборника анекдотовъ, написаннаго въ подражание Декамерону<sup>2</sup>). Не имъетъ значения въ истории гуманивма и поэма Fimerodia Jacopo da Montepulciano, написанная въ подражание отчасти Trionfi, отчасти Amorosa Visione, хотя она и переполнена эпизодами изъ классической миноологіи и исторіи<sup>в</sup>).

и 58 и у Mehus'a, о. с. р. СССLXXXIII, гдв напечатано и его духовное завъщаніе. Гуарино называеть его однако аскетомъ и великимъ постникомъ.

<sup>1)</sup> O Succhetti cm. Gaspary, II, p. 70—71 и 75—79. Franco Sacchetti, I Sermoni evangelici e le lettere. Ed. Gigli. Firenze. 1857. Le Novelle, ed. Gigli, Ferenze. 1886. Изданія его стихотвореній у Gaspary, l. с, р. 646; важивйшая дитература о немъ. Ibid. р. 645. Такую же характерную фигуру представляеть собою народный поэть Antonio Pucci. См. о немъ Gaspary, l. с., р. 81 и слъд.

<sup>2)</sup> G. Fiorentino, Pecorone. Torino 1853. Объ авторъ не нивется почти нивакихъ свъдъцій.

<sup>3)</sup> Поэма открыта Renier. См. Un poema sconosciuto degli ultimi anni del sec. XIV. (Propugn. XV) онъ же издиль Cinque sonetti di Jacopo da Montepulciano. (Giorn. Storic. d. lett. ital., I, p. 440 и слъд.).

Самымъ характернымъ представителемъ тахъ подражателей Сапдоniere, у которыхъ мѣнялось самое настроеніе, быль Antonio degli Alberti (1358-1415), предокъ одного изъ наиболье крупныхъ гуманистовъ половины XV въка. Альберти собиралъ на своей вилиъ Paradiso разное общество, где такіе гуманисты, какъ Салютати, встречались съ внаменитостями стараго направленія, какъ Marsilio di Santa Sofia, и съ ващитниками старой науки, какъ Ландини, и, повидимому, въ душѣ хозяина находили сочувствіе возарѣнія всѣхъ его гостей. До насъ не дошли его Historia illustrium virorum, въ которой онъ, вероятно, подражалъ Петрарке; въ его поэзін выражается иногда настроеніе, весьма родственное чувствамъ перваго гуманиста; но изъ его біографіи видно, какъ неустойчиво было это настроеніе и съ какимъ увлеченіемъ возвращался онъ иногда къ старымъ возэрвніямъ и средневвковымъ чувствамъ 1). Такимъ же характеромъ отличался Джіованни да Прато l'Agguttino (род. около 1360, умеръ около 1430), оставившій романъ, въ которомъ описаль бесёды, происходившія на виллъ Парадиво. Акад. Веселовскій, давшій очень обстоятельную біографію Джіованни, весьма мітко называеть его "археологомъ въ поэвін": "его привязанности какія-то старосв'єтскія, вапоздалыя; общество вышло на новые путв, а онъ усиленно старается вложить жизнь въ почтенныя формы древности, наивно ихъ копируя (3). Дъйствительно Джіованни авторъ старомоднаго аскетическаго трактата и написалъ весьма жалкое подражаніе Божественной Комедін в онъ другъ Салютати, вполнъ раздъляетъ его критическіе интересы и сурово порицаетъ прежнихъ летописцевъ, не проверявшихъ свои источники4). Если произведенія Дж. да Прато стоять внѣ гуманистическаго движенія, то его романъ, правильнѣе собраніе новеляъ, имъетъ вначение для историографии Возрождения в). Огромное

<sup>1)</sup> Превосходный біографическій очеркъ Альберти у акад. Веселовскаго Вила Альберти, р. 126 и след. и р. 166. Кроме Historia illustrium virorum, утрачено другое произведеніе Альберти Contensioni amatorie. Его стихотворенія издаль Bonucci, Sonetti e canzone del clarissimo Antonio delli Alberti. Firenze 1863.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вилла Альберти, р. 264, ср. р. 190.

<sup>3)</sup> Trattato d'una angelica cosa mostrata per una divotissima visione. Отврыть и напечатань акад. Веселовскимь. Paradiso I, 2, р. 385 и след. О повме см. Вилла Альберти, р. 227 и след.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 243-244.

<sup>5)</sup> Это произведеніе, оставшееся неоконченнымь, сохранилось безъ заглавія и безъ имени автора. Оно было найдено и издано акад. Веселовскимъ, который въ образцовомъ введеніи не только опредѣлилъ автора, но собралъ свѣдѣнія о всѣхъ дѣйствующихъ лицахъ и выяснилъ характерныя особенности среды, гдѣ происходитъ дѣйствіе.

большинство действующих лицъ романа либо люди стараго направленія. либо подражатели Canzoniere: изъ гуманистовъ здісь только Салютати и Марсильи. Поэтому теоретическія беседы носять средневъковой характеръ даже и въ тъхъ случаяхъ, когда затрогиваются гуманистическія темы. Такъ, вопрось о томъ, "какимъ образомъ рождается человъкъ и какимъ путемъ дъязется разумнымъ и въ него вселяется разумная душа, чёмъ наконецъ онъ становится по смерти твла" разрешень, средневековымь авторитетомь, хотя главнымь ораторомъ является Марсильи<sup>1</sup>). Точно также по Оомь Аквинату рышается вопросъ о честныхъ способахъ пріобретенія денегь и лихоимствъ<sup>2</sup>. Гуманистическій тонъ слышится только въ благоговѣніи передъ Римомъ 3), въ разсужденіяхъ о началь Флоренціи, гдь подвергаются критикъ исторические источники ), да въ политическихъ бесъдахъ. Последнія особенно характерны. Одинъ изъ собеседниковъ романа, графъ Баттифолле находить "возможнымъ положительно утверждать, что правленіе многихъ безопасніве и лучше", а "съ другой стороны, продолжаеть онь, разумъ останавливаеть меня и доказываеть, что хорошій властитель достигаеть при управленіи того, чего не можеть сделать хорошій законь, потому что всякій законь, какь бы ни быль онь совершенень, не можеть предусмотрыть безконечных и разнообразныхъ случаевъ, которые встрвчаются ежедневно. Поэтому кажется, что лучше и прочиве правленіе хорошаго государя, который можеть предвидёть всё случаи "5). Акад. Веселовскій склонень видёть въ этомъ "безсознательное повторение средневъковой политической доктрины, никогда не понимавшей свободы самоё въ себъ, но всегда вижшнимъ образомъ, въчно опирающуюся на одинъ изъ символическихъ мечей свътской или духовной власти" 6). Но если сравнить эти взгляды съ отношеніемъ къ закону въ упомянутомъ нами діалогів Поджіо<sup>7</sup>), то окажется возможной и другая точка зрвнія: здвсь начало той критики, завершение которой Поджіо влагаеть въ уста Никколи. Баттифолле возражаетъ Марсильи, но и его аргументація сводится къ тому, что "справедливъйшаго государя найти почти невозможно", тогда какъ сравнительно легко встрътить хорошіе законы<sup>8</sup>). Абсолютнаго значенія не придаеть закону и Марсильи.

<sup>1)</sup> Paradiso III, р. 77 и слъд. Ср. Вилла Альберти, р. 84-85.

<sup>2)</sup> Parad., ibid. p. 155-6. Cp. Вил. Альб., p. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Parad. II, р. 77 и слъд.

<sup>4)</sup> Ibid. III, р. 231 и слъд.

<sup>5)</sup> Ibid. II, p. 226.

<sup>6)</sup> Вилла Альберти, р. 102.

<sup>7)</sup> См. выше, р. 861.

<sup>8)</sup> Paradiso II, р. 226 и саъд. Интересно сопоставить аргументацію Мар-

Навоторые изъ національных поэтовь не только принадлежали въ старому направленію, но и вели борьбу съ новымъ. Таковъ былъ, во-первыхъ, сленой музыканть Фр. Ландини (Francesco Landini Cieco degli Organi или Organista) (1325-1397). Какъ музыкантъ, онъ пользовался гронкой изв'естностью и быль даже короновань въ Венепіи<sup>1</sup>). Кром'в того, онъ писалъ любовныя баллаты и латинскія стихотворенія. HEE ROTOPHEND OGHO TPARTOBARO O HOROCTOSHCTBE BCOTO SONHOTO 1), ADVIOC направлено было въ защиту логики Оккама противъ поклонниковъ классическихъ писателей. Это последнее произведение весьма характерно<sup>8</sup>). Оно обнаруживаетъ въ авторъ знакомство съ древней литературой и осифиваетъ гуманистовъ: Ландини пламенно защищаетъ не только Оккама, но и всю схоластику и рёзко порецаеть поклоннивовъ Цицерона<sup>4</sup>), въ особенности за ихъ невѣжество въ латинской грамматикъ. "Они называютъ своими Цицерона и Сенеку. Бъдный Цицеронъ! говоритъ по этому поводу Ландини. Когда мечъ Антонія снесъ ему голову, это должно было показаться ему менте мучительнымъ. чемъ видеть себя превознесеннымъ темъ, кто хромаетъ даже въ грамматикъ: до того его ръчь переполнена варваризмами и солдецизмами, долгіе слоги у него превращаются въ короткіе и короткіе въ долгіе, имена средняго рода приходять въ ужасъ, соприкасаясь

Mehus, l. c.

сильи съ приведенными выше (р. 805, пр. 4) взглядами Салютати. Онъ также сравниваетъ монархію съ отношеніемъ отца къ дётямъ, тираннію — господина къ рабамъ; но сходство съ отношеніемъ мужа къ жент не въ ограниченной монархіи, какъ у Салютати, а въ regimento di più. Ibid. р. 227.

<sup>1)</sup> Его жизнеописаніе составиль Ph. Villani y Gal., р. 34. Наиболье обстоятельныя свыдынія у Веселовскаго, Вил. Альб., р. 103 и слыд.

<sup>2)</sup> Объ изданіяхъ его итальянскихъ произведеній см. Вил. Альб., р. 315, пр. 106 и 108 и Gaspary, II, р. 647. Ихъ общую характеристику даеть Виллани. Vulgaribus thythmis egregia multa dictaverit in contumeliam, ut ita dixerim, Florentinae juventutis exfeminatae, quae muliebri studens ornamento, turpi mollitie, virili animo deposito, fatigatur. Galletti, р. 34—35. Латинское стихотвореніе о превратности всего земного неиздано; немногіе отрывки напечатаны у Mehus'a, Vita A. Trav., р. СССХХІV—ХХV.

<sup>3)</sup> Versus Francisci Organistae de Florentia missi ad Dominum Antonium Plebanum de Vado, Grammaticae, Loycae, Rhetoricae optimum instructorem, et facti in laudem loycae Ocham. Mehus, l. с., р. СССХХІV. Стихотвореніе напечатано вполнѣ въ Paradiso I, 2, р. 295. Не имѣя подъ руками этой части труда акад. Веселовскаго, я цитирую по его переводу въ русскомъ изданіи и по отрывкамъ, напечатаннымъ у Мегуса.

Teque suum adpellat Ciceronem et nomine crebro Nunc hoc, nunc illud rugosa fronte volumen Nominat: exterrent ignota vocabula vulgus.

Laudibus immensis Ciceronem ad sidera tollit.

съ прилагательными женскаго рода, и дъйствительные глаголы находятся въ недоумъніи сочетаться ли имъ съ винительнымъ падежемъили нътъ"1). Эта тирада, какъ и все стихотвореніе, чрезвычайно характерна. Она показываетъ, что изученіе древней литературы и формальный интересъ къ латинскому языку вовсе не служатъ непремъннымъ признакомъ новаго движенія. Ландини знаетъ древнюю литературу и убъжденный защитникъ средневъкового міросозерцанія. Не древняя литература создала гуманизмъ и не формальный интересъ къ ней составляетъ его выраженіе.

Къ сторонникамъ стараго направленія принадлежаль Анджело Торини. "Онъ человъкъ прошлаго, говорить акад. Веселовскій, отчасти имперіалисть, но еще скоръе человъкъ церковной партіи и немного ханжа" 3). Его сочиненія, написанныя по-итальянски, кром'в заглавій, проникнуты аскетическимъ духомъ. Одно изъ нихъ, посвященное графу Карло Баттифолле, о бъдствіяхъ человівческаго существованія 3). Оно разділено на 3 части, изъ которыхъ въ первой разсматриваются несчастія человіка, проистекающія изъ его происхожденія, во второй изъ его пребыванія въ міръ, и въ третьей отъ неизбъжности смерти. Такимъ же благочестіемъ отличается его второй трактать: "Краткое размышление о благодъяниях Божиих "1). Кроив того, онь писаль стихотворенія, которыя рукопись называеть "честными и благочестивыми" 3), и одно изъ нихъ, изданное акад. Веселовскимъ, весьма интересно. Оно посвящено Марсильи и порицаеть популяриваторовъ науки. Ученые, по его мивнію, должны поставить себв за правило раскрывать ее лишь тымъ, кто можеть ее возвеличить. Оттого миъ непріятно видіть, что духовныя лица, добродітельныя и краснорвчивыя, принимаютъ женщинъ въ церкви или на дому" 6). Акад. Веселовскій справедливо видить въ этомъ намекъ на бесёды самого Луиджи въ его кельъ въ С.-Спирито, потому что такіе подражатели Петрарки должны были вступить борьбу съ его истинными последователями.

<sup>1)</sup> Вилла Альберти, р. 201.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 96.

<sup>3)</sup> Brevis collectio contemptus humanae conditionis, composito ab Agnolo Torini, Cioè breve trattato della miseria della umana conditione. Окончено въ 1374. Сочинение неиздано; отрывки у Mehus'a, l. c., р. ССLXXXIV. Посвящение напечатано у Веселовскаго, Paradiso I, 1, р. 315.

<sup>4)</sup> Brevis meditatio beneficiorum Dei. Mehus, ibid. Издано съ нтальянсвинъ заглавіемъ. Breve meditazione sui beneficii di Dio per Agnolo Torni da Firenze. Bologna 1862.

<sup>5)</sup> Operette in rima fatte per AgnoloTorini oneste e devote. Mehus, ibid.

<sup>6)</sup> Вилл. Альб., р. 25-96.

Еще характернъе фигура подражателя Петрарки Cino dei Rinuccini (род. послъ 1350, ум. 1407)<sup>1</sup>). Его нтальянскія стихотворенія не представляють интереса , но имьють важное значение двь его инвективы. Съ одной изъ нихъ, направленной противъ новой науки, ны уже ознакомились<sup>3</sup>). Вторая написана противъ Лоски въ ващиту Флоренціи 4). Сравнительно съ разсмотрівнной нами инвективой Салютати, это произведение Ринуччини врайне слабо: авторъ сводить всю защиту Флоренціи въ брани противъ ея враговъ, преимущественно Висконти, и къ перечисленію ся знаменитостей прежнихъ и настоящихъ. Ринуччини восхваляеть республику, но въ доказательство превосходства этой политической формы приводить только старый аргументь, мимоходомъ брошенный Петраркой, именно, что при республикъ Римъ пріобръль могущество и пришель въ упадокъ при имперіи. Попытка автора пуститься въ философію приводить его въ самыя трущобы средневъковыхъ астрологическихъ предразсудковъ. "Если у тебя есть настолько ума, говорить онъ своему противнику, что ты можешь соверцать натуральную философію, то пойми, безумный, что Такое судьба, случай и фортуна", и объясняеть ему, что судьба это извістное сочетаніе світиль небесныхь в). Слава и могущес во Флоренціи объясняются темъ, по мненію Ринуччини, что она бы ла возстановлена Карломъ Великимъ 1-го апреля 801 года при само й благопріятной констеллаціи<sup>7</sup>). Ринуччини называетъ Салютати своимъ

<sup>1)</sup> Сведенія о Ринуччини у Веселовскаго Вил. Альб., р. 214 и след.

<sup>2)</sup> Cino Rinuccini, Rime, ed. S. Bongi. Lucca 1858. О другихъ изданіяхъ см. Веселовскій, l. c., p. 350. Ср. Flamini, Le rime di Cino Kinuccini (Giorn. stor. d. lett. ital. XV, p. 455 и слъд.).

<sup>3)</sup> У Мегуса она озаглавлена Invettiva contra a'certi calluniatori di Dante e di Messer Francesco Petrarca e di Messer Giovanni Boccacci, i nomi de'quali per onesta si tacciono, composta pello iscientifico e circuspetto uomo Cino di Messer Francesco Rinuccini, cittadino Fiorentino, ridotta di grammatica in volgare. L. с., р. СССХІХ. См. о ней выше, р. 853.

<sup>4)</sup> Risponsiva alla Invettiva di Messer Antonio Lusco fatta per Cino di Messer Francesco Rinuccini cittadino Fiorentino e traslata di Grammatica in volgare per... Издана Могені вм'ест'в съ инвективой Салютати.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Moreni, p. 220.

<sup>6)</sup> Il fato è moto e aspetto e congiunzione de'sopra celesti corpi, il quale le cose, che hanno intelletto inclina, e quelle, che non l'hanno, necessita. Ibid. p. 224.

<sup>7)</sup> Firenze sotto tal fato, ch'è una medisima cosa che di stelle il dominio, per lo Serenissimo Imperadore Carlo Magno fu redificata correnti gli anni di Cristo 801 a di primo d'Aprile alle deciassette ore dopo il meriggio, ascendente l'Ariete casa di Marte, e principio del Zodiaco, ed era allora signore dell'anno Iove, fortuna del cielo, pianeta poderoso, e chè in mezzo di Saturno,

"учителенъ" 1); но онъ стоитъ несравненно ниже канцлера по своему философскому міросоверцанію и по своимъ историческимъ взглядамъ, соединяя вмёсть бредни астрологовъ и басни средневъковыхъ летописцевъ. Это — человъкъ стараго закала, котя онъ пишетъ но-латыни, гордится римской стариной и внакомъ съ древней литературой. Совершенно такимъ же характеромъ отличается поэтъ Domenico da Prato авторъ разсмотренной нами инвективы<sup>3</sup>).

Вольшинство новыхъ изследователей считаетъ Флоренцію источкомъ гуманистическаго движенія, которое, по ихъ мивнію, отсюда распространилось по всей Италіи. Нівкоторые пытались даже объяснить этоть замечательный факть не только соціальными и политическими, но и географическими условіями этого города<sup>8</sup>). Но единственная попытка написать внутреннюю исторію флорентійскаго гуманизма на первыхъ ступеняхъ его развитія принадлежить акад. А. Н. Веселовскому. Правда, еще въ XVIII стольтів Mehus въ замізчательномъ по обилію матеріала труді отмічаль нікоторыя теченія умственной жизни Флоренціи за эту эпоху, какъ напр. развитіе знаній въ греческомъ явыкв 1), споры о дозволительности христівнамъ читать языческихъ поэтовъ в), но эти замъчанія сдъланы миноходомъ, и книга написана вообще бевъ системы. Акад. Веселовскій не только сообщаеть массу цъннаго матеріала въ текств и приложеніяхъ, но и извлекаетъ изъ него живую характеристику духовной жизни Флоренціи въ конців XIV стольтія. Двь главы его общирнаго введенія нъ открытому и изданному имъ роману Дж. да Прато занимаютъ видное мъсто въ исторіографіи Возрожденія. Въ одной изъ нихъ (IV. Общество виалы IIapaduso) авторъ даетъ живую и вѣрную характеристику той части флорентійскаго общества, которая жила еще старыми идеалами, котя они уже совствить обветшали. "Между ттить, какъ никто болтье не боялся двухъ традиціонныхъ мечей, говорить авторъ, они существовали еще въ доктринъ, потому что новая еще не явилась къ ней

e di Marte, e loro malizie rettifica etc.; il perchè per ottocento anni debbe continuo crescere etc. Ibid. p. 224.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 231.

<sup>2)</sup> Объ инвективъ см. выше, р. 855. Свъдънія о Доменико у Веселовскаго, Вил. Альб., р. 216 и слъд. Объ изданіяхъ его стихотвореній. Івід р. 351.

<sup>3)</sup> Мы отчасти уже коснулись вопроса объ основательности этого возврънія при обзорів папскихъ гуманистовъ (см. выше, р. 711 и слід.); въ конців книги, изложивши появленіе гуманизма въ другихъ центрахъ Италіи, мы подробно разсмотримъ, на чемъ основано это воззрівніе и соотвітствуєть ли оно дійствительности.

<sup>1)</sup> Vita A. Travers., p. CCCLIII-LXIV.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. CCCXCIV-V.

на сивну; а человъву трудно обойтись безъ формулы, которая усповоила бы его признавомъ законности, избавила отъ необходимости считаться порознь съ каждымъ жизненнымъ явленіемъ, отыскивая его абсолютный смыслъ и относительное значеніе" 1). Въ другомъ місті онъ общье характеривуеть это состояние. "Когда такимь образомъ общество еще занято трудной выработкой новыхъ критеріевъ жизни и искусства, и прежніе критеріи еще продолжають господствовать надъ умами, — что удивительнаго, если человёкъ является порой расторгнутымъ, растеряннымъ, между тымъ и другимъ противоположнымъ направленіемъ 4 3). Акад. Веселовскій приводить целую массу стихотвореній, новелять, вышедшихъ изъ этого общества, описываеть его времяпрепровождение, праздники; все это обнаруживаетъ жизнерадостное настроеніе личности, вырвавшейся изъ-подъ тяжелаго гнета среднев кового аскетивна; но критерін остаются старые. Разладъ невзбъженъ, и авад. Веселовскій на біографіи Альберти, который то строить монастыри, то разрушаеть ихъ, то пишеть любовные стихи, то бросается въ ноги монаху, — даеть живую илиюстрацію этого настроенія.

Но авторъ не ограничивается описаніемъ этой перышительной среды, которая не ищеть выхода изъ своихъ противоръчій, и характеризуеть другія направленія. Разсматривая различныя теченія въ флорентійскомъ обществъ, акад. Веселовскій сводить ихъ къ двумъ партіямъ: дантовской и классической, "которыя, сойдясь лицомъ къ лицу, выражають собою дъятельныя политическія силы дня « 3). Авторъ даеть такое названіе партіямъ "въ спеціальномъ литературномъ смыслв"; но ихъ противоположность идеть гораздо глубже. "Распри шла, говорить онъ, между старымъ и новымъ, между народностью и темъ, что казалось ея отрицаніемъ, между зав'єтами отечественной исторіи и новыми соблазнами принципата. На почев литературной, разумвется, всв эти вопросы, стоявшіе на очереди, принимали нісколько спеціальный оттеновъ: они становится вопросомъ явыка... Въ сущности и вдесь ведется та же борьба между народомъ, защищающимъ старую свободу, и принципатомъ, который стремится перенять ее" 4). Въ другомъ мъстъ авторъ сближаеть "дантовское" направление съ "традиціонно-цервовнымъ". "Вопросъ теперь о преимуществъ принциповъ, говорить онъ, между христіанскими идеями, дававшими содержаніе среднев'яковой культуръ, и языческими, начинавшими оживать, направляясь къ тому изущительному развитію, котораго впоследствій имъ суждено достигнуть

<sup>1)</sup> Вилла Альберти, 127.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) lbid. p. 76.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 191. Cp. p. XII—XIII.

подъ покровительствомъ Медичи... Такимъ образомъ внутренній антагонизмъ, разделявшій все общество на два лагеря, противоположные другь другъ другу въ политическомъ и литературномъ отношеніяхъ, выразился окончательно въ двухъ школахъ, — традиціонно-церковной н классической, которыя представляють собою крайнія стороны оппозипін" 1). Итакъ, одно направленіе "дантовское" — народное, республиканское, церковно-традиціонное; другое, "классическое" — искусственное3), монархическое, языческое. Намъ кажется, что такое деленіе представляетъ непреодолимыя затрудненія. Прежде всего, при характеристикъ культурнаго движенія XIV—XV стольтій едва ли можно брать основаніемъ для группировки теченій литературную форму. На самомъ деле, акад. Веселовскій съ этой точки вренія совершенно естественно считаетъ Данте, Петрарку и Боккаччіо представителями одной школы. Но съ культурно-исторической точки зрвнія что общаго между Божественной Комедіей и Лекамерономъ, между гиббеллинствомъ Данте, республеканезмомъ почте космополитическимъ Боккаччіо и готовностью Петрарки служить всякой силь, которая важется способной объединить Италію? Акад. Веселовскій называеть Данте, съ ногъ до головы "средневѣковымъ человѣкомъ" в) и даетъ блестящую его характеристику съ этой точки зрвнія ); а названіе Петрарки "новымъ человъкомъ" давно уже стало трунзмомъ. Далъе, на основаніи литературной формы едва ли можно противополагать гуманистических ученых "тремъ коронамъ" и ихъ последователямъ: по большей части, первые не были поэтами, а если пускались въ беллетристику, то или писали по-итальянски, какъ Бруни, или творили въ дух в подражателей Боккаччіо, какъ Поджіо въ Фацеціяхъ, или просто переводили Декамеронъ, какъ Бруни, Фаціо и Лоски. Затвиъ, если взять за основаніе политическія воззрѣнія, то группировка едва ли совпадеть съ деленіемъ акад. Веселовскаго. Съ одной стороны, политическіе принципы въ Парадизо, какъ мы видели, довольно шатки, а съ другой защитники принципата весьма ръдкое явленіе между гуманистами. Бруни гораздо болье рышительный защитникъ республики, чыль самъ Салютати, и Поджіо, несмотря на свою бливость съ Меличи, написаль травтать De infelicitate principum. Что касается до явичества гуманистовъ, то намъ приходилось уже не разъ говорить, что въ первой половинь XV выка его ныть вы гуманистической литературы, а акад. Веселовскій дівлаеть очень місткое и глубокое вамісчаніе о

<sup>1)</sup> Ibid. p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. XII.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 197.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 192-193; 196-197.

существенных особенностях Возрожденія въ разные періоды его существованія 1).

Эта группировка партій не оправдывается и издоженіемъ ихъ борьбы между собою. Акад. Веселовскій напечаталь четыре очень интересныхъ памятника, содержащихъ въ себъ обвиненія противъ гуманистовъ: стихи Ландини, діалогъ Бруни, инвективу Ринуччини и письмо Дом. да Прато; но онъ не провъряеть большинства ихъ показаній на гуманистической литературь. Выше мы видьли, что изъ всыхъ обвинителей вполнъ правъ одинъ только Ландини, а другіе лишь по стольку, по скольку они повторяють его обвиненія. Правда, Бруни признаеть, что были и безусловныя порицатели "коронъ", но онъ самъ называеть ихъ insulsissimi. Можеть быть, insulsissimi и действительно повинны въ томъ, за что и упрекаетъ гуманистовъ Ринуччини; но ихъ мивнія были столь незначительны, что не нашли себв литературнаго выраженія. Акад. Веселовскій особенно поддерживаеть только два изъ этихъ обвиненій: приниженіе Данте, Петрарки и Бокваччіо и національнаго языка. Мы уже видели, что Бруни и Поджіо съ уваженіемъ относятся къ "коронамъ" 3), что Манетти и Дечембріо писали ихъ біографіи и акад. Веселовскій указываеть только проявленіе недоброжелательства у гуманистического писателя конца XV въка Паоло Кортезе († 1510). Не следуеть забывать однако, что сочинение написано въ концѣ XV столѣтія, что авторъ говорить объ "ученых» людяхъ" и дъйствительно, обсуждаетъ ихъ произведенія съ точки зрвнія латинскаго стиля. Но и Кортезе такъ говорить о Данте: "молва по справедливости его прославила: его знаменитая поэма ясно обнаруживаеть невероятную величину генія<sup>3</sup>)". Съ такимъ же сочувствіемъ относится онъ къ Петраркь ), и если порицаеть латинскій стиль поэтовъ, то въ этомъ отношеніи онъ совершенно правъ. Можно вамътить здъсь критическое отношение къ флорентийскимъ поэтамъ, но вражды такъ же мало, какъ и у Бруни. Что касается до отношенія гуманистовъ въ языку, то нельзя отрицать ихъ увлеченія латинской рѣчью, и ниже мы попытаемся дать объяснение этому факту; но это увлеченіе никогда не доходило до отрипанія родной річи. Ни акад. Веселовскій, ни болье ранніе, ни болье поздніе изслыдователи не привели ни одного м'яста изъ произведеній гуманистовъ, которое выра-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 187.

<sup>9)</sup> О Бруни см. выше, р. 625 и след.; о Поджло, р. 854. Въ Фацеціятъ Поджло называетъ Данте то vir doctissimus, sapiens ac modestus, то роёta clarissimus. Opera, р. 436 и 453.

<sup>3)</sup> y Galletti, p. 223.

<sup>4)</sup> Cm. Bыше, p. 294, пр. 3.

жало бы такое отрицаніе. Наобореть, выше им виділи, что Бруни ставить народный языкь наравить съ датинский и греческий ) и пиність на всіхъ, а въ половині XV віка Л. Б. Альберти прямо требоваль, чтобы ученые писали на родномъ языкі <sup>2</sup>), такъ что есть изслідователи, которые считають "связь народваго и классически ученаго" характернымъ явленіемъ XV віка <sup>3</sup>).

Книга акад. Веселовскаго остается не только самой зам'я тельной, но и единственной до сихъ поръ попыткой написать внутреннюю исторію гуманистическаго движенія во Флоренціи; позднівйшіе изслідователи ограничиваются уже разсмотрыными нами характеристиками отдыльныхъ пвятелей, котя наличные источники дають возможность отметить некоторыя характерныя черты флорентійскаго гуманизма. Прежде всего то стремленіе найти "новые критеріи жизни", построить міросозерцаніе, способное дать теоретическое оправдание новымъ индивидуальнымъ потребностямъ, замівчается и въ произведеніяхъ флорентійскихъ гуманистовъ, такъ что мы вправъ признать ихъ истинными продолжателями родоначальниковъ Возрожденія. Разділяють они съ Петраркой и Бокваччіо и любовь къ древности, и витересъ къ наукъ и философіи. Но флорентійскіе гуманисты второй генераціи, по крайней мірь, болъе намъ извъстные, какъ Салютати и Дом. Бандино, какъ представители Возрожденія, несравненно ниже своихъ предшественниковъ. Въ ихъ произведеніяхъ еще чрезвычайно сильны аскетическія и схоластическія традиція, и ихъ критицивиъ ограничивается пока только филологическою и самое большее историческою сферой. До последней четверти XIV въка въ умственнномъ отношеніи Флоренція, повидимому, была более консервативна, чемъ авиньонская курія, если судить по произведеніямъ містныхъ писателей. Но въ конців столітія положеніе мъняется. Старшіе представители третьей генераціи флорентійскихъ гуманистовъ, какъ Никколи, поскольку характеризуютъ его современники, и Бруни, если считать его флорентійцемъ, какъ дѣятели Ренесанса стоять цёлой головой выше не только своихъ духовныхъ отцовъ, но и дедовъ. Они порвали съ церковными традиціями въ умственной сферъ и вполнъ секуляризировали свои мысли и чувства. Критицизмъ Никколи, если върить Поджіо, не внастъ преградъ, а Бруни, какъ мы видівли, вполить світскій мыслитель и ученый. Въ чемъ заключается причина столь резкаго перехода? — ответить на этотъ вопросъ при современномъ состояніи источниковъ и монографической литературы намъ

<sup>1)</sup> Cm. Bume, p. 627.

<sup>2)</sup> Della famiglia y Bonnucci, Oper. volg. II, р. 220 и слъд.

в) См. выше, р. 155.

мажется невозможнымъ. Можетъ быть, извъстную роль играли личных свойства молодыхъ ученихъ; можетъ быть, извъстное значение имъло вліяніе такихъ почти совершенно неизвъстныхъ намъ профессоровъ, какъ Мальпагини и Хризолоръ; можетъ быть, движеніе Чомпи усилило умственную смълость; можетъ быть, въ этомъ сказался результатъ болъе глубокаго изученія античной литературы. Подчеркнуть и преувеличить послъднюю причину особенно соблазнительно; но не слъдуетъ забывать, что Салютати былъ страстный любитель античной литературы, что въ Парадизо весьма сильны античныя воспоминанія 1), что Ринуччини написалъ свою инвективу по-латыни, а Ландини латинскимъ гекзаметромъ, въ которомъ, восхваляя Оккама, весьма высоко ставить Сенеку и Цицерона.

Установить и точно формулировать связь между гуманистическимъ движеніемъ и политическими условіями Флоренціи едва ли возможно. Весьма правдопобно, что сравнительно спокойное и безопасное положеніе государства дізлало пребываніе во Флоренціи привлекательнымъ для гуманистовъ, а дъятельная внутренняя жизнь республики возбуждала въ нихъ политическіе интересы. По крайней мірь, на произведеніяхъ Брупи зам'ятно вліяніе этихъ сторонъ флорентійской дійствительности 3). Гораздо видибе, изъ какой соціальной среды выходили Флорентійскіе гуманисты и гдв находили они полдержку. Выше мы видъли, что современные единомышленники Петрарки принадлежали или къ духовенству, или къ той сферѣ городского населенія, которая по умственному развитію стояла выше popolo minuto, а по матеріальнымъ средствамъ ниже popolo grasso. Оттуда же выходили гуманисты второго покольнія и старшіе представители третьей генераціи. Салютати провинціаль изъ Stignano, Дом. ди Бандино выходець изъ Ареццо, оттуда же Бруни, Поджіо тоже провинціаль, а отецъ Никколи — средній руки купецъ, недавно поселившійся во Флоренціи. Между знатью всякаго происхожденія весьма долго не встрічается ни одного гуманиста. Выше мы видели, каково было міросозерцаніе Альберти; такимъ же карактеромъ отличались, повидимому, итальянскіе поэты изъ дома Риччи<sup>3</sup>), изъ дома Альбицци (Альберто <sup>4</sup>) и Филиппо<sup>8</sup>). Судя по діалогу Тамбени, Райнальдо Альбиши держался того мивнія, что ванятіе языческой наукой вредить католической вірів, хотя Бруни посвятиль ему свой трактать De militia. Изъ фамиліи Ринуччини

<sup>1)</sup> См. Вилла Альберти, р. 242-43.

<sup>2)</sup> См. особенно начало діалога ad Petrum Histrum.

<sup>3)</sup> Вилла Альберти, р. 110-111.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 215.

<sup>5)</sup> Mazzuchelli, I, 1, p. 339.

вышель извёстный противникь новаго движенія; изъ факилін Аччай усли первые литераторы въ гуманистическомъ духъ вышли только во второй половинъ XV въка въ лицъ Пьеро и младшаго Донато 1); одного изъ Пацци, Пьеро ди Андреа, обратилъ впервые къ гуманизму Никколи<sup>2</sup>). Ближе другихъ къ гуманизму стояли, повидимому, Agnolo Pandolfini и Palla degli Strossi. По слованъ Бистиччи, Бруни ничего не издаваль, не посовътовавшись съ Пандольфини<sup>3</sup>), который самъ однако не писалъ ничего. Строппи (1372-1462) былъ одинъ изъ главныхъ виновниковъ появленія во Флоренціи Хризолора, самъ учился у него греческому языку и не щадиль средствъ для пріобрівтенія греческих в внигь 1). Повже подвергшись продолжительному изгнанію, онъ переводиль съ греческого ніжоторыя произведенія Платона, Плутарха и Златоуста в). Своимъ дътямъ Строцци далъ гуманистическое образованіе, такъ какъ въ его дом'в учителями были Том. Парентучелям (впосл'ядствін Николай V), Аргиропуло и Ламола<sup>6</sup>). Такимъ образомъ флорентійская внать въ лучшемъ случай обнаруживаеть то настроеніе, для котораго гуманисты пытались найти теоретическое основание и оправданіе; но она пошла за своими руководителями не вдругъ и после борьбы. Только въ половине XV столетія она решительно примыкаеть къ гуманистическому движенію, и Строцци и Пацци вполнъ согласны въ этомъ отношении съ Медичи.

## XII.

Гуманистическое движеніе въ Тосканю. — Политическое состояніе Пистойн в Лукки и слёды гуманистическаго движенія въ этихъ городахъ. — Пизанскіе ученые. — Аретинскіе гуманисты. — Гуманизмъ въ Сієнъ. — Общій характеръ гуманистическаго движенія въ Тосканъ.

Л. Бруни, замечая въ своей исторіи, что усиленіе Рима препятствовало росту Флоренціи, обобщаль наблюденіе надъ недавнимъ прошлымъ Тосканы, где по мере усиленія Флоренціи приходили въ упадокъ другіе города. Такъ область *Пистойи* еще въ начале XIV столетія

<sup>1)</sup> См. у Bisticci: Piero di Neri, Donato и Agnolo Acciaijoli, р. 322, 332—351.

Візтіссі, р. 372 и слъд.

<sup>\*)</sup> Ibid. 291.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 271 n caba. Cp. Tiraboschi, VI, p. 1061 n caba.

<sup>5)</sup> Bisticci, p. 285. Negri, p. 443.

<sup>6)</sup> Giovanni Lamola часто фигурируеть въ перепискъ Траверсари. Bartoli въ овоемъ изданіи Вистиччи ошибочно предпочитаєть чтеніе Giovanni da Imola. Нъкоторыя письма Lamola упоминаєть Mehus, l. c. p. VII.

подълили между собою Лукка и Флоренція и навначили тамъ двухъ главныхъ сановниковъ. Но городъ долго и упорно защищалъ свою независимость, хотя ему приходилось бороться и съ Каструччіо и съ собственными партіями. Такая борьба была не подъ силу гражданамъ, и Пистойа подчинилась Флоренціи. Не удивительно, что въ занимающую насъ эпоху отсюда не вышло ни одного гуманистически настроеннаго писателя, хотя и здёсь можно замѣтить нѣкоторые, весьма слабые слѣды новаго движенія. Такъ, нѣкто Matteo Bellebuono переводилъ на итальянскій языкъ Энеиду 1); мѣстный поэтъ Zeno Zenoni, жившій впрочемъ въ Падуѣ, былъ большой поклонникъ Петрарки и оплакиваль его смерть обширной итальянской поэмой 1). Позже и Пистойа дала нѣсколько именъ гуманистическому движенію, какъ юристъ и поэтъ Baldonotti 3) или знаменитый Картеромахусъ (Fortiquerra) 4), но они живуть и дѣйствують за предѣлами родины.

Исторія Лукки въ XIV стольтій представляеть собою сплошной мартирологъ. Тираннія Угуччіоне сивняется тамъ тиранніей Каструччіо; ватемъ Людовикъ Баварскій предоставиль городъ немецкимъ наемникамъ, которые, не получивши денегъ съ императора, продали Лукку генуэзцу Спиноль; но онъ даромъ потратилъ свои деньги, потому что городомъ завладълъ Іоаннъ Богемскій. Въ сороковыхъ годахъ XIV стольтія Мастино делла Скалла, завладывши Луккой, продаваль ее почти съ аукціона, что повело къ войнѣ изъ-за нея между Пизой и Флоренціей, при чемъ оба враждебные города поочередно ее зажватывали. Позже Карлъ IV стребоваль съ гражданъ 100.000 гульденовъ за ничего нестоящее объявление Лукки свободнымъ имперскимъ городомъ, потому что оно не помѣшало Гвиниджи захватить тамъ тираннію. Наконецъ, въ началь XV стольтія Лукка подчинилась Флоренціи и такинъ образомъ спаслась отъ подчиненія Висконти. Совершенно естественно, что научное и литературное движение было крайне слабо въ этомъ городъ, котя щедрый на права Карлъ IV, разрешиль открыть здесь университеть в). Въ Лукке не было ни въ XIV, ни въ первой половинъ XV въка ни одного сколько нибудь

<sup>1)</sup> Tiraboschi, V, p. 836.

<sup>3)</sup> Capitoli sopra la pietosa fonte e sopra la morte del nostro illustrissimo e famosissimo poeta Messer F. Petrarca, fatti dopo la sua morte e in sua laude per uno suo valentissimo discepolo detto Zenone. Mehus, l. c., p. CCXXXI. Повма напечатана у Lamius, Eruditorum deliciae, Florentiae 1753, p. 139—153. Новое изданіе Zambrini, Bologna 1874. По словамъ Gaspary, Zenoni быль родомъ изъ Ареццо (II, p. 93).

<sup>3)</sup> Mazz., II, 1, p. 139.

<sup>4)</sup> Tiraboschi, VI, p. 1098.

<sup>5)</sup> Ibid. V, p. 112.

извъстнаго ученаго<sup>1</sup>), если не считать таковымъ ревностнаго сторонника Гвиниджи — Giovanni Sercambi (1347—1424), который комментировалъ Данте, подражалъ Боккаччіо и составилъ хронику въ средневъковомъ духъ<sup>2</sup>). Единственными поэтами въ Луквъ за это время былъ извъстный Каструччіо и его сынъ Арриго<sup>2</sup>).

Немногимъ лучше было положение Пизы. Главная опора тосканскаго гибеллинства и нъкогда могущественная соперница Флоренціи, Пиза въ XIV столетіи приходить въ крайній упадокъ. Прочной и продолжительной тиранній здівсь не установилось, но почти непрерывная и ожесточенная борьба партій (Bergolini и Raspanti) крайне истощими силы города. Въ концъ XIV стольтія Пиза подчиняется Висконти и въ 1405 году побочный сынъ Джангалеаццо продаль ее Флоренціи. Такое политическое положение Пивы отразилось и на научномъ движеніи: чемъ дальше въ XIV веке, темъ заметнее культурный упадокъ. Такъ, пизанскій университеть въ первой половинъ XIV въка имълъ въ числъ своихъ профессоровъ самыхъ громкихъ внаменитостей средневъковой начки, какъ Бартоло, а потомъ Бальдо: подобныя же знаменитости были и среди и встных в гражданъ: юристь Tigrino, богословы Domenico Cavalca, Bartolomeo da S Concordio ) u apyrie. Ho во второй половинъ XIV въка Пизанскій университетъ приходить въ полный упадокъ и потомъ прекращаетъ свое существованіе; только въ концъ XV стольтія онъ быль возстановлень флорентійцами. Представителей гуманистического движенія въ Пизѣ совсѣмъ незамътно въ занимающую насъ эпоху. Канедру риторики и грамматика ваниналъ тамъ короткое время местный гражданинъ Франческо да Бути († 1406). Его сочиненія, остающіяся въ рукописяхъ, касаются грамматических вопросовъ, кромв комментарія къ Божественной Комедін; но изъ того, что о нихъ извістно, ніть основанія отнести

<sup>1)</sup> Исключеніе составляеть Gianpiero da Lucca († 1457), преподававшій на родин'я грамматику и переводившій Плутарха. Ibid. VI, р. 1423.

<sup>\*)</sup> Novelle di G. Sercambi. Ed. D'Ancona. Bologna 1871 и Novelle inedite Firenze 1886 того же издателя. О комментарін къ Данте см. Gaspary, II, р. 73. Часть хроники издана Muratori, Scriptores, XVIII. См. о ней Medin, Poesie politiche nella cronaca del Sercambi (Giorn. stor d. lett. ital. IV, р. 398). О Серкамби Minutoli, La vita e gli scritti di G. S. Discorso. Lucca 1845.

<sup>3)</sup> Tiraboschi, V, р. 782. Въ Луккъ у Петрарки быль одинъ адресатъ, нъкто Nicolosio di Bartolomeo (Epist. fam. IX, 11 и Var. 5), о которомъ не имъется никакихъ свъдъній.

<sup>4)</sup> См. о нихь Memorie istoriche de più uomini illustri Pisani T. I—IV. Pisa MDCCXC—XCII. О Tigrino, I, р. 305 и слъд. О Cavalca, II, 359; о S. Concordio, III, 109 и слъд.

<sup>5)</sup> Cm. Leo, IV, p. 147; Tiraboschi, V, p. 92 H VI, p. 113.

Вути ни къ числу раннихъ гуманистовъ, ни къ ихъ противникамъ<sup>1</sup>). Позже, ко второй половинъ XV въка, изъ Пизы вышло нъсколько гуманистовъ, какъ пана Николай V, историкъ Маттіа Пальмьери и философъ Антоніо Читтадини; но всъ оми учились, жили и дъйствовали преимущественно за предълами родины.

Исторія Аррено въ XIV вікі представляєть мало оригинальнаго. И здесь въ начале столетія власть захватывають то Тарлати, считавшіе себя гибеллинами, то Угуччіоне, выдававшій себя за гвельфа. Прочной и долговременной тираніи въ Ареццо не установилось: за то борьба партій дізлала городъ довольно легкой добычей сильнаго сосъда. Еще въ 1347 году флорентійцы завладъли Ареццо; но на этоть разъ городу удалось возвратить независимость, и только въ 1384 г. французскій генераль захватель и продаль его богатой и могуществемной флорентійской республикь<sup>2</sup>). Но несмотря на сходство Арецпо въ политическомъ отношения съ другами городами Тосканы, культурное движение здъсь совершенно оригинально. Правда, иъстный университеть вполив разделяеть судьбу пизанскаго<sup>3</sup>); ученых въ старомъ духв здась меньше, чамъ въ Пиза, и они не пользуются извастностью. Но туманистическое движение обнаруживается здёсь весьма рано. Выше ны видели, что Бандино, отецъ Доменико, былъ ученый въ новомъ духв 1). Переписка Петрарки обнаруживаеть и еще ивсколько липъ. относившихся съ сочувствіемъ къ его гуманистическимъ стремленіямъ. Такъ, поэту Федерило, который самъ писалъ итальянскіе стихи, Петрарка выясняеть тайный смысль Энеиды 3). Другой адресать Петрарки, Джіованни  $\Phi eo$ , быль большимь почитателемь перваго гуманиста и усердно собираль его произведенія (). Позже къ половинь XV стольтія Ареппо

<sup>1)</sup> О Francesco da Buti см. Memorie IV, р. 159 и слъд. и Mazzuchelli, II, 4, р. 2468—69. Его сочиненія: 1) Comento, о Letture sopra le tre cantiche della Divina Commedia di Dante. Рукописи Маzz., р. 2469 и Метогіе, р. 185, тамъ же (р. 170) краткая характеристика этого сочиненія: 2) Regulae grammaticales et rhetoricae. Рукоп. Маzz. іб. и Мет., р. 183. 3) Verba et adverbia. Рукоп. у Маzz. ібіd. Візсіссі называеть учителемъ логики и философіи G. Мапеttі, монаха въ флорентійскомъ монастырь S. Spirito — Vangelista da Pisa (р. 445); но мы не имъемъ о немъ никакихъ свъдъній.

<sup>2)</sup> Leo, IV, p. 247.

<sup>3)</sup> Tiraboschi, V, p. 110 H VI, p. 117.

<sup>4)</sup> См. выше, р. 831.

<sup>- 5)</sup> Epist. senil. IV, 5. Свъдъня о Federigo у Fracass. Lett. senil. I, р. 258.

<sup>6)</sup> Epist. senil. XIII, 3 и 4. Свъдънія о Feo y Mehus'a, Vita Ambr. Travers., p. CCL и Fracass. Lett. senil. II, p. 284. Mazzuchelli называеть еще одного современника Петрарии Benedetto degli Accolti, автора неизданнаго полититическаго сочиненія посвященнаго Карлу IV. Tractatus de habilitate temporis ad processum versus Italiam, tum propter electionem Imperatoris Romanorum,

становится настоящимъ источникомъ гуманизмя: отсюда родомъ Л. Бруни, Поджіо, Аккольти, Марсуппини, Ринуччіо, Тортелли, Аліотти — словомъ, наиболье крупные представители третьей и четвертой генераціи гуманистовъ. Но они не живутъ на родинь, что впольь естественно: утратившій всякое значеніе Ареццо неудобное мъсто для карьеры, и аретинскіе гуманисты ищуть себь дъятельности или "обезпеченнаго досуга" во Флоренціи и еще охотнье при папской куріи.

Исторія Сієны въ XIV стольтін напоминаеть флорентійскую. Вначаль здысь борятся дворянскія партіи Толомен и Салимбени: позже начинаетъ возвышаться popolo minuto и съ 70-хъ годовъ принимаеть заметное участіе въ управденіи городомъ. Внутреннія волненія вследствіе этого не прекращаются; наобороть, нородныя движенія происходять весьма часто и почти всегда влекуть за собою перемъны въ политическихъ учрежденіяхъ. Тъмъ не менье Сіенъ удалось избавиться оть тиранніи и сохранить свою независимость оть Флоренців. Для этого городъ въ опасныя минуты борьбы съ сильнымъ сосъдомъ ваключалъ союзъ и даже подчинялся Висконти; но съ прекращеніемъ войны съ Флоренціей прекращалась обыкновенно и вависимость отъ Милана. Благодаря такой политикъ одна только Сіена во всей Тосканъ сохранила независимость и республиканскія формы и въ XV столетіи. Несмотря на внутреннія смуты научное движеніе никогда не прекращалось въ Сіенъ. Мъстный университеть, основанный въ подовинъ XIV столътія, не блисталь знаменитостями; но между его профессорами были видные юристы, какъ Pagliarese, Petrucci и друг. Въ XV въкъ здъсь преподають извъстные гуманисты — Biglia и Филельфо<sup>1</sup>). Но сучувствіе новому движенію обнаруживается здісь еще въ XIV столетіи. Отсюда вышель адресать Петрарки, изв'єстный врачъ Франческо да Сіена<sup>3</sup>). Въроятно здъсь жилъ Елеа Tolomei, которому Петрарка посвятилъ одно стихотворное посланіе (І, 3) и о которомъ упоминаетъ въ другомъ (ХІ, 2). Въ перепискъ съ Петраркой стояль феодальный владътель въ Сіенской области, графъ Роберто Батпифолле, который въ ответныхъ письмахъ до небесъ превозносить перваго гуманиста<sup>3</sup>). Боккаччіо рекомендуеть въ одномъ

tum propter discordias Italorum; et primo deprecatio et hortatus ad movendum pectus Caesarem, sine vedardatione debere ingredi Italiam ad paciscendum dissidia et ad confutandum rebelles. (I, 1, p. 59).

<sup>1)</sup> Tiraboschi, V, p. 110; VI, p. 115 и след.

<sup>2)</sup> См. о немъ выше, р. 753.

<sup>3)</sup> Извлечения изъ обоихъ писемъ Роберто напечатаны у Mehus'a. Въ одномъ онъ говоритъ между прочимъ: non es denique mihi, ut scribis, incognitus, qui jamdiu es hinc ad sidera et super aethera notus etc (р. CCXXVI). Подобнымъ же образомъ выражается онъ и въ другомъ письмъ: hinc scripsisse juvat, quod

письмъ Пьетро да Муліо юношу Джіованни да Сіена и съ большей похвалой говорить о его способностяхь и трудолюбін<sup>1</sup>). Этоть Джіовання быль школьнымь товарищемь Салютати, который находился позже съ нимъ въ перепискъ и посвятилъ ему часть своев книги "О трудахъ Геркулеса"2). Сверстникомъ Л. Бруни былъ знаменитый врачь Ugo Benci или Bensi († 1439), одна изъ интереснайших личностей своего времени. Уго занималь канедры въ равныхъ университетахъ и обладалъ общирными свъдъніями помимо своей спеціальности: онъ вналъ греческій явыкъ и философію, и ему адресоваль Бруни письмо о различін между фуафор и тфуафор 3). Самъ Уго, повидимому, не отдавалъ преимущества ни одному изъ философовъ и въ спорахъ защищалъ то Платона, то Аристотеля. Кром'в того, онъ считался отличнымъ богословомъ, и есть изв'встія. что онъ принималь участіе въ спорахъ съ греками на феррарскомъ соборъ. Сочиненія Уго касались исключительно его медицинской спеціальности, и его біографія мало извістна и требуеть еще критической обработки дошедшихъ до насъ свёдёній ). Позже изъ Сіены вышло несколько крупныхъ деятелей Возрожденія, какъ Аг. Дати и Эней Сильвій Пикколомини: но поздніе, какъ и ранніе сіенскіе гуманисты подобно своимъ единомышленникамъ въ другихъ городахъ Тосканы, не находили на родинъ подходящаго для себя дъла и nonomenia 5).

Гуманистическое движеніе въ Тоскан'я представляеть собою новое подтвержденіе т'ямъ выводамъ, къ которымъ насъ привели наблю-

tanti viri censura gloria carere non possum, cujus judicio summe arbitror me felicem (р. ССХХХІХ). Впрочемъ Роберто мало принадлежаль Сіепъ и проведъ большую часть жизни на службъ у Флоренціи. Свъдъпія о немъ у Fracas. Lett. senil. I, р. 126. Ср. Вилла Альберти, р. 99 и слъд.

<sup>1)</sup> Corazzini, p. 324.

<sup>2)</sup> Посвященіе у Mehus'a Vita A. Trav., p. CCCI. Cp. Hortis, Studj p. 282. Въ XIV стольтін въ Сіенъ переводили на итальянскій языкъ классиковъ *Ugurgieri* и *Ventura*. См. Mehus, l.c., p. CLXXXIII и Tiraboschi, V, p. 836.

<sup>3)</sup> Epist. V, 1.

<sup>4)</sup> Сведенія о немъ ранних писателей и списокъ его сочиненій приведены у Магг. II, 2, р. 790. Некоторыя поправки у Тігаровскі, VI, р. 597. Изънтальянских ноэтовь этой эпохи заслуживаеть вниманія Simone Forestani, прозванный Saviozzo, канцлеръ кондотьера Tartaglia, воспіввавній Данте и Висконти, которому советоваль после подчиненія Сіены овладеть и другими городами и такимъ путемъ объединить Италію. См. о немъ Gaspary, II, р. 80 и 647.

<sup>5)</sup> Изъ меленхъ городовъ Тосканы только *Montepulciano* далъ нѣсколько гуманистовъ. Въ занимающую насъ эпоху отсюда вышли: Бартоломео (см. выше, р. 595) и Джакопо дель Пекора (см. выше, р. 864), а во второй половинѣстольтія Angelo Poliziano.

денія надъ гуманизмомъ въ напскихъ владеніяхъ 1). И здесь нельзя уловеть связи между политическимъ строемъ и интенсивностью гуманистического движенія. Почему Аренцо богаче гуманистическими именами, чемъ Пистойа или Пиза? Ответь на этотъ вопросъ невовможенъ при современномъ положении источниковъ. Ясно одно, что активные дъятели Возрожденія выходили по большей части кож сравнительно необезпеченных влассовъ общества и умственнымъ трудонъ добывали себъ матеріальныя средства. Поэтому они не держатся на родинв и стремятся въ болве крупные центры, гдв есть спросъ на ихъ научныя внанія и литературную опытность. Тѣ духовныя потребности, удовлетвореніе которымъ даваль гуманизмъ, явленіе, мовидимому, общее для всей Италіи, и Тоскана въ этомъ отношеніи не представляеть никакихъ замётныхъ особенностей; но умственный трудъ, который даваль систематическое выражение этимъ потребностанъ въ наукъ и литературъ, который вырабатываль на этой ночвъ новое міросозерцаніе, сосредоточивался въ такихъ политическихъ центрахъ, гдв его представители находили для себя наилучшія условія для матеріальнаго существованія. Такихъ центровъ было мало въ Тосканъ, и ими гораздо богаче съверная Италія.

## XIII.

Гуманистическое движение въ Миланю. — Состояніе Милана въ XIV въвъ. — Отношеніе въ Возрожденію раннихъ Висконти. — Гуманисты Джангалеаццо. — Антоніо Лоски и его произведенія. — Біографія Скіо. — Отношеніе Лоски въ морали, религіи и политивъ. — Гуманисты Джіованни Маріа; Уберто Дечембріо. — Гуманисты изъ миланскаго духовенства. — Капра и Билья. — Гуманистическое движеніе въ городскомъ населеніи.

Исторія Милана въ XIV вѣкѣ представляеть собою постепенный рость тиранніи Висконти и расширеніе ихъ владѣній. Члены этой фамиліи, начиная съ Маттео, уже во второй половинѣ столѣтія дали прочную организацію своей власти. Это былъ военный деспотивиъ, теоретически основывавшій свое господство на волѣ суевѣрнаго народа и превращавшій на практикѣ этотъ народъ въ безправную толпу, безусловно подчиненную волѣ тиранна. Республиканскія учрежденія продолжали существовать; но они утратили всякое политическое вначеніе. Генеральный совѣть иногда созывался; но его самую существенную функцію составляла защита города на случай чуже-

<sup>1)</sup> Cm. BMHE, p. 755-766.

веннаго нападенія. Городская администрація принадлежала совету двънадцати (dodici di provisione); но онъ завъдываль только город--скимъ хозяйствомъ и теми сторонами внутренней жизни города, въ которыхъ не были заинтересованы синьёры. Кроив того, предсъдателемъ совъта быль намъстникъ Висконти, который въ то же время считался представителемъ города, хотя и не могъ имъть въ немъ недвижимой собственности, а чаше всего и не принадлежаль нь числу его гражданъ. Въ судебной сферъ господствовало римское право, которое применялось избирательными судьями: гражданскіе процессы подлежали въдънію podestà, уголовные — capitano di giustizia. Но надъ всемъ этимъ строемъ неограниченно царилъ синьёръ или "государь" (principe), какъ его называли. Законодательная власть ему принадлежала вполнъ; исключительно онъ завъдывалъ военной силой, дипломатическими и вообще политическими отношеніями, при чемъ гражданамъ было запрещено носить оружіе и вести переписку съ паной и императоромъ. Кромъ того, Висконти совершенно произвольно вмішивались въ судъ и во внутреннее хозяйство, если этого требоваль ихъ личный интересь1). Въ занимающую насъ эпоху политика Висконти, не опредаленная юридическими нормами, носила чисто личный характеръ и сопровождалась крайней жестокостью въ особенности въ сферв финансоваго управленія. Непрерывныя войны разоряли провинціи и требовали большихъ средствъ, которыя добывались путемъ возвышенія налоговъ, всявдствіе чего земледвліе, промышленность, торговия постепенно приходили въ упадокъ, и городъ съ своею областью бёднёль<sup>3</sup>). Но до окончательнаго разоренія было далеко; населеніе, хотя и ненавидівло тиранновь, еще далеко было до отчаннія, и Висконти безъ особеннаго труда держали въ повиновеніи своихъ подданныхъ. Тімъ не меніре между населеніемъ и тираннами шла постоянная глухая борьба, опасность которой для Висконти была темъ сильнее, что они вели непрерывныя войны съ соседями. Вследствие этого они старались выработать хорошо организованную администрацію, которая прекращала бы всякія смуты внутри. содержали обширное наемное войско и позже стали искать такихъ союзинновъ, которые перомъ защищами бы ихъ интересы и придавали бы насилію котя какой-нибудь видъ права. Совершенно есте ственно, что гуманисты ранбе появились при дворб богатыхъ тиранновъ, чемъ среди объднъвшихъ и приниженныхъ гражданъ. Но и вдесь движение шло не особенно быстро.

<sup>1)</sup> О внутревнемъ стров Милана въ эту эпоху см. Leo, III, р. 313—317, 378—387; Cantù, II, р. 849—851.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sismondi, V, p. 183.

Первый Висконти XIV стольтія Маттео обладаль уже всьми свойствами тиранна гуманистической эпохи. Но тонкій политикъ, холоднои спокойно разсчитывавшій всіз шансы успізха и пользовавшійся ими не разбирая средствъ. Маттео за предълами политики оставался суевърнымъ и боязливымъ сыномъ средневъковой церкви. Онъ глубоковърилъ въ церковную доктрину во всемъ ея объемъ и закончилъ жизнь (1322) жалкимъ скитаніемъ по церквамъ, совершенно подавленный папскить отлученіемь  $^{1}$ ). Его преемники  $\Gamma$ алеацио I († 1328) и Авго († 1339) не обнаруживають интереса въ философскимъ и научнымъ вопросамъ. Связь Висконти съ гуманизмомъ начинается впервые при Люккино († 1349) и въ особенности при знаменитомъ архіспископ'в Джіованни († 1354), когда при миланскомъ дворів появляется Петрарка. Люккино писаль итальянскіе стихи<sup>3</sup>) и находился въ перепискъ съ первымъ гуманистомъ, который послалъ ему, по его просьбе, несколько своих стихотвореній в одном письме говорить о научных интересахъ своего адресата 1). Джіованни не быль писателемъ, но считалъ нужнымъ покровительствовать наукв. Онъвсячески старался и сумълъ удержать около себя перваго гуманиста и поручилъ двумъ богословамъ, двумъ медикамъ и двумъ представителямъ свободныхъ искусствъ составить комментарій на Божественную-Комедію<sup>5</sup>). Изъ переписки Петрарки не видно, чтобы у него были единовышленники въ Миланъ ); но есть извъстіе, что онъ устроилъ тамъ "академію" изъ 30 членовъ<sup>7</sup>), которая не прошла безследнодля гуманистического движенія въ Милань. Петрарка сохраниль связа съ преемниками Джіованни, его племянниками Маттео († 1355), Бернабо († 1385) и Галеацио († 1378), котя они принадлежали.

<sup>1)</sup> Leo, III, p. 268.

<sup>2)</sup> Tiraboschi, V, p. 43.

<sup>3)</sup> Fracass., Lett. famil. II, p. 239.

<sup>4)</sup> Epist. famil. VII, 15.

B) Leo, III, p. 300. Tiraboschi, V, p. 44.

<sup>6)</sup> Петрарка адресовать одно письмо врачу Albertino da Canobio (Epistfam. XXII, 12), но изъ него не видно, каковы были стремленія адресата. О Канобіо піть никакихь свідіній, кромів заключающихся въ этомъ письмів. См. Тігав., V, р. 360 и Fracas. Lett. faml. IV, р. 473). Argelati называетьеще другомъ Петрарки півкоего Conradus de Bernardigio, юриста и автора сочиненія De dispositione vitae ad D. Franciscum Petrarcam, который быль адресатомъ перваго гуманиста (l. с. col. 143). Но это свідівніе соминтельно: сочиненіе съ такимъ заглавіємъ принадлежить Lombardo da Serico, а письмо-Петрарки съ указапнымъ адресомъ до сихъ поръ не отыскано. Въ половивъ XV въка изъ фамиліи Канобіо вышель гуманисть Antonio da Canobio, авторъ неизданнаго діалога De amore.

<sup>•)</sup> CM. BEILITE, p. 306, пр. 6.

жъ числу наиболью порочныхъ тирановъ Италіи. Первый изъ нихъ -отличался такими ужасными пороками, что братья рышили его отравить, чтобы сохранить свою власть 1). Но Бернабо несомивнио превосходиль брата невероятною чудовищною жестокостью: его пытки и казни поражають утонченностью и отсутствіемь серьезныхъ поводовъ. Кто выходилъ изъ дому ночью по какой бы то ни было причинь, тому отрезывали ногу: одинь молодой человыкь видыль во снь. что онъ убилъ вепри; Бернабо, узнавши объ этомъ, приказалъ отрубить ему руку и вырвать главъ за нарушение законовъ объ охоть и т. д.<sup>2</sup>). Не меньшей жестокостью отличался и Галеаппо II. авторъ пытки-казни — "quaresima", которая заключалась въ правильномъ росписаніи, въ который день какому мученію подвергать обвиненнаго и въ какіе дни давать ему отдыхъ<sup>3</sup>). Но всё эти тираны, несмотря на крайнюю жестокость, обнаруживають некоторыя стремленія, сходныя съ гуманистическими тенденціями. Такъ, Маттео отличался необыкновеннымъ краснорѣчіемъ ). Галеацио покровительствовалъ наукъ и основалъ въ Павіи университеть, въ которомъ позже сосредоточивались весьма крупныя силы новаго направленія. Но особенно характерно ихъ отношеніе къ пап'в и вообще къ церковному авторитету. Бернабо заставиль папскихъ пословъ, доставившихъ ему отлучение отъ церкви, събсть буллу со шнурами и свинцовой печатью в). Двухъ миноритовъ, осмълившихся убъждать его прекратить жестокости, онъ приказалъ сжечь на костръ и, призвавши однажды къ себъ архіепископа, который отказался постричь кого-то въ монахи, Беранбо поставилъ его передъ -собой на колени и сказаль ему: "разве ты не знаешь, негодяй, что я папа, императоръ и государь во всёхъ моихъ владёніяхъ и что самъ Богъ не можетъ сдъдать того, чего я не хочу"7). Галеаццо точно такъ же ответиль на отлучение отъ церкви конфискацией церковныхъ имуществъ<sup>в</sup>). Можетъ быть, благодаря этимъ наклонностямъ, миланскіе тиранны такъ чтили перваго гуманиста. Темъ не мене при дворахъ преемниковь архіепископа Джіованни въ Милань почти нъть гумаманистовъ. Единственное исключение составляетъ Antoniolo Resta, ученикъ Петрарки, одинъ изъ 30 въ основанной имъ академіи. Онъ

<sup>1)</sup> Sismondi, IV, p. 254—55. Apyria useberia o ero смерти y Leo, III, p. 303.

<sup>2)</sup> См. Corio, fol. 247—8; Leo, III, p. 312—313; 327—328 и 330. Cp. Sismondi, IV, p. 328—329 и особенно Cantù, II, 841—842.

<sup>\*)</sup> Тексть предписанія приведень у Leo, III, р. 311. Ср. Cantà, II, р. 842.

<sup>4)</sup> Leo, Ill, p. 303.

<sup>5)</sup> Sismondi, IV, p. 401-402.

<sup>4)</sup> Corio, fol. 248.

<sup>7)</sup> Cantù, II, p. 841.

<sup>\*)</sup> Leo, III, p. 321.

произносиль рѣчь на свядьбѣ Віоланты Висконти, дочери Галеандо II, въ 1368 году, и эта рѣчь была, повидимому, единственнымъ произведеніемъ Ресты въ гуманистическомъ духѣ, потому что другое его произведеніе, извѣстное только по заглавію, юридическаго содержанія 1). Гораздо замѣтнѣе слѣды гуманистическаго движенія при Джанчалеацию, conte di Virtù († 1402).

Двв черты отличають Джангалеаццо оть его предшественниковь: совнаніе важности общественнаго интнія и сильный интересь къ наукв и искусству. По существу Джангалеаццо одинъ изъ самыхъ безсовъстнихъ, въродомнихъ и жестокихъ тиранновъ, какіе встрвчаются въ исторіи; но онъ считаль необходимымь казаться добродітельнымь. Онъ не допускаетъ безсмысленныхъ жестокостей своего дяди и значительно сиягчаетъ суровость отца: онъ отивняетъ слишкомъ строгія наказанія, облегчаеть налоги, выставляеть на видь свое благочестіе. Захвативъ дядю, онъ назначаетъ формальный судъ надъ нимъ и депломатическимъ путемъ извѣщаеть иностранныя правительства объ нсхол'в процесса. Доведя подложными письмами Гонзагу до убійства своей жены, Джангалеаццо торжественно выступаеть ея истителень 2). Словомъ, это былъ principe совершенно по програмиъ Макіавелли. Но съ этими свойствами первостепеннаго политика въ тогдашнемъ вкусь Джангалеаццо соединяль въ основь, въроятно, искреннюю любовь къ искусству и наукъ: онъ началъ постройку Миланскаго собора, построилъ Certosa di Pavia, основалъ библіотеку въ этомъ городъ, возстановиль университеть въ Пьяченцъ и привлекаль на свою службу ученыхъ въ старомъ и новомъ дукв ). Весьма возможно, что извъстную родь въ этомъ меценатствъ игралъ политическій разсчеть. По словамъ Энея Сильвія, Джангалеаццо говориль, что сочиненія Салютати болье ему повредили, чемъ 1000 флорентійскихъ кавалеристовъ в), и такое изреченіе вподн'є правдоподобно, такъ какъ Галеацио весьма высоко пъниять общественное митине. Мы видели, что по его приказанию написаль Лоски инвективу противь Флоренціи 4), и это не единственный примеръ. Совершенно естественно, что на службе у Джангалеапно

<sup>1)</sup> Свъдънія о немъ у Argel., l.c. col. 1203—1204. Тамъ же приведены заглавія его сочиненій Oratio de nuptiis Leonardi, Clarentiae Ducis, et Violantis Vicecomitis и Jus municipale urbis Mediolanensis cum aliis collegis ab ipso emendatum.

<sup>1)</sup> Sismondi, V, p. 98-99.

<sup>\*)</sup> См. его превосходную характеристику у Sismondi, V, 120. Ср. Cantu, II, р. 843 и Corio, fol. 286—287.

<sup>4)</sup> Cantà ib. p. 853.

<sup>5)</sup> Voigt, I, p. 206.

<sup>6)</sup> См. выше, р. 807.

появляются гуманисты. Прежде всего герцогскіе канцлеры Benedictus de Bernardigio и Pasquino de' Capelli обнаруживають гуманистическіе интересы. Первый изъ нихъ латинскимъ стихотвореніемъ отвѣчаль на стихотворную инвективу Салютати противъ Милана 1); секретаремъ второго быль Антоніо Лоски, одинъ изъ крупныхъ представителей старшаго покольнія третьей гуманистической генераціи.

Лоски (родился между 1368 и 1383 годами, умеръ 1441) происходиль изъ аристократической, но объднъвшей фамиліи въ Виченцъ. Его отепъ былъ юрисконсультомъ, а дядя врачемъ при дворъ Скалигеровъ и самъ онъ такъ же вступиль на придворную службу. Кто быль учителемь Лоски, неизвестно; но онь зналь греческій языкь, 15-ти лътъ писалъ латинскіе стихи и для усовершенствованія своихъ знаній отправился во Флоренцію и вошель тамъ въ сношенія съ Салютати. Но паденіе Скалигеровъ принудило его искать карьеры въ другомъ мъсть: онъ поступияъ въ свиту Карла III Анжуйскаго, потомъ странствовалъ по Италіи и успълъ пріобръсти расположеніе Петра Филарго и Джангалеаццо, благодаря вліянію котораго быль сдівланъ архипресвитеромъ въ Падув; но въ 1390 году, когда Падуя освободилась отъ владычества Висконти, Лоски потерялъ ивсто и началъ изучать право въ Павін, получивъ отъ Бонифація IX выгодную пребенду и каноникать, принадлежавшій нікогда Петрарків. Затімь Лоски оставиль духовную карьеру, женился и сделался сначала секретаремъ Капелли. потомъ советникомъ и секретаремъ самого Джангалеаццо. Но въ 1406 году онъ перешелъ на службу въ Венецію, въ 1407 вступилъ въ папскую курію, гдв оставался съ небольшимъ перерывомъ до 1435 года, а последнія шесть леть своей живни провель на поков въ родной Виченцв<sup>2</sup>).

Лоски называеть себя поэтомъ и ораторомъ; дъйствительно, онъ не былъ ни философомъ, ни ученымъ. Его главное произведение — анализъ 11 ръчей Цицерона съ риторической точки зрънія в Витересъ этой книги заключается главнымъ образомъ во взглядъ автора

<sup>1)</sup> См. Приложение IV. Объ авторъ у Argel., l. с. col. 143.

<sup>2)</sup> Нанболье подробныя фактическія свъдънія о Лоски собраль Giovanni da Schio (Sulla vita e sugli scritti di Antonio Loschi Vicentino, uomo di lettere e di stato. Commentarii. Padova 1858).

<sup>\*)</sup> Antonii Luschi Vicentini, oratoris clarissimi, Inquisitio super XI orationes Ciceronis ad fratrum suum optimum atque clarissimum Astolphinum de Marinonibus. Рукописи и изданія у Schio, р. 135—140. Я цитирую по изданію, напечатанному вм'єсть съ Asconii Paediani Patavini Commentarii in aliquot insigniores M. T. Ciceronis orationes. Parisiis. MDXXXVI. Schio называеть (р. 154) еще Argomenti alle Commedie di Plauto Лоски, но о нихъ не вм'єстся викакихъ св'яд'вній.

на прасноречіе. "Красноречіе — великое дело. — говорить онъ въ предисловін, — конечно, гораздо большее, чімь могуть постигнуть умы тахъ, которые думають объ этомъ иначе" 1). Наука необходима; но она въ неразрывной связи съ риторикой, почти въ подчинени у нея; прежде всего нужно изучать само краснорвчіе; наука только необходимое пособіе для успаха: "три условія далають настоящаго и совершеннаго оратора: талантъ, упражненіе, ученость "1). Но ученость должна быть всесторонняя, потому что "нётъ ничего, изобрётеннаго философіей или составляющаго предметь какого-нибудь искусства, или свойственнаго наукв, въ чемъ ораторъ не могь бы вращаться по своему праву " 3). Въ такую же связь съ ораторскимъ искусствомъ Лоски ставить и мораль. По его возврѣнію, мораль необходима для оратора: "красноръчіе должно изобиловать хорошими положеніями (rationes): ораторомъ можетъ быть только хорошій человѣкъ" 1). Но отношение между моралью и красноръчиемъ формулировано въ интересахъ последняго. По мненію Лоски, элоквенція принадлежить къ числу техъ искусствъ, которыя заключають въ себе добродетель и которыя придають ей много красоты<sup>в</sup>). Краснорвчіе не только занимаеть первое мёсто между этими искусствами, но въ сущности оно само — добродьтель и даже высшее ея проявленіе. "Такъ какъ добродетель заключается преимущественно въ томъ, чемъ люди превосходять прочихъ животныхъ, вследствіе чего мы въ разуме полагаемъ добродътель (unde fit, ut ponamus in ratione virtutem), то почему же не будеть она ваключаться точно такъ же и въ рѣчи, благодаря которой ны превосходимъ многихъ животныхъ". Съ другой стороны, начала добродътели вложены въ насъ природой; природа же побуждаеть насъ рѣчью защищать добрыхъ противъ злыхъ и дала намъ соотвътствующую способность, которую мы развиваемъ искусствомъ; изъ этого следуеть, что краснорвчіе есть добродвтель, и ораторъ не иное что, какъ хорошій человать съ способностью краснорачиво говорить, а сладовательно всякій краснорічный человікь добродітелень ). Это отождествленіе добродетели съ красноречиемъ весьма характерно. Оно показываеть, что въ главахъ Лоски мораль сама по себе не имееть большой пены, но что съ ней нужно считаться и не мъщаетъ имъть ее на своей сторонъ. Поэтому онъ не считаетъ ложь абсолютно безправственной,

<sup>1)</sup> Inquisitio, p. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 131.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 132.

<sup>)</sup> Ibid.

<sup>5)</sup> Ex illis multo resultat ornatior. Ibid. p. 133.

<sup>6)</sup> Ibid.

потому что она допускается въ ораторскихъ пріемахъ: "Если окажется, что краснорѣчіе прибѣгаетъ ко лжи, то это не постыдно, какъ говоритъ Квинтиліанъ, ибо мудрецу иногда бываетъ позволено говорить ложь" 1). Самое содержаніе книги представляетъ собою попытку учебника риторики на основаніи правилъ, извлеченныхъ изъ рѣчей Цицерона.

Собственныя ораторскія произведенія Лоски немногочисленны и, новидимому, отличались деловымъ характеромъ<sup>2</sup>); но онъ оставался ораторомъ и въ своей служебной деятельности, и въ поэтическихъ произведеніяхъ, и въ перепискъ. Находясь на службъ у папы, Лоски составиль начто въ роде канцелярской стилистики<sup>3</sup>). Его поэкія по -существу также риторика. Онъ написалъ драму Ахиллъ<sup>4</sup>) и целый рядь отдёльных стихотвореній, которыя были раздёлены на 8 книгь в). Новъйшій біографъ Лоски, весьма къ нему благосклонный, отрицаеть въ его поэзін два существенных для нея признака: "искру таланта" и искренность. "Поэзія и проза Антоніо Лоски, говорить Скіо, всегда обнаруживають въ немъ государственнаго и придворнаго человека, который отрывается отъ службы и удовольствій, чтобы писать не то, что самъ думаетъ, но что нравится другимъ; его поэтическое одушевленіе не поднимается въ высоту, потому что его притягиваетъ въ вемлъ благоразуміе: вслъдствіе этого всв сочиненія Лоски искусственны въ то время, когда искусство было бедно, и негъ ни одного, которое вытекало бы изъ сердца<sup>6</sup>)". Дъйствительно, изъ цълой массы стихотвореній Лоски огромное большинство не имъють ничего общаго

<sup>1)</sup> Ibid. p. 132.

<sup>3)</sup> Собственных риторических опытовъ Лоски по заглавію изв'єстно три:

1) Collatio habita ante pedes Domini nostri Innocentii Papae VII per Dominum Antonium de Luschis oratorem inclytae Dominationis Venetiarum ad praelibatum dominum nostrum pro recommendatione Dominationis praelibatae.

2) Collatio pro actione gratiarum causa translationis requisitae factae de Domino Angelo Barbadico ad Ecclesiam Veronensem. 3) Oratio ad utrumque collegium cardinalium pro unienda ecclesia in concilio Pisano. Рукопись въ Въй. Voigt (I, 444) упоминаеть о ръчахъ на службь у Висконти, которыя совершенно нензв'єстны.

<sup>3)</sup> Ho CLOBAND Fazio, scripsit item exempla quaedam et veluti formulas, quibus Romana Curia in scribendo uteretur, quae etiam ab eruditissimis viris in usum recepta sunt. De viris illustrib. p. 3.

<sup>4)</sup> Achilles, tragoedia. Впервые издана Orsio въ 1636 году, какъ произведеніе Ал. Муссато, и переиздана Schio Padova. 1843.

<sup>5)</sup> Ho CLOBAME Fazio, heroico versu epistolas atque epigrammata complura edidit, quae postea collecta filius et ipse doctissimus in octo libros digessit Ibid. p. 3. Nosme всъ управъння Carmina ed. Schio. Padova 1858.

<sup>4)</sup> Schio, p. 125-126.

съ нозвіей, кром'в вившней формы. Самое крупное его поэтическое произведение — драма Ахилиъ даже у современниковъ не пользовалась. нажется, успёхомъ, а потомство до такой степени ее забыло, что ея авторомъ долгое время считался А. Муссато<sup>1</sup>). Его поэма оразм'врахъ звездъ известна только по имени з); попытки перевести Гомера, а можеть быть и передълать его, по всей въроятности совсемъ не были приведены въ исполнение<sup>4</sup>). Въ остальныхъ произведеніяхъ Лоски является придворнымъ поэтомъ или въ чистомъ виде "трубы славы" своего покровителя, или въ роли проповедника добродётели и политическаго мудреца. Въ ранней молодости онъ восивваль и, кажется, вполив безкорыстно Карла III Анжуйскаго<sup>4</sup>); позже онь восхваляль въ своихъ стихотвореніяхъ техъ, кому въ данное время служилъ: сначала Скалигеровъ в), потомъ Висконти в), потомъ венеціанскаго дожа Стено<sup>7</sup>), сочиняя въ то же время стихотворные комплименты постороннему меценату<sup>3</sup>), или повдравление<sup>3</sup>), или эпитафир для пріятеля<sup>10</sup>). Иногда онъ придаваль такимъ стихотвореніямъ проповъдническій тонъ; но эта мораль не отличается особенной глубиною, и стихи остаются простою риторикою. Такъ, въ одномъ стихотвореніи Доски убъждаетъ Галеацио де Грумелло, кондотьера герцога миланскаго, "чтобы онъ храбро бился на дуэли и давалъ жизнь побежденному «11);

<sup>1)</sup> Впервые принадлежность этой трагедін Лоски доказаль Todeschini (Del vero autore della tragedia Achille. 1832) на основанін рукописей.

<sup>2)</sup> Schio, p. 141.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) Ibid. р. 142. Заслуживаеть вниманія сочувствіе, съ которымь отнесся Салютати къ предпріятію, задуманному Лоски. Gaudeo, dilectissimi fili, пишеть онъ переводчику, quod postquam habes Homericae translationem Iliados, licet horridam et incultam, cogitaveris ipsam excolere et heroico carmine divinum illud opus Latio tradere velis. Письмо у Schio, р. 155. Schio называеть еще между произведеніями Loschi — L'Ulisse; но о немъ не им'єстся никакихь свых ній.

<sup>4)</sup> Поэма не была окончена и потомъ затерялась. Ibid. р. 130.

<sup>5)</sup> Точно также не сохранились и эти стихотворенія.

<sup>4)</sup> Ad illustrem principem ducem Mediolani comitemque virtutum exhortatiout pacem cogitet per viam belli, a taume Epitaphium ad monumentum seu sepulcrum quondam gloriosae memoriae illustrissimi ducis Mediolani. Y Schio.

<sup>7)</sup> Commendatio sui felicis principatus et longaevae vitae precatio. Ibid.

<sup>8)</sup> Ad Petrum de Candia exhortatio pro adventu ipsius in Italiae regionem. He вздано.

Ad Franciscum de Brunis Bononiensem de ingenio filii breve judicium.
 Schio.

<sup>16)</sup> Такъ, Лоски написана эпитафія для Барт. да Монтепульчівно.

<sup>11)</sup> Galeatio de Crumello hortatoria, ut pugnet fortiter in duello et victo vitam donet. Y Schio.

въ другомъ советуетъ Джіованни Ногароляє "направлять къ славе и добродетели развитіе тела и духа, упражненіе въ военномъ искусстве и научныя занятія" 1). Въ одномъ месте онъ доказываетъ, что "незначительность родины не бросаеть тень на добродетель", въ другомъ, какъ следуеть относиться къ сновиденіямъ 2).

Прованческія произведенія Лоски до сихъ поръ не изданы. Его инвектива противъ Флоренціи известна только по ответамъ на нее Салютати и Ринуччини. Его сочинение подъ заглавиемъ "Домо цимомудрія" считается утраченнымь<sup>3</sup>). Потеряна и большая часть его переписки, между прочимъ целый трактать въ форме письма --"De vera amicitia" 1). Большинство сохранившихся писемъ публицистическаго содержанія: они написаны по вопросамъ современной полетики и въ интересахъ минуты; поэтому выраженныя въ нихъ идея трудно привести въ определенную систему. Показанія современниковъ нало прибавляють въ нашинъ сведеніямь о Лоски, котя онъ стояль въ связи съ самыми крупными гуманистами своего времени. Поджіовыводить его собестаникомъ въ діалогт De avaritia и въ введенів къ трактату De varietate fortunae; но его роль въ обоихъ произведеніяхъ не характерна. П. К. Дечембріо говорить въ одномъ изъ своихъ писемъ, что Лоски пользуется репутаціей крупнаго поэтав). Къ поэтамъ относить его и Фаціо въ своемъ сочиненіи о знаменитыхъ современникахъ. Последующия поколения скоро позабили о Лоски: Кортезе говорить о немъ мимоходомъ и по наслышив );

<sup>1)</sup> Ad Ioannem de Nogarolis, ut exercitio corporis et armorum et ingenii ac litterarum tendat ad gloriam et virtutem. Y Schio.

<sup>2)</sup> Ad Antonium de Romagno Feltrensem ignobilitatem patriae non obscurare virtutem responsiva. Ibid. Fr. de Richaneto de somnio per eum ficto responsiva. Ibid. Кром'в стихотворных произведеній, Лоски перевель еще новеллу изъ Денамерона Боккаччіо. Fabula Capelette scripta per serem Iohannem Boccatium et de vulgari in latinum per Antonium Luscum Vecentinum translata. Рукопись въ Ambrosiana.

<sup>3)</sup> См. Schio, р. 131. Но въ ваталогъ рукописей Британскаго музея (Catalogue of Manuscripts in the British Museum. I. The Arundel Manuscripts. р. 348) значится Antonius Luscus, Poëtica discriptio domus pudicitiae ad dominam Magdalenam de Serophaguis anno MCCCLXXXIX, XIV Mai edita. Ticini сит expositione ejus. Къ сожальню, я не успъль ознакомиться съ этимъ произведеніемъ.

<sup>9)</sup> Письмо было адресовано Giovanni Mazzini, отв'ять котораго вашечатань въ Miscellanea ex manuscriptis libris Collegii Romani Societatis Jesu. Romae 1754.

<sup>5)</sup> Antonius Luscus Vicentinus poëta aetate nostra ob litterarum et historiae cognitionem summo in honore habitus. Epistol. I, 3. Cod. Ambros. J. 235 infer.

<sup>6)</sup> Antonius Luscus fuit rhetor quoque non contemnendus, quem etiam nen indisertum dicunt fuisse. De homin. doctis y Galletti, p. 229.

Форести обходить его полнымъ молчаніемъ. Факты, собранные Тирьбоски показывають, какъ незначительны были сведения о Лоски въ жонцв XVIII стольтія 1). Только въ 1858 году Лоски нашель весьма обстоятельнаго біографа въ диц'в Лжіованни да Скіо. Въ цитирванной выше книге Скіо даль сравнительно обстоятельный очерк фактической біографіи Лоски, списокъ его сочиненій и напечаталь въ приложеніи целый рядь весьма важныхъ документовъ. Кроті того, онъ издаль трагедію Лоски и его упільнымія стихотворенія. Скіо пытается, наконецъ, на основанім новаго матеріала, по большей части имъ самимъ изданнаго, выяснить роль Лоски въ движения в особенности его характера. Но эти попытки нельзя привнать вполет удачными. "Святое дело Лоски, говорить его біографъ, было очистить античную находку, угалать неизвестное и возстановить все 3). Но вся его дъятельность и всъ сочиненія въ значительной степени ограничивають эту широкую оценку. Какъ и все гуманисты, Лоски высою ставиль формальное знаніе древности и прежде всего тв си стороны, которыя имали непосредственно-практическое приложение, т.-е. уманье хорошо писать и красноречиво горорить по-латыни. Но онъ не быль ученымъ и не оставилъ ни одного сочиненія по изученію античнаго міра въ какомъ бы то ни было отношеніи. Такъ же преувеличиваеть Скіо и личную нравственность Лоски. Особенно онъ превозносить его семейныя добродетели. Ему кажется удивительнымъ, что Лоски вы любви къ женщинамъ отказался отъ духовнаго званія, что источник внають только его многочисленное законное потомство и не содержать "никакихъ извъстій о незаконныхъ дътяхъ, наложницахъ и прочей гразд, которую тогда безстыдно выставляли на видъ и даже хвастались. Его стихи не оскорбляють чистаго слуха, его сентенціи дышать добродітелью" і). Повидимому, въ дъйствительности Лоски стоялъ несколько выше своихъ сотоварищей въ этомъ отношении, хотя отличие и не было тавъ ръзко, кавъ думаетъ Скіо. Молчаніе источниковъ еще на 😆 что не ручается: такія свідінія обыкновенно сообщають инвектавы, но его противникъ Садютати не пускался въ своемъ ответе въ дичние счеты. Многочисленная семья была и у Поджіо, который при случав самъ говоритъ о своихъ грахахъ. Но есть данныя, которыя показывають, что по настроенію, по крайней мірів. Лоски, подходиль въ своимъ товарищамъ. Въ папской "врадьнъ" онъ принимаетъ живое участіе въ обычныхътамъ беседахъ, и Поджіо навываеть его vir facetis-

<sup>1)</sup> Storia, VI, p. 1203.

<sup>. &</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, р. 889, пр. 4 и 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schio, p. 125.

<sup>4)</sup> Schio, p. 126.

simus. Правда, изъ трехъ разсказанныхъ имъ "шутокъ", двѣ приличны, но зато анекдоть о флорентійскомъ посланник совершенно соотвытствуеть общему тону книги. Въ домашней жизни Лоски таковъ же, какъ и его сослуживцы. Поджіо равскавываетъ, что однажды куріальнымъ чиновникамъ постался неожиланный дохолъ, который они решили "посвятить Вакху и Церерв", и женатому Лоски поручено было "устроить въ своемъ саду не пиръ, а вакханалію" 1). Еще характернье отношение Лоски въ Гермафродиту: онъ не только разскваливалъ геній и изложеніе автора, но распространяль эту книгу, какъ разсказываеть одинъ изъ ближайщихъ его друзей, Поджіо<sup>3</sup>). Что касается до позвін Лоски, то она д'єйствительно чужда довольно обычной тогда скабрезности, но темъ не менее далеко не проникнута и нравственными началами. Новые изследователи Возрожденія ничего не прибавили къ Скіо в); между темъ и по наличнымъ источникамъ фитура Лоски выступаеть довольно рельефно. Лоски не ученый и не философъ; онъ прежде всего ловкій каръеристь и практическій полетикъ. Моральные вопросы, которые такъ смущали и волновали гуманистовъ, мало занимали Лоски, потому что онъ решилъ ихъ весьма просто. По его мивнію, природа сама учить нравственности: она вложила въ душу каждаго человека семена добродетели, которыя не могуть быть истреблены никакими порокаме 1). Что такое добродьтель, Лоски решаль, какъ ин видели, очень просто: сводель ее къ разуму и готовъ былъ даже отождествить ее съ краснорвчіемъ. Такія воззрѣнія стояли въ непримеримомъ противорьчіи съ церковнымъ ученіемъ. Но Лоски оставался къ этому совершенно равнодушнымъ. Въ его сочиненіяхъ невамітно ни малійшаго интереса къ религіознымъ вопросамъ; а тамъ гдв онъ касается ихъ мимоходомъ, обнаруживается холодное и преврительное отношение если не въ религия вообще, то, крайней мъръ, къ современной ся формъ: въ стихотвонін жъ Синнели есть різкая выходка противь папства в), въ письмів

<sup>1)</sup> Poggii Epistolae lib. II, ep. VIII.

<sup>2)</sup> Hunc cum legisset primo vir clarissimus Antonius Luscus multisque verbis laudasset et ingenium et facultatem dicendi tuam, misit deinde illum ad me legendum. Ibid. lib. II, ep. XL.

<sup>\*)</sup> Обстоятельные другихъ говорить о Лоски Voigt (I, р. 505), но и онъ овирается на Скіо и не даеть характеристики.

<sup>4)</sup> Ad omnes virtutes quasi semina quaedam atque principia dedit natura nascentibus, quae nulla potest extinguere ac penitus extirpare malitia. Namet in barbaris et in omni pravitate corruptis hominibus apparent aliquando quaedam quasi simulacra virtutum. Inquisitio, p. 133.

<sup>1)</sup> Ad probatissimos et singulares viros Dominum Nicolaum de Spinellis, comitem Ioé et magnum Regni Siciliae cancellarium et Cavallinum de Cavallis

жъ Владиславу онъ съ презрѣніемъ говорить о религіозныхъ обрядакъ кавалеровъ ордена золотого руна 1), а въ трагедія Ахиллъ встрѣчаются такія слова, которыя, по выраженію его біографа, "могли вырваться изъ устъ матеріалиста". Такое настроеніе не мѣшало, конечно, Лоски служить папѣ и краснорѣчнво защвщать интересы церкви на соборѣ. Мораль и религія легко подчинались у него политикѣ, къ которой онъ чувствовалъ не менѣе интереса, чѣмъ Л. Бруни. Лоски былъ если не государственный человѣкъ, то, мо крайней мѣрѣ, политическій дѣлецъ, служака, хорошо знавшій внутреннія дѣла главныхъ государствъ Италіи и ихъ взаимныя отношенія.

Интересъ Лоски къ политикъ не можетъ подлежать сомнънію: его риторическія произведенія не знають другой темы; въ нисьмахъ, если они не имвють чисто делового характера, онь охотиве всего говорить о политикъ; такое содержание имъють въ большинствъ случаевъ его стихотворенія. Кром'в того, Лоски не чуждо и натріотическое чувство, которое придаеть некоторую теплоту и искренность его политическимъ разсужденіямъ. "Если бы ты увидёлъ образъ Италін, пишеть онъ дель Верме, генералу герцога миланскаго, то онъ произвель бы на тебя впечативніе; ты сказаль бы: поможемь ей, и съ своими ранами пошель бы за ея дело. Ты увидель бы матрену, гонимую и терзаемую, но образъ полный величія и власти, а также нолный скорби, слевъ и (говорю это съ большой радостью) полный надежды" 2). Такое состояніе родины производило на него тяжелое висчатленіе, по крайней мере, въ молодости. "Положеніе дель ва оти годы часто доводило меня до того, пишеть онъ Владиславу Неаполитанскому, что я проклиналь и оплакиваль вероломство судьбы, оплакиваль непостоянство дёль человёческих и жалкую участь Италін, 3). Свое первое поэтическое нроизведеніе онъ посвятиль Карму III Анжуйскому тоже въ силу патріотическаго чувства, мотому что думаль, что онъ "по какой-то особенной божественной благости рожденъ для спасенія Италіи и для славы христіанскаго имени" 4. Размышляя надъ судьбами родины и присматривалсь къ

consiliarium et secretarium illustrissimi Comitis oratoris in Gallis Luschi A. V. epistola exhortatoria Gallici Ducis in Italiam transitus. Hanegarama y Schio.

<sup>1)</sup> Ad serenissimum Ladislaum Regem exhortatio, ut paternum navis insigne in militibus suos restauret. Hanegarana y Pelliccia Cronache, Diarii ed altri epuscoli così italiani come latini, appartenenti alla storia del regno di Napoli. Vol. I. Napoli 1780.

<sup>2)</sup> Schio, p. 192.

<sup>9)</sup> Pelliccia, l. c., p. 325.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 329.

современнымъ оку отношеніямъ итальянскихъ государствъ, Лоски мивлъ, повидимому, довольно опредвленное политическое міросозерцаніе и твердыя симпатів. Причина бедствій Италіи, по его мивнію, заключается въ ен разъединеніи и во взаимной борьбів ен членовъ. "Италія надістся, пишеть онъ del Verme, что вы соедините ся члены, которые, какъ члены извёстнаго онванца Актеона, растерваны своими собственными собаками<sup>1</sup>) ". Выходъ изъ такого печальнаго состоянія возможень быль, по его мнівнію, только съ помощію монархическаго начала и путемъ оружія. Ради этого онъ написалъ длинное письмо къ лично незнакомому ему Владиславу<sup>2</sup>), когда положение Висконти пошатнулось. Но главныя надежды онъ возлагаль на миланскихъ властителей. Трудно сказать, политическія или только личныя симпатів привязали Лоски къ дому Висконти. По всей въроятности, тъ и другія оказывали на него вліяніе: во всякомъ случав, онъ быль "трубой ихъ славы" и певцомъ ихъ интересовъ даже тогда, когда служиль другимь господамь. Джангаллеацо онъ называеть "светомъ и украшениемъ Италии"; когда после его смерти миланцы попытались сбросить съ себя иго. Лоски чувствуеть "скорбь и гивыт на ихъ дерзость, за то, что ихъ "не остановило ни величіе умершаго отца, ни страхъ преступленія, ни память о предвахъ, ни авторитеть сана<sup>в</sup>)". Написанное по этому поводу длинное письмо молодому герцогу содержить массу советовь и проникнуто искренносочувственнымъ тономъ. Въ своихъ стихотвореніяхъ онъ всегда на сторонъ интересовъ Висконти: началъ герпогъ войну. Лоски въ стихахъ убъждаеть его "путемъ войны установить мирь"; задумалъ онъ овладеть Болоньей, поэтъ убъждаетъ Пандольфо и Малатесту деи Малатести воспользоваться только-что одержанной имъ побъдой и овладеть для Висконти этимъ городомъ 4); отправляются его послы во Францію, Лоски сопутствуеть ихъ стихотворными советами; одержить его полководець несколько победь. Лоски въ стихахъ разсматриваетъ ихъ сравнительное значеніе. Находясь на службѣ герцога, онъ написалъ жестокую инвективу противъ Флоренціи и вызваль суровый ответь со стороны Салютати, котораго высоко пениль при жизни и осыпалъ похвалами послъ смерти<sup>в</sup>). Лаже собственную

<sup>1)</sup> Schio, p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Schio, p. 170 H 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо у Pelliccia, Т. I, р. 325—332.

<sup>4)</sup> Epistola incitatoria, ut quaesita velint uti victoria, dum Bononiam armata coepere manu pro illustrissimo Duce Mediolanensi.

<sup>5)</sup> Въ инсьм'в къ Fabriano, онъ говорить о Салютати. Equidem amavi ho minem, tametsi magistrum doctoremque non habui, sicut (nam obstitisset for-

родину, утратившую свободу и независимость, онъ убъждаль въ своихъстихахъ сохранять върность герцогу 1). Оставивши службу въ Миланъ, Лоски продолжаетъ сохранять свои симпатін къ Висконти. Уже будучи папскимъ секретаремъ, написалъ онъ названное письмо къ молодому Висконти; около этого же времени, когда надъ ихъ домомъ разравилась гроза, Лоски прославляеть въ своихъ стихотвореніяхъ ихъдрувей Филарго и Малатесту. Можеть быть, Лоски руководила въэтомъ случав благодарность за оказанныя ему лично благодвянія: но несомивнию, что отъ Висконти онъ ждаль спасенія и для родины. Вся Италія должна принадлежать этому государю", говорить онъвъ одномъ изъ своихъ писемъ, и это единственный выходъ изъ ея несчастій. Но ни личныя симпатін, ни патріотизмъ не могли заставить-Лоски вполнъ отдаться тому делу, которое онъ считалъ святымъ и высокимъ. Политика была яля него только первымъ ибломъ после личныхъ выгодъ и удобствъ. Политическія и всякія другія симпатів не препятствовали-Лоски служеть тому, оть кого можно было ожидать больше выгодъ. Венеція старая соперница, исконный врагь Милана; но Лоски ей служить, хотя и неудачно 3), произносить въ ея интересахъ изящныя рѣчи передъ папскимъ престоломъ. Оставивши службу при республикъ, онъпереходить въ римскую курію и остается секретаремъ и при Мартинъ V, благоводившемъ къ Милану, и при Евгеніи IV, покроветельствовавшемъ своей родинъ. Политическія убъжденія ничему не мъшали. потому что они оставались на поверхности.

Въ молодости Лоски зналъ внутреннюю борьбу; его жизнь представляла не изло случаевъ, когда приходилось дълать весьма ръшительные шаги и при выборъ рода дъятельности и при изложении теоретическихъ воззръній. Лоски жилъ въ критическій моменть для Европы

tuna) a teneris annis optaveram atque provideram, cum ad illum adolescentulus, sola addiscendi cupiditate accensus, de Verona, ubi tum agebam apud Principem civitatis, Florentiam accessissem. Sed vero illius patriae repentina mutatio coegit me, posthabita ratione litterarum, necessetati temporum parere. Y Schio, p. 162.

<sup>1)</sup> Egregiis ac fidelibus civibus Vicentinis, majoribus meis honorandis exhortatio-ad conservationem fidelitatis. У Свіо. Такое содержаніе было довольно неожиданно для поздивійших итальянцевь. Составитель index's cod. Marciani (XI, C), въ которомъ находится это стихотвореніе, даль такое ему заглавіе: exhortatio ad conservationem libertatis carmen. Schio, p. 148.

<sup>4)</sup> Лоски быль за что-то осуждень. Гуарипо Веронскій, пишеть о немъ Франческо Барбаро: Venit igitur Venetias mea inductus exhortatione, ut mitigationem aut abolitionem damnationis impetret. Est enim ex agro Vicentino profuga. Sed ita inique, ut cum rem Serenissimo Principiolim, cum ex Germania legatus rediret, exposuisset; magnam ex eo spem reportarit. Schio. Прил. р. 186. Въ чемъ заключалась причина этого осужденія, непзвъстно.

вообще и для его родины въ частности: феодально-католическое среднев'яковье уступило м'ясто новому государству съ св'ятской культурой, съ новымъ общественнымъ классомъ светской интеллигенціи. Этотъ переходъ въ новую исторію въ Италіи быль особенно труденъ и для отдёльной личности, и для целаго народа. Бливость церковнаго центра и могущество напы сравнительно съ другими государями Италін заставляли если не прилаживаться къ перковнымъ требованіямъ, то по крайней мірі лицемірить, служить кумиру, который давно пересталь быть богомь. Съ другой стороны, любовь къ родинъ парализовалась необходимостью служить тираннамъ и олигархіямъ, сознавая въ то же время гибельность для Италіи ихъ вѣчной распри и испрерывныхъ войнъ. Деморализующія условія среды и времени дъйствовали тъмъ сильнъе, что родоначальники новаго общественнаго класса почти всв безъ исключенія были матеріально не обезпечены. Лоски все это пережилъ, испыталъ на себъ и вышелъ изъ борьбы чище другихъ, хотя и не безъ весьма заметныхъ результатовъ неблагопрінтных условій. Падуанскій архипресвитерь женился и средневъковой магистръ сдълался гуманистомъ, котя старое положение было, можеть быть, и выгоднёй. Внутреннее настроеніе, требующее широкаго простора для личности, и почти безсовнательная любовь къ живой и свободной наукъ дълали невыносимымъ прежнее положеніе, на сторон'я котораго была выгода. Перелом'я произошель не безъ борьбы. Въ одномъ изъ стихотвореній Лоски припоминаетъ, что постороннія обстоятельства ніжогда вынуждали его "негодующій духь" къ изученію права и что онъ испыталь мучительное распутье 1). Эта борьба оставила въ его душе тяжелое воспоминание. Много спустя, онъ называеть еще подобныя колебанія "умственною чумою рода челов'вческаго "2). Могучниъ союзникомъ новыхъ стремленій быль индивидуализмъ, требовавшій свободы для полнаго и всесторонняго наслажденія жизнью; но эта же самая потребность наложила не мало темныхъ красокъ на духовный обликъ почти всёхъ гуманистовъ. Порвавши съ старымъ, нужно было создавать новое, въ особенности въ политикъ и морали. Работа и сама по себъ непосильная, а кромъ того. происходила она при крайне неблагопріятныхъ обстоятельствахъ.

<sup>1) ......</sup> Fuit et mihi quondam

Hoc labor in bivio: nam vota precesque meorum

Indignantem animum ad civilia jura trahebant.

At mecum partes natura potentior egit

Pieridum. Schio, p. 20.

<sup>3)</sup> Въ письмъ къ герцогу Миланскому онъ говорить: ita inter hos contrarios affectus, qui, ut pestis animorum humano generi dati sunt, versor. Schio, p. 171.

Искреннее изложеніе политических и моральных взглядов и публичное их обсужденіе было невозможно или по крайней мірів опасно: слишком смітов и вполні свободное выраженіе мивній могло повлечь преслітдованіе со стороны церкви или потерю мітота у мецената. Приходилось лицемітрить, т.-е. молчать или прилаживаться, что охлаждало самый интересъ. Трудность и безсиліе рішить эти вопросы одиночной работой вело другим путем къ тім же результатам: не прійдя къ твердой морали, руководились личными вкусами, симпатіями и интересами. Гуманисты развращались средой и платили ей тою же монетой; въ этом случай Антоніо Лоски не составляль исключенія. Добившись обезпеченности, онъ зажиль спокойно и весело, довольствуясь своей домашней моралью и не особенно безпокоясь тімь, что "величественную матрону" Италію все еще терзали "ея собственныя собаки".

Лоски быль самый крупный и почти единственный гуманисть при дворё Джангалленно. Кромё него, Аржелати упоминаеть еще Lasarino Resta, писавшаго латинскія стихотворенія и находившагося въ перепискі съ Гаспарино и Дечембріо 1). Наконець, при Джангалеанцо начинаеть свою карьеру Francesco Barbavara. Юристь изъ миланскихь дворянь, Барбавара быль близкимь человіскомь Джангалеаццо, играль видную роль во время смуть послів его смерти 2) и заняль видное положеніе при дворі Филиппо-Маріи. Барбавара писаль мало 3); но онъ стояль въ связи съ весьма крупными гуманистами третьяго и въ особенности четвертаго поколінія, съ Филельфо, Бекаделли и Л. Б. Альберти 4). Но его діятельность, какъ гуманиста-мецената относится преимущественно ко времени Филиппо-Маріи 3).

Правленіе Джіованни-Маріи Висконти не было благопріятно для развитія гуманистическаго движенія при Миланскомъ дворѣ. Новый

<sup>1)</sup> Свёдёнія о немъ у Argel. col. 1208. Его произведенія Epistolae ad Decembrium et Gasparinum и Epigrammata varia latina. Argel. говорить, что Реста быль потомъ севретаремъ Алевсандра V. Изъ неизданной переписки П. К. Дечембріо видно, что онъ въ 1443 году быль scriptor apostolicus при курін (Cod. Ambr. I. 235 infer. fol. 45). Магг. упоминаетъ еще Gregorio Assanello изъ Кремоны, придворнаго Джангалевицо, оставившаго описаніе коронованія герцога (I, 2, р. 1285); но о немъ нётъ никакихъ свёдёній.

<sup>2)</sup> Leo, III, p. 346, 347.

<sup>3)</sup> Ему принадлежать: Oratio in Concilio Basiliensi и Epistola ad Antonium Panormitam. Оба произведенія не изданы. Св'єд'єнія о немъ у Магг., ІІ, І, р. 278 и Argel., І, col. 116.

 <sup>4)</sup> Альберти называеть его uomo d'ingegno e di costumi nobilissimo. Ор. II,
 p. 387.

<sup>5)</sup> Изъ раннихъ гуманистовъ въ перепискъ съ нимъ находились Б. Капра и Гаспарино да Барцицца.

герцогъ быль одинь изъ наиболее развращенныхъ тиранновъ; но, унаследовавши отъ своихъ предшественниковъ все ихъ пороки, онъ не обладаль ихъ выдающимися уиственными и политическими способностями; поэтому его смерть отъ руки убійцы (1412) приветствовали въ Милане, какъ счастливое событіе 1). Темъ не менее при его дворе появляется одинъ изъ наиболее плодовитыхъ гуманистовъ второй генераціи, Uberto Decembrio.

Дечембріо быль родомъ нев Виджевано, учился у Хриволора; въ Миланъ онъ снискалъ расположение Петра Филарго, можетъ быть. за свои сведенія въ греческомъ языке, и когда его покровитель сдівлялся папой подъ именемъ Александра V, Дечембріо получиль місто апостольского секретаря. Затемъ онъ поступилъ на службу въ Дж. Мар. Висконти, навлекъ на себя подозрѣніе его брата, сидѣлъ одно время въ тюрьмв и умеръ въ должности подесты въ Тривильо въ 1471°). Сочиненія Дечембріо остаются до сихъ поръ неизданными и изв'ястны только по заглавію. Они распадаются на пять категорій. Во-первыхъ, Дечембріо чувствоваль большой интересь нь моральной философіи и написаль діалогь о ней, въ которомъ собеседниками являются Аризіо. Ривола и самъ авторъ 3). Кромъ того, онъ посвятилъ трактатъ "О скромности" одному сыну 1) и "О чистото" — другому 3). Вторую категорію произведеній Дечембріо составдяють его стихотворенія. Судя по заглавіямъ, это были отчасти инвективы<sup>6</sup>), а отчасти хвалебныя посланія покровителямъ и друзьямъ<sup>7</sup>). Къ третьей категоріи принадлежать его письма. Имена некоторых вадресатов Дечембріо и заголовки нъкоторыхъ его писемъ позволяють думать, что его переписка, отчасти по крайней мфрф, носила философско-публици-

<sup>1)</sup> Cm. Leo, III, p. 353-54, 358.

<sup>2)</sup> Единственныя до сихъ поръ сведения о немъ у Аржелати (соl. 2106—2108), который составилъ также списовъ его сочинений.

<sup>\*)</sup> Moralis philosophiae Dialogus. Libri II. Interlocutores: Andreas Arisius, ducalis consiliarius, Beltraminus Rivola et auctor. Рукоп. у Arg., col. 2107.

<sup>4)</sup> De Modestia ad Modestum filium. Pys. ibid.

<sup>5)</sup> De candore ad Petrum Candidum filium suum. Рукоп. Ibid.

<sup>6)</sup> Versus in traductione librorum Platonis de Republica, quam nebulo quidam Antonius Cassarinus nixus est redarguere quadam sicula loquacitate sua. Рук. ib.

<sup>7)</sup> Сюда относятся Carmina: 1) ad Reverendissimum P. D. Ioannem Vicecomitem II electum Archiepiscopum Mediolani. 2) Ad Magnanimum et Excelsum D. Malatestam de Malatestis, Caesenae Vicarium. 3) Ad Egregium Doctumque Virum Josephum de Brippio Dei almae Genetricis Ordinarium Mediolan. 4) Ad Virum praestantissimum et conspicuum Antonium Luscum de Vicentia, Musarum celebritate famosum. Kpomb того, Carmina varia latina. Рук. ib.

стическій характерь 1). Четвертую категорію составляють его рѣчи, содержаніе которыхъ совершенно неизвѣстно 3); пятую — переводы съ греческаго Республики Платона и рѣчей Демосеена и Лизія 3).

Нескотря на все старанія некоторых Висконти, въ особенности Джангалеаццо, привлечь на свою службу новых ученых туманистовъ при Миланскомъ дворъ очень не много. Причина этого явденія, повидимому, заключалась просто въ томъ, что ихъ вообще было маловъ тогдашней Италіи. Этимъ объясняется, что къ половинъ XV стольтія, когда движеніе заметно усилилось, дворъ Филиппо-Марів Висконти делается однимъ изъ наиболее крупныхъ центровъ Воврожденія. На это же указываеть состояніе гуманизма въ Милан'я внів придворныхъ сферъ. Миланское духовенство сравнительно поздно обнаруживаеть интересь къ гуманистическому движению. Кардиналъ Branda Castiglione (1350-1443), известный знатокъ каноническаго права, устроилъ публичную библіотеку и пользовался, повидимому, извёстной популярностью у гуманистовъ. По крайней мёрё, Филельфо осыналь его въ одной изъ своихъ ръчей весьма обильными похвалами. Темъ не менее, судя по его біографіи и сочиненіямъ, онъ стояль вні всякой связи съ новымъ направленіемъ ). Наиболе раннимъ несомивнимъ сторонникомъ Ренесанса на архіепископской канедръ въ Миланъ былъ Bartolomeo della Capra

<sup>1)</sup> Epistolae ad varios. Рук. ib. По всей въроятности, публицистическимъ карактеромъ отличались: ad Cives primarios Laudenses, ad Florentinos, а также ad Venceslaum Caesarem, ad Innocentium VII, Gregorium XII et Ioannem XXII. Философское письмо ad Amicum de miseria humanae vitae consolatio. Письмо ad Hyppolitum adhortatio ad religionis Minorum observantiam бросаеть свъть на религіозныя воззрънія Дечембріо. Ср. посвященіе стихотворенія къ Вгіррі. Интересно ad Amicum discriptio Pragae et morum ejusdem habitantium.

<sup>2)</sup> Oratio ad Cardinales H Oratio de adventu Martini V. Pyrou. Ibid.

<sup>3)</sup> Сушествують двъ рукописи перевода Платона. Одна озаглавлена Platonis de Republica libri X e greco in latinum versi. На краю замътва: "quam traductionem subinde Petrus Candidus ejus filius alio volumine exornavit"; въ кониъ другая: Explicit liber X et ultimus Platonis de Republica, sive de Justitia foeliciter, manu Uberti Decembrii de Viglevano, ope Viri conspicui D. Emanuelis Chrisolorae, Praeceptoris sui foeliciter e graeca lingua transtulit in latinam. Другая рукопись озаглавлена: De Republica libri IV. Ad Illustrissimum Dominum Phillippum Mariam, Ducem Mediolani totiusque Liguriae. Есть извъстіе, что Уберто составиль оригинальное сочиненіе подъ такимъ заглавіемъ (Voigt, I, р. 505). Orationes et Epistolae Demosthenis, Lisiae et Platonis. Агдеl. не видаль рукописи. О національныхъ поэтахъ, стоявшихъ въ связи съ Висконти, см. Medin, Letteratura poëtica Viscontea (въ Archivio stor. Lombardo 1885, fasc. 3).

<sup>4)</sup> Его біографія у Bisticci, р. 118—120; См. также Argel. I, col. 349 и след. Tiraboschi, VI, р. 206, 260, 827 и след.

(† 1433 или 1435), стоявщій въ связи съ гуманистами и писавшій датинскіе стихи 1). Его преемникъ Франческо Пикольпассо (Piccolpassus или Pizziolpassus † 1443) стоить въ не менъе бливкихъ сношеніяхь сь гуманестами: но его въятельность относится въ познившей эпохв. Особенный интересь представляеть сверстникь старшихь гуманестовъ третьей генеранін, монахъ Августинскаго ордена Andrea Biglia han De Biliis (1375-1435). По рождению онъ принаддежаль въ миланской знати, жиль сначала на родинъ, потомъ управлядь монастыремъ въ Болонье и быль провинціальнымъ Викаріемъ въ Сіенъ, гдъ и умеръ. Его считали знатокомъ латинскаго, грече-CHAPO H OBDORCRAPO SENEOBE; EDON'E TOPO, HO ODATODOROMY HORYCOTEY его сравнивали съ Цицерономъ, по философскимъ знаніямъ съ Аристотелень, по богословской глубинь съ бл. Августиномъ. Бидья представляеть любопытный образець монаха, который, овладывь гуманестическимъ образованіемъ, сохранилъ профессіональный интересъ. Большая часть его сочиненій посвящена перковнымъ интересамъ и преимущественно интересамъ своего ордена. Такъ онъ написалъ Панисколаріа, полемическое сочиненіе, направленное противъ антипапы и косвенно противъ поддерживавшаго его Альфонса Неаполи-Tanckaro<sup>2</sup>), kdomė toro, one coctabure uctodio cboero odzena<sup>2</sup>). Религіозный характеръ носить и его историческое сочиненіе "О паденіи выры на Востокь или о происхожденіи турокъ" остав-

<sup>1)</sup> Сведенія о немъ у Ughelli. Italia Sacra, III, р. 254 и Argel. (соl. 284), воторый приводить два его письма, но не упоминаеть о его другихь литературныхъ провзведеніяхъ, между темъ его Carmina selecta хранятся въ Парижской Національной Библіотекъ Соd. № 8731. О его поисвахъ древнихъ авторовъ см. Мения, Vita A. Travers., р. XLVI и Voigt, I, р. 247. Гуманистическіе интересы ранняго архіепископа Simone Borsano, извъстнаго юриста († 1381) подлежать сомивню, такъ какъ показаніе Argelati о его перепискъ съ Петраркой едва ли найдеть когда-либо подтвержденіе. См. Мазгисн., II, 3, р. 1807. Ср. выше, р. 708.

<sup>1)</sup> Panischolaria ad Alfonsum regem contra schisma Benedicti. Сочиненіе получило свое названіе отъ Paniscola, резиденціи антипацы. О рукописяхъ см. Zeno, I, р. 48.

<sup>3)</sup> De propagatione ordinis Augustiniani. Parma 1601.

<sup>4)</sup> De detrimento fidei Orientis seu de origine Turcarum. Рукописи см. Zeno, I, р. 48. На религовно-монашескія темы написаны имъ следующія сочиненія: 1) Ad Reginaldum Rhemensem Archiepiscopum de concordia et meritis ordinum super generali indulto Alexandri V Papae. 2) De disciplina ordinis. 3) De amore et magnitudine Crucis. 4) De excellenti dignitate Virginis Mariae. 5) Ad Barchinonenses de littera H qua nomen Christi fuerat scriptum. 6) Sermo de concessione et translatione Beatae Monicae matris Augustini. Всё эти сочиненія остались неизванными. Рукописи у Argel. col. 160, 161.

шееся до сихъ поръ неизданнымъ. Наибольшею взвъстностью пользуется его "Исторія миланских событій" 1). Какъ настоящій 
монахъ, Билья требуеть экспедиціи противъ гусситовъ 3), а въ то же 
время онъ заинтересованъ и мъстными политическими дълами, въ 
особенности борьбою Альфонса Аррагонскаго съ Ф. М. Висконти 3). 
Какъ настоящій гуманисть, Билья теоретически изучаеть краснорѣчіе 4), собираеть свои письма 3) и произносить рѣчи въ различныхъ 
случаяхъ 6), но главный видъ его ораторскихъ произведеній составляють церковныя проповѣди 7). Такое же смѣшеніе научныхъ интересовъ 
представляеть его ученая дѣятельность. Подобно многимъ гуманистамъ, 
Билья писалъ граматическія сочиненія 3) философскіе трактаты 3), переводилъ Аристотеля и комментироваль не только произведенія этого 
философа 10), но и комедіи Теренція 11); но на ряду съ этимъ онъ 
составлялъ комментаріи не только на Евангеліе и Библію, но и на 
церковныя пѣсни 12).

<sup>1)</sup> Historia in novem libros digesta ab anno MCDII. usque ad annum MCDXXXI. У Муратори Script. t XIX. Кромъ того, Argel. называеть еще два неизданныхъ историческихъ сочиненія Билья: Historia longobardorum liber I и De institutis, discipulis ac doctrina fratris Bernardini Siensis lib. II.

<sup>2)</sup> Pro suscipienda in Bohemos expeditione. Pyk. ibid. col. 160.

³) Сюда относятся: Querela pacis и De pace cum Philippo Mediolanensium duce componenda, ad Alphonsum Regem Aragonum. Рукоп. lbid.

<sup>4)</sup> De arte dicendi libri III u Exordia super practica rhetorices. Рукоп. Ibid. col. 161.

<sup>5)</sup> Orationes et Epistolae. Libri II. Ibid.

<sup>•)</sup> In exequiis Io. Galeatii Vicecomitis, ducis Mediolanensis, laudatio funerea. 2) In castris Philippi, ducis Mediolanensium, oratio militaris. 3) Altera oratio ad eundem ducem. Ibid. col. 160.

<sup>7)</sup> Sermones ab Adventu usque ad ressurrectionem Christi u Sermones festivi de Beata Vergine. Ibid.

<sup>8)</sup> No chobamb Panio (De vir. illustr. p. 40), volumen De verborum latinorum interpretatione haud parvum reliquit. Argel. не знасть этого произведения, но онъ называеть другое: Grammatices, sive de octo partibus orationis libri VIII. Ibid.

<sup>9)</sup> De non necessario mortis metu lib. I. Въроятно, такой же карактеръ носить: Admonitio ad F. Manfredum Vercellensem de vita sua. Ibid.

<sup>19) 1)</sup> Interpretatio Physicorum Aristotelis. 2) Interpretatio in tribus libris Aristotelis de anima. 3) In Metaphysicam Aristotelis commentaria. 4) In Aristotelem de Coelo et Mundo. Ibid.

<sup>11)</sup> Terentii Comediae a F. B. Andrea Mediolanensi scriptae peregregie cum suis variis commentariis marginalibus atque variantibus lectionibus interlinearibus. Ibid.

<sup>12) 1)</sup> Annotationes in Evangelia Quadragesimae. 2) In libros Evangelicos libri IV. 3) Commentaria in Genesim. 4) In primum librum Sententiarum.

Билья пользовался широкою извъстностью среди современниковъ и ближайшаго потомства; но его популярность была создана главнымъ образомъ сотоварищами по ордену. Съ корифении гуманизма онъ, повидимому, не имълъ близкихъ сношеній, хотя Фаціо признаеть его своимъ человъкомъ і). Но Форести превозносить его до небесъ і другіе писатели его ордена говорять о немъ въ томъ же тонъ і). Тъмъ не менъе для его біографіи не сдълано почти ничего. Аржелати и главнымъ образомъ Муратори собрали библіографическія данныя о его сочиненіяхъ, которыя нъсколько дополнены А. Дзено і). Краткія біографическія свъдънія о Билья впервые сообщилъ Маццукелли, ихъ нъсколько исправилъ и дополнилъ Тирабоски, и этими данными исчерпывается все, что намъ извъстно о личности богослова-гуманиста, потому что Фогтъ посвящаеть ему только нъсколько строкъ і).

Слабые сліды гуманистическаго движенія замічаются и въ городскомъ населеніи Милана, хотя трудно сказать, какой общественный слой оно захватило и какое направленіе приняло. Мы знаемъ только имена писателей и въ лучшемъ случай заглавія ихъ сочиненій, такъ что самая принадлежность этихъ авторовъ къ новому движенію только віроятна. Такъ, въ одномъ кодексі 1396 года есть стихотвореніе ніжоего Guido Taberna, которое обнаруживаеть въ авторії сравнительно хорошее знакомство съ древней литературой въ Атворію Возко написаль въ 1399 году книгу "О древноствях Милана". Книга извівстна только по заглавію; но авторъ даль своему сыну гуманистическое образованіе подъ руководствомъ Валлы, что указываеть на его симпатіи. Извівстный юристь Паоло Біуми (Віцті или Вітіцзі 1422), занимавшій одно время каеедру въ Падув, потомъ совітникъ императора Сигизмунда и его намістникъ въ Веронів вронів вронів в Веронів в Ветонів в Вето

<sup>5)</sup> In Exhameron. 6) Expositio super: ,, Missus est angelus" 7) Expositio super Canticum ,, Magnificat".

<sup>1)</sup> Inter philosophos et theologos clarus... studia quoque humanitatis coluit. De vir. ill., p. 40.

<sup>2)</sup> Suppl. chron. fol. 279.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ихъ отзывы приведены у Zeno, I, р. 47 и Mazz., II, 2, р. 1219.

<sup>4)</sup> Diss. Foss., I, p. 47-48.

<sup>5)</sup> Saxius, col. CCCXXXVIII—CCCXL; Argel. col. 230; Mazz. II, 2, p. 1219—20; Tiraboschi, VI, p. 962—965; Voigt, I, 509.

<sup>6)</sup> Carmen elegiacum satis prolixum et eruditum, in quo de decimis agitur. Argel. col. 1463.

<sup>7)</sup> Flos florum, de antiquitatibus Midiolani. Рукоп. у Mazz., II, 3, p. 1845—46.

<sup>3)</sup> Antonius Bossius, говорить Валла во второй редакціи De voluptate, Ambrossii, praestantissimi viri, filius, auditor meus. Cod. Paris. № 6471 fol. 2.

<sup>9)</sup> Сведенія о немъ у Магг., II, 2, р. 1293.

считался поэтомъ и ораторомъ; но изъ его произведеній изв'єстны тольке річи на разные торжественные случан и нісеолько стихотвореній 1). Другой юристь Ambrogio Bussero (около 1427) составиль двіє латинскій річи, одну въ честь Мартина V, другую въ — похвалу Риму<sup>3</sup>). Его современникъ Boschino d'Anghiera писаль латинскій письма<sup>3</sup>), а Pietro Antonio Alciati — "элегантныя" річи 1). Наконецъ, нівкто Ioannes de Paraso переписываль сочиненія Петрарки и снабтжаль ихъ примічаніями 1). Изъ переписки П. К. Дечембріо видно, что къ половині XV стольтія количество лицъ, заинтересованныхъ новымъ движеніемъ, значительно возрасло въ Милані, но между ними ність ни одного крупнаго дізятеля Возрожденія, и по понятной причині: все выдающееся привлекали къ своему двору послівдній Висконти и первый Сфорца.

Недостаточность научной разработки исторіи Возрожденія особенно ясно отражается на исторіографіи гуманистическаго движенія въ Миланѣ. Новые изслѣдователи ограничиваются незначительными, а иногда и прямо невѣрными замѣчаніями ) и по понятной причинѣ. Біографія и большинство произведеній такихъ гуманистовъ второго поколѣнія, какъ Уберто Дечембріо, остаются почти совершенно неввѣстными, не говоря уже о полномъ отсутствіи монографическихъ изслѣдованій о менѣе крупныхъ дѣятеляхъ Возрожденія. То же самое можно сказать и о послѣдующихъ поколѣніяхъ. Сынъ Уберто, П. К. Дечембріо, одинъ изъ самыхъ крупныхъ гуманистовъ половины XV вѣка, оставилъ обширную переписку и цѣлый рядъ разнообразныхъ произведеній, и почти всѣ результаты его многосторонней учено-литературной дѣятельности остаются неизвѣстными ). Въ результать получается

<sup>1)</sup> Pauli Bimii, Orationes et poëmata ex antiquissimo ejus libro excepta nunc primum edita. Mediolani 1612. Cu. Maz., l. c.

<sup>2)</sup> Oratio in laudem Martini V и Oratio in laudem Romae. Рукопнон и нъкоторыя свъдънія объ авторъ у Маг., II, 4, р. 2460.

<sup>3)</sup> Ibid. I, 2, p. 773.

<sup>4)</sup> Ibid. I, 1, p. 374.

<sup>5)</sup> Opera Fr. Petrarchae. Рукопись у Argel. col. 1041. Въ концъ манускрипта даетъ нъкоторыя свъдънія о себъ. Completa sunt fragmenta Petrarcae per me Ioannem de Parazo, civem Mediolani ac coadjutorem Officii Bolletarum civitatis praedictae anno 1429 etc.

<sup>6)</sup> См. Voigt, I, p. 503—505 Geiger, p. 159 и слъд. Преврительное замъчаніе Villari (N. Macchiav, l. с. p. 182) голословно и стоить въ противоръчім съ источниками.

<sup>7)</sup> Я имъю въ виду позже и въ другой связи разсмотръть возгръна и дъятельность этого гуманиста на основании двухъ кодексовъ его переписки (Cod. Ambros. I. 235 inf. и кодекса Болонскаго университета), а также нъкоторыхъ дензвъстныхъ до сихъ поръ его произведеній.

одностороннее изложеніе м'єстных вліяній на ходъ и развитіє гуманивма въ Италіи. Лучше изв'єстная Флоренція изображается источникомъ и очагомъ Ренесанса, тогда какъ слюдоез гуманистическаго движенія въ Милан'є не меньше, и этотъ фактъ съ полной ясностью констатирують наличные источники, несмотря на всю ихъ скудость.

## XIV.

Гуманистическое движеніе въ Миланской области. — Гуманнямъ въ Павін. — Гаспарино да Барцицца, его произведенія и біографы. — Слёды гуманизма въ Пьяченцѣ, въ Кремонѣ, въ Пармѣ, въ Реджіо, въ Комо, въ Бергамо и другихъ городахъ Ломбардін. — Общее замѣчаніе о гуманистическомъ движеніи въ Миланской области.

Самымъ крупнымъ центромъ гуманистическаго движенія въ Миланской области въ XV вѣкѣ была Пасіа. Хотя среди мѣстнаго населенія, повидимому, не было гуманистовъ, но университетъ въ Павіи, благодаря стараніямъ нѣкоторыхъ Висконти, сдѣлался однимъ изъ наиболѣе раннихъ разсадниковъ новой науки¹). Основанный при Галеаццо II въ 1361 году, университетъ пользовался особымъ покровительствомъ Джангалеаццо, который запретилъ своимъ подданнымъ учиться гдѣ-либо въ другомъ мѣстѣ³). Поселившись въ Павіи въ началѣ своего правленія, Джангалеаццо окружилъ себя учеными, многіе изъ которыхъ занимали здѣсь университетскія каеедры. По большей части все это были представители старой науки³); но между ними находимъ въ Павіи ни одного имени, сколько-нибудь извѣстнаго въ исторіи гуманистическаго движенія, не только среди юристовъ и медиковъ³), но даже и между грамматиками и философами. Но съ на-

<sup>1)</sup> Самыя обстоятельныя свёдёнія объ университеть въ Павін собраны въ обширномъ изданіи Memorie e documenti per la storia dell'università di Pavia e degli uomini più illustri che v'insegnarono. Parte I. Serie dei rettori e professori con annotazioni. Pavia 1878. Parte. II Documenti. Pavia 1877. Parte III. Epistolario. Pavia 1878.

<sup>9)</sup> Привилегін, данныя университету Карломъ IV и Бонифаціємъ IX, и грамоты Висконти въ Метогіе II, р. 2 и след.

<sup>\*)</sup> Ихъ списковъ у Corio, fol. 290-291.

<sup>4)</sup> Онъ читалъ: въ Павіи дважды: въ 1370 году, а потомъ въ 1402—3 г. Метогіе I, р. 154.

<sup>5)</sup> Исключеніе составляють Dondi, читавшій здісь медицину въ 1383 и 1386 годахь (ibid. р. 100) и Ugo Benzi, читавшій философію Аристотеля въ 1399 г. и медицину въ 1425—26 и 1428—29 годахь (Ibid. р. 104). О первомъ будеть

чала XV въка длинный рядъ профессоровъ-гуманистовъ открываеть одинъ изъ наиболье видныхъ дъятелей ранняго Возрожденія — Gasparino da Barsissa<sup>1</sup>), или, какъ онъ самъ себя называлъ, Gasparinus Barzizius Bergomas (1370—1431).

Гаспарино быль главнымь образомь учитель датинскаго языка и краснорвчія и преподаваль сначала въ Бергамо, потомъ въ Павін, Падув, Венеціи, Феррарв, Болоньв; бедность гоняла его изъ города въ городъ, пока, наконецъ, придя во второй разъ въ Падую, онъ устроился сносно, проживъ вдесь около 6 летъ (1412-18), но потомъ перешелъ ко двору Висконти, гдв и оставался до самой смерти. Стилисть и риторъ, Гаспарино въ своихъ сочиненіяхъ заботится больще о формъ, чъмъ о содержаніи; онъ не чувствуеть потребности нвлагать свои философскія или моральныя возарінія, бороться за свои идеи, но пишетъ или ради формы, или по заказу. Тъмъ не мен'те, его сочиненія не лишены интереса, потому что взгляды автора проявляются въ нихъ иногда и помимо его воли. Наиболъе видное мъсто между его произведеніями занимають рычи, которыя напечатаны въ количествъ 26°). Онъ распадаются на три категоріи: однъ обращены къ коронованнымъ особамъ или знатнымъ покровителямъ, другія — похоронныя и третьи произнесены на академическихъ или другихъ торжествахъ. Значительная часть речей первой категоріи написана для другихъ лицъ, такъ что Гаспарино принадлежитъ только форма<sup>3</sup>); но и независимо отъ этого, содержание ихъ не представляеть ни-

різть ниже, о второмъ см. выше, р. 881. Нужно замітить однако, что наши свідінія о громадномъ большинстві рапнихъ профессоровъ въ Павін ограничиваются ихъ именами.

<sup>1)</sup> Гаспарино читаль "логику, реторику и авторовъ" въ 1440, а потокъ въ 1407, въ 1430—31 годахъ. Ibid. р. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Они изданы вивств съ другими сочиненіями подъ такимъ заглавіемъ: Gasparini Barsizii Bergomatis et Guiniforti filii Opera, quorum pleraque ex Mss. codicibus nunc primum in lucem eruta recensuit ac edidit Joseph Alexander Furiettus Bergomas. Pars. I et II. Romae MDCCXXIII. Рукописи часты. Между прочимъ въ Парижской Національной библіотекъ Сод. № 5919—В и 7808. См. также Argel., col. 2062—64.

<sup>3)</sup> Tarobu: 1. Oratio ad Summum Pontificem Alexandrum V, habita a Lauro Bragadeno, Patricio Veneto. Furiet. 15.

Ad Ferdinandum Aragoniae et Siciliae regem ab alio pronunciata. Ibid. 27.

<sup>3.</sup> Ad Jacobum regem Siciliae ab alio pronunciata. Ibid. 30.

<sup>4.</sup> Ad Summum Pontificem Martinum V ab oratoribus Papiensis Gymnasii pronunciata. Ibid. 80.

<sup>5.</sup> Ad eundem ab oratoribus Patavini Gymnasii pronunciata. Ibid. 82.

<sup>6.</sup> Ad eundem habita Mediolani. Ibid. 76.

какого интереса, такъ какъ оно исчерпывается, по большей части, льстивыми похвалами, а иногда эти рачи, повидимому, представлями собою только риторическое упражнение<sup>1</sup>). Только два раза Гаспарино говориль отъ себя: просиль увеличить жалованье для профессоровъ падуанской школы<sup>3</sup>) и превозносиль добродьтели Ф. М. Висконти<sup>3</sup>). Болье интереса представляють менье многочисленныя похоронныя ръчи. Въ одной, произнесенной въ честь знаменитаго медика, падуанскаго профессора Джакопо да Турре, онъ, характеризуя покойнаго, говорить о близкихъ личныхъ съ нимъ отношеніяхъ ), заявляеть гдубокое благоговение къ средневеновымъ врачамъ во и въ то же время на античный манеръ относить умершаго къ числу боговъ ). Речь имъетъ, кромъ того, значение биографическаго источника для да Турре, потому что въ ней перечислены его сочиненія. Две остальныя речи скорве представляють собою epistolae consolatoriae. Въ одной, довольно бевсодержательной, Гаспарино осыпаеть адресата похвалами, чтобы утышить его въ потерь 7); такимъ же характеромъ отличается весьма раболенное письмо, адресованное къ Франческо Барбавара, секретарю Ф. М. Висконти ).

Последняя категорія речей весьма разнообразна по своему содержанію; но и здесь большая часть написана для другого лица. Такъ, въ 1412 году при выборахъ новаго ректора въ Падує Гаспарино написалъ малоинтересныя речи и для выходящаго и для вновь всту-

<sup>1)</sup> Таковы: 7. Ad Janum Cypri regem ab alio pronunciata. Ibid. 33.

<sup>8.</sup> Ad Philippum Mariam Vicecomitem ducem Mediolani pro Veronens populo. Ibid. 59.

 <sup>9.</sup> Ad Fantinum Dandulum, praetorem Patavii pro Gymnasio Patavino Ibid. p. 18.

<sup>3) 10.</sup> Ad Philippum Mariam Vicecomitem. Ibid. 36.

<sup>4) 11.</sup> Oratio habita in funere Jacobi de Turre Foroliviensis ad doctores utriusque universitatis. Ibid. p. 23. Necessitudo vero, quae mihi summa erat cum illo, respectusque liberorum meorum, quos ego suis artibus formandos. atque effingendos magis ei, quam mihi ipsi genueram, incredibili aegritudinei eos ac perturbatione me afficit. Ibid.

<sup>5)</sup> Galenus vero, Avicenna et Serapio, homines in scribendo prorsus divini tanta fama voluminibus, a se editis, clarent, ut immortalitatem quandam studio assecuti videantur. Ibid. p. 24.

<sup>9)</sup> Nihil est, cur non illum in numerum Divorum relatum mihi persuadeam. Ibid. p. 25.

<sup>7) 12.</sup> Oratio ad Petrum Marcelum, Episcopum Patavinum, in morte Hieronimi fratris. Ibid. p. 85.

<sup>\*) 13.</sup> Oratio ad Franciscum Barbavariam, Philippi Mariae Mediolani Ducis-Papiae, Angleriaeque Comitis ac Januae Domini a Secretis. In morte magnifici viri Zanini Riccii, ejusdem principis primi consiliarii. Ibid. 57.

пающаго<sup>1</sup>). Трудно сказать оть своего имени или для другого лица написаль онь речь на открытие научных занатий въ Милане, въ которой авторъ цитируетъ цвлую массу древнихъ писателей безъ особенной въ этомъ надобности 2). Особенно многочисленны рѣчи, составленныя для лицъ, ищущихъ ученой степени<sup>3</sup>). Онв представляють тоть интересь, что, смотря по надобности, Гаспарино ставить выше всвхъ наукъ то медицину, если рвчь написана отъ имени врача, то право, если она составлена для юриста, при чемъ въ томъ и другомъ случав приводится обстоятельная аргументація 1). Каково мивніе самого Гаспарино, остается неизвестнымъ, потому что въ единственной ръче, произнесенной имъ отъ своего лица при полученіи степени ОДНИМЪ ЮРИСТОМЪ, ОНЪ ВОСКВЯЛЯЕТЬ ДОКТОРАНТА, А НЕ НАУКУ, КОТОРОЙ онъ занимается 3). Къ этой же категоріи относятся несколько речей на спеціальныя темы: три въ похвалу философіи, одна — медицины и одна въ честь св. Франциска. Отъ чьего имени восхваляетъ Гаспарино философію, сказать трудно; можно предположить, что, по крайней мъръ, одна, и не самая обстоятельная, сказана имъ отъ своего лица.

<sup>1) 14.</sup> Oratio pro novo rectore creando Patavinae Universitatis. Ibid. p. 20.

<sup>15.</sup> Oratio pro assumente insignia rectoratus in Gymnasio Patavino. Ib. p. 62.

<sup>1) 16.</sup> Oratio in instauratione studiorum Mediolani habita. Ibid. p. 73.

<sup>\*) 17.</sup> Oratio pro accipiente insignia doctoratus. Ibid. p. 22.

<sup>18.</sup> Pro insignia doctoratus medicinae accipiente. Ibid. p. 50.

<sup>19.</sup> Pro petente insignia in Jure Canonico. Ibid. p. 64.

<sup>20.</sup> Pro Daniele Birago. In petione insignium utriusque juris. Ibid. p. 66.

<sup>4)</sup> Отъ имени медика онъ говорить: nescio an alia fit huic nostrae anteferenda, quam alii physicam, alii medicinam vocant. Сказавъ нъсколько словъ о достоиствахъ другихъ наувъ, онъ продолжаетъ: Nulla (pace aliarum dixerim) ita hominibus opitulata est, ut vel ad omnes perveniret, vel non curandum aliquid, expoliendumve relinqueret. Leges enim non tam proborum, quam improborum causa primum a conditoribus urbium inventae, de hinc a principibus traditae fuerunt. Caeterae vero, quas dixi, ita a natura constitutae sunt, ut vel ad formanda ingenia, vel ad fortunas hominum conservandas atque augendas repertae videantur; haec vero nostra sive sapientia, sive facultas quaedam, sive scientia non solum corporibus, sed multo magis ipsis animis auxilium pollicetur. Ibid. р. 51—52. Послъднее утвержденіе остается безъ всякихъ доказательствъ. Въ ръчи юриста о правъ говорится: Quid enim est, quod dignius possita regibus atque civitatibus tractari? Quid est, quod studiis humanitatis propius aocedat? Nam si recte judicare volumus, hanc unam omnium artium non solum dignissimam, sed etiam principem constituemus etc. Ibid. p. 67.

<sup>5) 21.</sup> Oratio in tradendis insignibus Juris civilis Lucae Bondelmonti Florentino. Ibid. p. 69.

<sup>6)</sup> Автобіографическій намекъ можно видіть въ слідующемъ містів: accedebat etiam, quod iis eram et rerum et temporum angustiis adstrictus, ut nullum mihi suppeditaretur otium etc. p. 53.

Что касается до содержанія, то въ первой и самой обстоятельной повавывается необходимость философіи для всякой науки и жизии и ея превосходство надъ другими областями знанія 1). Двѣ другія рѣчи на эту тему представляють собою только сокращение первой<sup>3</sup>). Но восхваняя философію, Гаспарино снова доказываеть въ ръчи, посвященной медицинв, что "эта наука или искусство" занимаеть первое мъсто среди наукъ<sup>8</sup>). По всей въроятности, эта ръчь написана по заказу. То же самое можно съ достовърностью сказать о похвальномъ словъ св. Франциску, потому что оно вложено въ уста монаху его ордена () и доказываеть одновременно и широкое распространение гуманистической моды и готовность гуманистовъ исполнять всякје заказы. Рачи Гаспарино заканчиваются его характернымъ прошеніемъ Ф. М. Висконти<sup>в</sup>) о допущении сына Гвинифорте въ Павіанскую коллегію докторовъ медицины и artis. Гвинифорте, какъ видно изъ прошенія, научился у отца латинскому, греческому и отчасти еврейскому явикамъ, окончилъ блестяще курсъ въ Павін; но законъ запрещалъ ему вступить въ ученую коллегію, потому что онъ не достигь еще 20-летняго возраста, и Гаспарино несколько притязательно просить Висконти создать новый законъ для этого случая 6).

Другой отдель произведеній Гаспарино составляеть переписка<sup>7</sup>). Его письма носять дёловой и преимущественно личный характеръ. Гаспарино не трактуеть въ нихъ объ отвлеченныхъ вопросахъ, не проповёдуеть моральныхъ или философскихъ ученій. Онъ сообщаеть родителямъ своихъ учениковъ объ успёхахъ ихъ дётей, знакомитъ между собою лицъ, интересующихся древней литературой, а главнымъ образомъ говорить о своихъ личныхъ дёлахъ, и бёднякъ-учитель, котораго судьба гоняеть изъ стороны въ сторону за кускомъ хлёба и любимая семья мёшаеть заняться любимой наукой, выступаеть въ перепискё во весь ростъ. "Семейное бремя слишкомъ тяжело, чтобы

<sup>1) 22.</sup> Oratio de laudibus philosophiae. Ibid. p. 40.

<sup>2) 23. ,</sup> de laudibus philosophiae. Habita Patavii. Ibid. p. 53.

<sup>24.</sup> Idem - Ibid. p. 55.

<sup>\*) 25.</sup> Oratio de laudibus medicinae. Ibid. p. 74.

<sup>4) 26.</sup> De laudibus beati Francisci ab alio pronunciata. Ibid. p. 45.

b) Philippo Mariae Vicecomiti, Mediolani Duci Supplex libellus. Ibid. p. 88.

<sup>6)</sup> Quod si minus hoc eorum leges potiuntur; novum jus in re nova more majorum per vestram Serenitatem constituatur. Ibid. p. 89.

<sup>7)</sup> Gasparini Barzizii Bergomatis Epistolae familiares. У Фуріста, р. 91 и след. Напечатанныя здёсь 108 писемъ относятся въ эпохе 1410—29 годовъ; но это далеко не все. Рукописи весьма многочисленны. Такъ въ одномъ Париже письма Барцицци содержать следующіе кодекси: 5919 В. 8633 (лучшій) 8634, 8635, 8636, 15083, 16594.

я могъ выносить его "1), часто повторяеть онъ въ своихъ письмахъ, но темъ не мене относится къ семъе съ большой любовью, подозреваеть въ детяхъ геніальныя способности ). Науку онъ любить и собираеть книги; но семейная обуза заставляла продавать библіотеку ), и недостатокъ въ средствахъ — выпрашивать чужія книги ). "Представь себе человека, — пишеть онъ одному другу, убеждавшему его поменьше работать, — когорый хочеть быть хорошимъ художникомъ, но крайне беднаго, такъ что у него неть необходимыхъ для его дела инструментовъ, какую пользу принесеть ему тогда его искусство? Ври такомъ положеніи дела І'аспарино выработаль себе правило подчиняться обстоятельствамъ ), не вдавался въ философскіе вопросы и оставался только учителемъ латинской рёчи.

Но какъ не мало времени и книгъ было въ распоряжении Гаспарино, онъ успѣлъ написать нѣсколько сочиненій, большинство которыхъ стояло въ связи съ его преподавательскою дѣятельностью. Сюда относится Этимологія латинская (Ореографія наиболье употребительныхъ латинскихъ словъ (Орасположеніи словъ (Ораспол

<sup>1)</sup> Ibid. p. 115 u passim.

<sup>2)</sup> Такъ, о семильтнемъ Гвинифорте, онъ говорить: puer ille divini ingenii Guinifortus meus. Ibid. p. 161.

<sup>8)</sup> Aliud non restabat, numers ons, nisi ut, sicut libros, quos aeris alieni causa, quod magnum contraxeram, proferebam emptoribus, etiam non cupidis; ita et libros, quos multos habeo, creditoribus in solutum traderem, quamquam in tanta fame hoc a me periculum aberat. Tandem Patavium cum meis redii, libris imminutis et familia aucta. Ibid. p. 157—158.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 205, 209, 212 n passim.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 182.

<sup>6)</sup> Въ одномъ письме онъ ставить девизомъ своихъ действій — tempori aptari decere (Ibid. p. 142); въ другомъ — изречение изъ Теренція: Si id non poteram assequi, quod volebam, id saltem velle, quod poteram. Ibid. p. 144.

<sup>7)</sup> Ethimologia vocum latinarum. Brixiae per Damianum Turlinum. 1563.

<sup>8)</sup> Ortographia. In Sorbonae Aedibus безъ года; потомъ Veneziis 1554.

<sup>)</sup> De compositione, prima elocutionis parte. Y Furiettus'a, p. 1.

<sup>10)</sup> Epistolae ad exercitationem accomodatae. Ibid. p. 220.

<sup>11)</sup> Tractatus de Diphtongis. Рукопись въ Парижѣ № 7553.

<sup>12)</sup> Liber de arte punctandi. Ibid. Cod. 8731. Apyroe saraabie De modo punctandi. Ibid. Cod. 7533.

<sup>13)</sup> Praecepta rhetoricae. Ibid. Cod. 6357, 7718 A. 8413. Въ Вънской рукописи другое заглавіе Rhetorica cum scholiis (Cod. № 3193).

его сочиненія: Объ ораторѣ, О старости и Объ обяванностяхъ 1), и издалъ примѣчанія на письмо Сенеки къ ап. Павлу 2). Но грамматическія и стилистическія сочиненія Гиспарино представляютъ интересъ только для исторіи классической филологіи, а его комментаріи остаются отчасти неизданными, отчасти еще и неотысканными.

Несмотря на многочисленные труды для латинской грамматики, стилистики и риторики, игравшихъ такую роль въ гуманистическомъ движеніи, несмотря на составленіе перваго критическаго изданія сочиненія Цицерона De Oratore<sup>3</sup>), Гаспарино не пользовался большой

## Orationes:

- 7. De laudibus Praetoris urbani in suo discessu.
- 8. In funere Martiani Terdomensis Consiliarii (отъ другого дица).
- 9. Consolatoria ex tempore habita ad Abbatem S. Ambrosii Mediolanensis in funere habita.
- 10. Pro Universitate Gymnasii Papiensis. Ad Martinum V.
- 11. In discessu Rectoris a Magistratu.
- 12. In tradendis insignibus Medicinae.
- 13. In funere Stephani Ritii.
- 14. Sermo, quem protulit Generalis fratrum Humiliatorum in suo publico Conventu.
- 15. In comteplatione Magistri Baptistae de Viterbio in principio Artium.
- 16. In principio Rhetoricae Tullii.
- 17. In principio disputationis.
- 18. In nuptiis Augustini Vicecomitis. Mazz., II, 1, p. 501—503, тамъ же указаны и рукописи. Argelati называеть еще Vocabularium de rebus divinis, de elementaribus, de volatilibus, de aquaticis, de terestribus, de sylvis et arboribus, de aedificiis rusticis de supelectile et vasis domesticis secundum ordinem partium domus, de homine et partibus ejus, de ornamentis et vestibus, de armis. Venetiis. 1524. Рукопись въ Атрогіана (l. c. col. 2063).
- 3) Это прямо утверждаеть Форести: inventus Ciceronis codex pervetustus ad ejus manus perveniens interitum omnino evasit. In quo quidem libro erant tres ipsius civitates (?) libri videlicet De Oratore deperditi. Quos ipse tamquam

<sup>1)</sup> Cm. Furiettus, p. XIII m Epistol. p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 136. Кром'в того Mazzuchelli называеть еще сл'ядующія его сочиненія:

Exempla exordiorum. Padua 1483. Въ Вѣнскомъ кодексѣ оно озаглавдено: Exordia oratoria super rhetoricam novam. Cod. № 3164. Въ рукописяхъ:

<sup>2.</sup> Epitome Titi Livii.

<sup>3.</sup> Ad Alexandrum V gratulatoria Carmina.

<sup>4.</sup> Practica Oratoris seu de tribus elocutionis partibus. Argel. (col. 2063) считаеть Practica oratoris и De elocutione отдальными сочиненіями.

<sup>5.</sup> De nominibus Magistratuum Romanorum libellus.

<sup>6.</sup> De morte Tractatus.

вевестностью среди гуманистовъ. Причину этого весьма карактернаго факта следуеть искать въ безсодержательности его собственныхъ произведеній. Одной формы было не достаточно для популярности, а Гаспарино не шелъ дальше формы. Поэтому только въ Венеціи находиль онь особенныхь почитателей, а прочіе гуманисты относились къ нему холодно: Бистиччи не внесъ его въ число своихъ знаменитостей; а Б. Фаціо и Кортеве отмінають формальное совершенство и малую содержательность его произведеній<sup>1</sup>). Изъ писателей, близкихъ по времени въ Гаспарино, одинъ Форести оставилъ ему панегиривъ въ своей хронивъ. Землявъ Гаспарино, мало понимавшій духъ Возрожденія, Форести, считаеть его возстановителемъ латинской рвчи и главнымъ виновникомъ латинскаго краснорвчія въ Италіи, которое онъ создалъ впрочемъ изданіемъ книги Цицерона<sup>2</sup>). Перваго біографа Гаспарино нашель въ кардиналь Фуріетто, который въ 1723 году издаль его сочиненія<sup>3</sup>). Это сжатый, но довольно полный перечень вившнихъ фактовъ жизни Гаспарино, составленный главнымъ образомъ по его письмамъ. Маццукелли значительно дополнилъ эти извъстія и, что особенно важно, даль самый полный до сихъ поръ списокъ его сочиненій 1). Тирабоски пересказаль оба очерка, прибавивъ нъсколько критическихъ замъчаній относительно показаній Фуріетто<sup>5</sup>). На Маццукелли и Фурістто осповывается и Фогть въ той части своей книги, гдв изложена біографія Барцицца<sup>6</sup>). Но онъ выясняеть заслуги Гаспарино и его место въ исторіи Возрожденія. Прежде всего, онъ училъ совершенно новой системъ эпистолографіи, которую онъ заимствоваль у Цицерона. У него неть длинных разсужденій,

divini ingenii vir multos labore oblitteratos supplevit. Et cum nullos Mediolani reperiretur, qui ejus codicis litteram legere sciret, ipse emendatum propria manu transcribere voluit. Suppl. chron. подъ 1416 г. fol. 274. Biondo, наобороть утверждаеть, что водексъ впервые переписаль въ Миланъ нъкто Cosimo изъ Кремоны. См. Tiraboschi, VI, р. 164 и Voigt, I, р. 247.

<sup>1)</sup> По словать Фаціо, онъ lingua tamen et sermone, quam scriptis clarior. (De vir. ill. p. 28). Кортезе говорить: erat is diligentissimus, ac prope perfectus grammaticus sed ipso orationis genere exilis et tristis, nimia enim cura attenuabat orationem. De homin. doctis. У Galletti, p. 229.

<sup>2)</sup> Latinas litteras semimortuas primus omnium quase ab inferis resuscitavit, — и далье Quo adjumento (изданіемъ Цицерона) factum est, ut illa dicendi copia et elegantia, quae ad nostram pervenit aetatem ab isto nostro concive Gasparino emanasse dicatur. Suppl. chron l.c.

в) Біографія напечатана въ Орега Гаспарино.

<sup>4)</sup> Gli scrittori, II, 1, p. 498-503.

<sup>5)</sup> Storia, VI, p. 1351—1356.

<sup>6)</sup> Die Wiederbelebung, I, р. 223 и след. и 510 и след.

KARL V HOTDADKE: HVEHO HECATE ENDO. EAKE TOBODEME 1). Ho eto нововведение имъло и свою дурную сторону. "Школа цицероніанизма, говорить Фогть, основателемь которой должень считаться Гаспарино, хотя часто приводила къ разжижению (Verwässerung) литературы. но пріобръла высокую заслугу за очищеніе формы". "Едва ли можно найти переписку, болье незначительную, чымъ его: она вращается въ тесныхъ отношеніяхъ университетскаго ученаго и въ маленькомъ кругь друзей "3). Было бы въ высшей степени интересно на фактахъ проследить, какое вліяніе оказаль Письмовникь Гаспарино на гуманистическую переписку; но этой работы еще не сделано и теперь ее нельзя еще сдёлать, такъ какъ большая часть писемъ остаются неизданными. Следуеть заметить только, что Письмовникь появился уже при полномъ развитіи эпистолографіи и его вліяніе совсѣмъ не чувствуется по крайней мірів на современникахъ Гаспарино. Что касается до содержанія его личной переписки, то оно едва ли обусловливалось вліяніемъ Циперона. Гаспарино не излагаеть въ нихъ никакихъ отвлченныхъ теорій, потому что онів мало его занемали, какъ это видно по другимъ его сочиненіямъ. О латинскихъ кодексахъ, которые его очень интересовали, говорится въ перепискъ весьма часто в). Съ другой стороны деловой характеръ переписки вполнъ объясняется тяжелымъ матеріальнымъ положеніемъ Гаспарино. Кром'в того, и самую характеристику его переписки, можеть быть, придется значительно изм'внить, когда будуть изданы всв его письма, такъ какъ до сихъ поръ извъстно сравнительно небольшое ихъ количество 1). О васлугахъ Гаспарино въ латинской грамматикъ, стилистикъ и риторикъ Фогтъ не говоритъ, такъ какъ относящіяся скола его произведенія изв'єстны только по заглавію<sup>5</sup>). Гаспарино быль только піонеромъ гуманизма въ Павійскомъ университеть: къ половинъ XV стольтія здысь почти одновременно преподавали его сынь Гви-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 224.

<sup>2)</sup> Ibid. I, p. 511 H II, 429.

<sup>\*)</sup> См., напр., Opera, p. 205, 209, 212 и passim.

<sup>4)</sup> R. Sabadini, издаль въ извлечени еще нъсколько писемъ и ръчей Гаспарино (Lettere e orationi edite e inedite di Gasparino Barzizza. Въ Arch. stor. lomb. 1886). Его сталья мив извъства только по рецензіямъ, а брошюра того же автора, Studi di Gasparino Barzizza su Quintiliano e Cicerone, только по заглавію.

<sup>5)</sup> По поводу Praecepta rhetoricae Voigt дізласть замівчаніе, съ которымъ нельзя согласиться: Nach der geringen Zahl der Handschriften scheint es nicht, dasz sein Buch viel studirt wurde. (II, р. 448). Автору осталось неизвістнымъ, что въ одномъ только Парижів есть 3 кодекса этого сочиненія. См. выше, р. 910, пр. 13. Замівчанія о Гаспарино Гейгера (Renaissance und Humanismus, р. 165—166) не представляють ничего новаго.

нифорте и болве крупныя знаменитости, какъ Веджіо, Беккаделли в Валла.

Въ Пъячению следы гуманистического движения заметны еще во времена Петрарки. Мъстный священникъ Лика Кристіано, одинъ изъ ближайшихъ друзей перваго гуманиста, хотя у насъ нътъ почти никакихъ сведеній о его жизни и деятельности<sup>1</sup>). Другой адресать Петрарки изъ Пьяченцы, грамматикъ Donino несомивнио принадлежаль къ новому направленію. Въ одномъ изъ двухъ адресованныхъ ему писемъ первый гуманисть прямо говорить объ этомъ, убъждая грамматика не падать духомъ отъ того, что новыя занятія не приносять матеріальной выгоды<sup>2</sup>). Въ перепискъ съ Петраркой находился дворянинъ изъ Пьяченцы, поэтъ Lancellotto Anguissola. Ему несправедливо приписывали резкую критику произведеній перваго гуманиста, котораго онъ высоко ценилъ и упрашивалъ поскорей издать Африку. Брать Ланселлотто Бернардино, губернаторъ Комо, быль однимъ изъ наиболье близкихъ друзей Петрарки, который отметилъ его смерть на поляхъ своего Виргилія, куда онъ заносиль самыя тяжелыя утраты 1). Повже исчевають всякія следы новаго движенія въ Пьяченць: мъстный университеть и городь приходять въ упадокъ. Во второй половина XV вака появляются даятели въ новомъ духа изъ уроженцевъ Пьяченцы, но они живутъ за предълами родного города, провичноственно въ Миланъ ).

Еще скуднее наши сведенія о гуманистическом движеніи въ Кремоню. Маццукелли приводить изъ третьих рукъ известіе о невоемъ Valeriano Anguisciola, который въ 1364 году публично преподаваль риторику въ родномъ городе и оставиль трактать по своей спеціальности 6). Такимъ же характеромъ отличается его известіе

<sup>1)</sup> Ему адресованы Epist. famil. IX, 6, 7, 14 и XIV, 3 и 4. Н'якоторыя свёдёнія о немъ собраны у Фракассетти, Lett. famil. II, р. 305 и слёд.

<sup>2)</sup> Epist. senil. XVI, 6 и 7. Сведеній о Donino не имеется. (См. Tiraboschi, V, р. 847; Fracass. Lett. senil. II, р. 501). Можеть быть, этоть Donino da Parma, воторый позже читаль лекцін въ Павін. См: Memorie, l. с.

<sup>\*)</sup> См. Epist. famil. VII, 18 и Роёt., II, 13. Незначительныя свъдънія о немъ у Tiraboschi, V, p. 770-771.

<sup>4)</sup> Dominus Bernardinus de Angossolis de Placentia, miles egregius et unicus de raris et singularibus amicis meis, obiit 1359.

<sup>5)</sup> Таковъ поэтъ Cornazzani (Tirab., VI, 1134) и Paveri (ib. р. 1391), ученикъ Филельфо и учитель въ Миланъ. Изъ Пьяченцы родомъ и Л. Валла, но онъ ничъмъ не былъ обязанъ родному городу. Firmin-Dido (Alde-Manuce et l'hellénisme à Venise. Paris 1875) упоминаетъ нъкоего Pietro di Bracco изъ Пьяченцы, который переводилъ Демосеена и Лукіана (р. 29).

<sup>6)</sup> Regilae ad humaniores litteras addiscendas. Mazz., I, 2, p. 796.

о датинскомъ поэть изъ Кремоны Leonando Asellio († 1398), произведеніе котораго извъстно только по заглавію 1). По словамъ Фирмэнъ-Дидо, Rinaldo Rersichelli изъ Кремоны († 1370) перевелъ Пиндара 2). Позже къ половинъ XV въка появляется нъсколько гуманистовъ изъ Кремоны; но они живутъ, по большей части въ Миланъ или вообще за предълами родного города 2).

Парма вошла въ составъ владеній Висконти позже Пьяченцы и Кремоны. Въ первой половинъ XIV въка она то переходила изъ рукъ въ руки, то подчинялась своимъ тираннамъ. Одинъ изъ нихъ, Assoda Correggio, въ 1344 году продалъ Парму д'Эсте, который въ 1346 году перепродаль ее за свою цену Висконти ). Но, несмотря на смутныя времена, следы гуманистического движения обнаруживаются тамъ уже во времена Петрарки. Самъ Аппо, одинъ изъ самыхъ безсовъстныхъ тиранновъ своего временив), близкій другъ перваго гуманиста, съ интересомъ относится къ его ванятіямъ, какъ это видно изъ посвященія De remediis). Были у Петрарки и другія друвья въ Пармъ, какъ два гуманистическихъ поэтв Modio (Modio o Moggio de'Moggi) и Габріо Дзамори (Gabrio o Gabriello Zamori o Zamoreo). Единственное извъстное поэтическое произведение — перваго изъ нихъ — элегія, посвященная канцлеру Галеаццо Висконти<sup>7</sup>), не представляеть интереса. Гораздо характерние его письма из Петрарки и венеціанскому канцлеру Бенинтенди, въ которыхъ онъ говоритъ о своихъ недостигнутыхъ стремленіяхъ и обианутыхъ надеждахъ<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Jovis transformationes et de victoriis contra Turcos. Mazz. Ibid. p. 1161.

<sup>2)</sup> L. c.

<sup>3)</sup> Таковъ, напр., Antonio da Cremona, находившійся въ перепискѣ почти со всѣми крупными гуманистами четвертой генераціи и стоявшій особенно близко къ Беккаделли (Argel. col. 497). Нѣсколько другихъ кремонскихъ уроженцевъ встрѣчается въ перепискѣ П. К. Дечембріо. Въ родномъ городѣ жилъ поэть Filippo Maria Birago († 1456), писавшій Carmina graeca, latina et italica и оставившій трактать De virtutibus moralibus. (Mazz., II, 2, р. 1255).

<sup>4)</sup> Leo, III, p. 292-294.

<sup>5)</sup> CBBgbhis o Hemb y Fracas. Lett. famil. I, p. 525.

<sup>6)</sup> Natura te variae lectionis multiplicisque noticiae avidum fecerat Fortuna... ut legendi ocium, sic noscendi desiderium eripuit etc. De Remediis. Epistolaris praefatio. Адресованныя ему Epist. var. 21 и 28 трактують о личныхъдважъ. Петрарка писаль также (var. 16) и его сыновьямъ Гиберто и Людовико, о направленіи и интересахъ которыхъ мы не имвемъ никакихъ севденій

<sup>7)</sup> Она напечатана у Lazari. Miscellaneorum ex mss. libris biblioth. Collegii Romani Societatis Jesu. Roma 1574. Т. I, р. 107.

въ старыхъ изданіяхъ переписки Петрарки.

Модіо угнетала главнымъ образомъ зависимость отъ Аццо ди Корреджіо, дѣтей котораго онъ училъ; отсюда элегическій характеръ его поэзіи и переписки. Другой поэтъ Габріо былъ юристь, не пользовавшійся однако извѣстностью¹). Мения напечаталь два его произведенія: стихотворное посланіе къ Петраркѣ, на которое тотъ отвѣтилъ такимъ же³), и эпитафію на гробницу Джіовани Висконти³); но ни одно изъ нихъ, не представляеть интереса¹). О другихъ его произведеніяхъ нѣтъ никакихъ извѣстій. Точно такъ же почти никакихъ свѣдѣній не имѣется объ учителѣ грамматики въ Пармѣ Джильберто Байарди, которому Петрарка адресовалъ письмо педагогическаго содержанія³). Но заключающіяся въ этомъ письмѣ похвалы адресату и просьба взять на воспитаніе сына говорять за то, что Байарди не быль чуждъ симпатій перваго гуманиста.

Переписка Петрарки — единственный источникъ нашихъ свъдъній о пармскомъ гуманизмъ. Позже мы не знаемъ ни одного гуманиста изъ этого города до второй половины XV въка, когда отсюда вышелъ Базиніо и нъсколько менъе извъстныхъ поэтовъ.

Въ сосъднемъ *Реджіо* гуманистическое движеніе началось, повидимому, поздно и никогда не было значительно. Въ занимающую насъ эпоху здъсь не замътно ни одного гуманиста, хотя много юристовъ и медиковъ; около половины XV въка здъсь появился одинъ изъ наиболъе раннихъ собирателей античныхъ надписей монахъ Феррарини<sup>6</sup>) и нъсколько гуманистическихъ поэтовъ, которые жили однако за предълами родины<sup>7</sup>). Такъ же слабо было гуманистическое движеніе въ *Комо*. Изъ одного письма Петрарки видно, что какой-то монахъ *Маtteo* усердно учился тамъ подъ руководствомъ перваго гуманиста<sup>3</sup>), который не нашелъ болъе ни одного послъдователя въ этомъ городъ.

<sup>1)</sup> Erat enim non tam prudens legum, quam rei diligens poeticae, говорить Mehus. Vita Ambros., p. CCII.

<sup>2)</sup> Epist. Poëtic. II, 9.

<sup>3)</sup> Mehus, p. CC-CCII.

<sup>4)</sup> In te conspicio veteres, обращается онъ къ Петраркъ и этикъ показываеть, что онъ особенно цънилъ въ пъвдъ Лауры.

<sup>5)</sup> Epist. famil. VII, 17. О Giovanni da Parma, которому адресованы два письма Петрарки (var. 50 и 61), изтъ никакихъ сведеній. Наиболее подробныя сведенія объ отношеніи Петрарки въ пармскить ученымъ собраны въ вниге Campanini, Note storiche e litterarie. Reggio 1883.

<sup>6)</sup> Tiraboschi, VI, p. 274 u carba.

<sup>7)</sup> Таковъ коронованный въ Парм'я переводчикъ Эненды *Cambiatore* (!. с. р. 1110) и профессоръ въ Феррар'я поэть Riva. (Ibid. р. 1235).

<sup>8)</sup> Epist. famil. XVII, 8.

Въ Бергамо, гдв скроиный ювелиръ устроилъ царскій пріемъ Петраркъ, было и еще нъсколько лицъ, сочувствовавшихъ новому движенію. Къ нимъ, по всей візроятности, принадлежаль другъ Петрарки архидіаконъ Маттео Лонго, котя адресованныя къ нему письма и ничего не говорять о его настроеніи 1). Усерднымъ собирателемъ латинскихъ кодексовъ и преимущественно сочиненій Цицерона быль грамматикъ Крото. Изъ двухъ, адресованныхъ къ нему писемъ Петрарки, которыя составляють единственный источникъ скудныхъ сведеній о Крото, видно, что его интересъ къ древности совершенно самостоятельнаго происхожденія. Петрарка по сликама увналъ о собиратель 2), получилъ отъ него Тускуланскія беседы, и это сходство самостоятельно возникшихъ интересовъ послужило причиною ихъ дружбы<sup>8</sup>). Такимъ образомъ Крото является однимъ изъ раннихъ представителей собиранія древнихъ манускриптовъ, составлявшаго одинъ и наиболъе характерныхъ внъшнихъ признаковъ новаго движенія 1). Насколько позже въ Бергамо началь свою даятельность Гаспарино да Барцицца и, можеть быть, къ числу его учениковъ принадлежали нъкоторые позднайшие гуманисты, съ которыми знакомить насъ переписка П. К. Дечембріо 3).

Въ Брешіи слабые слёды гуманистическаго движенія замёчаются только къ половине XV века ), когя еще въ XIV столетіи здёсь жилъ некто Andrea de Ochis, страстный библіоманъ, потратившій все состояніе на книги и составившій огромную библіотеку ). Но новая наука прививалась здёсь, повидимому, туго. Въ начале XV века

<sup>1)</sup> Epist. famil. XII, 7 u senil. XIII, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fama loquitur, пишеть Петрарка, Ciceronem inter omnes nunc Italos familiarem tibi atque hospitem fore et penes te permultos eosdemque perraros illius ingenii libros esse. Epist. fam. XVIII, 14.

<sup>3)</sup> Tu mihi eum (Ciceronem) nunc ad unguem correctum et aliis tullianis monimentis, insuper et amicissimis ac lepidissimis tuis litteris comitatum direxisti. Gratias ago et institutae tecum *nuper* amicitiae quodam jure obsecto etc. Ibid. XVIII, 15.

<sup>4)</sup> Въ Бергано быль еще одинъ адресать у Петрарки нѣкто Giovanni da Bergamo (fam. XXIII, 11), котораго первый гуманисть отговариваеть отъ путешествія въ Святую Землю. Повидимому, это тоть самый Giovanni di Mandello, которому посвященъ Сирійскій путеводитель (см. выше, р. 262). О Mandello см. Kirner, Sulle opere storiche del P., р. 42—3.

<sup>5)</sup> Таковы Autonio Occa и Antonio Pessina, которые жили однако внъ Бергамо. Одного мъстнаго оратора изъ старинной бергамской фамили *Leonino Brembati* (около 1450 года) называеть Mazz., l. c., II, 4, p. 2048.

<sup>6)</sup> Къ 1416 году относится датинская поэма нъвоего Bartolomeo Baiguera, Laudes comitis Boncii, potestatis Brixiae. См. Магг., II, 1, р. 70.

<sup>7)</sup> Tiraboschi, V, p. 152.

въ Брешін жиль національный поэть, другь Саккетти<sup>1</sup>); тогда же містный монахъ воспіль въ латинскихъ стихахъ Катерину Сіенскую<sup>5</sup>). Къ половині столітія появляются здісь латинскіе ораторы<sup>8</sup>), но учителямъ въ новомъ духі живется еще плохо<sup>4</sup>). Только къ концу XV віка мы находимъ въ Брешін знатоковъ древней литературы<sup>5</sup>), хотя містные историки продолжають разділять недостатки средневіковыхъ дітописцевъ<sup>6</sup>).

Слёды гуманистическаго движенія замечаются и во второстепенных городахь; только здёсь оно обыкновенно появляется позже. Такъ, Пьетро Леоне изъ Верчелли въ половинъ XV века быль профессоромъ въ Миланъ?). Въ Асти въ это же время поэть Аntonio Astesano написалъ латинскими стихами исторію своей родины. Несколько позже другой поэть изъ этого города, Lodovico Bruni, воспевалъ въ латинскихъ стихахъ императора Максимиліана и быль удостоенъ коронованія. Въ Новаръ, къ жителямъ которой Петрарка держалъ торжественную речь. Потребности въ новой наукъ уже настолько сильны въ началь XV века, что тамъ находить выгоду преподавать педагогъ новой школы, миланскій гуманисть Petrus De Valvassoribus (умеръ около 1436 года). Судя по заглавіямъ его сочиненій, это быль разносторонній писатель! ), пользовавшійся большимъ уваженіемъ у своихъ единомышленниковъ, потому что ему посвящали стихотворенія Уберто Дечембріо и Филельфо! ).

Скудость наличныхъ источниковъ и отсутствіе монографическихъ изслідованій не дають возможность сділать какіе-либо точные вы-

<sup>1)</sup> Ottolino da Brescia. Cm. Mazz., II, 4, p. 2066.

<sup>2)</sup> Pietro da Brescia. Ibid.

<sup>3)</sup> Agovardo. Ibid. I, 2, p. 1264.

<sup>4)</sup> Такъ поселившійся здісь миланець Gabriel Concorigius, ludimagister, упрашиваеть въ 1452 году Фр. Барбаро найти ему місто въ Венецін, потому что въ Брешін живется очень плохо. См. Quirini, Diatriba, р. 97 и слід.

<sup>5)</sup> Напр. Pilade, Britannico и др. См. Tiraboschi, VI, р. 1439 и след.

<sup>6)</sup> Таковъ, напр., Da Soldo. Ibid. p. 960.

<sup>7)</sup> Tiraboschi, VI, p. 1476.

<sup>8)</sup> Mazz., I, 2, p. 1184.

<sup>9)</sup> Tirab. VI, p. 1305.

<sup>10)</sup> См. выше, р. 235.

<sup>11)</sup> Argelati по рукописямъ Амброзіаны приводить заглавія следующихъ его сочиненій: 1) Carmina variae latina atque italica ad Comitem Facinum, Ducalem Novariae Commissarium. 2) Epistolae plures latinae ad eundem. 3) Aliae ad anonymos tam Mediolanenses, quam Novarienses italico et latino sermone varia quoque grammaticalia argumenta continentes. 4) Sermones matrimoniales. (1. c. col. 1568).

<sup>13)</sup> Argel, ibid.

воды относительно гуманистическаго движенія въ Миланской области. Можеть быть, даже благодаря этому, получается не върная картина самаго движенія. Почему, напр., въ Пьяченць, Пармь, Бергамо оно начинается весьма рано, а позже какъ-будто глохнеть, тогда какъ въ Брешіи только въ XV въкъ замьчаются его сльды? Весьма возможно, что въ дъйствительности было иначе: наши свъдънія почти вполнь исчернываются перепиской Петрарки, которая доходить только до послъдней четверти XIV стольтія. Поэтому вполнь правдоподобно, что позже исчезаеть не гуманизмъ, а наши свъдънія о немъ. Тъмъ не менье переписка перваго гуманиста констатируеть весьма цънный факть: гуманистическое движеніе началось въ болье важныхъ городахь Ломбардіи еще въ XIV стольтіи, не позже, чьмъ и въ другихъ пунктахъ Италіи.

## XV.

Гуманистическое движеніе въ тиранніяхъ споерной и средней Италіи. — Верона. — Гуманистическое движеніе при Скалигерахъ. — Гуарино да Верона; его произведенія и біографы. — Гуманисты въ Виченцъ.

Исторія ломбардскихъ тиранній въ XIV и въ началь XV въка представляемъ некоторую аналогію съ судьбами тосканскихъ республикъ: онъ приходять въ упадокъ по мъръ усиленія Милана и Венеціи. Такъ, веронскіе Скалигеры достигають апогея своего могущества при Can Grande I (1312-1329) и въ началъ правленія его преемника Мастино II (1329—1351), которому, кром'в Вероны, принадлежали Виченца, Бассано, Тревизо, Фельтре, Беллуно, Падуя, Брешіа, Парма, Реджіо и Лукка. Но лига, въ составъ которой вошли Венеція, Флоренція, Миланъ, Феррара и Мантуя, лишила Мастино II почти всемъ его владеній 1). Съ его смертью домъ Скалигеровъ быстро приходить въ упадокъ. Преемники Мастино унаследовали отъ своихъ предшественниковъ только пороки, и между членами выродившейся фамилін происходить непрерывная вражда, при чемъ рідкій изъ нихъ умираетъ естественной смертью<sup>3</sup>). Въ силу этого Верона сдѣлалась легкою добычею соседей, и въ 1387 году ею овладель Conte de Virtù. Въ 1404 году, когда въ Миланъ начались смуты со смертію Джангалеаццо, Скалигеры захватили было Верону съ

<sup>1)</sup> Leo, III, p. 72 и слъд.

<sup>2)</sup> См. генеалогическую таблицу Скалигеровъ у Sismondi, V, р. 253.

помощію падуанскаго тиранна; но они слишкомъ поторопились измѣнить своему покровителю; поэтому Верона въ томъ же году захвачена была Франческо да Каррара, а въ слѣдующемъ подчинилась Венепіи 1).

Сульбы Скалигеровъ сложились весьма неблагопріятно для гуманистическаго движенія: меценаты изъ этой фамиліи, какъ Кане I, появились раньше гуманистовъ, а съ развитіемъ гуманизма фамилія уже выродилась, и покровительство просвещению более не входить въ ея программу. Въ силу этого у Петрарки не установилось прочныхъ сношеній съ Скалигерами, хотя у него были друзья въ Веронъ. Къ ихъ числу принадлежалъ мъстный сулья и нотаріусъ, исполнявшій дипломатическія миссін Мастино II, Гульельмо да Пастреню. (Guglielmo da Pastrengo<sup>3</sup>). Изъ его писемъ къ Петраркъ видно, что онъ стояль въ очень близкихъ отнощеніяхъ къ первому гуманисту<sup>3</sup>). Известные тогда кодексы древнихъ авторовъ были знакомы Пастренго; Фогтъ предполагаетъ даже, что онъ вналъ Тацита, который не былъ извъстенъ Петраркъ 1). Но его единственное собственное сочинение De viris illustribus или De originibus rerum, какъ оно называется въ печатномъ изданіи<sup>5</sup>), носить еще полусредневѣковой характеръ. Собственно это алфавитный лексиконъ писателей всъхъ временъ и народовъ, но Пастренго вставляетъ въ него краткія известія о различныхъ изобретателяхъ и основателяхъ городовъ, а также сейдінія о тіхь містностяхь, которыя чімь-нибудь замізчательны въ исторіи литературы и культуры. По методу и задачів это средневвковая энциклопедія; но замітны уже сліды новаго времени и въ языкъ, и въ интересъ къ античному міру, и въ новыхъ сведеніяхь, почерпнутыхь изъ древнихь писателей 6). Кроме того, въ Веронъ усерднымъ поклонникомъ Петрарки былъ нъкто Гасперо Броаспини, которому первый гуманисть адресоваль несколько писемъ 7). О Броаспини извъстно только, что онъ первый началъ собирать и списывать письма Петрарки, что достаточно характеризуеть

<sup>1)</sup> Leo, ibid. p. 112 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Біографическія свёдёнія о немъ впервые собраны *Maffei*. *Veron.i illustrata*. *Verona 1731*, II, col. 58 и значительно исправлены и дополнены Tiraboschi, V, 534—38.

<sup>3)</sup> Fracasseti, Lett. famil. II, 437-443.

<sup>4)</sup> Wiederbelebung, I, p. 252.

<sup>5)</sup> Venezia 1547. Изданіе крайне р'ядкое и переполненное ошибовъ, начиная съ имени автора, который названъ Pastregico. См. Tiraboschi, V, р. 540.

<sup>6)</sup> Ея разборъ у Tiraboschi, V, р. 538-39.

<sup>7)</sup> Epist. senil. XIII, 16 H 17; XV, 13. Var. 58.

его вкусы<sup>1</sup>). Учителю грамматики въ Веронѣ и поэту Ринальдо да Виллафранка<sup>8</sup>) († 1348) отдавалъ Петрарка на воспитаніе своего неудачнаго сына и посвятилъ нѣсколько поэтическихъ посланій. Про-изведенія Ринальдо не сохранились<sup>8</sup>), и письма къ нему Петрарки ничего не даютъ для его характеристики; но представитель стараго направленія не могъ быть другомъ перваго гуманиста и воспитателемъ его сына.

Кром'в этихъ лицъ, были въ Верон'в и другіе поклонники древности. Такъ, совътникъ Скалигеровъ (въроятно Кане I и Мастино II) Antonio da Legnago "любилъ науки и читалъ произведенія древнихъ", какъ говоритъ его эпитафія, составленная Виллафранка 1). При Антоніи Скалигеръ (1375—1390) извъстны два писателя: его учитель Marzagaglia и Francesco dei Caronelli. Первый написаль историческое произведение въ подражание Валерію Максиму, котораго очень любилъ его ученикъ в), второй — трактатъ "О судьбъ", посвященный тому же Скалигерув), но оба произведенія извістны только по заглавію. Съ паденіемъ Скалигеровъ не прекратилось гуманистическое пвижение въ Веронъ: въ концъ занимающей насъ эпохи отсюда вышель одинь изъ наиболее крупныхъ представителей старшаго покольнія третьей гуманистической генераціи Guarino da Verona (1370—1460). Гуарино учился сначала на родинъ, потомъ въ Венеціи; затемъ вместе съ венеціанскимъ нобилемъ Paolo Zane и на его счетъ отправился въ Константинополь, где учился въ доме Хризолора. По возвращени въ Италію онъ преподавалъ сначала во Флоренціи (1408-1414), затыть въ Венеціи (1414-1420) въ Веронь (1420-1429) и въ Феррарћ (1429-1460)7). Но Гуарино былъ не только педагогомъ; онъ считался краснорфчивымъ ораторомъ, основательнымъ ученымъ и оставилъ много сочиненій различнаго содержанія. Первое місто между ними должна ванять его общирная пере-

<sup>1)</sup> Fracass. Lett. famil. V, p. 460.

<sup>2)</sup> CBBgbein o Bents y Maffei, II col. 56 n Tiraboschi, V, 845-46.

<sup>3)</sup> Кром'в одной эпитафіи, Maffei упоминаєть две инвективы, написанныя Ринальдо противъ некоего *Anastagio da Ravenna*, grammaticae in Padua doctorem. l. c., col. 57.

<sup>4)</sup> У Maffei, l. c. col. 58. Маффен видълъ еще два письма, адресованныя Антоніо упомянутому Anastagio (l. c. col. 57).

<sup>5)</sup> Maszagaiae Veronensis, De modernis gestis. Cx. Maffei, l. c., col. 63.

<sup>6)</sup> Francisci de Caronellis liber De fato, dicatus Antonio de la Scala, Domino Veronae.

<sup>7)</sup> Біографическія данныя о Гуарино сведены по его неизданной перепискъ Sabbadini, Guarino Veronese e il suo epistolario, edito e inedito. Salerno. 1885, р. 55 и свъд.

писка. Гуарино, прожившій на світь 90 літь, съ ранней юности до глубокой старости находился въ сношеніяхъ почти со всёми дёятелями Ренесанса, многіе изъ которыхъ были его учениками. Вслідствіе этого его переписка цвиный источникъ для исторіи гуманизма болве чъмъ за полстольтіе. Но ея опънка въ настоящее время невозможна. такъ какъ огромное большинство писемъ Гуарино не издано. Ремиджіо Саббадини, готовящій ихъ изданіе уже болье 5 льть, насчитываль въ 1885 году 468 совершенно неизданныхъ писемъ и только 104 напечатанныхъ вполив или отчасти въ различныхъ болве или менве редкихъ изданіяхъ 1). Еще менье извъстны многочисленныя рычи Гуарино. Росмини насчитываеть 52 его рачи, изъ которыхъ огромное большинство не издано<sup>3</sup>). Это или надгробные панегирики, или свадебныя повдравленія, или привътствія сановникамъ при вступленіи въ должность и при ея оставленіи, или похвальныя слова государямъ и другимъ знаменитостямъ, или, наконецъ, вступительныя лекціи. Но подъ формою писемъ и рѣчей Гуарино составлялъ также этико-философскіе трактаты и ученыя сочиненія. Особенный интересъ для его характеристики инфетъ его длинное поучение къ сыну Іерониму въ формъ письма 3). Гуарино не только даеть назиданія сыну, поступившему секретаремь къ Альфонсу Аррагонскому, но желаеть сообщить результаты своего жизненнаго опыта и другимъ юнымъ читателямъ ). Прежде всего, каждое дъло нужно начинать молитвой къ Богу: такъ дълали древніе явычники, какъ Гезіодъ и Ксенофонтъ; темъ необходиме делать это христіанину. Следующее место въ сердце юноши долженъ занимать государь (amor secundus in principem), "земной богъ". Гуарино держится теоріи божественнаго происхожденія монархической власти, но основываеть ее не на старыхъ доктринахъ, а на Гомерѣ: государь, по его мевнію,

<sup>1)</sup> Ibid. р. 54. Въ названномъ сочиненіи Саббадини даеть индексь 572 писемъ, отчасти написанныхъ Гуарино, отчасти въ нему адрессованныхъ (Ср. статью Novati въ Giorn. stor. d. litt. ital. VII, р. 230). Позже онъ издаль нъсколько писемъ въ журналъ Geiger'a Vierteljahrschrift Kultur и Litter. d. Renaiss., I, р. 103 и 504. Характеристика той стороны переписки, которан насается древнихъ кодексовъ, у Rosmini, Vita e disciplina di Guarino Veronese e de'suoi discepoli I—III. Brescia 1806. II, р. 5—9.

<sup>2)</sup> Rosmini, l. c., II, p. 4 H 139-146.

<sup>3)</sup> Guarini Veronensis, poëtae ac oratoris clarissimi ad Hieronimum filium Hypothesia. Pare, замъчаеть Саббадини, sia stata stampata ad Urbino 1493 (l. c., р. 48). Я не видълъ этого изданія и цитирую по рукописи Ambros. Cod. I. 11. Super. и по выдержкамъ у Rosmini.

<sup>4)</sup> Te currentem veteratus ipse juvero... Non erit inutile si vel te, vel alios per te juniores senior instruxero. Y Rosm., I, 119.

<sup>5)</sup> Quanto id magis, cum vero immortali et omnipotenti complectendum est Deo, qui vias tuas dirigat et pedes tuos a lapsu custodiat. Cod. fol. 52.

источникъ всякаго порядка и благоденствія въ странѣ 1). Гуарино требуетъ безкорыстной любви къ государю 2) и предписываетъ безропотно, "съ веселымъ лицомъ" исполнять всѣ его приказанія, потому что это выгодно и потому что не всегда можно проникнуть въ тайные планы монарха 2). Въ этомъ пунктѣ чувствуется нѣкоторое противорѣчіе, такъ какъ сквозь восторженность монархиста прорывается практическій расчеть ловкаго придворнаго. Но далѣе поученіе строго логично, потому что авторъ не сходитъ болѣе съ практической точки зрѣнія. Онъ совѣтуетъ сыну больше слушать, чѣмъ говорить, обо всѣхъ говорить хорошо, не обнаруживать скуки при разговорѣ, не превозносить своихъ занятій и не унижать чужихъ 3), вести всегда такія рѣчи, какія не были бы непріятны государю, потому что они могутъ дойти до его слуха 3). Особенно же рекомендуетъ услуживать министрамъ и любимцамъ государя 3) и вообще угождать знатнымъ людямъ 7) и стараться быть

<sup>1)</sup> Regem tuum... quasi terrenum Deum, sic coles, observabis, intueberis, ut in eum Deum colere, observare, intueri studeas, pergas. Scis enim Homerum illum poëtarum principem reges Diotropheas appellare solitum, quasi divinitus enutritos, et ad gubernandos mortales non minorem regum ac principum, quam rerum nostrarum curam amplexari oportere vel ea ratione, quod regnantium ruina, reliquorum etiam cladem secum trahat est necesse, sicut in eorum incolumitate rerum publicarum status salusque reposita est. Y Rosmini, l. c., p. 119—120.

<sup>2)</sup> Ipsum sic ames, ut studium omne, cogitationes operam suis commodis, honori, laudi, gloriae dicasse videari ect. Ibid.

<sup>8)</sup> Quicquid igitur gubernantis (cod. principantis) edicto constitutum fuerit, nulla cum molestia aut sussuris captandum erit, ed (cod. sed.) aequis animis et hylari fronte comprobandum. Слъдующую тираду Росмини, весьма идеализирующій Гуарино, пропускаеть: Ii namque sunt, qui regentibus cari se suosque magnis locupletam opibus ac honoribus ampliores efficiunt. Cod. fol. 54. Cp. Rosmini, p. 120.

<sup>4)</sup> At cum loqui coeperis, cavebis, o fili, ne solum tuis de studiis verba faciens, caeterorum artificia nihil pendas, quod ii faciunt, qui se nimium ac sua vehementius amant. Sicuti nonnulli philosophantes venatorum, militum, rusticautium mores vitamque contemnunt. Eo fit, ut verbosi, quasi sua in possesione constituti, reliquos excludant. Unde et res eorum invidiosas faciant et odia caeterorum incurrant. Cod. fol. 55.

b) Longas namque regibus aures atque oculos esse nescius non es. y Rosm.,
 p. 121.

<sup>6)</sup> Praeterea unum tibi praeque omnibus moneo. Si quem primas inter ministros et familiam partes habere, et Regi gratiorem esse cernes, non modo non indigneris, aut ulla moderaris invidia, verum illum honorificis prosequere verbis, et omnibus observantiae modis obsequere. Ibid.

<sup>7)</sup> Hoc enim pacto et majoribus acceptus commendatusque fies, cum eorum judicio assensor magis, quam censor esse noscitaberis. Ibid.

пріятнымъ всёмъ и каждому<sup>1</sup>). Если же случится навлечь на себя гнёвъ сильнаго человека, нужно стараться сиягчить его сииреніемъ<sup>2</sup>); самому же всячески слёдуетъ воздерживаться отъ гнёва. Заключеніе трактата носить более идеалистическій характеръ: Гуарино предписываеть сыну не только воздерживаться отъ дурныхъ средствъ къ обогащенію, но и вообще стремиться къ славе, а не къ богатству<sup>2</sup>).

Двѣ черты заслуживають вниманія въ этомъ трактатѣ: отношеніе къ древности и основа этическихъ воззрѣній Гуарино. Авторъ любить и знаеть античную литературу, но она не опредѣляеть его воззрѣній, а, наобороть, служить только для ихъ подтвержденія. Взгляды же Гуарино почеринуты изъ житейскаго опыта и въ общемъ носять очень низменный характеръ. Гуарино не мыслитель, а практикъ, которому теорія нужна только для оправданія средствъ къ достиженію житейскихъ цѣлей, и онъ береть ее безразлично изъ всякаго источника.

Этимъ трактатомъ исчерпываются наши свѣдѣнія о произведеніяхъ Гуарино теоретическаго содержанія. Судя по заглавіямъ, религіозноэтическіе вопросы затрогивались и еще въ нѣсколькихъ рѣчахъ, которыя остаются до сихъ поръ совершенно неизвѣстными . Научныя произведенія Гуарино чрезвычайно многочисленны, но почти всѣ они или касаются вопросовъ грамматическихъ и реторическихъ, или представляютъ собою комментаріи къ классикамъ. Онъ издалъ съ дополненіями и комментаріями греческую грамматику Хризолора . и нѣсколько собственныхъ сочиненій по латинской грамматикѣ . Древніе писатели составляли

<sup>1)</sup> Animo jam advertisse te non dubito, ut varios mortalium mores regat aula, sicuti mare pisces, feras silva suscipiat. Ubi singularis fuerit prudentiae sic te omnibus offerre, ut alium vultu, alium verbis, nonnullos arrisione aliisque modis vendices tibique concilies. Ceterum inter homines sic distingues: ut eum reliquos quidem non asperneris, bonis cum victu et consuetudine utaris. Illos nunquam non adversantes habebis, hos autem adjutores oratoresque comparabis. Cod. fol. 56.

<sup>2)</sup> Cogitare ac nosse debebis, nulla re alia tantopere leniri ac mitigari asperitatem et elationem solere, quam obsequio et submissione, quam plerique humilitatem nominant. Y Rosm., p. 122.

<sup>3)</sup> Illud tamen proponere non erit ab re, in omni actione suscipienda laudis reportandae, quam argenti corradendi, rationem potiorem haberi debere. Ibide

<sup>1)</sup> Сюда относятся: Oratio in laudem B. Petri Martiris; Oratio in mercatores Veronenses. (У Zeno и Massei Oratio ad mercatores). Oratio inchoandis Ciceronis officiis; Artium Commendatio et adolescentium ad eas exhortatio и одно изданное сочине — De brevibus clarorum hominum inter se contentionibus. Brixiae 1485. Rosmini, II, p. 144—146.

<sup>8)</sup> Erotemata Guarini cum multis additamentis et cum commentaris latinis. Reggio 1501. Cm. o neñ ibid. p. 136-38.

<sup>6)</sup> Grammaticales regulae и Carmina differentialia (о оннонимахь). Venesia

для Гуарино предметь весьма тщательнаго изученія, и онъ исправляль тексть Плинія и Катулла<sup>1</sup>), комментироваль Цицерона, Персія, Ювенала, Валерія Максима, Сервія, Марціала, Аристотеля и св. Василія Великаго<sup>3</sup>). Несмотря на преобладающій интересь къ формальной сторонів древней литературы, Гуарино касается и другихъ наукъ. Вопросы историческіе, повидимому, занимали его сравнительно слабо<sup>3</sup>); тімъ не меніе онъ затрогиваеть ихъ въ перепискі и въ полемикі (); кромі того, онъ составиль введеніе къ собранію городскихъ постановленій въ Виченції, написаль річь о земледілій () и вмісті съ классическими писателями издаль проповіди св. Зенона, епископа Веронскаго<sup>7</sup>) Изъ-за научныхъ вопросовъ вель Гаурино и полемику. Одна его инвектива была направлена противь реторики Георгія Трапезунтскаго<sup>3</sup>), вторая противь Поджіо, такъ какъ онъ ставиль Сципіона

<sup>1470;</sup> Liber de diphtongis и Breviloquus vocabularius. Basilea 1480; Grammaticae institutiones. Verona 1487. Кром'в того, Майеі приписываеть Гуарино сочиненіе De obscuritate vocabulorum, существованіе котораго Росмини считаєть соминтельнымь (1. с. 147). Zепо называеть еще Dialogus de arte punctandi et de accenctu (р. 222). Реторическихь вопросовь Гуарино касается въ двухъ річахъ: In rhetoricam novam Ciceronis inchoandam oratio и Inèlectionem rhetorices praefatio.

<sup>1)</sup> Вопросъ объ исправленія Катулла остается спорнымъ. См. Rosmini, II, р. 5 и 152—153 и R. Sabbadini, Se Guarino Veronese abbia fatto una recensione da Catullo. (Въ Rivista di filolog. 1884—1885) и Ancora di Catullo e di Guarino Veronese (ib. 1885—86).

<sup>9)</sup> Рукописи комментарій Гуарино у Rosmini, ib. p. 146—148. Его Oratio in Valerium Maximum остается изв'ютной только по заглавію.

<sup>8)</sup> По заглавію изв'єстны три написанныя имъ біографіи: Vita Platonis, Vita Plauti и Vita Sancti Ambrosii. См. Rosmini, II, 4 и 132.

<sup>4)</sup> Oratio ad populum Veronensem de laudibus Romanorum — остается извъстной только по заглавію. Hypotesis ad filium de regibus et magistratibus Romanorum — сомнительна. Rosm., II, р. 147. Гуарино говорить въ одномъ письмъ, что онъ самъ намъревался описывать современныя событія, но оставиль свое намъреніе по трудности дъла. Выдержки у Rosmini, II, р. 177—178.

<sup>5)</sup> Proemium in municipales Vicentinorum leges a Guarino Veronensi editum. Venesia. 1499.

<sup>9)</sup> Oratio de re rustica. Рук. въ Ватиканъ.

<sup>7)</sup> Eximii et excellentis viri praeclarissimique doctoris Sacti Zenonis, episcopi Veronensis sermonum elegantissimorum ad populum, ex vetustissimo volumine Veronae a Guarino Veronensi, viro eloquentissimo in episcopii veronensis bibliotheca scoperto. Venezia 1508. О св. Зенонъ см. Ughelli, V, соl. 679 н слъд.

<sup>\*)</sup> Agasonis sive Guarini libellus in rhetoricam Trapezuntii. О самой полемикъ, которая не представляеть интереса для занимающей насъ эпохи, см. Rosmini, II, p. 83—96.

выше Цезаря 1). Споръ Гуарино съ Поджіо имъетъ важное значеніе для исторіи гуманистическаго движенія въ следующемъ поколеніи. потому что въ него витывались ученики Гуарино<sup>2</sup>); но онъ представляетъ интересъ и для характеристики этого последняго. Поджіо не ожидалъ инвективы и въ письмъ къ Фр. Барбаро съ наивностью защищаетъ свободу мивнія о людяхъ, которые болве не могуть повредить<sup>8</sup>). Выходка Гуарино обусловливалась его желаніемъ угодить Леонелло д'Эсте, который быль поклонникомъ Цезаря. Саман инвектива остается неизданной 1; но защита Поджіо даетъ понятіе о главныхъ пунктахъ ея содержанія. Гуарино не только до небесъ превозносить Цезаря в), но утверждаеть, что при немъ республиканскія учрежденія сохранили всю свою силу, а государство пользовалось полной свободой, что самое паденіе республики было чрезвычайно благопріятно для развитія литературы<sup>6</sup>). Поджіо не трудно было доказать, что самые крупные латинскіе писатели воспитались и развились при республикъ и что свобода пала при диктатуръ. Но Гуарино, идеализируя имперію, настаиваеть на ея необходимости въ виду расширенія предівловъ римскаго государства — аргументь, на который Поджіо могъ отвітить только бранью. Есть серьезное основаніе заподозрить искренность увлеченія Гуарино Цезаремъ, потому что въ одномъ письмѣ онъ высказываетъ совершенно иное отношение къ диктатору, чемъ въ инвективет, но едва ли можно сомневаться въ отсутствін у него симпатій къ республиканскому строю, всявдствіе чего его полемика съ Поджіо получаеть значеніе для исторіи политическихъ возврвній въ XV стольтіи.

Кром'в оригинальных произведеній, Гуарино оставиль массу переводовъ съ греческаго. Онъ перевель всего Страбона, почти всів біографіи Плутарха и нісколько его мелких сочиненій, одно произ-

<sup>1)</sup> De praestantia Caesaris et Scipionis ad Leonellum Estensem.

<sup>2)</sup> Cm. Rosmini, II, p. 103 u carba.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In qua (epistola) neque Guarini, neque cujusquam alterius e nostris mentionem feci, usus scribendi libertate de mortuis praesertim, qui neque rescribere possunt, neque proscribere; tuli sententiam, quae opinioni meae verisimillima videbatur, linquendo caeteris liberum judicium, prout cuique libitum esset sentiendi. Epist. V, 2.

<sup>4)</sup> Ея изложеніе весьма краткое и съ незначительными выдержками у Rosmini, II, p. 99—100.

<sup>5)</sup> Existimo, говорить Поджіо, si crepitum aliquem ventris (Caesar) edidisset, pro summo tonitruo Guarinum esse dicturum. Opera, p. 379.

<sup>6)</sup> Rosmini, l. c.

<sup>7)</sup> Caesar violato jure liberos homines servitute et imperio cogebat et opprimebat. Y Rosmini, l. c. p. 185.

веденіе Лукіана, двъ ръчи Исократа и двъ гомеліи св. Василія Великаго<sup>1</sup>). Переводы предпринимались иногда по порученію меценатовъ, иногда для доставленія удовольствія покровителю, иногда ради назиданія лица, которому посвящалась работа. Такъ, Гуарино перевелъ Страбона по заказу Николая V<sup>2</sup>); переводъ сочиненій св. Василія о пость посвященъ Евгенію IV в). Когда Фр. Барбаро сдъвался подеста въ Веронъ, Гуарино перевелъ для него біографію Фокіона 1), а въ посвященіи Ліонелло д'Эсте перевода біографій Лизандра и Суллы онъ прямо заявляеть, что имъль въ виду въ своей работв дать молодому государю отталкивающую картину пороковъ и привлекательные образцы добродътели<sup>в</sup>). Съ педагогической цълью пере велъ онъ также для Ліонелло одну різчь Исократа ) и трактать Плутарха о различіи между льстецомъ и другомъ 1). Первое произведеніе должно было научить его обязанностямъ хорошаго государя, второе предохранить отъ развращающаго вліянія лести. Вслідствіе этого, посвященія переводовъ весьма характерны для Гуарино, но, къ сожальнію, большая часть изъ нихъ остается по сихъ поръ въ рукописяхъ. Совершенно неизвъстными остаются также и многочисленныя поэтическія произведенія Гуарино<sup>8</sup>).

Долговременная и разносторонняя д'аятельность Гуарино и его связь почти со вс'вми гуманистами двухъ покол'вній доставили ему не только общирную изв'єстность, но и почти всеобщее уваженіе среди д'аятелей Возрожденія возрожденія. Вруни считаль его самымъ ученымъ челов'єкомъ своего

<sup>1)</sup> Перечисленіе переводовь, ихъ рукописей и изданій у Rosmini, II, р. 129—137. Тотавіні въ одной изъ монастырскихъ библіотекъ въ Падув виділь Xenophontis liber (?) а Guarino traductus. (Biblioth. Patavinae, р. 23). Rosmini относить въ числу переводовъ Гуарино сомнительной подлинности Interpretatio Xenophontis de privatorum et tyrannorum vita. II, р. 46.

<sup>2)</sup> Bisticci, p. 497.

<sup>3)</sup> Rosmini, l. c., p. 133.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 131-132.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. I, p. 90-91.

<sup>6)</sup> Oratio ad regem Nicoclem. Посвящение напечатано у Baluzius'a Miscellanea, I, p. 160.

<sup>7)</sup> De differentia inter adulatorem et amicum. Переводъ и посвящение не изданы. Выдержки у Rosmini, I, р. 118.

<sup>8)</sup> Болъе крупные изъ нихъ Pisanus, Proseuche ad Benacum (поэтическое описаніе lago di Garda) и Carmina de Polisemis. Перечисленіе стихотвореній Гуарино у Rosmini, II, р. 149—152. Изложеніе Pisanus'a, посвященнаго знаменитому Пизанедло, у Rosmini, II, р. 66.

<sup>9)</sup> Перечисленіе (неполное и довольно сухое) отзывовъ о Гуарино современниковъ и ближайшаго потомства у Rosmini, II, р. 109—115.

времени<sup>1</sup>); такого же мивнія держался Валла, ставившій на ряду съ нимъ только Бруни. Самъ Поджіо, ни передъ чемъ не останавливавшійся для униженія своихъ противниковъ, не только удерживается отъ обычной клеветы и диффамаціи въ инвективъ противъ Гуарино. но косвенно признаеть даже его ученое превосходство ). Но изъ отвывовъ единомышленниковъ видно, что репутація Гуарино обуслоливалась не его сочиненіями, а внаніями и педагогическою дівятельностью. Валла влагаеть ему въ уста судъ надъ стилемъ и формой писемъ Поджіо и въ неизданномъ введеніи во второй редакціи діалога De voluptate прославляеть его знаніе греческаго языка<sup>3</sup>). Барт. Фаціо, самый ранній біографъ Гуарино, превозносить его ораторскую опытность и педагогическія заслуги і. Это же подчеркиваеть въ его коротенькой біографіи Бистиччи<sup>5</sup>) и приводить только весьма немногіе его переводы, совсёмъ не упоминая о его оригинальныхъ трудахъ. Поэтому позже, когда съ Гуарино стали знакомиться по его произведеніямъ, отношеніе въ нему замѣтно измѣнилось. "Я помню, говорить Кортезе, одинъ мой пріятель ималь обыкновеніе говорить, что Гуарино лучше бы позаботился о своей славь, если бы никогда ничего не писаль: въ умахъ укоренилось столь высокое мивніе о его учености, что отъ сочиненій его имя не только не становится болье славнымъ, а наоборотъ со дня на день все болье тускиветъ". Кортезе мало сиягчаеть этоть приговорь 6), и сочиненія Гуарино уже въ XVI стольтін были почти позабыты.

<sup>1)</sup> Quum ex Leonardo Aretino aliquando quaesitum esset, quemnam nostrae tempestatis doctum virum existimaret, unum sibi Guarinum videri respondit. Facius, De viris illust. p. 18.

<sup>9)</sup> Въ одномъ мъсть онъ говоритъ: Primum quae merita Caesaris in suos fuerint, referat Guarinus, qui Graecis suis delectat, ego apud latinos nulla fuisse cognovi. Opera, р. 369. Въ другомъ случав Поджіо выражается яснье: legat quantumvis latinos auctores, nam graecos ignoro. Ibid. р. 381.

<sup>3)</sup> Guarinum cum audis, nescias, melioremne graecum dixerit an latinum. Cod. Paris. N 6471, fol. 2.

<sup>4)</sup> Artem rhetoricam profitetur, qua in re supra quinque et triginta annos sese exercuit. Ab hoc uno plures docti et eloquentes viri facti sunt, quam a caeteribus omnibus hujus ordinis, ut non immerito quidam de eo dixerit, quod de Isocrate dictum ferunt, plures ex ejus schola viros eruditos, quam ex equo Trojano milites prodiise. De vir ill., p. 18. Съ этой же точки зрвин оцениваеть Гуарино Эней Сильній, называя его magister fere omnium, qui nostra aetate in humanitatis studio floruerunt. У Галлетти, p. 238.

<sup>5)</sup> Fece in Lombardia Guerino moltissimi iscolari, tutti uomini dotti. E non solo in Lombardia, ma d'Ungaria e delle estreme parti del mondo erano mandati iscolari a Ferrara. Bist., p. 496.

<sup>6)</sup> De hominibus doctis y Galletti, p. 226. Отзывы Foresti (Suppl. chron. fol. 284) и Jovii (Elogia, p. 253) незначительны.

Въ XVIII въкъ начинается научное изучение биография Гуарино. Маффен первый собраль для этой цели некоторыя фактическія сведінія и даль весьма неполный списокъ сочиненій Гуарино<sup>1</sup>); то и другое было значительно дополнено Дзено<sup>3</sup>) и Тирабоски<sup>8</sup>). Первая и саман обстоятельная до сихъ поръ біографія Гуарино составлена была въ началъ нынъшняго стольтія Росмини. Опираясь на массу неизданнаго матеріала. Росмини далъ самый полный до сихъ поръ и критически провёренный сводъ фактическихъ данныхъ для біографів Гуарино, составиль самый обстоятельный каталогь его сочиненій и попытался характеризовать его діятельность и личность. Къ сожалению, эта последняя попытка далеко не во всехъ частяхъ оказалась удачной. Росмини придаеть слишкомъ большую цену надгробной рѣчи надъ Гуарино и панегирикамъ, составленнымъ отчасти при его живни, отчасти после его смерти4), и вследствіе этого самъ впадаеть въ панегирическій тонъ. Тъмъ не менёе педагогическая діятельность Гаурино изложена превосходно. На основаніи переписки знаменитаго педагога и показаній его учениковь. Росмини обстоятельно изображаеть его дидактические и воспитательные приемы и излагаеть тъ политические принципы, въ которыхъ онъ воспитывалъ Ліонелло д'Эсте 3). Но личная характеристика Гуарино крайне неудовлетворительна. Мы не находимъ въ книгв міросоверданія Гуарино; вивсто этого авторъ доказываеть его скромность, доброту, благодарность и т. п. 6). Темъ не менъе и эта часть книги имъетъ значеніе по многочисленнымъ выдержкамъ изъ неизданныхъ произведеній Гуарино. Вторая половина сочиненія Росмини, гдів изложены его отношенія къ друзьямъ и собраны свёдёнія о его ученивахь, до сихъ поръ не утратила своего значенія.

Изъ послѣдующихъ изслѣдователей только Фогтъ останавливается на Гуарино; но его характеристика, въ общемъ живая и вѣрная, касается преимущественно педагогической дѣятельности Гуарино и мало прибавляетъ къ нашимъ свѣдѣніямъ объ этомъ гуианистѣ<sup>7</sup>). Только

<sup>1)</sup> Verona illustr. II, coll. 67-79.

<sup>2)</sup> Dissertaz. Voss. I, p. 213 u carba.

a) Storia, VI, р. 1312 и слъд.

<sup>4)</sup> Oratio funebris, составленная Lodovico Carbone, осталась неизданной и Rosmini даеть изъ нея обширныя извлеченія; точно также только изъ его цитать изв'єстень панегирикь въ честь Гуарино, составленный его анонимимы ученикомъ въ Верон'в (I, р. 35 и сл'яд.). Другой панегирикъ въ честь своего учителя написаль Janus Pannonius.

<sup>5)</sup> І, р. 78 и след.

<sup>6)</sup> II, р. 9 и слѣд.

<sup>7)</sup> Die Wiederbelebung, I, р. 551 и слъд. Статья Giacinto Onofri, Del

съ половины 80 годовъ R. Sabbadini началъ подготовительныя работы для новой біографіи одного изъ крупныхъ представителей ранняго гуманизма. Въ 1885 году онъ издалъ указатель писемъ Гуарино и краткій перечень біографическихъ фактовъ, извлеченныхъ изъ его переписки<sup>1</sup>). Затімъ онъ напечаталъ нісколько неизданныхъ писемъ<sup>2</sup>) и цілый рядъ мелкихъ статей относительно изученія Гуарино классическихъ писателей<sup>3</sup>). Въ 1891 году Саббадини началъ печатать его біографію<sup>4</sup>), хотя переписка продолжаетъ оставаться неизданной. Тімъ не меніве и при современномъ состояніи источниковъ можно отмітить наиболіве характерныя черты міросоверцанія Гуарино.

Гуарино не мыслитель и не обнаруживаеть интереса къ теоретическимъ вопросамъ. Подобно Гаспарино, онъ филологъ по преимуществу, и формальное знаніе древности — самая сильная сторона въ его ученой діятельности. Поэтому у него ність опреділеннаго міросозерцанія, незамістно даже стремленія привести въ систему свои воззрівнія. Его взгляды опреділяются отчасти практическими соображеніями, отчасти вкусами. Такъ, на словахъ и въ педагогической практикі онъ строго держится церковной доктрины. Въ письміс въ Корбинелли, защищая семью, онъ ссылается на священное Писаніе, и объявляеть его величайшимъ для себя авторитетомъ ). Папа, по его словамъ, управляеть всімъ "человіческимъ родомъ", а "нашу жалкую земную жизнь правильніе слідуеть называть смертью "6). Но это только традиціонныя фразы, не имізвшія, повидимому, никакого вліянія на жизнь. Въ дійствительности Гуарино — світскій человікъ, который стремится жить всіми сторонами своего существа безъ всякихъ аске-

Guarino Veronese e de'suoi tempi (Въ Nuova Antolog. 1873. Settembre. р. 5 и слъд.) незначительна.

<sup>1)</sup> См. выше, р. 921 пр. 7.

<sup>2)</sup> Cm. выше 922 пр. 1.

<sup>\*)</sup> Coma othocatca: G. V. e le opere rettoriche di Cicerone (Riv. di filol. 1885-86). G. V. e gli archetipi di Celso e di Plauto. Livorno 1886; Codici latini posseduti, scoperti ed illustrati da G. V. (BE Mus. ital. di antich. class. 1887).

<sup>4)</sup> Vita di Guarino Veronese (въ Giorn. ligustico XVIII, 1—2). Я не успъть воспользоваться этой работой.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Sacras ego litteras cum aliis de causis tum vel hoc ipso maximi semper feci et auctoritatis plurimae judicavi, quod quae ad bene beateque vivendum attinent, nunc jubent, nunc consulunt, nunc commonefaciunt avertuntque contraria. Y Geiger'a, l. c., p. 106.

<sup>•)</sup> Oratio funebris in morte Johannis Nicolai Salerni Veronensis. У Мітаrelli, col. 485—487. Утвержденія Rosmini о святости жизни Гуарино (П, р. 20—23) и о благочестивомъ воспитанін юношества (І, р. 86, 87) основаны только на панегирикъ Jani Pannonii.

тических ограниченій. Онъ пламенно зашишаєть античную литературу оть монашеских напалокь 1), отстаиваеть семью и женшину 2), пишеть настоящій панегирикъ природь в) и ради эстетическаго наслажденія прошаеть Веккалелли содержание его Гермяфродита 1). Теоретическое оправданіе для такого настроенія и для такихъ, возарѣній гораздо легче было найти не въ церковной летературъ, а у античныхъ писателей. Такъ и относится къ нимъ Гуарино. Онъ сообщаетъ своимъ ученикамъ не только формальное, но и реальное знаніе древности, требуеть, чтобы они выписывали изъ авторовъ и заучивали наизусть отрывки, не только изящные по формъ, но и назидательные по содержанію (ad instituendam ornandamque vitam pertinens) . Защищая семью въ упомянутомъ выше письмв, онъ ссылается прежде всего на древнихъ писателей и только потомъ на свящ. Писаніе. Выше мы видъли, какое значение придавалъ Гуарино переводамъ изъ Плутарха; на этой же точкъ зрънія стоить онь въ питированной выше надгробной ръчи, украшенной весьма многими благочестивыми сентенціями. Говоря о душевномъ равновъсіи покойника, онъ замівчаеть: "и это не удивительно, потому что онъ научился у Сократа и изъ римскихъ обравцовъ прекрасно и умъренно переносить счастье и несчастье ").

По всей віроятности, Гуарино не заміналь противорічія между своими авторитетами; но возможно также, что онь не считаль нужнымь и удобнымь выставлять на видь это различіе. Гуарино быль практикь, совершенно лишенный гражданскаго мужества. Въ одномъ письмі онь говорить, что нікогда имінь вы виду написать исторію своего времени, но потомь, по зрівломь размышленіи, оставиль это намівреніе. "Исторія, говорить онь, должна быть світомь истины; не ища ни пріязни, ни вражды, она не старается ни льстить, ни оскорблять, а ты самь можешь судить, наколько это безопасно... Она должна раскрывать причины войны, изображать нравы, вірность, честность и

<sup>1)</sup> Объ его полемикъ съ миноритомъ Giovanni da Prato см. Rosmini, II, р. 160 и слъд. и Voigt, I, р. 558—559.

<sup>3)</sup> См. письмо въ Corbinelli, у Geiger'a, l. c., р. 105 и слъд.

<sup>8)</sup> См. письмо въ Tommaso da Fano и Zeno Othobellus, ibid. p. 107 и слъд.

<sup>4)</sup> Объ отношенін Гуарино къ Гермафродиту см. Rosmini, II, р. 46—51 и длинное письмо къ Giovanni Lamola (напечатано у Geiger'a, l..c., р. 109 и след.), въ концъ котораго Гуарино приходить къ следующему выводу: haec mea sententia est, hic meus animus, haec voti summa: ut si scribentis ingenium vimque carminis approbaverim, nemo propterea materiam turpem et castis auribus adversam laudare me suspicetur.

в) Rosmini, I, р. 80 и слъд.

<sup>6)</sup> y Mittarelli, l. c. coll. 468.

описывать противоположныя явленія, а это и прежде считалось ненавистнымъ, а теперь составляетъ преступленіе. Поэтому надо думать, чтобезопаснъе держаться изреченія Ксенократа... который говориль, чтоонъ часто расканвался въ своихъ словахъ и никогда въ молчаніи "1). Эту осторожность Гуарино следуеть иметь въ виду при оценке его политическихъ возарѣній. Онъ не писалъ теоретическихъ трактатовъпо политикъ, а давалъ практические совъты государямъ, какъ управлять, подданнымъ, — какъ повиноваться. Выше мы видали, какія греческія произведенія считаль онь полезными для своего воспитанника. Ліонелло д'Эсте и какими принципами долженъ быль руководствоваться его сынъ Джироламо на службъ у Альфонса Аррагонскаго. Тамъ и здесь Гуарино является решительнымъ монархистомъ; но онъпредъявляеть къ государямъ весьма строгія требованія. Въ річи къ Ліонелло по поводу посвященія его въ рыцари императоромъ Сигивмундомъ, Гуарино, какъ и всъ гуманисты, заявляетъ, что только добродътель, а не общирныя владънія, не пурпуровыя одъянія, не драгоценности делають правителя истиннымь государемь. Иначе они похожина тъхъ актеровъ, которые на сценъ представляютъ Агамемнона в Пріама, а снявши костюмъ, становятся презрівнівйшими рабами. Онънапоминаетъ своему питомцу, что рыпарское достоинство пріобретается не разрушеніемъ городовъ, не похищеніемъ дівицъ, не насиліемъ надъ женщинами, не оскверненіемъ храмовъ кровью и трупами, а благотворноюд'вятельностью мирнаго времени, и ставить ему образцомъ для подражанія Т. Фламинина, который возвратиль Греціи ея свободу, законы в обычаи. Въ заключение речи Гуарино требуетъ, чтобы Ліонелло не заключаль союза и не завязываль дружбы съ еретиками, не начиналь войны безъ законной причины и защищаль вдовь и сироть<sup>3</sup>). Въ надгробной ръчи Николо III4), онъ предостерегаетъ его преемника отъ тахъ недостатковъ, которые двлають государя ненавистнымъ для егоподданныхъ. Онъ требуеть отъ него справедливости, върности и честности, ставить на видъ важность индивидуальныхъ свойствъ правителя для общественных в нравовъ в) и убъждаеть Ліонелло, что не-

<sup>1)</sup> Выдержки у Rosmini, II, p. 178.

<sup>2)</sup> CM. BEILIE.

<sup>3)</sup> Ad illustrem Leonellum Estensem de insignibus militaribus assumptis congratulatio. Изданіе у Rosm., II, р. 144. Ея изложеніе ibid. I, р. 89—91.

<sup>4)</sup> Oratio in funere Nicolai III Estensis остается неизданной. Выдержин у Rosmini, I, р. 117—118.

<sup>5)</sup> Regum vita subditorum fit censura. Ad hanc dirigunt, ad hanc spectant, ad hanc convertuntur. Ibid. p. 118.

**страх**ъ, а любовь подданныхъ составляетъ наиболье прочную основу власти государя $^1$ ).

По всей в вроятности, сверстницей Гуарино была Angiola Nogarola, тетка изв'встной Изоты, отъ которой сохранилось н'всколько латинскихъ стихотвореній и между прочинъ "книга о доброд'єтеляхъ", тоже изложенная въ стихотворной форм'в. Ел произведенія не представляють интереса; но самый фактъ появленія въ Верон'є женщинытуманиста въ конц'є XIV стол'єтія указываеть на интенсивность движенія въ этомъ город'є. Переписка Гуарино обнаруживаеть еще ц'єлый рядъ представителей новаго направленія на его родин'є; но вс'є они принадлежать уже къ бол'єє позднимъ покол'єніямъв.

Какъ ни скудны наши сведенія о гуманистическомъ движеніи въ Веронъ до Гуарино, приведенныя данныя и самый фактъ появленія такихъ діятелей, какъ Гуарино и старшая Ногарола не оправдывають замечанія Фогта о печальномь состояніи движенія въ этомъ тородь 4). Наобороть, можно съ достовърностью утверждать, что интересъ въ гуманизму въ Веронъ начался очень рано и не прерывался после смерти Петрарки. Следы гуманистического движения замечаются и во второстепенных в городах в Веронской области. Такъ, въ Виченцъ еще въ первой половинъ XIV стольтія были поэты, какъ Campesani и Ferreto, которыхъ можно отнести вмёстё съ ихъ современникомъ Муссато къ предшественникамъ Возрожденія вод переписки Петрарки видно, что въ его время тамъ уже существовалъ целый кружовъ любителей древней литературы, между которыми были такіе заядлые цицероніанцы, что упрекали самого Петрарку въ недостаточномъ уважении въ римскому оратору 6). Изъ членовъ этого кружка известенъ только Арриго ди Кустоциа по прозванию Pulice или Police, которому адресовано письмо Петрарки. Это быль несомивнный туманисть, писавшій исторію родного города, какъ и его брать Конфорто, а также латинскіе стихи, но его произведенія считаются

<sup>1)</sup> Malus est diuturnitatis custos timor. Amor vero perpetuus, et reverentia advenit. Ibid.

<sup>&</sup>quot;) Angelae de Nogarolis liber de virtutibus вмъсть съ другими ея Carmina падаль Abel въ приложенін Isotae Nogarolae Veronensis opera quae supersunt omnia. Т. I et II. Vindobonae 1886, II, р. 293—326. Свъдънія о ней ibid. I, р. VIII и слъд. (въ нъмецкой редакціп въ Vierteljahrschrift Geiger'a, I, р. 326 п слъд.).

<sup>3)</sup> Сведенія о нихъ у Rosmini, II, р. 64 и след.

<sup>4)</sup> Die Wiederbelebung, I, p. 442-443.

<sup>5)</sup> Cm. Tiraboschi, V, p. 794-95.

<sup>6)</sup> Epist. famil. XXIV, 2.

утраченными 1). Позже нѣкто Mattheus de Aurelianis изъ Веченцы адресоваль старшей Ногарола письмо, въ которомъ навываеть себя amantissimus ejusdem professionis; 2) ей же посвятиль латинское стихотвореніе Nicolaus de Facino, о которомъ не имѣется дальнѣйшихъ свѣдѣній 3). Позже отсюда вышелъ, какъ мы видѣли, Антоніо Лоски 1), а къ половинѣ XV столѣтія здѣсь появляются такіе профессора, какъ Филельфо и Георгій Транезунтскій; къ концу столѣтія гуманистическое движеніе захватываетъ даже женщинъ, какъ Cassandra Fidele. Даже изъ незначительнаго Legnago вышелъ гуманисть Brognolo 3) и позже поэтъ Вгизопі. Приведенные факты показывають, что Верона еще въ занимающую насъ эпоху сдѣлалась однимъ изъ наиболѣе крупныхъ центровъ движенія, хотя здѣсь и не было меценатовъ.

## XVI.

Гуманистическое движеніе въ Падув. — Каррары и ихъ отношеніе къ гуманизму. — Друзья Петрарки въ Падув. — Вторая гуманистическая генерація. — Фр. Дзабарелла. — Ученики Петрарки. — Ламбардо да Серико и его произведенія. — Ламбертаччи и его рвчь. — Драматологія Дж. да Равенна и ея значеніе. — Его другія произведенія и місто въ исторіи гуманизма. — Верджеріо и его сочиненія. — Значеніе его переписки. — Місто падуанскихъ гуманистовъвъ исторіи Возрожденія. — Гуманистическое движеніе въ Феррарв и Мантув.

Исторія Падун представляєть аналогію съ Веронской; только Каррары нісколько позже Скалигеровь захватили власть въ городів и нісколько дольше ею пользовались. Подобно Веронів, Падуя была захвачена Висконти въ 1388 году; правда, Франческо II удалось уже въ 1390 году вернуть свой городъ; но его господство было очень недолговременно: въ 1406 Падуя была вахвачена Венеціей, в

<sup>1)</sup> Cm. Fracass., Lett. famil. V, p. 138-139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо напечатано вмѣстѣ съ стихотвореніями А. Nogarola (l. с., р. 308). Abel на основаніи неизданныхъ писемъ Matteo относить его дѣятельность ковторой половинѣ XIV столѣтія. (У Geiger'a, l. с., р. 327). Можеть быть, это тоть же самый Matthaeus d'Orgino, о которомъ трактуеть сочиненіе Morsolin, Un umanista di secolo XIV pressochè sconosciuto. Venesia 1888, извѣстное мив только по рецензіямъ. См. о немъ неже.

<sup>8)</sup> Стихотвореніе напечатано. Ibid. р. 302.

<sup>4)</sup> Въроятно, современникомъ Лоски былъ его соотечественникъ *Paolo-Amico d'Arsignano*, секретарь Джангалеаццо Висконти, оставившій, кромъръчей и писемъ, нъкоторыя сочиненія, неизвъстныя даже по заглавію. См. Магг., I, 2, р. 1147.

в) См. о немъ Maffei, II, coll. 65-66.

Франческо II быль казнень вивств съ своими сыновьями<sup>1</sup>). Покровительство начив и просвещению со стороны Карраръ начинается весьма рано. Уже Убертино слыдъ меценатомъ<sup>2</sup>). Его преемники: Джакопо II (1345-1350), Франческо I (1350-1393) и Франческо ІІ Новелло (1390—1406) продолжали эту традицію. Они приглашали въ своему двору ученыхъ и прилагали особыя старанія для поддержанія м'естнаго университета 3). Джакопо пригласиль къ себ'ь Петрарку, и первый гуманисть сохраниль самыя близкія отношенія съ последними Каррарами. Смерть Джакопо онъ отметилъ на рукописи Виргилія, куда ваносиль только саныхь близкихь покойниковь 1), и оплакиваеть ее въ несколькихъ письмахъ в), называя умершаго первымъ послѣ Роберта любителемъ ученыхъ занятій ). Франческо старшему Петрарка посвятиль свой политическій трактать 7) и по его порученію ділаль извлеченіе изъ De viris illustribus. Но Каррары были не только меценатами: старшій Франческо написаль съ пріемами Данте итальянскую поэму, въ которой издожилъ пережитыя имъ событія ); отъ его брата, Марсиліо, сохранились два сонета 10). Интересъ въ гуманистическому движению не ограничился дворомъ. Гуманистически были настроены, повидимому, два падуанскихъ епископа, друвья Петрарки, Ильдебрандино деи Конти и Пьетро Пилео. Первому изъ нихъ Петрарка посвятилъ одно поэтическое посланіе и послъ его смерти написаль въ эпистолярной формъ общирный панегирикъ, въ которомъ сравниваетъ умершаго епископа съ разными гревани и римлянами<sup>11</sup>). Второй быль гораздо моложе перваго гу-

<sup>1)</sup> Leo, III, р. 75 и слъд.

<sup>2)</sup> Tiraboschi, V, p. 37; Leo, l. c., p. 81.

<sup>\*)</sup> Zardo, l. с., р. 10 и слъд.

<sup>4)</sup> Эти замътки напечаны у Baldelli, p. 181 и сгъд., о Джакопо тамъ говорится: Anno proximo scilicet 1350 in Vigilia Natalis de vespera rumor infelicissimus de morte Jacobi de Carraria Domini Paduae, Domini et benefactoris mei singularis cujus nunquam sine suspiriis recordabor. Ibid. p. 182.

в) Epist. fam. XI, 2 н 3.

<sup>6)</sup> Qui unus, quem ego nossem, post siculi regis obitum, toto orbe supererat amantissimus studiorum et ingeniorum cultor aestimatorque justissimus. Epist. fam. XI, 2.

<sup>7)</sup> Epist. senil. XIV, 1.

<sup>\*)</sup> См. выше, р. 245. Объ отношенихъ Петрарки въ Каррарамъ см. Zardo, о. с.

<sup>9)</sup> Она напечатана у Lami, Deliciae Eruditorum XIV. Florentiae 1743, и наложена у Zardo, l. с., р. 52 и след.

<sup>19)</sup> Одинъ напечатанъ Citadella, Petrarca a Padova; другой Tolomei, Dante a Padova, Padova 1865. См. Zardo, l. c., p. 55-56.

<sup>11)</sup> Epist. famil. XV, 14 Clero Ecclesiae Paduanae.

маниста и имълъ отъ него только одно дружеское посланіе<sup>1</sup>). Пилео обыль главнымы образомы церковный практивы и принемаль діятельное участіе въ запутанныхъ дізлахъ Великой схизны. Переходя отъ одного папы къ его сопернику, онъ умълъ добиваться уваженія, вліянія и высшаго сана при дворъ каждаго, такъ что его навывали Cardinale de'tre Cappelli. Но практическая дізятельность не исключала въ немъ любви въ просвъщенію: въ Падув была основана ниъ коллегія и на его средства воспитывалось тамъ несколько учениковъ<sup>2</sup>). Вероятно, эта сторона его стремленій и доставила ему дружбу Петрарки. Нѣсколькихъ друзей имълъ Петрарка и среди падуанскихъ профессоровъ. Къ ихъ числу принадлежали юристъ Lapo da Castiglionchio<sup>8</sup>) и Giovanni Dondi dall'Orologio, сынъ изв'естнаго изобр'етателя башенныхъ часовъ Джакопо Донди<sup>4</sup>). Джіованни, дополнившій изобрѣтеніе своего отца планетаріемъ, былъ медикъ, астрономъ, поэтъ и ораторъ. Онъ написалъ 37 речей, которыя остаются неизданными<sup>5</sup>); извъстны только его итальянскія стихотворенія, восхваляющія Петрарку 6) и три латинскихъ письма, изъ которыхъ два адресованы Петраркв и одно оплакиваеть его кончину?). Донди быль ревностный повлонникъ Петрарки, котя в радикально расходился съ немъ по отношенію въ медицинв<sup>®</sup>). Но различіе взглядовъ не мізшало дружбів: первый гуманисть высоко цениль Донди ), съ которымъ вель весьма оживленную переписку<sup>10</sup>). Изъ письма Донди, въ которомъ онъ оплакиваетъ смерть Петрарки<sup>11</sup>), видно, что поклонникомъ перваго гуманиста быль другой врачь Giovanni dall'Aquilla, о которомь неть

<sup>1)</sup> Epist. senil. VI, 4.

<sup>9)</sup> Cm. Fracass. Lett. senil. I. p. 333.

См. о немъ выше, р. 784.

<sup>4)</sup> Свѣдѣнія о немъ собраны у Tiraboschi (V, р. 298—318 и повторены у Fracass. (Lett. senil. II, р. 267). Ср. Zardo, l. с., р. 48—49; 106—109.

<sup>5)</sup> Tirab. называеть следующія его сочиненія: Planetarium, где онь описываеть свое изобретеніе: Modus vivendi tempore pestilentiali, 37 orationes и инсклаво стихотвореній (V, р. 310—311 и 677).

<sup>6)</sup> Они изданы Zambrini, Scelta di curiosità letterarie. Dispensa 137. Bologna 1874. Cp. Zardo, l. c., p. 108.

<sup>&#</sup>x27;7) Одно было издано раньше (ib. p. 106); два другихъ напечаталъ Zardo въ приложени (р. 279 и 282).

<sup>8)</sup> Zardo, l. c., p. 107.

<sup>9)</sup> Tam excelso tamque capaci pollebat ingenio, ut ad sidera esset iturus, nisi eum medicina tenuisset. Epist. senil. XII, 1.

<sup>10)</sup> Epist. senil. XII, 1 и 2; XIII, 14 и 15. Въроятно, родственникъ Донди, Gabrielle Dondi, phisicae professor, адресовалъ письмо Paolo di Bernardo. См. (Voigt, Die Briefsammlungen Petrarca's, p. 86).

<sup>11)</sup> y Zardo, p. 282.

свъдъній. Кром'є того, изъ переписки Паоло ди Бернардо изв'єстно, что въ Паду'є жилъ въ это время н'єкто Filippo Cavallo, въ стихахъ восхвалявній родной городъ 1).

Покровительству Карраръ и вліянію Петрарки, вёроятно, следуетъ приписать тогь факть, что Падуя сделалась однимь изъ наиболее раннихъ и наибодъе крупныхъ центровъ гуманистическаго движенія. М'ястный университеть, обязанный своимь процвитаниемъ Каррарамъ и обильный средневъковыми знаменитостями, какъ Марсиліо ди Санта Софіа или фамилія Alvarotti<sup>®</sup>), весьма рано сділался источникомъ также новаго движенія, и его профессора-гуманисты стояли въ тесной связи съ придворными и городскими учеными. Благодаря всемъ этимъ условіямъ мы находимъ въ Падув крупныхъ двятелей Возрожденія уже среди представителей второй гуманистической генераціи. Къ числу наиболье раннихъ между ними принадлежаль Francesco Zabarella (1339-1417), юристъ, сначала профессоръ въ Падув, потомъ архіепископъ Флорентійскій и кардиналь, одинь изъ наиболює видныхъ дъятелей на Констанцскомъ соборъ<sup>3</sup>). Сочиненія Дзабареллы въ огромномъ большинствъ извъстны только по заглавію 4), тъмъ не менте принадлежность его съ новому движенію не подлежить ни мальйшему сомивнію. Мы ничего не внаемъ объ отношеніяхъ Дзабареллы въ Петраркъ, но онъ весьма близовъ съ позднъйшими гуманистами. Верджеріо. его ученивъ и другъ, ведетъ съ иниъ оживленную переписку в); Гаспарино да Барцицца адресуетъ ему массу писемъ; Поджіо, произносившій въ честь его надгробную річь въ Констанців, подчеркиваеть его дружеское отношение въ новымъ ученымъ и поэтамъ ), и изъ

<sup>1)</sup> У Voigt'a, l. c., p. 82 и 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для исторів Падуанскаго университета см. Facciolati, Fasti Gymnasii Patavini. Patavii MDCCLVII. Colle, Storia scientifico-letteraria dello Studio di Padova. Padova. 1825 и Gloria, Monumenti dell'Università di Padova. (Въ Метогіе dell'Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti T. XXII. 1885).

<sup>3)</sup> Свёдёнія о немъ у Tomasini, Illustrium virorum elogia. Patavii MD CXXX, p. 3 и сгёд.. Ughelli, III, coll. 165 и Tiraboschi, V, p. 510 и сгёд.

<sup>4)</sup> Tomasini навываеть, кром'в юридическихь, следующія произведення Дзабареццы: Commentarii in naturalem e moralem philosophiam; De Schismate; Sui temporis historia; De felicitate libri III; In vetus et novum testamentum commentarii; Opuscula de artibus liberalibus; De natura rerum diversarum; Acta in conciliis Pisano et Constantiensi. Volumen orationum et epistolarum variarum. L. c., р. 9. Tiraboschi называеть еще De arte metrica, написанпов инъ вивоть съ Верджеріо.

<sup>5)</sup> Письма въ нему Верджеріо у Combi, р. 7, 20, 44 и развіт. Тамъ же (р. 212) одно письмо Дзабареллы въ Верджеріо.

<sup>6)</sup> Is unus erat maxime, ad quem docti homines et musarum amici sine

собственныхъ произведеній Дзабареллы и въ особенности изъ отзывовъ о немъ современниковъ видно, что эта бливость обусловливалась сходствомъ настроенія и возаріній. Въ университетской річи въ честь умершаго Франческо II, онъ часто цитируетъ Цицерона и ни разу Библію; давая изображеніе доблестей покойнаго, онъ, по гуманистическому обычаю, сравниваеть его почти со всёми героями древности 1), и Верджеріо, оплакивая смерть Двабареллы въ длинновъ письмъ, говорить о его превосходномъ внакомстве съ древней литературой<sup>2</sup>). Есть основаніе думать, что такая любовь къ гуманистическимъ ванятіямъ вызвана аналогичнымъ настроеніемъ и стремленіями. Поджіо и въ похоронной речи считаетъ необходимымъ отметить въ характеръ покойника полную противоположность монашеской мрачности и нелюдимости 3), а каталогъ сочиненій Дзабареллы обнаруживаеть въ авторъ несомнънные признаки столь свойственной гуманизму многосторонности. Юристъ и церковный двятель, онъ быль натуралистомъ и ораторомъ, и эта многосторонность вызывала весьма сочувственное удивленіе со стороны гуманистовъ 1). Повидимому, Дзабарелла былъ настоящимъ представителемъ новаго движенія, хотя его почти совершенно игнорирують новые изследователи Возрожденія.

Непосредственнымъ ученикомъ Петрарки былъ Lombardo da Serico или da Serigo († 1390), на рукахъ котораго умеръ первый гуманистъ. Мы не имъемъ почти никакихъ свъдъній о Ломбардо в), не-

fastidioso stomacho possent adire. Oratio in funere D. Francisci, Cardinalis Florentini. Opera p. 254.

<sup>1)</sup> Между прочими — illustrissimo ac generosissimo Priamidi Antenori, nostrae inclytae urbis Patavii fundatori primario. Oratio in obitu inclyti Domini Francisci. У Muratori, Scriptores, XVI, coll. 243 и слъд. Очевидно, критицизмъне былъ сильною стороной Дзабареллы.

<sup>3)</sup> Omnium vero libros oratorum ac poëtarum historicorum quoque, qui sunt apud nos cogniti et habentur in usu, ita diligenter legerat, ut etiam familiares haberet. Y Combi, p. 184.

<sup>3)</sup> Amavit persaepe facetias ac jocos verborum relaxandi animi gratia. L. c. p. 253. Cp. p. 937 up. 6.

<sup>4)</sup> Beparepio пишеть: quo studio effecit, ut nulla esset artium, quas appellant liberales, in qua non excelenter saperet et docere posset, ita ut etiam in quibusdam earum eleganter opuscula scripserit. Naturali vero philosophiae et oratoriae facultati accuratiorem operam dedit... Quam ob rem de natura rerum accutissime disputare poterat et omnia, quaecumque vellet, facundissime disserere. L.c. По словамъ Поджіо, reliquis artibus, quae liberales dicuntur, tantum indulsit temporis, ut de eis posset diserte copioseque loqui. L. c., p. 256.

<sup>5)</sup> Кое-вакія данныя приведены у Zeno, l. c., I, 26—27; Rossetti, p. 56—57 и 67—68; Baldelli, p. 259. Тэмъ не менъе Körting ръшительно объявляеть Ломбардо: an sich einer der unbedeutendsten Erstlingsjünger des Humanismus. (L. c., p. 450).

смотря на его бливость съ Петраркой, который говорить о немъ съ неподдъльной теплотой и въ письмахъ и въ завъщаніи 1). Изъ трекъ его произведеній одно — "О языческих женщинах», знаменитых или оружість, или науками" — взвестно только по заглавію<sup>2</sup>); другое — не имфющая вначенія компиляція изъ De viris illustribus Петрарки<sup>3</sup>), а третье "Объ устройство жизни" — подражаніе первому гуманисту 4), которое представляеть нікоторый интересь. Это діалогь между авторомь и слугой о томъ, чего следуеть избегать въ жизни и къ чему стремиться. Авторъ очень враждебно настроенъ къ женщинъ и семьъ и почти буквально повторяетъ всъ ръзкія выходки и бранныя слова 5), которыя встрічаются въ трактатахъ его учителя и преинущественно въ De Remediis. Интересенъ только окончательный выводъ. Жить, по мижнію Ломбардо, значить "добродетельно следовать природе", т.-е., делать добро, заниматься наукой, "чтобы познавать благо, избегать зда и делаться менее дурнымъ человекомъ "6). Это то завещанное Петраркой отношение къ наукъ, которое повторялъ еще Поджіо. Характерно то, что религіовный элементь отсутствуеть уже въ житейской философіи ученика перваго гуманиста.

Еще менъе свъдъній имъется о падуанскомъ профессоръ, знаменитомъ юристъ, Lodovico dei Lambertacci, котораго также считаютъ ученикомъ Петрарки<sup>7</sup>). Единственное до сихъ поръ извъстное его произведеніе — похоронная рѣчь въ честь Франческо старшаго<sup>8</sup>) — несравненно ниже рѣчи Дзабареллы. Ламбертаччи говоритъ на текстъ — Princeps maximus cecidit hodie, какъ дълалъ Петрарка, и приводитъ сначала тексты, въ которыхъ изображаются разныя добродътели, а затъмъ факты, доказывающіе разныя доблести покойника.

<sup>1)</sup> Cm. Fracass. Lett. fam. II, p. 346.

<sup>9)</sup> De laudibus aliquot foeminarum gentilium aut litteris, aut armis illustrium. Рукописи не видель никто изъ новыхъ изследователей, темъ не мене Котting утверждаеть, что сочинение ist herzlich unbedeutend und übrigens wol auch nur eine schlechte Nachbildung von Boccaccio's Buche "über die berühmten Frauen". Ibid. p. 451.

См. выше, р. 245 и след.

<sup>4)</sup> Dialogus ad Fr. Petrarcam de dispositione vitae suae et de ducenda uxore. Fracass. ошибочно напечаталь этоть діалогь какъ письмо Петрарки. Epist. fam. III, p. 506-513.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 509.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 512.

<sup>7)</sup> Сведенія о немь у Tiraboschi, V, р. 443. Тирабоски и Zardo (р. 49) передають утвержденіе, что Lambertacci быль ученикомь Петрарки, какъ чужое мизніе. Его основательность подлежить еще проверків.

в) Sermo in morte alicujus magni domini напечатано Zardo, p. 294—305.

Библійскія цитаты встрівчаются вдісь гораздо чаще, чімь у будущаго кардинала, потому что Ламбертаччи постоянно предпосылаєть ихъ выпискамь изъ древнихъ авторовъ. Кромі этихъ выписокъ, единственная гуманистическая черта різчи— різко подчеркнутый индивидуализмъ въ оцінкі личности. Собираясь говорить о государі, ораторъ різшительно заявляють, что будеть вміть въ виду только человіна, независимо оть его общественнаго положенія 1).

Самыми крупными представителями второй гуманистической генераціи въ Падув являются Джіованни да Равенна и Пьеръ Паоло Верджеріо. Джіованни Конвертино да Равенна, канцлеръ Франческо І да Каррара и профессоръ въ Падув, оставиль пелый рядъ сочиненій, которыя остаются до сихъ поръ неизданными. Джіованни интересовали преимущественно практическая философія, вопросы политическіе и историческіе; обо всемъ этомъ онъ и трактуеть въ своихъ произведеніяхъ. Видное місто между ними занимаєть неизданная Драматологія о предпочтительном в образь жизни" 2). Это дівлогь между падуанцемъ и венеціанцемъ; но его содержаніе обозначено не вполнъ точно, потому что главнымъ образомъ ръчь идетъ въ немъ о политическихъ возарвніяхъ. Драматологія начинается разсужденіемъ о тяжести войнъ, и венеціанецъ во всемъ обвиняетъ герцога Миланскаго, а падуанецъ, наоборотъ, флорентійцевъ и гибеллиновъ, которые позорять и губять Италію, призывая северных варваровь. Авторь, мижнія котораго выражаеть падуанець, горячій патріоть и говорить о нёмцахъ и ихъ современномъ императорё съ глубокимъ презрёніемъ ). Кром'в того, онъ обвиняеть князей въ страсти къ расшаренію своихъ владіній, что ділаеть ихъ исключительно солдатами, совершенно равнодушными къ наукамъ ). Но здесь авторъ заметно

<sup>1)</sup> Cum voles veram hominis extimationem inire et scire, qualis sit, nudum inspice; ponat patrimonium, ponat honores et alia (fortunae) mendacia etc. Ibid. p. 295.

<sup>9)</sup> Я цитирую по Парижской рукописи № 6494, гдв это сочинение озаглавлено такъ: Dragmatologia Iohannis de Ravena de eligibili vitae genere. Collocutores Venetus et Paduanus. Въконцв дата: Venetiis. Anno d. М. ССС ПП.

<sup>5)</sup> Quid enim ignominiosius Caesareae Majestati, quam si mercenarius agnoscitur. Hunc, inquam, elatio Florentina stipendio pellexit in Latium et quanta spe, deus bone, quantis sponsionibus, quanto laudum incremento. Et quo cuncta, nisi propter vicina odia, quae si dimas, laudes, sponsiones, dona preciaque prorsus arrescant. Pudor Italicae probitatis accire barbaros, quo praeda barbaris pateat Italia. Usque adeo urunt odia. F. 1... Авторъ намекаетъ на порученіе, данное Флоренціей Франческо (Sism. V, р. 76). Potare et cum uxore schachis ludere Caesari iuge negotium erat. Nempe qui subigere Italos vino et ocio putant, virtutem Italicam nesciunt aut insaniunt. Fol. 2.

<sup>4)</sup> Pax theorica bellorum est, bella vero sunt pratica. Tanta siquidem bel-

переходить на личную почву. Изъ даты въ концв сочинения видно, оно написано въ Венеціи въ 1404 году; следовательно, падуанецъ не живетъ болъе на родинъ, а діалогъ объясняетъ и причину его отсутствія: Франческо Новелло, занятый войнами, пересталь платить жалованье ученымь и тратить всё свои доходы на солдать 1). Джангалеаццо, тоже повинный въ стремлени къ расширенію своихъ владіній, не встрічаетъ пориданія, потому что онъ повровительствуеть ученымъ 3); между темъ противъ Франческо авторъ пишеть настоящую инвективу: его войско сбродъ всякихъ преступниковъ 3); при его дворѣ — самые вопіющіе пороки 4); самый городъ нъкогда сосредоточіе всякой учености — потеряль изъ угожденія къ тиранну вкусь къ наукамъ и превратился въ военный лагерь 3). Въ концъ концовъ Падуанецъ излагаетъ горькую и весьма длинную жалобу на Франческо, потому что отъ него ушелъ ученый мужъ, лишенный жалованья, и венеціанскій собесідникь признаеть, что это позоръ пля двора Карраровъ 6).

Ho, несмотря на личную неудачу при дворѣ государя, авторъ оствется убъжденнымъ монархистомъ и большая часть діалога посвя-

landi subijciendique proximos fines libido incessit, ne occasioni usquam deesset, ut ceteras studiis curas Martiis supponeret. F. 2.

<sup>1)</sup> Ad haec litterarum studia decus et gloria urbis hactenus nostrae (Падун) posthabuit, litteratos omnifariam contempsit, stataque omnibus stipendia interdixit. Nam quicquid ex vectigalibus, tributo, exactionibus, rapinis, conventionibus congeri valebat, in usus bellicos servabatur. Cunctis praeter armigeros, qui velut in sentinam facinorum, ex omni alluvione confluebant, tenacissimus, his liberalis et indulgens, his blandus erat. Nemo felicius Paduam accessit, quam qui vel glisceret bella, vel nosset, studiorum autem, studiosorumve sapientiae jactura omnino nulla. F. 3.

<sup>2)</sup> In quo genere laudis Mediolani dux Iohannes Galeac magnifice se curavit. Nam quisquis singulari virtute scientiave praestaret, hunc ad se trahere jacturam quantalibet summa non duxerat. F. 3.

<sup>3)</sup> Quicquid undique nefariorum hominum, qui patriae, qui parentibus, qui flagitio et cedibus invisi suis forent, qui denique legibus honestarumque artium institutis obstarent, quibus prorsus abuti vita voluptas foret confluebant. F. 3.

<sup>4)</sup> Confessor Carrigeri hujus, qui stuprare puerum, quam virginem praelaudavit. Fol. 7. Этоть факть приведень, какъ примеръ придворной лести и подражанія подданныхъ тиранну.

<sup>5)</sup> Adeo mentes infecit armorum studium placere tiranno, ut urbs ipsa honestissimis quondam celebris et populosa erudientium discentiumque choris, philosophorum, juristarum, medicorum facies mapulorum castrensium appareret. Nullus cultus nullusve habitus civilis modestiae civilis constitit, quin scientiae professores, insignibus sapientiae dejectis, quo aditum et gratiam sortirentur stipendiario se habitu deformarent. F. 3.

<sup>6)</sup> Quod dedecus, quam indignitatem audio de aula Carrigera. Fol. 5.

щена доказательству превосходства этой политической формы надъреспубликой. Его аргументація чрезвычайно разностороння и обстоятельна. Онъ ссылается прежде всего на аналогію съ міромъ, которымъ управляеть единое божество<sup>1</sup>), на это же указываеть примъръ древнихъ. Вопреки мнѣнію Петрарки, авторъ утверждаеть, что Римъ былъ болѣе могущественъ при имперіи, чѣмъ при республикѣ, и что даже Аеины и Спарта отдохнули отъ смуть только при царяхъ<sup>2</sup>). Вообще, по мнѣнію падуанца, повсюду въ жизни. — на морѣ, въ ремеслахъ, въ церкви, въ христіанскомъ обществѣ, — признается единоличная власть<sup>3</sup>). Сами республики въ важныхъ случаяхъ ограничиваютъ единовластіе<sup>4</sup>). Сравнивая внутренніе порядки въ республикахъ и монархіяхъ, онъ видитъ въ первыхъ неизбѣжные раздоры партій<sup>5</sup>), тогда какъ государи, подобно добрымъ пастырямъ или отцамъ семействъ заботятся о своихъ подданныхъ<sup>6</sup>). Покровительство наукамъ и искусствамъ возможно только въ монархіяхъ, потому что

<sup>1)</sup> Cum rerum auctor et rector unus, sic unius gubernationem, quum universi conformius melius esse judico. F. 11.

<sup>2)</sup> Inficiari non possumus Romanum populum sub consulibus magna gessisse, licet despectum saepe et derisum. Sed quantulum est ad eam collata magnitudinem imperii et dignitatis, ad quam sub Caesaribus exauctam sublimatamque legimus... Atque Atheniensium et Lacedaemoniorum predicata res publica opesque et bellis externis et civili seditione semper turbulentissime fatigatae sunt, sub regibus respirarunt. Ibid. fol. 14.

<sup>3)</sup> Unum gubernatorem, cui pareatur ad nutum, navigantium salus efflagitat; in officina vulgarium unius ministeria sortitur, obtemperant singuli. Ecclesia militans reverentiam uni et obidientiam profitetur... Omnis prope Theutonis plaga velut Italiae Romanum imperatorem dominum veneratur et dicit. F. 15.

<sup>4)</sup> Cui rei illud quoque attestatur, quod in urbibus, quae multitudine temperantur, quo serius consultiusque res geri quaeant ad paucorum numerum potestas contrahitur: uno enim nihil est paucius. F. 11.

<sup>5)</sup> На возражение венеціанца Nonne X prudentium uberior sententia, quam solius? Et si uberior, cur non melior? Цадуанець отвічаеть: Velut duas facies sine differentia, ita duas voluntates sine distractione sententia difficile poteris invenire, п. ч. важдый minime quae verior, sed quae sua extet sententiam teneri certaverit. Taceo studia partium, tecta odia, invisos civium honores quo aestu distrahunt voluntates, quanto item veneno aspergat avaritia senatum F. 11.

<sup>•)</sup> Justus autem princeps... tamquam sedulus pastor oves morbidas sanare medicinae remedio, insanabiles et contagiosas subtrahi cede curabit ac per hoc pronus ad gratiam ad penam lentus agetur; ex animi praestantia indiscusse donabit ex gravitate discusse damnabit. Ac ceu optimus pater familias singula circumspectans fiet de singulorum incolumitate solicitus. In ducatu autem politico quare nullus est cunctorum pastor, nullus oves studet, sed suo quisque negotio propius insudat, cum senatu demisso, sua quisque negotia repetit. Adde virtutes principis magnanimitas, munificentia, benignitas, justicia, moderatio clementia. F. 11—12.

государи и по рожденію, и по воспитанію обладають нужными для этого добродътелями и стремятся къ славъ 1). Въ доказательство этой мысли авторъ перечисляеть тиранновъ, извъстныхъ своимъ меценатствомъ 3). Въ республикахъ науки не процейтають, потому что толпа ихъ превираетъ и стремится только къ матеріальной выгодѣ<sup>3</sup>). Примъромъ можетъ служить сама Венеція. Будучи самымъ цевтущимъ государствомъ Европы, она не заботится о сохраненіи въ памяти потоиства своего прошлаго ), и венеціанець соглашается, что его родена заботится больше о золоть, чемь о славь. Въ заключение авторъ доказываетъ примерами изъ действительности превосходство монархів надъ республикой. Правда, Венеція — цвітущее и могущественное государство; но это зависить отчасти отъ ен географическаго положенія, отчасти отъ того, что тамъ олигаркія, которая мало чемъ отличается отъ тиранніи в). Франческо I называль ее городомъ тиранновъ: но тотъ же государь, корошо внавшій республику, обвиняль ее въ продажности и любиль повторять слова Югурты о Римъ. Истинное благоденствіе возможно только въ монархін, и авторъ показываеть на примъръ Падуи и Болоньи благотворность этой. политической формы сравнительно съ республикой и перечисляеть васлуги Франческо I и Никколо д'Эсте<sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Khasha — amplissima orti fortuna, magnifice educati, magnis etiam assueti primi redduntur ad magna. Item majorum imagines nec non propriae aestus gloriae tum ad magnifica, tum ad liberalia... calcar additur. Hinc rursus facilius donant, remitunt facilius, quod nec in acquirendo laborant, nec patiuntur jacturam largiendo. Ibid.

<sup>2)</sup> См. приложеніе V, A.

<sup>2)</sup> Ubi imperet multitudo, raro leges..... rarius cernes profecto poetica nunquam oratoria, philosophica, cronographica ceteraque sublimis operis studia, dempta principantium liberalitate et cura, eo decoris incrementique pervenissent. At dominans multitudo nullius virtutem generis respicit, mercenarias recepit, ociosas aspernatur. Dum enim quisque vel stringit nummum vel... litterarum gloriam non licetur, poetas ut non sapit, ita contemnit et mavult canes alere quam philosophum aut lectorem... F. 12.

<sup>4)</sup> Vestra respublica, florens et magnifica, quam nulla Europae felicitate rerumque amplitudine aequiparat, uno dumtaxat urbis nomine pervagatur. Cum autem clarissimis viris speciosissimisque exemplis fulserit, per tot secula domi ac militiae illustria facinora quis novit? quis legit? quis meminit? Suis nota temporibus, obducta nunc oblivionis nube laudibus vacant. F. 12.

<sup>5)</sup> Instudemus suam quisque auro locupletare, quam fama. F. 12.

<sup>6)</sup> Nam quemadmodum situ, sic totius vitae ratione a ceteris variat. Oligarchicus principatus est diligenti pene tiranidi compar, propter quod Franciscus prior tirannorum urbem nominare solebat. F. 14.

<sup>7)</sup> См. приложеніе V, В.

Защищая монархію, авторъ требуеть оть государя мудрости и великодушія и не придаеть значенія могуществу и знатности рода<sup>1</sup>). Впрочемъ онъ очень умѣренъ въ своихъ требованіяхъ: "посредственно хорошаго", государя онъ предпочитаетъ республикъ<sup>2</sup>). Его жестокости онъ не боится, потому что она не свойственна человъческой природъ в заторъ желаетъ только умѣренности и справедливости въ налогахъ 1. Но во всякомъ случав онъ требуетъ безусловнаго повиновенія со стороны подданныхъ, и на основаніи свящ. Писанія ръзко осуждаетъ тиранноубійство 5. Благоволеніе падуанца къ монархическому принципу не простирается, повидимому, на духовенство. По крайней мѣрѣ, онъ не опровергаетъ своего собесѣдника, когда тотъръзко нападаетъ на духовныхъ лицъ, за то, что они присвоиваютъ себѣ титулъ государей и тратятъ на частныя надобности церковное имущество 6).

<sup>1)</sup> Sane cum unius regimen probo, ejus intelligo, qui subjectos regat, non premat. Quia ratio eligendi principis est, ut eligatur non qui opibus, seu potentia, imaginumque, vetustate, sed sapientia justitia, animive magnitudine praestet. Fol. 15. Впрочемъ существеннымъ условіемъ прочности царской власти онъ считаетъ также и матеріальныя средства. Nec ab re Minervam Junonemque a Trojanis defecisse vates intexuere carminibus. Nam cum sapientia et opes, quibus regna potissimum confoventur, urbes deserunt, exiguo labore ab hostibus evertuntur. F. 19.

<sup>2)</sup> Unias non modo optimi tunc velut numen esset in terris, sed licet mediocriter boni, eligibilius esse regimen arbitror. F. 11.

<sup>3)</sup> Nihil est adeo naturae adversum hominis, quam saevitia, quam feritas. F. 11.

<sup>4)</sup> Ero pascymenie o halorant becema xapaktepho. Sicut una quaevis domus vel agrariis, vel mercenariis proventibus, vel mercatura consistit et regitur, ita urbes et regna vectigalibus tributisque, tum etiam populis censuariis amplitudinem et statum servant. Quod ergo est negotiatori lucrum, mercenario diaria solutio et redditus civi fundanus, hoc imperiis vectigalia, tributa, indictiones et quicquid ex multa criminali fisco leges ascribunt, quicquid item victis hostibus eripitur aut imparatur. His justi principis magnificentia instruitur, his gaudet et a subjectorum coërcitionibus rapinis caeterisque tirannicae cupiditatis artibus abstinet. Ac velut pace facultatibus civium parcit, sic insurgente bello cives ultro arma suscipiunt et quasi apes incolium (sic) rege (sic), mens omnibus una est... Pleraque a feudatariis vasalisque annua redhibitione collata principibus habenda sunt honoris insigna. F. 8.

<sup>5)</sup> Ceterum lex tirannicidis illa favens humanae sapientiae terrenaeque superbiae non divinae justitiae fuit. Omnem si quidem potestatem a Domino Deo esse et ratio convincit et sacrarum literarum sanctio perhibet. Quamobrem si quando superior deseviat, sanctius toleratur quam cede subruitur. F. 15.

<sup>6)</sup> At vero nec patres, nec pastores, quod non sunt, merito dici volunt, sed velut abjectissima ludibriosaque vocabula odiunt et domini amant, efflagitant ac letis auribus captant. Unde calcatur titulus spiritualis et temporalis ac terrenus arrogatur, ut quis episcopellus in suae diocesis atrio, quaerat dominus appelari...

Въ заключение авторъ прославляетъ свободу, но считаетъ большей ея гарантией монархию, а не республику 1).

Последняя часть діалога определяєть условія индивидуальнаго счастья. Идеаль для автора деревенская жизнь, какъ изображаєть ее Горацій. Падуанець съ восторгомъ описываєть прелести этой жизни, съ грустью заменая, что ему приходилось боле восторгаться ею, чемъ пользоваться в). Если прибавить къ этимъ наслажденіямъ научныя занятія въ праздничные и дождливые дни летомъ и въ длинные зимніе вечера, то выше такой жизни нельзя себе ничего и представить в). Но авторъ не делаєть эту норму жизни общеобязательной. Отдавая лично для себя предпочтеніе научнымъ занятіямъ, онъ вполнъ признаєть значеніе и важность всякой общественной деятельности в

Nec item, ut pinguetudine sacra alant pauperes Christi, sed genus ac penates extollant opibus Christi. Num id mentior? Recense episcoporum, abbatum claustra recense. Nurus, matronae, pueri, puellae, servarum greges, crepundia, mammae frequentes occurrent. F. 20.

<sup>1)</sup> Libertatem utique probo... tirannidem funditus odio, sed eam libertatem, quam unius, non multorum justitia dispenset. F. 15.

<sup>2)</sup> Ita etiam et libet hinc Flacciano inclamare praeconio: Beatus ille, qui procul negotiis, ut prisca gens mortalium, paterna bobus exercet rura suis, solutus omni fenore. Hanc recte beatitudinem semper amari, sed potui sinistra sorte admirari magis quam imitari... Quid ni juvet ruris amem sedes praeter glareosum aquae labentis rivuum, colliculis austrum ab aquilone spectantibus. Hic equidem salubrior lene spirantis auri flatus, sedes urbana omni a fece remotior a vanitate, a luxuria, a falsitate, ab invidia. Istic nec vitiorum exempla contaminant improbe, nec voluptates exurunt, aemula nec solicitudo cogitationes dissipat, vernant floribus colles, hebent prata gemmescunt pomeria, avium concentu nemus omne susurrat. Quanta illa jucunditas, messium, quanta vindemiarum. Nulla delectatio aequiparat. F. 22... Vitulos hic jacentes, inde lusantes edulos, illic exoptantium matres turmas agnorum computat. Crescit animus, dilatatur spes tanta sobole et juventute domestica etc. F. 23... Quanto sanctius tutiusque buccularum ovium capellarumque facies et voces audire malim quam tubae hostilis timpanive crepitum ac mercenariarum acclamationes bellatorum. F. 24.

<sup>3)</sup> Nihil ad felicitatem vitae expetendae aberat praeter notitiam litterarum, quarum usu si festos pluviosve dies vel hibernarum spatia noctium temperare licuisse foret, prorsus quantam habet praesens vita summam beatitudinis assecutus... Quis princeps, quis urbanus paratius, letius securiusve haberet cunctaque vita deposceret. F. 24.

<sup>4)</sup> Volo hunc honeste alicujus negotio vacacionis detineri, ex quo et fama et honor et utilitas comparari queat, velut juris scientia, medicina, philosophia, seu aliquid liberalium maximeque rhetorica, ex qua est oratoria et tueri et juvare amicos peropportuna. Sunt et publica munera senatorium, consulare, praetorium, censorium, questorium, in quibus, qui laude versantur, reverendi carique civibus evadunt. Forenses item occupationes, judiciaria, assesoria, advocatoria, procuratoria, tabellionaria cum honore et utilitate geruntur. F. 26.

Двиве онъ разсуждаеть о добродётеляхь и порокахь и приходить къ весьма характернымъ выводамъ. По его мижнію, индивидуальные пороки далеко не всегда вредны въ общественномъ отношение и вообще ихъ последствія зависять отъ неизвестнаго намъ божественнаго предопределенія. Въ доказательство этой мысли авторъ приводить пелый рядъ историческихъ примъровъ. Гордость разрушила не мало государствъ и погубила весьма многихъ людей, а прелюбодъяніе весьма часто имъло благія последствія. Такъ, незаконная страсть Париса разрушила Трою и дала начало Риму; Алкивіадъ въ Спарте добродетелью навлекъ на себя ненависть, а прелюбодъяніемъ спасся отъ гибели и т. д. То же самое можно сказать, напр., объ обжорствъ, которое содъйствуеть развитію промышленности, о жадности, потому что сокровища, накопленныя скуппами, употребляются иногда на общественныя постройки и благотворительность 1). Въ заключение авторъ говорить объ индивидуальной свободь. Это великое благо э), но оно встрычается крайне ръдко въ жизни, и далъе подробно выясняются внъшнія условія, которыя стесняють свободу, и преимущественно вліяніе семьи, къ которой авторъ относится весьма недоброжелательно. Діалогь заканчивается изображеніемъ истинно-свободнаго человівка, примітрь котораго авторъ видитъ въ кардиналъ Thomas de Frignano, который обнаруживаль полное равнодушіе и къ почестямь, и къ богатствамь.

"Драматологія", совершенно неизвістная до сихъ поръ въ литературів, представляють значительный интересь во многихъ отношеніяхъ. Прежде всего она съ несомнівностью різшаєть вопрось о томъ, что Мальпагини и Конвертино различныя лица, потому что такимъ монархистомъ не могъ быть флорентійскій старожилъ. Даже при дворіз Медичи между гуманистами нельзя найти до Макіавелли такого сто-

<sup>1)</sup> Ex avarorum nempe thesauris collegia hospitalia, ecclesiae, theatri, portus erecti, constructique plures quoque egenorum nuptiae suppletae. F. 31.

<sup>2)</sup> Clarum est nomen libertatis, carum etiam et dulce. F. 35.

<sup>3;</sup> Unum laetor vidisse Thomam Gradensem ecclesiae patriarcham virum utique absolutissimae sapientiae. Cum ageret in claustro moribus et magnitudine animi super cunctos erat. Deinde generalem in ordine vera humilitate infra omnes aspiceres; factus est postea patriarcha ac dominus cardinalis; non crevit dignitate sed magnificavit potius dignitates: semper idem et moribus claustralis ac pontifex. Dum opibus caruit non optavit, cum habuit non amavit, sed despexit, quodque una libertas est animo nunquam possedit idque, nec novit unquam, sed nec voluit nosse quantum assumpta dignitas responderet, quantum emitteret. Is erat, qui dignitatem et paupertatem juxta penderet et calcare temporalia videretur. Cuncta assumpte religionis monimenta ad finem usque perpetua virtute servavit et quam... vovit paupertatis normam constanti mente coluit et moriens secum tulit. F. 40. См. о немъ Ughelli, l. с. V, coll. 1151.

ронника единоличной власти, какъ авторъ Драматологіи. Въ республиканскую эпоху такой трактать во Флоренціи прямо немыслимъ. Кром'ь того, Конвертино или игнорируеть въ своемъ сочинении Флоренцію, или относится въ ней прямо враждебно. Далъе самое содержание діалога представляеть большую цену по искренности. Авторъ вполне убежденный монархисть. Ему невыгодно было защищать монархическія идеи, живя въ Венеціи, а онъ нападаеть даже на эту республику и защищаеть ея недавно умершихъ враговъ Джангалеаццо и Франческо I. Его воззрвнія — результать наблюденій человыка, весь выкь слівдившаго за овружавшей его дъйствительностью, и опъ относится сравнительно безиристрастно къ ея дъятелямъ, напр., одинаково хвалитъ и Франческо I, и его заклятого врага Висконти. Характерно далъе, что Конвертино прямо и ръшительно констатируетъ тотъ фактъ, что научное движение особенно было сильно при дворахъ государей и сравнительно слабо при республикахъ, при чемъ не делаетъ никакого исключенія для Флоренціи. Въ значительной степени этимъ объясняется даже и монархизмъ Конвертино. Вообще его политическія воззрвнія основаны не на какой-либо теоріи, а отчасти на раціоналистическихъ соображеніяхъ, главнымъ же образомъ на наблюденіяхъ надъ историческою и современной действительностью, т.-е. проникнуты индивидуализмомъ. Этимъ объясняется и нѣкоторое противорѣчіе въ его отношеніи къ имперіи 1). Наконецъ, заслуживають вниманія еще три черты діалога: отношеніе въ религіи, къ морали и къ науків. Конвертино — мыслитель свытскій; но церковныя воспоминанія у него чувствуются сильные, чень у Бруни, и въ трудныхъ случаяхъ, какъ напр. въ вопросв о тиранноубійстві онъ опирается на религіозное ученіе. Но абсолютнаго авторитета въ его глазахъ церковная доктрина не имбетъ, какъ это видно изъ его шаткихъ моральныхъ возгрвній. Оправданіе пороковъ — слабая, можетъ быть, даже полусознательная попытка Конвертино построить мораль на техъ же основаніяхъ, на которыхъ построена его политика. Что касается до его отношенія къ наукъ, важно отметить, что авторъ далекъ отъ исключительности и слепого превлоненія передъ древностью.

Исключительно одному вопросу индивидуальной морали посвященъ жолубеллетристическій діалогъ Конвертино. Любовная исторія Элизіи<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> См. выше, р. 940 прим. 3 и ниже р. 955 прим. 6.

<sup>\*)</sup> Iohannis de Ravenna Historia Elysiae. (Другое заглавіе: Narratio violandae pudicitiae). Напечатанъ только незначительный отрывокъ. (См. Тігаboschi, V, р. 861). Я печатаю ее по Ватиканскому кодексу № 1666. См. приложеніе VI. За принадлежность этого произведенія Конвертино, а не Мальшагини говорить только авторитеть Біондо. (См. выше, р. 835, пр. 4), по сло-

По словамъ самого автора, это поправка съ этической точки арвнія поступка Лукрецін 1). Одинъ французскій дворянинъ, по имени Гейнрихъ, отправившись во св. Землю, поручилъ семью и замки своему брату Арнольду. Но тоть злочнотребиль доверіемь и совершиль надъ женою брата такое же насиліе, какому подверглась Лукреція. Элизія (такъ звали пострадавшую) не последовала примеру римской матроны, и отистила другимъ способомъ. Дождавшись возвращения мужа, она разсказала ему происшествіе. Тотъ пожаловался королю, который, вследствіе запирательства Арнольда, назначиль дуэль между братьями. Гейнрихъ физически быль слабъе своего брата, и поединовъ мегко могъ кончиться для него неудачно. Но въ рашительный моменть появилась Элизія и сильною річью привела Арнольда въ такое смущеніе, что онъ быль убить на дуэли. Интересь этого произведенія, помимо роли исторіи Лукреціи въ этическихъ спорахъ гуманистовъ, заключается въ отношении автора къ самоубійству. Конвертино осуждаеть Лукрецію не по религіознымъ мотивамъ, а съ точки зрінія вдраваго смысла и практичности: Элизія горавдо дешевле достигла того же самаго результата<sup>2</sup>). Некоторые вопросы индивидуальной морали затрогиваеть Конвертино въ другомъ полубеллетристическомъ сочиненін. — Договорз между подагрой и паукомз<sup>3</sup>). Конвертино заимствоваль старый сюжеть, въроятно, у Петрарки 4), но значительно его распространилъ описаніями и отступленіями, которыя и иміють историческую цівну. Разсказъ начинается обширнымъ введеніемъ, въ которомъ авторъ повъствуетъ, какъ къ нему пришла Подагра въ то время, когда онъ жилъ на морскомъ берегу в). Онъ увъщеваетъ ее оставить его въ поков и итти къ богатымъ, такъ какъ ей нечего двлать у деревенского бедняка. Подогра отрицаеть, что онъ крестьянинъ,

вамъ котораго последній ничего не писалъ. Самый вопрось занималь, какъ мы видели, Салютати; но представляль большой интересъ и для гуманистовъ за пределами Флоренціи.

<sup>1)</sup> Factum Lucretiae ratio sanior improbat; quicumque istius audit probat. Amore Lucretia pudoris sed mundani amplius favoris libidine in se crimen vindicavit alterius. Haec pudoris amissi jactura consternata, justum expectavit de flagilioso supplicium.

<sup>2)</sup> Jam fateor Lucretiam haec et fortitudine et consilio exuperat. Illa impos injuriae se peremit; ista fortiter incorruptum animum coërcuit, ut vitam servaret et dolorem intimum testaretur.

<sup>3)</sup> Conventio inter podagram et araneam edita per Ioannem de Ravenna. Сочинение не издано; я цитирую его по Парижской рукописи № 6494.

<sup>4)</sup> Cm. Epist. famil. III, 13. De remediis VI, 3.

<sup>5)</sup> In illo tempore transiens podagra per oram maritimam sinus Trigestini irrepsit in tabernaculum meum pollicique levo insedit. F. 41.

убъждаеть примириться съ бользнью и утвиветь его примърами весьма многихъ знаменитыхъ подагриковъ, которые туть же перечисляются. По ея совъту авторъ и поръшилъ написать это сочиненіе, чтобы облегчеть положение товарищей по страданию. Затвив начинается самый разсказъ. Подагра и Паукъ виесте решили искать счастья. Первая поселилась въ деревив, второй въ городъ. Но выборъ оказался неудаченъ. Авторъ очень живо описываеть, какъ преслъдують Паука въ городъ, такъ что онъ въ отчание идетъ въ деревню, гдв находить еле живую Погагру. Ей тоже плохо живется въ мужицкихъ членахъ: для нея необходимъ покой и изнѣженность, а вдесь ее преследують трудомъ и лишеніями. Тогда оба порешили помъняться мъстами, и Паукъ блаженствуеть въ деревиъ. Счастливый и довольный идеть онъ навъстить Подагру, когорая тоже благоденствуеть, потому что за ней очень ухаживають, и авторъ даеть живое описаніе тогдашней жизни въ богатыхъ донахъ. Друзья вступають въ бесъду о причинахъ благоденствія Подагры. Паукъ приписываеть это роскошной городской обстановкъ, Подагра — саминъ людянъ, которые не умъютъ пользоваться данными виъ благами, а также невъжеству врачей. Въ заплючении трактата Паукъ и Подагра выражають удовольствіе, что выбрали себъ подходящія условія для жизни, и желають, чтобы они сохранились и для потоиства.

Въ этомъ сочиненіи, написанномъ авторомъ тоже подъ старость 1), Конвертино вспоминаетъ свое прошлое и сообщаетъ автобіографическія свъдънія. Онъ готовился быть медикомъ, но сдълался поэтомъ 2). Подагра называетъ его pedagogulus и говоритъ о его занятіяхъ и образъ жизни 3). Характерны далъе его разсужденія о врачахъ, гдъ онъ совершенно сходится съ Петраркой. Подагра зло смъется надъ медиками и разсказываетъ между прочимъ о нъкоемъ Чекко изъ Флоренціи, который только потому выздоровълъ, что выбрасывалъ лъкарства своихъ медиковъ; при этомъ авторъ приводитъ имена пользо, вавшихъ его врачей 4). Главный недостатокъ медиковъ заключается по мнънію автора, въ томъ, что они не занимаются своимъ дъломъ-

<sup>1)</sup> Оно датировано 1402. VII Kalendarum Februarium.

<sup>2)</sup> Nam quamquam natus phisico phisicus non sum, non medicinae, sed fabularum misteria didici. F. 41.

<sup>3)</sup> Rustici codices non versant, non colunt, non lucubrant legendi scribendique opera nec inter litteras macent, cultum mollem non habent nec dietariis cibis aluntur. Scitur et dicitur quibus puer deliciis educatus, quibus moribus adolescens, quibus vir opibus cum regibus, cum senatoribus ac magistratibus functus. F. 40—41.

<sup>4)</sup> Ibid. F. 49.

а читають древних поэтовь и ораторовь 1), тогда какъ существують весьма ценныя и важныя для нихъ медицинскія книги 2). Характерно, наконець, отношеніе автора къ религіи. Подагра рёзко упрекаеть духовенство за изнёженность 3), но не придаеть цены и мужицкому благочестію. Въ деревне соблюдають обряды, а истинная религіоеность заключается въ настроеніи и нравственности 1).

Переходомъ въ историческимъ произведеніямъ Конвертино можетъ служить его Книга о достопримпъчательностяхъ , тоже написанная подъ старость . Повидимому, планъ сочиненія навѣянъ аналогичною работою Петрарки ; но Конвертино далевъ отъ рабскаго подражанія. Правда, онъ распредъляеть матеріалъ по рубрикамъ, обозначающимъ различныя свойства человѣческаго духа и преимущественно добродѣтели и пороки , но заимствуетъ его исключительно изъ современной дѣйствительности. Вслѣдствіе этого книга имѣетъ большой культурно-историческій интересъ не только по собраннымъ въ ней фактамъ, но и по этической ихъ оцѣнвѣ современникомъ. Конвертино начинаетъ и заканчиваетъ изложеніе главою о щедрости, потому что она "божественная добродѣтель" ) и можетъ доставить царскую славу

<sup>1)</sup> Addeque codices nunquam revisunt, qui diluculares in curas exeunt. Limina morbentium obeunt aut apothecis prostant. Quid si bibliothecas adeant? Nulli minus quam medicinae foliis inhaerent unus namque astronomia, alius impeditur alchimia. Iste poetis historiisue defervet; Ciceronem alter, Senecam, Quintilianum aut Apulegium (sic) inquietat; libris alius sacris lucubrat. F. 56.

<sup>2)</sup> Codicum nempe medicinae vera salubrisque doctrina, cujus eruditi sunt honore dignissimi. F. 58.

<sup>3)</sup> Обвиняя его въ изнъженности, Подагра говорить: ad unius quidem prandii spacium dies hiberna vix sufficit. F. 54.

<sup>4)</sup> Паукъ говорить: Si domicilia, si exercitia, si cultum victumque metiris, sancti sunt ruricolae... Erras, отвъчаетъ Подагра: sanctum non opus, sed intentio facit... Nempe rustica idcirco opera insignenda denominatione sanctitatis non sunt, quum nec veritate nec caritate fulciunt, furaces et fallaces ad rectum calligant. Ac per hoc deviant haud longo discrimine separes brutis. F. 47.

<sup>5)</sup> Liber memorandarum rerum Ioannis de Ravenna. Сочиненіе не издано. Я цитирую по парижской рукописи № 6494.

<sup>6)</sup> Et hoc ipsum maturari, quod in vitae jam calce essem... Qualemcunque tamen existimationem apud supestites referam, coram Deo fateor nullas aut recte minimas in me patres ignarum ocium vindicasse. F. 62.

<sup>7)</sup> См. выше, р. 252 и слъд.

<sup>8)</sup> Исключеніе составляєть глава De prodigiis. Разділеніе по рубрикать сділано не особенно тшательно: главы De liberalitate, De ingratis, De mutatione morum aut fortunae повторены два раза.

<sup>9)</sup> Quid enim tam Deo simile, quam ultro donare, ultro juvare, ultro beneficum esse? F. 62.

людянъ безъ царскаго имени 1), и приводить въ примеръ этой добродетели между прочимъ Людовика Венгерскаго и Джангалеацио<sup>3</sup>). Далее следуеть — capitulum de felicitate, где авторь приводить въ примёрь счастиваго человёка одного юриста изъ Тревизо, который обладаль всёми благами, необходимыми для всесторонне развитой личности<sup>3</sup>). Въ следующей главе — De mutatione morum et fortuna онъ перечисляеть пълый рядь parvenus 1); во главъ О спраседацвости съ особенной похвалой останавливается на дожѣ Антоніо Венье, который посадиль въ тюрьму своего сына за то, что онъ повесиль рога надъ воротами мужа обольщенной имъ женщины<sup>в</sup>). Въ Венеціи же нашель онь наимучшій примърь патріотизма 6). Чрезвычайно характерны также всё примеры супружеской любви (Deamore conjugali). Съ особенной симпатіей Конвертино останавливается на некоей Магдалине изъ Болоньи, жене вора, женщине крайне бъдной. Она выпустила мужа изъ тюрьмы, переодъвши его въ свое платье, осталась на его мъсть, и только послъ пытки, открывшей ея полъ, увнали объ ея поступкъ и осыпали ее подарками?). Два другіе примвра характеризують такую женскую покорность, которая заходить за предалы нравственности, и сочувствие къ нимъ автора, который

<sup>1)</sup> Inter praeclara benigni liberalisque animi exempla sine regio nomine regiam sibi laudem vendicat Bernabos felicissimum germen domus de sancto Severino F. 63

<sup>2)</sup> Kpom's вихъ еще Goriciae comes Henricus qui oram quoque Trevisinam suo adjecit victor imperio. F. 62.

<sup>3)</sup> At qui mihi primum inter felices reponendus occurit, Rainaldus, Trevisii juris consultus, cunctis beatitatis muneribus prope quae vita praesens assequi valet perfructus. Quippe in ipsa urbe situs jucunditate rerum omnium circumfluentia populorumque numero florentissima lares habuit, quibus amoeni commodique nihil ne optando quidem addi posset. Clarum insuper genus ac numerosum germanis fratribus jurisconsultis sapientiae morumque praerogativa inter cives honoratissimus. Animi praeterea dotes, ut ei nedum Tervisii, verum in omni Venetiarum ora, prima fere omnium esset auctoritas consultaque tamquam mansura quaedam oracula. Nequid porro corporis deformitas felicitati detraheret nasci forma spectabili ac valido corpore natura donavit, amplissimas quoque opes, pudicae conjugis fecunditatem, laetam prolem, claram spem caramque virtutibus, denique addas plurimas utraque ex prole feliciter nepotes. Rara funera, raros fletus et ceu indesinenti indulgentia fortunam confoventeque tranquillo sinu favoris. 64.

<sup>4)</sup> Орделаффи, Бомбосоли, Gerondinus и Ioannes. Sarasinus, Euganeo rure natus сначала нишій, потомъ служитель въ аптекъ и наконецъ вельможа Людовика Венгерскаго.

<sup>5)</sup> De justitia. Онъ восхваляеть также знатнаго гражданина изъ Павіи Thiso de Sancto Angelo, правителя въ Беллуно, за то, что онъ приказалъ своему сыну жениться на соблазненной имъ дівушкі простого званія. F. 66.

<sup>6)</sup> De caritate patriae. Примъромъ служитъ Andreas Cantarenus.

<sup>7)</sup> Ibid. F. 67.

называеть ихъ имена, указываеть на крайнюю расшатанность современной морали 1). Но для того, чтобы найти высокій образецъ цівломудрія, автору пришлось приб'єгнуть къ анекдоту. Онъ разсказываеть, что во время одной войны Людовика Behrepckaro Teucer infestus захватиль знатную и красивую девушку. Все средства сохранить невинность оказались тщетными. Тогда дівушка заявила, что знасть составъ, предохраняющій тіло отъ ранъ, и предложила попробовать мазь на своей met. Teucer сділаль пробу и отрубиль ей голову<sup>2</sup>). Авторъ заканчиваеть главу восторженнымъ панегирикомъ новой Лукреція 3); но разсказъ носить всё признаки анекдота: пействіе происходить за предвлами Италіи, имена неизвёстны и самая фабула отличается крайней искусственностью. Выв Италіи пришлось Конвертино искать образца для главы  $De\ fide$ , и единственный примъръ върноств онъ нашелъ во французскомъ королъ Іоаннъ Добромъ ). Въ примъръ дружбы онъ приводить Стефано Колонну, который хотель разделить участь осужденнаго друга, когда свирыиствоваль надъ Римлянами трибунъ Кола"в). Примъры въ главъ De fortitudine не представляють интереса , но весьма характерна глава De ingenio. Конвертино видить въ таланть особенный даръ Божій человыку?) и понимаеть его чрезвычайно широко. Онъ видить его проявление и въ Іоганнь, епископь Ольмютца, при особенных условіях изучившемь Данте<sup>8</sup>), и въ безрукой француженкъ, которая все дъдала ногами,

<sup>1)</sup> См. приложеніе VII, А.

<sup>2)</sup> Ibid. F. 68.

<sup>3)</sup> O virgo clarissimum pudicitiae monimentum, felix morte, consilio prudens ect. F. 68.

<sup>4)</sup> Ibid. F. 68.

<sup>5)</sup> Ibid. F. 69.

<sup>6)</sup> Примівромъ храбрости служить между прочимъ французскій солдать, относительно котораго авторъ патріотически замівчаеть: Miles gallus, italica plane dignus laude.

<sup>7)</sup> Ingenium humanum singulare Dei omnipotentis munus tot artes, tot urbium orbisque decora, tot adinventa, tot denique litterarum amplissimi fructus praedicant. F. 69.

<sup>8)</sup> Is (Iohannes episcopus Ulmocensis, Caroli Caesaris apocrisiarius) cum vocem latinum penitus ignoraret, accepta Commediarum Dantis praedicatione, quantus videlicet in volumine tum poëticae, tum historiarum, tum denique omnis eloquii ac divinarum humanarumque thesaurus scientiarum conderetur, naturam vicit, imperavit ingenio, os linguamque cohercuit, ut sermone quamquam thusco liber existat, voces nihilominus italas proferre, intelligere, sensum explicare, memorare contenta studii ardore condisceret — prodigiosus labor hominis inauditaque prorsus industria, qui extra lectionem Dantis, omnis penitus expers idiomatis latii, versus tamen auctoris inviolata latini vulgaris integritate exprimeret significatumque

въ генузацъ, сдълавшемъ себъ желъзныя руки, и въ слъпомъ сапожникъ. Авторъ преклоняется также и передъ энергіей, которая момогаетъ человъку выбиться изъ самаго затруднительнаго положенія 1). Слъдующая глава (De sapienter et graviter dictis aut factis) представляетъ интересъ для характеристики Франческо I 2); для самого автора гораздо характернъе глава De prodigiis, единственный отдълъ, не затрогивающій того или другаго человъческаго свойства. Конвертино чуждъ суевърія. Онъ съ интересомъ разсказываетъ разныя исключительныя явленія, какъ напр. необъкновенную продолжительность жизни или факты въ родъ того, что у одного мужа отъ двухъженъ было 150 дътей, а у одной собаки сразу 28 щенковъ, но не видитъ въ этомъ ни чуда, ни предзнаменованія, а только дока-зательства могущества природы<sup>8</sup>).

Изъ пороковъ съ особеннымъ вниманіемъ Конвертино останавливается на неблагодарности, которой онъ посвящаетъ двѣ главы съ лирическимъ введеніемъ ). "Чудовищемъ неблагодарности" представляется ему Карлъ Дураццо, который измѣннически убилъ королеву Джіованну, два раза захватывалъ въ плѣнъ и держалъ въ заключеніи папу, который его облагодѣтельствовалъ, и заплатилъ черною неблагодарностью Людовику Венгерскому в). Примѣры, приведенные въ

verborum ore germanico inoffensa veritate historiarum audientibus aperiret, praebuit rarum stupendumque miraculum, cum alia latine verbum nullum exprimere nosset, in poëtae carminibus latinum germane facile interpretari didicisse. F. 70. Изъ переписки Петрарки видно, что этогъ характерный представитель раннихъ нъмецкихъ симпатій къ итальянской наукъ и литературъ былъ усерднымъ поклонникомъ перваго гуманиста. См. Еріst. famil. X, 6; XXI, 2 и 5; XXIII, 6, 7, 10, 14, 16 и примъчанія къ нимъ Фракассетти.

<sup>1)</sup> Debuit pertinax labor hujus (безрукаго генузаца) digno pudore confundere, qui mendicato viventes malunt inertia turpiter dissolvi, quam laboris industria civiliter conversari. F. 70.

<sup>2)</sup> Характернъй другихъ слъдующій поступовъ Франческо І. Одинъ житель Тріеста, больной подагрой, наслышавшись о доблестяхъ Франческо, пришелъ въ Падую съ исключительной цълью его повидать. Франческо привазалъ его роскошно принять, но не повазался ему, чтобы его не разочаровывать F. 70—71.

<sup>•)</sup> Глава начинается вопросомъ: Naturae praepotentis regnum quis evolvat? а въ другомъ чудъ авторъ видить проявление того, quanta sit Conditoris potentia, cum tanta inveniatur esse naturae. F. 73.

<sup>4)</sup> Quo te dicendi fulmine prosternam, ingrati animi nequitia, humanae liberalitatis hostis, noverca benignitatis, nexus amicitiae dissolutrix, non actione modo, sed exemplo quoque pestifera, quo facundiae telo confodiam? Quibus tandem infamiae procellis obruam etc. F. 74.

<sup>5)</sup> Къ числу неблагодарных отнесень также Albericus e comitibus Cumanis, который, будучи облагод тельствованъ Джангалеаццо, измениль его детимъ. F. 21.

главѣ De luxuria представляють интересь дли карактеристики нравственнаго упадка 1), виновниками котораго нѣкогорые новые изслѣдователи считають гуманистовъ. Главы De avaritia и De perfidia не представляють интереса 2) за исключеніемъ замѣчанія автора, что въ современномъ ему обществѣ вѣроломство считается искусствомъ, а не преступленіемъ 3), поэтому, вѣроятно, онъ говорить въ этой главѣ только объ отцеубійствѣ. Наконецъ въ главѣ De Superbia авторъ разсказываеть интересный фактъ. Византійскій императоръ Калоіоаннъ, стѣсненный турками, отправился просить помощи у Людовика Венгерскаго. Тотъ выѣхалъ къ нему на встрѣчу; но императоръ не снялъ шляпы и держался такъ гордо, что оскорбленный Людовикъ отказалъ въ своемъ содѣйствіи 1).

Изъ двухъ историческихъ произведеній Конвертино одно посвящено Рагузъ, другое фамиліи Каррара, и оба они преслъдуютъ не чисто историческія цъли. Происхожденіе фамиліи Каррара различными литературными украшеніями. Конвертино слышалъ преданіе отъ стараго Франческо, и ему принадлежитъ только форма. По словать автора, юноша Ландольфъ, родоначальникъ фамиліи, полюбился дочери императора Елизаветъ, тайно женился на ней, скрылся отъ двора, который находился тогда въ Италіи, и поселился въ лъсу недалеко отъ Падуи в). Отъ этого уединенія (Casa rara) и получила фамилія свое прозваніе?). Послъ длиннаго отступленія, въ котороть описано, какъ во снъ явился Ландольфо пророкъ Илія и предсказаль ему блестящую будущность, именно, что тесть уступить ему многія земли, что предстоять славныя войны и что у Ландольфо будеть знаменитый потомокъ. Между тьмъ на возвратномъ пути.

<sup>1)</sup> См. приложение VII, В.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Примѣръ скупца приведенъ безъ имени. Для примѣра въроломства названы два отцеубійца. F. 76.

<sup>3)</sup> Horrenda prorsus detestabilisque nequitia, nisi vis fasque ultro violare praesens aetas pro dominandi aestu artem quoque ipso jam usu perfidiam et minime crimen habere didicisset. F. 76.

<sup>4)</sup> Другіе прим'тры: Византійскій императоръ Эммануиль, какой-то французъ Гуго и Antonius Scaliger, Veronae dominator. Ibid. F. 78.

<sup>5)</sup> Familiae Carrariensium natio edita per Ioannem de Ravenna, olim Seniori Franscisco. Сочиненіе неиздано, кром'в несьма важнаго для біографіи автора посвященія вниги сыну Франческо I Родульфо, напечатаннаго у Klette, l. c., р. 16 и сл'яд. Я цитирую по Cod. Ambrosianus № 93.

<sup>6)</sup> Sexto ab urbe Patavii lapide... tantae propaginis semina posuere. F. 126.

<sup>7)</sup> Авторъ приводитъ также этимологію враговъ фамилін, которые такъ объясняють ея названіе: plaustra fabricant et aratra. Ibid.

императора изъ Италіи одинъ изъ его приближенныхъ, Конрадъ, нашелъ бѣглецовъ, у которыхъ уже было двое дѣтей: старшій Milo и младшій Rodulphus. Здѣсь сочиненіе получаетъ беллетристическую форму, потому что авторъ приводитъ самыя бесѣды; затѣмъ оно принимаетъ реторическій характеръ, потому что цѣлый рядъ рѣчей замѣняетъ повѣствовательное изложеніе: въ длинной рѣчи разсказываетъ Конрадъ о своемъ открытія и потомъ масса рѣчей въ сценѣ примиренія императора съ бѣглецами. Затѣмъ описывается надѣленіе Ландульфа землями, и сочиненіе заканчивается весьма странной молитвой 1).

Кромъ автобіографическаго введенія, сочиненіе Конвертино представляеть интересь по критическимъ пріємамъ автора. Хотя онъ открыто заявляеть, что не гонялся за точностью фактовъ<sup>3</sup>), тымъ не менте онъ сознаеть необходимость исторической критики<sup>3</sup>) и примъняеть ее, правда, только въ простой формъ скептицизма<sup>4</sup>). Заслуживають также вниманія нѣкоторыя отдѣльныя воззрѣнія автора, проявляющіяся преимущественно въ отступленіяхъ. Такъ, характеренъ взглядъ Конвертино на человѣка. Онъ настаиваеть на божественности человѣческой природы и на ея способности къ совершенствованію, лишь-бы только человѣкъ не погрязалъ въ чувственности и, познавъ истиннаго Бога, не служилъ твари<sup>8</sup>). Характерны также патріотическія жалобы автора и его желаніе, чтобы Италія достигла хотя бы такого объединенія, какое существовало въ современной ему Германіи<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Ландульфъ обращается сначала къ omnipotens, qui tempora resque temporum vicissitudinibus ordinas et ipso ordine benignus exornas, затъмъ къ dii partii и vos postremo ...indigenum quorum nutu mea istuc pignora selapsa sunt quorum auspiciis vestro in sinu dilituere. F. 132.

<sup>2)</sup> Parum enim refert de stirpite contari, cum dignus laude fructus teste gustu comprobetur. F. 126.

<sup>3)</sup> In rebus annorum voluminibus diu multumque obrutis plurima suis praeclara temporibus obsolverunt, quemadmodum rursus coram celebrantur, quae vel fabulae vel aegre credita prioribus extitissent. 126.

<sup>4)</sup> Quisquis autem ille fuerit Caesarum, quoniam anceps ratio opinione variat, omisisse operae praetium duxi, quam indiscussae assertionis veniam praesumendo posse de mendatio redargui. F. 126.

<sup>5)</sup> Divinum siquidem animal homo, quo minus solicitudinibus terrenis immergit, minus cunctis carnis sordibus incurrat, hoc magis, magisque verum in rebus revelante natura cognoscit, quippe ad acceptam divinitus redeat modo primi illius hominis puritatem, ne, dum viritas aperta sit, creatae quoque famulentur. F. 129.

<sup>6)</sup> Изъ Италін императоръ возвращается in Hesperiam, tum laetam imperatorio freno et Caesario contentam jugo: unum insigne numisma, una populis libertas erat. O pudorem, o praesentium infelicem sortem... non paene stadium simili nummo similique nomine Italiam peragranti transire licet... Italia dimidua

Исторія Разузы<sup>1</sup>) представляеть собою скорве дидактическое, чемъ историческое произведение. Въ длиномъ введении, авторъ, изложивъ жалобы на свои неудачи и на трудности канцелярской работы, разсуждаеть о религіи, о празднованіи субботы и вообще о праздничномъ времяпрепровождении, о томъ, что следуетъ повлоняться святымъ только propter Deum, объ истинной молитвъ, объ излишней привяванности къ земнымъ благамъ и о недостаточности заботъ о будущемъ и т. д. Цель сочиненія — примеромъ Рагузы дать назиданіе соотечественникамъ. Поэтому историческихъ фактовъ почти натъ въ сочиненіи, и авторъ ограничивается описаніемъ политическаго строя и нравовъ въ Рагузв<sup>2</sup>). Интересъ сочиненія для характеристики эпохи и автора исчернывается заключающемися въ немъ отступленіями. Такъ. Конвертино дополняеть весьма интересными чертами портреть Франческо I<sup>3</sup>), сообщаеть дюбопытныя данныя о щегольствів и роскоши въ Италіи ) и еще разъ обнаруживаеть свой патріотизиъ. Италія, по его мижнію, была бы настоящимъ земнымъ раемъ, если бы въ ней не отсутствовали "миръ и свобода" 5).

Какъ ни далеки мы еще отъ полнаго знакоиства съ произведеніями Конвертино<sup>6</sup>), его разсмотрънныя нами работы вносять кое-какія nunc ambitione laceratur? Sed quid coeli dicreta questu frustra pulsamus? Eunt ibuntque digna facinoribus tempora. F. 127.

- Ніstoria Ragusii Ioannis de Ravenna. Сочиненіе не издано. Я цитирую по парижской рукописи № 6494.
  - 2) См. приложеніе VIII.
  - 3) См. приложеніе V, A.
- 4) Ceterum eo nostra perveniet intemperies, ut perversa hominum vita feminas viri viros feminae aemulatione fatigent; hae illos imitari; has contra illi contendentes nurium molliciem atque oris capitisque fingendi studium moresve. Illae vero nedum vestitum cultumque virorum verum etiam domi imperium usurpavere. Recte mehercule, ut qui virum se fore dedicit sub femina preside agere congruum fit. F. 97. Особенно онъ возстаетъ противъ бритья бороды: Tanta pilos demetendi vigilantia curaque inolevit, ut barbicidarum officina frequentatior nulla lucrosiorque sit; между тъмъ, erat in adolescentibus virilitatis, in viris maturitatis judicium barba. F. 97.
- 5) Haud supervacue addiderim, quod ad cumulum beatitatis Italiae, nisi pax et libertas non desunt; quo ubi contuleris nescio quis alter deliciarum paradisus. Далье идеть длинное описаніе естественныхъ богатствь и врасоты Италін. F. 92.
- 6) По заглавію нзвъстью еще слъдующія произведенія Джіованни да Равенна:
  1) Ratiocinarium vitae. 2) De consolatione in obitum filii. 3) Apologia. 4) De introitu in aulam. 5) De fortuna aulica. 6) De dilectione regnantium. 7) De lustro Alborum in urbe Padua. 8) Dialogus, cui titulus Dolosi astus. 9) Recollecte Valerii Maximi. 10) Historia Lugi et Conselicis (Tirab., V, р. 861). Въроятно, Dolosi astus имъеть въ виду Конвертино, говоря въ Исторіи Рагузы (fol. 42), что свои взгляды на положеніе Италів онъ развиль іп Dialogo ad Thomam olim Cardinalem.

дополненія въ его фактическую біографію 1) и, что особенно важно. дають возможность составить представление о его воззренияхъ, которыя до сихъ поръ оставались совершенно неизвестными. Какъ гуманисть. Конвертино представляеть собою естественное звено между Петраркой и Бруни, между первой и третьей генераціей. Онъ горавдо ближе къ Петраркъ, чъмъ Салютати и Марсильи; онъ буквально повторяетъ многіе взгляды перваго гуманиста<sup>2</sup>), заимствуеть у него сюжеты для своихъ работъ. Но Конвертино далекъ отъ рабской подражательности. Въ своихъ "Достопримечательностяхъ" онъ обнаруживаеть тоть же моральный интересъ, но заимствуетъ матеріаль не изъ древности, а изъ современности. Вообще въ древности Конвертино относится совершенно свободно и гораздо больше Петрарки интересуется современностью. Далее, подобно первому гуманисту Конвертино патріоть; но у него весьма определенныя политическія возаренія, построенныя главнымъ образомъ на наблюденіяхъ и чуждыя всякой мечтательности. Наконецъ, религіозность Конвертино, повидимому, слабъе благочестія Петрарки, носить болже раціоналистическій характерь и гораздо менъе вліяеть на его міросоверцаніе. Въ этомъ отношеніи онъ близокъ къ Бруни, съ которымъ связываеть его также интересъ къ политическимъ вопросамъ. Но у Конвертино слабъе научные и философскіе интересы; можеть быть, этимъ объясняется сравнительно слабое развитіе критицизма въ его произведеніяхъ.

Ко второму покольнію гуманистовъ принадлежаль Пьеръ Паоло Верджеріо (род. около 1350 умеръ посль 1444 года). Онъ былъ родомъ изъ Каподистріи (поэтому всегда называлъ себя Iustinopolitanus), происходиль изъ дворянской, но объдньющей фамиліи, учился въ Падув и во Флоренціи, затымъ былъ профессоромъ во Флоренціи, въ Болонью и въ Падув, канцлеромъ при дворю Карраръ и воспитателемъ Убертино, сына Франческо II. Послю паденія Карраръ Верджеріо получиль мюсто апостольскаго секретаря при Иннокентіи VII, былъ делегатомъ отъ Римини на Констанскомъ соборь, затымъ поступилъ на службу къ императору Сигизмунду, при дворю котораго

<sup>1)</sup> Фавтическія свідівнія о Конвертино сведены у Klette Iohannes Conversanus. Ср. выше, р. 835 и слід. Извістіє Gloria (у Zardo, р. 47), что въ 1371 году между студентами падуанскаго университета быль Giovanni da Ravenna, оставшееся неизвістнымъ Klette, можеть быть, слідуеть отнести къ Мальпагини, если не предположить существованіє третьяго Дж. да Равенна. Автобіографическія показанія Конвертино, приведенныя выше (р. и пр. 49, 84 и 85) отчасти пополняють, отчасти изміняють свідівнія Klette.

<sup>2)</sup> Напр., въ отношени въ врачамъ и, что особенно характерно, въ отношени къ природъ. Ср. выше, р. 258. р. 950, пр. 1 и 2 и р. 953, пр. 3. Срав. также отношение обоихъ въ деревенской жизни.

сошель съ ума и умеръ. Несмотря на многочисленныя странствованія и разнообразную службу Верджеріо, его діятельность связана была болве всего съ Падуей, гдв онъ учился, училъ и служилъ; Падуей интересуется онъ болье всего въ своей перепискъ, и Каррарамъ посвящены его главныя произведенія. Верджеріо писалъ много и касался въ своихъ сочиненіяхъ самыхъ разнообразныхъ вопросовъ. Такъ религіозныя темы онъ затрогиваеть въ многочисленныхъ панегиривахъ св. Іерониму, особенно почитаемому на его родинв и внушавшему ему искреннее благоговеніе. Онъ имель обыкновеніе каждый годъ въ праздникъ этого святого произносить рвчи, изъ которыхъ нъкоторыя сохранились въ рукописяхъ и въ старыхъ изданіяхъ. Объ одной такой речи упоминаетъ Муратори, который не счель нужнымъ внести ее въ свое изданіе 1). Комби утверждаеть, что къ этой категоріи принадлежить его річь, которую озаглавливають обыкновенно O penuiu, vucmomo u cesmocmu<sup>2</sup>). По слованъ того же автора, Верджеріо написаль службу этому святому в Дилософскія произведенія Верджеріо до насъ не дошли. Саббадини справедливо замізтиль, что неоконченное письмо безъ даты и адреса, помъщенное въ собраніи Комби подъ № XXV представляетъ собою отрывокъ изъ трактата 1). Несомнівню, это діалогь, написанный для доказательства той мысли что тяжела не самая смерть, а только стракъ передъ нею. Къ этой же категоріи слідуеть отнести сочиненіе Верджеріо — О благородных нравах, хотя тамъ и обсуждаются педагогическіе вопросы.

Педагогическій трактать Верджеріо — О благородных занятіях и нравах поношества, какь онь самь его называль или О благородных правах, какь онь называется въ рукописяхь и печатномы изданіи в), представляеть собою сжатый компендіумы педагоги-

<sup>1)</sup> Quod nihil nisi vulgaria eaque ne a fabulis quidem immunia exhibeat. Script. XVI, p. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Combi, Di Pierpaolo Vergerio il seniore da Capodistria e dell suo epistolario. Въ Documenti etc., р. XXIV. Рукопись Sermo de religione et castitate ac sanctitate y Zeno, I, р. 54.

<sup>8)</sup> L. c.

<sup>4)</sup> Sabbadini, Epistolae di Pier Paolo Vergerio seniore da Capodistria. (Въ Giorn. st. d. lett. ital. XIII, p. 296.)

<sup>5)</sup> Petri Pauli Vergerii Justinopolitani ad Ubertinum Carrariensem De ingenuis moribus opus praeclarissimum. Въ конць вниги Venetiis per Damianum de Mediolano 1493 die XXI Junii. Безъ пагинаціи. Но самъ авторъ даетъ сочиненію другое названіе, болье подходящее къ содержанію. Тио igitur nomine, обращается онъ къ Убертино, breve hoc opus suscepi et de liberalibus adolescentiae studiis ac moribus, id est, in quibus rebus exerceri ingenuos adolescentes quidve cavere conveniat, adortus sum scribere, р. 2 трактата.

ческихъ поктринъ гуманистовъ. Авторъ начинаетъ съ утвержденія. это образованіе дізтей должно быть главною заботою родителей: важно дать детямъ славное имя, цветущую родину, но все это можеть заменить образованіе 1). Самымъ существеннымъ деломъ для успешнаго достиженія педагогических піддей — это изучить особенности ребенка и сообразно съ ними построить программу его воспитанія и обученія<sup>2</sup>). Указавши далье нькоторыя общія правила для воспитанія (недопускать праздности и переутомленія и т. п. в). Верджеріо определяеть понятіе "благородныя ванятія" (liberalia studia). "Мы навываемъ эти занятія свободными потому, что они достойны свободнаго человъка; это тъ занятія, которыми добродътель и мудрость развивается или воздёлывается и которыми тёло или душа располагается во всему наилучшему. Отсюда обывновенно снискивается людьми честь и слава, которыя мудрець ставить передъ собою, какъ первую награду послё добродётели, потому что, какъ несвободные умы (illiberalia ingenia), ставять себъ цълью выгоду и удовольствіе, такъ свободные — доблесть и славу. Поэтому должно стараться всеми способами направлять дюдей съ ранняго діятства къ нимъ и къ мудрости" 4). Верджеріо ділить жизнь, достойную свободнаго человъка, на два вида созерпательную и дъятельную или, правильнъе, соверцательную и практическую в), и доказываеть необходимость для обонхъ видовъ научныхъ занятій. Ради этого онъ разсматриваетъ отдъльно каждый предметь научнаго преподованія, его пользу и состояніе въ древнемъ мірѣ и въ его время, и старается подтвердить его необходимость примърами изъ біографій героевъ древности. Затыть онь сообщаеть ныкоторыя правела для выработки нравственнаго жарактера, построенныя на психологических основах 6). Какъ всв гуманисты, Верджеріо требуеть всесторонняго воспитанія, развитія не только духа, но и тела и подробно говорить о физическихъ требованіяхъ разумной педагогіи<sup>7</sup>). Сочиненіе заканчивается разсмотръніемъ съ педагогической точки зрънія различныхъ удовольствій 3).

<sup>1)</sup> Ibid. p. 1.

<sup>2)</sup> Principio igitur erit unicuique suum ingenium per se spectandum, aut si minus per aetatem nobis perpendere id licebit, parentes caeterique, quibus curae erimus, animadvertere debebunt, et in quas res natura proni aptique fuerimus, eo potissimum studia nostra conferri et in eis totos versari conveniet. Ibid. p. 2.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 6.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 8.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 10.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 15-18.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 21.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 24.

По содержанію трактать Верджеріо представляєть большой интересъ, какъ первое гуманистическое произведение пелагогическаго солержанія. Современные гуманисты встрітили его съ большимъ сочувствіемъ 1), которое разд'яляють и новые изсл'ядователи 2); весьма характеренъ онъ и для автора. Проповедуя необходимость научнаго образованія, Верджеріо живо сознаеть пользу науки и находить высокое наслаждение въ занятияхъ ею. Во имя пользы онъ требуетъ вижшательства государства въ воспитаніе<sup>3</sup>) и такъ изображаеть удовольствіе, происходящее отъ научныхъ занятій: "какая жизнь можеть быть боле пріятною и боле удобною, какъ читать и писать постоянно, живя теперь, познавать новые факты древности и говорить съ потомствомъ и такимъ образомъ дъдать нашимъ всякое время, какъ прощдое. такъ и будущее "4). Кромъ исторіи, въ которой онъ видить не только удовольствіе, но и пользу<sup>в</sup>), Верджеріо высоко ставить также моральную философію, которая дізласть дюдей истинно свободными ), и ловко уклоняется отъ обсужденія педагогическаго значенія богословів, такъ что оно у него не входить въ составъ artes liberales, которыя должны быть изучены свободнымъ человекомъ7).

Самую значительную часть сочиненій Верджеріо составляють его историческіе и біографическіе труды. Самый крупный изъ нихъ — Біографіи государей изъ дома Карраръ В. Авторъ начинаеть съ Джакопо I, основателя династіи, и доводить до Франческо I. Къ сожальнію, онъ останавливается на томъ пункть, гдъ его показанія, какъ очевидца, имъли бы особую пъну; но и въ настоящемъ видъ

<sup>1)</sup> См. письма Салютати и Бруни поэтому поводу у Combi, р. 210 и 205. Сомивнія Саббадини относительно принадлежности последняго письма Бруни (1. с., р. 296) едва ли основательны.

<sup>2)</sup> См. Шмидтъ, Исторія педагогини, 1. с., р. 379 и слід., Стороженно, Педагогическія теоріи эпохи Возрожденія (Пантеонъ литературы 1888 р. 9).

<sup>3)</sup> Et de cura juvenum cum plurimum domesticae disciplinae permissum est, nonnulla tamen solent legibus diffiniri, deberent autem, ut fere dixerim, omnia, nam et reipublicae interest juventutem in civitatibus bene moratam esse et si fuerint adolescentes ratione instituti, erit id quidem utile et civitatibus et ipsis bonum. 1bid. p. 5.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 12.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 13.

Ocaeterae quidem artium liberales dicuntur, quia liberos homines doceant, philosophia vero idcirco est liberalis, quod ejus studium liberos homines efficit. Ibid.

<sup>7)</sup> Scientia vero divina est de causis altissimis et rebus, quae semotae a nostris sensibus, quas intelligentia tantum attingimus. Principales itaque disciplinas fere connumeravimus omnes. Ibid. p. 15.

<sup>8)</sup> Petri Pauli Vergerii Justinopolitani, Vitae principum Carrariensium. У Муратори, Т. XVI.

книга имветь значение по обстоятельности изложения и по отсутствио панегирического тона. Верджеріо относится къ Каррарамъ весьма сочувственно, но не скрываеть и темныхъ сторонъ ихъ дъятельности. Такъ, напр. онъ разсказываетъ о постыдныхъ деяніяхъ Убертино<sup>1</sup>) и о его жестокостяхъ, хотя и оправдываеть ихъ необходимостью терроризма для недавно установившейся монархіи<sup>3</sup>). Точно также онъ не скрываеть ничтожности Марсильетто и его пороковъ в), говорить, что убійствомъ предшественника достигь власти Джакопо младшій и что властолюбіе было одной изъ причинь этого преступленія 1), хотя старается извинить убійцу пільнь рядомь соображеній в. Для характеристики самаго автора особенно важны два пункта въ его книгъ: отношеніе къ среднимъ въкамъ и проявленіе исторической критики. Верджеріо далекь оть безусловнаго преклоненія передь древностью; по его мивнію, въ средніе ввка "случилось много великаго и достойнаго памяти", но тогда не было хорошихъ историковъ, потому что "не придавали цѣны никакимъ наукамъ" 6).

Самъ Верджеріо предъявляеть къ исторіографіи весьма строгія требованія. Онъ упрекаеть Муссато за пристрастіе, а Кортузіо за несовершенство формы<sup>7</sup>), и относится къ своимъ источникамъ съ большой осторожностью. Онъ "не рѣшается" говорить подробно объ исторіи Падуи до Эццелино<sup>8</sup>), рѣзко заявляеть несостоятельность преданій о происхожденіи фамиліи Карраръ<sup>8</sup>) и сообщаеть читателю свои критическіе пріемы по отношенію къ мозднѣйшимъ источникамъ <sup>10</sup>). Правда, эти пріемы еще очень элементарны: авторъ выбираеть изъ противорѣчивыхъ источниковъ то, что ему кажется болѣе вѣроятнымъ, не приводя основаній для выбора <sup>11</sup>); въ болѣе сомнительныхъ случаяхъ онъ ограничивается скептицизмомъ <sup>12</sup>) и весьма рѣдко пытается

<sup>1)</sup> Ibid. coll. 159.

<sup>2)</sup> Studebat namque Ubertinus timeri cum foris, tum maxime in urbe, sciens regnum recens difficile quam per metum contineri posse. Ibid. coll. 169.

<sup>3)</sup> Ibid. coll. 172, 175.

<sup>4)</sup> Sed scitum est illud Euripidis, quod Caesar ante rempublicam occupatam jactare crebro solebat: Si violandum est jus, regnandi causa violandum est. Ibid. coll. 175.

<sup>5)</sup> Ibid. Вообще жестокости и злодъйства изложены совершенно спокойнымъ тономъ.

<sup>6)</sup> Ibid. coll. 113.

<sup>7)</sup> Ibid. coll. 114.

<sup>\*)</sup> Ibid. coll. 113.

<sup>)</sup> Ibid. coll. 115.

<sup>10)</sup> Ibid. coll. 121.

<sup>11)</sup> Ibid.

<sup>12)</sup> Ibid. coll. 115.

анализировать подлежащій критик'в факть <sup>1</sup>). Но самоє настроеніе историка весьма характерно.

Верджеріо дополнилъ свое сочиненіе двумя монографическими работами 2) и написаль еще Исторію мантуанских восударей, которая иввестна только по заглавію<sup>3</sup>). Только незначительная часть сочиненія Верджеріо: De republica Veneta, изв'єстна въ печатномъ изданін 1). а его трудъ О положеніи древняю и славнаю юрода Рима до сихъ поръ остается неизданнымъ в). Еще Муратори напечаталъ небольшое произведеніе Верджеріо, De urbe Justinopoli, которое по критическимъ пріемамъ стоить несравненно ниже его главной исторической работы. Авторъ называеть готовъ славянами, решительно признаеть основателями города колхидянъ, преследовавшихъ Язона, но колеблется решить, названъ ли городъ по имени Юстина императора или историва, и склоняется въ последнему решенію, потому что Юстинъ обстоятельно описаль прибытіе сюда колхидянь ). Біографическіе труды Верджеріо посвящены современнымъ дівятелямъ — Петрарків? и Фр. Двабареляв, съ которымъ авторъ стоялъ въ весьма дружественныхъ отношеніяхъ; но последняя біографія, представлявшая собою похвальное слово, извёстна только по заглавію в).

Историческій интересъ представляють и річи Верджеріо. Одна изъ нихъ произнесенная въ римской консисторіи послів смерти Инно-кентія VII и сохранившаяся въ отрывків, является выраженіемъ общаго тогда стремленія къ прекращенію схизмы, при чемъ ораторъ предостерегаетъ прелатовъ, чтобы они не "потеряли міра" ). Вторая річь, погребальная, въ честь Франческо I 10), и третья — поздравительная Фран-

<sup>1)</sup> Такъ, мивніе, что родоначальникомъ Карраръ быль Милонъ, котораго защищаль Цицеронъ, Верджеріо объясияєть тімъ, что это имя часто встрічается въ ихъ семью. Ibid. coll. 116.

<sup>2)</sup> Apologia contra Albertinum Mussatum издана Cittadella въ приложенін къ Storia dei Corraresi, и Adnotationes in librum de gestis Carrariensium, которая изв'яства только по заглавію. См. Combi, l. c., р. XV.

<sup>3)</sup> Historia principum Mantuanorum. Combi считаеть ее уграченной (l. с.); но самое существованіе этого произведенія Верджеріо не оправдывается ни однимь надежнымь показаніемь.

<sup>4)</sup> Combi, l. c., p. XVI-XVII.

<sup>5)</sup> De statu veteris et inclytae Urbis Romae. Pykonnen. Ibid.

<sup>6)</sup> Scriptor. XVI, coll. 240-241.

<sup>7)</sup> См. выше, р. 288 и след.

<sup>8)</sup> Elogium D. Fr. Zabarellae. См. Combi, l. c., p. XVIII. Въ рукописи хранится отрывокъ изъ его Vita Senecae. (Ibid. XXI).

<sup>9)</sup> Oratio pro reintegranda uniendaque Ecclesia издана Combi (Un discorso inedito di P. P. Vergerio il seniore въ Arch. storic. per Trieste etc. 1882 fasc. 4).

<sup>10)</sup> Oratio in funere Francisci Senioris de Carraria. Y Murat, Script. XVI, coll. 194 u cxbq.

ческо П по поводу одной его побъды 1) представляють интересныя особенности сравнительно съ ораторскими произведеніями другихъ гунанистовъ. У Верджеріо совсемъ нётъ обычныхъ экскурсій въ античную литературу. Кром'в того, первая річь проникнута искреннимъ чувствомъ, а вторая, произнесенная отъ лица Падуанской общины, представляеть собою важный источникь для характеристики отношеній города къ Франческо Новелло. Последняя речь известна только по заглавію<sup>2</sup>). Весьма характерны также инвективы Верджеріо. Одна ивъ нихъ написана противъ Карло деи Малатести, который приказалъ незвергнуть статую Виргилія въ Мантув в). Авторъ воздерживается отъ обычной брани: наобороть, рёзко порицая поступокъ, онъ называеть его виновника, "знаменитымъ и памятью предковъ и славою собственных деній "4). Его сочиненіе преследуеть практическія цвии: онъ желаеть не только убъдить Карло въ несправедливости его поступка, но и побудить его возстановить статую. Инвектива начинается доказательствомъ обычной у гуманистовъ мысли, что безъ писателей невозможна истинная слава. Затемъ онъ опровергаеть слова Малатесты, что неприлично ставить статуи явычникамъ и что Виргилій и другіе поэты hystriones, а Цицеронъ — адвокать. Съ необыкновеннымъ достоинствомъ и спокойствіемъ доказываетъ Верджеріо, что существованіе статуй святымъ не уничтожаеть важности и плодотворности памятниковъ другимъ общественнымъ деятелямъ, и съ искрекнимъ чувствомъ защищаетъ Цицерона и Виргилія. Эта защита показываеть, что благочестивый авторь, весьма рёдко говорившій о древности, быль не только знатокомъ, но и пламеннымъ поклонникомъ античной литературы. Вторая инвектива, написанная противъ растовщековъ, шутливый анекдотъ, не представляющій интереса 5).

Кром'в археологического изследованія о положеніи древняго Рима, Верджеріо посвятиль изученію древности только компендій изъ Квин-

<sup>1)</sup> Oratio ad Fr. Juniorem de Carraria, Paduae Principem, pro Communitate Patavina. Ibid. coll. 204 B CIBI.

<sup>2)</sup> Oratio in funere Othonelli Discalcii. Cm. Combi, l. c., p. XVI.

<sup>3)</sup> Въ Парижской рукописи № 1676 она озаглавлена Ad illustrem et eloquentissimum Imolae dominum Ludovicum Alydosium pro dejecta Virgilii statua in Carolum Malatestam invectiva (fol. 96—100). Она была издана инсклъко разъ. Сомы относить ее въ перепискъ, и я цитирую по этому изданію. Ср. выше, р. 655, пр. 1.

<sup>4)</sup> Cp. Ibid. p. 116 и 113.

<sup>5)</sup> У Муратори она напечатана подъ заглавіемъ: De Cambii nomine (col. 238); вийсть съ перепиской издана подъ другимъ заглавіемъ: In foeneratores facetissima exprobratio (p. 199).

тиліана 1) да немногіе переводы съ греческаго — именно н'есколько сентенцій изъ Платонова Тимея<sup>2</sup>) и сочиненіе Арріана объ Александрѣ Великомъ<sup>8</sup>). Верджеріо весьма несовершенно вналъ греческій языкъ 4), и его переводы не пользовались популярностью у гуманистовъ в). Но посвящение последняго перевода императору Сигизмунду. по порученію котораго онъ быль сдёлань, весьма характерно по критическому отношенію къ прежнимъ обработкамъ исторія Александра. По словамъ Верджеріо одни авторы "описывали, какъ действительныя событія не то, что совершилъ Александръ, а то, что про него въ разныхъ местахъ разсказывалось; другіе по пристрастію къ національности и по мъстному тщеславію (favore gentis et domesticae gloriae) при изложении его дъяній переходили мъру въ похвалахъ; иные, наобороть, изъ ненависти или изъ зависти... пытались унивить его подвиги; накоторые же, по личному честолюбію и стремясь къ собственной славъ, думали не о томъ, что было имъ совершено, а только о томъ, что можно въ изящной формъ передать о немъ потомству, и схватывали не столько фактическую истину, сколько обольстительныв вымысемъ (non tam veritatem rerum, qnam figmentorum lenocinium amplexi sunt) "6).

Беллетристическія произведенія Верджеріо мало изв'єстны, а изв'єстныя не представляють интереса. Его комедія *Paulus* не издана<sup>7</sup>); напечатанныя же стихотворенія, латинскія и итальянскія, совершенно невначительны<sup>8</sup>).

Превосходное дополнение къ произведениямъ Верджеріо, когорое не уступаетъ имъ по исторической ціні, представляеть его переписка. До послідняго времени были извістны весьма немногія письма Верджеріо. Комби собраль большую часть его писемь (134) и напечаталь

<sup>1)</sup> Quintiliani Institutionum Compendium, cm. Combi, l. c. XI.

<sup>2)</sup> Allegabilia dicta ex Timeo Platonis. Рукописи у Zeno, I, р. 58.

<sup>3)</sup> De gestis Alexandri Magni. Рукописи у Zcno, I, р. 53. Приписываемый ему переводъ изъ Плутарха. De differentia amici et assentatoris принадлежитъ Гуарино. См. Zeno, I, р. 59 и Combi, р. XXI.

<sup>4)</sup> Cm. Epist. p. 173. Gorgiam bis ex integro evolvi. In quo audeo illud dicere praeterisse me pauca, quae non intelligerem.

в) Отзывы у Combi, р. XXI.

<sup>6)</sup> Zeno, I, p. 55.

<sup>7)</sup> Paulus ad juvenum mores corrigendos. Рукописи у Zeno, р. 59. Тамъ же нанечатанъ ея прологъ. Комби (р. XXIV) называеть еще Poëtica narratio.

<sup>8)</sup> Нѣвоторыя Carmina (датинскія) напечатаны у Muratori (l. с.). Два итальянских сонета издаль Sabbadini (l. с. р. 299—300). Ode saffica per il ritorno dei Carraresi in Padova, ed. Alvisi, Brilli e Carini. Firenze 1888 мнь осталась неизвъстной.

весьма ценное введение къ никъ, где между прочимъ изложилъ планъ предполагаемаго изданія. Но смерть помішала ему осуществить это нам'вреніе, и собранныя имъ письма были изданы Deputazione Veneta sopra gli studi di storia patria подъ редакціей Tomaso Luciani. Редакторъ напечаталъ только текстъ писемъ, расположилъ ихъ въ весьма неудобномъ алфавитномъ порядкъ и не приложилъ къ нимъ примъчаній, объщанныхъ Комби, но не сохранившихся въ его бумагахъ. Тъмъ не менъе и въ настоящемъ видъ изданје переписки важная васлуга для изученія исторіографіи ранняго Возрожденія. Верджеріо не собираль своихъ писемъ, и весьма многія изъ нихъ не предназначались для большой публики. Поэтому тв изъ нихъ. въ которыхъ сообщаются автобіографическія свёдёнія, носять часто интимный карактеръ. Верджеріо вспоминаетъ свое діятство, говорить о своемъ времяпрепровождении, излагаетъ свои планы, описываетъ свои занятія греческимъ языкомъ и даже личныя мелочи 1). Всѣ ванятія Верджеріо, все его интересы находять отраженіе въ переписке. Письма къ отцу составляють превосходный комментарій къ его сочиненіямъ, посвященнымъ бл. Іерониму<sup>2</sup>); письмо къ Салютати — обравецъ ученой полемики<sup>3</sup>). Изъ переписки видно далье, съ какимъ интересомъ относился Верджеріо къ современнымъ политическимъ событіямъ. Въ письмахъ весьма обстоятельно изображается война 1391 года<sup>4</sup>), трактуется о другихъ современныхъ событіяхъ<sup>5</sup>), при чемъ въ одномъ изъ нихъ авторъ живо изображаетъ современное ему общественное настроеніе ). Переписка знакомить нась и съ политическими возврѣніями Верджеріо. Въ одномъ письмѣ безъ даты и адреса, которое составляеть, по всей в роятности, отрывокъ изъ политическаго трактата, Верджеріо докавываеть превосходство монархін надъ республикой. Единственное теоретическое основаніе этого взгляда — аналогія государства съ міромъ; но авторъ настаиваеть

<sup>1)</sup> Epist. 95, 104, 59, 116 и 88. Incolumitati studens, говорить онъ въ последнемъ письме, сиго, ut laxiore sim ventre (р. 122). Инсьма, имеющія автобіографическое значеніе, перечислены у Combi, р. XLIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Epist. 86 H 126.

<sup>\*)</sup> Epist. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Epist. 33, 98 H 109.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Еріst. 39. Изъ этого письма видно между прочимъ, что дипломатическія грамоты переписывались и критиковались, какъ литературныя произведенія (р. 59).

<sup>•)</sup> Epist. 100. Къ числу писемъ этой ватогоріи слідуєть отнести и De dignissimo funebri apparatu in exequiis clarissimi omnium Principis Francisci Senioris de Carraria y Muratori, l. c. coll. 189 и слід.), котя этого описанія и ніть въ собранія Combi.

на другой чисто видивидувлистической аргументаціи. Вся сила, по его ин внію, въ личныхъ свойствахъ государя. "Если государь добръ, справедливъ, милостивъ и если онъ темъ более подчиняется законамъ, чемъ более имветь благодаря имъ силы, то въ государствъ прочный мирь и истинная свобода. Наобороть, ничего не можеть быть хуже, какъ когда головы многихъ дюдей находятся въ произвольномъ распоряжении (libidine collata) нравственно потеряннаго человъка и съ злой волей соединена возможность вредить". Верджеріо решительно заявляеть, что хорошихь государей гораздо меньше, чёмъ дурныхъ, и старается объяснить причины этого печальнаго явленія. Онъ видить ихъ, во-первыхъ, въ томъ факть, что дурныхъ людей вообще больше, чемъ хорошихъ, и, во-вторыхъ, въ особенностяхъ положенія наследниковъ престола. "Я думаю, говорить онъ, что въ то время, когда люди, подобно животнымъ, бродили по лъсамъ и горамъ (если было когда-нибудь такое время), случилось такъ, что были также выдающіеся люди, которые могли управлять другими. Ихъ стараніями люди были сведены вивств, и соединились въ культурномъ общежити (in communionem civilitatemque), а ихъ самихъ, отдалившихся отъ прочихъ, почитали какъ государей. Отсюда и произопло, что ихъ потомки вследствіе увеличенія вместе съ богатствомъ пороковъ, вырождались и темъ более безунствовали, чемъ совнавали себя сильнее". То же самое происходить и тенерь. Основатели монархій, добившіеся власти "доблестью и военной славой". а также "умфренностью и мудростью при укрощеніи возстаній и смуть", управляють "разумно и твердо"; а ихъ сыновья, "воспитываются во всякихъ удовольствіяхъ", и "нётъ никого, кто осмелился бы наставить ихъ или свазать имъ правду... Поэтому, если они когдалибо вырываются изъ такого мрака и обращаются на истинный путь, то это только особый даръ небесный". Несмотря на такое безнадежное, съ точки врвнія Верджеріо, положеніе монархіи, онъ остается неуклоннымъ приверженцемъ этой политической формы. "Относительно полигархіи, говорить онь, т.-е. правленія (principatus) многихь я держусь того мивнія, что при неустройствів (inordinata) она можеть заключать въ себъ наибольшее количество зла, а при хорошей организаціи мало добра. Если всемъ доступны государственныя должности, то что можеть быть грязнее (sordidius), неразумнее и безсильные этого. Если же во главы стоять такъ называемые аристократы (qui boni dicuntur), и государство управляется болье могущественными, то всегда появляется спесь внати по отношенію къ плебсу и ненависть съ его стороны, несправедливость суда, унижение чужаковъ, жадное и гордое господство. Тогда появляются аристократи-

ческія партіи, нав вожди, и при полномъ мирѣ происходить междоусобная война". При неустройствахъ существование въ республикахъ становится невозможнымъ, и смуты ваканчиваются превращеніемъ ихъ въ монархін, чему авторъ очень сочувствуеть. Въ основъ этой антипатін къ республика лежить глубокое убажденіе, вынесенное изъ наблюденія, въ безсилін закона. Верджеріо съ полнымъ сочувствіемъ приводить изречение Біаса, сравнивавшаго законы съ паутиной, въ которой запутываются только слабыя животныя и которую прорывають сильныя, и аналогичное сравнение Франческо I, который называль законы козлиной кожей, которую судьи могуть растягивать по произволу, въ ту или другую сторону. "Необходимо, говоритъ Верджеріо, чтобы быль вто-нибудь, кто сильнее законовь и вто постоянно бы наблюдаль, чтобы ничто, противное законамь и праву, не совершадось безнаказанно 1). Въ конив концовъ, если республика совсвиъ бевнадежна, то и монархія — только меньшее изъ золъ, и политика Верджеріо, безпринципная и чисто экспериментальная, носить по сушеству нессимистическій характерь<sup>2</sup>).

Въ связи съ этой политикой наблюденія и здраваго смысла стоитъ отношеніе Верджеріо къ патріотизму. "Я совершенно ненавидъль бы свое отечество, говориль онь, если бы природа не заставляла любить его, какъ родину"; но разумъ говорить иное: онъ оправдываетъ ненависть къ странѣ, гдѣ "нѣтъ мѣста доблести и откуда изгнана наука". Поэтому Верджеріо не любить тѣ мѣста, гдѣ не почитается наука и добродѣтель, и называетъ ихъ "неподходящими для всякаго мудреца". Правда, здѣсь рѣчь идетъ только объ Истріи; объ Италіи Верджеріо другого миѣнія ); но онъ высоко цѣнить ее во имя того же принципа, который культуру ставить выше національности.

Между письмами Верджеріо нѣтъ научныхъ трактатовъ; но онъ часто касается вопросовъ философскихъ и этическихъ. Въ философіи онъ является настоящимъ послѣдователемъ Петрарки: онъ выше ставитъ не ту философію, "которая раскрываетъ природу вещей", а ту,

<sup>1)</sup> Epist. 55, p. 75-77. Cp. epist. 18.

<sup>3)</sup> Впрочемъ и въ этихъ монархическихъ симпатіяхъ Верджеріо непостояненъ. Въ письмъ въ Zambeccari отъ 1391 года онъ говоритъ: admone concives tuos, ut forti et interrito animo adversus tyrannidem persistent, et libertatem, quae nunquam bene, nisi amissa cognoscitur, tenere studeant eligantque potius viri fortes in libertate sua felices occumbere, quam in miserrima servitute viventes durae tyrannidis jugum pati. Epist. 54, p. 75.

<sup>3)</sup> Epist. 115.

<sup>4)</sup> Для barbaries, по его словамъ, in Italia nullus est locus. Italia si servire oportet, a solis Italis vincenda est, р. 53, epist. 33. Все письмо пронивнуто патріотическимъ духомъ и враждою въ нёмцамъ.

"въ которой заключается все истинное основаніе жизни"<sup>1</sup>). "Соверпать причины вещей, говорить онь въ другомъ мёстё, и философски познать ихъ — великое дело: выше этого — жить сообразно съ философіей, а самое высшее и самое превосходное — вести жизнь и по наукъ, и по философіи " 1). Философія, такинь образонь, сводится въ сущности къ морали, которая отличается у Верджеріо крайней простотой. Его этика — механическое соединение стоицияма Сенеки, понятаго весьма поверхностно, съ христіанствомъ. Человівкъ долженъ выше всего ставить добродътель, а всевидящій Богь наградить его за это<sup>в</sup>). Верджеріо не ставить прямо вопроса, въ чемъ заключается эта добродетель: но изъ многихъ мъстъ переписки видно, что онъ отождествляетъ ее съ своими научными занятіями. "Следуеть думать, говорить онъ, вакъ и предписываютъ мудрецы, что добродътель и наука, которыя обыкновенно называются однемъ именемъ добродътели (virtutem et item scientiam, quae virtutis unico nomine appellari consueverunt) должны довольствоваться сами собой "4). Это воззраніе имаеть огромный интересъ, потому что оно формулируетъ отношение всехъ гуманистовъ къ тому, что они называли studia humanitatis.

Позднее изданіе переписки Верджеріо отразилось тімь неблагопріятніве на его новыхь біографіяхь, что позднійтіє гуманисты относились къ нему безь особеннаго сочувствія. Уже Б. Фаціо порицаеть его переводъ Арріана, хотя хвалить его педагогическій трактать и отмінаеть благотворный результать его инвективы противы Малатесты<sup>8</sup>). Но Бистичи обходить его молчаніемь, а Кортезе, припоминая его педагогическій трактать, читанный имь въ дітствів, невізрно передаеть его заглавіе и отзывается о немь весьма пренебрежительно об только съ XVIII столітія начинается подготовка матеріала для его научной біографіи. Муратори издаль, кроміз ніжоторыхь произведеній Верджеріо 10 его писемь; Двено извлекь ніжоторыя свідінія назь его неизданной переписки и составиль весьма обстоятельный

<sup>1)</sup> Epist. 74, p. 100.

<sup>2)</sup> Epist. 95, p. 141.

<sup>3)</sup> См. весьма харантерную epist 15.

<sup>4)</sup> Ep. 46, p. 63. Cp. Epist. 24, 37 H 74.

s) Scripsit de ingenuis moribus librum unum valde laudatum tum rebus, tum ipso nitore verborum... Carolum Malatestam invectus, Virgilii statua, quam ille Mantuae in foro everterat, quoniam gentilis fuisset, ut ibidem restitueretur, effecit. Sub extremum vitae tempus mente captus est, ita tamen, ut nonnunquam resipesceret. De vir. ill., p. 8—9.

<sup>6)</sup> Libellus de Adolescentis, quem pueri legebamus,... bene olet (ut dicitur), quod nihil olet. De hom. doct. y Gall., p. 226. Отзывъ Foresti (Suppl. chr. fol. 278) незначителенъ.

ваталогъ его сочиненій 1), который быль нівсколько пополнень Тирабоски, написавшимъ первую сравнительно обстоятельную фактическую біографію Верджеріо<sup>2</sup>). Въ 60-хъ годахъ нынашняго стольтія Бадуберъ составиль фактическую біографію Верджеріо воспольвовался Фогть въ своемъ общемъ сочинении. Его собственныя біографическія замівчанія объ этомъ гуманистів имівють цівну по тівмъ сведеніямъ, которыя онъ собраль о его пребываніи въ Венгрів<sup>4</sup>). Но коротенькая характеристика Верджеріо, сділанная Фогтомъ, стоитъ въ полномъ противоръчіи съ источниками. Прежде всего совершенно не верно утверждение, на которомъ Фогть особенно настаиваетъ, что Флоренція сділала Верджеріо гуманистомъ 5). Изъ переписки мы знаемъ, что онъ учился въ Падув у Конвертино и ему обязалъ своимъ гуманистическимъ образованіемъ в). Такъ же не върна голословная оцінка результатовъ его гуманистическихъ занятій. "Въ жизни у Верджеріо всегда быль недостатокъ между волей и дівательностью, говорить Фогть. Онъ не былъ ни настоящимъ ученымъ, ни полнымъ гуманистомъ" 7). Наобороть, едва ли можно найти другого гуманиста, который болье довольствовался бы вившнимъ примиреніемъ между традиціоннымъ христіанствомъ и новыми потребностями. Съ другой стороны, Верджеріо вполнів раздівляль гуманистическія стремленія своих современневовъ и нисколько не уступалъ имъ, какъ ученый.

Самое цінное произведеніе въ біографической литературів о Верджеріо — не разъ цитированное нами введеніе Комби къ его переписків. Тамъ нівть ни фактической біографіи этого гуманиста, ни всесторонняго выясненія его міросозерцанія; это только краткій конспекть для того и другого. Послів крайне бізглаго, но критически провівреннаго обзора біо-и библіографическихъ фактовъ, Комби характеризуеть автобіографическое значеніе переписки Верджеріо и устанавливаеть основную точку зрівнія для выясненія его міросозерцанія. По его словамъ, Верджеріо быль проникнуть "духомъ примиренія между

<sup>1)</sup> Diss. Voss., I, p. 51 H cares.

<sup>2)</sup> Storia, VI, р. 951 и слъд.

<sup>3)</sup> Baduber, Pietro Paolo Vergerio il seniore da Capodistria. Capodistria 1866. Мив не удалось воспользоваться этимъ сочиненіемъ; но судя по цитатамъ Фогта, оно не заключаетъ въ себв ничего новаго. Комби, l. с., упоминаетъ еще болве ранняго біографа, каноника Stancovich'a, который совсвиъ не извъстенъ въ поздивишей литературъ о Возрожденіи.

<sup>4)</sup> Die Wiederbel., I, p. 275 и 277. Voigt впервые установиль приблизительную дату его смерти.

<sup>5)</sup> Cm. Ibid. p. 177 H 434.

<sup>6)</sup> Epist. 68, 89, 90.

<sup>7)</sup> Die Wiederbel., I, p. 436.

двуня великими системами, которыя были поставлены другь противъ друга" 1), между язычествомъ и христіанствомъ. Такая точка зрвнія совершенно справедлива; къ сожаленію, мы не находимъ у Комби, ни ея фактическаго обоснованія, ни дальнівшиго развитія, хотя переписка даеть возможность для того и другого. Действительно, Верджеріо — искренній христіанинъ. "Святая религія, говорить онъ, вместе съ истиннымъ ученіемъ заключаеть въ себе самую точную норму живни, и нътъ болъе сильнаго доказательства въ пользу нашей въры, какъ ся правственное ученіе "3). Съ такимъ широкимъ цониманіемъ христіанства не трудно было согласить новыя потребности; но Верджеріо считаль себя также настоящимь католикомь. Къ восточной церкви онъ относится чрезвычайно сурово. "Греческая схизма", по его словамъ, привела къ крайне печальнымъ последствіямъ: "она породила чрезвычайно важныя заблужденія въ вере, потомъ наи создала секту Магомета, или содъйствовала ей и, наконецъ, сдълала то, что восточная перковь теперь почти совершенно ничтожна (ргоре nulla est)" 3). Наоборотъ, коллегія кординаловъ для него "основаніе религіи и глава вѣры" 4). Съ такимъ христіанствомъ примиреніе было чрезвычайно трудно для Верджеріо, потому что онъ быль настоящій гуманисть. Выше мы видёли, что цёль жизни для него — индивидуальная мораль, которая сводится къ наукъ въ теоріи и къ всестороннему развитію на практикъ. Верджеріо далекъ отъ какой бы то ни было исключительности: онъ высоко ставить и грамматику, и логику, и исторію, и право, и поэвію. "Я докторъ in artibus, а также и медицины, говорить онъ въ одномъ письмѣ; теперь готовлюсь пріобрести такую же степень въ гражданскомъ и каноническомъ правъ... Окончивши эти занятія, я ръшиль, если Богь дасть, добиваться лавровъ (поэтическихъ) верджеріо совершенно чуждо то аскетическое отношение къживни, которое характеризуетъ среднев'вковую мораль. Правда, онъ отказывается отъ семьи; но онъ дълаетъ это только изъ желанія сохранить личную свободу в), не изъ аскетизма, а по индивидуалистическимъ соображеніямъ. Въ одномъ письмів Верджеріо такъ характеризуеть свою мораль: "мні кажется наилучшей та философія, которая живеть въ городахъ и избѣгаетъ пустыни, которая ваботится вакъ о себъ, такъ и объ общемъ благъ, и старается быть

<sup>1)</sup> L. c., p. XXXI, cp. p. XXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Epist. 10, p. 11.

<sup>\*)</sup> Epist. 112, p. 167.

<sup>4)</sup> Epist. 7, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. 49, р. 81. Ср. Epist. 5, р. 5 и Epist. 21, р. 25.

<sup>6)</sup> См. чрезвычайно характерную epist. 24.

полезнымъ наибольшему воличеству людей "1). Столкновеніе такой точки зрвнія съ традиціоннымъ христіанствомъ было неизбежно, и оно обнаруживается въ перепискъ Верджеріо. Если католицизмъ давалъ "самую точную норму жизни", то дополнение его философией Сенеки совершенно излишне; но оно необходимо для Верджеріо, потому что подъ virtus гораздо легче было подвести любимыя занятія. чемь отожнествить ихъ съ средневековымь благочестиемь. Самое отождествленіе гуманистической науки съ добродітелью обнаруживаеть потребность въ новыхъ нормахъ морали, которыя думали найти въ античной литературь, болье подходившей къ новому настроенію, чымъ перковныя доктрины. Одождествляя эту virtus съ средневъковой моралью, гуманисты только маскировали противоръчје, не устрания его, и оно проявляется повсюду въ ихъ произведеніяхъ. Для его характеристики у Верджеріо достаточно одной подробности изъ переписки. Осыпая въ письмъ къ Дзабареллъ крайне ръзкой бранью одного кардинала, онъ говоритъ: "ты не будешь удивляться, что я такъ говорю и думаю о кардиналахъ, потому что я ценю заслуги человъка, а не блескъ его сана. Человъку свойственно цънить человъка, а купцамъ шапки "2). Верджеріо, повидимому, не чувствовалъ противорѣчія; но примирить "двухъ системъ" ему не удалось.

Кромѣ Конвертино и Верджеріо, мы знаемъ при дворѣ Карраръ и еще нѣсколько лицъ, сочувственно относившихся къ новому движенію. Таковъ Paganino Scala, мѣстный судья и профессоръ правъ, съ которымъ совѣтовался Конвертино относительно своихъ сочиненій в. Таковъ Ludovico Buzzachareno и Michele Rabatha, съ которыми велъ оживленную переписку Верджеріо в. Но, повидимому, это были пассивные гуманисты в. Съ паденіемъ Карраръ и съ подчиненіемъ города Венеціи гуманистическое движеніе еще болѣе усилилось въ Падуѣ. Мѣстный университетъ сдѣлался источникомъ гуманистическаго образованія для венеціанской молодежи. Здѣсь преподавали Гаспарино и Кристофоро да Барцицца, Гуарино и его сынъ Баттиста, Филельфо, Витторино да Фельтре, Эрмолао Барбаро и друг. Изъ

<sup>1)</sup> Combi, p. XLIV.

<sup>3)</sup> Mercatorum autem capillos или capellos (?), въроятно, намекъ на кардинальскія шапки. Epist. 121, p. 181.

<sup>\*)</sup> Cm. Klette, l. c., p. 21.

<sup>4)</sup> Cm. Epist. 19, 56, 87, 182, 189 H 108.

<sup>5)</sup> Paolo Veneto то же стояль въ сношеніяхь съ гуманистами, хотя онъ больше изв'ястенъ, какъ аверроистъ. См. Tiraboschi, V, p. 442 и Renan, l. c., p. 344—47.

м'встныхъ гуманистовъ въ XV столетія особой изв'встностью пользовались Секко Полентоне и Джіованни Марканова 1).

Исторія гуманистическаго движенія въ Падуб представляеть огромный интересъ главнымъ образомъ по его отношению къ Петраркв. Здъсь, а не въ какомъ-либо другомъ мъстъ находились непосредственные преемники перваю гуманиста, самые крупные и самые характерные представители второй гуманистической генераціи. Сочинонія Конвертино и Верджеріо обнаруживають органическое развитіе идей и чувствъ Петрарки. Ихъ произведенія проникнуты его нидивидуадизмомъ, который и проявляется въ аналогичныхъ формахъ. Оба писателя раздёляють религіозныя чувства перваго гуманиста; но церковныя традиціи у нихъ слабе и мене вліяють на ихъ возаренія. У Конвертино ихъ почти незамътно, какъ у Бруни; у Верджеріо редигіозность ограничивается чувствомъ и, отдівдавшись отъ церковности формальнымъ и поверхностнымъ ея примиреніемъ съ новымъ настроеніемъ, онъ остается свётскимъ писателемъ. По отношенію въ философіи и наукъ Верджеріо настоящій ученикъ Петрарки: онъ сводить ту и другую къ морали. Что касается до Конвертино, то, поскольку намъ извёстны его возарёнія, онъ прямо повторяетъ перваго гуманиста. Въ частности ихъ исторіографія обнаруживаетъ ту же наклонность къ критицизму; въ ихъ политикѣ — та же безпринципность, тв же экспериментальныя основы. Наконецъ, древность играетъ для нихъ ту же роль неисчерпаемаго источника фактовъ и сентенцій для теоретического оправданія новыхъ нотребностей. Словомъ, Конвертино и Верджеріо настоящіе духовныя діти Петрарки, взявшія ивъ его наследства то, что подходило къ вкусамъ и наклонностямъ кажлаго.

Несравненно слабъе начала гуманистическаго движенія въ Ферраръ и Мантуь, котя позже оба города затинли Падую и заняли болье видное мъсто въ исторіи Возрожденія.

Фамилія Д'Эсте уже въ половинъ XIII въка вахватила власть въ Ферраръ<sup>3</sup>) и благополучно избъгла судьбы Скалигеровъ и Карраръ. Стремленіе покровительствовать наукамъ и литературъ Д'Эсте обнаруживаютъ уже въ XIII въкъ<sup>3</sup>); но борьба съ пацами въ началъ слъдующаго стольтія на время прервала эту традицію, которая вновь была возстановлена Никколо II (1361—1388). Первый гуманистъ, проъзжая

<sup>1)</sup> Очеркъ гуманистическаго движенія въ Падув послв Карраръ у Voigt'a, II, р. 437 и след.

<sup>2)</sup> Sismondi, III, p. 277.

<sup>\*)</sup> Tiraboschi, V, p. 11.

<sup>4)</sup> Leo, III, p. 73-74.

черезъ Феррару, встрътиль чрезвычайно радушный пріемъ со стороны самого Никколо и его брата Уго и потомъ завязаль съ ними переписку 1). Отношеніе Никколо къ Бенвенуто Рамбальди 2) показываетъ, что сочувствіе тиранна къ первому гуманисту обусловливалось его пониманіемъ и интересомъ къ стремленіямъ Петрарки. Тѣмъ не менѣе, кромѣ Рамбальди, мы не знаемъ ни одного гуманиста при дворѣ Никколо ІІ и ни одного адресата Петрарки въ Феррарѣ. Единственнымъ почитателемъ перваго гуманиста изъ этого города, сколько намъ извѣстно, былъ поэтъ Antonio de Beccari, который въ длинной канцонѣ оплакивалъ въ 1343 году пѣвца Лауры, обманутый ложными слухами о его смерти. Но Беккари развѣ только по настроенію можно отнести къ гуманистамъ. Онъ увлекался итальянской поэзіей Петрарки и съ особеннымъ благоговѣніемъ относился къ Данте. Саккетти разсказываетъ, что однажды Беккари взялъ въ церкви свѣчу отъ Распятія и поставилъ ее на гробъ автора Божественной Комедіи 2).

Пріемникъ Никколо II Альберто (1388—1393), отличавшійся ръшительностью и жестокостью 1, продолжаль фамильныя традиціи по отношенію въ наукв. Благодаря его стараніямь, въ Феррарь быль открыть университеть, который, однако, до половины XV въка, влачиль едва замътное и часто прерывавшееся существование<sup>5</sup>). Слъдовъ гуманистическаго движенія при дворѣ Альберто весьма мало. Мы знаемъ только, что его секретаремъ быль латинскій поэть Matteo d'Aureliano изъ Виченцы, внавшій и греческій языкъ, но изъ его произведеній извістны по ваглавію только два стихотворенія да два письма, находящіяся въ рукописяхъ ). Крупнымъ центромъ гуманистическаго движенія становится Феррарскій дворъ со времени Никколо III (1393-1441). Панегиристы Гуарино считають его родоначальникомъ новаго движенія въ Феррарь 7); но онъ появился тамъ въ то время, когда гуманизмъ имелъ тамъ уже и пришлыхъ и местныхъ последователей. Учителемъ Нивколо III быль другь Петрарки венеціанскій гуманисть Донато дельи Альбанцани, впослідствіи канц-

<sup>1)</sup> Epist. senil. XI, 13 и XIII, 1. О не изданномъ отвътъ на послъднее письмо, утъщавшее Никколо по случаю смерти его брата, см. Voigt, I, p. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, р. 722 и слъд.

<sup>3)</sup> Свъдънія о Beccari y Tiraboschi, V, р. 758 и слъд., у Fracas. Lett. famil. III, р. 184 и Gaspary, II, р. 79—80. Лигература у Gaspary, ibid р. 646—47.

<sup>4)</sup> Sismondi, V, p. 61.

<sup>5)</sup> Tiraboschi, V, р. 117 п слъд.

<sup>6)</sup> Магг., I, 2, р. 1273. Ср. выше, р. 934 пр. 2.

<sup>7)</sup> Rosmini, l. c., I, p. 30-31.

деръ своего ученика<sup>1</sup>). Хотя Альбандани и не привилъ Никколо III гуманистическаго образованія, тімь не меніе воспитанникь гуманиста чувствоваль склонность и понималь важность новаго движенія<sup>2</sup>). Онъ собираль библіотеку<sup>3</sup>), и первымь его канцлеромь быль другь Салютати Бартоломео делла Мелла 1), в после него Локакопо Giglioli, другъ и покровитель Гуарино<sup>5</sup>), и Лодовико Казелла, усердно покровительствовавшій многимъ гуманистамъ (). Возобновивъ университеть въ 1402 году, онъ приглашаеть на канедру Уго Бенци и, вероятно, для этой же цвли Ауриспу, а образованіе своего сыпа поручаеть Гуарино. Преподаваніе обоихъ педагоговъ имело большой успехъ; но деятельность ихъ учениковъ относится уже ко второй половинъ XV столътія. Въ занимающую насъ эпоху въ Феррарь не встрвчается ни одного крупнаго гуманиста-писателя изъ мъстныхъ гражданъ, несмотря на раннее и последовательное меценатство Д'Эсте; но изъ этого едва ли можно заключать о слабости гуманистического настроенія въ обществв. Его следы и теперь достаточно заметны, а съ расширениемъ нашего внакомства съ гуманистической литературой, они обнаружатся, въроятно, въ гораздо большемъ количеств $^{7}$ ).

Не замѣтно слѣдовъ гуманистическаго движенія въ занимающую насъ эпоху и въ принадлежавшей Д'Эсте Модень. Высшая школа существовала вдѣсь уже съ начала XIV столѣтія<sup>8</sup>); но впервые только къ половинѣ XV вѣка здѣсь появляются гуманистическіе преподаватели - поэты Gasparo Tribraco и Bartolomeo Prignani, изъ школы которыхъ вышла цѣлая плеяда ихъ подражателей<sup>9</sup>). Но и въ Моденѣ, какъ въ другихъ второстепенныхъ городахъ, гуманисты не

<sup>1)</sup> См. о немъ ниже.

<sup>2)</sup> Rosmini, ibid. p. 49-50.

<sup>3)</sup> О каталогъ библіотеки д'Эсте см. Cappeli, La biblioteca Estense nella prima metà del secolo XV въ Giorn. stor. d. lett. ital. XIV, p. 11).

<sup>4)</sup> Voigt, I, p. 549.

<sup>8)</sup> Rosmini, l. c., p. 27.

<sup>6)</sup> Tiraboschi, VI, p. 42.

<sup>7)</sup> Такъ, уже переписка Верджеріо знакомить насъ съ нъківить Aldrovandinus или Oldrovandinus, который несомнънно раздълять гуманистическіе интересы. (См. epist. 32, 36, 53, 65, 79, 101 и 102). Многочисленныя письма Ugoni Ferrariensi phisico адресованы были, повидимому, Венци. Единственный очеркъ фактической исторіи гуманистическаго движенія въ Ферраръ у Voigt'a, I, р. 548 и слъд.

<sup>8)</sup> Tiraboschi, V, p. 120.

<sup>\*)</sup> Ibid. VI, p. 1232 H CIBA. CM. TARME Setti, Gaspare Tribraco de'Trimbocchi, umanista Modenese del secolo XV (BB Propugnatore, XI, 1878, p. 3).

держались: ихъ притягивалъ обыкновенно Феррарскій дворъ или Венеція<sup>1</sup>).

Въ Мантит теранія установилась еще въ 1275, когда Бонакосси захватили тамъ верховную власть; но въ 1328 году Гонзаги убили Пассерино Бонакосси, и Думджи Гонзана сделанся правителемъ города<sup>3</sup>) и передалъ власть своему потомству. Новые изследователи начинають обывновенно исторію гуманизма въ Мантув со времени появленія тамъ Витторино да Фельтре въ 1425 году<sup>в</sup>); но ея начало относится къ болъе раннему времени. Уже старый Луиджи, умершій 93-лётнимъ старикомъ въ 1360 году, приглащаль къ себе въ Мантую перваго гуманиста () и собираль библіотеку (). Съ Giovanni Aretino Aghinolfi, ванциеромъ Луиджи, сохранившимъ свой постъ и при его преемникъ, Петрарка велъ оживленную переписку 4). Преемникъ Лунджи, Гендо (1360-1362) былъ повлонникомъ перваго гуманиста, обращался къ нему за советомъ по своимъ сердечнымъ двламъ и просилъ прислать несколько стихотвореній. Петрарка отвічалъ Гвидо замечательнымъ письмомъ, въ которомъ доказывалъ, что "силою любви сравнивается общественное положение" 7), и посвятилъ ему стихотворное посланіе на латинскомъ явикв<sup>8</sup>). Уже при первыхъ Гонзагахъ замъчаются слъды гуманистического двеженія и вив придворныхъ сферъ. Такъ, Петрарка адресовалъ два письма некоему Andrea da Mantova. О личности и воззрвніяхъ этого мантуанца нъть свъдъній; но первый гуманисть даеть въ обоихъ письмахъ резкую отповъдь своимъ критикамъ, которые возбуждали негодованіе и адресата $^{\circ}$ ). 1361 годомъ помечено неизданное сочинение некоего Rinaldo degli Obizzi: "О жизни, нравахъ и изръченіяхъ философовъ". Книга написана по-датыни, заключаеть въ себъ біографію 130 фи-

<sup>1)</sup> Родомъ изъ Модены быль Bernardo di Carpo гуманистическій секретарь въ канцеляріи венеціанскаго дожа. См. о немъ ниже.

<sup>2)</sup> Sismondi, III, p. 277.

<sup>\*)</sup> Cm. Voigt, I, p. 536. Geiger, p. 171.

<sup>4)</sup> Хотя адресованое ему Петраркой письмо (Var., I), Tiraboschi (V, p. 48) и Фракассетти (Lett. famil. V, p. 204) считають подложнымъ, темъ не меневе самый факть приглашенія подтверждается другими местами переписки. См. Var. ер. 24; ср. Fracass. Lett. famil. V, p. 295.

<sup>5)</sup> Tiraboschi, V, 151.

<sup>•)</sup> Ему адресованы: Epist. famil. VII, 8; XI, 3 и 9; XVII, 10; XX, 10 var. 24. Вся переписка носить личный и частію діловой характерь.

<sup>7)</sup> Epist. famil. III, 11.

<sup>8)</sup> Epist. poët. 3. Cm. Tirab., V, p. 48.

<sup>9)</sup> Epist. famil. V, 11 и 12. Cp. Fracas. Lett. famil. II, p. 55. Тирабоски предполагаеть, что Andrea Mantovano зналь греческій языкь (V, p. 616).

лософовъ, кончая Снимахомъ и Присціаномъ, и заканчивается латинскимъ двустишіемъ 1).

Шестидесятые годы XIV стольтія ознаменованы смутами въ семью Гвидо. Онъ назначилъ соправителемъ своего сына — Уголино, чъмъ возбудилъ негодование двухъ другихъ сыновей Франческо и Луиджи, которые отняли власть у отца и убили брата, а затемъ Луиджи убилъ Франческо и правилъ единолично до самой смерти въ 1382 году<sup>2</sup>). Его сынъ и преемникъ, Франческо (1382-1407), былъ жалкимъ орудіемъ въ рукахъ Джангалеаццо въ первую половину своего правленія и довольно успівшно боролся съ нимъ во вторую<sup>3</sup>). О гуманистахъ въ Мантув за этотъ періодъ ничего не слышно; твиъ не менве двеженіе не прекращалось. Мы знаемъ, что въ 1398 году нѣкій Venturino по правдничнымъ днямъ публично читалъ Виргилія ) и что сынъ и преежникъ Франческо, Джанфранческо (1407-1444), получилъ гуманистическое образованіе. Съ вступленіемъ его на престоль исторія гуманизма въ Мантув вступаеть въ новый періодъ своего развитія. Гуманистическіе интересы прочно укоренились прежде всего въ семьъ правителя, жена котораго Puola Malatesta, представляеть собою ранній примітрь гуманистически образованной женщины, а затемъ съ появлениемъ Витторино да Фельтре Мантуя къ половинъ XV въка сдълалась однимъ изъ наиболъе крупныхъ центровъ гуманистического движенія.

## XVII.

Гуманистическое движеніе въ Венеціи. — Внутренняя исторія республики въ XIV и XV стольтіяхъ. — Друзья и адресаты Петрарки въ Венеціи. — Бенинтенди в его произведенія. — Паоло ди Бернардо и его письма. — Донато Альбанцани. — Дзак. Тревизано и другіе позднъйшіе гуманисты. — Общій характеръ гуманизма въ Венеціи. — Политическое состояніе Генуи и развитіе тамъ гуманистическаго ввиженія.

Внутренняя исторія Венеціи въ XIV вѣкѣ сводится къ усиленію аристократическаго вліянія на управленіе государствомъ. Въ то время, какъ въ другихъ городахъ Италіи аристократія или уступала мѣсто усилившемуся popolo minuto, или была уже окончательно раздавлена

<sup>1)</sup> Raynaldus Mantovanus, De vita, moribus et dictis philosophorum. Свъдънія о ней у Tiraboschi, V, p. 540.

<sup>\*)</sup> Sismondi, IV, p. 199-200.

<sup>8)</sup> Ibid. V, p. 61, 98 m 153.

<sup>4)</sup> Davari, Notisie storiche intorno allo studio publico ed ai maestri del secolo XV e XVI che tennero scuola in Mantova. Mantova. 1876, p. 4.

тиранніей, въ Венеціи правящій классъ суживался въ олигархію, при чемъ отъ управленія республикой вивств съ низшими классами оттвснены были и болье слабыя арристократическія фамилін. Этоть переворомь, происходившій главнымъ образомъ путемъ послёдовательной аристократизаціи старыхъ учрежденій, сопровождался революціонной борьбой демократического элемента, потерявшого возможность легальнымъ путемъ защищать свои интересы. Начиная съ 1304 года и кончая заговоромъ Фальеро, въ Венеціи происходить целый рядъ возствній, которыя только вызывають новыя учрежденія съ цівлью охраненія и приданія большей прочности олигархическому строю. Эта внутренняя борьба осложняется внышними войнами съ Вероной, съ Миланомъ, съ Генуей, съ венграми, съ турками, съ инсургентами въ собственныхъ владеніяхъ и колоніяхъ. Темъ не менее аристократическое правительство весьма успашно справилось съ внутренними и внышними затрудненіями. Къ концу XIV стольтія аристократическій режимъ вполнъ упрочился, владънія республики расширились пріобрѣтеніемъ Тревиво, Вероны и Падуи и окончательно сложились жарактеризующіе Венецію политическіе принципы и пріемы 1). Венеціанская политика этой эпохи носить обще-итальянскій характерь только по отсутствію всяких в моральных соображеній въ міропріятіяхъ, по холодной, эгоистической разсчетливости, не останавливающейся ни передъ какими средствами; но въ ея основъ лежитъ духъ сословной исключительности, свойственный аристократіи, консерватизмъ и строгая, по крайней мъръ, по наружности церковность — свойства, совершенно чуждыя другимъ итальянскимъ государствамъ. Эти специфическія особенности Венеціи были крайне неблагопріятны для гуманистического движенія; он' не могли устранить Возрожденія, но затрудняли его рость и наложили особенный отпечатокь на м'ястныхъ гуманистовъ.

Начало гуманистическаго движенія въ Венеціи относится еще ко временамъ Петрарки; но оно цѣлое столѣтіе почти не проникаетъ въ правящій классъ республики. Правда, уже первый гуманисть находился въ перепискѣ съ знаменитымъ дожемъ Andrea Dandolo, но эта переписка носитъ публицистическій характеръ. Самъ Дандоло былъ писателемъ, но не былъ гуманистомъ, хотя Петрарка осыпаетъ по-хвалами ученость и краснорѣчіе дожа не только въ адресованныхъ къ нему письмахъ, но и послѣ его смерти<sup>2</sup>). Дандоло былъ прежде всего практикъ и солдатъ, что вынужденъ признать самъ первый гу-

<sup>1)</sup> Leo, III, p. 53 и слъд.

<sup>\*)</sup> Epist. famil. XIX, 9 H 11.

манисть 1); его переписка носить чисто практическій характеръ, при чемъ сравнительно изящная форма его писемъ<sup>2</sup>) принадлежить, навёрное не ему, а его гуманистическому канцаеру. По крайней мёрв, известная хроника Дандоло, хотя и написана по-латыни, по стило и содержанію не имъеть гуманистическаго характера<sup>3</sup>), и реторическое введение къ ней написано его канцлеромъ 1). Этотъ канцлеръ, Benintendi de'Ravegnani или Ravagnani (1317—1365) и быль первымъ венеціанскимъ гуманистомъ. Природный венеціанецъ, другъ и почитатель Петрарки, Бенинтенди не принадлежаль въ правящей знати, хотя и провелъ всю свою жизнь на службъ у республики въ ея канцеляріи<sup>5</sup>). Сочиненія Бенинтенди немногочисленны и мало известны. Его единственный философскій трактать въ форм'в письма въ дожу Чельси остается неизданнымъ ). Его "Венеціанская хроника", тоже неизданная, простое извлечение изъ хроники Дандоло и не представляеть интереса $^{7}$ ). То же самое можно сказать и о его введеніи въ хронику самого дожа<sup>3</sup>). Фогть предполагаеть, что Бенинтенди принадлежить описание осады и взятія Цары въ 1346 году, изв'естное только въ итальянскомъ перевод'в въ связи съ этимъ произведеніемъ стоить річь Бенинтенди De laude Venetorum, написанпая или сказанная по поводу того же радостнаго для Венеців

<sup>1)</sup> Петрарка называеть ero doctum et facundum, et circumspectum, et affabilem, et mitem. Uno tamen offendebar, quod belli studio ardentior erat, quam naturae ac suis moribus conveniret. Epist. famil. XIX, 9.

э) Два его отвъта Петраркъ обыкновенно печатаются въ старыхъ изданіяхъ вивстъ съ письмомъ последняго.

<sup>\*)</sup> Tiraboschi, V, p. 559. Cp. Simonsfeld, Andreas Dandolo und seine Geschichtswerke. München. 1876.

<sup>4)</sup> CM. Voigt, Die Briefsammlungen Petrarca's, p. 63-64.

<sup>5)</sup> Наибол'те обстоятельным св'ядінія о немъ были собраны у Agostini, II, р. 322—327. Тирабоски и Фракассетти только его повторяють. Эти св'ядінія вновь пересмотрівны и значительно дополнены Voigt'омъ Die Briefsammlungen Petrarca's, р. 49 и сл'яд. Есть основаніе предполагать, что Бенинтенди палъ жертвою подозрительности своего правительства.

<sup>6)</sup> Ad illustrem Dominum Laurentium Celsi, Venetiarum Ducem commendatoria vitae actae et exhortatoria peragendae. Рукопись въ Парижъ. См. Voigt, l. c., p. 66.

<sup>7)</sup> Chronica Venetiarum. Simonsfeld сравниль рукопись съ сочиненіемъ Dandolo и призналь ее за für einen fast wörtlichen Aussug. Voigt предполагаеть, что эта работа вошла въ составъ хроники Дандоло (l. c., р. 64—66).

в) Оно напечатано у Muratori, Scriptores XII, р. 9.

<sup>9)</sup> Istoria dell assedio e della ricupera di Zara, fatta da Veneziani nell'anno 1346 издана Morelli въ Monumenti Veneziani di varia letteratura. Venezia 1796. Сочинение мин извъстно только по изложению Фогта, l. c., 61—63.

событія 1). Этога необувданный панегирив республикь, который заканчивается стихами изъ Виргилія и переполненъ необычными даже для гуманистовъ гиперболами<sup>2</sup>), свидетельствуеть только о патріотивив автора, сильно приподнятомъ служебнымъ усердіемъ. Другая річь Бенинтенди, приготовленная для произнесенія передъ Людовикомъ Венгерскимъ во время одной дипломатической миссіи, не была скавана, такъ какъ Людовикъ отказался принять пословъ<sup>3</sup>). Ее приписывали Петраркъ и печатали виъстъ съ его сочиненіями; по формъ она немногимъ уступаетъ ораторскимъ произведеніямъ перваго гуманиста: но ея содержаніе не представляеть интереса 1). Интересніве письма Бенинтенди; но ихъ сохранилось очень немного. До сихъ поръ известны два его письма къ Петрарке, изъ которыхъ видно, съ какою страстью собиралъ онъ переписку перваго гуманиста<sup>5</sup>). Его утвшительное посланіе къ товарищамъ по канцеляріи после смерти Дандоло и заговора Фальеро весьма характерно. Авторъ въ восторженных выраженіях говорить о первом дожё и чрезвычайно сдержанно намекаеть на печальныя последствія катастрофы Фальеро для его канцеляріи<sup>6</sup>). Последнее письмо Бенинтенди адресовано Moggio da Parma, другу Петрарки. Подшучиван надъ адресатомъ, служившимъ Каррарамъ, Бенинтенди ясно показываетъ, что въ основъ его служебнаго усердія лежаль искренній патріотизмь7).

<sup>1)</sup> De laude Venetorum напечатано въ приложении у Voigt'a, l. c., p. 74—76. Въ рукописи ръчь названа Epistola F. Petrarcae; но Фогтъ съ большой въроятностью доказываетъ ея принадлежность Бенинтенди (l. c., p. 61).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tu sola libera, tu justitae observatione secura, tu pacis forma, vitae regula, norma eligenda, tu magistra ordinis et virtutum omnium disciplina. Te formident populi, finitimi paveant. Stupeat mare, terra tremiscat. L. с., р. 75. Заслуживаеть вниманія, что ораторъ ставить въ особую заслугу республикъ, ut apostolicae sedis cathedram contra robur imperii conservares illaesam. Ibid.

<sup>3)</sup> Propositum factum coram rege Hungariae напечатана въ Opera omnia F. Petrarcae. Basil. 1581, р. 1129. О ед цъли Voigt, l. с., в. 55.

<sup>4)</sup> Ibid. 63.

<sup>5)</sup> Среди Ер. Var. Петрарки въ Базельскомъ изданіи №№ 11 и 14. Voigt въ своемъ общемъ сочиненіи (II, р. 429) говорить: seinen Brief an Petrarca gedenke ich aus einer Leipziger Handschrift zu veröffentlichen; но въ цитированномъ поздитищемъ трудъ онъ пришелъ къ убъжденію, что это письмо принадлежить Paolo di Bernardo (см. р. 30 и 69).

<sup>6)</sup> Письмо ibid. № 7. Его анализъ у Voigt'a, р. 51 и след.

<sup>7)</sup> Servio non domino, non tyrano, qui vitae necisque in me habeat potestatem. Servio rei publicae meae, quae nihi me ipso charior semper fuit, servio patriae meae, quae filiis, parentibus et amicis et demum privatae utilitati praeferenda est. Hanc mihi non servitutem, sed summam arbitror libertatem. Ibid. cp. 10. O Moggio cm. выше, p. 915.

Наличныхъ данныхъ слишкомъ недостаточно, чтобы составить ясное представление о міросозерцаніи Бенинтенди. Но изъ его произведеній видно, что онъ быль большимъ поклонникомъ перваго гуманиста. подобно ему изучалъ древнихъ классиковъ и стремился къ красноречію, что дасть право считать Бенинтенци первымъ последователемъ Петрарки въ Венеціи 1) Бенинтенди не былъ единственнымъ представителемъ новаго духа въ канцеляріи венеціанскаго дожа. Фогть открыль несколько писемь анонима изъ Тревизо и доказаль, что этоть анонимъ  $Paolo\ di\ Bernardo$ , которому адресовано одно старческое письмо Петрарки (Х, 3). Паоло быль родомъ изъ Тревиво, съ раннихъ лътъ увлекался поэзіей, писалъ итальянскія стихотворенія и изучаль датинскихъ поэтовъ; позже онъ занимался торговлей, затыть служиль подъ начальствомъ Бенинтенди и, подобно ему, страстно собираль письма Петрарки. Послѣ заговора Фальеро онъ долженъ быль оставить прежнюю службу, и вернулся къ торговлъ; но ему и здёсь не посчастливилось, такъ что онъ зарабатывалъ себе илебъ на частной службъ въ качествъ писца у венеціанскихъ чиновниковъ въ самой Венеціи и въ подчиненныхъ ей городахъ<sup>2</sup>). 14 писемъ Паоло, изданныя Фогтомъ, вызваны по большей части деловыми отношеніями и редко касаются теоретических вопросовъ. Темъ не менье они представляють значительный интересь, потому что обрисовывають характерь этого ранняго гуманиста и некоторыхь его адресатовъ. Такъ, въ письмъ къ Петраркъ Паоло признается, что какой-то "тайный жаръ" воспламеняетъ его особенной любовью къ произведеніямъ перваго гуманиста, такъ что онъ даже "воровски" (furtive) собираеть его письма 3). Особенно характерны ть его письма, въ которыхъ онъ касается венеціанскихъ дель. Паоло, родомъ изъ Тревизо и заподоврѣнный въ соучастіи или, можеть быть, только въ сочувствін къ Фальеро, різко нападаеть на правящую знать, которая "подражаетъ всякой жестокости и звітрству" и "питается, подобно Ликаону, человъческими внутренностями" 1). Въ письмъ къ венеціанскому гражданину Натали, предлагавшему ему воспъть войну съ Падуей. Паоло отклоняеть предложение не только потому, что оно превышаеть его силы, но и потому еще, что и самое дело не стоить прославленія. "Какую ціну, говорить онь, въ Италіи, не говорю

<sup>1)</sup> Cp. Voigt, 1. c., p. 59-60.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Его біографическій очеркъ на основанін переписки у Voigt'a, l. с., р. 66 и слід.

э) У Фогта, р. 81.

<sup>4)</sup> O dira barbaries, восклицаеть онь далье, о saeva crudelitas, о implacabile genus, о infamia aevi nostri etc. Ibid. 79.

уже о Европъ, имъетъ война венеціанцевъ съ падуанцами? <sup>1</sup>). Примъръ родины заставляетъ его весьма несочувственно относиться къ венеціанскимъ успъхамъ. "Только съ 36-го года, говоритъ онъ, когда жители этой страны отданы были подъ покровительство и господство Венеціи, несчастная провинція дважды была разрушена и безъ причины, и безъ вины <sup>2</sup>). Характерно, что подобные взгляды не нарушали его дружескихъ отношеній съ патріотически настроенными адресатами.

Паоло является въ перепискъ настоящимъ гуманистомъ, хотя его возврвнія прорываются въ письмахъ только мимоходомъ и въ отдельныхъ фразахъв). Онъ часто и охотно цитируетъ древнихъ писателей. но далекъ отъ слепаго преклоненія передъ стариной и отъ смешенія ея съ дъйствительностью. Въ письмъ къ Натали онъ съ большимъ презраніемъ говорить о современныхъ событіяхъ сравнительно съ аналогичными явленіями въ древнемъ мірѣ, но выраженія — "мы хвалимъ старые годы, но живемъ въ наше время () или "мы хвалимъ древніе нравы, но живемъ новою жизнью () и т. п. — часто встрівчаются въ его письмахъ. Какъ всъ гуманисты, Паоло любить природу и ценить ея красоты ); и его влечеть "любовь къ науке " (affectio ad doctrinam), и стремленіе къ нравственному совершенствованію (spes reformandorum defectuum)7), и онъ желаль бы жить "въ почетномъ досугъ"<sup>8</sup>). Но обстоятельства сложились очень неблагопріятно: нужда заставила его искать болье надежных средствъ для существованія, чёмъ тв, которыя были въ наличности для раннихъ представителей Возрожденія, и изъ Паоло не вышло гуманиста писателя.

Переписка Бенинтенди и въ особенности Паоло открываетъ намъ еще нѣсколько именъ сторонниковъ новаго движенія, котя и не даетъ о нихъ почти никакихъ свѣдѣній. Такъ, товарищемъ Паоло по службѣ въ канцеляріи дожа былъ несомнѣнный его единомышленникъ Bonifacio de Carpo, родомъ изъ Модены<sup>в</sup>). Венеціанскій гражданинъ de'Natali

<sup>1)</sup> Ibid. p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 97-98.

<sup>2)</sup> Письмо въ Дж. да Равенна (очевидно, Конвертино), въ которомъ Паоло убъждаеть его оставить обучене дътей, повидимому, подражание аналогичному письму Петрарки въ Z. da Strada.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Ibid. p. 83.

<sup>6)</sup> lbid. p. 85.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 79.

<sup>8)</sup> Ibid p. 83.

<sup>9)</sup> Два адресованныхъ ему письма ibid. р. 86 и 89.

въ письмъ въ Паоло "нвящно" описывалъ современныя событія 1). Объ остальных в адресатахъ, разделявшихъ стремленія Паоло, ничего не извъстно, кромъ именъ<sup>2</sup>). Бенинтенди и Натали — единственные гуманисты венецівнскаго происхожденія; всі остальные ранніе представители новаго движенія не коренные жители республики. Къ ихъ чеслу принадлежить и близкій другь Петрарки Donato degli Albansani или dal Casentino или da Pratovecchio или Apenningena, какъ навываль его первый гуманисть (родился около 1330 умерь или въ концъ XIV или въ началъ XV стольтія). Петрарка находился въ перепискъ съ Донато и посвятиль ему сочинение De ignorantia; Боккаччіо, навывавшій его своимъ "особеннымъ другомъ", — эклогу Angelos. Эту дружбу раздъляль и Салютати, адресовавшій нісколько писемъ Донато. "Честный, но бъдный человъкъ", какъ характеривуеть его Боккаччіо<sup>в</sup>), Донато долгое время преподаваль граммативу въ Венеціи, что не доставило ему ни славы, ни денегъ, такъ что Петрарка оставиль ему въ завъщании небольшую сумму; только подъ старость его положение улучшилось, когда онъ сделался сначала учителемъ, а потомъ канцлеромъ Николо III д'Эсте въ Феррарв'). Литературная дівтельность Донато невначительна. Онъ быль только популяризаторомъ своихъ знаменитыхъ друзей: написалъ краткое толкованіе къ эклогамъ Петрарки<sup>5</sup>) и перевелъ на итальянскій языкъ его сочиненіе De viris illustribus<sup>6</sup>) и книгу Боккаччіо De claris mulieribus<sup>7</sup>). Салютати упоминаеть еще объ одной его книгв, не называя ея заглавія, но возможно, что онъ виветь въ виду какой-небудь изъ его переводовъ 3).

<sup>1)</sup> Ibid. p. 94.

<sup>\*)</sup> Сюда относятся: Bernardo Casalarcio, civis Cremonensis, Stefano Ciera и Gabrielle de' Rampinelli. Въ письм'в Бенинтенди въ Петрарк'в упоминается, какъ другь перваго гуманиста Marcus de Raude, civis Mediolanensis et Venetus. (Ep. var. N. 11. Bas. 1581).

<sup>\*)</sup> Bucolicum carmen, quod, ut sibi intitularem, petiit Donatus Apenninigena, pauper sed honestus homo et praecipuus amicus meus. De Genealog. XV, 13.

<sup>4)</sup> Наиболъе обстоятельныя свъдънія о его жизни собраны у Тирабоски, V, р. 847—851. См. также *Tosti, Memorie storiche sulla vita di M. Donato da Casentino*. (Напечатано впервые въ предисловію перевода De claris mulieribus и перевздана во II томъ перевода Razzolini De viris illustribus, p. V—XVI).

<sup>5)</sup> Hortis, Scritti inediti di Petrarca, p. 359.

<sup>6)</sup> Rossetti, p. 98-99.

<sup>7)</sup> Hortis, Studj, р. 600 и след. Въ приложении онъ напечаталъ латинское дополнение къ этому персводу. Ibid. 114.

<sup>8)</sup> Salutati пишеть: Habui libellum tuum, de quo gratias ago. Conjicirem, замъчаеть Mehus, приведя эту цитату, illum Donati libellum Boccaccium esse de Mulieribus claris. Vita Ambros., p. CCLII.

Венеціанскимъ нотаріусомъ считають нѣкоего Bonincontri, которому Петрарка адресоваль два дружескихъ посланія 1). Свѣдѣній о Бонинконтри нѣтъ, но если ему принадлежить неизданное сочиненіе о борьбѣ Фридриха Барбаруссы съ Александромъ III, то онъ былъ мантуанецъ по происхожденію, болонецъ по рожденію и "вполнѣ венеціанецъ словомъ и дѣломъ" 2). Наконецъ, изъ переписи Боккаччіо видно, что нѣкто Guido da Reggio принималь его въ Венеціи съ почетомъ и подариль ему кольцо 3).

Итакъ во время первыхъ гуманистовъ новое движеніе обнаруживается и въ консервативной Венеціи, но совершенно не захватываетъ правящихъ классовъ. Между аристократіей нётъ даже меценатовъ, если не считать таковымъ Дандоло; гуманизмъ гнёздится пока въ канцеляріи и его представителями являются преимущественно пришельцы и разночинцы. Мало мёняется дёло и при двухъ слёдующихъ поколёніяхъ. Правда, появляются меценаты изъ мёстной знати, но ихъ очень не много. Первое мёсто между ними занимаетъ знаменитый генералъ Carlo Zeno († 1418) ). Дзено не былъ писателемъ, но онъ понималъ толкъ въ древности и подъ старость началъ учиться греческому языку ). Современные гуманисты были отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгѣ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгъ. Верджеріо въ письмахъ осыпаетъ его похвалами отъ него въ восторгъ.

<sup>1)</sup> Epist. fam. XXIII, 4 H 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Въ библіотек San Marco въ Венеція хранится рукопись Бонивконтри: Historia de discordia et persecutione, quam habuit Ecclesia cum Imp. Federico Barbarossa tempore Alexandri III summ. pont. et demum de pace facta Venetiis et habita inter eos. Въ концъ сочиненія авторъ говорить: Ego Bonincontrus licet origine Mantuanus natione quoque Bononiensis tamen verbo et opere totus Venetus Rivaltensis Domini Ducis et Communis Venetiarum Notarius et Officialis. Догадки о личности Бонинконтри. См. Fracass. Lett. fam. V, p. 33.

<sup>3)</sup> Ab eo... honoratus sum et insignitus annulo. Corazz., p. 127.

<sup>4)</sup> Наиболье обстоятельныя свыдыня о Zeno вы его біографіи, написанной его внукомы: Jacobus Zenus, Vita Caroli Zeni, patritii Veneti clarissimi ad Pium II. (У Muratori Scriptores XIX, p. 197.)

<sup>5)</sup> Ermolao Barbaro, гуманисть 4-го покольнія, вы письмы кы Фр. Барбаро такы говорить о Zeno: accedit praeterea Caroli nostri, praestantissimi ac studiosissimi Viri, meique amicissimi, singularis in latinis graecisque litteris doctrina, quam summa admiratione prosequor et contemplor; eumque mihi ante oculos posui, ut si id modo consequi potuero, ipsum imitari ejusque vestigia sequi contendam. Въ Еріstol. Fr. Barbr. Ed. Quirini, р. 10 и 11.

<sup>6)</sup> Epist. p. 21-22 u 122. Cp. ep. 71 u 118.

<sup>7)</sup> Agostini, I, p. 170.

и даль ему средства для этого путешествія 1). Въ низшемъ дворянствів и въ среднихъ классахъ движение несомивно возрастаетъ; но мы знаемъ почти только одни имена его представителей. Самымъ крупнымъ изъ нихъ быль Zaccaria Trevisano старшій (1370—1413)<sup>2</sup>). Онъ изучаль право въ Падув и потомъ занималь самыя разнообразныя должности на родинв и за ен предвлами, одно время быль между прочимъ преторомъ во Флоренціи. Здёсь и еще раньше въ Палув. а также позже во время своихъ дипломатическихъ миссій онъ завелъ дружескія связи съ гуманистами и находился въ перепискъ съ Верджеріо, Салютати, Г. Барцициой и Л. Бруни. Гуманисты высоко ставили его латинское красноречіе, хотя въ ихъ отзывахъ чувствуется преувеличение<sup>3</sup>). Но кром'в хорошей латыни, Тревизано быль внакомъ съ греческимъ языкомъ. Тъмъ не менъе его участіе въ гуманистическомъ движеніи носило чисто пассивный характеръ. Тревизано не быль литераторомъ и написаль только три речи, которыя ему пришлось произнести во время своихъ липломатическихъ и другихъ миссій 1). Изъ переписки Верджеріо изв'ястенъ нівній Jacobus de Tarvisio, въроятно, гуманистическій секретарь Карло Дзено<sup>в</sup>). Тоть же источникъ знакомить насъ съ Donato de Compostellis, несомненнымъ гуманистомъ, философскую різчь котораго разбираєть Верджеріо<sup>6</sup>).

Въ чиновничьихъ сферахъ республики гуманистическое движеніе продолжало развиваться, хотя и не особенно быстро. Преемникъ Бенинтенди Raffaele de' Carisini, продолжатель хроники Дандоло, причастенъ къ литературъ, хотя о его воззрѣніяхъ мы и не имъемъ свѣдѣній?). Верджеріо адресовалъ обширное поздравительное посланіе Lucio Desiderato, въ которомъ онъ видитъ достойнаго продолжателя друга Петрарки Бенинтенди<sup>8</sup>). Единственнымъ писателемъ изъ этой среды былъ Lorenzo de'Monaci († 1429). Онъ принадлежалъ

<sup>1)</sup> Ero reneasoris y Agostini, I, p. 170.

<sup>2)</sup> Сведенія о немъ у Agostini, I, р. 310—325.

<sup>8)</sup> См. напр. отзывъ Бруни. Ibid. р. 318.

<sup>4)</sup> Zachariae Trivisani (HIH Tervisani) ad Gregorium XII Pontificem pro unione Ecclesiae Dei conficienda Oratio. Oratio ad Dominum Ariminensem (Carlo Malatesta) pro integratione Ecclesiae. In refutatione officii Capitaneae almae civitatis Paduae et in commendatione sui succesoris Domini Petri. Рувопнов см. Agostini, p. 324—325 и Voigt, I, p. 420.

<sup>5)</sup> Epist. 3 H 18.

<sup>•)</sup> Epist. 45, cm. Takke epist. 48.

<sup>7)</sup> Cm. Voigt, Die Briefsamml., p. 59.

<sup>8)</sup> Epist. 124.

<sup>\*)</sup> Сведенія о немъ у Agostini, II, р. 363—371.

иъ дворянству, хотя его родъ и не отличался особенной внатностью 1). быль секретаремь сената, а потомь великимъ канцлеромъ Кандіи. Его гуманистическіе интересы засвидітельствованы письмомы кы нему Фр. Барбаро<sup>2</sup>), хотя связей съ представителями новаго движенія за предълами Венеціи онъ, повидимому, не имълъ. Его произведенія въ стихахъ и прозв носять историческій характеръ. Первое місто между ними занимаеть Bенеціанская хроника до  $1354^3$ ), которая мало чемь отличается оть средневековых произведеній такого же содержанія 1). Затыть онь написаль вы стихахь Исторію Караа II. короля Венгерскаго и Благочестивое описание несчастия знаменитых венгерских королевт 5). Эти произведенія, если только они написаны не по заказу, обнаруживають въ авторъ интересъ къ романическимъ приключеніямъ и къ неаполитанской исторіи, который зам'ётенъ и въ эклогахъ Боккаччіо. Агостини, у котораго мы находимъ наиболью обстоятельныя свёдёнія объ авторів, не касается вопроса о томъ, подъ вавими вліяніями были написаны эти поэмы<sup>6</sup>), и будущему біографу Моначи предстоить выяснить ихъ отношение къ несомнънно гуманистической литературъ. Кромъ этихъ произведеній извъстна только еще одна похоронная рѣчь Моначи7).

Гуманистическая переписка сообщаеть еще нѣсколько именъ медиковъ и учителей, мѣстныхъ и пришлыхъ, которые чувствовали интересъ къ новому движенію. Такъ, существуеть очень много писемъ Верджеріо къ Niccolo di Lionardo, венеціанскому медику, и къ Giovanni da

<sup>1)</sup> Хотя онъ не называеть себя patricius Venetus, но Барбаро въ письмъ называеть его equestris vir.

<sup>2)</sup> Barb. Epist. p. 179.

<sup>3)</sup> Laurentii de Monachis Veneti, Cretae Cancellarii, Chronicon de rebus Venetorum ab U. C. ad annum MCCCLIV sive ad conjurationem ducis Faletro. Рукописи и раннія изданія отрывковъ приведены у Agostini, l. c., р. 366—367. Вполнъ хроника издана Согпаго уже послъ появленія книги Agostini въ 1758.

<sup>4)</sup> Такъ, Моначи внесъ въ свое сочинение большую часть хроники Дандоло.

B) Historia de Carlo II cognomento Parvo, Rege Hungariae; sive carmen metricum de Caroli Parvi lugubri exitio, ipsa gestarum rerum aetate ab hoc Autore scriptum. Pia descriptio miserabilis casus illustrium Reginarum ungariae. Ad egregium et strenuum Militem dominum Petrum Aimo, Insulae Cretensis Capitaneum. Рукописи у Agostini. l. c. p. 369—370.

<sup>6)</sup> Последняя поэма, судя по предшествующему ей письму къ Маріи Венгерской, вызвана личными отношеніями автора къ этой королеве.

<sup>7)</sup> Sermo in celebritate exequiarum quondam nobilissimi D. Vitalis Lando, in praesentia eximii et serenissimi Domini Michaelis Steno, Dei gratia inclyti Ducis Venetiarum. Рукописи у Agostini p. 369.

Bologna, тоже врачу, жившему въ Венеціи 1). Изъ гуманистическихъ учителей мъстнаго происхожденія извъстень только Лоренцо Момео, который обучаль новымь наукамь А. Джуліано и Д. Виттури. Старшій Барцица, сообщающій эти свъдънія, въ одномь письмь навываеть его "превосходнымь поэтомь и ораторомь" 1); но до сихъ поръ не извъстно ни одного произведенія Момео, и всъ свъдънія о немь исчерпываются этимь мъстомь изъ переписки да Барцица.

Новые изследователи отмечають равнодущие республики къ гуманистическому движенію и его сравнительную слабость въ Венеціи<sup>3</sup>), но не дають ни обстоятельнаго фактическаго очерка исторіи венеціанскаго гуманизма, ни объясненія его особенностей 1). Межку твиъ и наличные источники позволяють отивтить некоторыя своеобразныя черты Возрожденія въ Венеціи. Выше мы вид'вли, что уже въ началь XIV стольтія Конвертино обвиняль Венецію въ отсутствіи идеальныхъ интересовъ , и это обвиненіе вполнъ справедливо, но только по отношенію къ правящимъ классамъ. Среди разночинцевъ, которые вообще дали наибольшій контенгентъ активныхъ гуманистовъ, замътны несомивнище следы движенія также и въ Венеціи, тогда какъ нобили только въ отледьныхъ и весьма редкихъ случаяхъ являются меценатами. Такъ дело шло и въ XV стольтін. Въ среднихъ классахъ существовали, въроятно, кружки, гдъ обсуждались гуманистическія темы. Упомянутый нами діалогь Дечембріо 6) описываеть одну такую бесёду, но собесёдниками въ ней являются все неизв'єстныя имена, между прочинь Chursus Cancellarius и какой-то Франческо, повидимому, крещеный еврей<sup>7</sup>). Гуманистическое движение болье проникаеть, конечно, и въ высшие классы, но венеціанскіе нобили усвоивають только вибшнюю сторону движенія, знаніе древности, умѣнье написать письмо хорошей латынью и произнести изящную різчь. Настоящих гуманистовъ между

<sup>1)</sup> Къ первому адресовано 8 писемъ, ко второму 17. См. Combi, Epist. passim. Тамъ же (р. 215) небольшое и незначительное письмо второго изъ нихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Epist. p. 117.

<sup>3)</sup> Voigt I p. 415; Geiger p. 265. Körting (Petrarca's Leben p. 364) совершенно неосновательно утверждаеть обратное: Venedig war schon damals, was es später in noch höherem Grade verden sollte, ein Centralpunkt humanistischen Lebens.

<sup>4)</sup> Только у Фогта мы находимъ враткій перечень раннихъ венеціанскихъ гуманистовъ и нізкоторыя мізткія замізчанія объ особенностяхъ сторонниковъ Возрожденія изъ числа нобидей. L. c.

<sup>5)</sup> См. выше р. 943.

<sup>6)</sup> См. выше р. 693—694.

<sup>7)</sup> Franciscus, noster im novo baptismate filius. L. c.

ними нътъ ни одного и въ 1-й половинъ XV въка. Единственное произведение на гуманистическую тему, написанное венеціанскимъ нобилемъ, — De re uzoria Фр. Варбаро, насквозь пропитано аристократизмомъ. Если другіе гуманесты изъ венеціанскихъ нобидей пускались въ литературу, то изъ-подъ ихъ пера выходило или житіе святого, или біографія предка, или исторія родного города, или подемическое произведение противъ какого-нибуль гуманиста, если онъ нападаль на церковь или на аристократію. Ліонардо Джустиніани писалъ "Похвалы Богородицв" и перевелъ жите св. Николая Чудотворца; его сынъ Бернардо — исторію Венеціи и житіе блаженнаго Лоренцо Джустиніани: Эрмолао Барбаро — житіе и перенесеніе мощей св. Аоанасія Адександрійскаго, а также только по заглавію изв'єстныя двъ ръчи "противъ поэтовъ", направленныя, по всей въроятности, противъ гуманистовъ: Джакопо Дзено — біографію своего дъда Карло: Лауро Квирини полемизировалъ съ Поджіо по поводу его діалога De nobilitate и написаль ръзкое письмо папъ Николаю V противъ сочиненія Валям о Лар'в Константина и т. п. 1). Традиція мізшали венеціанскимъ нобилямъ сдівлаться настоящими гуманистами.

Следы гуманистическаго движенія обнаруживаются и въ подчиненныхъ Ве неціи областяхъ. Такъ, въ Тревизо существовала публичная школа уже въ половине XIV века<sup>3</sup>), и мы видели, что изъ этого города вышло несколько венеціанскихъ гуманистовъ. Въ начале XV века венеціанцы закрыли местный университетъ<sup>3</sup>), темъ не менее отсюда вышелъ некто Francesco Bosco, авторъ неизданной латинской поэмы и профессоръ въ Cividale<sup>4</sup>). Верджеріо адресоваль два письма врачу Almerico da Serravale, хотя изъ нихъ не видно, жилъ ли этотъ медикъ, близкій къ Дз. Тревизано, въ своемъ родномъ городкъ<sup>5</sup>). Выше мы видели, въ какихъ черныхъ краскахъ изображаетъ Верджеріо въ перепискъ свою родину; темъ не менье и изъ Истріи вышель другь Верджеріо, Santo Pellegrini<sup>6</sup>).

Изъ крупныхъ государствъ Италіи бъднѣе всего гуманистическими ниенами въ занимающую насъ эпоху — Генуя. Исконная соперница

<sup>1)</sup> Я имъю въ виду напечатать это письмо по парижской рукописи.

<sup>2)</sup> Tiraboschi V p. 85.

<sup>\*)</sup> Ibid. VI p. 105.

<sup>4)</sup> Mazz. II, 3, р. 1825. Сочиненіе Mazsano, Cenni biografici dei litterati ed artisti friulani del sec. IV al. XIX. Udine 1885, мив извъстно только по заглявію.

<sup>5)</sup> Epist. 34 # 41.

<sup>6)</sup> Ему адресовано 11. См. Combi, Epist. passim. Статья о немъ Гортиса меж осталась неизвестной.

Венеціи переживала тогда крайне безпокойныя времена. Нигді въ Италіи не происходило такой упорной борьбы самыхъ разнообравныхъ партій. Противъ знати боролись popolani, которые распадались на враждебныя стороны, состоявшія изъ болье зажиточныхъ гражданъ и городской черни. Внутри каждой партіи въ то же время шла непрерывная борьба гвельфовъ съ гиббелинами. Постоянныя внутреннія смуты не препятствовали однако Генув вести энергическую вившнюю политику, которая вовлекала ее въ жестокія войны со всіми сосвдями. Вследствіе этого республика не разъ подвергалась крайнему истощенію силь, впадала въ анархію и находила единственное средство спасенія въ поброводьномъ подчиненій чужеземной власти. Тъмъ не менъе суровый режимъ чужого господства, хотя и создавалъ порядокъ, но окончательно убивалъ гражданскую свободу, а это было для генүээцевъ слишкомъ тяжелымъ лишеніемъ. Чужеземцевъ выгоняли, не допускали развиться и містной тиранніи, и прочное. твердое правительство было почти неизвестно въ Генув. Въ 1339 году въ генуэзской республикъ произошелъ демократическій переворотъ, которымъ возведенъ былъ въ званје дожа Симоне Бокканера. Но знать не была побъждена окончательно, и дожъ, вынужденный къ уступкамъ, былъ низвергнутъ новымъ взрывомъ народнаго недовольства въ 1345 году. Домашнія смуты осложнились несчастной войной съ Венеціей, такъ что Генуя въ 1353 году добровольно подчинилась архіепископу Миланскому Дж. Висконти. Но это только увеличило количество внёшнихъ враговъ республики, потому что добровольно принятое иго было насильственно сброшено. Прежнія смуты возобновились съ новою силою; дожи мѣнялись чрезвычайно часто; возгорелась новая война съ Венеціей; въ 1394 году произошло жестокое и крайне разрушительное возстаніе черни, а знатныя фамилін начали захватывать тираннію въ городахъ, подчиненныхъ республикъ. Правительство было безсильно установить какой-нибуль порядонь, а верховная власть надъ Генуей въ 1396 году была вручена французскому королю. Но чужеземные намъстники оказались бевсильны укротить смуты; въ 1400 году французскій губернаторъ былъ прогнанъ. Между тъмъ Франція не желала отказаться отъ пріобрътенной власти, и знаменитый маршаль Бусико, захвативъ городъ, познакомилъ население со всеми ужасами кровавой репрессии. Но жестокій порядокъ, установленный казнями, продолжался недолго: въ 1409 году французы были перебиты и мъстная самостоятельность была возстановлена. Суровые опыты чужеземнаго владычества начему не научили, и послѣ многочисленныхъ смутъ Генуя въ 1422 году снова подчинилась Милану. Спокойствіе было установлено на цівлыхъ 13 лёть, котя попытки возстаній никогда не прекращались; но въ 1435 году недовольство миланскимъ правленіемъ настолько возрасло, что новое возстаніе окончилось удачно. Свободная Генуя начала неудачную войну съ Альфонсомъ Неанолитанскимъ; въ городѣ опять возникли смуты и анархія, и въ 1458 году верховная власть снова была предложена французскому королю<sup>1</sup>). Можетъ быть, въ этомъ перечнѣ фактовъ заключается главная причина того, что Флавіо Біондо насчитываетъ въ Генуѣ XV вѣка весьма немногихъ гуманистовъ<sup>2</sup>).

Но какъ ни тяжелы были политическія условія Генуи, слабые следы гуманистического движенія въ этомъ гороль обнаруживаются уже во времена Петрарки и замічаются во все позднійшее время. Такъ, здісь жиль другь дітства и молодости перваго гуманиста, архидіаконъ, а потомъ архіепископъ, Геидо Сеттимо. Старинная личная дружба поддерживалась и впоследствін, какъ удостоверяють это многочисленныя письма Петрарки<sup>3</sup>), что указываеть на сочувствие архіепископа гуманистической діятельности канонника. Кроміз того, вкусы Сеттимо прямо засвидетельствованы однимъ письмомъ Петрарки, въ которомъ онъ говоритъ о желаніи архіепископа видіть свое имя въ собраніи его писемъ<sup>4</sup>). Трудно сказать, наобороть, принадлежаль ли къ сторонникамъ новаго направленія глава аристократической партіи въ Генув Галеотто Спинола, которому Петрарка адресовалъ весьма льстивое письмо<sup>5</sup>). Сочувствіе къ нему перваго гуманиста могло проистекать изъ общихъ политическихъ симпатій или даже могло быть вызвано интересами Висконти, которымъ онъ тогда служилъ. Съ большей вероятностью можно отнести къ друвьямъ гуманизма некоего *Марка* изъ Генчи, о которомъ нетъ никакихъ сведеній. Петрарка адресоваль ему два, можеть быть, 3 письма<sup>6</sup>), изъ которыхъ последнее даеть не-

<sup>1)</sup> Главнымъ источникомъ для исторіи Генуи этого періода служать Georgii Stellae Annales Genuenses ab anno MCCXCVIII usque ad finem anni MCDIX deducti et per Ioannem Stellam ejus fratrem continuati usque ad annum MCDXXXV. У Muratori, Scriptores T. XVII р. 945 и слъд. См. Sismondi Vols. III, IV и V passim. Leo III р. 484 и слъд. Cantù II р. 858 и слъд.

<sup>2)</sup> Italia illustrata p. 183. Ornatur vero nunc civibus, navigatione ac mercatura toto orbe notissimis: sed paucos habet egregie litteratos, quorum notiores nobis sunt Nicolaus Ceba et noster item Jacobus Bracellus ac Gotturdus.

<sup>3)</sup> Всвхъ писемъ Петрарки по адресу Сеттимо сохранилось 15.

<sup>4)</sup> Quod tam magni aestimas nomen tuum in epistolis meis poni, facis, ut reliqua. Epist. fam. XIX, 8.

<sup>5)</sup> Epist. fam. XX. 3.

<sup>6)</sup> Ibid. XVII, 9 и XX. 4. Кто неизвъстный Магсо, которому адресовано III, 12 см. догадки Fracassetti, Lettere fam. I p. 446 и IV p. 270.

которое понятіе о настроеніи адресата: это быль юристь, искавній назиданія у гуманиста і). Позже, въ концѣ XIV и въ началѣ XV вѣка слѣды движенія еще скуднѣе. Мы знаемъ только, что братья Джорджіо и Джіованни Стелла, авторы мѣстной хроники, находились въ перепискѣ съ Салютати, но въ ихъ хроникѣ не замѣтно почти никакихъ признаковъ гуманизма і). Къ половинѣ XV вѣка количество гуманистовъ въ Генуѣ увеличивается. Кромѣ лицъ, приведеннныхъ у Біондо, мы знаемъ еще Бартоломео Гуасконе, преподававшаго здѣсь реторику, и Бартоломео Фаціо, промѣнявшаго впрочемъ родину на гостепріимный дворъ Альфонса Аррагонскаго. Еще позже гуманистическій духъ захватываетъ и аристократическія фамиліи, между прочимъ домъ Fregosi или Сатробгедові, одинъ изъ самыхъ знатныхъ въ Генуѣ.

## XVIII.

Учителя греческаго языва въ Италін. — Варлаамъ. — Его сочиненія и біографы. — Отношеніе его къ первымъ гуманистамъ и роль въ Возрожденіи. — Пилатъ. — Хризолоръ и его сочиненія. — Роль грековъ въ ранніе періоды итальянскаго гуманизма.

Съ самаго начала гуманистическаго движенія учителями греческаго языка представителей Возрожденія являются греки сначала изъ Калабріи, потомъ изъ Византіи, и этотъ фактъ, весьма благотворный для развитія гуманизма, имѣлъ крайне неблагопріятныя послѣдствія для его исторіографіи, потому что весьма долгое время сбивалъ ее съ вѣрнаго пути. Правда, невольными виновниками этого печальнаго обстоятельства были преимущественно Хризолоръ, кардиналъ Виссаріонъ и вообще византійскіе греки, появившіеся въ Италіи около половины XV вѣка; но такую же роль отчасти сыгралъ и неудачный учитель Петрарки, Варлаамъ изъ Калабріи. Варлаамъ родился въ Семинарѣ въ Калабріи въ концѣ XIII вѣка и умеръ около половины XIV столѣтія³). О его молодости и воспитаніи ничего неизвѣстно. Въ двадцатыхъ

<sup>1)</sup> Crebras ex te litterulas habeo: omnium una sententia est. Poscis, ut ad incepti nuper civilis studii perseverantiam te cohorter. Ep. fam. XX. 4.

<sup>2)</sup> См. Voigt, I p. 445 и 446.

<sup>8)</sup> Разныя митин о годъ его смерти сведены у Mandalari, Fra Barlaamo Calabrese, maestro del Petrarca. Roma 1888, p. 27 и 62.

годахъ XIV стольтія онъ отправился въ Греців 1), жилъ нъкоторое время въ Этоліи, въ Солуни, и затъмъ поселился въ Константинополь, гдъ онъ сдъланъ былъ настоятелемъ монастыря Пантократора и публично преподавалъ богословіе. Когда въ 1333 году сюда явились послы папы Іоанна XXII, Варлаамъ велъ съ неми ученый споръ въ защиту догматовъ православія. Въ 1339 году императоръ Андронивъ отправилъ его посломъ на Западъ — просить помощи противъ турокъ, и Варлаамъ посътилъ дворъ Роберта Неаполитанскаго, Филиппа VI и Авиньёнскую курію Бенедикта XII. Миссія окончилась неудачно, потому что папа поставилъ условіемъ для содъйствія грежамъ предварительное соединеніе церквей. Варлаамъ вернулся въ Константинополь; но остался тамъ очень недолго. Въ 1341 году онъ былъ уже въ Неаполь 2), въ 1342 году въ Авиньёнъ, и папа, походатайству Петрарки, сдълалъ его епископомъ Gerace около Семинары.

Сочиненія Варлаама довольно многочисленны; но большая часть изъ нихъ богословскаго содержанія. Сюда относится во-первыхъ трактать "О первенство папы", гдв Варлаамъ въ качестве православнаго опровергаеть католивовь<sup>3</sup>). Тавимъ же харавтеромъ отличаются: "Разсужденія противъ легатовъ папы Іоанна ХХІІ" 1, "Разсужденіе о происхожденіи св. Духа" 3), "Разсужденія противъ Оомы Аквинскаго о Троицъ", "Ръчь противъ латинянъ, составленная изъ различныхъ ръчей св. Григорія и св. Василія", "Проповъди противъ латинскихъ догматовъ" 1 и "Ръчи о соединеніи церквей" 7), произнесенныя передъ Бенедивтомъ ХІІ и его кардиналами. Позже, въ качестве католика, Варлаамъ писалъ на те же темы, но съ противоположной точки зрёнія, и опровергаль самого себя. Таковы его богословскія письма къ греческимъ друзьямъ, въ которыхъ онъ защищалъ первенство римской церкви, ея ученіе

<sup>1)</sup> Различныя метыя о причинахъ его путешествія въ Византію, Ibid. p. 29—35.

<sup>2)</sup> Причины его возвращенія въ Италію. Ibid. p. 59.

<sup>3)</sup> Contra primatum Papae liber. Oxonii 1592 (греческій тексть и затинскій переводъ). Другія изданія у Магг. II, 1 р. 371. Дополненіемъ, а можеть быть, опроверженіемъ травтата служить Письмо ко архієпископу Николаю Кабазиль. Рукописи у Mandalari, р. 121 и сгід.

<sup>4)</sup> Рукописи ibid. Можеть быть тождественнаго содержанія Діалог протива легатова папы Іоанна XXII. Ibid.

в) Рукописи ibid. Сюда же относится ответь Кабазиле на эту тему. Ibid.

<sup>6)</sup> Pyronece ibid.

<sup>7)</sup> Изданія у Mazz. l. c.

о Св. Дужь и доказываль, что греки не схизнатики, а еретики<sup>1</sup>). Кром'в того, онъ написаль спеціальный трактать въ повазательство. исхожденія Св. Духа отъ Отца и Сына<sup>2</sup>). Помимо спорныхъ вопросовъ между Востокомъ и Западомъ, Варлаамъ въ бытность свою православнымъ вмѣшался въ споры восточной церкви и написалъ вийсти съ своимъ ученикомъ или только единомышленникомъ Акиндиномъ трактатъ "O  $\theta$ аворскомъ свътъ" в. Следующее место ва богословскими сочиненіями Варлаама занимають его математическіе и астрономическіе трактаты 4). Философіи онъ посвятиль только одинь трудъ и на латинскомъ языкѣ, именно изложеніе моральнаго ученія стоиковъ 5). По-латыни же написаны насколько стихотвореній Варлаама: коротенькое стихотвореніе въ честь Филиппа II и Ричарда Львинаго Сердца, въ которомъ прославляется ихъ крестовый походъ; три хвалебныхъ стихотворенія въ честь Вильгельма II Сицилійскаго, въ которомъ онъ сравнивается между прочимъ съ Робертомъ Неаполитанскимъ; стихотворный упрекъ Констанціи за то, что она отдала руку Генриху VI и, наконецъ, небольшая поэма, въ которой описывается поединовъ между Гейнрихомъ Кала и Рубикелліо 6).

Главныя сочиненія Варлаама, его греческіе трактаты математическаго и богословскаго содержанія, показывають, какъ далеки были его интересы отъ того, что занимало гуманистовъ. Нъсколько ближе стоить онъ къ нимъ въ своихъ латинскихъ сочиненіяхъ. Изложеніе стоической этики, котя и составлено по схоластическимъ шаблонамъ,

<sup>1)</sup> Epistolae ad amicos in Graecia. Изданія у Mazz. 1. с.

<sup>\*)</sup> Probatio per Sacram Scripturam quod Spiritus Sanctus et ex Filio est, quemadmodum ex Patre. Ibid.

<sup>8)</sup> Рукописи у Mandalari, l. с. р. 122. Кром'в того, Мандалари пазываеть еще савдующія сочиненія богословскаго содержанія: Комментаріи ко апостольскимо канонамо и два сборника Теологических разсужденій, при чемъ въ одномъ изъ нихъ вм'єсть съ Варлаамомъ, въ качеств'ь автора, пазванъ его ученикъ Акиндинъ, въ другомъ его противникъ Палама (l. с.).

<sup>4)</sup> Изъ вихъ изданъ только Лоуготихус seu Arithmeticae Algebraicae libri VI. Argentinae. 1572. Мандалари называеть въ рукописяхъ еще свъдующія математическія сочиненія Варлаама: Dimostrazione aritmetica, Calcolo dell'Ecclisse del Sole, Sintassi o Elementi astronomici di Tolomeo, Dell'astrolabio anulare, Comenti al lib. II dell'Armonia di Tolomeo, Dell'invenzione della Pasqua, Dimostrazioni Geometriche dei numeri (1. с.). О значенін его математическихъ трудовъ Ibid. р. 93—97.

<sup>5)</sup> Ethicae secundum Stoicos libri II. Изданія у Маzz. l. с. Сочиненіе нажожено у Mandalari р. 75 и след.

<sup>6)</sup> Стихотворенія напечатаны у Avernus, de Svevorum gestis T. I и наложены у Mandalari, р. 82 и слід.

не чуждо интересовъ Петрарки; латинская поэма съ массой минологическихъ заимствованій въ описаніяхъ и сравненіяхъ напоминаетъ раннія произведенія Боккаччіо. Но едва ли этипъ чисто вифшнинъ и случайнымъ сходствомъ объясняется сочувственное отношение въ Варлааму первыхъ гуманистовъ. Петрарка дважды принимался учиться у него греческому явыку и оба раза неудачно, темъ не менее съ похвалой говорить о его знаніяхь по-гречески, хотя и сожадіветь, что его учитель очень плохо владель латинскимъ явыкомъ 1). Мы не знаемъ достоверно, учился ли у Варлаама греческому явыку Боккачіо, но онъ прямо и косвенно пользовался его свъдъніями въ изложеніи и въ истолкованіи миновъ для "Генеалогіи боговъ". Варлаамъ помогалъ Перуджино въ составлении аналогичной работы, послужившей источникомъ для Боккачіо<sup>3</sup>), и сообщалъ сведенія непосредственно ему самому ). Авторъ Декамерона называетъ Варлаама человекомъ "съ маленькимъ теломъ, но съ огромными знаніями", какого у грековъ не было "уже много стольтій" 4), и безусловно довъряеть его авторитету во всемъ, что насается Грецін в). По этимъ сведеніямъ въ греческомъ языкъ и минологіи и судили первые гуманисты о Варлаамъ. Его сочиненія были, по всей въроятности, неизвъстны Петрарке, потому что онъ объ нихъ нигде не упоминаетъ: а Боквачно прямо говорить, что онь не видаль ни одной его книги<sup>6</sup>). Следовательно, только на основании личнаго знакомства составили себъ оба гуманиста довольно лестное мивніе о калабрійскомъ грекъ. Совершенно естественно, что вкъ последователи, не знавшіе ни Варлаама, ни его сочиненій, обходять его полнымь молчаніемь. Только по связи съ Петраркой и Боккаччіо упоминають о немъ Domenico Bandino, Da-Casa и Manetti<sup>7</sup>). но его имя отсутствуеть у Виллани, у Фаціо, у Бистиччи, у Кортезе, у Джовіо — словомъ, у всехъ, вто писаль о тогдашнихъ знаменитостяхъ. Исключение составляетъ Форести: упомянувъ о Варлаамъ, онъ передаеть въ видъ темнаго слуха

<sup>1)</sup> Epist. famil. XVIII, 2 Epist. var. XXV u senil. IX, 3. Cp. Fracass. Lett. famil. IV p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше р. 763.

<sup>3)</sup> Заимствованія Боккаччіо у Варлаама сведены у Hortis'a (Studj p. 501—2).

<sup>4)</sup> De Genealog. lib. XII, cap. 6.

<sup>5)</sup> Nonne ergo huic et potissime in rebus ad Graecos spectantibus ego credam? Ibid.

<sup>6)</sup> Non enim opus suum aliquod vidi, esto composuerit audiverim; habui tamen ex suis scripta quaedam in nullum redacta librum, nec aliquo insignita titulo, quae etsi illum non satis in latinis litteris instructum ostenderent, eum tamen multa vidisse atque perspicacissime sentisse monstrabant. Ibid.

<sup>7)</sup> Mehus, Vita A. Travers. p. CCXIX u CCLXVIII-IX.

то, что вычиталь въ цитированномъ нами месте Генеалогіи Бокваччіо 1). Такинъ образонъ, при незнакоиствъ съ сочиненіями Вардаама и при отсутствіи раннихъ о немъ сведеній на Западе, его біографія осталась почти совершенно неизвестной до половины XVIII века. Первые историки распространенія греческаго языка на Запад'я почти не насаются Варлаама: Hodius упоминаеть о немъ мимоходомъ<sup>3</sup>), а Бернеръ обходить его полнымъ молчаніемъ<sup>3</sup>). Самъ старательный Мегусъ почти ничего не сообщиль объ учитель Петрарки 1). Горавдо болье воспоминаній сохранилось о Варлаам'є въ Византіи, хотя тамъ говорили о немъ болъе враги, чъмъ друзья. Весьма удачная вначалъ карьера Варлазма при Константинопольскомъ дворъ и неудачный споръ его съ веонскими монахами о Озворскомъ свете создали ему много враговъ между греками, и эта вражда поддерживалась его позднѣйшей полемикой противъ восточной церкви. Поэтому въ Византіи возникла общирная полемическая литература противъ Варлаама, и первое мѣсто въ ней занимаетъ памфлетъ Никифора Григоры, подъ заглавіемъ "Флорентій или о мудрости" в). На Западъ, кромъ этого діалога, извъстны были полемическія произведенія Паламы, Кантакузина, Григорія Солунскаго и другихъ<sup>6</sup>), и въ половинѣ XVIII вѣка Zamboni первый воспользовался частью этого матеріала для фактической біографін Варлаама. Его сочиненіе осталось неизданнымъ, но оно легло въ основаніе перваго обстоятельнаго очерка біографіи Варлаама, составленнаго Маццукелли<sup>7</sup>), которому следуетъ Тирабоски<sup>8</sup>) и поздневшіе писатели до последняго времени. Эти сведенія пополнены нъсколько Гортисомъ по византійскимъ историкамъ<sup>9</sup>), а новъйшій біографъ Варлаана, Мандалари, сообщиль нісколько полезныхъ библіографических данных, но ничего не прибавиль къ его біографін, кром'є н'ёскольких сомнительных гипотезь и фальшивой

<sup>1)</sup> Quem nonnulla greco sermone composuisse tradunt, quae etsi non fuerint in librum traducta, ostenderunt tamen eum multa vidisse et optime intellexisse tradunt. Suppl. chron. fol. 251.

<sup>2)</sup> Hodius, De Graecis illustribus. Londoni 1742 p. 2.

<sup>3)</sup> Boernerus, De doctis hominibus graecis. Lipsiae 1750.

L. c.

<sup>5)</sup> Онъ изложенъ въ стать В ак. Веселовскаго: Учители Боккаччіо (Въстникъ Европы 1891. № 11 р. 174 и след.).

<sup>6)</sup> Рукописи въ западно-европейскихъ библютекахъ приведены у Mandalari, l. c. p. 125.

Scrittori d'Italia, II, 1, р. 368. Очеркъ у Угелли (1. с. IX соl. 395) незначителенъ.

<sup>8)</sup> Storia V р. 609 и слъд.

<sup>9)</sup> Studj, р. 499 и слъд.

окраски извъстныхъ фактовъ вслъдствіе панегирическаго тона<sup>1</sup>). Наконецъ, сжатый и содержательный очеркъ акад. Веселовскаго ближе знакомитъ съ византійскими источниками біографіи Варлаама и даетъ эскизъ его будущей характеристики<sup>2</sup>).

Варлаамъ еще ждеть своего біографа; но этоть пробыль не имбеть существеннаго вначенія для исторіи Возрожденія. Странная и нізсволько загадочная фигура запоздалаго теолога, которому не по себъ ни на Востокъ, ни на Западъ, интересный образенъ противоръчій, создаваемыхъ для личности культурными условіями среды. Грекъ Варлаамъ — чужой въ Италіи и иностранецъ между византійцами. Повидимому, онъ сочувствуеть соединению перквей, но своей собственной фигурой иллюстрируеть его невозможность. Онъ человъкъ нетерпиный; его споръ съ Паламой и авонскими монахами — характерное проявление фанатизма, если только онъ не вызванъ мелкими страстями. Неудачный апостоль братскаго единства между кристіанами. Вардаамъ и не годился для такой роли: онъ быль страстный ренегать, который могь только ненавидьть своихъ бывшихъ единомышленниковъ, если опять-таки его действіями не руководиль корыстный расчеть. Ясный образъ Варлаама можеть дать только лучшее внакомство съ его сочиненіями, но оно едва ли окажеть вліяніе на пониманіе его роли въ исторіи гуманизма. Эта роль опредъляется его отношениемъ въ первымъ гуманистамъ, которое ясно и при наличныхь источникахь, котя долгое время загемнялась ложнымь взглядомъ на Ренесансъ, затемняется отчасти и теперь отдельными изслелователями.

Лестная характеристика, данная Варлааму первыми гуманистами, поддержана была позднейшими писателями по двуме причинаме: одни изъ ниже, духовныя лица, каке Zamboni и Tiraboschi, знакомые съ византійскими источниками, решительно отвергали иже невыгодныя для Варлаама показакія, потому что видели въ ниже клевету на человека, познавшаго католическую истину и оставившаго греческія заблужденія; другіе выводили изъ Византіи самый гуманизме и естественно склонны были преувеличивать достоинства и значеніе перваго грека<sup>3</sup>). Но лучшее ознакомленіе съ біографіей Петрарки,

<sup>1)</sup> См., напр., причина удаленія Варлаама изъ Византіи, І. с. р. 59.

<sup>2)</sup> І. с. Реферать ак. Веселовскаго на туже тему въ Петербургскомъ Неофилологическомъ обществъ мнъ извъстенъ только по газетнымъ изложеніямъ. На Археологическомъ съъздъ въ Москвъ (1889—90 года) проф. О. И. Успенскій читалъ весьма интересный отрывовъ изъ своего труда о Варлаамъ, которымъ я не имълъ возможности воспользоваться.

<sup>\*)</sup> Отзывы у Mandalari p. 65-67.

показало, что едва ли можно приписывать Варлааму какое-либо вліяніе на перваго гуманиста 1). Тімъ не менье новышій біографъ калабрійскаго грека Мандалари сдівлаль рівшительную попытку отвести ему важную роль въ исторіи гуманистическаго движенія. "Писагоръ. основатель греческой цивилизаціи въ Италіи (civiltà italiota), быль первый мудрецъ, который вдохновилъ Платона и Аристотеля; Варлаамъ былъ последній писатель и реставраторъ этой цивилизаціи, который вдохновиль Петрарку и Боккаччіо, забросивь въ нихъ искру, которая должна была запылать такимъ свётомъ въ философскомъ и лингвистическомъ Возрожденіи Италіи "2). Въ доказательство этого положенія Мандалари приводить цілую массу аргументовъ. Наиболье основательный изъ нихъ заключается въ томъ, что Варлаамъ повнакомиль Петрарку съ Платономъ и такимъ образомъ забросилъ лискру", которая разгорёлась въ пламя леъ философской дисциплинъ отъ пантеивна Бруно и Кампанеллы до раціонализма Галилея, до гражданской системы Вико, до мистицивма Джоберти и Росмини, до сенсуализма Галлуппи и до настоящаго раціонализма" в). Итакъ истинный родоначальникъ новъйшей философіи Варлаамъ, и этотъ выводъ сделанъ на основаніи следующихъ словъ Петрарки въ его автобіографін: "признаюсь, я налегаль на сочиненія Платона съ бодрой надеждой и съ большимъ усердіемъ; но новизна чуждаго языка и скорое удаленіе учителя пресіжли мое наміреніе "4). Изъ этого следуеть, что Петрарка пытался и безуспешно читать Платона подъ руководствомъ Варлаама. Не подлежитъ сомнанію, что между даятельностью Петрарки и позднейшимъ гуманистическимъ движеніемъ существуетъ генетическая связь; но чтобы прійти къ выводамъ Мандалари, нужно доказать, что Платонъ, едва внакомый первому гуманисту по слухамъ, игралъ существенную роль въ его стремленіяхъ н что Варлаамъ истолковалъ ему греческаго философа. Но первое стоитъ въ противоръчіи съ источниками, второе — съ собственнымъ показаніемъ перваго гуманиста. Мандалари пытается ослабить это показаніе вам'вчаніемь, что Петрарка называеть Варлаама не только учителемь (magistrum), но и наставникомъ (praeceptorem): первое названіе укавываеть на занятіе греческимъ языкомъ, второе — на философское вліяніе калабрійца в), аргументь, совершенно неспособный поколебать собственныхъ показаній перваго гуманиста. Остальная аргументація

<sup>1)</sup> Voigt, Die Wiederbeleb. I p. 48-49; II p. 108.

<sup>2)</sup> L. c. p. 4. Cp. p. 24.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 106.

<sup>4)</sup> De contemptu mundi, Dial. II.

<sup>5)</sup> L. c. p. 52 и 106.

Мандалари носить совершенно гипотетическій характеры и лишена всявой убедительности. Такъ, онъ находить погромное сходство во внутренней жизни Петрарки и Вардзама и "большую аналогію" въ ихъ вижинемъ положении. Петрарка пользовался дружбой императора, королей и цапъ на Западъ; Варлаамъ — императора и патріарха на Востовъ; Петрарка любилъ природу; Варлаамъ — тоже, потому что занимался астрономіей; первый стремился къ объединенію Италіи. второй къ соединенію церквей; первый разносиль свою ученость по Западу, второй дівналь то же самое на Востоків и на Западів. Наконецъ, Петрарка подъ старость учился греческому явыку, Варлаамъ латинскому 1). Мы не можемъ усмотреть въ этой аргументаціи ничего. кром'в натяжекъ, потому что едва ли можно себ'в представить что-либо болье чуждое интересамъ Петрарки, какъ астрономія и споры о Өаворскомъ свъть. Мандалари приводить еще два гипотетическихъ факта, которые свидътельствують, по его мивнію, о большой близости между первымъ гуманистомъ и калабрійскимъ монахомъ. Онъ предполагаеть, во-первыхъ, что Петраркв посвятиль Варлаамъ свой трудъ "О первенствъ папы", потому что имя друга, которому авторъ излагаетъ свои возврвнія, Францискъ<sup>2</sup>). Мандалари не удалось найти подтвержденія гипотезы въ рукописяхъ; но если и допустить, что это факть, то онь весьма мало прибавляеть къ характеристикъ отношеній между Петраркой и Варлаамомъ. Возможно, что между ними велись объ этомъ разговоры; но сочинение написано на греческомъ языкъ, котораго Петрарка не понималъ, а его содержаніе мало ватрогивало перваго гуманиста. Что касается до второго предположенія Мандалари, что именно Петрарка обратиль въ католицизмъ Варлаама<sup>в</sup>), то его решение въ ту или другую сторону не имъетъ никакого вначенія для Возрожденія. Во всякомъ случав окончательный выводъ Мандалари, что "благодаря искръ, зароненной Варлаамовъ, Петрарка, по выражению Фогта, блестить звиздою первой величины въ исторіи челов'яческаго духа" 1). лишенъ всякаго фактическаго основанія.

Еще нагляднъе вліяніе Варлавив на Боккаччіо, хотя Мандалари пытается расширить его гипотезами. Боккаччіо почерпаль отъ грека прямо или косвенно черезъ Перуджино и Пилата свъдънія по греческой мисологіи для "Генеалогіи боговъ". Усмотръть въ этомъ фактъ чтолибо важное для исторіи Возрожденія не представляется возможно-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 100-101.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 54-56 m 77-78.

<sup>)</sup> Ibid. p. 72.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 102.

сти: самый трудъ Бокваччіо не оригиналенъ по илев 1), и если онъ стоить несравненно выше работы Перуджино<sup>3</sup>), въ которой Вардаамъ принималь болье прямое участіе, то заслуга въ этомъ принадлежить не калабрійцу. Во всякомъ случав заимствованіе фактическаго матеріала для ученой работы можеть констатировать только чисто внівшнее вліяніе Варлаама на Боккаччіо, и ніть рішительно никакого основанія предположить, какъ это делаеть Мандалари<sup>2</sup>), чтобы оно шло дальше сообщенія фактовъ. Этотъ выводъ нисколько не изм'яняеть другая гипотеза новъйшаго біографа Варлаана, что оть калабрійскаго монаха заимствоваль Боккаччіо греческіе сюжеты Декамерона 4): дело не въ теме, а въ ен обработке. Отзывы о Варлааме обонкъ гуманистовъ и простое сопоставление ихъ интересовъ съ тъмъ, что занимало греческаго монаха, приводять къ тому заключенію, что въ исторіи гуманизма онъ имѣлъ значеніе весьма несовершеннаго учебника греческого языка, по которому трудно было чему-нибудь научиться, и справочнаго лексикона, заключавшаго въ себъ весьма неточныя сведенія. Поэтому едва ли что-нибудь можно возразить противъ следующаго вывода, къ которому приходить акад. Веселовскій въ стать В Учители Боккаччіо: "роль Варлаама въ судьбъ ранняго итальянского гуманизма представляется внашней и случайной... Будучи средновымы схоластикомы, оны могь подылиться съ своими западными друзьями лишь знаніемъ греческаго языка, а его возвеличили въ силу надеждъ и чаяній, въ которыхъ выразилась самостоятельная эволюція гуманизма и на которыя онъ не могъ отвітить " 5).

<sup>1)</sup> CM. BLIME D. 424-425.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. p. 763.

<sup>3)</sup> L. c. p. 112.

<sup>4)</sup> Ibid. 109-110.

<sup>5)</sup> L. с. р. 183 и 184. Эти строки уже были напечатаны, когда появилось начало интересной статьи  $\theta$ . И. Успенскаго, посвященной Варлааму (Философское и богословское движение въ XIV въкъ. Въ журн. Минист. Народ. Просвъщ. 1892. І р. 1—64). Мало касаясь пока сочиненій Варлаама, авторь тъмъ не менте даеть по византійскимъ источнькамъ массу новыхъ сетфеній и жнвую характеристику умственныхъ интересовъ калабрійскаго монаха. Отношеніе Варлаама къ Петраркт и Боккаччіо изложено согласно съ источниками за исключеніемъ одного положенія, которое никоимъ образомъ нельзя на нихъ обосновать. Именно проф. Ө. И. Успенскій утверждаеть, что "живое сознаніе иден о важности эллинокихъ занятій, какимъ были проникнуты дъятели итальянскаго Возрожденія, всецтло должны быть приписаны посредственнымъ и непосредственнымъ вліяніямъ Варлаама" (р. 63 ср. р. 58 и 60). Эта гипотеза веоправдывается приведенными авторомъ фактами и вообще не можеть найти оправданія въ источникахъ. Интересъ къ древне-греческой литературт естественно вытекаль изъ увлеченія содержаніемъ римскихъ писателей, которые

Аналогичное значение въ истории Возрождения инбеть другой калабріець, ученикъ Варлаама, Леонтій Пилата (умерь около 1365). Письма Петрарки и Генеалогія боговъ Боккаччіо дають живую характеристику этого полудикаго грека. Подобно своему учителю Пилатъ переважаль изъ Италіи въ Грецію и обратно, но нигде не играль ваметной роди. Въ Италіи онъ выдаваль себя за грека изъ Солуни, въ Гренін за итальянна, и не уживался ни здёсь, ни тамъ. На пути изъ Венеціи въ Авиньёнъ его перехватиль Боккаччіо, привезъ съ собою во Флоренцію, три года прожиль съ нимь подъ одной кровлей, изучал поль его руковолствомь греческій языкь и пользуясь его сведеніями для Генеалогіи, и доставиль ему место въ флорентійскомъ Studio, гдъ онъ публично читалъ и толковалъ Гомера<sup>1</sup>). Первый гуманисть вналь Пилата, котораго онь называль "большимъ животнымъ", но едва выносилъ этого грубаго, безпокойнаго и въчно недовольнаго человека<sup>2</sup>). Боккаччіо даеть ему такую же характеристику<sup>2</sup>), но онъ терпъливо выносилъ его изъ желанія изучить греческую ли-

въ наиболье интересныхъ для гуманистовъ вопросахъ по большей части или передълывали грековъ или просто ихъ пересказывали. Этимъ объясияется тотъ факть, что уже Петрарка насчитываеть несколько лиць, занимающихся изученіемъ греческаго языка въ Италін (см. также Firmin-Didot, l. c. p. XVIII и след. G. Favre, l. c., р. 9 и след.) и все они наверно не знали Варлаама. Самъ Боккаччіо началь учиться по-гречески до перваго прибытія Варлаама въ Италію изъ Византін (Gaspary II, р. 2). Исторія распространенія греческихъ занятій между гуманистами 2-го и 3-го покольнія также наглядно повазываеть, что чье-либо отдельное вліяніе въ данномъ случай было совершенно излишне. Вообще о глубокомъ вліяніи Варлаама на первыхъ гуманистовъ посл'я статьи проф. Успенскаго не можеть быть и рачи. Авторъ вполна убадительно доказаль, что калабрійскій монахь быль схоластикь чистой воды (см. р. 29, 34-35), а сочиненія Петрарии съ несомивниостью свидвтельствують, что первый гуманисть глубоко презираль то, что составляло, повидимому, предметь глубоваго интереса для Варлаама. Наконецъ, авторъ напрасно придаетъ значеніе ненаучной тирадъ Кёртинга (р. 19—20 и 53—54), потому что "греческій" или "римскій" гуманизмъ — un nome vano senza soggeto. Я не хочу этимъ вполев отрицать вліянія византійских выходновь на гумавистическое движеніе; но оно началось позже и для выясненія его сферы и объема необходимо лучше знать біографіи Плетона и Виссаріона.

<sup>1)</sup> Свёдёнія о Пилате исключительно на основаніи переписки Петрарки и повазаній Воккаччіо у Fracass. Lett. famil. IV p. 95, Voigt, Die Wiederbeleb. II p. 110 и слёд.

a) Epist. senil. III, 6; V, 3; VI, 1.

<sup>3)</sup> Aspectu horridus homo est, turpi facie, barba prolixa et capilitio nigro, et meditatione occupatus assidua, moribus incultus nec satis urbanus homo. De Geneal. XV, 6.

тературу и распространить на родинѣ знаніе греческаго языка и позже съ удовлетвореніемъ говорилъ объ этой своей заслугѣ¹). Поэтому о вліяніи Пилата на Петрарку не можеть быть и рѣчи; но для Боккаччіо онъ игралъ болѣе важную роль, чѣмъ Варлаамъ. Правда, по-гречески авторъ Декамерона зналъ очень плохо, несмотря на трехлѣтнее руководство Пилата; но онъ называетъ своего учителя "не-исчерпаемымъ архивомъ греческихъ исторій и басенъ") и широко пользуется его свѣдѣніями для Генеалогіи. Эти свѣдѣнія даютъ очень невысокое представленіе объ учености Пилата³), такъ что самъ Боккачіо часто заявляеть сомнѣніе въ ихъ основательности¹).

Значеніе Пилата въ исторіи движенія сводится въ распространенію въ Италіи знакомства съ греческимъ языкомъ и литературой уроками и переводами. Онъ впервые съ помощію Боккаччіо буквально, слово за словомъ перевелъ Иліаду и Одиссею в), но переводъ былъ такъ неудовлетворителенъ, что уже Салютати считалъ крайне желательнымъ замѣнить его новымъ в), хогя это желаніе было исполнено, повидимому, только Валлой. Кромѣ того, эта весьма скромная заслуга ограничивается еще тѣмъ фактомъ, что крупные гуманисты уже въ концѣ XIV вѣка получили возможность читать Гомера въ подлинникѣ, когда въ Италіи появился, наконецъ, настоящій византіецъ и превосходный учитель греческаго языка Мануилъ Хризолоръ в).

Мануилъ Хризолоръ (Μανουήλ Χρυσολώρας) родился въ Константинополѣ около половины XIV вѣка и въ 1393 или 1396 году прибылъ въ Италію; въ 1396 году онъ училъ во Флоренціи, гдѣ

<sup>1)</sup> Ibid. XV, 7.

<sup>2)</sup> Ibid. XV, 6.

<sup>3)</sup> Syringam... ut dicebat Leontius, dicitur a syrin graece, quod latine sonat: deo cantans. Или Сирены родомъ изъ Этоліи, потому что тамъ prima Graecorum fuisse meretricia etc. Заимствованія у Пилата сведены у Гортиса, Studj, р. 504 и слъд.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 506.

в) Первая пѣснь Иліады и Одиссен напечатаны у Гортиса, Studj, р. 543 и слъд. Ср. ibid. р. 371 и 506 и слъд.

<sup>6)</sup> См. выше, р. 890, пр. 3. О намъреніи Боккаччіо перевести Платона см. Hortis, 1. с., р. 373 и слъд.

<sup>7)</sup> Петрарка адресовать одно письмо (Epist. famil. XVIII, 2) Николого Симеросу, котораго онъ благодарить за рукопись поэмъ Гомера. Сигеросъ быль посломъ Іоанна Кантакузина къ Клименту VI и познакомился съ Петраркой въ Авиньёнв. Но единственнымъ результатомъ этого знакомства быль любезный подарокъ грека, который доставиль большое удовольствие первому гуманисту, котя онъ могъ только цвловать, а не читать рукописъ.

оставался до 1400 года; затемъ Галевицо Висконти, воспользовавшись прибытемъ императора Мануила Палеолога, переманилъ его къ себъ, и Хризолоръ былъ короткое время (около 2 лътъ) профессоромъ въ Павіи. Въ 1404 году онъ посътилъ Римъ, потомъ вернулся въ Константинополь, но нъсколько разъ снова прівзжалъ въ Италію въ качествъ императорскаго посла. Въ 1408 году Хризолоръ навсегда покинулъ Византію, посътилъ, по порученію императора, Англію, Францію, Испанію; въ 1410 году вернулся въ Италію, поступилъ на службу въ курію, при которой оставался до самой смерти. По порученію папы въ 1413 году онъ посланъ былъ къ императору Сигизмунду, затъмъ прибылъ въ Констанцъ на соборъ, гдѣ и умеръ въ 1415 году<sup>1</sup>).

Произведенія Хризолора не представляють интереса для исторіи Возрожденія и мало дають для характеристики автора. Они распадаются на три категоріи: произведенія богословско-церковнаго содержанія, грамматика и переводы и письма. Какъ подобаеть настоящему ренегату, Хризолорь написаль трактать объ исхожденія Св. Духа оть Отца и Сына<sup>2</sup>), такъ что это сочиненіе вызвано, можеть быть, не интересомъ къ богословіи, а соображеніями карьеры. На то же, въроятно, указываеть его переводъ на греческій языкъ молитвъ католическаго служебника<sup>3</sup>). Переводъ Хризолора сочиненія Платона о республикъ получилъ окончательную отдълку отъ его ученика Уберто Дечембріо<sup>4</sup>); въ обработкъ другого его ученика Гуарино дошла до насъ его греческая грамматика<sup>5</sup>). Не имъютъ значенія и до сихъ поръ извъстныя немногочисленныя письма Хризолора; наиболье ин-

¹) Раннія хронологическія даты для біографін у Voigt'a, Die Wiederbeleb. I р. 225. Ихъ значительно дополниль Legrand (Bibliographie Hellénique ou description raisonnée des ouvrages publiés en grec par des Grecs aux XV-e et XVI-e siècle. T. I. Paris, 1885 р. 21 и слѣд.), который даль списокъ его сочиненій. Эти свѣдънія дополнены Sabbadini (Notizie sulla vita e gli scritti di alcuni dotti umanisti del secolo XV raccolte da codici italiani. I. Emanuele Crisolora. Въ Giorn. stor. d. letter. ital. V р. 148 и слѣд.), Klette (Iohan. Conversanus р. 47) и статьей Саббадини (въ Giornal. ligust. 1890. Settembre), которая мнѣ извѣстна только по изложенію въ Rev. Histor. (1891 I р. 202).

<sup>\*)</sup> Μανουήλ Χουσολωρά, Κεφάλαια, ὅτι καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ τὸ ἄγιον Πνεῦμα ἐκπορεύεται. Ργκοπικι y Legrand, l. c. p. XXIX.

<sup>3)</sup> Missalis romani orationes graece redditae a Manuele Chrysolora. Ibid.

<sup>4)</sup> См. выше р. 900 пр. 3. Legrand (l. с.) называеть еще его буквальный переводъ Одиссеи.

<sup>5)</sup> См. выше, р. 924 прим., 5. Legrand называеть более раннее изданіе: Flor. 1484.

тересныя изъ нихъ, сравненіе Рима съ Константинополемъ, адресованы въ Византію, а переписка съ гуманистами или носить дѣловой характеръ, или касается грамматическихъ вопросовъ 1).

Весьма нало прибавляють къ характеристикъ Хризолора и восторженные отзывы о немъ гуманистовъ. Къ числу его учениковъ принадлежали самые крупные дъятели новаго направленія: Салютати, Никколи, Бруни, Верджеріо, Гуарино, Уберто Дечембріо и другіе, и всв оне, кромв Никколи, сохранили самое светлое воспоминание о Хриволоръ, которое у нъкоторыхъ, какъ у Гуарино, переходило въ настоящій культь. Это уваженіе сохранилось и у тіхъ, которые голько внали его, какъ Поджіо, а затімъ перешло къ позднійшимъ покольніямъ, къ Манети, Фаціо и другимъ. Но всь похвалы Хризолору носять слишкомъ общій характерь<sup>2</sup>) и совсёмь не дають понятія о его міросозерцаніи и стремленіяхъ. Его называють "княземъ греческаго враснорвчія и философіи", считають его появленіе въ Италіи внакомъ особаго благоволенія Провиденія къ этой стране и т. п., но все основанія этихъ восторговъ сводятся въ тому, что онъ принесъ въ Италію древнегреческую науку, былъ превосходнымъ учителемъ и отличался высокими личными качествами. Если принять во вниманіе, съ какою страстностью стремились гуманисты въ овнакомленію съ источникомъ мудрости латинскихъ писателей, то ихъ отношение къ Хризолору получить должное освъщение. Онъ хорошо удовдетворядъ назрѣвшей потребности, которая была вызвана не имъ. Стремясь къ ознакомленію съ греческой литературой, гуманисты были последователями не Хризолора, а Петрарки и Боккаччіо. Византіецъ сыграль вдёсь ту же самую роль, какая раньше выпала на долю калабрійцевь; только это быль хорошій учитель, который уміль толково преподавать свой предметь и достигаль успёшныхъ результатовъ. Следовъ другого, более глубоваго вліянія Хризолора на итальянскихъ гуманистовъ совершенно незаметно в). Поэтому, оставаясь на научной почвѣ, мы должны свести роль раннихъ грековъ въ исторія

<sup>1)</sup> Греческія письма перечислены у Леграна (l. с.); послѣ выхода его книги, Саббадини напечаталь неизвъстное ранъе латинское письмо Хризолора въ Уберто Дечембріо (l. c. p. 153—154).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Отзывы сведены у Mehus'a, Vita A. Travers. р. СССЦІІ и след. Важныя дополненія въ переписке Верджеріо, ер. 75, 134 и passim.

<sup>3)</sup> Постояннымъ спутникомъ Хризолора былъ Demetrius Kydonius (Dominus Demetrius semper mihi fuit, пишеть Хризолоръ Дечембріо въ 1410 году. Sabbadini, l. с. р. 154); но кромъ письма къ нему Салютати (l. с. р. СССLVI), о немъ нътъ никакихъ свъдъній.

гуманистическаго движенія къ простой передачь техническихъ свъдъній и ни къ чему болье $^1$ ).

Какъ ни далеки мы отъ полнаго знакомства съ источниками для исторіи ранняго гуманизма, тѣмъ не менѣе и наличныя данныя даютъ возможность опредѣлить его существенные признаки, выяснить первые фазисы его развитія и установить наиболѣе вѣроятныя его причины. Но предварительно мы должны разсмотрѣть, что сдѣлано для этого спеціальной литературой по Возрожденію.

<sup>1)</sup> Книга Varvessis, Della influensa dei Greci nel Risorgimento delle Scienze e delle Lettere in Europa. Napoli. 1845 мий извистна только по отрывкамъ. Точно также мий не удалось воспользоваться работою Lanzellotti на туже тему.

## ГЛАВА IV.

## Спеціальная литература о Возрожденіи. Общіе выводы.

Исторіографія гуманистическаго движенія развивалась главнымъ образомъ подъ вліяніемъ трехъ факторовъ: взгляда гуманистовъ на собственную дѣятельность, состоянія источниковъ, характера движенія и его мѣста среди другихъ явленій національно-итальянской и всемірной исторіи.

Гуманисты считали своею специфическою особенностью studia humanitatis, наружными выраженіями которыхъ были изученіе датинскаго и греческаго явыковъ и вообще классической древности, а также краснорвчіе и поэзія. Но эти вившніе признаки въ ихъ глазахъ далеко не исчерпывали смысла ихъ дъятельности: для нихъ это только средство для достиженія "добродетели", т.-е. для выработки нравственнаго идеала, который должень быль направлять развитіе индивидуальных свойствъ личности и ея общественную дъятельность. Цъль studia humanitatis — образованіе личности въ самомъ широкомъ сныслѣ этого слова, а необходинымъ средствомъ этой цѣли считалось изученіе древности, т.-е. античной науки и литературы. Ни одинъ изъ корифеевъ Возрожденія не ставилъ себѣ исключительной целью изучить древность; темъ не менее замена цели средствомъ и сведение гуманизма къ изучению древности было дъломъ чрезвычайно легкимъ по многимъ причинамъ. Прежде всего, въ самомъ движеніи были, такъ сказать, недоразвившіеся гуманисты въ родъ Билья, Траверсари и даже Гаспарино да Барциппа, которые или не шли дальше формы, или при всёхъ своихъ свёдёніяхъ сохраняли средневъковые интересы. Такіе ученые сходили за гуманистовъ, особенно если они поддерживали связи или даже если только не вступали въ борьбу съ настоящими деятелями Возрожденія. Но обывновенно интересъ къ древности сопровождался и другими гуманистическими стремленіями, такъ что онъ сдёлался показателемъ принадлежности въ движенію въ глазахъ самихъ представителей Ренесанса. Знаніе древности и studia humanitatis сділались для нихъ

синонимами. Не удивительно, что позднайшіе историки сузили движеніе и свели его ка исторіи изученія классическаго міра.

Эту ошибку легко было устранить ознакомленіемъ съ источниками. т.-е. съ сочиненіями гуманистовь, потому-что трактаты дівятелей Возрожденія и въ особенности ихъ переписка ясно показываютъ, что движение было гораздо шире сложившагося о немъ представления. Но ознакомленіе съ источниками Ренесанса и теперь затруднительно, а еще недавно встречало чрезвычайно иного препятствій. Эпоха Возрожденія не оставила такого произведенія, которое, какъ поэма Данте, заключало бы въ себъ энциклопедію культуры своего времени. Чтобы составить себъ представление о гуманизмъ необходимо знакомство съ массою трактатовъ и въ особенности съ перепиской гуманистовъ, а письма Петрарки, Боккаччіо, Поджіо и Верджеріо изданы только во второй половина нынашняго стольтія; хорошаго изданія переписки Саллютати нътъ до настоящаго времени, а письма Гуарино, Дечембріо, Валлы, Виссаріона и массы другихъ совстить не изданы. Не лучше стоить дело и съ другими произведеніями гуманистовъ. Въ XV и XVI стольтіяхъ были изданы датинскія сочиненія Петрарки. Боккаччіо. нъкоторыя произведенія Валлы, Поджіо, Манетти, Біондо и другихъ; но съ весьма многими трактатами Салютати, Бруни и Джіованни да Равенна читатель можеть ознакомиться только изъ нашей книги. а огромное большенство гуманистическихъ произведеній остаются до сихъ поръ неизданными. Если принять во вниманіе, что и печатныя изданія этихъ трактатовъ, по большей части, библіографическая рідкость, то будеть совершенно понятно, что традиціонныя ошибки въ исторіографіи Воврожденія держатся особенно прочно и что перемены во ваглядахъ на гуманизмъ по большей части результать догадки по немногимъ даннымъ, а не научный выводъ изъ источниковъ.

Такое печальное положеніе источниковъ — результать сравнительно слабаго интереса къ эпохів, что обусловливается отчасти характеромъ движенія, отчасти его историческимъ містомъ. Культурная исторія — сравнительно молодая наука; она только что зарождалась, когда Муратори предпринялъ свое монументальное изданіе, которое поэтому весьма слабо захватило источники исторіи гуманизма. Кромів того, изученіе гуманистическаго движенія представляеть особыя трудности сравнительно съ другими культурными переворотами. Только одна сторона Возрожденія — секуляризація искусства — засвидітельствована крупными памятниками, которые дають полную возможностьнаглядно констатировать важность и глубину переворота и прослівдить его постепенность. Другая сторона Ренесанса — секуляризація мысли и чувства — распадается на цільй рядь отдільныхъ теченій: одно

привело къ новой философіи, другое къ новой морали, третье къ новой политики и т. д. Вси эти процессы, весьма важные и крупные по своимъ результатамъ, едва заметно начались въ душе отдельной личности и первоначально находили свое выражение по большей части въ такихъ памятникахъ, которые сами по себъ не имъютъ философсвой, научной или литературной цёны. Совершенно естественно, что скромныя начала движенія были затемнены произведеніями его собственныхъ продолжателей и были совершенно подавлены болье шумными переворотами, какъ Реформація и Революція, которые отчасти вели къ темъ же самымъ результатамъ. Такимъ образомъ съ всемірноисторической точки арвнія гуманистическое движеніе оставалось въ твиш. которая была гораздо гуще, чвиъ следовало для правильнаго освещенія картины историческаго прогресса. Эта тінь не смягчалась національными историками, хотя имъ были болье доступны источники и они могли дать болье правильное освышение эпохь. Итальянцамъ до последняго времени поверхностный патріотизмъ весьма часто мешалъ правильно опънить гуманистическое движение<sup>1</sup>). Возрождение совпало съ самыми тяжелыми временами для Италіи: сначала ее терзали кондотьеры, потомъ усилившіеся тиранны, и, наконецъ, она подверглась чужеземному нашествію, которое было темъ ужаснее, что разноплеменные враги на итальянской почев боролись за госполство надъ Италіей. Между темъ гуманисты служили тираннамъ и даже вондотьерамъ, увлекаясь древностью, игнорировали, повидимому, современность и высказывали такіе взгляды на патріотизмъ, которые казались космополитическими. Наконецъ, если принять во вниманіе, что результаты гуманистического движенія имфють болфе всемірноисторическое, чемъ местное вначение, то легко понять, какъ трудно было правильно оценить Вогрождение патріотически настроеннымъ **историкамъ** 3).

Благодаря всёмъ этимъ условіямъ, почти черезъ всю исторіографію гуманистическаго движенія красной нитью проходять три коренныхъ недостатка: неправильное пониманіе его сущности, малое знакомство съ источниками и неверная оценка его результатовъ.

<sup>1)</sup> См. выше оцёнку Возрожденія Balbo (р. 137), Cantù (р. 137, 148), Zumbini (р. 151), Ferrari (р. 165) и Monzani (р. 701).

Фр. выше р. 141 и 173—174.

I.

Начало спеціальной исторіографіи Возрожденія.— Виллани, Бандино, Манетти, Фаціо и Вистиччи.— Значеніе діалога Кортезе и хроникъ Коччіо и Форести.— Отношеніе къ гуманизму до начала XIX стольтія.— Сочиненія Беттинелли, Эргарда и Шарпантье.

Исторіографія гуманизма уже къ началу XVI стольтія вавершила жарактерный циклъ развитія: она началась тімь, что новые ученые поставлены были въ ряду средневѣковыхъ знаменигостей, затѣмъ выдълены были въ особую группу и, наконецъ, эта группа объедииена была общей идеей, которая оправдывала ея самостоятельное мъсто. Сначала сознана была важность гуманистовъ, затъмъ ихъ оригинальность и, наконецъ, быль отмечень характерный признакъ движенія. Все это сділано было, конечно, весьма несовершенно. Представителями перваго фазиса исторіографіи Возрожденія являются Ф. Виллани, Доменико Бандини, въроятно, также Дж. Манетти и отчасти Бартоломео Фаціо. Виллани знаеть только первое покольніе гуманистовъ и старшихъ представителей второго и сообщаетъ о нихъ весьма скудныя свёдёнія: но онъ устанавливаеть определенную точку врвнія для ихъ опівнки: все это ораторы, ученые, поэты, и что, по его мнѣнію, особенно важно, всь они знатоки и поклонники древности 1). Совершенно такимъ же характеромъ отличаются біографіи гуманистовъ Д. Бандини, только авторъ часто пользуется своимъ предшественникомъ<sup>2</sup>). Сочинение Манетти остается неизданнымъ, и мы знаемъ его только по незначительнымъ отрывкамъ. Оно носить ваглавіе: О знаменитых людях, долю живших: 3); но въ предисловій въ біографіямъ Данте, Петрарки и Боккаччіо онъ говорить, что описаль въ этомъ сочинении "почти все более важныя деяния всвиъ мужей, которые у какого-либо народа долго славились или святостью жизни, или выдающеюся ученостью, или подвигами " 4). Мы не знаемъ, какіе гуманисты попали въ эту рубрику, потому что Метусъ напечаталъ только біографіи Салютати и Никколи<sup>в</sup>); но по всей въроятности они занимали тамъ особую группу. По крайней мъръ, въ біографіи Никколи авторъ объясняеть въ чемъ заключается

<sup>1)</sup> О Виллани см. выше р. 842—43. Его біографін гуманистовъ ibid. р. 277—78, 517, 591 и 817.

<sup>2)</sup> О Доменико см. выше 331—333. Его біографіи гуманистовъ ibid. р. 286, 518, 591 и 816—17.

<sup>\*)</sup> De illustribus longaevis libri X (immo VI) ad Ludovicum Gusmanum. Отрывки у Mehus'a Vita A. Travers. l. c.

<sup>4)</sup> У Galletti p. 69. О біографін см. выше р. 290 п 518.

<sup>5)</sup> Cm. Bume p. 817 H 850.

главное значеніе studia humanitatis<sup>1</sup>) и какую роль въ нихъ играетъ греческій языкъ<sup>2</sup>).

Кнога Б. Фаціо "О знаменятых людяхъ" весьма ценный историческій памятникъ, хотя фактическихъ данныхъ въ немъ очень немного<sup>3</sup>). Авторъ выдёляеть уже гуманистовъ въ особую группу, но ставить ихъ на ряду съ другими современными дъятелями по весьма интереснымъ соображеніямъ. Книга имала дидактическую цаль возбуждать въ добродътели. Примъры всехъ великихъ людей имфють важное воспитательное значение; но герои древности слишкомъ высоки для подражанія: "душу объемлеть какое-то отчаяніе, - говорить авторъ, — что мы безсильны сравняться съ ними славою, такъ какъ мы считаемъ ихъ прямо какими-то божествами и восторгаемся ими: до такой степени они прославлены писателями". Другое дело современники: пусть они одарены всёми высокими качествами, но, находясь постоянно передъ нашими главами, они "не отнимаютъ у насъ вполнъ надежды сравняться съ ними или доблестью, или славой "4). Съ этой точки вренія онъ не считаеть возможнымъ выпустить изъ книги юристовъ, медиковъ, полководцевъ, художниковъ, и выясняетъ ихъ значение въ обществъ и государствъ ). Только Фаціо начинаетъ книгу гуманистами, т.-е. поэтами и ораторами, а заключаетъ ее государями, и это, повидимому, не простая случайность. Онъ заявляеть, что отдёльныя лица въ каждой рубрикъ расположены въ случайномъ порядкъ, но надъ самыми рубриками онъ думалъ ) и поставилъ, какъ

<sup>1)</sup> Haec enim humanitatis studia ad virtutem apprime spectare et pertinere manifestum est. Nam in his ipsis prae aliis artium studiis honestum quaeritur, quaesitumque haud dubie reperitur. Ex honesto autem justitia, fortitudo, modestia caeteraeque virtutes emanare et effluere videntur. Y Mehus'a, l. c., p. LXXVI.

<sup>3)</sup> Sine quibus (graecis litteris) nostra haec studia manca e debilia esse videbantur. Ibid. p. LXXVII.

<sup>\*)</sup> О его біографіи Бруни см. выше р. 697, Никколи — р. 850, Билья — р. 903, Гаспарино — р. 912, Гуарино — р. 928, Верджеріо — р. 968.

<sup>4)</sup> Bartholomaei Facii, De viris illustribus liber, nunc primum ex ms. cod. in lucem erutus. Recensuit, praefationem vitamque auctoris addidit Laurentius Mehus. Florentiae. MDCCXLV. p. 2.

в) Характерно, что представители церкви не выд'влены въ особую группу. Теологовъ Фаціо относить чисто вн'віннимъ образомъ къ медикамъ, папъкъ св'єтскимъ государямъ, при чемъ Мартина V онъ называетъ Odus Columna и перечисляетъ его заслуги по отношенію къ его влад'вніямъ, а Николая V — Thomas Sarzanensis и разсказываетъ о его учености.

<sup>6)</sup> Ego tamen neque dignitatem, neque excellentiam hominum in suo genere in iis commemorandis conservabo, sed ut quisque mihi prior occurerit, ita a me litteris mandabitur. Unum illud curae fuerit, ut de singulis quibusdam ordinibus ac generibus seorsim scribam. Ibid. p. 2—3.

кажется, на первый планъ такихъ дѣятелей, въ которыхъ проявились высшія, по его мнѣнію, индивидуальныя качества, в въ концѣ книги тѣхъ, извѣстности которыхъ много содѣйствовало ихъ положеніе. По крайней мѣрѣ, одно положеніе, безъ выдающихся личныхъ свойствъ, имѣетъ въ его главахъ мало цѣны: онъ упоминаетъ о Мартинѣ V и Николаѣ V и пропускаетъ Евгенія IV. Съ другой стороны, тѣ рагчепиз, которые индивидуальными свойствами достигли власти и вліянія, поставлены въ особую рубрику и трактуются съ большимъ сочувствіемъ¹). Во всякомъ случаѣ, Фаціо не преувеличиваетъ значенія краснорѣчія, одной изъ главныхъ сторонъ гуманистической дѣятельности; ораторы, по его мнѣнію, утратили прежнюю цѣну, потому что на судѣ, въ сенатѣ и въ совѣтахъ князей говорятъ теперь на народномъ языкѣ. Слѣдова. тельно, не въ краснорѣчіи смыслъ дѣятельности гуманистовъ³).

Самымъ крупнымъ представителямъ второго фазиса въ развитіи ранней исторіографіи гуманизма быль Веспасіано Бистиччи (1421— 1498). Книга Бистиччи носить отчасти характерь личныхъ воспоминаній о разныхъ современныхъ знаменитостяхъ, съ которыми автору пришлось познакомиться 3). Подобно Фаціо, біографическія зам'єтки Бистиччи разделены на рубрики: сначала идутъ папы и государи, затьмъ кардиналы, далье прелаты, государственные люди и, наконецъ, ученые (letterati); но въ этомъ последнемъ отделе почти нътъ ни медиковъ, ни юристовъ; онъ посвященъ почти исключительно гуманистамъ (). Авторъ не объясняеть такой исключительности; но онъ вполнъ сознаетъ оригинальность новыхъ ученыхъ, хотя едва ли сумель бы определить въ чемь она заключается. Бистиччи простодушный, наивный и очень искрепній разсказчикъ в), и его книга первостепенный источникъ для исторіи гуманизма, потому что авторъ передаеть факты, иногда интимные изъ жизни его представителей и описываеть впечатленіе, которое они производили на него<sup>4</sup>). Гуманисты

<sup>1)</sup> De quibusdam civibus privatis. p. 52.

<sup>2)</sup> Къ этой же категоріи писателей слідуеть отнести Джовіо, Elogia котораго, по своей краткости, не им'яють значенія для исторіи Возрожденія. Наиболіве характерныя изъ нихъ отмічены выше (см. р. 294 и 520).

в) Книга Бистиччи впервые издана кардиналомъ Маі въ I томъ Specilegium Romanum подъ такимъ заглавіемъ: Vitae CIII virorum illustrium, qui saeculo XV extiterunt, auctore coaevo Vespasiano Florentino. Romae MDCCCXXXIX. О другихъ изданіяхъ см. Frizzi, Di Vespasiano da Bisticci e delle sue biografie. Firenze 1878 р. 5. Я цитирую по изданію Bartoli.

<sup>4)</sup> Исключеніе составляють двё незначительныя замётки о юристахъ Giovanni da Miles и Antonio Caffarelli p. 516.

Характеристика его біографій у Frizzi, р. 104 и слід.

<sup>6)</sup> О біографіи Бруни см. выше р. 697, Никколи — р. 851, Гуарино — р. 928.

въ его разсказъ являются живыми людьми; но смыслъ и значеніе ихъ стремленій совсьмъ не понятны автору.

Но всв эти произведенія представляють собою только источники для біографій отдільных гуманистовь, а не исторію движенія. Первая попытка объединеть діятельность отдівльных гуманистовь и разсмотръть ихъ какъ представителей одного движенія была сдълана только въ концъ XV въка Кортезе въ его діалогь "Объ ученыхъ мужахъ". Авторъ понимаетъ гуманизмъ сравнительно широко: онъ видитъ въ немъ научное движеніе вообще<sup>1</sup>), и въ посвященіи книги Лоренцо Медичи ставить ея задачей анализъ заслугъ каждаго изъ гуманистовъ въ отдельности<sup>2</sup>). Но въ самомъ діалогь точка зренія вначительно ифияется: мфсто научнаго движенія ваступаеть красноръчіе<sup>3</sup>). Авторъ говорить прежде всего о причинахъ паденія краснорѣчія 4) и затыть слыдить за его возрожденіемь и развитіемь, при чемъ исторія движенія начинается съ Хризолора и Бруни<sup>в</sup>); Петрарка является только ихъ предшественникомъ ), за Боккаччіо не привнается никакого значенія , а прочіе гуманисты разсматриваются преимущественно съ точки вржнія стиля<sup>в</sup>). Такимъ образомъ Кортезе первый вдвойнь сузиль смысль гуманизма: свель его кь научному движенію въ посвященіи діалога и къ развитію краснортчія въ са-

<sup>1)</sup> Cum maximis in rebus, Magne Laurenti, nostrorum hominum praeclara ingenia soleo laudare, tum praesertim in his studiis, quae ex tenebris tanquam ad intuendam lucem revocarunt. Nam quum esset aliquando ex diuturna barbarorum vexatione Italia liberata, tum incredibilis multitudo se contulit ad omnium magnarum artium disciplinas celebrandas. Pauli Cortesii, De hominibus doctis dialogus, cura viris cl. Alex. Politi et Dom. M. Manni cum adnotationibus et auctoris vita primum in lucem erutus. Florentiae MDCCXXXIV. Я цитирую по перепечатить Galletti p. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quum quaereretur, quinam essent hi, quorum ingeniis sunt sopita studia excitata, rogavimus omnes Antonium (главный собесъдникъ діалога)... ut, si ei placeret, quid de his viris sentiret, explicaret. Ibid. p. 221—222.

<sup>3)</sup> Quaeritis igitur, quanti et quales in disertorum numero habiti sint et qui mihi aliquam eloquentiae laudem maxime accessisse videantur. Ibid. p. 223.

<sup>4)</sup> Explicandae nobis potius erunt hae causae, quae eloquentiae studia funditus ex Italia sustulerunt. Ibid.

<sup>5)</sup> Magistro igitur Chrysolora plerique nostrorum hominum, tanquam ex palaestra quadam impulsi se ad eloquentiae studium contulerunt. Quorum inprimis laudandus est Leonardus Aretinus. Ibid. p. 224.

<sup>6)</sup> См. выше р. 294.

<sup>7)</sup> См. выше р. 519—20. Eodem modo de Ioanne Ravennate et Coluccio Salutato judicare licet, qui nunquam etiam ab orationis asperitate maestitiaque abesse potuerunt, прибавляетъ Кортезе къ отзыву о Боккаччю (р. 224).

<sup>\*)</sup> Оценку Бруни см. выше р. 697, Лоски — р. 891, Гуарино — р. 928, Гаспарино 912, Верджерю — р. 968. О Никколи Кортезе только упоминаетъ.

момъ сочиненіи. Дальнійшій шагь въ этомъ направленіи быль сдівланть Коччіо Сабеллико. Въ діалогів "О возстановленіи латинскаю языка" авторъ сводить все движеніе къ латинской стилистиків и ставить во главів его Гаспарино да Барцицца<sup>1</sup>).

Этими произведеніями исчерпывается спеціальная литература о Возрожденій до начала нынашняго стольтія. Начиная съ XVI вака гуманистическое движение изучалось и излагалось только въ общихъ сочиненіяхъ историческаго содержанія, въ связи съ другими событіями. Поэгому отъ этихъ историковъ гуманизма нельзя ожидать детальнаго изученія эпохи по мало-доступнымъ источнивамъ; они могли только лучше осветить Ренесансь, сопоставивь его съ другими движеніями, и такимъ путемъ выяснить его историческое значеніе. Но для этого необходимъ былъ правильный взглядъ на сущность гуманизма, а его-то и не могли унаследовать позднейшие историки. Сочиненіе Фаціо, которое могло навести на верную мысль о характерв гуманизма, издано было только около половины XVIII въка; книга Бистиччи, гдв гуманисты изображены сравнительно правдоподобно, появилась впервые въ 30-хъ годахъ XIX столетія, и даже діалогь Кортезе сталь изв'ястень вполн'я только въ XVIII в'як'я. Оставался одинъ Коччіо, который перенесъ свой взглядъ въ свою всемірно-историческую хронику, зам'внивши только Гаспарино Хризолоромъ, котораго сдълалъ родоначальникомъ и латинской ръчи, а его современникъ Форести изложилъ въ своей хроникъ взглядъ на гунанизнъ діалога Кортезе<sup>2</sup>). Такима образома объ эти хроники. оказавшія сильное вліяніе на німецкую исторіографію XVI и XVII стольтія, надолю установили свое возгръніе на нуманизму. До конца XVI въка этотъ взглядъ, перенесенный въ Германію Шеделемъ<sup>3</sup>), дариль безравдельно; въ конце столетія онь подвергся новому искаженію. Каріонъ, приписывая грекамъ итальянскій гуманизмъ, велеть его начало не отъ Хризолора, а только съ паденія Константинополя: этоть взглядь вь XVII стольтіи приняли ісвуиты Торселлини и Петавій и повторилъ знаменитый Cellarius 1). Гуманизиъ все болье окутывался мракомъ, разсвять который могло только знакомство съ источниками, и примъръ Боксторна показываетъ, какое благотворное вліяніе на пониманіе гуманизма им'єло ознакомленіе даже

<sup>1)</sup> Linguae latinae reparatio. Dialogus. Въ Opera omnia Basileae MDXL. T. III coll. 324.

<sup>2)</sup> См. о нихъ выше, р. 8 и 9.

<sup>3)</sup> Cm. BERUIE, p. 9.

<sup>4)</sup> См. выше, р. 10 и след.

съ немногими произведеніями гуманистовъ 1). Біографія первыхъ гуманистовъ могла бы до изв'єстной степени зам'янить малодоступные источники для выясненія сущности Возрожденія; но въ эту эпоху и даже въ XVIII в'єк' въ Петрарк' вид'яли не гуманиста, а п'явца Лауры<sup>2</sup>), а научное изученіе біографіи Боккаччіо еще не начиналось<sup>2</sup>).

Въ XVIII въкъ и въ особенности во вторую его половину были проложены надлежащіе пути къ научному пониманію Возрожленія, благодаря съ одной стороны ознакомленію съ источнивами, съ другой — философскому отношенію къ историческому процессу. Къ сожалънію, оба теченія шли слишкомъ изолированно и мало окавывали вліянія другь на друга. Работы Фабриція, Pope-Blount'a и Бужина ), а еще болье Дзено, Маццукелли и Тирабоски ), а въ особенности капитальный трудъ Мегуса ) и его изданія, дали массу новыхъ сведеній о гуманистахъ и ихъ произведеніяхъ. Но это былъ только сырой біо- и библіографическій матеріаль, расположенный чисто вижшнимъ образомъ и не освёщенный никакою мыслію. Для спеціальныхъ изслідованій о гуманизмі эти произведенія необходимы и теперь; но ими трудно было пользоваться для историческихъ работь болье общаго содержанія, потому что въ нихъ не было не только общихъ выводовъ, но и монографической обработки матеріала. Съ другой стороны, философы и историки съ философскимъ отношеніемь къ своей наукі, разсматривая движеніе въ его цівломъ, поняли его важность, но только догадывались о его сущности в впадали въ опибки, которыя были темъ легче, что традиціонныя ваблужденія упорно выдавались за истину. Такъ французскіе "просвътители" и ихъ нъмецкіе единомышленники считають гуманизиъ возрожденіемъ не древности, а наукъ и искусствъ вообще, но продолжають выводить его изъ Византіи<sup>7</sup>); на этой же точкі врівнія стоять ранніе историки философіи<sup>8</sup>). Только могучему уму Гегеля, который свель Возрождение къ его первоначальному источнику, къ индивидуальному развитію, удалась глубокая дивинація сущности движенія ), и эта догадва, по мірть ознакомленія съ источниками, все

<sup>1)</sup> Cm. выше, р. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. выше, р. 296.

<sup>8)</sup> Cm. Bume, p. 520.

<sup>4)</sup> CM. BHIIIE, p. 15.

<sup>5)</sup> См. выше, р. 143 и слъд.

<sup>6)</sup> CM. BMMe. p. 307.

<sup>7)</sup> См. выше, р. 3 и савд.

См. выше, р. 57 и слъд.

<sup>•)</sup> См. выше, р. 5—6 и 64.

болье и болье будеть пріобрытать значеніе научной истины. Въ концы XVIII стольтія и въ самомъ началь нынышняго обнаруживается. наконецъ, правда, у весьма немногихъ писателей, и благотворное соединение философскаго духа съ изучениемъ источниковъ, которое повленио за собою освобождение отъ старыхъ ошибокъ и правильное освъщение отдъльныхъ сторонъ Возрождения. Важная васлуга въ этомъ дълъ принадлежитъ Де-Саду<sup>1</sup>). Несмотря на односторонній взглядъ на Петрарку, внига Ле-Сада сообщениемъ педой массы новаго матеріала въ удобочитаемой формъ возбудила интересь къ датинскимъ произведеніямъ перваго гуманиста. Вследствіе этого пала сама собой одна изъ самыхъ старыхъ ошибокъ относительно гуманизма — ученіе о его византійскомъ происхожденіи. Andres уже прямо отрипаетъ этотъ устарълый взглядъ<sup>2</sup>), Булэ придаетъ греческому вліянію весьма второстепенное значение и отивчаеть другия причины Возрождения<sup>3</sup>). Но особенно важное вначение имъла книга Мейнерса, который не только отрицаль греческое вліяніе на гуманизмъ, но и сділаль первую попытку поставить въ должные предълы вліяніе древности вообще ). При такомъ положении дъла появилось первое сочинение, спеціально посвященное эпох в Возрожденія. Къ сожальнію, авторъ этой работы далеко не стоялъ на высотв своей задачи.

Первымъ сцеціальнымъ историкомъ Ренесанса былъ аббать Беттинелли, жившій во второй половинѣ XVIII в. (1718—1808). Это была эпоха сильнаго научнаго движенія въ Италіи, когда Muratori, Mazzuchelli, Tiraboschi, Zeno, Quirini, Mehus и многіе другіе заложили своими тщательными работами прочное основаніе для научнаго изученія итальянской исторіи, литературы и культуры. Беттинели былъ тоже плодовитый писатель ), но въ иномъ духѣ. Кропотливое собираніе источниковъ и критическое ихъ изученіе не въ его характерѣ. Онъ былъ "философъ" въ духѣ французовъ XVIII вѣка, поклонникъ Вольтера, котораго онъ лично посѣтилъ и отъ котораго получилъ его сочиненія съ собственноручной надписью ). Вольтеров-

<sup>1)</sup> См. выше, р. 309 и след.

<sup>2)</sup> Cm. Baime, p. 96.

<sup>3)</sup> Cm. Bhille, p. 59 H 323.

<sup>4)</sup> Cm. выше, р. 37.

<sup>5)</sup> Полное собраніе его сочиненій вышло въ Венеціи 1801 года въ 24 томахъ.

<sup>6)</sup> Намевая на его произведение Lettere di Virgilio agli Elisi, надпись гласила: Compatriote de Virgile

Et son secrétaire aujourd'hui C'est à vous d'écrire sous lui — Vous avez son âme et son stile.

скія идеи и проводиль онь въ своихъ многочисленныхъ произведеніяхъ на самыя разнообразныя темы. Онъ составиль, между прочимъ "Письма Вириилія на Елисейскія поля", направленныя противъ Данто, "Похвальное слово Петраркъ" "Переписку двухъ дамъ", "Письма о цептахъ и собачкахъ", "Письма Лесбіи объ эпиграммахъ", "Письма объ изящныхъ искусствахъ", "Любовные діалоги"1) и т. п. произведенія. Все это болье или менье остроумная солонная болтовня элегантнаго аббата, ученика језунтовъ и друга французскихъ просветителей. Въ такомъ же духе написано и его четырехтомное "Вогрождение Италии въ наукахъ, въ искусствахъ и въ нравахъ посль X въка<sup>2</sup>)". Сочинение начинается длиннымъ введениемъ, въ которомъ авторъ излагаетъ свой взглядъ на исторію<sup>3</sup>). Польза этой науки, по его мевнію, ваключается въ томъ, что она "указаніями писателей дізлаеть болье твердымь наше поведеніе" 1). Поэтому нужно обращать главное вниманіе на описаніе жизни отдільных лицъ и преимущественно на дъятелей культуры, а не политики: "мнъ должно быть гораздо пріятиве, говорить онъ, — сділаться изобрітателемь плуга или часовъ, чемъ знаменитейшниъ завоеватетемъ и опустошителемъ " 5). Либеральный аббать смотрить очень пессимистически на политическій строй вообще, считая насиліе и несправедливости необходимой принадлежностью всякой политической формы. Поэтому политическая исторія приносить меньше польвы, такъ какъ она не учить добродътели. "Такъ какъ общирная республика человъческаго рода, говоритъ Беттинелли, — инымъ кажется республикою людей по истинъ жестокихъ или коварныхъ, или кровожадныхъ, то нужно знать ихъ обычаи и систему, чтобы можно было жить среди нихъ съ возможно меньшимъ зломъ. Но мив кажется, что это приносить пользу главнымъ образомъ тъмъ, которые предназначены заправлять общественными делами и вести другихъ людей или на добычу, или на бойню, вакъ стадо безъ разума и свободы" 6). Руководствуясь этими соображеніями, Беттинелли прежде всего останавливается на новой исторіи,

<sup>1)</sup> Elogio del Petrarca (1787), Carteggio tra due Dame antiche, Lettere sui fiori e i cagnolini, Lettere a Lesbia sugli epigrammi (1787), Lettere sulle belle arti (1790) u Dialoghi di Amore (1796).

<sup>2)</sup> Risorgimento d'Italia negli studi, nelle arti e nei costumi dopo il mile dell'abate Saverio Bettinelli Vol. 4. Milano 1819-20.

<sup>3)</sup> Introductione sopra lo studio della storia al signor Marchese Matteo Ordogno di Rosales.

<sup>4)</sup> Risorgimento I. p. 3.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 6.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 7.

потому что "древняя — діло любопытства и учености; она служить пониманію поэвін, театра, медалей, статуй и подобных в памятниковь старины, но вив этого она только торжество памяти, а часто еще и обмана"<sup>1</sup>). Авторъ преслъдуетъ болье широкія и глубокія вадачи. Прежде всего онъ желаеть будить высль обыкновеннаго читателя. "дать полезное времяпрепровождение и предоставить въ привлекательной форм'в научное занятіе тому, кто иначе провель бы свое время въ праздности и за романами". "Моя главная цёль, — говорить онъ, заставить думать: поэтому я разсматриваю болье, такъ сказать, душу исторіи, чемъ ея гело... и прежде всего исторію человева и его талантовъ » 2). Такимъ путемъ Беттинедли думаетъ исполнить и нравственную задачу историка, которан заключается въ томъ, чтобы "разоблачить заблужденія и научить терпізливому умітренію страстей, т.-е. наиболье необходимой для жизни добродьтели"<sup>3</sup>). Къ предшествовавшимъ ему историкамъ, включая сюда Гвиччардини и Маккіавелли, авторъ относится строго и не всегда справедливо. Онъ упрекаеть ихъ за неточность хронологіи, за отсутствіе ссылокъ, ва суевъріе, за пристрастіе, за вставку річей въ изложеніи, а главнымъ образомъ за общее направление: "они болъе заботились, — по его словамъ, — о стилъ и о талантливыхъ мысляхъ, чемъ объ общей пользъ и о хорошей философіи 4). Наобороть, такіе современники, какъ Zeno, Muratori, Mazzuchelli и друг., возбуждають его полное сочувствіе. Къ сожалівнію, Беттинелли далеко уступаеть первымъ по глубинъ историческаго пониманія и совстить не обладаеть точностью и тщательностью научной работы вторыхъ, что почти совершенно **УНИЧТОЖАЕТЪ** ЗНАЧЕНІЕ ЕГО ТОЛСТОЙ ВНИГИ.

Вторую половину перваго тома "Возрожденія" Бетгинелли составляеть обзоръ современнаго автору положенія Италіи и ея исторіи до XIV стольтія. Это бъглое перечисленіе общеизвъстныхъ фактовъ, которое перерывается по временамъ разсужденіями о пользъ наукъ, о бъдствіяхъ войнъ и т. п. Исторія Возрожденія составляеть второй томъ, въ которомъ идетъ ръчь о научныхъ занятіяхъ (Degli studi) въ XIV и XV стольтіяхъ.

Съ фактической стороны книга Беттинелли не представляетъ никакого интереса. Самостоятельнаго знакомства съ источниками у автора нътъ; онъ компилируетъ предшествующихъ писателей и преимущественно Тирабоски, приводитъ массу именъ, сообщаетъ въ подсроч-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 14.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 16, 17 и 21.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 24.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 8, 11 u 12.

ныхъ примъчаніяхъ біографіи гуманистовъ, повторяєть ходячія противъ нихъ обвиненія въ паганизмъ, заносчивости и различныхъ увлеченіяхъ. Но этотъ краткій перечень именъ и фактовъ не имъетъ даже значенія справочной книги, потому что онъ переполненъ неточностями и ошибками 1). Вниманія заслуживають только взгляды поклонника французскихъ энциклопедистовъ на причины, общій ходъ и значеніе Возрожденія.

Прежде всего Беттинелли неясны причины гуманистическаго движенія. Его родоначальникомъ онъ считаетъ Петрарку. "Въ его изученін Цицерона, говорить онъ, можно видеть, мне кажется, семя обильной жатвы, выросшей въ его въкъ и въ последующія столетія "2). Вообще геній Петрарки представляется ему въ колоссальныхъ и даже фантастическихъ размърахъ. "Онъ былъ великій философъ, физикъ, астрономъ... Его можно назвать основателемъ Платоновой философіи, которая создала чрезъ него новую и единственную поэвію въ Италів и сдълала ее болъе возвышенной и болье неподражаемой, чъмъ всякая другая "3). Эта всесторонняя геніальность, неоправдываемая однако источниками, сдёлала Петрарку необходимымъ условіемъ появленія гуманизма. По мивнію Беттинелли, безъ него наука пили не возродилось бы, или возродилось бы повже, т.-е. послъ другого Петрарки, потому что для всякаго стольтія необходимъ такой руководитель и такой образенъ для всеобщаго подражанія "4). Итакъ, геніальность Петрарки увлекла его къ изученію древности и создала ему последователей. Но къ этой основной причине, вліяніе которой однако ничемъ не доказано, Беттинелли присоединяетъ рядъ другихъ, которыя или сами требують объясненія, или вовсе не существовали. "Для этого достаточно было большого количества античныхъ образцовъ и ихъ всемірнаго распространенія; потомъ должна была пасть греческая имперія, и ся бъглецы принесли намъ полны руки своихъ богатствъ; удалось изобръсти книгопечатаніе, вслъдствіе чего эти богатства чрезвычайно быстро увеличились и распространились. Кромв того, только послё Петрарки правительства следались более прочными, партіи ослабъли, междоусобныя войны уменьшились, во всвхъ городахъ были уничтожены мелкіе и жестокіе тиранны, и на ихъ развалинахъ возвысились государи болье могущественные и болье кроткіе, друзья искусствъ и мирныхъ наслажденій, каковы были

<sup>1)</sup> Напр. сочиненіе De re uxoria приписано Захаріи Барбаро (II. 108); Л. Валла родился въ Пьяченцъ въ 1415 году (Ibid. р. 115) и т. д.

<sup>2)</sup> Ibid. II p. 64.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 16 H 17.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 25.

Медичи и всё другіе; точно также и богатыя республики стремились, какъ показываетъ Венеція, къ иной славі, отличной отъ военной, которая легко утомляєть свободные народы, преданные торговлів. Ивъ массы незаміченныхъ обстоятельствъ, произведшихъ золотой вікъ въ Италіи, достаточно отмітить только эти", заключаетъ Беттинелли свое равсужденіе<sup>1</sup>). Причины Возрожденія остаются невыясненными, несмотря на все многословіе автора.

Не имъя опредъленнаго представленія о причинахъ Ренесанса, Беттинелли плохо понимаеть и его характерныя свойства и значеніе. Онъ обвиняеть прежде всего гуманистическое движение за его отвлеченное, учено-художественное направленіе, за игнорированіе практическихъ потребностей. "Всегда будеть оставаться трудной проблемой и вывывать суровый упрекь тогь факть, - говорить онъ, - что мы видимъ такое богатство въ постройкахъ, въ живописи и скульптуръ и рядомъ съ этимъ такую непрочность правительства, такое паденіе торговли и земледелія, какъ будто бы изящныя картины, изящныя статуи, изящные дворцы были необходимъе хлъба; что греческую философію лучше понимали, чёмъ свою собственную литературу, исторію и экономію, что обнаруживали пылкое стремленіе открывать новыя рукописи, а не рудники; приводить въ порядокъ книги, манускрипты и библіотеки, а не ріжи и источники; населять страну не жителями, а реторическими и поэтическими законами <sup>« 3</sup>). Если сравнить эту тираду съ предшествующей, то въ словахъ Беттинелли окажется противоречіе, которое происходить оть неясности для автора всего движенія. "Трудная проблема" и "суровый упрекъ" произошли отъ плохого внакомства съ источниками. Меценаты - правители никогда не забывали о практическихъ нуждахъ государства и далеко не такъ исключительно увлекались наукой и искусствомъ, какъ думаеть Беттинелли. Сами гуманисты, если имъ приходилось теоретически касаться политическихъ вопросовъ, всегда указывали государямъ на эти погребности, какъ это показывають письма Петрарки, сочиненія Альберти и проч. Въ общемъ, конечно, вірно, что гуманистическое движение по существу не было ни національнымъ, ни политическимъ, ни экономическимъ; но въ этомъ не заключается ни "трудной вадачи", ни "суроваго упрека". Духовное рабство въ XIV и XV стольтіяхъ ложилось на развившуюся личность болье тяжелымъ гнетомъ, чень политическій гнеть и національныя невзгоды, какъ это докавывають произведенія гуманистовь и реформаціонныя попытки въ перковной сферт.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 24.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 231.

Недостатовъ гуманистического движенія, по мивнію Беттинелли. заключался не только въ его отвлеченномъ характеръ, но и въ отсутствін въ немъ "философскаго духа", который обнаруживается впервые въ теоріи Галилея. "Кто пов'вриль бы, — восклицаеть онъ, что понадобилось цять въковъ, чтобы произвести Гадилея и Академію Климента, и что первый свыть разума будеть заключаться въ физики? Изъ этого можно думать, что прежде разуму мало следовали, что его мало развивали благодаря слепому преклоненію передъ древними. Люди были убъждены, что достаточно много читать, начинять память мертвыми языками и старыми возгреніями, чтобы быть великимъ человъкомъ, и совсъмъ не заботидись подвергать ихъ анализу и дълать изъ нихъ разумное употребленіе. Поэтому тв, которые умели цитировать болье сочиненій и авторовь, которые болье читали и болье повторяли прочитанное, были учеными и учителями, хотя вив этого они мыслили и разсуждали часто куже невъждъ. Только въ наше время познали, наконецъ, что первая наука — умъть мыслить, что немногаго стоить филологія безь философіи, что изученіе древности въ высшей степени полезно только тому, кто умветь увидать ошибки, отличить ихъ отъ истины, взять дучшее, избажавши недостатвовъ и, наконецъ, подчинять грековъ и латинянъ философской критикъ" 1). Эта характерная тирада указываеть не только на незнакоиство Беттинедли съ гуманистической литературой, но и на поверхностное отношеніе на изв'ястныма ему фактама. Не пять в'якова отдівляли Галилен отъ Возрожденія, и вопросъ о естественной его связи съ гуманистическимъ движеніемъ самъ собою напрашивается на положительное решеніе. Если Беттинелли, по недостаточному знакомству съ литературой, и не могъ замътить критическаго отношенія гуманистовъ къ древности, то ему достаточно было вдуматься въ фактъ связи Галилея съ Ренесансомъ, чтобы измѣнить свой взглядъ на гуманизмъ и подмътить органическое родство своего времени съ эпохою Возрожденія.

Два последніе тома книги Беттинелли не представляють никакого интереса. Въ третьемъ собраны общеизвестные факты по исторіи литературы, музыки и живописи, которые прерываются разсужденіями о способности женщинъ къ поэтическому творчеству, о вліяніи на душу красноречія и поэвіи и т. п. Четвертый томъ заключаеть въ себе такія же сведенія по культурной исторіи Италіи, изложенным безъ всякой связи, а часто и безъ хронологическаго порядка. Общирный объемъ первой исторіи итальянскаго Ренесанса не соответствуеть ея содержательности, и книга Беттинелли ничего не прибавила

<sup>1)</sup> Ibid. p. 68-69. Ту же самую мысль еще разъ повторяеть Беттинелли на стран. 230.

ни къ фактическому изученію Возрожденія, ни къ его философскому пониманію,

Также нало значенія имбеть книга Эргарда, посвященная исторіи гуманистическаго движенія преимущественно въ Германіи. Въ противоположность Беттинелли, Эргардъ имбетъ весьма опредбленный взглядъ на сущность гуманизма и на его причины, который не отличается однако ни глубиной, ни оригинальностью. Гуманизмъ, по его мижнію, исключительно научное движение, и это придаеть огромную важность эпохъ. "Какъ кажется, говорить авторъ, Провидение желало показать этимъ великимъ и изумительнымъ примфромъ, что свфтъ наукъ совершенно необходимъ, что это даже единственное средство, чтобы изъ мрачной смуты прійти къ миру и къ счастью, что, далье, свытское могущество (weltliche Herrschergewalt) есть не единственное и даже не самое необходимое средство, которое можеть сделать народъ великимъ и счастливымъ; наоборотъ, есть нёчто болёе ведикое, болёе прекрасное и болье гуманное (menschlicheres), а именно просвыщение и развитие духа, что не всегда связано съ могуществомъ, а появляется иногда отдёльно и, сопровождая науку, распространяется по всёмъ слоямъ народа" 1). Это благотворное движение должно было иметь многія, отчасти весьма отдаленныя и совершенно неожиданныя причины "2), говорить Эргардъ и приводить тодько одну: паденіе Византіи. Такимъ образомъ авторъ не делаеть ни одного шага впередъ въ пониманіи гуманизма сравнительно со своими предшественниками. То же самое можно сказать и о его изложеніи исторіи движенія: Эргардъ ограничивается весьма короткими біографическими замѣтками о нѣкоторыхъ отдъльных гуманистахъ3).

Совершенно естественно, что первыя спеціальный изслідованія, посвященныя гуманизму, не оказали никакого вліянія на его дальнійшую исторіографію. Они не могли служить ни проводникомъ болів правильнаго взгляда на эпоху, ни источникомъ фактическихъ свіддіній для лучшаго съ ней ознакомленія. Эту роль продолжали играть общія сочиненія и въ особенности вышедшія въ началів нынішняго столітія книги Нисерона, Женгенэ и Сисмонди, котя новаго въ нихъ — только ошибки. Книга Нисерона — справочный лексиконъ

<sup>1)</sup> Erhard, l. c., p. 201-202.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 2.

<sup>3)</sup> О Петраркъ см. выше, р. 336, о Боккаччіо — р. 529, о Бруни — р. 698. Кромъ того, Erhard даетъ пезначительныя свъдънія о слъдующихъ гуманистахъ изъ занимающей насъ эпохи: о Дж. да Равенпа (по Мейнерсу) р. 220, о Гаспарино р. 232, о Гуарино р. 234.

біографических в свыдыній, собранных всегда из вторых рукь ); Женгенэ — популяризаторъ Тирабоски<sup>2</sup>); Сисмонди — главный виновникъ техъ голословныхъ обвиненій, которыя делають изъ Возрожденія — эпоху застоя, а изъ гуманистовъ — продажныхъ педантовъ, и его единственная заслуга — устраненіе мивнія о греческомъ происхожденіи гуманизма<sup>3</sup>). Также мало понятна сущность движенія Галламу, хотя онъ знакомъ съ нъкоторыми произведеніями гуманистовъ: для него Ренесансъ — филологическое движение, Барципца первостепенный гуманисть, Элеганціи Валлы — главное произведеніе Возрожденія, а остальная литература сводится къ инвективамъ и къ панегирикамъ ). Въ началъ сороковыхъ годовъ Шарпантье написаль двухтомное сочинение, спеціально посвященное Возрожденію, но оно также мало было способно оказать какое-либо вліяніе на исторіографію гуманизма, какъ и книги Беттинелли и Эргарда. Шарпантье считаеть сущностью гуманизма возстановленіе древности и видить въ этомъ главную причину паденія средневѣковой культуры<sup>в</sup>). Виновниками этого движенія онъ считаеть Петрарку и Боккаччіо; но ихъ труды пропали бы даромъ, если бы не были поддержаны меценатами и позднъйшими гуманистами<sup>6</sup>). Изложение истории самаго движения сводится къ коротенькимъ біографическимъ очеркамъ отдёльныхъ гуманистовъ, при чемъ свъдънія почерпаются почти исключительно изъ вторыхъ рукъ, и гуманистическая литература, кромв переписки Петрарки, остается совершенно неизвъстной автору $^{7}$ ).

Сороковые и пятидесятые годы нынышняго стольтія представляють значительный шагь впередь въ пониманіи гуманизма. Правда, въ общихъ сочиненіяхъ, какъ у Шлоссера, старыя ошибки сохраняють все свое значеніе<sup>8</sup>), но въ большинствь случаевъ старый взглядъ на происхожденіе Ренесанса изъ Византіи болье не повторяется. Упорные держатся ошибки Сисмонди, которыя цыликомъ вошли въ произведенія Канту<sup>9</sup>); но мало-по-малу падають и эти заблужденія, хотя

<sup>1)</sup> Cm. Bume, p. 95.

См. выше, р. 145.

<sup>8)</sup> См. выше, р. 130 и слъд.; ср. р. 101.

<sup>4)</sup> См. выше, р. 102 и слъд.

<sup>5)</sup> Charpentier, l. c., I, p. 4, cp. p. 156-159.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 173.

<sup>7)</sup> Біографіи Петрарви, Бокваччіо и Бруни см. выше 336—337, 529, 698. Кром'я того, незначительныя св'яд'янія о Салютати— 170, о Дзаноби— 169, о Дж. да Равенна— 172 и Гуарино— 178.

<sup>8)</sup> Cm. Bыше, p. 17.

<sup>9)</sup> См. выше, р. 137 и 19.

ихъ устраненіе не сразу повело къ установленію правильнаго взгляда на движеніе. Такъ Рюккертъ и Кине сводять начало гуманизма къ психологическому источнику, хотя понимають его слишкомъ узко 1); Риттеръ видить въ Возрожденіи грандіозный перевороть, но слишкомъ преувеличиваеть вліяніе древности 2). Шире другихъ взглянуль на Ренесансъ Мишле въ введеніи къ 7 тому своей Исторіи Франціи. Онъ видить въ Возрожденіи не только научное движеніе, не только появленіе новаго исскусства, но также "открытіе міра и открытіе человіка", и объясняеть необыкновенный успіхъ древности ея внутреннимъ родствомъ съ новымъ настроеніемъ 3). Но это только афоризмъ, хотя и не лишенный глубины и міткости; научныя доказательства этого взгляда остаются внів плана и задачи книги Мишле.

Итакъ къ концу 50-хъ годовъ ныньшняго стольтія въ исторической наукв не существовало опредъленнаго и установившагося взгляда на гуманистическое движеніе. Тымъ не менье исторіографія сдылала огромный успыхъ и въ этомъ отношеніи: старыя ошибки были отвергнуты, и нькоторыя отдыльныя стороны Возрожденія получили правильное освыщеніе. Но вырныя мысли и глубокія замычанія о гуманизмы были разсыяны въ общихъ сочиненіяхъ по различнымъ отраслямы историческаго знанія, что значительно ослабляло ихъ вліяніе. Чувствовалась потребность въ спеціальной работы, которая замынила бы спорадическія мнынія однимы систематически проведеннымы и научно обоснованнымы воззрыніемы, и почти одновременно были сдыланы двы замычательныя попытки вы этомы направленіи: одна принадлежиты Фогту, другая Буркгардту 1).

<sup>1)</sup> См. выше, р. 44 и 159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CM. BMMe, p. 67.

<sup>3)</sup> Michelet, Histoire de France au seizième siècle. Renaissance. Paris 1855. p. I-III.

<sup>4)</sup> Нѣсколько раньше вниги Фогта вышла работа Schük'a Zur Charakteristik der italienischen Humanisten des 14 und 15 Jahrhunderts. Breslau, 1857. Это изложеніе "Генеалогіи" Боккаччіо и нѣсколько примѣровъ аллегорическаго объясненія римской поезіи у другихъ гуманистовъ не имѣетъ важнаго значенія въ исторіографіи Возрожденія.

## II.

"Возрожденіе классической древности" Г. Фогта. — Общій взглядъ Фогта на ранній гуманизмъ, и его вліяніе на изложеніе и оцінку гуманистической литературы. — Взглядъ Фогта на значеніе и роль Флоренціи въ исторіи гуманистическаго движенія. — Книга Буркгардта; ся характеръ и значеніе.

Книга Фогта, появившаяся въ 1859 году и переизданная въ 1880 — 81 годахъ въ значительно исправленномъ видъ и расширенномъ объемв 1), до сихъ поръ остается главнымъ источникомъ сведений по исторіи ранняго гуманизма. Это единственное до сихъ поръ систематическое изложение фактическихъ данныхъ по истории Ренесанса во всехъ более или менее крупныхъ центрахъ Италіи. Прежде всего Фогтъ въ двухъ обширныхъ главахъ даетъ характеристику Петрарки и Боккаччіо и затемъ излагаеть внёшнюю исторію гуманизма, т.-е. біографическія свёдёнія о гуманистахъ и ихъ отдёльныя характеристики, сначала въ республикахъ, потомъ въ монархіяхъ и, наконецъ, при папской куріи. Сочиненіе заканчивается очеркомъ распространенія гуманизма за Альпами и общей характеристикой направленія и дізтельности гуманистовъ. Выше мы разсмотрівли тіз части книги, которыя захватывають занимающую насъ эпоху<sup>2</sup>); но сочиненіе Фогта имфеть важное значеніе по взгляду автора на гуманизмъ и по его отношенію къ различнымъ видамъ гуманистической литературы.

По основному взгляду на гуманистическое движеніе Фогтъ въ сущности примыкаетъ къ своимъ предшественникамъ, хотя нѣсколько расширяетъ ихъ воззрѣнія. Въ предисловіи къ первому изданію онъ замѣняетъ старое названіе эпохи "возстановленіе наукъ" новымъ и, по его мнѣнію, болѣе точнымъ — "возрожденіе (Wiederbelebung) классической древности" в). Но общій смыслъ движенія, конечную его цѣль онъ видитъ въ сліяніи античнаго съ христіанскимъ: "въ этомъ заключается значеніе Аріосто и Тассо, Браманте и Палладіо, Лео-

<sup>1)</sup> Со 2-го изданія сдівланъ русскій переводь: Г. Фэйгть, Возрожденіе классической древности или первый въкь гуманизма. Пер. И. П. Разсадина. Изданіе К. Т. Солдатенкова. Москва. 1884.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. выше о Петраркъ р. 337 и слъд., о Боккаччіо 530 и слъд., о Бруни 706, о Салютати 818, о Никколи 852, о Гаспарино 912, Гуарино 929, о Верджеріо 969, очеркъ гуманическаго движенія при куріи р. 710, въ Болоньъ 740, въ Неаполъ 772, въ Венеціи 986 и развіт.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I-е изд. р. III.

нардо да Винчи и Рафаэля Санціо"1). Противъ такой точки врвнія, если понять ее въ самомъ широкомъ смысле, едва ли можно спорить: новая пивилизація продукть сліянія античной и среднев'яковой, и Ренесансь ввель много жизненнаго въ новую культуру изъ наследства, завъщанняго древнемъ міромъ в. Но вопросъ въ томъ, какъ это случилось? Фогть не дветь на это примого ответа. "Намъ предстоить, — говорить онь во введеніи къ своей книгь, — проследить только одну стадію и одну сторону этого культурно-историческаго событія, возрожденіе классической древности и ен проникновеніе въ духовную жизнь прежде всего Италіи "3). Не вполнъ ясно, исчерпывается ли, по мысли автора, первая стадія движенія этой его стороной, или только онъ избираеть возрождение классической древности спеціальной приро своего изследованія, оставляя во стороне другія стороны движенія. Но, судя по ваглавію книги и по дальнайшему изложенію, особенно же по последней главе, возрождение классической древности и гуманивых перваго столетія — тождественныя понятія для автора. По нысли Фогта, ранніе гуманисты ставили своей цилью реставрировать древность и всь прочія гуманистическія тенденціи результать вліянія этой реставраціонной попытки. По вго словамъ, у гуманистовъ "было детское стремленіе реформировать политическій и моральный міръ по образцу древности", "слово и дійствительность, фантавія и реальность (Schein und Sein) стояли у нихъ въ крайне своеобразномъ противоречии"; онъ находитъ даже черты донкихотства у д'ятелей Возрожденія 1). Источники р'яшительно не дають права для такой характеристики. Для доказательства своего инвнія Фогть не можеть привести ни одного значительнаго факта: онъ отмечаетъ только стремленіе гуманистовъ называть новыя понятія классическими терминами, но самъ же называеть это "игрой"; отчасти такая же игра сравненіе современныхъ дівтелей съ античными героями, а если гуманисты и въ томъ числъ Макіавелли ставили новымъ государямъ въ образенъ дъятелей классической древности, то въ этомъ нельзя видеть попытокъ реставрація прошлаго. Единственное

<sup>1) 2-</sup>е изд. І р. 3 (я цитирую по новому изданію, отивчая, когда нужно, его бол'є важныя пам'єненія сравнительно со старымъ).

<sup>\*)</sup> У Фогта не вполнъ ясно выражено, было ли это сліяніе сознательной цълью движенія или только его результатомъ, происшедшимъ помимо воли и сознанія его дъятелей. Въ первомъ изданіи онъ говорить: Sprechen wir die neue Aufgabe Italiens aus, soweit sie zu fassen uns gegeben ist (р. 3); во второмъ вторая половина фразы выпущена (р. 3). Судя по его дальнъйшему изложенію, ранніе гуманисты, по крайней мъръ, не ставили себъ такой задачи.

<sup>\*)</sup> Ibid. 1 p. 3-4.

<sup>4)</sup> Ibid. II p. 370-371.

фактическое доказательство въ пользу своего мивнія Фогть находить въ двательности Кола ди-Ріенцо<sup>1</sup>); но фигура страннаго трибуна имветь весьма мало общаго съ гуманистической политикой. Такую же "поэтическую игру" видить авторъ и въ языческой терминологіи гуманистовъ, когда они говорять о религіозныхъ предметахъ; но онъ придаеть этой игръ серьезное значеніе: она подрывала традиціонную въру и религіозное чувство<sup>2</sup>). Однако у Петрарки и Салютати любовь къ древности не помъщала благочестію; а если религіозное чувство было слабо у гуманистовъ, то едва ли виноваты въ этомъ классическіе писатели: въ XIV стольтіи оно замътно слабъеть повсюду, что лучше всего доказывають нравы духовенства и монашества.

Фогтъ не доказалъ и не могъ доказать, что ранніе гуманисты ставили своей задачей реставрацію древности: такой мысли нельзя найти ни въ одномъ гуманистическомъ произведении. Наоборотъ, легко видъть, что подобное "донкихотство" и невозможно для дъятелей Возрожденія. Выше мы отмітили почти во всіхъ произведеніяхъ раннихъ гуманистовъ, начиная съ Петрарки и кончая Бруни, живой интересъ къ дъйствительности и критическое отношение въ древнимъ авторитетамъ. Не говоря уже о Петраркъ, Боккаччіо, Салютати и другихъ гуманистахъ, которые принимали активное участіе въ современной политикъ, Рамбальди чувствуетъ живой интересъ къ ней, Конвертино хорошо знаетъ современность и ей посвящаетъ свои самыя крупныя работы, какъ "Драматологія" и "О достопримъчательностяхъ"; Верджеріо говорить о современныхъ событіяхъ въ своихъ письмахъ, Лоски весьма заинтересованъ политикой, и даже педагогъ Гуарино въ поученіи сына обнаруживаеть большую практичность и наблюдательность. Съ другой стороны критическое отношение къ древности вызывалось даже самымъ интересомъ къ ней: древность не однородна, что же взять изъ нея? Съ этимъ вопросомъ сталкивались гуманисты прежде всего въ политикъ, и одни изъ нихъ отрицательно относились въ античнымъ монархіямъ, какъ Бруни, другіе въ республикамъ, какъ Конверсано, третьи, какъ Петрарка, брали, смотря по надобности, тотъ или другой политическій идеалъ изъ античнаго міра. Критеріемъ служили современныя потребности и містныя симпатін, такъ что некоторые политики, какъ Верджеріо, строили свои теоріи исключительно на основаніи наблюденій надъ дійствительностью. То же самое и въ морали. Были весьма повержностные стоики въ родъ Верджеріо, рышительные эпикурейцы, какъ Валла; но и

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. p. 479-81.

тв и другіе по существу оставались эклектиками, и Isagogicon Бруни представляеть собою первую попытку научнаго обоснованія философскаго эклектизма. Что же было реставрировать и какъ могли выработаться на этой почвъ донкихоты?

Схема Фогта дѣлаетъ далѣе совершенно непонятной причину не только предполагаемаго имъ стремленія реставрировать античный міръ, но и несомнѣннаго увлеченія классической литературой и древностью. Во введеніи авторъ касается этого вопроса, перечисляеть остатки древности въ Италіи, отмѣчаетъ ея политическое разъединеніе, упадокъ церкви и проч., но все изложеніе сводится къ очень общимъ разсужденіямъ, и прямого отвѣта на вопросъ мы не находимъ 1). До извѣстной степени взглядъ автора можно было бы найти въ біографіяхъ отдѣльныхъ гуманистовъ; но ихъ внутренняя исторія слишкомъ мало извѣстна. Исключеніе составляетъ Петрарка; къ сожалѣнію, именно этотъ пунктъ характеристики перваго гуманиста, сдѣланной Фогтомъ, страдаетъ крайней неясностью и даже противорѣчіемъ 2). Вопросъ такъ и остается открытымъ.

Неверная основная точка эренія на Возрожденіе повлекла за собою крупные недостатки въ издоженіи и главнымъ образомъ въ общихъ итогахъ движенія, которые Фогть подводить въ последней главе своей вниги. Прежде всего, онъ сводить всю литературную дізтельность гуманистовъ къ "детскому" подражанію древнимъв). "Научныя занятія и действительная жизнь этихъ почитателей древности, - говорить онъ, — должны были впасть въ странный конфликть " 1). Къ сожальнію, эта характеристика, не иллюстрируется ни однимъ примъромъ. и въ литературъ ранняго гуманизма мы не можемъ указать ни одного произведенія, которое стояло бы вив всякой связи съ современными вопросами морали, политики или общественной жизни. Подражаніе сводилось исключительно къ формъ. Что касается до конфликта, то онъ дъйствительно существовалъ, только виною этому была не древность: новые идеалы, основанные на новыхъ потребностяхъ, сталкивались съ старой моралью. Не превность навъяла Декамеронъ, а онъ стоялъ въ ръзкомъ противоръчіи съ перковной доктриной.

<sup>1)</sup> Ibid. I p. 1-11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. выше, р. 340.

<sup>3)</sup> In diesen (seinen Leistungen) leitete sie ganz der Trieb der Nachahmung. Er ist immer ein beschränkter und kindischer, das aber lässt die Begeisterung der Nachahmenden nicht empfinden. II p. 368.

<sup>4)</sup> Ibid.

Такимъ же подражаніемъ объясняеть Фогть и весьма важный и чрезвычайно характерный факть въ исторіи Возрожденія — интересъ раннихъ гуманистовъ къ моральнымъ вопросамъ. Начали съ изученія литературы и преимущественно философіи "устаръвшаго" Рима, съ Цицерона и Сенеки 1), къ этимъ авторамъ прибавили отрывки изъ Боэція и церковныхъ писателей и получилось "місиво житейской мудрости", которое очень нравилось гуманистамъ. "Моральнофилософскій трактать, говорить Фогть, прежде всего сделался и надолго останся любимымъ видомъ литературы, которымъ занимались гуманисты со времени Петрарки". Эта же римская литература испортила вкусъ гуманистовъ. "Эллинская литература, мать римской, говоритъ Фогтъ, еще долго находилась въ глубокомъ мракъ даже и тогда, когда ея языкъ быль известень уже тысячамъ. Гомеръ и Асинскіе трагики. Демосеенъ и Лизій были почитаемыя имена, но въ ихъ произведенія никто еще не проникаль съ какимъ-либо признакомъ чувства или пониманія "3). Прежде всего положеніе нуждается въ фактической поправкъ: Гомера перевель еще Боккаччіо подъ руководствомъ Пилата, а позже переводили Бруни и Лоски; Бруни же переводилъ Платона, Аристотеля, Лизія, Демосеена, Изократа: Платона переводилъ также старшій Дечембріо, Изократа Гуарино<sup>3</sup>). Итакъ, грековъ знало и къ изученію ихъ стремилось съ необыкновеннымъ усердіемъ большинство гуманистовъ, начиная съ Петрарки и Боккаччіо. Тъмъ не менъе до второй половины XV въка гораздо болъе интересовались Плутархомъ, чемъ Платономъ и Аристотелемъ, и "месиво" въ формъ морально-философскаго трактата сохранило всю свою привлекательность. Ясно, что дело не въ литературномъ вліяніи древности, а въ самомъ свойствъ сюжета. Объяснение Фогта не указываетъ истинной причины этого чрезвычайно важнаго явленія.

Исходя изъ того положенія, что гуманистическое движеніе только "процессъ рецепціи" и что тогда "не вступали въ исторію абсолютно новыя идеи, а только вновь воспринимались идеи давнопрошедшаго времени, нашедшія нѣкогда себѣ выраженіе въ литературѣ " 1),
Фогтъ мало интересуется воззрѣніями гуманистовъ. Выше мы видѣли,
что онъ игнорируетъ міросозерцаніе всѣхъ гуманистовъ занимающаго
насъ періода, за исключеніемъ Петрарки и Боккаччіо, и ограничи-

<sup>1)</sup> Voigt выражается очень рѣзко: man begann mit dem gealterten Römerthum, vor allem mit seiner Philosophie, mit der marklosen Geschmeidigkeit Cicero's, mit Seneca's prunkenden Sentenzen. Ibid. II p. 369.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>\*)</sup> См. выше р. 1000, 663 и слъд., 890 и 927.

<sup>4)</sup> I p. 4.

вается только ихъ фактической біографіей и чисто личной характеристикой. Мало интереса чувствуеть онь и къ гуманистическимъ произведеніямъ теоретическаго характера. При огромной эрудиціи и при необыкновенной тщательности во всемъ, что касается вившней исторіи гуманистовъ, Фогтъ относится сравнительно съ большимъ пренебреженіемъ къ ихъ теоретическимъ трактатамъ. Даже философскія произведенія Петрарки не подвергнуты анализу¹); Isagogicon Бруни Фогтъ считаетъ неизданнымъ и невърно излагаетъ его содержание<sup>3</sup>); философскія сочиненія Манетти и Фаціо онъ не находить васлуживающими вниманія, хотя они ему неизв'єстны 3); даже изъ пяти томовъ изданныхъ произведеній Л. Б. Альберти онъ знаетъ только одинъ 4). Такое отношение къ весьма важной отрасли гуманистической литературы не могло не отразиться на изложеніи хода движенія и его результатовъ. Благодаря этому исторія Возрожденія Фогта носить внышній характерь, а опынка литературной діятельности гуманистовь страдаетъ односторонностью.

Изложеніе гуманистической литературы (Leistunden des Humanismus) Фогть начинаеть съ работь по формальному изученію древности: это очень внимательный и обстоятельный сводъ почти всего. что сдълано въ этой области. Далее авторъ перечисляетъ стихотворныя произведенія гуманистовъ, затімь останавливается на ихъ прозаическихъ сочиненіяхъ, и здёсь результаты односторонности основной точки врвнія становятся особенно ощутительными. Фогть разсматриваеть прежде всего переписку гуманистовь, которую онъ ставить чрезвычайно высоко, какъ историческій источникъ<sup>8</sup>), но только для фактической исторіи гуманизма въ самомъ узкомъ смыслів слова, главнымъ образомъ для хронологіи и вижшней біографіи. Содержаніе писемъ онъ пънить очень не высоко. По его словамъ, политической и церковной жизни переписка почти совсёмъ не касается лизъ преврвнія къ сухой и жалкой действительности, которая не заслуживаеть вниманія друга древности". Исключеніе составляють письма Барбаро, Пикколомини и Траверсари. Далъе идутъ письма къ меценатамъ, исключительное содержаніе которыхъ составляетъ попрошайничество, письма къ друзьямъ "незначительнаго содержанія", составляющія безконечную варіацію на цицероновскую тему о дружбів 6).

<sup>1)</sup> См. выше р. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) II p. 458.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 461.

<sup>4)</sup> Ibid. I p. 374.

b) Ibid. p. V.

<sup>6)</sup> Ibid. II p. 432-36.

Разсмотренныя нами письма Лоски, а въ особенности Бруни и Верджеріо решительно не подходять подъ эту характеристику 1). Всь эти гуманисты не только не презирають действительности, а наобороть чрезвычайно ею заинтересованы; то, что Фогть отивчаеть въ нихъ, какъ существенное, или совершенно отсутствуетъ, или не имъетъ значенія. Вообще переписка гуманистовъ въ занимающую насъ эпоху дополнение къ ихъ произведениямъ: всф интересы каждаго изъ нихъ нахолять выражение въ его письмахъ. Ближе всего къ характеристикв .Фогта подходять письма Барциццы<sup>2</sup>); но мы видели, что ихъ авторъ далеко не типичный гуманисть. Что касается до речей гуманистовъ, то авторъ совершенно не касается ихъ содержанія. Формальной стороне литературной деятельности гуманистовы, поскольку она выразилась въ поэзіи и краснорізчін, Фогть придаеть самое существенное вначение<sup>3</sup>). Остальное въ его глазахъ имбеть второстепенный интересъ. Это вполив последовательный выводъ изъ той основной точки зрѣнія, что сущность ранняго Ренесанса не въ идеяхъ, а въ формальной реставраціи древности, что отражается и на характеристикъ Фогта гуманистической философіи и науки. Къ философскимъ произведеніямъ гуманистовъ Фогтъ относится крайне рѣзко: ихъ полемика противъ схоластиковъ, по его мивнію, сводится къ формь, ихъ собственная философія — "почти только повтореніе и варіація классическихъ общихъ мъстъ", не имъющихъ ни какого отношенія къ жизни<sup>4</sup>). Здёсь Фогта покидаетъ даже свойственная ему обстоятельность: онъ старательно перечисляеть все работы гуманистовъ по латинской и греческой грамматикъ и бъгло упоминаетъ весьма неиногія изъ ихъ философскихъ произведеній. Характеризуя отдільныя стороны практической философіи, онъ приближается даже къ инвективъ. Такъ, говоря о гуманистической педагогикъ, онъ ни словомъ не упоминаеть ни о ея светскомъ характере, ни о ея психологической основъ, ни о ея многосторонности. По его мнънію, всякій авторъ считаль идеаломь "самого себя или основной пункть своей духовной жизни", что ръшительно опровергается трактатами Бруни и Верджеріо<sup>в</sup>). Тавже несправедливо другое обвинение Фогга, что все педагогическия произведенія гуманистовъ объединяеть одна мысль: всі они игнорирують массу и народную школу и имѣють въ виду ученыхъ, высшіе

<sup>1)</sup> См. выше р. 891, 639 п 964.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 909.

<sup>\*)</sup> In den Künsten des Dichtens und Redens liegen die eigenthümlichsten Leistungen der Wiedergeburtslitteratur. II p. 456.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 457-61.

см. выше р. 600 и 958.

жлассы и князей 1). Въ дъйствительности, гуманисты ставять вопросъ иначе: они выясняють общіе педагогическіе идеалы, независимо отъ общественнаго положенія питомца, и только въ отдёльных случанхъ дають частныя указанія, что полезно для будущаго солдата, для будущаго государя и т. д. Этическихъ трактатовъ Фогтъ совсемъ не разсматриваеть, вижсто этого онь даеть общую карактеристику гуманистической морали и практического поведенія гуманистовъ. По его мнънію, "почти всъ гуманисты въ своихъ сочиненіяхъ исповъдовали стоическую мораль", потому что ее легче всего примирить съ христіанствомъ: но это только слова: въ дъйствительности же ихъ \_нравственность была совершенно оторвана отъ простой совъсти и сводится къ показной морали (in eine Welt des Scheines versetzt)". Наилучшее выражение этого лицемърія Фогтъ видить у Макіавелли. который прямо совътовалъ князю показывать добродътели, которыхъ у него нътъ. Мы не знаемъ между гуманистами ни одного стоика даже въ теоріи; если они любятъ говорить о добродътели, то влагають въ это понятіе совстви не стоическое содержаніе. Что касается до проповъди лицемърія, то эта черта несомнънно появляется въ гуманистической этикъ, но она результатъ цълаго процесса и ея первые следы замечаются только у гуманистовь четвертаго поколенія. Разсматривая практическое поведение гуманистовъ, Фогтъ останавливается главнымъ образомъ на ихъ семейныхъ нравахъ и совершенно върно указываеть ихъ недостатки. Весьма характерно только объяснение одного изъ пороковъ, Содомскаго грвха, потому что здесь сказалось вліяніе невърной основной точки эрънія. Фогть утверждаеть, что этотъ порокъ сдёлался "нравственной чумой" и что онъ "пробрался въ новый міръ вивств съ греческими мисами и римскими поэтами 2) ". На самомъ дълъ древность была неповинна въ этомъ печальномъ явленіи. Самъ Фогтъ приводить півнное указаніе, что поровъ былъ преимущественно распространенъ среди нищенствующихъ монаховъ 3), которые не имъли ничего общаго съ древностью. Кромъ того, содомія вовсе не есть характерное явленіе XV вѣка: она господствовала и въ XIV стольтіи, какъ это доказывають Epistolae sine titulo Петрарки и въ особенности необыкновенно характерный эпизодъ, разсказанный Рамбальди4, и, судя по всему, особенно гива-

<sup>1)</sup> II p. 371-374.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 471. Гермафродить Беккаделли быль, по словамь Фогта erste erschreckende Frucht des Glaubens an die Unfehlbarkeit der Alten. I. p. 481.

<sup>3)</sup> II p. 472, np. 1.

<sup>4)</sup> См. выше р. 729 пр. 7.

дилась въ монастыряхъ и вообще среди духовенства. Гуманисты не были свободны отъ этого порока, но не потому что знали греческіе мисы и читали латинскихъ авторовъ, а потому что онъ былъ весьма распространенъ въ ихъ время. Пресловутое произведеніе Беккаделли не навѣяно древностью и не случайно посвящено Медичи: распутный гуманисть только пытается поставить подъ авторитетъ древности дѣйствительный порокъ, какъ другіе искали въ ней санкціи для новыхъ здоровыхъ потребностей.

Фогтъ только въ общихъ чертахъ касается отношенія гуманистовъ къ перковной доктринъ, не останавливаясь на различіяхъ въ отношеніи разныхъ покольній къ этому вопросу и на вліяніе этихъ различій на самый ходъ движенія. Гораздо интересиве его взглядъ на ихъ отношение къ праву. Фогтъ весьма метко характеризуетъ заслуги гуманистовъ для изученія права, ихъ равнодушіе къ юридическимъ занятіямъ и нежеланіе даже гуманистически настроенныхъ юристовъ поставить свою науку на новую почву 1), но не даетъ удовлетворительнаго объясненія этого факта, который съ его точки зрівнія совершенно непонятенъ. На самомъ дёле, если гуманисты увлекались преимущественно римской литературой, если они пытались возстановить римскую древность, то какимъ образомъ могли они игнорировать самое великое произведение римской культуры? Фогтъ пытается все свести на практическое соперничество новыхъ ученыхъ съ юристами 1); но почему, во-первыхъ, гуманисты не изучали права съ цалью вытеснить своихъ соперниковъ и провести его въ жизнь? Мы думаемъ, что отвътъ на это заключается во взглядахъ гуманистовъ на законъ, которые очень характерно выражены въ разсмотренномъ нами діалогі Поджіо в эти взгляды и связанное съ ними равнодушнопрезрительное отношение къ праву находять объяснение только при иномъ пониманія Возрожденія, чёмъ у Фогта.

Краткія замѣчанія Фогта объ отношеніи гуманистовъ къ естественнымъ наукамъ ) въ общемъ подтверждаются источниками, хотя произведенія Альберти и трактаты П. К. Дечембріо должны смягчить абсолютный характеръ его приговора о полномъ равнодушіи дѣятелей Возрожденія къ этой области знанія. Съ другой стороны тотъ же Дечембріо препятствуетъ вполнѣ признать гуманистовъ "апостолами просвѣщенія" въ вопросахъ о средневѣковыхъ астрологическихъ и имъ подобныхъ предразсудкахъ. Обзоръ исторіографическихъ произ-

<sup>1)</sup> II p. 491 u 484-85.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 482-83.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) См. выше р. 860.

<sup>4)</sup> II p. 491-94.

веденій гуманистовъ, которыя Фогть называеть "самыми вкусными плодами гуманистической работы", снова ставить автора въ противорѣчіе съ его основнымъ взглядомъ на Возрожденіе. Онъ отмѣчаетъ появленіе исторической критики, сочиненій по среднев' вковой и современной исторіи и особенную любовь къ біографіямъ 1). Является вопросъ, какъ примирить эти факты съ слепымъ преклонениемъ передъ древностью и съ исключительнымъ интересомъ къ древнему міру? Историческую критику Фогть пытается вывести изъ ознакомленія съ древнимъ міромъ, которое наталкивало на сравненіе съ современностью. Но онъ самъ же отиблаеть и хорошее знаніе древности у нъкоторыхъ средневъковыхъ писателей, какъ Іоаннъ Салисберійскій, Ратерій Веронскій и др., и критическое отношеніе уже у Петрарки не въ современности только, но и въ древнимъ писателямъ<sup>3</sup>). Откуда же этотъ критицизмъ при самомъ началѣ движенія? Причины изученія средневъковой исторіи Фогть оставляеть безъ объясненія, а интересъ къ біографіямъ сводить къ, индивидуализму, такъ какъ съ его точки зрвнія онъ не находить объясненія<sup>3</sup>). Что касается до политическихъ трактатовъ гуманистовъ, съ несомненной ясностью свидетельствующихь о ихъ глубокомъ интересе къ действительности, то Фогтъ обходитъ ихъ полнымъ молчаніемъ.

Отчасти въ связи съ отношеніемъ Фогта къ гуманистической литератур'в находится преувеличение имъ роли Флоренціи въ исторіи гуманистического движенія. "Концентрація, какъ бы изображеніемъ которой является индивидуальность Петрарки, говорить Фогтъ, находится теперь (после его смерти) въ тосканскомъ племени или, точнъе говоря, въ его столицъ, во Флоренціи, которая посвящена дукомъ Петрарки въ обитель музъ, собираетъ въ себъ его лучшихъ учениковъ и такимъ образомъ основываеть прочное мъстопребываніе для гуманизма. Нельзя отрицать, что отъ этой республики новая республика наукъ главнымъ образомъ получила свою форму и характеръ" 1). Это утвержденіе, отразившееся на дальнівйшемъ изложенія Фогта и повторенное позднъйшими изслъдователями, не находитъ фактического подтвержденія. Фогть объясняеть это мнимое первенство Флоренціи ея преспубликанскимъ духомъ" и купеческою знатью. Но изъ ето собственнаго изложенія видно, что гуманизмъ весьма быстро развивался и въ монархіяхъ, а Вилла Альберти ак. Веселовскаго и

<sup>1)</sup> Ibid. p. 494-508.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 502. Cp. I p. 4 и след.

э) Ibid. p. 507. Въ старомъ изданіи о біографіяхъ не говорится.

<sup>4)</sup> Ibid. I p, 161. Cp. p. 289-90.

вообще исторія ранняго гуманизма во Флоренціи повазываеть, что Флорентійская знать сравнительно поздно примкнула къ гуманистическому движенію 1). Съ другой стороны не следуеть забывать, что Петрарка ничемъ не обязанъ Флоренціи за свое развитіе, что изъ Боккаччіо въ Неаполь выработался гуманисть, что ранніе флорентійскіе гуманисты, Дзаноби и Нелли, о которыхъ, впрочемъ, мы знаемъ очень мало, жили и дъйствовали за предълами родины<sup>2</sup>). По слованъ Фогта, во Флоренціи были лучшіе ученики Петрарки. при этомъ онъ имъетъ въ виду, кромъ Боккачіо, Салютати и Мальпагини. Но о Мальпагини, какъ гуманисть, ничего неизвъстно; а о направленіи Салютати Фогтъ весьма неудачно догадывается по неизвъстнымъ ему трактатамъ 3). Настоящіе гуманисты появляются во Флоренціи только въ концѣ XIV столѣтія и принадлежать къ третьей гуманистической генерапіи. Это Никколи. Бруни и Поджіо: но два последніе — не флорентійцы, при чемъ Поджіо съ 20-летняго возраста жилъ вив Флоренціи и лучшіе годы Бруни прошли при папской куріи. Единственнымъ и самымъ сильнымъ доказательствомъ въ пользу мивнія Фогта могуть служить весьма авторитетныя свидътельства Бруни, на воторыя, впрочемъ, онъ не ссылается. Въ діалогь къ Верджеріо и въ одной похоронной рычи Бруни прямо заявляеть, что во Флоренціи родина гуманизма ); но не следуеть забывать, что это показанія флорентійскаго патріота. Другіе современники говорять иное. Рамбальди, напр., называеть матерью наукъ Болонью<sup>5</sup>), но особенную цену имеють для насъ свидетельства гуманиста 2-го покольнія Конвертино, который, будучи обижень государемъ и живя въ республикъ, заявляеть тъмъ не менъе, что въ. монархіяхъ, а не въ республикахъ особенно развивалась и процевтала новая наука 6).

Но несмотря на традиціонный взглядъ Фогта на сущность ранняго гуманизма, несмотря на проистекающіе отсюда главнымъ обравомъ недостатки въ характеристикахъ гуманистовъ, въ оценке ихъ литературной деятельности и въ изложеніи общаго хода движенія, его сочиненіе — необходимая настольная книга при изученіи Воврожденія. Такое же значеніе имъетъ почти одновременно вышедшая

<sup>1)</sup> См. выше р. 780, 865, 875.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше р. 589 и 782.

<sup>3)</sup> II р. 475 и след. Ср. выше р. 818-819.

<sup>4)</sup> См. выше р. 630 и 658.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 729.

<sup>6)</sup> См. р. 943 и прил. V. А.

внига Буркгардта "Культура Возрожденія єз Италіи", одно изъ саныхъ блестящихъ произведеній западно-европейской исторіографіи.

Буркгардтъ не даетъ исторіи гуманистическаго движенія: въ его книгь ньть изображения исторического процесса вообще, хотя ея содержаніе захватываеть болье трехъ стольгій. Это — широкая картина итальянской культуры, при чемъ авторъ далеко не во всёхъ частяхъ заботится объ исторической перспективъ. Одинъ изъ новъйшихъ критиковъ Буркгардта, Альфредъ Бодрильяръ, находя заглавіе книги неточнымъ, думаетъ, что ее следовало бы озаглавить "Состояние Италии и итальянского духа отг XIV до XVI стоanmia"<sup>2</sup>). Такое заглавіе, дійствительно, точніве формулируеть содержаніе вниги, но оно стушевываеть основную мысль автора, который имъстъ въ виду изобразить именно культуру Ренесанса. Мы не находимъ въ книгѣ опредѣленія точно формулированнаго взгляда автора на это движеніе, но единственная идея, объединяющая всв отдёльныя части его общей культурной картины, — индивидуализмъ и его проявленія. Культура Ренесанса, по Буркгардту, индивидуалистическая культура. Въ проведеніи этого взгляда на Возрожденіе ваключается главная и огромная заслуга автора. Въ 1886 году Бодрильяръ писалъ: "теперь стало банальной истиной, что Ренесансъ есть нёчто иное и нёчто большее, чемъ Возрождение древности в; но критикъ забываетъ, что только появленіе книги Буркгардта сдівлало эту истину общераспространенной, хотя и не общепринятой.

Гуманистическая литература вполнъ подтверждаетъ взглядъ Буркгардта, что Возрожденіе — проявленіе индивидуализма; но авторъ
идетъ дальше и считаетъ всякое проявленіе индивидуализма Возрожденіемъ. Если не придавать термину "Ренесансъ" его обычнаго техническаго значенія, то со взглядомъ Буркгардта можно согласиться:
индивидуализмъ характерная черта начала новой эпохи; онъ проявляется во всѣхъ сферахъ общественной и индивидуальной жизни
и его начала заходятъ далеко въ средніе вѣка. Въ извѣстномъ смыслѣ

<sup>1)</sup> Burckhardt Jacob, Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Я пользуюсь вторымъ и четвертымъ изданіемъ (Leipzig 1869 и 1885), изъ которыхъ послёднее besorgt von L. Geiger. Но обработка Гейгера сводится къ незначитальнымъ измѣненіямъ въ текстѣ и къ добавленію библіографическихъ указаній. Цитаты по изданію 1885. Русскій нереводъ: Я Буркхардть Культура Италіи въ эпоху Возрожденія. С.-Петербургь 1876 сдѣланъ съ втораго изданія.

<sup>2)</sup> Alfr. Baudrillart, La civilisation en Italie au temps de la Renaisance. (B5 Rev. des quest. hist. 1886 XL. p. 199.)

<sup>3)</sup> L. c.

все это "Возрожденіе человъческаго разума". Но тогда гуманистами придется признать и Фридриха II, и Эццелино да Романо, и трубадуровь, и голіардовь, и Саванароллу и "братчиковь" и даже Лютера. Гуманистическое движеніе утрачиваеть при такомъ воззрѣнія всякіе хронологическіе предѣлы и почти всѣ специфическіе признажи. Такой неопредѣленностью страдаеть и книга Буркгардта, вслѣдствіе чего далеко не все, что онъ называеть культурою Ренесанса, можеть войти въ исторію гуманистическаго движенія.

Культурная картина Буркгардта распадается на 6 отдельных в частей, и первую изъ нихъ составляеть ивображение государства, какъ "произведенія искусства". Здівсь авторъ старается сохранить историческую перспективу, отмъчая особенности тиранніи XV стольтія отъ предшествующей; но исторіи постепенной выработки такого государства въ книгъ мы не находимъ. Буркгардтъ не касается подитическихъ воззрѣній гуманистовъ и не выясняеть ихъ мѣста и роли въ современной политической исторів Италіи. Поэтому первая глава его вниги является только введеніемъ въ исторію Возрожденія, характеристикой среды, въ которой приходилось развиваться и действовать гуманистамъ. Это этюдъ изъ политической исторіи Италіи въ эпоху Возрожденія, но не глава изъ исторіи гуманизма. Иное значеніе имъеть второй отдель книги — "Развитие индивидуализма". Съ точки зрънія Буркгардта, въ этомъ заключается сущность движенія; тымъ не менъе вторая часть далеко не изъ лучшихъ въ книгъ. Авторъ отмѣчаетъ только стремленіе къ разносторонности, культъ славы н сатирическое направление гуманистовъ. Все это безспорныя черты гуманизма, но изображенія развитія нёть и картина носить характерь эскиза. Важиће взглядъ Буркгардта на взаимное отношеніе политическаго строя и развитія личности въ Италіи. По его мижнію, въ характеръ тогдашняго государства "лежить, хотя не единственная, но самая могучая причина ранняго развитія итальянца въ новаго человъка" 1). Въ кпигъ нельзя найти доказательствъ, что именно политическія условія вызвали индивидуализмъ, а не наоборотъ, что не развившійся индивидуализмъ разрушиль средневѣковыя политическія формы. Но этоть историко-философскій вопрось заходить за хронологические предалы истории гуманизма. Для насъ важно отматить, что Буркгардть первый выдвинуль вопрось о вліяніи политическихъ переворотовъ на развитіе гуманизма и подчеркнуль родство между обоими движеніями.

<sup>1)</sup> I p. 143.

Но особенный интересъ для исторіи гуманистическаго движенія представляеть третій отділь книги Буркгардта — Die Wiedererweckung des Alterthums. Въ коротенькомъ введения къ этой части книги авторъ высказываеть такой взглядъ на роль древности въ исторів Возрожденія, который радикально расходится съ обычнымъ представленіемъ о движеніи. По его мевнію, не древность создала гуманизмъ и большая часть духовныхъ теченій эпохи мыслимо и безъ ея вліянія. Но Буркгардть не отрицаеть этого вліянія, только не приписываеть ему исключительнаго значенія. "Какъ на главномъ положеній нашей книги, говорить онь, им должны настаивать на томъ, что не одинъ античный міръ, а его тёсный союзъ съ итальянскимъ народнымъ духомъ побъдилъ западъ". Изъ этого соединенія "возникаетъ новая духовная среда (Medium), которая, распространяясь изъ Италіи, становится жизненной атмосферой всёхъ болье высокообразованных европейцевъ 1). Въ другомъ мъсть авторъ нъсколько ближе опредъляеть значение древности въ движении. По его словамъ, прежде всего развивается индивидуализмъ, результатомъ котораго является "усердное и многостороннее изучение индивидуальнаго". "Между обоими великими явленіями, говорить онъ, следуеть поместить влінніе античной дитературы, потому что способъ повнаванія и изображенія индивидуальнаго и общечеловівческаго существенно окрашивается и опредъляется этою средой (Medium). Но сила познаванія лежала во времени и въ націи" 2). Другими словами, предшествующимъ моментомъ въ исторіи гуманизма является развитіе дичности, последующимъ интересь къ древности и только потомъ ивученіе міра и человіжа. Къ сожалінію, эта мысль, требующая для своего подтвержденія детальнаго изученія источниковь въ хронологическомъ порядкъ, остается афоризмомъ въ внигъ Буркгардта. На самый существенный вопросъ, почему развившаяся личность прежде всего и съ огромнымъ интересомъ обратилась из изученію древности, авторъ отвечаеть весьма неопределеннымъ указаніемъ на развитіе городской жизни и на естественность возвращенія къ идеалу римскаго всемірнаго владычества при паденіи папства и имперіи<sup>3</sup>). Источники не допускають такой гипотезы, точно также не уполномочивають они утверждать, что античная литература "опредъляеть и окрашиваеть" гуманистическую философію и науку. Но отношеніе Буркгардта къ гуманистической литературь одно изъ наиболье слабыхъ мьсть его

<sup>1)</sup> Ibid. p. 195 и 196.

<sup>2)</sup> Ibid. II p. 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. I p. 199.

книги. Всё произведенія гуманистовъ важутся автору воспроизведеніемъ древности 1); при чемъ наиболье важныя изънихъ, сочиненія этикофилософскаго содержанія, сознательно обходятся молчаніемъ 2). Если принять во вниманіе, что Буркгардтъ везді, гді считаетъ возможнымъ, ограничиваетъ вліяніе древности 3), то единствениое объясненіе такого отношенія къ гуманистической литературі приходится искать въ сравнительно маломъ интересі къ ея содержанію.

Четвертый отдёль книги "Открытіе міра и человька" представляеть собою иллюстрацію цитированнаго выше взгляда на Возрожденіе Мишле 1). Буркгардть даеть рядь иллюстрацій отношенія гуманистовъ къ природъ, ихъ пониманія красоты пейзажа, интереса къ человъку и умънья изображать его внутренній міръ въ поэвіи и въ біографіяхъ, а также ихъ описаній національныхъ особенностей различныхъ народовъ и изображенія жизни вообще. Это рядъ картинъ, которыя не могутъ претендовать на полноту, потому что захватывають слишкомъ много времени, и въ которыхъ по большей части совершенно отсутствуеть историческая перспектива. Такимъ же характеромъ отличается пятый отдёль, озаглавленный "Общественность и праздники". Неизбежный недостатокъ метода Буркгардта, который заразъ характеризуеть целыхъ три столетія, чувствуется здесь особенно сильно. Авторъ часто изображаетъ жизнь XVI столътія, чтобы иллюстрировать все движеніе 3), и читатель остается въ недоумѣніи, гдѣ послѣдствія Ренесанса, гдѣ его причины. Такъ, первая глава этого отдёла "Уравнение сословій" — превосходная вляюстрація этого вопроса фактами, ввятыми изъ времени отъ XII до XVI стольтін; а въ конць предыдущаго отдыла мы читаемъ: "несомныно, этому (утрать значенія происхожденія въ сословныхъ отношеніяхъ) много содъйствоваль тоть факть, что тогда впервые совершенно повнали людей и человъчество въ его болье глубокомъ значеніи. Уже одинъ этотъ результатъ Возрожденія долженъ вызвать въ насъ візную благодарность 6). Борьба гуманистовъ противъ сословныхъ раз-, віноживд отвори втори квшйвнортавови квиноремидоп онова — йірик но чемъ она вызвана и какое вліяніе имела она на жизнь? Было ли это простое отражение жизни въ литературъ или это факторъ процесса, или теоретическое его оправдание? На всв эти вопросы нать

<sup>1)</sup> Ibid. p. 271.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 278.

<sup>\*)</sup> Ibid. I p. 58—61, II p. 23 п passim.

<sup>4)</sup> Ibid. II p. 25. Cm. Blume p. 1021.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. напр., главы 4 и 5 этого отдъла и passim.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 62.

определеннаго ответа въ книге Буркгардта, и глубокая мысль страдаетъ неопределенностью и остается лишенной научнаго обоснованія.

Последній отдель, посвященный нравственности и религіи, одна изъ наиболью важныхъ частей книги Буркгардта: здысь авторъ не только иллюстрируеть историческія явленія, но изслідуеть ихъ причины. Констатируя глубокій нравственный упадокъ Италіи, онъ объясняеть его крайнимь развитіемь индивидуализма и развращающимъ вліяніемъ тиранніи. Законы, изданные тираннами и исполняемые ихъ отверженными слугами, внушали презрвніе; победоносному эгомаму похитителей власти противопоставляли ни передъ чёмъ не останавливающуюся самозащиту, при чемъ всякія объективныя нормы морали утрачивають ціну и значеніе въ глазахъ индивидуума, признающаго полный суверенитеть своей личности 1). Изъ этихъ двухъ причинъ нравственнаго упадка Буркгардть, повидимому, придаеть большее значеніе второй. По крайней мірь, по его словамь, индивидуальное развитіе новаго итальянца "не его вина"; оно совершилось въ силу исторической необходимости (durch einen weltgeschichtlichen Rathschluss) и потомъ распространилось за Альпами: "само по себъ оно не хорошо и не худо, но необходимо; въ его предъдахъ развивается новое благо и зло" 2). Следовательно, главная причина моральнаго упадка въ Италіи въ эпоху Возрожденія, по Буркгардту, заключается въ тиранніяхъ. Но если бы это было такъ, то замічалась бы какаянибудь разница въ нравственномъ состояніи легитимныхъ государствъ. какъ Венеція, Неаполь, Флоренція до Медичи, и тиранній, какъ Миланъ, Падуя и т. д. Ничего подобнаго не замъчается въ дъйствительности. Несомнънно, что тиранны развращали населеніе, но не въ нихъ заключалась главная причина моральнаго упадка.

Буркгардтъ не придаетъ большаго значенія антиморальному вліянію античной литературы, хотя допускаетъ, что послів ознакомленія съ древностью "місто христіанскаго идеала жизни, місто святости, заступилъ идеалъ историческаго величія" и что потомъ по недоразуміснію стали "считать безразличными пороки, которые не помішали великимъ людямъ сділаться великими".

<sup>1)</sup> Мысль Буркгардта выражена не вполит ясно. Wir sind, говорить онъ отъ имени итальянцевъ, vorzugsweise individuell entwickelt; die Race hat uns aus den Schranken ihrer Sitte und Religion entlassen, und die äuseren Gesetze verachten wir, weil unsere Herrscher illegitim und ihre Beamte und Richter verworfene Menschen sind". II р. 175. Въ заключительномъ очеркъ (р. 198) эта мысль формулирована болъе опредъленно.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 199.

<sup>3)</sup> Ibid. р. 178. Въ заключительномъ обзоръ главы о вліяніи древности, какъ о причинъ моральнаго упадка, не говорится (р. 198).

писываеть онъ "фантавіи", весьма сильно развитой у итальянцевь1) и совершенно разнузданной индивидуализмомъ. Но авторъ совершенно игнорируеть моральные идеалы гуманистовь, ихъ попытки съ помощію древности выработать этическое ученіе, которое соотв'ятствовало бы новымъ потребностямъ и которое можно было бы противопоставить перковной аскетической доктринв. Крушение этихъ попытокъ, составляющихъ главное содержаніе гуманистическихъ трактатовъ, не могло не оказать изв'астнаго вліянія на практическую нравственность. Но слабый интересъ Буркгардта къ гуманистической литературф повлекъ за собою не только игнорированье важнаго фактора въ исторіи морали, но и существенный промахъ въ ея изложеніи. Авторъ придаетъ важное значеніе чувству чести въ гуманистической морали, аргументируя свою мысль питатами изъ Гвиччардини и Раблэ<sup>2</sup>), но въ этическихъ трактатахъ раннихъ гуманистовъ этотъ стимулъ не играетъ никакой роли. Ясно, что взгляды XVI столетія результать процесса, только одинъ изъ фазисовъ развитія гуманистической морали.

Сившеніе эпохъ и недостаточно ясное раздиченіе раздичныхъ одновременныхъ теченій помішали Буркгардту дать ясную картину религіознаго движенія въ Италіи за это время. Онъ глубоко и истко указываеть коренной источникъ религіознаго упадка въ состояніи церкви, которая стояла въ противоречіи съ собственнымъ ученіемъ. "Не всякій народъ, говорить онъ, настолько спокоенъ и нечувствителенъ (stumpfsinnig), чтобы вынести продолжительное противоръчіе между принципомъ и его внёшнимъ выраженіемъ"3). какими итальяниы пытались выйти изъ этого положенія, изложены крайне неопределенно. Отношение къ церкви высшихъ и среднихъ классовъ итальянскаго общества въ эпоху наивысшаго развитія Ренесанса опредълялось, по словамъ Буркгардта, "глубокимъ и презрительнымъ недовольствомъ", "приспособленіемъ" къ могущественной ісраржім и "чувствомъ зависимости" отъ таинствъ и обрядовъ 1). Но въ итальянскомъ обществъ были различныя теченія, и остается неяснымъ, на какое изъ нихъ вліяль тоть или другой стимуль? Правда, Буркгардтъ посвящаетъ особую главу отношенію къ религія настоящихъ выразителей духа Ренесанса (Die Religion und der Geist der Renaissance) и высвазываеть замечательно глубокія мысли по этому поводу. Гуманисты по рожденію религіозные люди, но могучій инди-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 178, 183, 190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 176, 177.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 200.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 201.

видуаливиъ сдълалъ ихъ совершенно субъективными и въ религіи, а "отврытіе вившняго и духовнаго міра" — світскими. Кром'в того, близкое соприкосновение съ Византійцами и магометанами развили въ нихъ религіозную терпимость, изученіе ангичной литературы скептициямъ, безграничное размышление о свободъ и необходимости и кажущееся торжество зла въ политической сферѣ — фатализмъ; наконецъ, въ нихъ обнаруживается "частое свойство юношескихъ натуръ; они ръзко различають добро отъ зла, но не знають гръха" 1). Но всв эти вліянія, несомнънныя и спорныя, дъйствовавшія витств и въ разное время, соединены въ одну картину и иллюстрированы источниками изъ разныхъ эпохъ. Такъ субъективизиъ гуманистовъ и совершенно свътскій характерь ихъ воззрѣній оставлены безъ иллюстрація, терпимость иллюстрирована извістной новеллой Бокваччіо, которая совсить не имъетъ такого сиысла<sup>2</sup>), скептицизмъ возаръніями Колра Урпеуса etc. Последняя глава отдела, где авторъ констатируетъ потрясение въры вообще и первое появление деизма, относится только къ позднайшимъ періодамъ движенія. Совершенно естественно, что въ концъ концовъ получается каргина, до такой степени лишенная исторической перспективы, что производить смутное впечатывніе. Но всь эти недостатки, связанные отчасти съ методомъ автора, отчасти съ отсутствіемъ монографическихъ работь по эпохів, не уничтожають огромнаго значенія книги Буркгардта въ исторіографіи Возрожденія. Широкій общій взглядъ на движеніе, масса отдільных замізчаній поразительной глубины и тонкости, блестящія иллюстраціи разныхъ сторонъ Возрожденія ділають изъ культурной картины Буркгардта вамъчательное историческое произведение.

## III.

Исторіографія Возрожденія посль Фогта и Буркгардта. — Ихъ вліяніе па общую исторіографію. — Сэймондсь и его отношеніе къ предшественникамъ. — Герцони и его взглядъ на Возрожденіе. — Яничекъ и его попытка дівленія гуманистовъ на партіи. — Характеръ книги Жебара. — Гейгеръ и Кёртингъ. — Сочиненія по отдівльнымъ вопросамъ исторіи гуманизма. — Общій характеръ новізйшей исторіографіи Возрожденія.

Книги Фогта и Буркгардта превосходно дополняють другь друга: то, что составляеть слабую сторону книги перваго, является самой важной заслугой второго, и наобороть. Фогть слишкомъ узко и односторонне смотрить на гуманизмъ, но даеть обстоятельное и систематическое изложение его внѣшней истории; Буркгардтъ глубоко пони-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 235-36.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. выше р. 503.

маеть движеніе, но изображаеть различные его фазисы, какъ нёчто приоб и законленное. Оба писателя вирстр дають возможность и глубже понять Возрожденіе, и правильніве изложить его исторію, что не вамедлило отразиться самымъ благопріятнымъ образомъ на отношении къ этой эпохъ въ сочиненияхъ по всвиъ отделямъ исторической науки. Къ Фогту и Буркгардту примывають и новъйшіе составители обворовъ событій всемірной исторіи, какъ Веберъ, историки церкви и папства, какъ Пасторъ и Крейтонъ, историки культуры, какъ Генне-ам-Римъ, философіи и ся отдівловъ, какъ Виндельбандъ и Циглеръ, — искусства, какъ Шнаазе и Мюнтцъ, — исторіографіи, какъ Вегеле, — педагогики, какъ Шиидть, — школы, какъ Паульсенъ, и даже народнаго хозяйства, какъ Пёльманъ 1). Совершенно естественно, что большинство позднайшихъ историковъ Ренесанса положительно или отрицательно также примыкаеть къ Фогту и Буркгардту, которые до настоящаго времени продолжають занимать первое мъсто въ исторіографіи Возрожденія.

До второй половины семидесятых в годовъ не появлялось ни одной врупной работы по исторіи итальянскаго гуманизма<sup>3</sup>), и первымъ непосредственнымъ продолжателемъ Фогта и Буркгардта можетъ быть названъ Сэймондсъ. Сэймондсъ написалъ о Возрожденіи пять большихъ томовъ, изъ которыхъ три последніе, посвященные искусству и итальянской литературе, стоять вне нашей задачи<sup>3</sup>). Спеціально о гуманистическомъ движеніи Сэймондсъ трактуетъ отчасти въ первомътомъ (The age of the despots) и главнымъ образомъ во второмъ

<sup>1)</sup> Cm. bame, p. 20, 27, 33, 52, 75, 85, 89, 92, 100, 114, 119, 122.

<sup>2)</sup> Въ 1870 году была напечатана рѣчь акад. Веселовскаго передъ защетой диссертацін (Взілядз на эпоху Возрожденія вз Италіи. Моск. Универс. Изв'юст. 1870 № 4, р. 285 и след.). Съ воззреніями автора мы познакомились выше (р. 870 и след.); въ речи акад. Веселовскій следить за остатками классической традиціи въ средніе въка и высказываеть между прочимъ следующій взглядъ на Возрожденіе, съ которымъ, по нашему мижнію, никонмъ образомъ, нельзя согласиться. "Сравнивать итальянское Репесансь съ германскимъ или французскимъ, дълая наведеніе отъ одного къ другому, положительно немыслимо, говорить авторъ. На съверъ и за Альпами ученые Renaissance являлись проводниками болће широкихъ человъчныхъ идей, выросшихъ вив національной почвы... тамъ мы на сторонъ Рейхлина, Вимпфелинга и Гуттена противъ темныхъ людей и ихъ сверстниковъ; люди Renaissance пишутъ и дъйствуютъ тамъ во имя свободы въ религіи и политикъ. Въ Италіи ученые возрожденія хотять насильно вернуть къ его истовамь неудержимый потовъ исторів; относительно Италіи они не пропов'ядують ничего новаго, но лишь старое, пережитое" (р. 294-295).

з) Объ отношеніи Сэймондса къ итальянскимъ произведеніямъ Петрарки и Боккаччіо см. выше, р. 403, 497, 506, 550, 551.

(The revival of learning) "Эпоха деспотовъ" представляетъ собою очеркъ политической исторіи Италін, преимущественно во вторую половину XV въка. Это расширение перваго отдъла книги Фогта. простое изложение историческихъ событий, которое прерывается отдъльными главами, дающими характеристику или всего движенія, или отдъльныхъ его сторонъ. Сочинение начинается выяснениемъ общаго жарактера Возрожденія (The spirit of the Renaissance). Сэймондсъ понимаеть Ренесансь очень широко. По его мижнію, это процессь духовнаго развитія человічества, продолженіе котораго составляеть Реформація, Революція и вся современная исторія 1). Его сущность — "эмансипація разума"<sup>2</sup>); но авторъ понимаєть эту эмансипацію въ самомъ широкомъ сиыслв. "Исторія Возрожденія, говорить онъ, не есть исторія искусствъ или наукъ, или литературы, или даже націй. Это исторія постиженія сознатедьной свободы человіческими разумоми. проявившимся въ европейскихъ расахъ "3). Ренесансъ обозначаетъ возрожденіе человіческаго духа, "вновь получающаго сознаніе и силу сомоопределенія, вновь повнающаго красоту внёшняго міра и тела посредствомъ искусства, освобождающаго разумъ въ наукъ и совъсть въ религіи, реставрирующаго духовную культуру и установляющаго принципъ политической свободы 1) с. Спеціально Италіи принадлежить начало этой хронологически неопределенной эпохи, которое характеризуется, какъ у Буркгардта, формулами Мишле "открытіе міра и человъка". "Подъ этими двумя формулами, — говорить Сэймондсъ, можно влассифицировать всв явленія, относящіяся собственно въ этому періоду" 5). Открытіе міра понимается въ двухъ смыслахъ: въ смыслъ географическихъ открытій и естественно научныхъ изслідованій. Человъва открыла наука. "Научныя занятія (scholarship), говоритъ Сэймондсъ, открыли людямъ богатство ихъ собственнаго духа, достоинство человъческой мысли, цену спекулятивнаго мышленія, важность человіческой жизни, разсматриваемой независимо отъ религіозныхъ правилъ и догиатовъ в)". Объектами этой благотворной науки является древность въ Италіи и Библія за ея предълами.

Сеймондсъ не считаетъ древность причиною Возрожденія. "Причина, почему Италія получила первенство въ Ренесансъ", говорить онъ, "заключалась въ томъ, что она обладала языкомъ, благопріят-

<sup>1)</sup> The age of the despots. p. 1-2, 27-33.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 6.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 4.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 30.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 16.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 21.

нымъ климатомъ (sic), политической свободой и экономическимъ благосостояніемъ, тогда какъ другіе народы находились въ полуварварскомъ состояніи 1) ". Тъмъ не менье та благотворная наука, которая открыла человека, въ Италіи сводится къ слепому (по крайней мъръ, сначала) увлеченію древностью. По словамъ Сэймондса, въ исторіи научныхъ занятій итальянскихъ гуманистовъ было три стадім: "первая — эпоха страстнаго желанія (the age of passionate desire)", сюда принадлежать Петрарка и Боккаччіо; вторая стадія — "въкъ пріобретенія и библіотекъ", "эпоха некритическаго и неразборчиваго энтувіавма"; — это время Николая V и Ковимо Медичи, и третья стадія — "эпоха критиковъ, филологовъ и типографовъ", сюда относятся Фичино, Полиціано и Эразмъ<sup>3</sup>). Итакъ гуманисты первыхъ двухъ покольній только пламенно стремились къ средству для открытія человіка; третья и четвертая генерація, т.-е. Валла, Поджіо, Альберти, только безъ всякой критики преклонялись передъ этимъ средствомъ. Саймондсъ соединяетъ неопределенность Буркгардта безъ его оригинальности и односторонность Фогта безъ его основательности.

Тѣ главы, которыя, прерывая изложеніе политической исторіи, дають характеристику какой-нибудь стороны движенія, не представляють интереса. Такъ, глава, посвященная флорентійскимъ историкамъ, ничего не прибавляеть къ ранней работѣ Гервинуса³). Изложивши исторію папства съ половины XV вѣка, Сэймондсъ характеризуетъ религію и мораль гуманистовъ ¹). Но все существенное въ содержаніи этой главы заимствовано изъ послѣдняго отдѣла Буркгардта³).

Спеціально гуманистическому движенію посвященъ второй томъ книги Сэймондса. Мы видѣли, какое важное значеніе придаваль авторъ ученымъ занатіямъ гуманистовъ, и по отдѣльнымъ замѣчаніямъ въ этомъ томѣ можно было бы ожидать, что онъ отнесется къ гуманистической литературѣ безъ обычной односторонности. "Сущность гуманизма, — говоритъ Сэймондсъ, — состоитъ въ новомъ и живомъ представленіи о достоинствѣ человѣка, какъ существа разумнаго, независимо отъ теологическихъ опредѣленій, и въ томъ взглядѣ, что въ одной только классической литературѣ человѣческая природа про-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 6.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 22 H 24.

<sup>8)</sup> См. выше, р. 166 и 683—684.

<sup>4)</sup> The church and morality, p. 382 и слъд.

<sup>5)</sup> См., напр., причным невърія, р. 390—392, вліяніе древности на мораль р. 398 и слъд., значеніе фантазіи, р. 414 и слъд. и особенно значеніе чести, р. 417—418, 125 даже цитаты взяты изъ Буркгарита.

является во всей полнотв интеллектуальной и моральной свободы 1. Можно думать, что авторъ будетъ искать проявленія этой черты въ гуманистической литературь и по этому принципу изложить ея развитіе. Въ другомъ мъсть Сэймондсъ отмъчаетъ соединеніе средневъкового и античнаго вліянія, какъ характерную особенность эпохи 2, и мы въ правь ожидать, что произведенія гуманистовъ авторъ не считаетъ простою репродукціей древности. Но эти общія воззрѣнія, навѣянныя Буркгардтомъ, не оказываютъ никакого вліянія на изложеніе. Сэймондсъ высказываетъ сожальніе, что гуманисты тратили свои силы на ученость и на улучшеніе стиля "вмъсто того, чтобы сосредоточить ихъ на созданіи національныхъ chef-d'oeuvre'овъ 3, и его обзоръ гуманистической литературы въ концъ книги, захватываетъ болье широкую эпоху, чъмъ соотвѣтствующая глава у Фогта, но значительно уступаеть ей по обстоятельности. Для литературы рацняго гуманизма онъ не имъетъ никакого значенія.

Сэймондсъ выбралъ весьма хорошую по существу систему изложенія туманистического движенія. Исходя изъ того предположенія, что хронологически нельзя проследить развите гуманизма ни въ одномъ итальянскомъ городъ и что новое движение не имъло опредъленной мъстной окраски, Сэймондсъ предпочитаетъ излагать исторію гуманизма не по школамъ, а по періодамъ ). Не смотря на то, что первое предположеніе автора совершенно нев'врно, а второе справедливо только съ вначительными ограниченіями, его пріемъ изложенія совершенно правиленъ. Мъстныя особенности обнаруживаются по большей части сравнительно поздно и во всякомъ случав не меняють общаго жарактера движенія, тогда какъ между гуманистами различныхъ покольній — огромная разница. Но при современномъ состояніи источниковъ такое изложение крайне трудно вообще, а при отношении къ гуманистической литературь Сэймондса и совсымъ не имветь вначенія, такъ какъ авторъ вовсе не следить за развитиемъ идей. Прежде всего самое основаніе дівленія на періоды у Сэймондса совершенно произвольно. Три эпохи учености, установленныя имъ въ первомъ томв, здвсь раздвлены на четыре періода: первый — "эпоха вдохновенія и открытія, когда породился энтувіавит ит древности и собирались остатки классиковъ"; второй — "эпоха приведенія ихъ въ по-рядокъ и перевода; въ этотъ періодъ были основаны первыя большія

<sup>1)</sup> The Revival of Learning, p. 71-72.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 18.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 9.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 160.

библіотеки". Это время Коз. Медичи, Николая V, Альфонса Неаполитанскаго; "третій періодъ эпоха академій... Ученая литература (scholarship) начинаєть обнаруживать замітный успіхь во всемь, что касается стиля и вкуса; въ то же самое время итальянская эрудиція достигаеть максимума въ Полиціано". Четвертый періодъ эпоха упадка, когда "эстетика и стилистика" поглощають все вниманіе гуманистовь. "Это эпоха пуристовь" 1). Въ основів этого діленія лежить старый взглядь на гуманизмів, какъ на воспроизведеніе древности, и Сэймондсь покидаеть Буркгардта, а вмістів съ нимь и его взгляды на Возрожденіе, какъ только приступаеть къ систематическому изложенію исторіи гуманистическаго движенія. Здісь, по отношенію къ занимающей насъ эпохів, его руководителемъ становится Фогть.

Самая исторія гуманизма въ изложеніи Сэймондса не представляєть интереса. Наибольшее значение имъла бы характеристика гуманистовъ по періодамъ, котя бы сообравно съ его собственнымъ дъленіемъ. Но вивсто этого авторъ посвящаеть первую главу тома общей характеристикъ "людей Возрожденія" на пространствъ всего движенія, что лишаетъ ее почти всякаго вначенія. Не имвють интереса и біографическія данныя объ отдільных гуманистахь, хотя авторъ понимаеть всю важность этой стороны своей задачи. "Итальянская исторія Возрожденія, говорить онь, болье выражается въ біографіи отдыльныхъ личностей, чёмъ въ ихъ народе, силы котораго воплощали въ себъ его умственные деспоты" 2). Тъмъ не менъе характеристики всъхъ дъятелей Возрожденія въ занимающую насъ эпоху, за исключеніемъ Петрарки<sup>8</sup>), сдівланы, въ большинствів случаевь, по первому изданію книги Фогта 1), отличаются по большей части краткостью и незначительностью и нигдъ не обнаруживають сомостоятельнаго внакомства съ гуманистической литературой. Въ следъ за Фогтомъ Сеймондсъ преувеличиваетъ значеніе Флоренціи въ гуманистическомъ движеніи и доводить это преувеличеніе до огромныхъ размівровъ. По его мивнію, Флоренція была источникомъ и сосредоточіємъ не только гуманизма, но и культуры вообще. Флоренція — итальянскія Аенны: "вся духовная сила націи зародилась въ Тоскан'в и отсюда, какъ изъ центра жизненной теплоты и свъта, распространилась по остальнымъ частямъ полуострова". Вивсто фактическихъ доказательствъ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 160-161.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 4.

О Петраркъ см. выше, р. 396—397.

<sup>4)</sup> Такова, напр. уже характеристика Боккаччіо (см. выше, р. 549), Г. да Барцицца (р. 107) и проч.

этого положенія Сэймондсъ объясняеть такое значеніе Флоренціи ея климатомъ, расой, чистотой діалекта, отсутствіемъ феодальныхъ учрежденій, политическимъ строемъ и соціальными отношеніями; но соминительное утвержденіе не приближается къ несомивнности отъ такихъ общихъ соображеній. Не смотря на эти недостатки, оба сочиненія Сэймондса не лишены значенія, какъ популярное чтеніе для большой публики. Они захватываютъ большій періодъ времени, чвиъ книга Фогта, и ихъ изложеніе менве сжато, что дёлаетъ иногда Буркгардта недостаточно яснымъ; но для научнаго изследованія ранняго гуманизма они дають очень немногое.

Во второй половинъ семидесятыхъ годовъ появилось нъсколько сочиненій, посващенных эпохіз гуманизма. Такъ въ 1878 вышла внига Герцони "Первое Возрожденіе", которан имъетъ цълью доказать, что гуманическое движение не внесло въ исторію ничего, діаметрально противоположнаго среднимъ въкамъ. Прежде всего авторъ недоволенъ самымъ терминомъ — "возрожденіе", для котораго "всегда будеть трудно найти правильное приложение потому, что фальшиво основное представленіе, изъ котораго онъ происходить и которое онъ выражаетъ. Въ исторіи нётъ возрожденій, какъ нётъ рожденій и смертей"; въ ней, какъ въ природъ, все "происходитъ посредствомъ непрерывныхъ эволюцій и перемѣнъ, при чемъ никогда не прерывается цёнь причинъ и следствій "1). Нельзя сказать, чтобы эта аргументація имьла рышающее значеніе: эволюція не препятствуєть ни рожденіямъ, ни смертямъ, и Возрожденіе нисколько не прерываеть "цепи причинь и следствій". Противь термина можно возражать въ виду его неточности и неопределенности, но не это возбуждаеть недовольство Герцони. Renaissance — французское слово, и совершенно естественно, что его приняли "англичане, нѣмцы, испанцы, цивилизація которыхъ возродилась (rinacque) почти одновременно съ французской"; но что его усвоили обладающіе столь старой цивилизаціей итальянцы — въ этомъ авторъ видить только "рабство мысли и формы, для котораго нътъ ни извиненія, ни объясненія"3). Герцони хочеть доказать, что въ Италіи, въ XV въкъ, не было никакого возрожденія. "Въ нашихъ глазахъ, говоритъ онъ, цивилизація возродилась въ сердць среднихъ выковъ и достигла зрылости и законченности (compitezza) въ XIV стольтіи; въ XVI выкы она въ нъкоторыхъ частяхъ развивалась, совершенствовалась, въ дру-

<sup>1)</sup> Guerzoni Giuseppe, Il primo Rinascimento. Saggio. Verona e Padova. 1878. p. 4 u cubi.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 8-9.

гихъ портилась и распадалась" 1). Было бы интересно проследить, вакie элементы средневъковой культуры вошли въ новую; но книга Герпони не можеть служить руководствомь въ этомь отношеніи: по его мивнію. средневъковая цивилизація количественно а не качественно отличается отъ новой. Тогда были свои Локкъ и Кондильякъ — это Роспелинъ. свои Кантъ и Гегель — это Гильомъ де Шампо, свои Декартъ, Спенсеръ и Милль — это Абеляръ<sup>2</sup>). Петрарка, по мижнію Герпони. совершенно средневъковой человъкъ. Его автобіографія проникнута средневъковымъ духомъ; его Canzoniere — "провансальская схоластика"3); Декамеронъ Бокваччіо и по содержанію, и по духу не выходить за предълы среднихъ въковъ (); даже экспериментальный методъ въ наукъ "предчувствовали" въ средніе въка в), не говоря уже объ искусствъ и поэзіи 6). XV въкъ при такой точкъ зрънія представляется чистъйшимъ регрессомъ. Опираясь на Буркгардта. авторъ отрицаетъ всякое существенное значеніе за изученіемъ древности въ эту эпоху $^7$ ), но признаетъ сл $^4$ пое и чисто формальное увлечение ею со стороны гуманистовъ. "Если бы гуманисты и философы XV въка, говорить онъ, предались изученію древности съ свободнымъ и разумнымъ духомъ, уважающимъ традиціи, но ревнивымъ къ собственной оригинальности, какъ предавались этому Данте, Петрарка, Боккаччіо и всв средніе въка; если бы они въ памятникахъ дедовской мудрости искали чего-нибудь большаго голой формы и пустыхъ словъ, то навърное возрождение такой культуры принесло бы только благод тельные плоды "в). Но этого не случилось: воскресшій греко-латинскій мірь быль "пародіей" на древность, къ которой относились съ грубымъ фетишизмомъ"; "поэвія, въ рабствъ у чужого явыка, выродилась въ механическое эхо, въ рабскій плагіать, въ наглый грабежъ (in latrocinio sfrontato)"; краснорвчие заслуженно возбуждало презрѣніе въ глубинѣ души тѣхъ, которые ему публично апплодировали; "ученость была только парадомъ, служение литера-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 10, cp. 84-85.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 34.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 73, 74. E strano che il Villari dica che Petrarca combatté la scolastica. Dove? Come?, говорить между прочимъ Герцови.

<sup>4)</sup> E non va oltre il medio evo il Decamerone: non per la materia, non per lo spirito, p. 78.

<sup>5)</sup> Esso non è merito del cinquecento. Esso lo pressentì come l'aveva pressentito il medio evo, ma non lo formulo. Ibid. p. 147.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 149 и след.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 124 и след.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 127.

турѣ — постыднымъ орудіемъ лести и брани" и т. д. 1). Единственное исключеніе представляли, по мнѣнію автора, Полиціано и Дж. Понтано 1). При такомъ взглядѣ на гуманизмъ, конечно, не можетъ быть и рѣчи о какомъ-нибудь возрожденіи, но характеристика занимающей насъ эпохи у Герцони носить фантастическій характеръ.

Въ 1879 году появились четыре лекціи о Возрожденіи Гиб. Яничека, одно изъ наиболью интересныхъ произведеній по эпохь гуманизма. Авторъ — историкъ искусства по спеціальности, и главная при есо книги аквать тр сторони общественной жизни, которыя вліяли на воспитаніе художественной фантазіи и на созданіе великихъ произведеній искусства<sup>3</sup>); но онъ понимаеть свою задачу очень широко и прежде всего ищеть объясненія художественныхъ памятниковъ въ "духовныхъ направленіяхъ" эпохи, которымъ и посвящена его первая лекція. Яничекъ непосредственно знакомъ съ гуманистической литературой и самостоятельно относится къ своимъ предшественникамъ, котя его взгляды на движеніе и даже планъ изложенія въ первой лекціи отчасти заимствованы у Фогта и у ак. Веселовскаго. Такъ онъ примыкаетъ къ Фогту во взглядъ на Петрарку и на его ближайшихъ последователей, которые, и по мненію Яничека, стремились "по мыслямъ и идеямъ, вычитаннымъ изъ произведеній древнихъ, образовать не только индивидуальность, но государство и общество "4). Но въ планъ изложенія онъ не слъдуеть за Фогтомъ. а примыкаеть къ ак. Веселовскому и пытается найти тв же двв партіи въ XV вікі, которыя, по мнінію его предшественника, существовали въ XIV<sup>5</sup>). Яничекъ различаетъ два направленія среди последователей Петрарки: "Одно подняло внамя исключительнаго паганизма: оно желаеть радикально жить по античному (sie will radical antikisiren) и забыло при этомъ свой духовный, исходный пункть — Данте, Петрарку, Боккаччіо, которые желали сохранить національныя традиціи въ явыкъ, нравахъ и въръ. Другое направленіе примыкало къ этой великой тріадъ и стремилось согласить вновь притекающіе образовательные элементы съ идейнымъ содержаниемъ христіанства и съ наличными политическими и соціальными формами". Это направленіе заботится также о народной річи на ряду съ латинской,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 128; cp. p. 131.

<sup>2)</sup> Ibid. р. 128. Въ подстрочномъ примъчанін Герцони прибавляеть въ нимъ еще Л. Б. Альберти.

<sup>\*)</sup> Janitschek Hubert, Die Gesellschaft der Renaissance in Italien und die Kunst. Vier Vorträge. Stuttgart 1879, p. IV, 1-2, 22-27.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 4.

тогда какъ первое презираетъ родной языкъ. "Исходнымъ пунктомъ и очагомъ объихъ партій была Флоренція" 1). Выше мы обстоятельно разсмотръли миъніе ак. Веселовскаго 2), посмотримъ теперь на чемъ основана классификація его продолжателя.

Прежде всего единственнымъ доказательствомъ существованія радикальной партіи въ XV въкъ является разсмотрънная нами инвектива Ринуччини, которая была написана въ конце XIV или въ первые годы XV стольтія<sup>3</sup>); но ея представителями Яничевъ считаеть не Бруни и Никколи, которыхъ имълъ въ виду Ринуччини, а Валлу и Бекаделли, которые, во время появленія инвективы или еще не родились, или были въ дътскомъ возрасть. Наоборотъ, прежніе язычники Бруни и Никколи у Яничека являются продолжателями "флорентійской тріады" вивств съ Салютати и Л. Б. Альберти. Далве, авторъ не ищеть доказательствъ открытаго язычества крайней партів и ея слепого преклоненія передъ древностью; ничего подобнаго и нельзя найти у Валлы, который комментироваль Новый Заветь, писаль противь Цицерона и критиковаль Ливія. По мивнію Яничека, программой этой партіи служиль трактать Валлы De voluptate 1), изъ котораго онъ выводить следующе пункты радикальныхъ воззрѣній: 1) "освобожденіе чувственности отъ господства христіанстаго спиритуализма", — но эта точка зрвнія всего характернъй сказать въ Декамеронъ и съ цинизмомъ повторена въ Oratio Heliogabalis Бруни, котораго авторъ считаетъ продолжателемъ Боккаччіо; 2) "Реабилитація природы", 3) "изслідованіе, освобожденное отъ схоластической неволи", — но это характерныя черты всёхъ гуманистовъ, начиная съ Петрарки, и не составляетъ принадлежности какой-либо партіи. Наконецъ, 5) "исключительное господство красоты "5). Правда, ранніе представители гуманистическаго движенія, кром' Петрарки и Боккаччіо, не говорять о красотв, но къ половинъ XV стольтія у вськъ гуманистовъ на этотъ предметь устананавливается опредъленная точка зрвнія, которая, по существу, не отличается отъ возарвній Петрарки и Боккаччіо, хотя неопредвленный эпитеть "исключительный" едвали подойдеть къ возарѣнію какого-нибудь гуманиста. Итакъ то, что называеть Яничекъ программой

<sup>1)</sup> Ibid. p. 8-9; cp. p. 14-15.

<sup>2)</sup> Cm. Bume, p. 871-875.

в) Ibid. p. 853 я 869.

<sup>4)</sup> Въ первой редакціи трактата представителемъ стоицизма является Бруни, и Яничекъ думаеть найти въ его Isagogicon доказательство искренности этихъ воззрѣній (р. 101), но выше мы, видѣли, что Бруни вовсе не стоикъ въ своемъ моральномъ трактатѣ (см. выше, р. 599).

<sup>5)</sup> Ibid. p. 10-15.

радикальной партіи — въ дъйствительности характерныя черты всего движенія, а исключительный паганивиъ и безусловное воспроизведеніе древности по прежнему остаются недоказанными, вслъдствіе чего самое дъленіе гуманистовъ до половины XV въка на партіи продолжаеть висъть на воздухъ.

По мивнію Яничека, въ половинь XV стольтія оба направленія соединились подъ знаменемъ Платона и этотъ миръ "обозначалъ примиреніе язычества и христіанства, сліяніе (Durchdringung) религіи и философін" 1). Въ нашу задачу не входить характеристика гуманизма половины XV въка, но самъ авторъ добросовъстно отмъчаетъ, что именно тогда проявляется паганизмъ и начинается ожесточенная борьба между аристотеликами и платониками<sup>9</sup>), вслёдствіе чего и заявляеть въ предисловіи, что не придаеть рішающаго значенія своей гипотезв<sup>3</sup>). Въ возарвніи Яничека на Платона и въ его объясненіи причинъ увлеченія его философіей сказалось вліяніе спеціальности автора. По его мижнію. Платонъ побыдиль эстетической стороной своей системы, потому что стремление къ красотъ, если не исчерпываеть гуманистического движенія, то составляеть самую важную его сторону. "Этическія фантазін какого-нибудь Валлы и его единомышленниковъ, говоритъ Яничекъ, не что иное, какъ стремленіе спастись изъ римской культуры, б'ядной поэзіей, въ бол'я радостный и свободный міръ красоты; знаніе Платона даеть освящение и содержание этому стремлению, оно является какъ бы исполненіемъ всего того, что предчувствовали мыслители и художники и чего они искали" 4). Яничекъ затушовываетъ тотъ фактъ, что между внакомствомъ гуманистовъ съ Платономъ и увлечениемъ его философией прошло болъе половины столътія, и приписываеть особую важность появленію такого пророка платонизма, какъ Гемистосъ Плетонъ<sup>5</sup>). Остается непонятнымъ, вачъмъ нуженъ былъ пророкъ, если ученіе такъ подходило къ потребностямъ, и почему такіе гуманисты, какъ Бруни, предпочитали Платону Аристотеля, если его философія представляла столь близкое родство съ гуманистическими стремленіями. Причина увлеченія платонизмомъ стоить за предёлами настоящаго изследованія; но мы думаемъ, что его основы лежать не въ эстетике,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 19 n 18.

<sup>\*)</sup> Ob ich ohne Systemzwang von der Versöhnung und Vereinigung der streitenden Parteien unter dem Banner Platon's sprechen durfte, mag der Kundige entscheiden, p. IV.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 16.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 17-18.

а въ стремленіи къ стройному философскому міросоверцанію, о которомъ сравнительно мало заботились ранніе гуманисты, занятые исключительно этикой.

Три послѣднія лекціи Яничека представляють менѣе интереса съ нашей точки зрѣнія. Вторая ("Художественная фантазія и художественное воспитаніе") носить спеціальный характерь; третья — "Женщина и искусство" — имѣеть значеніе для болѣе новднихъ періодовъ гуманизма, когда впервые замѣтно обнаруживается женское вліяніе 1); послѣдняя лекція, составленная подъ вліяніемъ Буркгарда 1), разсматриваеть характерь покровительства искусству со стороны государства и частныхъ лицъ и представляеть интересъ преимущественно для исторіи искусства.

Одновременно съ лекціями Яничека вышла, уже упомянутая нами, книга Жебара о началахъ Воврожденія, содержаніе которой распадается на двё неравныя части: въ большей — изложены причины Ренесанса, меньшая — заключаеть въ себъ характеристику писателей XIV въка и современныхъ имъ художниковъ. Изъ всъхъ писателей по исторіи Возрожденія Жебаръ, съ наибольшей обстоятельностью, останавливается на причинахъ движенія. Онъ разсматриваетъ прежде всего, почему Ренесансъ начался не во Франціи, и затымь излагаеть главныя и второстепенныя причины появленія Воврожденія въ Италів. По мивнію Жебара, главныхъ причинъ было четыре: интеллектуальная свобода, соціальное положеніе, классическая традиція и языкъ; второстепенныя причины сводятся къ чужеземному вліянію: византійскому, арабскому, нормандскому и францувскому. Что васается до второй и третьей изъ главныхъ причинъ, то онъ давно уже были указаны Фогтомъ и Буркгардтомъ: развитіе итальянскаго языка ко времени великихъ писателей XIV стольтія — фактъ безспорный; но существованіе духовной свободы, какъ характерной особенности средневъковой Италіи, весьма сомнительно и требуеть гораздо болье обстоятельной аргументаціи, чемъ у Жебара. Такъ онъ утверждаеть, что схоластика въ Италіи никогда не была національной философіей, что ею занимались тамъ только монахи и теологи. что ея метолъ никогда не подчинялъ себъ вполнъ человъческаго разума<sup>3</sup>). Но схоластика не имъла ничего общаго съ національностью, а свътскіе уче-

<sup>1)</sup> Заслуживаетъ вниманія мѣткое замѣчаніе автора, что прачина недоброжелательного отношенія къ женщинѣ нѣкоторыхъ раннихъ гуманистовъ заключается не въ монашескихъ градиціяхъ, а отчасти въ ученыхъ занятіяхъ, отчасти въ нравахъ времени (р. 56).

<sup>2)</sup> Ibid. p. V.

<sup>3)</sup> Les origines, p. 55.

ные, въ средніе вѣка, повсюду рѣдкость, и если признать случайностью, что величайшіе ученые Италіи, какъ Оома Аквинскій и Петръ Ломбардъ, — схоластики, то всетаки за предѣлами схоластическаго метода и въ Италіи не было науки. Жебаръ другого мнѣнія: отмѣчая обиліе вдѣсь знаменитостей въ области изученія права, онъ утверждаетъ, что эта наука держала ученыхъ на раціоналистическомъ пути и что "ея вліяніе, всегда одинаковое, продолжалось отъ трактата Данте О монархіи... и до Principe Макіавелли"). Едвали нужно доказывать, что между Макіавелли и средневѣковыми глоссаторами глубокая пропасть; недаромъ его настоящіе предшественники, гуманистическіе политики, начали съ борьбы противъ средневѣковыхъ юристовъ.

Если средневъковые итальянцы не обладали никакой особенной свободой научнаго ивследованія, то аргументація Жебара не убеждаеть въ существованіи у нихъ и свободы религіозной. Отсутствіе бодьшихъ религіозныхъ движеній, какъ движенія Вальдо, Виклефа Гусса и Лютера<sup>2</sup>), аргументь скорве противъ, чемъ за утверждение автора. Мистическія движенія въ родь "Вьчнаго Евангелія"3) знакомы и за Альпами, а если костры зажигались въ Италіи обыкновенно не за догматы 1), то самое ихъ существование плохой аргументь за наличность релвгіозной свободы. Но предположивши даже, что и первая причина Ренесанса, которую приводить Жебаръ, несомивнный фактъ, мы не находимъ въ его книгв самаго главнаго, именно выясненія способа и сферы вліянія встать этихъ причинъ на гуманистическое движение и ихъ относительной сиды. Работа автора ограничивается установленіемъ техъ фактовъ, которые онъ считаетъ причинами Ренесанса, но онъ не только не выясняеть ихъ связи съ самымъ движеніемъ, но и не дветь о немъ яснаго понятія. "Ренесансъ въ Италіи, говорить Жебаръ, не быль только обновленіемъ литературы и искусствъ, произведеннымъ возвращеніемъ культивированныхъ умовъ къ античной литературъ и лучшимъ воспитаніемъ артистовъ, которые вновь нашли въ греческой школь чувство красоты; это вся совокупность (l'ensemble même) итальянской цивилизаціи, истинное выражение генія и нравственной жизни Италіи 5). О гуманистическомъ движеніи въ литературѣ XV вѣка авторъ выражается такъ: "Весь Ренесансъ бросился тогда въ сторону искусствъ, эрудиціи,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 60-61.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 68 u слъд.

<sup>\*)</sup> Ibid. р. 76 и слъд.

<sup>4)</sup> Ibid. р. 70 и саъд.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 51.

Платоновой философіи, политики и наслажденія 1. При такомъ неясномъ опредъленіи слъдствія трудно говорить о причинахъ. Та часть книги Жебара, гдъ ръчь идеть о первыхъ писателяхъ Возрожденія, также не разъясняеть его взглядовъ на движеніе. На ряду съ Петраркой и Боккаччіо 2 авторъ называеть Данте и итальянскихъ хронистовъ отъ Малеспини до Веллути, а современниковъ и послъдователей двухъ первыхъ гуманистовъ обходить полнымъ молчаніемъ. Гдъ же специфическіе признаки Возрожденія?

Последнія крупныя работы по исторіи Возрожденія принадлежать Гейгеру и Кёртингу<sup>2</sup>). Не разъ упомянутая нами книга Гейгера захватываеть все гуманистическое движение въ Италии и Германии: въ этомъ заключается и ея главное значеніе въ исторіографіи Возрожденія вообще, и ся скромное місто въ литературів о занимающей насъ эпохъ. Общій обзоръ исторіи гуманизма Гейгера пополняеть, до извъстной степени, весьма чувствительный недостатокъ въ такихъ работахъ; но, вахватывая широкую эпоху, авторъ, по необходимости, уступаеть въ обстоятельности Фогту и Сэймондсу<sup>4</sup>). По системв изложенія Гейгеръ приныкаеть къ Фогту, по взгляду на эпоху также и къ Буркгардту, соединяя вийств возарвнія обоихъ предшественниковъ. Возрожденію, говорить онъ, дають названіе "Ренесанса, т.-е. Возрожденія, именно возрожденія древности въ искусствъ, наукъ и жизни, и название гуманизма, человъческаго образования, совершеннаго развитія внутреннихъ и вившнихъ свойствъ и способностей (Fähigkeiten und Fertigkeiten) человъка" в). Гейгеръ озаглавливаетъ свою внигу: "Ренесансъ и гуманизмъ", но изъ ея содержанія не видно, считаеть ли авторъ возрождение и гуманизмъ двумя сторонами движенія или двумя его моментами, и вообще это различіе понятій не оказываеть заметнаго вліянія на изложеніе.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Объ отношеніи Жебара къ Петраркіз и Боккаччіо см. выше, р. 398—99 и 552—553.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вышедшія одновременно съ Яничекомъ и Жебаромъ Italienische Studien Геттнера васаются почти исключительно искусства. Изъ гуманистовъ авторъ останавливается только на Петраркъ и Боккаччіо, и мы выше отмътили его очень мъткія и важныя замъчанія (р. 399—400 и 552). Вышедшая нъсколько раньше брошюра проф. Каръева (Очерки Возрожденія. Воронеже 1876) имъетъ цълью выяснить для учащихся основныя черты движенія. Такимъ же характеромъ отличается книжка Fioretto (Gli umanisti e lo studio del latino e del greco nel secolo XV in Italia. Appunti. Verona 1881).

<sup>4)</sup> Отношеніе Гейгера въ Петрарвъ см. выше, р. 400, въ Бокваччіо, р. 572-74, въ Салютати 820-21, въ гуманистическому движенію при курів, р. 710, въ Миланъ 904, въ Венеціи 986.

<sup>5)</sup> Renais. und Hum., p. 3.

Книга Кёртинга "Начала литературы Возрожденія" распадается на три части: общирное введение, занимающее двъ трети книги. оцънку "предшественниковъ Возрожденія (Муссато, Бр. Латино и Данте)" и короткую характеристику Петрарки и Боккаччіо, которымъ авторъ ранве посвятилъ особыя сочиненія. Послідняя часть была разсмотрѣна нами выше<sup>1</sup>), вторая стоить внѣ нашей вадачи, и мы остановимся только на техъ главахъ введенія, которыя непосредственно касаются гуманистическаго движенія<sup>2</sup>). Характеризовавши прежде всего культуру позднайших періодова древности и средниха въковъ, Кёртингъ очень просто объясняетъ происхождение культуры Ренесанса: какъ только "специфически средневъковой духъ потерялъ господство надъ умами", ожила древность, какъ пшеничныя верна, вынутыя изъ египетскихъ саркофаговъ 3). Но этому "возрожденію" въ буквальномъ смысле слова предшествовалъ продолжительный подготовительный процессъ, и авторъ перечисляеть всв средневвковыя учено-литературныя произведенія, въ которыхъ обнаруживаются какіенибудь следы, хотя чисто формального знакомства съ древностью. Но настоящее Возрождение началось въ Италіи, и въ объяснение этого факта развиваются идеи Жебара и заимствованныя имъ у Буркгардта. При этомъ Кёртингъ считаетъ возможнымъ подробно распространяться о томъ, что центромъ гуманистического движения могла сделаться только Флоренція. Нижняя Италія представляла пеструю культурную ситсь, поэтому движение началось вдтсь позже и не было особенно интенсивно; Римъ неспособенъ былъ въ первенству по своему средневъковому значенію; города средней Италіи по географическому положенію; поэтому средоточіємъ гуманизма сдівлались города Тосканы, Лигуріи, Ломбардіи и Венеціанской области; но и здівсь боліве вначительные центры, какъ Генуя, Миланъ и Венеція, поглощенные политическими интересами, не были способны руководить культурнымъ движеніемъ, и эта роль досталась на долю Флоренціи ). Если допустить, что эти разсужденія объясняють дійствительный факть, то и тогда они не обладають убъдительностью; но въ данномъ случаъ и наличность самого факта не подтверждается источниками.

Въ опредълении сущности Возрождения Кёртингъ не только повторяетъ старые взгляды, но и выводитъ изъ нихъ крайния заклю-

<sup>1)</sup> Cm. p. 400-402 II 574.

<sup>2)</sup> Болъе подробный анализъ книги Кёртинга былъ сдъланъ мною вскоръ послъ ея выхода (Эпоха Возрожденія и германофилы. Въст. Евр. 1885, № 12).

<sup>8)</sup> Die Anfänge, p. 76 и слъд.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 112 п слъд.

ченія. "Культура Ренесанса, — говорить онъ, — была и еще болье хотьла быть обновленіемъ или реставраціей античной культуры. Ея стремленіе было направлено на то, чтобы изъ разсъянныхъ культурныхъ матеріаловъ, сохранившихся отъ древности, возвести новое вданіе, или, какъ можно выразиться иначе, чтобы вновь вдохнуть античную душу въ еще сохранившуюся матерію античной культуры" 1). Гуманисты, по мижнію автора, должны были стремиться "устранить средневжовую редигіозную форму, т.-е. христіанство и вновь установить редигіозную форму классической древности, т.-е., политеизмъ" з), поэтому "христіанство и Ренесансъ нахопились въ принципіальномъ, непримиримомъ противоръчіи другь съ другомъ"; оно могло "легко и безопасно" позволить какое угодно занятіе древней литературой, но "не могло, не отрицая себя, допустить, чтобы вновь ожиль античный духъ, что однако случилось въ Ренесансъ", который "воскресилъ эгоизмъ римской древности, ея жажду наслажденія и презрівніе къ человівку "3). Но реставраціонная попытка гуманистовъ должна была простираться и на политическую сферу: конечной цёлью Ренесанса должно было быть возстановление римской имперіи, все равно въ республиканской или монархической формв "4). Кёртингъ признаетъ, что гуманисты должны были поневоль вступить въ компромиссъ съ современной культурой, потому что осуществление ихъ идеаловъ было невозможно: кромъ религіи и политическихъ формъ, измѣнилась почва, истреблены были лівса, море ушло отъ береговъ, и образовались болота и т. д., а также и новые итальянцы отличны отъ древнихъ римлянъ. Но всъ характерныя свойства Ренесанса и его историческое значение выводятся изъ этой реставраціи.

Кёртинга нельзя упревнуть въ умаленіи заслугъ гуманистическаго движенія. Возрожденіе, по его словамъ, ввело въ новую образованность античную культуру, "безъ обладанія которой человічеству пришлось бы страдать отъ тяжкой духовной бідности". Оно освободняю индивидуальность и вызвало духъ критики и анализа, чімъ положило основаніе новой наукі, которая носить світскій характеръ, способна къ развитію, близка къ жизни, отличается доступностью. Оно положило начало публичнымъ библіотекамъ, усилило интересъ къ внанію въ обществі, породило вліятельное світское сословіе ученыхъ. Оно создало новое искусство, литературный языкъ и новую литературу, ввело ее въ общежитіе и образовало читающую публику;

<sup>1)</sup> Ibid. p. 121.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 124.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 126.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 131.

оно эмансипировало женщину, ввело ее въ общество и этимъ облагородило общественные нравы 1). Эта оцвика отчасти навъяна книгой Буркгардта, отчасти является результатомъ простого сопоставленія нъкоторыхъ сторонъ средневъковой и новой культуры; въ цъломъ и общемъ съ ней можно согласиться, и подробное перечисленіе результатовъ Возрожденія лучшая сторона Введенія Кёртинга. Но она носитъ афористическій характеръ и оставляеть безъ отвъта вопросъ о томъ, какимъ образомъ изъ реакціоннаго и фантастическаго стремленія гуманистовъ получились столь прогрессивные и жизненные результаты? Кёртингъ приближается къ истинъ, потому что удаляется отъ своего взгляда на сущность Возрожденія; ближе къ своему опредъленію стоитъ онъ въ характеристикъ темныхъ сторонъ гуманизма, и эта сторона его оцънки движенія нуждается въ значительныхъ поправкахъ.

Прежде всего культура Возрожденія, по Кёртингу, была совершенно безбожная, такъ какъ гуманисты были безсильны возстановить политеизмъ и не могли примириться съ христіанствомъ 3). Въ дъйствительности гуманисты примиряли не древній политеизиъ, а новыя потребности, и не съ кристіанствомъ вообще, а съ средневѣковымъ католицизмомъ, и въ результатъ получался индифферентизмъ, а не безбожіе. Далье, оно "было направлено слишкомъ односторонне на форму и лишено глубокихъ идей"; оно было "односторонне, слишкомъ односторонне эстетично "в), утвержденіе, стоящее въ противорвчій не только съ источниками, но и съ другимъ, тоже невърнымъ положеніемь автора, что гуманисты хотёли возстановить "античный духь" и притомъ духъ римской, а не греческой древности. Этому последнему факту Кёртингъ придаетъ огромное значеніе, котя объясняеть его чисто случайными причинами. По его словамъ, Возрожденіе воспроизводило только поздне-римскую культуру, т.-е. "весьма несовершенную копію эллинской древности" і, и это имъло роковое вначение не только для Ренесанса, но и для настоящаго времени. "Отсутствіе этическихъ принциповъ въ Возрожденіи" и ужасная безнравственность гуманистовъ коренятся главнымъ образомъ въ этомъ печальномъ явленіи. Вивств съ римской литературой "ожили грубый римскій эгонамъ, римская жестокость (Unbarmherzigkeit), римское презраніе къ людямъ и, хотя въ насколько умаренной форма, рим-

¹) Ibid. p. 147—154 и·190—299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 126 и саёд, 155 и саёд. и 180.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 181, 182.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 180.

ская жажда наслажденія "1). "Совершенно иначе развивался бы Ренесансъ, если бы вмъсто латинскихъ греческіе поэты и прозаики дали руководящую нить его развитію. Насколько болье поднялось бы оно къ идеальнымъ высотамъ и насколько глубже было бы его идейное содержаніе!... Можно считать роковым событіем (Verhängnisz) для новой Европы, что римскій элементь а не эллинство послужиль базисомъ для Ренесанса" 2). Правда, въ XVIII и въ началѣ XIX столѣтія Лессингъ, Винкельманъ, Гёте, Шиллеръ, Вольфъ, Отфр. Мюллеръ, Бёкъ и другіе ввели въ новое образованіе эллинскій элементь<sup>3</sup>), но это не вполет исправило пагубное вліяніе ранняго зла ), и Кёртингъ жаждеть новаго Ренесанса, который должень избежать недостатковь. погубившихъ первое Возрожденіе, и "долженъ прежде всего стремиться къ тому, чтобы дать силу высокимъ моральнымъ идеямъ, сохранившимся въ эллинской древности, и чрезъ это обосновать или, по крайней мёрё, утвердить истинный гуманизмъ, истинную гуманность " в но почему же произошло столь печальное явленіе, погубившее гуманизмъ и оказавшееся роковымъ для новой Европы? Кёртингъ отвътилъ на этотъ вопросъ уже въ своемъ первомъ сочиненіи: "грекъ Варлаамъ, лишивши Петрарку возможности болье глубово познакомиться съ эддинскимъ языкомъ и образованіемъ своимъ быстрымъ удаленіемъ изъ Авиньёна, разрушилъ гордое зданіе будущаго и на стольтія рышиль судьбу народовь Европы. Малыя причины, великія следствія! " 6) Правда, Хризолоръ и другіе греки могли бы поправить роковую торопливость Варлаама, но тогда было уже слишкомъ поздно: "развитіе Ренесанса, — говорить Кёртингь, — тогда зашло уже слишкомъ далеко и сдълалось слишкомъ односторонне римскимъ"7).

Кёртингъ самъ называетъ свое выясненіе "сущности и цѣны Возрожденія" "только афоризмами" в); но это не единственный и не главный недостатовъ книги: его афоризмы навѣяны не изученіемъ гуманистической литературы, а только новѣйшей исторіографіей Возрожденія. Третій томъ "Исторіи литературы Италіи въ эпоху Возрожденія Кёртинга лишенъ главнаго достоинства двухъ предшествующихъ,

<sup>1)</sup> Ibid. p. 155.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 142.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 183.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 139.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 184.

<sup>6)</sup> Petrarca's Leben., 154.

<sup>7)</sup> Die Anfänge, p. 138.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 120.

посвященных Петраркъ и Боккаччіо: въ немъ не видно знакомства съ источникомъ.

Книга Кертинга — последнее произведение, спеціально посвященное общей исторіи Возрожденія; позже появилось несколько журнальных статей, по большей части вызванных в новыми сочиненіями общаго содержанія и різдко прибавляющихъ что-либо къ характеристикъ эпохи. Сюда относятся, во-первыхъ, статьи Жебара и Бодрильяра по поводу перевода на французскій языкъ вниги Буркгардта. Жебаръ излагаетъ взгляды Буркгардта 1), но въ его стать в ны нахопредиочтенія — предиочтенів одного важнаго явленія — предиочтенія гуманистами латинской литературы передъ греческой. "Возрожденіе, говорить онъ, — требовало отъ Греціи литературных в образцовь, философскихъ доктринъ, а у римскихъ писателей искало оно самого человъка. Греческая литература носить безличный характеръ вследствіе своего высокаго идеализма, вследствие своего равнодущия къ біографическимъ деталямъ, къ индивидуальнымъ чертамъ. Римляне жили и мыслили въ менъе возвышенной сферъ; у нихъ болье интереса къ своей собственной моральной живни; они обладають болве глубокимъ чувствомъ внутренней жизни, имъють рышительную наклонность къ наблюденію надъ совестью 2 . Бодрильярь въ упомянутой выше статьв<sup>в</sup>), излагая взгляды Буркгардта, пытается выгородить церковь изъ среды деморализующихъ факторовъ въ эпоху Возрожденія. Акад. Веселовскій по поводу нізскольких сочиненій, прамо или косвенно относящихся въ эпохъ Ренесанса, формулируетъ заключавшіяся въ ней "противорѣчія практики и теоріи, язычества и христіянства, христіанской и языческой нравственности, этики и эстетики<sup>« 5</sup>). Нъкоторый интересъ представляеть статья Kautsky ), какъ единственная попытка объясненія гуманизма съ точки арвнія экономическаго матеріализма. "Новая форма производства, — говорить авторъ, — требовала также новыхъ формъ мышленія и совдала для него новое содержаніе", отсюда произошель гуманизмь7), "Товарное производство

<sup>1)</sup> Gebhart, La Renaissance italienne e la philosophie de l'histoire. La theorie de Jacob Burckhardt. (Въ Rev. d. deux Mondes 1885. 15 Nov. p. 342 и слъд. и перепечатано въ Etudes méridionales. Paris. 1887, р. 1 и слъд.).

<sup>2)</sup> Etudes mérid., p. 47-48.

<sup>8)</sup> CM. BEILIE.

<sup>4)</sup> L. c. p. 207.

<sup>5)</sup> А. Веселовскій, Противортнія италіанскаго Возрожденія (Журн. Мин. Нар. Просв. 1888 № 11, р. 316 и слѣд.

<sup>6)</sup> К. Kautsky, Въкъ гуманизма и реформаціи (Мев статья изв'ястна только по переводу въ Съверн. В'ястн. 1889, № 11 и 12 и 1899 № 2).

<sup>7)</sup> Cts. Btct. 1890, № 2, p. 162.

вытеснило феодальный способъ производства", отсюда вражда гуманистовъ къ среднимъ въкамъ, отсюда же и увлечение древностью: "итальянскія торговыя республики... съ восторгомъ встрётили литературу древней анинской торговой республики"1). Далье, "начала капиталистическаго производства создали абсолютную монархію и выработали національную идею, и гуманисты вопреки своимъ мечтаніямъ о Демосеенахъ и Цицеронахъ, вопреки тому, что сами они по большей части происходили изъ городскихъ республикъ, стали пламенными защитниками объединенія націи подъ властью одного государя "2) и т. д. Наконедъ, въ XVI столетіи "источники богатства Италіи исчезли: вифстф съ ними исчезло и духовное величіе ея. Торговля и эксплоатація были матеріальными основами гуманизма. Онъ и исчезъ вивств съ ними. Но онъ исчезъ не безследно. Его тенденціи возродились въ і во в торъ и имълъ сколько-нибудь обстоятельныя свёдёнія объ эпохи Возрожденія, то и тогда такими пріемами онъ не объясниль бы гуманистическаго движенія.

Изследованія отдельных сторонь гуманистическаго движенія гораздо незначительне и количественно, и качественно, чёмъ общія сочиненія по эпохе. Такъ, философіи Ренесанса посвящены два изследованія; но одно изъ нихъ ограничивается отдельной личностью, другое осталось неоконченнымъ. Въ 1874 году Фритиз Шультие подъ заглавіемъ "Исторія философіи Ренесанса" издалъ монографію о Гемистосе Плетоне и только во введеніи коротко говорить о его предшественникахъ. По взгляду Шультце, все философское движеніе Ренесанса до Плетона (1438) сводится къ постепенному развитію платонизма, которое обусловливалось съ одной стороны естественною ненавистью гуманистовъ къ Аристотелю, какъ къ основе схоластики, съ другой — вліяніемъ раннихъ грековъ. "Ненависть къ схоластике, — говорить онъ, — переносится на схоластика хат ѐξох ήν, на Аристотеля", а въ то же время Вархаамъ внушалъ любовь къ Платону Петрарке, Пилатъ Боккачіо, Хризолоръ — своимъ ученикамъ 1). Выше мы видёли.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 163—164.

<sup>3)</sup> Ibid. р. 170. Только по заглавію мнё нзвёстны слёдующія журнальныя статьи о Возрожденін: Gross F., Die Renaissance und die Varläufer der Reformation (Europa 1883, № 45); Casentano A., La rinascenza (Napoli letteraria 1884, № 24); Caravelli, П Rinascimento in relazione col commercio del medio evo (L'Ateneo Veneto 1891, 1) и статья Raesch'a Renaissance und Humanismus in Italien. 1885.

<sup>4)</sup> Fritz Schultze, Geschichte der Philosophie der Renaissance. I. Band. Georgios Gemistos Plethon und seine reformatorischen Bestrebungen. Jena 1874, p. 18–19.

что такой взглядъ ръшительно не оправдывается источниками, и авторъ не можетъ привести никакихъ фактовъ для его обоснованія.

 $\Phi p. \, \Phi iopenmuno, \,\,$ другой ученый, имъвшій въ виду изслъдовать въ философскомъ отношении "quel periodo, molto deriso e poco studiato", значительно шире поставилъ свою задачу. Но исходя изъ того положенія, что соборы были главнымъ факторомъ философскаго движенія въ Италіи 1), Фіорентино останавливается главнымъ образомъ на XV стольтій и только въ двухъ главахъ, въ формъ введенія, касается занимающей насъ эпохи, при чемъ и эти главы вследствіе смерти автора не получили окончательной обработки. Кратко разсматривая въ одной изъ нихъ (L'umanismo nella filosofia) мъстное философское движение начиная съ Петрарки, Фіорентино совершенно върно объясняетъ симпатію родоначальника гуманистовъ къ Платону сравнительной бливостью этого философа къ христіанству 2); но его утвержденіе, что и продолжатели Петрарки, какъ Бруни, предпочитали Платона Аристотелю, противоръчитъ источникамъ и объясняется, главнымъ образомъ, темъ, что авторъ только по заглавію знасть Isagogicon<sup>8</sup>). Другая глава, гдв излагаются этическія воззрвнія гуманистовъ (I moralisti), совершенно игнорируетъ Петрарку и его последователей до Валлы, что можно объяснить только неоконченностью работы.

Еще менъе значенія въ исторіографіи ранняго гуманизма имъють два сочиненія по исторіи литературы Возрожденія. Одно изъ нихъ, принадлежащее Инверницци, имъетъ въ виду XV стольтіе, а гуманистамъ двухъ первыхъ покольній авторъ посвящаетъ только незначительный параграфъ во введеніи 1). Маркъ Моннье, авторъ другого сочиненія, захватываетъ болье широкую эпоху отъ Данте до Лютера; но онъ разсматриваетъ литературное движеніе за это время во всей Европь, поэтому отводитъ итальянскому гуманизму очень немного страницъ и, кромь Петрарки и Боккаччіо, упоминаетъ только главныйшихъ дъятелей Возрожденія половины XV стольтія 1). Исторіографіи Ренесанса посвящена вступительная лекція Ферраи, составленная на основаніи общихъ сочиненій 5); съ педагогическими идеями Воз-

<sup>1)</sup> Francesco Fiorentino, Il Risorgimento filosofico nel quattrocento Opera postuma Napoli MDCCCLXXXV, p. 4.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 180.

<sup>8)</sup> Ibid. р. 183 и сабд., ср. р. 201.

<sup>4)</sup> L. с. р. 17 и слъд. Отношение Инверницци къ Бруни см. выше, р. 704-705.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) L. с. 193 и слъд. О Петраркъ см. выше, р. 402.

<sup>6)</sup> L. A. Ferrai, La istoriografia italiana e la società del Renascimento. Milano. 1888. Историческіе труды Бруни, Біондо и Поджіо авторъ называеть documenti insufficienti per quel età fortunosa и всю тогдашнюю исторіографію— la pedantesca imitazione di Livio, di Sallustio, di Cesare (р. 10).

рожденія познакомиль русскую публику проф. Н. И. Стороженко въ публичной лекціи 1). Изсл'ёдованіе отношенія гуманистовъ къ праву в ихъ вліянія на развитіе юридическихъ наукъ едва только началось. Такъ. Л. Кіаррелли въ короткой стать в делаетъ очень беглый обзоръ полемики противъ юристовъ отъ XIV до XVI столетія и приходить къ тому выводу, что "измененія руководящихъ принциповъ и метода юриспруденціи произошли въ этомъ періодъ исторіи права не по ея собственному импульсу, не изъ творческого духа юристовъ, а благодаря геніальнымъ интупціямъ литераторовъ, философовъ и другихъ инслителей", что "Петрарка первый пытался реформировать сходастическую юриспруденцію", что "Валла, прилагая къ праву филологію и исторію, быль предшественникомъ Альчіати "3). Наконецъ, лишь за последнее время начали ближе изследовать вопросъ о вліяніи античной литературы на Возрожденіе; но и здісь едва сділаны только первые шаги. Кром'в упомянутых выше брошюръ Горгиса объ отношенів Петрарки и Боккаччіо къ Ливію и Цицерону<sup>в</sup>), Р. Саббадини написаль "Исторію Цицероніанизма и других литературных вопросова ва эпоху Возрожденія". Но первая половина небольшов книжки разсматриваетъ вліяніе Цицерона исключительно со стороны формы; что касается до другихъ литературныхъ вопросовъ, обсуждаемыхъ авторомъ, то или въ нихъ идетъ рѣчь тоже о формѣ, или онв представляють неполное изложение взглядовь некоторыхъ гуманистовъ на весьма немногіе вопросы ). Итакъ, спеціальная исторіографія эпохи Возрожденія посл'я Фогта и Буркгардта представляеть собою прежде всего попытку примирить несколько узкій взглядь на движеніе перваго съ широкимъ до неопределенности воззреніемъ второго, а затемъ развить и дополнить сочинения обоихъ изследователей. Эта вторая задача сравнительно успъшно выполнена новъйшей исторіографіей: Сэймондсъ и Гейгеръ расширили хронологическіе предвлы изследуемой эпохи; Жебаръ и Кёртингъ обстоятельнее разсмотреми

<sup>1)</sup> Авторъ пропускаеть Бруни и говорить о Витторино, Веджіо и Верджеріо. См. выше, р. 960.

<sup>2)</sup> Luigi Chiappelli, La polemica contro i legisti dei secoli XIV, XV e XVI. (Въ Archivio giuridico 1881. Vol. XXVI, p. 311—312). Книга Dante dal Re, I precursori Italiani di una nuova scuola di diritto Romano nel secolo XV. Roma 1878 мнъ извъстна только по цитатъ Chiappelli (р. 302) и отзыву Фогта, по словамъ котораго она giebt nureine Reihe wie zufällig herausgegriffene Excerpte (II, р. 491).

<sup>3)</sup> Cm. выше, р. 448.

<sup>4)</sup> Remigio Sabbadini. Storia del Ciceronianismo e di altre questioni letterarie nell'età della Renascenza. Torino 1886. Статья R. Förster, Lucian in der Renaissance (въ Archiv für Litteraturgeschichte 1886, XIV) мив осталось ненавъстной.

причины и следствія движенія; Сеймондсь и Яничекъ сделали попытку изменить принципъ изложения его истории. Гораздо мене удовлетворительно ръшена первая задача — выясненія сущности движенія посредствомъ примиренія противоположныхъ взглядовъ Фогта и Буркгардта. Понятіе италіанскаго Возрожденія — сложное, и разъясненія ему я не нахожу въ новъйшихъ трудахъ Гейгера и Кёртинга", писалъ русскій изследователь Возрожденія после понвленія последняго по времени общаго сочиненія, посвященнаго этой эпохіз 1). Мнъ кажется, что главная причина такой неуспъшности заключается въ маломъ интересв новыхъ изследователей къ содержанию гуманистической литературы, между тымы какы только она можеты дать правильное понятіе о цілях стремленій гуманистовь и о средствах, которыми они пользовались для достиженія своихъ цілей, а слідовательно о сущности и характеръ самаго движенія. Опираясь на разсмотрыные выше источники, я и рышаюсь сдылать новую попытку разръшить эту задачу по отношенію къ раннему періоду эпохи Возрожденія.

## · IV.

Въ чемъ заключается сущность зуманистического движенія? — Два признава гуманистической литературы. — Проявленія въ ней индивидуализма. — Отвошеніе гуманистовъ къ древности; ихъ попытки выработать новыя религіозныя воззрѣнія, новую этику, педагогію, политику и науку. — Опредѣленіе гуманистическаго движенія.

Два существенных признака составляють особенность гуманистической литературы: проявляющійся въ ней индивидуализмъ и глубокій интересъ къ классической древности. Гуманистическій индивидуализмъ характеризуется, во-первыхъ, интересомъ человѣка къ себѣ самому, къ своему внутреннему міру; во-вторыхъ, интересомъ во внѣшнемъ мірѣ преимущественно къ другому человѣку; въ третьихъ, убѣжденіемъ въ высокомъ достоинствѣ человѣкеской природы вообще и въ неотъемлемомъ правѣ человѣка развивать свои способности и удовлетворять своимъ потребностямъ; въ-четвертыхъ, интересомъ къ окружающей дѣйствительности, поскольку она имѣетъ влілніе на человѣка.

Интересъ къ себѣ самому и къ своему внутреннему міру обнаруживается уже съ полной ясностью у Петрарки. Его Canzoniere — лѣтопись сердца автора; Secretum — его внутренняя исторія; письмо къ потомству — фактическая автобіографія, и остальную переписку

<sup>1)</sup> Веселовскій, Противорвчія итал. Возр., р. 317.

онъ собираетъ для того, чтобы сообщить читателю "теченіе своей жизни". Петрарка разсказываеть о себв и въ эклогахъ, и въ поэмв о Сципіонъ, и во всъхъ другихъ сочиненіяхъ 1) Правда, пъвецъ Лауры — лирикъ по преимуществу; но этотъ субъективизмъ былъ характерной чертой всехъ его последователей, независимо отъ ихъ дичныхъ свойствъ. Боккаччіо въ Филострато изобразилъ собственное состояніе, и автобіографическими чертами не только переполнены всѣ его романы и латинскіе трактаты, но онв встрвчаются совершенно неожиданно и неумъстно въ его географическомъ сочиненіи<sup>2</sup>). Авторъ **Пекамерона въ этомъ отношеніи заходить даже далье пьвца Лауры.** Такъ, инвективы — Петрарки или самозащита, или вызваны теоретическими вопросами: Боккаччіо переносить въ литературу чисто личныя дъла: обиженный меценатомъ, онъ составляетъ противъ него инвективу въ формъ письма; отвергнутый одной женщиной, онъ не только пишеть противь нея памфлеть, но и заявляеть, что прибъгать изъ мести къ такому оружню составляетъ неотъемлемое право писателя3. Автобіографическія черты встрівчаются и у других в гуманистовь: Рамбальди дізлаеть такія отступленія въ своемъ комментаріи къ Данте ), Салютати — въ трактатъ "О судьбъ" в), Конвертино — въ діалогъ "Драматалогія" и въ баснь о паукь, при чемъ въ первомъ произведеніи авторъ пишетъ настоящую инвективу противъ Франческо Новелло, прекратившаго выдачу ему жалованья 6). Переписка Верджеріо, Барциццы, Бруни переполнена личными и часто крайне мелочными делами?). Наконецъ, Бруни первый составилъ исторические мемуары, въ которыхъ личность автора занимаетъ весьма видное мѣсто<sup>8</sup>).

Съ такою же несомивною ясностью обнаруживается у перваго гуманиста интересъ къ человвку. Его трактаты De remediis и De rebus memorandis — результать наблюденія надъ условіями вившней жизни человвка и надъ его психическими свойствами. Интересъ къ человвку проявляется во всемъ, что привлекаетъ мысль и чувство Петрарки: въ религіи онъ выражается равнодушіемъ къ богословію и требованіемъ самопознанія для благочестія 10; въ философіи — не-

<sup>1)</sup> CM. BEIME p. 207-9, 269-70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 492—3, 483, 485, 489; 346.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. р. 461 и 509—10.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 729.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 790.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 945, 949, 941.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 965, 909 и 640.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 673-4.

<sup>9)</sup> Ibid. p. 181-83, 259-260.

<sup>10)</sup> Ibid. p. 190-192.

вниманіемъ къ метафизикъ и исключительнымъ интересомъ къ морали $^{1}$ ): въ наукт на немъ основана самая классификація отраслей человтискихъ знаній: на первомъ мість стоять ті начки, которыя имісють непосредственное отношение къ человъческому духу, далье идутъ ть, объектомъ которыхъ служить человеческое тело, и последнее место занимають науки о вившнемъ мірь<sup>3</sup>). Въ силу того же взгляда Петрарка сводить исторію къ біографіямъ и ся значеніе видить въ морали въ широкомъ смысле этого слова<sup>3</sup>. Та же самая черта, хотя несколько иначе, обнаруживается и у Боккаччіо. Его историческія произвеленія De claris mulieribus и De casibus virorum съ ихъ этическими отступленіями ясно показывають, чего авторь ищеть въ исторіи; близкое внакомство съ человъческими свойствами составляетъ характерную особенность его Декамерона, и Божкаччіо — авторъ перваго психологическаго романа, въ которомъ омъ изображаетъ не свое собственное состояніе, а чувства покинутой женщины ). Также заинтересованы человъкомъ и послъпователи первыхъ гуманистовъ. Книга Рамбальди Augustalis libellus — собраніе біографій; философскіе трактаты Салютами заняты исключительно этическими вопросами; сочиненіе Конвертино De rebus memorandis такая же илиюстрація свойствъ человека, какъ и аналогичное произведение Петрарки; Верджеріо выше всего ставить такую философію, которая "живеть въ городахъ", заботится "объ общемъ благь и старается быть полезной наибольшему количеству людей "5). Гуарино и Бруни съ особенной охотой переводять біографіи Плутарха<sup>6</sup>; наконець, въ самостоятельныхъ произведеніяхъ Бруни біографія занимаєть видное м'ясто, а въ исторіи онъ, подобно Петраркъ, ищеть навидательности, хотя придаеть этому слову иное и болье глубокое значеніе?).

Этотъ интересъ къ человъку проникнуть анти-аскетическимъ и вообще не средневъковымъ характеромъ, потому что гуманисты высоко цънятъ духовныя свойства человъка, не считаютъ зломъ его физической природы, ставятъ индивидуальныя свойства выше сословныхъ привилегій и не придаютъ никакого значенія знатности. Эта черта обнаруживается уже въ произведеніяхъ Петрарки, несмотря на его пессимизмъ и на тъсную связь съ предшествующей эпохой. Въ его трактатъ De vita solitaria мы находимъ панегирикъ "благородному" человъ-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 190-191, 389-91.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 200—201 и 197

<sup>3)</sup> Ibid. p. 249-50.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 494.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 970-71.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 926-27; 664-65.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 667 и слѣд.

ческому духу<sup>1</sup>); въ сочиненіи De rebus memorandis онъ высоко ставить практическія способности человіка, даже не способнаго къ начной д'ятельности<sup>2</sup>), и такъ располагаеть свои примеры, иллюстрирующіе человіческія свойства, что вся книга является фактическимъ доказательствомъ высокаго достоинства нашей природы. Гораздо далее въ этомъ отношении идетъ Боккаччіо. Въ De casibus virorum, говоря о краснорвчін, онъ слагаеть гимнъ человвческой природь в); во введени къ 4 дию Декамерона онъ защищаетъ все естественное въ человъкъ и объявляетъ борьбу съ требованіями природы дёломъ безполезнымъ или даже вреднымъ 1). Любовь для него въ Amorosa Visione — высшее благо, въ Декамеронъ не только непреодолимая естественная потребность, но и культурная сила (V.I). въ латинскомъ трактатъ De claris mulieribus — благотворная основа семейнаго союза 5). Свойство человъка, доведенное до высокаго развитія, большое достоинство въ глазахъ Боккаччіо: онъ вносить въ свою памятную книжку всякихъ знаменитостей и въ предисловіи къ De claris mulieribus ставить въ особую заслугу женщинамъ тоть факть. что онъ добиваются извъстности, несмотря на слабость своего пола 6). Боккаччіо чуждъ всякой исключительности: онъ признаеть значеніе всякой науки и всякаго ремесла, и считаетъ долгомъ человъка не борьбу съ своими наклонностями, а расположение сообразно съ ними своей жизни и занятій?). Благородное происхожденіе не имъеть для него никакой цены, и въ Amorosa Visione, въ Corbaccio и въ Декамеронъ мы находимъ настоящую проповъль противъ знатности во имя равенства всъхъ по рожденію и индивидуальныхъ свойствъ, какъ единственнаго отличія между людьми<sup>8</sup>). Подобныя возарівнія мы находимъ и у последователей Петрарки и Боккаччіо. Средневековой по духу трактать Салютати De saeculo только по взгляду автора на человівческую природу принадлежить къ гуманистической литературів. Салютати считаетъ волю человека наклонной къ добру и человеческую природу способной достигнуть ангельского совершенства ). Возражая Петраркъ, который утверждаеть, что медику не нужно красноръчіе, онъ проводить ту мысль, что врачь не полжень быть узкимъ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 186-7.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. p. 259.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 439.

<sup>4)</sup> lbid p. 497.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 487, 488, 434.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 459 и 433.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 427.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 489, 510, 507.

<sup>9)</sup> Ibid. p. 794.

спеціалистомъ и ему слідуеть обладать широкимъ и глубокимъ интересомъ къ знанію вообще і). Конвертино смотрить на человіческую природу, какъ Салютати, чуждъ всякой исключительности, какъ Боккаччіо, и его трактать De rebus memorandis имбеть тоть же сиысль, что и аналогичное сочинение Петрарки<sup>2</sup>). Верджеріо въ своемъ педагогическомъ трактатъ требуетъ всесторонняго развитія духа и тъла и самъ стремится въ универсальности въ духовной сферв<sup>3</sup>). По мизнію Лоски, въ душе человека такъ глубоко и прочно лежатъ семена побродетели, что ихъ недьзя истребить никакими пороками 4). Гуарино длиннымъ письмомъ ващищаетъ семью и женщину<sup>в</sup>). Но особенно последовательно проводится эта точка зренія въ сочиненіяхъ Бруни. Въ Isagogicon онъ настанваетъ на той мысли, что человъкъ по природъ стремится къ добру, что цъль философіи только устраненіе ложныхъ возврвній, мешающихъ правильному исходу этихъ стремленій, а пъль педагогіи шире развить природныя свойства и притомъ не только духовныя, но и физическія. Во ваглядъ на разумъ Бруни доказываетъ его несравненное превосходство надъ волей и считаетъ умственный недостатокъ гораздо большимъ бъдствіемъ, чемъ нравственная испорченность; по отношенію къ любви онъ стоить на точкъ врънія введенія въ 4-й день Декамерона Боккаччіо, при чемъ въ этомъ духъ вносить своимъ разсказомъ о Селевкъ поправку въ его новеллу о Танкредъ. Наконецъ, соціальный демократизмъ находитъ столь ръвкое выражение въ діалогъ Бруни о знатности, что на ряду съ нимъ можно поставить только те идеи, которыя Поджіо влагаеть въ уста Никколи въ своемъ трактатъ De nobilitate ).

Естественнымъ результатомъ анти-аскетическаго отношенія гуманистовъ къ человѣку былъ ихъ интересъ къ современной дѣйствительности и къ жизни вообще. Уже Петрарка, несмотря на свои пессимистическія ламентаціи<sup>7</sup>), очень заинтересовалъ жизнью. Правда, онъ стремится въ уединеніе; но его цѣль уединиться не отъ людей, а только отъ хлопотъ и заботъ<sup>8</sup>). Трактатъ De remediis свидѣтельствуетъ о его наблюдательности и хорошемъ знакомствѣ съ жизнью; нѣкоторые эпизоды изъ De rebus memorandis и нѣкоторыя эклоги показываетъ, что онъ зналъ и политическую дѣйствительность<sup>9</sup>), а

<sup>1)</sup> Ibid. p. 804.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. р. 955, 945 и 953.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 959, 970.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 893.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 931.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 598 и 600; 601 и след., 445, 693. О трактате Цоджіо р. 858 и след.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 189.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 186-7,

<sup>9)</sup> Ibid. p, 181-3, 253, 255, 267.

его итальянскія стихотворенія, переписка и річи служать несомнівннымъ доказательствомъ, что онъ охотно принималъ участіе въ текущей политической жизни. Интересь къ жизни Боккаччіо едвали можеть подлежать сомнанію. По варному вамачанію одного критика, Декамеронъ можетъ служить руководствомъ для изученія "флорентійскихъ частныхъ древностей "1). Политическую современность Боккаччіо изображаеть и въ Филокопо, и въ эклогахъ, и даже въ географическомъ сочиненіи 1). Знакомство съ современной действительностью Рамбальди обнаруживаеть въ своемъ комментаріи<sup>8</sup>). Салютати въ своей переписк**ь** и инвективъ ). Сочинение Конвертино De rebus memorandis — превосходная культурная картинка изъ современной автору действительности. Интересъ къ окружающей средъ обнаруживаетъ и переписка Верджеріо в вся литературная дізательность Лоски. Бруни и въ этомъ отношении является самымъ характернымъ выразителемъ гуманистическихъ тенденцій. Въ біографіяхъ Данте и Петрарки онъ вступаетъ въ полемику съ первымъ гуманистомъ по поводу его восхваленій уединенія<sup>6</sup>). Бруни высоко ставить практическую дізятельность, имъетъ ее въ виду въ своихъ педагогическихъ теоріяхъ, посвящаетъ ей спеціальные трактаты<sup>7</sup>). Современная политическая действительность предметь его глубокаго интереса: ей посвящаеть онъ историческія произведенія и ее имѣетъ въ виду въ своихъ политическихъ трактатахъ<sup>8</sup>). Но этотъ индивидуализмъ, являясь характернымъ свойствомъ гуманистической литературы, не составляеть ея специфическаго признака. Спорадически онъ проявляется и въ предшествующую эпоху не только у отдельныхъ писателей, но и въ некоторыхъ литературныхъ теченіяхъ, развившихся на почві оппозиціи аскетическому идеалу<sup>в</sup>). Въ этомъ отношеніи гуманисты отличаются отъ своихъ предшественниковъ количественно, а не качественно. Ихъ качественная разница, составляющая специфическій признакъ движенія, заключается въ критическомъ отношеніи къ средневѣковымъ формамъ культуры и въ стремленіи выработать на индивидуалистической основъ новое міросозерцаніе, т.-е. построить на ней религію, мораль, педагогію, политику и науку. Это міросозерцаніе должно было дать теоретическое

<sup>1)</sup> lbid. p. 495-96.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 483-4, 463, 448,

<sup>3)</sup> Ibid. p. 726-8.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 809.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 965.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 628.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 600 и слъд., 635 и слъд.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 672 и след., 678 и след.

<sup>9)</sup> См. Bartoli. I Precursori del Rinascimento и соотвътствующія мъста у Фогта, Жебара и Кёртинга.

обоснованіе новымъ потребностямъ, ставшимъ въ противорічіе съ средневъковыми идеалами. Весьма важную роль при выработкъ новыхъ идеаловъ играла античная литература. Интересъ къ древности и сравнительно хорошее знакомство съ нею гуманистовъ нътъ надобности доказывать. Это проявляется въ каждомъ гуманистическомъ сочинении, и относительно этого никто никогда не обнаруживаль ни мальйшаго сомнънія. Но знаніе классических языковь и литературы само по себъ еще менъе, нежели индивидуализмъ, можетъ служить специфическимъ признакомъ гуманистическаго движенія. Не говоря уже о томъ, что между предшественниками гуманистовъ были люди, не хуже Петрарки знакомые съ древностью 1), и въ занимающую насъ эпоху встръчаются отдъльныя лица, которыя знають древніе языки и литературу, но не разділяють гуманистических стремленій, а иногда даже относятся враждебно къ движенію. Къ первой категоріи принадлежить, по всей въроятности, Билья, можеть быть, Барцицца, ко второй — Ландини<sup>2</sup>). Для гуманистовъ древность нѣчто большее, чъмъ объектъ науки. Они находять въ ней иногда родственное настроеніе, иногда готовую формулу для своихъ возарвній, иногда высокій образець для литературной или научной работы. Кром'в того, античный міръ, и преимущественно древній Римъ, является въ ихъ глазахъ великою родною стариной, которан въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ стоить гораздо выше настоящаго. Совершенно естественно, что гуманисты любягь древность, высоко ценять ея авторитеть и стараются у нея учиться. Но живой интересь къ пъйствительности, пониманіе ея жизненности, силы и важности препятствують сліпому преклоненію передъ античнымъ прошлымъ, фантастическому стремленію воскресить отжившее, и гуманисты относятся къ классической древности такъ же критически, какъ къ ближайшему прошлому и современной действительности. Въ выработкъ новаго міросозерцанія они руководятся индивидуальными потребностями, которыя служать для нихъ критеріемъ годнаго и подходящаго какъ въ прошломъ, такъ и въ настоящемъ. Исходнымъ пунктомъ этой работы являлась индивидуальная потребность, основнымъ настроеніемъ по отношенію къ прошлому быль критицизмъ, при чемъ классическая древность по временамъ служила опорой для новаго міросозерцанія, а современная дівствительность его регуляторомъ. Такое отношеніе между факторами гуманистического движенія обнаруживается болье или менье во вськъ направленіяхъ культурной работы гуманистовъ, за исключеніемъ выработки религіозныхъ воззреній. Изъ всехъ раннихъ гуманистовъ

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> См. выше р. 901—3, 906 и след. и 867.

этотъ пунктъ болъе всего занимаетъ Петрарку. Современныя ему формы христіанства не удовлетворяли его потребностямъ, и родоначальникъ гуманизма относился къ нимъ критически. Богословы представляются ему "болтунами", Авиньёнская курія Вавилонской блудницей; онъ пытается создать себѣ религіозное міросозерцаніе, которое дѣлало ненужной схоластическую богословію, превращало монашество въ простое уединеніе созерцательной жизни 1). Но изъ этой попытки ничего не вышло. Критицивиъ не быль такъ силенъ, чтобы ниспровергнуть самыя основы католицизма: Вавилонская блудница все же признавалась наместникомъ Христа, распутные кардиналы все же считались членами "апостольской "коллегіи, принципіально противъ монашества не было произнесено ни единаго слова<sup>2</sup>). Для успъха въ этой сферъ Петраркъ недоставало болъе глубокаго религіознаго чувства, которое сделало бы, какъ позже, изъ Евангелія могучее оружіе противъ папства, а языческая древность здёсь была для него совершенно безполезна, такъ какъ ее нельзя было противопоставить христіанству. Правда, въ эклогахъ и "Африкъ" проявляется такъ называемый "паганизиъ "в), но это пустая формальность, не имъвшая никакого вліянія на возэрвнія автора, Наобороть, самый різкій критицизмъ Петрарки по отношенію къ древнимъ писателямъ, самые суровые упреки по ихъ адресу обусловливались тъмъ, что имъ было чуждо христіанское благочестіе 4). Немногимъ отличаются и религіозныя возарвнія Боккаччіо. Его критицизить по отношенію къ церкви шире, но не глубже, чъмъ у Петрарки в), единственный и весьма слабый намекъ на ртинципіальное отрицаніе касается монашества, но и онъ выраженъ полько въ формъ сомнънія въ цълесообразности обычнаго отношенія върующихъ къ этому институту 6). Формальный паганизмъ встръчается и у Боккаччіо, но онъ не имъетъ никакого значенія уже потому, что авторъ Декамерона смотритъ на миеъ съ точки арънія Эвгемера7). Вторая гуманистическая генерація очень мало подвинулась впередъ въ этомъ отношении. Такъ, у Рамбальди замъчается критицизмъ его предшественниковъ: онъ называетъ курію "великой блудницей"; его фактическія иллюстраціи напоминають не только "Письма безъ адреса" Петрарки, но и Декамеронъ Боккаччіо, изъ котораго онъ заимствуетъ. разсказъ объ еврев Авраамв и о Чапеллетто. Но Рамбальди орго-

<sup>1)</sup> Ibid, 214, 223, 189-190,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, p. 278-79, 203-204.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. p. 268, 270.

<sup>4)</sup> Ibid. 191, 197-98.

<sup>3)</sup> Ibid, p. 502-6, 510.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 499-502 cp. p. 426-7.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 467, 481-83.

довсальный паписть и даже интересуется богословскими вопросами 1). У Салютати критицизмъ обнаруживается въ несравненно болъе слабой степени, а попытка построить новое религіозное міросозерцаніе сводится къ возвращенію къ самому строгому аскетическому идеалу<sup>2</sup>). У Верджеріо замічается слабая попытка выработать себів религіозныя воззрвнія, имвя въ виду исключительно правственное ученіе христіанства, которое, по его словамъ, самое сильное доказательство въ пользу нашей въры: но и онъ слишкомъ кръпко держится традиціоннаго католицизма и потому впадаеть въ противоръчіе. Такъ, коллегія кардиналовъ для него "основание религии и глава въры", а въ письмъ противъ одного кардинала онъ отрицаетъ всякое значение этого сана3). Конвертино этотъ вопросъ, повидимому, совсемъ не занималъ и такое же отношеніе къ нему обнаруживають старшіе гуманисты третьей генераціи. Бруни въ инвективъ противъ монаховъ доходить до принципіальнаго отрицанія этого учрежденія и провозглашаеть принципъ, что улучшаетъ человъка только искреннее чувство ); но въ его сочиненіяхъ мы не находимъ дальнійшаго развитія этихъ взглядовъ. Наконецъ. Лоски относится, повидимому, съ холоднымъ презр'вніемъ къ религіознымъ вопросамъ<sup>5</sup>).

Но каковы бы ни были результаты стремленій раннихъ гуманистовъ построить себъ религіозное міросозерцаніе, самый фактъ существованія такой попытки и ся индивидуалистическій характеръ не подлежать соинвнію. Такимъ же характеромъ отличаются и моральныя тенденціи гуманистовъ. Всё латинскія произведенія Петрарки и значительная часть его переписки трактують прямо или косвенно о моральных вопросахь; вся его полемика противъ средневъковой церкви и начки происходить во имя морали, что доказываеть и его нечдовлетворенность ходячей нравственностью и желаніе выработать себъ новое этическое міросозерцапіе. Во многихъ произведеніяхъ, а въ особенности въ De vera sapientia и въ Secretum первый гуманистъ формулируеть свое моральное ученіе. По существу оно носить религіозный характерь: цізль нравственности спасеніе души; средство самопознаніе, которое ведеть къ добродітели; самое лучшее побужденіе къ добродітели мысль о смерти и стремленіе къ совершенствованію 6). Итакъ, по основѣ эта мораль индивидуалистическая, вследствіе чего Петрарка чувствуеть особую склонность къ стоицизму.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 728-25.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. 791 и слъд.

<sup>8)</sup> Ibid, p. 970-71.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 632.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 893-94.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 191, 389, 205.

Но и стоицизмъ, "болье близкій къ истинь, чьмъ къ жизни". его не удовлетворяеть 1), и онъ обращается къ Платону, къ Аристотелю и даже къ Плотину, но не останавливается ни на одномъ изъ этихъ философовъ, хотя и предпочитаетъ другимъ Платона, какъ болъе бдизкаго къ христіанству<sup>2</sup>). Индивидуалистическая этика стремится замѣнить готовый аскетизмъ какимъ-нибуль подходящимъ ученіемъ древности. Мораль Боккаччіо — крайнее проявленіе индивидуализма; ея пъль счастье, средство для этой пъли — широкое развитіе естественныхъ склонностей и выборъ сообразно съ ними жизненнаго пути 3). Рамбальди не идеть дальше скептизма въ этико-философскихъ вопросахъ. По его мивнію, Аристотель выше Сенеки, а кто выше: Платонъ или Аристотель, онъ отказывается рышить по недостатку хорошихъ переводовъ ихъ произведеній и по трудности философскихъ вопросовъ вообще 1). Ученикъ Петрарки, Ломбардо да Серико, подражавшій первому гуманисту, видить суть нравственности въ томъ, чтобы "добродътельно слъдовать природъ" 5). Попытка Салютати построить мораль на чисто религіозной почвіз привела его къ проповъди аскетизма, хотя онъ считаетъ Платона и Аристотеля одинаково безспорными авторитетами 6). Въ мивніяхъ по частнымъ вопросамъ морали Салютати наоборотъ опирается исключительно на древность: онъ оправдываетъ Лукрецію, вопреки ея осужденію съ религіозной точки зрвнія бл. Августиномъ и решаеть вопрось о скромности исключительно на основаніи античныхъ авторитетовъ<sup>7</sup>). Отношеніе къ морали Конвертиво очень своеобразно. Сколько можно судить по извъстнымъ его трактатамъ, онъ стоитъ на грубо скептической точкъ зрънія, отрицаетъ общественный вредъ нъкоторыхъ пороковъ. обвиняеть Лукрецію въ недостаточной практичности и симпатиризуеть очень удобной для мужчины, но весьма сомнительной семейной нравственности<sup>8</sup>). Мораль Верджеріо механическое соединеніе поверхностно понятаго христіянства съ извращеннымъ стоицизмомъ: Богъ награждаетъ добродътель, а добродътель тождественна съ наукой, которая доставляеть наслажденіе гуманисту<sup>9</sup>). Моральный трактагь Бруни — превосходный образецъ отношенія къ нравственности гу-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 207.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 390.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 497, 515.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 939.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 786 и слъд.

<sup>6)</sup> Ibid. p 790.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 802-4.

<sup>8)</sup> Idib. p. 946, 948 и прил. VII A.

<sup>9)</sup> Ibid. p. 968—970.

манистовъ третьей генераціи. Прежде всего авторъ заявляеть о необходимости выработать этическую доктрину, безъ которой жить нельзя; следовательно старое учение отвергается, какъ нечто отжившее. Далее. мораль сводится къ всестороннему развитію человъческой природы, по существу наклонной къ добру, и единственная цѣль моральной философіи — устранить ложныя воззрѣнія, мѣшающія развитію индивидуальных войствь. Задача автора исчерпывается тымь, что онь отыскиваеть у классическихъ писателей подходящую для этой цъли философію. Съ этой точки арвнія онъ подвергаеть сравнительной оцънкъ всъ философскія системы, при чемъ отдаетъ преимущество передъ другими Аристотелю<sup>1</sup>). Мораль Лоски еще проще: раздъляя взглядъ Бруни на человъческую природу, онъ отождествляетъ, опираясь на Квинтиліана, добродітель съ краснорічіемъ, которое онъ очень любиль<sup>2</sup>), и такимъ образомъ предоставляетъ себъ самую широкую свободу действія. Что касается до моральных в наставленій, которыя даеть Гуарино своему сыну, то они носять грубо-утилитарный характерь<sup>3</sup>). Итакъ, несмотря на разнообразіе моральныхъ **ученій**, всф гуманисты чувствують интересь из этимъ вопросамъ, неизмѣнно рѣшая ихъ на индивидуалической почвѣ, при чемъ одни стараются примкнуть къ традиціонной морали, другіе ее совершенно игнорирують. Но всв они ищуть опоры въ древности или въ формв навидательнаго біографическаго примъра, какъ поступають Петрарка и Боккаччіо, или заимствуя изъ древности подходящую доктрину, какъ дълаютъ Петрарка, Верджеріо, Бруни и Лоски. Этой практической приложимостью памятника классической литературы и объясняются симпатіи гуманистовъ къ тому или другому античному писателю.

Весьма ясно обнаруживаются индивидуалистическія тенденціи и въ педагогическихъ теоріяхъ гуманистовъ. Верджеріо утверждаетъ, что образованіе можетъ замівнить не только знатное имя, но и цвітущую родину, что воспитаніе должно быть построено на изученіи индивидуальныхъ свойствъ питомца, что развивать нужно не только духъ, но и тіло ребенка, и доказываетъ свои положенія примітрами изъ древняго міра 1. Тіт же самые принципы положены въ основаніе педагогическихъ трактатовъ Бруни, при чемъ заслуживаетъ вниманія тоть фактъ, что, встрігаясь съ ніткоторыми педагогическими особен-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 598-600 II 643-5.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 888-889 it 892-4.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 923-4.

<sup>4)</sup> Ibid p. 959.

ностями древняго міра, авторъ только отмівчаеть ихъ, а не требуеть непремівнняго приложенія $^1$ ).

Особенно характерно проявляются гуманистическіе пріемы въ политическихъ трактатахъ. Прежде всего современная действительность играетъ здесь совершенно иную роль, чемъ въ религіозныхъ и этическихъ построеніяхъ; далье, увлеченіе блестящимъ политическимъ прошлымъ здёсь проще и естественнее, чемъ где-либо; темъ не менее индивидуализмъ проявляется и здесь чрезвычайно резко, и политическія построенія гуманистовъ по существу ни чёмъ не отличаются отъ этическихъ. Петрарка и въ этой сферв исходить изъ критическаго отношенія къ дійствительности; совершенно естественно, что его мысль возвращается къ старинъ, когда Римъ господствоваль надъ міромъ. Но это только мечта, вовсе не опредълявшая публицистической и практической деятельности перваго гуманиста. Его постоянный идеалъ — единая Италія или, по крайней шъръ, умиротворенная Италія навъянъ не античными идеями, а реальными потребностями. Точно такъ же изъ наблюденій надъ дійствительностью вынесь Петрарка убізжденіе, что монархія — самая подходящая для современности политическая форма<sup>2</sup>). Индивидуалистическія тенденціи сказываются и въ его глубокой въръ въ могущество личности въ льль устройства политическихъ порядковъ и въ характерномъ ваглядь, что для Платоновъ и Сенекъ неопасны Діонисіи и Нероны<sup>3</sup>). Боккаччіо не чувствоваль большого интереса къ политическимъ вопросамъ; но изъ его трактатовъ и переписки можно извлечь насколько характерныхъ чертъ его политическаго міросозерданія. Республиканскія симпатін Боккаччіо опредъляются его принадлежностью къ Флорентійской республикь; но онъ не принципіальный противникъ монархіи, а съ крайней різкостью относится къ современнымъ государямъ только въ силу ихъ правственныхъ недостатковъ. Знаменитая проповедь тиранноубійства, если и навъяна античными воспоминаніями, то аргументируется чисто индивидуалистическими соображеніями. Но, предпочитая монархіи республику, Боккаччіо относится съ різкой критикой къ современнымъ республиканскимъ порядкамъ и въ письмъ къ Pino de'Rossi сквозять космополитическія тенденцін, которыя оправдываются цитатами изъ древнихъ авторовъ 1). Рамбальди на ряду съ патріотическими жалобами заявляеть, что разумный человекь должень стоять выше партій. Салютати болье убъжденный республиканець, чымь Боккаччіо; но и

<sup>1)</sup> Ibid, p. 600-609.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 217, 391.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 204,

<sup>4)</sup> Ibid. p. 441—44 и 461.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 726-28.

онъ, опираясь на древнихъ, признаетъ монархію. Республиканскія симпатін обусловливаются у него любовью къ политической свободѣ и аргументируются действительнымъ положеніемъ дель<sup>1</sup>). Особенно характерны политическія воззрівнія Конвертино. Онъ искренній и убъжденный монархисть: но его политическая теорія не связана съ какой-либо традиціей, а построена на личныхъ наблюденіяхъ автора. Онъ защищаетъ монархію, потому что она лучше гарантируетъ свободу, болъе содъйствуетъ развитію наукъ еtc. и опирается при этомъ главнымъ обравомъ на факты, заимствованные изъ дъйствительности, при чемъ древность и христіанское ученіе являются у него только вакъ санкція его политическихъ симпатій: достоинство ионархін доказывается между прочимъ твиъ, что единое Божество управляеть міромъ и что Римъ быль могущественъ при имперіи и т. д.<sup>2</sup>). Политика Верджеріо еще характерніве: она свободна отъ всякаго авторитета, носить чисто экспериментальный характерь и имъетъ цълью логическое оправдание все вновь нарождающейся тиранніи. Человъкъ сильнье закона, поэтому сильный и доблестный человівкь должень управлять другими. Индивидуальныя свойства поставлены выше права, и эта точка врвнія следалась господствующей въ политическихъ возврвніяхъ гуманистовъ третьей генераціи. У Бруни эта мысль смягчена. Теоретически онъ считаетъ индивидуальныя свойства основой власти, но въ своихъ политическихъ построеніяхъ имъсть въ виду главнымъ образомъ теоретическое обоснование флорентійскихъ порядковъ. Правда, онъ разсматриваетъ идеальное государство, какъ оно понимается философами, и считаетъ образцомъ реальнаго Римъ. Но къ традиціоннымъ политическимъ формамъ, какъ средневъковая и даже античная имперія онъ относится съ глубовимъ преврѣніемъ и рѣзко порицаеть политическія фантазіи Платона; populus Romanus, по его словамъ "умеръ и похороненъ" и подражать ему — абсурдъ. Изъ древней исторіи онъ выбираеть то, что можетъ санкціонировать и укрѣпить симпатичные ему флорентійскіе порядки, напр. отсутствіе постояннаго войска, поступокъ Сципіона Назики съ Гракхомъ и т. п., и только требуеть въ силу своего основного взгляда, чтобы плебеямъ былъ открытъ доступъ во всадническое сословіе 1). Политическія возарьнія Лоски сходны съ ввглядами Петрарки, потому что онъ виделъ спасеніе Италіи въ усиленіи монархическаго начала, наилучшимъ представителемъ котораго считалъ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 804-9.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 940-47.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 965-67.

<sup>4)</sup> Ibid. 635-8, 645-9, 657-9, 669, 601.

Висконти 1). Монархическія теорін Гуарино обусловливанись правтическими соображеніями: онъ ихъ ващищаеть, нахолясь на службъ у д'Эсте, и, ссыдаясь на авторитеть Гомера, проповедуеть ихъ сыну, поступающему на службу къ Альфонсу Неаполитанскому; но при случав Гуарино высказываеть и республиканскія уб'єжденія<sup>2</sup>). Крайнюю степень гуманистического индивидуализма въ политикъ представляютъ діалоги Поджіо, гдв разсуждаеть на эту тему Никколи. Въ действительности Никколи быль равнодушень къ политикъ, и діалоги дають объяснение этому факту. Въ монархии, гдв господствуеть человъкъ, государи въ силу своей обстановки лишены добродътели и разумности, и хорошіе люди между ними крайне р'ядкое исключеніе, а потому разумный человъкъ будетъ удаляться отъ политики. Въ республикъ долженъ господствовать ваконъ, но законъ, какъ паутина, сдерживаеть только слабыхъ; сильные его нарушають, и это очень хорошо, потому что только съ нарушениемъ законовъ возможно развитие наукъ и искусствъ, при чемъ все разсужденія какъ о монархіи, такъ и о республикъ подтверждаются массой примъровъ изъ древней исторів. Итакъ и въ политическихъ построеніяхъ ранніе гуманисты положительно или отрицательно исходять отъ современной действительности, при чемъ древность служить санкціей самыхъ противоположныхъ возарвній. Но эта противоположность содержанія политических теорій объединяется пріемами ихъ построенія. Гуманистическій индивидуализмъ обнаруживается здъсь въ критическомъ отношения въ дъйствительности, въ полной свободъ отъ традиціи, въ попыткахъ обобщать личныя наблюденія и создавать изъ нихъ теоріи и въ отрицаніи всякаго нравственнаго авторитета установленныхъ политическихъ формъ и лаже закона.

Тѣ же самые пріемы употребляють гуманисты для теоретическаго обоснованія своихъ научныхъ стремленій. Свою индивидуальную потребность къ широкому научному образованію, результать культурнаго роста личности, они оправдывають то религіей, то моралью, исходя положительно или отрицательно изъ традиціонныхъ возгрѣній. Петрарка ставить науку въ зависимость, прямую и косвенную, отърелигіи: языческая поэзія и философія нужны потому, что онѣ внушають уваженіе къ истинной религіи и потому еще, что онѣ ведуть къ самопознанію и къ добродѣтели, а слѣдовательно къ спасенію. Изъ этой санкціи дѣлается и дальнѣйшій выводъ: если цѣль науки самопознаніе, то ея главный объекть — человѣкъ. Мы только что видѣли,

<sup>1)</sup> Ibid. 8p. 94-6.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Ibid. p. 922-23, 926.

<sup>\*)</sup> Ibid. p. 857, 861.

что на основании индивидуалистическаго интереса къ человъку построена самая влассификація наукъ; отсюда же вытекаеть и отношеніе къ средневъковой наукъ. Петрарка ръшительно отвергаетъ богословіе. потому что оно недоступно разуму и не содъйствуеть самопознанію; онъ признаеть право и медицину вообще, но ставить ихъ ниже, потому что они касаются менёе важныхъ сторонъ человёка, и рёшительно борется противъ ихъ средневъковыхъ представителей, потому что они невъжественные и недобродътельные люди. На первомъ планъ стоять поэзія, этика и исторія, какъ понимаеть ее Петрарка, т.-е. какъ аггрегать біографій. Но получивши религіозную и моральную санкцію, наука свободна, и въ исторической критикъ Петрарки въетъ духъ новой науки. Боккаччіо повторяеть эти воззранія перваго гуманиста, только относится съ большимъ уважениемъ къ средневъковымъ свътиламъ и съ меньшей критикой къ древнимъ писателямь 1). На той же точкъ зрънія стоить Салютати 2). Для Верджеріо добродътель и наука одно и то же, и онъ ставить своей задачей усвоить всё отрасли знанія, потому что въ наукахъ заключается величайшее наслаждение. Вруни резко относится къ средневековымъ ученымъ по тъмъ же причинамъ, что и Петрарка, но наука для него имъетъ raison d'être и внъ связи съ религіей и моралью, а какъ самостоятельная духовная потребность 4).

Итакъ развитіе индивидуальныхъ потребностей вызвало интересъ гуманистовъ къ наукѣ; гуманистическимъ интересомъ къ личности опредълялось ихъ отношеніе къ различнымъ отраслямъ знанія и къ античной литературѣ. Обращеніе къ классической старинѣ было неизбѣжно, потому что средневѣковая наука не подходила къ новымъ потребностямъ; но и въ древній литературѣ ищутъ прежде всего такихъ писателей, которые ближе по настроенію и даютъ болѣе средствъ понять современнаго человѣка, вообще наиболѣе приложимы къ дѣйствительности. Поэтому гуманисты изучаютъ философовъ, поэтовъ, ораторовъ и историковъ. Особенно такая точка зрѣнія обнаруживается въ выборѣ авторовъ для перевода. Гуарино и Бруни переводятъ преимущественно съ практическими и педагогическими пѣлями, чтобы дать хорошій совѣтъ государю, чтобы показать гибельность междоусобій, пользу научнаго образованія и т. д. 3). Въ этомъ же слѣдуетъ искать причины равнодушія гуманистовъ къ праву:

<sup>1)</sup> Ibid. p. 425-7, 459.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 789, 800—1, 813.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 968, 970, 960.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 610, 600 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 627, 661—70.

законы утратили силу въ современной действительности, и изучение древняго права не имъдо практическаго интереса. Но. интересуясь исключительно влассической наукой, гуманисты относятся въ ней критически. Боккаччіо часто заявляеть сомнівніе къ фактическимъ показаніямъ классическаго автора 1): Рамбальди высказываеть подоэрвніе, что Плутархъ льстиль Траяну<sup>2</sup>); у Бруни мы находимъ настоящую вритику античныхъ источниковъ 3). Точно такъ же не слепымъ поклоненіемъ античной старинь, а въ значительной степени потребностями развитой индивидуальности объясняется нёкоторое увлеченіе гуманистовъ классической формой. Формальное изучение древней литературы вызывалось прежде всего желаніемъ точно понять писателя 1). затыть стремленіемъ излагать свои сочиненія изящной датынью. Употребленіе латинскаго языка въ научныхъ и литературныхъ произведеніяхъ не было нововведеніемъ гуманистовъ. Они примывають въ этомъ отношении въ средневъковой традиции, и ранние памятники гуманистической литературы, какъ рѣчи Петрарки и Ламбертаччи5), могуть служить наглядной иллюстраціей этой связи. Но развитіе эстетическаго чувства, составляющее характерную черту эпохи, требовало улучшенія традиціонной формы, и гуманисты обратились въ изученію ея античныхъ образцовъ и стали подражать ихъ стилю. Фогтъ показалъ, что Петрарка только впоследствии придалъ античную окраску своимъ письмамъ, вызваннымъ не подражаніемъ древнимъ, а индивидуальной потребностью<sup>6</sup>). Гуманисты въ этомъ отношения представляють аналогію съ художниками Возрожденія: примыкая къ средневъковой традиціи, они, подъ вліяніемъ эстетическихъ потребностей, стремятся придать ей болье изящества, имыя въ виду классическіе образцы.

Итакъ сущность гуманистического движенія заключается въ критическом отношеніи къ средневъковым формам культуры во имя новых индивидуальных потребностей и въ стремленіи выработать основанное на них новое міросозерцаніе, т.-е. новую этику, педаютику, политику и науку, при чем авторитетная классическая древность служила только оружієм для борьбы со старой культурой и опорой при выработкъ новаю міросозерцанія.

<sup>1)</sup> Ibid. p. 423, 447, 459.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 726.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 651-54.

<sup>4)</sup> См. прилож. Il и р. 650.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 939-40.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 229-31.

 $\mathbf{V}$ 

Первыя стадіи развитія нуманистическаго движенія и его результаты.— Ослабленіе религіозныхъ интересовъ.— Сенуляризація мысли и ея слідствія.— Гуманистическая этика, педагогія политика и наука.— Слідствія гуманистическаго движенія.

Если сравнить возврѣнія гуманистовъ разсмотрѣнныхъ нами покольній, то будеть ясно, что уже въ первой четверти XV стольтія вполнъ опредълились основныя направленія гуманистическаго движенія и намітились его главнійшіе результаты. Прежде всего обнаруживается постепенное ослабление релегіознаго интереса. Для Петрарки и Боккаччіо религіозные вопросы имьють еще важное вначеніе: авторъ Декамерона, разсказавъ какую-нибудь компрометирующую церковь новеллу, совершенно искренно выводить изъ нея религіозное назиданіе 1). Отношеніе къ религіи второй гуманистической генераціи нъсколько иное. Нъкоторые ея представители, какъ Рамбальди, Салютати и Верджеріо разделяють эти интересы первыхъ гуманистовъ, но они уже совершенно не занимаютъ Конвертино и гуманястовъ третьей генераціи. Параллельно ослабленію религіозныхъ интересовъ идетъ развитие секуляризации мысли и чувства. Петрарка старается примирить свои свётскія идеи и чувства съ религіей; Боккаччіо, по крайней мірів, приходить въ голову вопросъ, въ какомъ отношении стоитъ его преклонение передъ естественными навлонностями человъка къ перковной доктринъ в); Верджеріо довольствуется механическимъ и поверхностнымъ примиреніемъ своихъ взглядовъ и симпатій съ религіей и въ педагогическомъ трактать является совершенно светскимъ мыслителемъ. Но уже некоторые гуманисты второго поколенія сознали, повидимому, непримиримость своихъ идей и стремленій съ церковнымъ ученіемъ. По крайней мірть, начиная съ Конвертино, гуманисты отказываются отъ систематическаго примиренія своихъ идеаловъ съ церковными и не принимаютъ въ расчетъ этихъ последнихь въ своихъ философскихъ разсужденияхъ. Конвертино и Бруни изредка, въ отдельныхъ случаяхъ, пользуются религіознымъ ученіемъ, какъ подходящимъ аргументомъ въ пользу какого-нибудь

<sup>1)</sup> Cm. Bume p. 504-5.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 497 и савд.

<sup>3)</sup> Спорадически примирительныя попытки встръчаются и позже, напр., въ трактатъ Валлы De voluptate.

своего воззрѣнія ); но для Бруни религія — почтенная сила, надъкоторой онъ запрещаеть сиѣяться ), но которая не ииветь рѣшительно никакого вліянія на его міросозерцаніе. Лоски просто ее игнорируеть.

Эга сокуляризація мысли имёла важное вліяніе на всё проявленія культурной работы гуманистовъ. Прежде всего она опредълняв направленіе гуманистической философіи. Паденіе аскетическаго идеала выввало жгучую потребность въ новой этикъ, и удовлетворенію этой потребности, вполнъ ясно формулированной Бруни\*), посвящены всъ философскія работы раннихъ гуманистовъ. Она заслонила на время другія стороны философіи, и въ этомъ следуеть искать объясненія того факта, что интересь къ метафизическимъ вопросамъ появляется только во второй половинъ XV въка. Но попытки раннихъ гуманистовъ выработать твердый моральный идеалъ потерибли полное крушеніе. Желаніе Петрарки, Салютати и Верджеріо дать нравственную санкцію своимъ личнымъ стремленіямъ, поставявъ ихъ подъ авторитеть религіовной морали, вели только къ противоръчіямъ. У Боккаччіо и Конвертино противорічіє таких стремленій съ церковной нравственностью ничемъ не прикрыто, а гуманисты третьей генераціи просто стараются найти подходящаго влассическаго писателя, чтобы саниціонировать личные вкусы и стремленія. Но работа надъ этическими проблемами не осталась безъ результата: ранніе зуманисты выработали ученіе, что человькь по природь существо нравственное и что на лучших сторонах нашей природы должна быть построена новая этика, которая должна не подавлять индивидуальныя свойства, а содъйствовать их правильноми развитью. Эта мысль, разделяемая въ большей или меньшей стемени встии ранними гуманистами, съ полной опредтленностью формулирована въ моральномъ трактатв Бруни ). Но если двятелямъ ранняго Возрожденія не удалось построить прочной этической системы, руководствуясь новымъ взглядомъ на человъческую природу, то, благодаря ему, они положили начало новой педагогіи. Идеи Верджеріо и Бруни. что воспитаніе должно быть построено на психологіи, должно всесторонне развивать душу и тьло, готовить человым для

<sup>1)</sup> Такъ Конвертино ссыдается на религію, отрицая тиранноубійство (р.944), Бруни перевель сочиненіе св. Василія Великаго о научныхь занятіяхь, чтобы нанести новый ударь противникамь гуманистическаго образованія (р. 661).

<sup>2)</sup> Ibid. p. 606.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 598.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 186-7, 259, 497, 784, 804, 955, 959, 598 H 600.

живни и паралиговать вредное вліяніе естественных недостатнові<sup>1</sup>), составляють основаніе новой школы.

Политическая имсль гуманистовь съ самаго начала весьма слабо окранісна церковной доктриной. Правда, Петрарка пишеть напів. что ему принадлежить светская и духовная власть<sup>3</sup>). Боккаччіо и Рамбальди не отрицають пацской теоріи<sup>3</sup>), но эти изреченія, не повторяющівся у поздивиших гуманистовь, не вивють вліянім на ихъ политическія возврівнія. Развитіе гуманистической мысли въ этой области выражается въ постепенномъ паденіи среднев'вковыхъ политическихъ традицій, въ усиленіи раціонализма, который не стесняется ин модалью, ни традицей и считается только съ дъйствительностью, въ появленіи національнаго и полетическаго индифферентизма. Убъжденныхъ гибеллиновъ между гуманистами было такъ же мало, какъ и искренних гвельфовъ. Попытки причислить къ этой партіи Цетрарку, оказались, какъ мы видели, неудачными 1): Рамбальди только упоминаеть объ "императорской куріи", какъ о спасительномъ средствъ для Италіи<sup>в</sup>), Боккаччіо и Конвертино относятся съ презрівніемъ къ современной имперіи<sup>6</sup>), а Бруни считаеть самый институть проявленіемъ нівмецкаго варварства і). Съ паденіемъ средневівковыхъ политическихъ традицій является потребность выработать новыя возврвнія, и гуманисты обращаются для этого то къ принципу практической пользы, то въ раціоналистическимъ соображеніямъ. Уже Петрарка въ перепискъ и ръчахъ защищаеть интересы Висконти, который какъ онъ думалъ, можетъ осуществить его политическій идеаль<sup>3</sup>); такъ же действуетъ и Лоски ). Конвертино для обоснованія своего политическаго ученія опирается и на исторію, и на действительность, и на раціоналистическія соображенія 10). Въ болье чистой форм'в раціоналистическія попытки встрівчаются въ равсужденіяхъ Верджеріо, который думаеть обосновать свои вагляды на ученіи о происхожденіи государства 11), и въ трактать De militia Бруни, который пытается

<sup>1)</sup> Ibid. p. 969, 600-609.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. p. 380.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 441, 728.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 378 и слъд.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 728.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 441 H 940.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 649.

<sup>8)</sup> Ibid. p. 216, 235.

<sup>•)</sup> Ibid. p. 894-96.

<sup>10)</sup> Ibid. p. 940 и слъд.

<sup>11)</sup> Ibid. p. 955-7.

вывести политическій институть, исходя изь философскаго опреділенія государства 1); но цълой политической системы не удалось выработать никому изъ раннихъ гуманистовъ. Отчасти подъ вліяніемъ этой неудачи, отчасти всивдствіе усиленія индивидуализма и крайняго увлеченія научными занятіями, пламенный патріотизмъ Петрарки сміняется у его последователей политическимъ и напіональнымъ индифферентизмомъ. Эта черта проскальзываеть уже въ письмъ къ Росси, Боккаччіо; Рамбальди, несмотря на свой патріотивив, рекомендуеть мудрецу стоять вив партій, Верджеріо резко ставить культурный принципъ выше національнаго, а Поджіо устами Никколи прямо проповъдуетъ политическій индифферентизмъ 3). Но, несмотря на это теченіе, которое впрочемъ всегда оставалось побочнымъ въ гуманивив. политические трактаты гуманистовь положили основание политикъ, какт наукть и какт искусству, а ихъ борьба противъ аристократів и сословных различій вообще во имя индивидуальных свойствъ представляеть первую попытку теоретического обоснованія поаштическаю равенства. Особенно благотворное вліяніе инала секуляризація мысли въ научной сферв. Прежде всего она новлекла за собою признаніе за наукою права на самостоятельное существованіе. Правда, Петрарка считаеть науку только средствомъ для достиженія добродътели, но эта точка врънія, которую въ нъсколько изміненномъ видъ повторяли и позднъйшіе гуманисты, не ограничивала свободы науки и только возвышала ея пъну и значение. Мораль гуманистовъ не стесняла инвидуальныхъ потребностей, и стремленіе въ внанію, которое у Верджеріо даже отождествляется съ добродетелью, само по себе получало нравственную санкцію, какъ одна изъ важнъйшихъ потребностей человъческаго духа, и панегериками наукв переполнены произведенія гуманистовъ 3). Такимъ образомъ однить изъ результатовъ гуманистическаго движенія было признаніе самостоятельности и свободы науки. Кром'в того, секуляризація мысли и гуманистическій критицизмъ повлекли за собою выработку научныхъ методовъ. Интересъ къ древности и желаніе точно понять классическихъ писателей вызвали критическое установленіе текста рукописей древнихъ авторовъ и точную передачу на латинскій языкъ твхъ изъ нихъ, которые писали по-гречески. Главная заслуга въ исправленіи рукописей принадлежить Салютати и Барцицців ), первыя по-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 635 и слъд.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 461, 726-28, 967, 856, 861.

<sup>3)</sup> См. напр., р. 214, 959, 604 и passim.

<sup>4)</sup> См. прил. II и р. 910—11.

пытки точнаго перевода съ греческаго — Бруни. Чтобы вполив опе нить заслугу этого последняго гуманиста, не следуеть забывать, что ему приходилось не только устанавливать метолы перевода, но и защищаться отъ обвиненія въ искаженіи "истиннаго" Аристотеля, какъ онъ представлядся средневъковымъ богословамъ 1). Но заслуги раннихъ гуманистовъ по отношенію къ наукь не исчерпываются установленіемъ научныхъ пріемовъ формальнаго изученія древности: они положили первыя основанія научной исторіографіи, внеся въ нее и новый методъ изследованія, и новую систему изложенія. Петрарка является родоначальникомъ исторической критики. Разбирая подложное письмо Цезаря, онъ прилагаетъ сравнительно развитые критическіе пріемы, хотя въ собственномъ историческомъ сочиненіи его критика носить совершенно субъективный и очень элементарный характеръ 3). Боккаччіо въ этомъ отношеніи стоить несравненно ниже перваго гуманиста: онъ смѣшиваетъ Аттилу съ Тотилой, механически сопоставляеть разногласящіе источники и въ лучшемъ случав заявляеть только свое недоверіе къ тому или другому писателю или известію. Рамбальди предпочитаеть языческихъ историковъ имперіи христіанскимъ, потому что первые, по его мнѣнію, болье заботятся объ истинв 4). Конвертино признаеть необходимость исторической критики, жотя примъняеть ее только въ формъ простого скептицизма<sup>5</sup>). Верджеріо, какъ Петрарка, совершенно субъективно относится къ своимъ источникамъ, а въ особенно сомнительныхъ случаяхъ ограничивается скептицизмомъ (). Такимъ образомъ всв гуманисты послв Петрарки (да и самъ онъ въ De viris illustribus) обнаруживають только критическое настроеніе, вліяніе котораго на ихъ собственную исторіографію весьма слабо. Огромный шагь впередъ делаеть Бруни. Его письма о началь Мантуи и происхождении Цицерона — чрезвычайно разносторонній критическій аналивъ источниковъ, и эту критику онъ последовательно прилагаеть въ своихъ историческихъ произведеніяхъ. Віографіи Аристотеля и Пиперона написаны имъ главнымъ образомъ по критическимъ соображеніямъ, и самые строгіе критики его Флорентійской исторіи признають, что Бруни очистиль ее оть средневъковыхъ и античныхъ басней<sup>7</sup>). Такой же шагь вперелъ предста-

<sup>1)</sup> Ibid. p. 649-50, 660-1.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 239-40, 249.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 479, 419, 447.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 735.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid. p. 955.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 961.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 651—4, 658 и 683—684.

вляеть и историческое изложение Бруни. Его предшественники, начиная съ Петрарки, оставили форму и пріемы среднев'вковой хроники, но ихъ собственныя произведенія — компиляція біографій выдающихся дізтелей преимущественно античнаго міра, составленная ради индивидуальной назидательности. Бруни тоже пишеть біографіи, но не всегда ради назиданія, тоже составияеть компиляціи, иногда съ дидактическими целями, но у него исторія не только учить индивидуальной добродьтели, а также замыняеть политическій опыть 1). Но его главная заслуга заключается въ томъ, что онъ своимъ "Комментаріемъ" создаль историческіе мемуары, а Флорентійской исторіей положиль первое начало научной исторіографіи. Въ этомъ последнемъ сочиненім им находимъ уже и историческую критику, и общіе взгляды, и изследовательскіе пріемы, и опенку отдельных р событій, и широкія обобщенія на основаніи политическаго опыта и историческихъ наблюденій — словомъ, всё элементы научной исторіографіи<sup>2</sup>). Итакъ основныя начала новой исторической начки положены представителями ранняю гиманизма.

Поэзія, философія, краснорічіє и исторія составляють исключительный предметь научных интересовь раннихь гуманистовъ. Человъка открыли и начали изучать раньше, чёмъ внёшній міръ. Правда, въ перепискъ Петрарки, въ романахъ Боккаччіо, въ письмахъ Бруни обнаруживается наблюдательность и несомнённый эстетическій интересъ къ природъ, но все это создавало только настроеніе, благопріятное для развитія естественных наукъ. Исключеніе составляла астрологія, которой приписывали въ Средніе въка общирное вліяніе на человъка и которая поэтому привлекала къ себъ вниманіе гуманистовъ съ самаго начала движенія. Но ранніе гуманисты, кром'в Боккаччіо, отнеслись въ этой "наукв" отринательно: Петрарка осмвиваеть ее въ старческихъ письмахъ, Рамбальди, опирающійся по естественноисторическимъ вопросамъ на средневъковые авторитеты, отрицаетъ астрологію, Салютати ведеть противь нея полемику<sup>3</sup>), а Верджеріо, Конвертино и старшіе гуманисты третьей генераціи ее игнорирують. эПовже, сначала при дворъ Филиппо-Маріи Висконти, а потомъ и реди гуманистовъ въ другихъ центрахъ вновь появляется средневъковое суевъріе, но оно было уже результатомъ процесса. Во всякомъ случать интересъ раннихъ гуманистовъ къ природть и ихъ критическое стношение въ средневъковому естествознанию не прошло безслъдно:

<sup>5)</sup> Ibid. p. 670.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 681 и след.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 425, 220, 729, 790.

уже въ следующемъ поколеніи появляются естествоиснытелени въ новомъ дуке, какъ Л. Б. Альберти.

Наконенъ, накоторыя черты гуманистической дитературы въ занимающую насъ эпоху и нівкоторые факты вижньей біографіи ранняхъ гуманистовъ намечають и другіе результаты движенія. Такъ переписка гуманистовъ, предназначенная для всей образованной публики. ихъ рачи политическаго содержанія, ихъ инвективы общественнаго и частнаго характера, ихъ политическая полемика въ стихахъ и прозв -- все это представляеть собою настоящую и уже весьма выятельную публицистику. На письма Петрарки о возвращении папы въ Римъ сторонники Авиньёнской партів считають необходимымъ отвётить инвективой; полемине Салютати Висконти придаеть важное значеніе: противъ нападовъ Лоски на Флоренцію вовражаетъ Флорентійскій канцяєрь и Ринуччини; въ выходив Поджіо противъ Цезаря придворный д'Эсте видеть подрывь монархического принципа, а его трактать De nobilitate вызваль негодованіе венеціанской знати. Публицистика стала пріобретать силу, значить начало слагаться общественное инвніе. Выразителями и руководителями этой вновь нарождающейся силы являются светскіе люди незнатнаго происхожденія; единственнымъ основаніемъ ихъ вліянія служить образованіе и таланть, а это вліяніе весьма общирно. Не говоря уже объ огромной популярности крупныхъ гуманистовъ, какъ Петрарка или Бруни, меценаты приглашають нь себь такихь второстепенныхь деятелей, какь Дом. ди Бандино; эти фавты, а также раннее развите меценатства указывають на то, что уже въ занемающую насъ эпоху начала слагаться свътская интеллигенція, вліятельная аристократія образованія и таланта. Итакъ уже въ началѣ XV столѣтія обнаруживаются главивйшіе результаты гунанистическаго движенія: освобожденіе мысли отз церковного авторитета, начала новой этики, новой педающи, новой политики и новой науки, появление публицистики, образование общественнаго мнънія и руководящаю имъ класса свътской интеллиrenuiu.

#### VI.

Отношеніе гуманистическаго движенія къ политическимъ, соціальнымъ и церковнымъ перемінамъ. — Гуманизмъ и національность. — Причина гуманистическаго движенія.

Одновременно съ гуманистическимъ движеніемъ въ Италіи происходять ранве его начавшіеся крупные перевороты въ политической, соціальной и церковной сферахъ, и самъ собою является вопросъ, въ какомъ отношенін стоить гуманизмъ ко всімъ этимъ перемінамъ? Но при современномъ состояніи источниковъ отвітить на него можно только въ самой общей формів и лишь съ приблизительной достовіврностью.

Въ Италін XIV и начала XV віна им встрічаємъ, кромі церковнаго государства, три полетическія формы: сравничельно старую монархію въ Неапол'в и Сициліи, республику въ Венеціи, Флоренціи, Генув и въ некоторыхъ второстепенныхъ городахъ, и тираннію въ остальныхъ; изъ нихъ наибольшимъ внутреннимъ порядкомъ и снокойствіемъ пользуются, кром'в Венеціи и Флоренціи, крупныя тираннін, и этоть факть оказываль, повидимому, вліяніе, хотя чисто вижинимъ образомъ, на развитіе гуманизма. Если въ Генув гуманистическое движение сравнительно слабо, если въ Неаполъ оно развивается послів смерти Роберта медленніве, чівнь можно было ожидать, то весьма возможно, что причина этого заключалась въ господствовавшихъ тамъ смутахъ и неурядицахъ. Единственный несомивнный факторъ, оказывавшій прямое вліяніе на концентрацію гуманистическихъ силъ и косвенное на ихъ развитіе, было меценатство. Мепенаты стягивали къ себъ гуманистовъ изъ мелкихъ пунктовъ, и эти пришлые деятели Возрожденія вызывали къ жизни местныя силы. Этинъ объясняется, почему Падуя, а позже Феррара и Мантуя сделались крупными гуманистическими пентрами. Известное вліяніе на мепенатство тиранновъ имъло нелегитимное происхождение ихъ власти; но не следуеть преувеличивать этого фактора: Неаполитанскіе короли: Робертъ, а повже Альфонсъ, а также весьма многіе папы покровительствовали гуманистамъ, хотя въ законности ихъ власти никто не сомнъвался. Кромъ того, есть основание предполагать, что политическій духъ, господствовавній тогда въ большинствь втальянскихъ государствъ, содъйствовадъ развитію движенія: политическіе перевороты, разрушавшіе старыя традиціи и попиравшіе законы, должны были усиливать критическое настроеніе. На это указываеть тоть характерный факть, что аристократическая и консервативная Венеція, свято хранившая, по крайней мірів по наружности, традиціи, дольше всего стояла вне движенія и заметнее всего придавала ему местную окраску. Но единственная отрасль гуманистической литературы, гдв обнаруживается вліяніе политической дійствительности, — это политическій трактать. Не простая случайность, что гуманисты северной Италіи, какъ Верджеріо, Конвертино и Лоски, защищають монархію и не только изъ-за служебной выгоды, но и по убъжденію, а флорентійскіе гуманисты, кавъ Боккаччіо, Салютати, Никколи и Бруни, или индиферентисты или республиканцы. Одни наблюдали жизненную политическую форму, другіе отживающую. Далве, двиствительныя полити-

ческія отношенія могли оказывать вінніце на воззрінія гуманистовъ на законъ. Но самая наблюдательность по отношению къ политическимъ явленіямь, умінье критически отнестись къ нимъ, стремленіе пря вести ихъ въ систему и найти для нихъ теоретическое обоснование --все это не могло быть ревультатомъ вліянія ни государственныхъ формъ, ни политическихъ отношеній. Политическая мысль гуманистовъ стоить въ органической связи съ ихъ общимъ міросоверцаніемъ и не составляеть его главного содержанія. Кром'в того, гуманистическое движение начинается и проходить первыя стадии развития въ тотъ періодъ, вогла въ бодве крупныхъ пентрахъ тиранніи уже сложились. Броженіе политическихъ силь всего зам'єтнье въ эту эпоху во Флоренціи, а политическая мысль также интенсивна и на стверт Италіи, уже пережившемъ внутреннюю борьбу. Итакъ считать ту или другую политическую форму или борьбу между ними причиной гуманистического движенія нъто никокого основанія. Мы видыли, что наиболье замытно оно обнаруживается раньше всего при авиньёнской курін, и еще при жизни Петрарки его следы замечаются почти повсюду въ Италін, и тамъ, гдв происходить политическая борьба, и тамъ, гдъ она уже покончена.

Сущность соціальнаго переворота, происходившаго тогда въ Италіи, заключается въ томъ, что господствовавшіе прежде общественные классы утрачивають свое положеніе, и вообще среднев'вковое сословное д'вленіе теряеть прежнее значеніе. Аристократія приходить въ упадокъ повсюду ва исключениемъ Венепии и отчасти Неаполя; въ большинствъ городовъ ее подавили тиранны, въ республикахъ ее вытеснилъ popolo grasso, который въ свою очередь вель трудную и не всегда успашную борьбу съ выступавшимъ на первый планъ popolo minuto. Едва ли можно отридать, что это соціальное броженіе оказало вліяніе на гуманистическое движение. Оно должно было усиливать критицивиъ особенно въ техъ классахъ, которые, пробиваясь впередъ, вели борьбу съ старыми порядками, и все крупные представители Возрожденія въ занимающую насъ эпоху вышли изъ демократическихъ слоевъ общества. Popolo grasso и аристократія повже примкнули въ движенію, при чемъ гуманисты изъ венеціанской знати, наиболью сохранившей чисто аристократическій духъ, носять замітный містный отпечатокъ. Сліды. происхожденія гуманистовъ можно усмотрёть и въ ихъ произведеніяхъ: можеть быть, этимъ объясняется нівкоторая страстность ихъ борьбы противъ знати. Но сословное брожение только создавало среду и атмосферу, благопріятную для гуманистическаю движенія, а не было его причиной. Борьба гуманистовъ противъ аристократін происходила во имя индивидуальныхъ свойствъ личности, а

не интересовъ какого-либо общественнаго класса, а кромѣ того, нолитическій демократизмъ совершенно чуждъ раннимъ представителямъ движенія. Идея народовластія весьма рѣдко мелькаетъ въ ихъ произведеніяхъ, и они только въ особенныхъ случаяхъ извлекаютъ ее изъ античной литературы, составлявшей для нихъ богатый запасъ всяческихъ авторитетовъ 1). Гуманисты не были органомъ какого-либо общественнаго класса, и ихъ идеи о человъческой природъ, объ этикъ, о наукъ не обусловливались соціальными перемѣнами, происходившими въ современномъ имъ обществъ.

Движеніе въ церковной сферь обусловливалось тымъ, что теорія и практика церкви, доктрина и жизнь пришли въ противорѣчіе другъ съ другомъ. Аскетическій идеаль становился мертвою буквою для техъ, кто на немъ основывалъ свое положение и формально располагалъ свою жизнь сообразно съ его требованіями. Отсюда страшный нравственный упадовъ духовенства и монашества и разнообразныя реформаціонныя теченія на католической почві. Не подлежить сомнівнію, что современное положеніе церкви, ясно указывавшее на паденіе средневъковыхъ церковныхъ формъ, оказывало вліяніе на гуманистическое движеніе. Оно дізлало боліве настоятельной необходимость иного міросоверцанія, но не опредъляло его содержанія; поэтому фактыческій упадокъ средневъковой церкви не можеть быть названь причиной гуманизма. Онъ вызвалъ соборы, братчиковъ, савонаролду; но между гуманистами и этими перковными реформаторами глубокая пропасть. Въ гуманистическомъ движеніи выразился тоть же духъ, который вызваль церковный упадокъ, но основанное на немъ міросозерцаніе сложилось вн'я всякаго вліянія церкви.

Къ началу гуманистическаго движенія окончательно сложился итальянскій языкъ, что завершило образованіе итальянской національности, и нёкоторые ивслёдователи считають этоть факть одной изъ причинъ гуманизма. Гуманистическая литература не даеть основаній для такого вывода, потому что въ ней незамётно существенныхъ національныхъ вліяній. Правда, ранніе итальянскіе гуманисты пламенные патріоты; но ихъ патріотизмъ съ самого начала основывается на культурныхъ преимуществахъ ихъ родины, и чёмъ болёе развивается движеніе, тёмъ болёе выдвигается на первый планъ культурный принципъ, который у отдёльныхъ мыслителей становится основой и оправданіемъ космополитивма. Идеи гуманистою носять не національный, а общечеловюческій характерь, чёмъ и объясняется огромный успёхъ движенія за Альпами.

<sup>1)</sup> См. напр., трактатъ Салютати о тиранив (р. 806).

Мы думаемъ, что совершенно правы тв изследователи, которые считають развитие индивидуализма причиною политическихъ, сопіальныхъ и церковныхъ переменъ въ Италіи XIV и XV столетій, а произведенія гуманистовъ съ несомнінной ясностью доказывають, что та же самая причина произвела и гуманистическое движение. Идеи гуманистовъ — результать культурнаго роста личности. Подъ вліяніемъ историческихъ условій личность доросла до сознанія своего права на всестороннее развитие; отсюда отрицание церковной опеки и требованіе свободы и самостоятельности для творческой дізятельности человъческаго духа и прежде всего для науки. Только съ этой точки врвнія идеи гуманистовъ находять объясненіе и могуть быть приведены въ ясную и опредъленную систему. Но такой результатъ индивидуального развитія не можеть быть продуктомъ напіональныхъ особенностей и не составляеть исключительной принадлежности Италів; гуманистическое движение въ дъйствительности захватило всю Европу, и если оно началось въ Италіи, то причину этого следуеть искать не въ итальянскомъ народномъ характеръ, а въ особенностяхъ условій культурнаго развитія европейскихъ народовъ.

### ВАЖНЪЙШІЯ ПОПРАВКИ.

| Страница: | Напечатано:                      | Сльдуеть:                           |
|-----------|----------------------------------|-------------------------------------|
| <b>22</b> | Карніона                         | Каріона                             |
| 28        | Acledit appendif                 | Accedit appendix.                   |
| 26        | TEME Mente                       | тамъ не менве                       |
| 87        | Но одно                          | Ни одно                             |
| 47        | настроеніе                       | построевіе                          |
| 83        | на свверв                        | на вападъ                           |
| 138       | у Канта                          | у Канту.                            |
| 156 n 619 | Джіованни да Прато               | Доменико да Прато                   |
| 240       | подлиннихъ                       | "НОДІВВНЫХЪ"                        |
| 249       | H COUOCTABLED                    | и не сопоставјаю                    |
| 279       | Филиппъ IV                       | Филионъ VI.                         |
| 358       | d'après de 5 nouveaux            | d'après de nouveaux                 |
| 361       | нат возаржий                     | нхъ возграній                       |
| 430       | ini = in initio                  | in initio                           |
| 513 n 518 | первихъ                          | всвхъ                               |
| 555       | сестрв                           | племянницъ                          |
| 625       | <b>基.</b>                        | Дом.                                |
| 788       | необходимаго (casuale) и случай- | необходимаго и случайнаго (casuale) |
| 829       | 1a Casa                          | та Каза.                            |
| 865       | l'Agguttino                      | l'Aquettino                         |
| 880       | Erea                             | Enea                                |
| 882       | суевърнаго                       | сувереннаго                         |
| 954       | постр стова потомовр             | авторъ продолжаеть изложение        |
| 986       | Дечембріо                        | Манетти.                            |

## Leonardi Arretini, oratoris clarissimi, De litterarum subscriptionibus<sup>1</sup>.

(По рукописи Парижской Національной Библіотеки. Codex. № 10806 fol. 65—72.)

Papae. Sanctissimo atque beatissimo in Chr. patri et domino domino P. divina Dei providentia sacro sanctae R. universalis ecclesiae dignissimo summo pontifici ac singularissimo patri et domino nostro.

Magistro in theologia. Sacrosanctae theologiae magistro A. de Pisis honorando in spectabilibus patri suo.

Monaco scientifico. Septiformi studiorum lampadae rutilanti viro domino B. de ordine Camaldulensi fratri suo charissimo.

Imperatori. Sacratissimo et charissimo ac invictissimo principi et semper Augusto.

Regi Franciae. Illustrissimo ac serenissimo domino domino B. regi Franciae.

Duci Mediolanensi. Illustrissimo principi domino B. duci Mediolanensi. Judici doctorato nobili. Nobili et egregio juris doctori domino R. de Arretio singularissimo fratri suo.

Medico doctorato nobili. Egregio medico doctori vel eximio, vel scienti medicina populanti doctori nostro P.de Tuderto tanquam fratri suo.

Magistro grammaticae. Floribus eloquentiae purpurato, viro M. Francisco de Arretio tanquam patri suo.

Cancellario scienti. Scientiae et virtutis non modicum decorato viro F. digno cancellario magnificae civitatis Florentiae.

Homini scienti. Eximii ingenii honorato viro F. de tali loco amantissimo fratri suo.

Amico bono et perfecto. Grato et gratioso viro A. de Perusia perfectissimo amico suo.

Socio vel fratri vel cogino. Intimo praecordiali ac dilecto vel praecordialissimo vel dilectissimo vel praecipuo vel amantissimo charissimo desiderabili viro F. de Pistorio amico vel fratri cogino vel consanguineo fratri suo charissimo.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cm. BMme p. 667.

Filius Patri. Dilectissimo patri F. domini Angeli mihi prae caeteris metuendo.

Mercatori. Experto probo viro I. de Luca credito mercatori amico charissimo.

Communi, hominibus et consilio. Nobilibus et potentibus viris hominibus et consilio castri Angeli honoratis majoribus suis.

Suppositis. Universis et singulis hominibus et communi nostrae jurisdictioni subditis: ad quos praesentes advenerint dilectissimis filiis nostris.

Gentili uxori. Nobili et egregiae dominae A. de la Taneis de Valenzono praecipuae dominae suae.

Militi praeminenti. Strenuo et potenti militiae cingulo decorato viro domino R. de G. majori suo.

Militi populari. Nobili et egregio militi domino M. de Arretio majori suo honorando, majori suo carissimo.

Dominis Florentinis. Magnificis et excelsis dominis dominis prioribus artium et vexillifero justitiae almae urbis Florentiae vel magnificis et potentibus dominis dominis prioribus artium et vexillifero justitiae populi communis Florentiae dominis suis.

Decem baliae. Magnificis et potentibus officialibus baliae populi et communis Florentiae.

Capitaneis partis Gulphorum. Nobilibus et egregiis viris capitaneis partis Gulphae populi et communi Florentiae dominis suis.

Decem libertatis. Nobilibus et egregiis viris decem libertatis officialibus populi et communis Florentiae dominis suis.

Magistris et officialibus et gubernatoribus Gabellae. Nobilibus et egregiis viris Magistris officialibus gubernatoribus Gabellae salis vel vini vel portarum vel contuum (sic?) civitatis Florentiae majoribus suis.

Potestati Florentiae. Magnifico et sublimi comiti R. de Mediolano honorando potestati civitatis Florentiae domino vel majori suo.

Potestati Bononiae. Strenuo et potenti militiae cingulo decorato viro A. de Mutina honorato potestati civitatis Bononiae majori suo.

Capitaneo baliae non militi. Titulis prudentiae exornato viro A. honorando capitaneo baliae civitatis Florentiae majori suo praecipuo.

Executori Flor. militi. Strenuo ac militiae cingulo decorato viro A. de urbe veteri honorato.

Capitaneo et comiti gentium armorum. Magnifico et clarissimo viro C. de Alamania famoso capitaneo gentis armigerae Bonissonarum.

Capitaneo et militi gentis armorum. Spectabili et magnanimitatis (sic) docorato viro domino B. de Alemania honorato capitaneo generalis exercitus et gentium armorum Florentiae majori suo honorando.

Capitaneo gentium armorum scutiferorum. Spectabili magna-

nimitatis et circumspecto viro decorato domino B. de Stora honorando capitaneo gentis bactonum (sic?).

Senatori Senarum. Magnifico et spectabili domino B. de Mutina senatori ducali civitatis Senarum vel honorato senatori civitatis Senarum.

Capitaneo Aretino. Spectabili et egregio viro F. de Querentesibus de Florentia honorando capitaneo civitatis Arretii.

Abatissae nobili. Reverendissimae et castitatis munere decoratae dominae A. de Petramala dignae abatissae monasterii montis Calbi vel Sancti Petri honorandae dominae suae.

Monacae vel alteri religiosae. Religiosae humili ac castae dominae L. Gregorii et ordinis Sancti Francisci monasterii Sancti Sperandei in civitate Castelli honorandae dominae suae.

Filius matri. Dilectissimae matri meae L. de Parma mihi prae aliis diligendae.

Senatori Romano. Magnifico et potenti viro V. de Tinutis domino Fulginei almae urbis Romae senatori.

Justitiario. Titulis adornato prudentiae viro A. de Venetiis honorando justitiae praetori in curia summi pontificis vel in civitate urbis Senarum fratri suo.

Castellano praeminenti. Nobili et famoso prudentiae viro A. castellano in Arretio vel in Rocha Castrocarii pro Sacro sancta Romana ecclesia vel castellano e castri (?) Casolis pro serenissimo principe Mediolanensis ducis vel... vel sancti Miniati pro magnifico communi Florentiae amico suo.

Bargillo. Prudentiae experto et sollicito viro et amabili hominibus metuendo St. Jacobo de Senis bargillo civitatis Florentiae intimo amico.

Monaco sanctae vitae. Honestae castitatis et angelicae professionis viro domino I. digno priori vel abati vel monaco sacri ordinis Camaldulensis vel sancti Benedicti domino suo.

Item duci Mediolanensi. Clarissimo principi ac illustrissimo domino Philippo Mariae duci Mediolani Angelinae et Papiae comiti Januae domino domino meo.

Item capitaneo. Magnifico domino excellentissimo capitaneo Nicolao Piccinino de Perusia ducali Locumtenenti capitaneo generali.

Domino de Malatestis et capitaneo. Singularissimo militum domino Pandulfo de Malatestis exercitus militiaeque Florentinorum capitaneo duci invictissimo.



#### II.

#### Исправленіе текста классическихъ писателей 1).

Изъ книги Салютати De Fato et Fortuna, tractatus secundus, cap. VI.

(По руконисямъ Флорентійской библіотеки Laurentiana Medicea Pluteus 53, codex 18 u plut. 90 cod. 42).

Приведя нѣсколько цитать изь Августина и Сенеки, Салютать говорить:

Velim tamen, si quis forsan praefatos versiculos aliter apud Senecam vel Augustinum repererit, quam superius adnotarim, boni consulat nec malignus, at praeceps judicet, sed sciat me multos exemplarium ad Lucilium et de Civitate Dei codices non modernis solum, sed antiquis scriptos litteris contulisse, omnibusque diligenter excussis, quicquid fuerit, quod hunc errorem induxerit, tantum comperisse veritatem, quam librarios aut Augustinum aut Senecam mihi constiterit non scripsisse, sed potius quemlibet... suae ignorantiae caecitatemque atque libidinem corrupisse. Prius ergo quam me mordeat vel condemnet, adhibeat majorem collationis diligentiam vel aequalem, forte quidem me fortunatior in veriorem textum incuret, aut si id minus, ut puto, successerit, eligat sine invidia, praecor, cum ornatus dignitate legitimis pedibus mensuratos versiculos, veriorem textum solidioremque sententiam libenter quidem accedam melius conjectandi. Non solum hic, quisquis ista legerit, sed ubilibet me supportet, nam vel librorum penuria conferre, quicquid ab aliis sumpsi, non potui, vel juxta mei ingenii parvitatem quae mih sunt verisimiliora delegi. Non enim illi versiculi solum, tam varii diversis exemplis<sup>9</sup>), nostram et autorum injuriam habent. Late<sup>3</sup>) si quidem et ubique corrupta sunt omnia et dum librarii per evagationem mentis et capitis levitatem inadvertenter ommitunt, dum temerarie mutant, quod non intelligunt, vel plerique 1) glossulas ex librorum marginibus, veluti scribenda, recolligunt, nullum omnino textum philosophorum moralium, historicorum vel etiam poëtarum non corruptissimum reliquerunt. Quod quidem crimen non ipsis librariis solum, qui per inscitiam suos libris infigunt errores, sed legentibus potius et illis praecipue, qui non

<sup>1)</sup> См. выше р. 790.

<sup>2)</sup> Можеть быть exemplaribus — въ рукописяхъ неясно.

<sup>3)</sup> Съ этого слова и далће до словъ Нос autem напечатано у Mehus'a Vita Ambr. Travers р. ССХС.

<sup>4)</sup> y Mehus'a plerumque.

prorsus ignari sibi se scire, quod latum ignorantiae vestibulum est, persuaserunt, ascripserim. Hi quidem dum, rebus non intellectis, haerent, dum, quasi monstra sunt, mirantur stupidi, quae non capiunt, dum accomodatum aliquid intellectui, ne dicam ignorantiae suae, sensum conantur excudere<sup>1</sup>, dum non ignorationi suae, sed librariis, forte etiamtantam crediderim ignorantiae temeritatem — ipsis auctoribus ascribunt, quae non intelligunt, praesumptuosas in libros manus injiciunt et aliquando lttterarum quandoque sillabae cujuspiam<sup>9</sup>) et aliquotiens dictionum mutatione, tum detrahentes aliquid, tum addentes, non solum alienant textus mutantque sententias, sed omnia usquequaque pervertunt.

Quid referam deprehensam quorundam malignitatem, qui, quo suis erroribus adstipulatores habeant, de industria dicuntur, maximae auctoritatis libros corrupisse, qualia crediti sunt heretici, quam plures in libris Origenis Adamantii machinati. Sed ignorantiae crebriora sunt vulnera 8). O quotiens vidi magistros nostri temporis non emendationes sed menda suis annotasse manibus et ea, dum corrigere cupiunt, ascripsisse, de quibus, si in discussionem venerint, nullam possent reddere rationem, sed opporteret eos omnino fateri, se congruam destruxisse sententiam, aut si sensus integer manserit, tum graviora, tum magis idonea vocabula delevisse! Accedunt ad haec litteratorum plurimi, de quorum simplices adolescentuli pendent in scholis, qui, de suis ignorantiae cathedris intonantes, quotidie libros, dum suis ineptis licet sensibus serviunt, jubent non corrigi, sed abradi, non emendari, quod facere nesciunt, sed corrumpi. Nec id nostrae aetatis solummodo vitium est, sed omnis, quae nos praecessit, post auctores ipsos ferme posteritas, ignorantia semper et sine modo crescente, libros, quos auctoritas et fama scriptorum perpetuos fore spondebat, visa sit ineptis et inconsideratis suis correctionibus imo corruptionibus abolere, quod et nos, et futuram aetatem perfectum ire video, nisi de publico remedium apponatur. Ut sicut hactenus aliquando factum fuit, constituantur bibliothecae publicae, in quas omnium librorum copia congregatur, praeponanturque viri peritissimi bibliothecis, qui libros dilegentissima collatione revideant, et omnem ) varietatum discordiam rectae ) definitionis judicio noverint removere. Cui rei maximos quoddam viros invenimus fuisse praepositos, qui gloriosissimum reputabant se libris subscribere, quos revisissent, sicut in antiquis librorum codicibus est videre. Et hoc est,

<sup>1)</sup> y Mehus'a extundere.

<sup>2)</sup> У Mehus'a пропущево.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эта фраза вивущева у Мегуса.

<sup>4)</sup> y Mehus'a communem.

<sup>5)</sup> y Mehus'a removere.

auod communiter in Terentii fabulis post omnia repetitur: Calliopius recensui, quae quidem subscriptio nec poëtae fuit, nec actorum, nec modulatorum, quorum nomina reperiuntur expressa, sed solum, ut sonat littera, recensoris 1). Hoc autem, quod sperandum sit, animis, ut sunt omnium, ad nihil minus, quam ad litterarum studia conversis, cujusvis judicium sit. Ego quidem omnino non spero, nec, si incipiatur, perfici credam graviter, quum praeponendi tanto muneri sine dubitatione non adsint et, si qui forent, ab ambiciosis et lucrandi cupidis ipsos non contigeret, sed opporteret excludi. Non enim idoneus in jungendo munera quaeritur, sed notus vel dilectus, cui salarium per gratiam conferatur. Ille dignior est, cui, qui potest, favet. Sed haec alias diplorari quidem possunt non reparari. Nam<sup>2</sup>) usque adeo pauci sunt, qui studiis hummanitatis indulgeant, licet illa commendentur ab omnibus, placeant multis et aliqui delectentur in ipsis, quod rem tam perdite collapsam erigere<sup>3</sup>) prorsus nequeant et, quin pereat funditus obviare. Pauci quidem deprehendunt vitia paucissimique, lices corruptionem viderint, sunt, qui noverint relictis vestigiis illuc, unde vitia ceperinit, remeare. Et si quos tales benigno Dei munere vel ingenii bonitate. vel studio atque industria fert aetas tantae rei compotes, quique noscant falsa rejicere veritatisque lumen inter has ignorantiae tenebras invenire, correctionis labor ipsos gravat et deterret errorum, quos infinitos sentiunt, multitudo. Si qui forsan aliquid aliquando correxerint, remanet unico solum libro, quicquid utilitatis attulerunt impressum, nec late, sicuti foret expediens, ampliatur. Idemque penitus contigit illis, qui nostra tempora praecesserunt. Miror autem, hoc crimen modernitati multos ascribere, cum inter Seuecae Priscianique compererim tempora, taliter Virgilium esse corruptum<sup>4</sup>), quod hic ultimus talis et tantus auctor alleget Maroneum illum versiculum -

> Inter se coiise viros et dicernere ferro Volens

more, quod ex illa dictione viros duae postremae litterae detrahantur, quo versus mensuretur legitimorum pedum debita ratione, cum tamen Seneca doceat non dicernere scribendum est, sed cernere, quod si fiat, versus ille nulla detractione penitus indigebit. Ut audiendi non sint, qui nostris temporibus haec imponunt, nec facile sperandum sit, cum tam supinus error per manus approbantis Prisciani transiverit, inveniendum fore tot viciorum, quot a priscis accepimus, correctorem. (Fol. 10—11).

<sup>1)</sup> Здёсь кончается видержка, напечатанная у Метуса.

<sup>2)</sup> Cz storo cłoba, kohyan cłobamu esse corruptum, nanevarano y Mehus'a ibid.

<sup>3)</sup> y Mehus'a corrigere.

<sup>4)</sup> Здісь кончается вторая видержка, напечатанная у Mehus'a.

На испорченность кодексовъ сочиненій не только древнихъ, но и современныхъ авторовъ, Салютати жалуется въ письмѣ, адресованномъ ad Nicolaum de Tuderano. Отрывовъ изъ этого письма, въ виду его важности, также и для характеристики отношенія Салютати въ Божественной Комедіи, считаю не лишнимъ привести здѣсь, хотя онъ напечатанъ у Mehus'a (Vita Ambr. Travers. p. CLXXVIII—CLXXIX).

Crede mihi, dulcissimi Nicolae, nihil altius, nihil ornatius, nihil expolitius, nihilque scientia profundius illis tribus Canticis possumus demonstrare. Quae quidem apud alios singula sunt et singularia, sunt ab eo simul absolutissime comprehensa. Illic enim mirum in modum praecepta moralia lucent, nitent physica theologicaque resplendent; illic rhetorica sententiarum atque verborum schemata patent tali cultu, quod alibi difficile fuerit talem et tantum ornatum etiam in summis auctoribus invenire, illic omnium aetatum et gentium leges, mores et linguae, miraque rerum gestarum compendia quasi stellae quaedam in firmamento relucent tanta talique majestate, quod adhuc nullus cum illo stylo vel excedere potuit, vel aequare. Sed quorsum haec? Ut minus admirere, si tam ardenter me concupiscere videas aliquem textum reperire correctum. Dici quidem non potest, quam molesta mihi sit ista corruptio, quae libros omnes invasit! Vix enim invenitur jam ex Petrarchae Boccacciique libellis codex fideliter scriptus, quique non multum ab exemplaribus degenerarit. Sunt quidem non exempla, sed exemplorum similitudines. Vera quidem exempla vestigia sunt exemplarium atque sigilla. Quae vero pro exemplis habemus, adeo dissident ab exemplaribus, quod plus ab eis deficiant, quam statuae deficere soleant ab hominibus, quorum simulacra sunt. Haec quidem, licet habeant ora, nihil dicunt; illa vero, quod deterius est, contraria suis exemplaribus saepe dicunt.

#### III.

## Declamatio Colucii Pieril, Viri disertissimi, pro Lucretia pudicissima feliciter incipit<sup>1</sup>).

(По Ватиканской рукописи Urbinat. № 1173 и по двумъ кодексамъ Парижской Національной Библіотеки № 6254 и №\_11291.\*)

Lucretia, Spurii Lucretii filia et Collatini Tarquini uxor, a Sexto Tarquino Regis Tarquini filio per vim cognita, ipsa consentiente<sup>2</sup>) so-

<sup>1)</sup> Cm. sume, pag. 803.

<sup>\*)</sup> Важити варіанти парижскаго водекса X 6254 отитичени въ прим'ячаніяхъбуквою  $\alpha$ , кодекса X 11291 буквою  $\beta$ .

<sup>3)</sup> α, consentiens.

lum infamiae metu, ne Tarquinius, sicut minabatur, sibi occisae jugulatum servum in lecto sociaret. Vocatis ad se patre et viro eis rem narrat, ultionem injuriae promitti facit. Et demum vult se occidere. Vetat pater et conjux.

Spurius 1) Lucretius pater et Collatinus conjux Lucretiam alloquuntur. Noli te afflictare, Lucretia. Satis maximum<sup>2</sup>) argumentum dedisti te adultero<sup>3</sup>) non consensisse tibique vim illatam. Quam poenam expectas ejus, quae ultro quod celare poteras accuses? Hoc adjuvat vita praecedens tua, quae non solum in hominum oculis sed in secretis domus penetralibus et frugalitatem et pudicitiam coluisti. An recolis, mea Lucretia, cum paucis ante diebus una cum illo improbo adultero prima facie (sic.) huc advenimus: tu inter servas lanificio intenta reperta es. improvisa incauta nec virum nec hospitem tunc expectans. Ea dies illa deprehensio tibi castitatis victoriam dedit. Regis nurus<sup>4</sup>) et filias commensationibus occupatas invenimus; tu illis praelata es. Tibi incorruptibilis gloria pudicitiae parta 5) est. Nos injuriam ulciscemur, quae mesta violatos oppressus improbi juvenis pertulisti, dum ille mala gaudia ex 6) invita capiebat. Videbistis 7) laeta meritum regia de prole supplicium; cur quae 3) coacta praebuisti sibi de libidine nefandum<sup>9</sup>) solatium tua morte tuoque cruore vis ferocem ejus animum satiare? An tibi non satis nota crudelitas patris, immanitas filiorum? 10) Iste corruptor corporis tui quot caedes commisit in Gabios 11) (sic) quot tibi circumvenit innocentes? 12) Si ipsum odis, si tibi ex animo suplicium optas, fac vivas, fac 13) te videat in suis poenis exultare, fac quod se viderit invisum et infamem periturum, te, cujus corpus attigit, videat integro famae lumine superasse 14). Noli, Lucretia, viduare conjugem, orbare parentem 15) et filiis matrem auferre, opta

<sup>1)</sup> α, пропускъ.

<sup>2)</sup> a, magnum.

<sup>3)</sup> α, adulteris.

<sup>4)</sup> α, προпускъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) α, parata.

<sup>6)</sup> α, ex te.

<sup>7)</sup> a, videbis.

<sup>8)</sup> B. que tanta.

<sup>9)</sup> α, nefanda.

<sup>10)</sup> α, Quot ille .... innocentes.

<sup>11)</sup> a, Gabies.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) α, вся фраза выпущена.

<sup>18)</sup> a. Quod.

<sup>14)</sup> α, numine superesse.

<sup>15)</sup> α, parentes.

vitam. ut 1) aspicias aliquando vindictam. Non habes unde mori velle debeas, pollutum est corpus, sed integer est animus, nulla culpa sine consensu contrahitur. Quis nescit te resistere non potuisse nudam, dormientem, incautam et nil tale verentem armato juveni, ad homicidium vel ad adulterium praeparato? Potuit ille aetate florida et auctoritate regia quamlibet2) aliam3) pro4) muliere quam5) secum6) in illecebras trahere, rigidum vero pectus tuum molire non potuit. Solus ille cum duo7) tamen essetis8) (violentiam tulit, quam9) in corpus tuum adulterium perpetravit<sup>10</sup>) et<sup>11</sup>) perfecit. Tu quod<sup>12</sup>) muliebris fragilitatis est 18) injuriam pertulisti, sed mentem intra concubitus violentiam pudicam 14) conservasti. Si gloriam quaeris - nihil huic gloriae potes 13) adicere, quae juveni amanti et avido libidinem suam explenti te non mulierem carneam sed statuam marmoream praebuisti. Adde, cara Lucretia, quod tu non mortem illo 16) violento consensu, sed infamiam effugere voluisti. Tunc enim demum patientiam praebuisti Tiranno, cum se tibi jugulandae servum nudum occisurum juxta corpus tuum minatus est. Te pater, te vir culpa absolvunt. Noli sola te ipsam illa, qua vacas culpa damnare infamiam ascita morte fugimus. Tu famam corrumpis, tristitiam vitae morte nobis illata finimus. Tu vindictae gaudia mortem properans non expectas. Denique scelus aliquod dum 17) nobis manus 18) et vicimus (sic) expiamus. Tu innocentiam occupata morte corruptura es. Vir, pater, Brutus et alii conjuncti, qui te culpa absolvunt, ne te occidas vetant, cur te occidendo judicium ipsorum damnas? Si te occidis culpam tibi, qua cares quamve

<sup>1)</sup> a. et.

<sup>2)</sup> a, quam talem.

<sup>3)</sup> α, alia.

<sup>4)</sup> α, пропускъ.

**b**) β, et.

<sup>6)</sup> a, mponycks.

<sup>7)</sup> α, duobus.

<sup>8)</sup> α, centis.

<sup>9)</sup> α, et.

<sup>10)</sup> α, patravit.

<sup>11)</sup> α. atque.

<sup>19)</sup> a, Tuque quia.

<sup>13)</sup> a. frugalitatis es.

<sup>14)</sup> a, pudiciciam.

<sup>15)</sup> α, poteris.

<sup>16)</sup> a. ullo.

<sup>17)</sup> α, cum.

<sup>18)</sup> α, пропускъ.

fugis incurris. Nunquam putabitur innocens, quod te 1) nocentem supplicio effecit 2).

Spurio Lucretio patri et Collatino viro Lucretia pudicissima se occidere volens respondet<sup>3</sup>).

Nolite me, pater senectissime, tuque luce quodam mihi carior4) conjux, morte<sup>5</sup>) prohibere. Nisi me occidero, nunquam fides erit, me potius infamiam vitare voluisse, quam mortem. Quis unquam credet, quod ille me servicidio tenuerit meque magis consociandi servi ignominiam suspictiosam (sic.) timuisse quam mortem, nisi moriendi fortitudine6) audaciaque probavero. Restabit me<sup>7</sup>) miseram turpissima labes infamiae. Lucretiam potius voluisse adulteram vivere<sup>5</sup>), quam pudicam mori. Nonne videtis, quod non vitae vultis, sed infamiae reservare? Consulite, quid promisistis injuriae; sanctitate) matrimoniales thoros, facite quod ultio tanti flagitii securos reddat aliarum sonnos. Si negligentius hoc egeritis vagabitur effrenis libido et nedum viris absentibus, sed in maritorum complexibus Romanae mulieres praetervorum juvenum violentia comprimentur. Etenim quae mulier tuta erit violata Lucretia? Tu autem, carissime conjux, quo modo poteris in meos ire complexus? Qui te non uxorem tenere tuam, sed scortum tenere Tarquinii recorderis? Et tu, pater senectissime, quomodo me tuam filiam appelabis, quae pudicitiam, quam sub optima tua disciplina didici10), tam infiliciter amisi, tam injuriose corrumpi? Me miseram! Audebo natos intueri meos, quorum ventrem adulter oppressit? Quid si semen infaustum visceribus inhaesit meis? An expectabo, donec ex adultero mater fiam? Nolite mihi splendorem exactae vitae ante oculos ponere, quem simul quicquid sincerum tot annis immaculatumque servavi. Infelicissima una nocte, dum accipio non hospitem, sed hostem amisi. Non est ulterius mea vita jocunda. Sentio, quod pudicitiae studium oportunam me facit injuriae, non formam, sed castitatem meanı expugnare voluit nefandus adulter. Si hunc fructum continentiae tuli, quid pollutam stupratam adulteram manet, nisi quod 11) meretrix lupanaribus includar? Sed passim ubique divolans feda prostituar. Heu

<sup>1)</sup> a, qui se.

<sup>2)</sup> a, afficit.

<sup>3)</sup> Sequitur responsio Lucretiae.

<sup>4)</sup> a, clarior.

<sup>5)</sup> a, mortem.

<sup>6)</sup> α, fortuna.

<sup>7)</sup>  $\alpha$ , in me.

<sup>8)</sup>  $\alpha$ , adultam vivere voluisse.

<sup>)</sup> α, sanate.

<sup>10)</sup> a. ab infantia dedisti.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) α, non.

mihi, poterit ne animus iste insons et sine culpa flagitii ulterius cum hoc corruptio1) corpore permanere? An putabis nullam violati corporis esse voluptatem? Fateor<sup>2</sup>) occultum nephas. Parce, parens, parceque marite, et nos dii castarum mentium indulgete. Non potui, fateor, tantam animo concepisse tristiciam nec ab illo compressu mentem meam adeo revocare, quin subierant male obedientium membrorum inlecebrae. quin agnoverim maritalis vestigia flammae. Illa, illa tristis et ingrata licet qualiscunque tamen voluptas ferro ulciscenda est. Vestrum autem erit, si quid in vobis Romani spiritus est, scelus<sup>3</sup>) ulcisci. Extinguatur quicquid habuit aliquid voluptatis. Nimiae sunt Veneris vires. Nolo quod unquam tanti facinoris imago ante oculos vestrae virtutis<sup>4</sup>) agatur. Nihil muliere mollius<sup>3</sup>), aegritudinem animique motus nedum mollit, sed extinguit. Tempus si distulero, forsan incipiam<sup>6</sup>) mihi flagitiosa placere. Domittite, ferro transfigam hoc pectus, quod ille violentus amavit. Ibi7) primum ad excitamentum libidinis infixas 8) mamillas digitis contractavit suis. Nolite me etiam ad mei misericordiam excitari<sup>9</sup>). Si vitae parco, jam 10) [parcam adultero 11); si parcam adultero 12); jam placebit adulterium; si placebit adulterium<sup>13</sup>), jam placebit adulter. Inceptum est in me flagitium, sinite morte prohibeam, ne aliquando vivet, inceptum complere 14). Nunquam scelus remanet, ubi incepit, credant omnes me infamiam timuisse, non mortem. Quod testibus probare non possum, sanguine 15) meo ratum efficiam; et tu animae incoruptae et inmaculatae testis innocentiae meae apud Minois et Rhodomanti tribunal ibique prolem regiam violate pudicitiae16) et corruptae17) corporis accusabis. Tuque terrestre corpus quod etiam specie tua tibi causam et occasionem adulterii peperisti effunde animam, effunde cruorem<sup>18</sup>)

<sup>1)</sup> a, corrupto.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) α, Fatebor.

<sup>)</sup> α, illud.

<sup>4)</sup> a, mentis.

<sup>5)</sup> a, mobilius.

β, incipient.

<sup>7)</sup>  $\alpha \times \beta$ , in quo.

<sup>8)</sup>  $\beta$ , infixis.

<sup>\*)</sup> α π β, adhortari.

<sup>10)</sup> α Η β, προπускъ.

<sup>11)</sup> α π β, adulterae.

<sup>12)</sup>  $\alpha \times \beta$ , adulterae, jam parcam.

<sup>13)</sup>  $\alpha \in \beta$ , sponyces.

<sup>14)</sup>  $\alpha = \beta$ , explere.

<sup>15)</sup>  $\beta$ , id sanguine.

<sup>16)</sup> α. amicitiae.

<sup>17)</sup> α **π** β, polluti.

<sup>18)</sup> a, sanguinem.

hoc omne<sup>1</sup>), ut hujus<sup>2</sup>) incipiat superbi Regis et **infaustae** regiae prolis excidium. Tuque vir quondam care<sup>3</sup>), tuque pater, quorum aspectum pudore et infelicitate mea libenter effugio, vosque amici, valete. Nec minus fortiter vindictam, quam spondidistis, peragite, quam ego caedem perficiam meam. Nulli Romanae mulieri detur in exemptu<sup>4</sup>) Lucretia, ut vita mea<sup>3</sup>) persuadeant impudicis licitam fore vitam.

Colucii Pierii pro Lucretia dulcissima declamatio feliciter explicit.

#### IV.

## Invectiva Florentinorum contra arma Domini Ducis Mediolani transmissa per Colutium Domino Benedicto Bernadigio\*).

(Напечатана у Mehus'a Vita A. Traversarii I p. ČCCXII. Я печатаю по рукописи Миланской Ambrosiana Cod. № 223 fol. 180.)

Cur tenet infantem coluber crudelis in ore Quem non dimittit nec mandat faucibus illum? Cur haec arma Comes portat crudelia multum Cum plenum fraudis monstret serpentis imago? Impietate virum crudelia facta sequentem Faucibus ipse puer raptus designat inesse, Quas faciunt miseris praedas cum caede tyranni Inficit hic hostis:7) hominum praecordia visu. Quale colunt homines natura cordis ovile, Tale gerunt armis armalis soculpta figurae Serpentis formam se cinxtit callidus hostis Qui subplantavit primos cum fraude parentes Ergo Comes portat vexilla tyrannica bellis.

<sup>1)</sup>  $\alpha$ , hunc omnem;  $\beta$ , hoc omine.

<sup>2)</sup>  $\alpha \times \beta$ , hinc.

<sup>\*)</sup>  $\alpha = \beta$ , carissime.

<sup>4)</sup>  $\alpha \times \beta$ , exemplum.

<sup>5)</sup>  $\beta$ , vitam meam sibi.

<sup>6)</sup> Cm. Beme, p. 815. Mehus spesogett gea gpyreux sariasis: 1) Invectiva Florentinorum contra arma Domini Comis Virtutum per Ser Colutium domino Hengiramo de Brachis. 2) Invectiva Colucii, destinata contra Ducem Mediolani, Comitem Virtutum tempore, quo guerra erat inter Dominum Ducem et Rectores Bononiae et Florentiae.

<sup>7)</sup> Mehus, serpens.

<sup>8)</sup> Mehus, animalis.

## Responsio per Dominum Benedictum de Bernadigio, Cancellarium Illustrissimi et excellentissimi Domini Ducis Mediolani <sup>1</sup>).

Infantem miserum coluber raptaverat ore Illustris miles comitis de gentibus olim Expugnans colubrum puerum diffendit in armis Herculis exemplo superantis viribus angues Qui puer oppressus manibus pugnavit in ipsis<sup>2</sup>). Mos fuit antiquis victor quaesita ferebat Arma, ne divicti signabat palmam honoris. Haec quoque significat prudentem nomine<sup>3</sup>) serpens Et puer ostendit puram de corpore mentem. Ista per arma suas signat prudentia partes. Vulnera sanabat quondam serpentis imago, Quem Moyses portat 1) divinis visibus 5) ore, Sic Comitis vestrum<sup>6</sup>) sanat vulnera ore Ad laudem fert arma Comes serpentis et inde Defensi pueri non talia falsa loquaris Nec macules animum Comitis, qui purus habetur Cum dederit virtus quod judicas<sup>7</sup>) esse reorum Si male confers<sup>8</sup>) interpetie corde maligno In te verte manus nondum tibi deficit hostis.

### V. A)

## Изъ сочиненія Джіованни да-Равенна Dragmatologia de eligibili vitae genere').

(По рукописи Парижской Національной Библіотеки Cod. 6494.)

#### Ранніе меценаты.

Nostram prope aetatem Rex Robertus physicos, theologos, poetas, oratores accumulatissimo honore effusaque largitione confovit. Quisque

<sup>1)</sup> У Mehus'a два другихъ заглавія: 1) Responsio Domini Henghirami и 2) Responsio Ducis Mediolani.

<sup>2)</sup> Meh., in ipso.

<sup>3)</sup> Meh., lumine.

<sup>4)</sup> Meh., fecit.

<sup>5)</sup> Meh., jussibus (sic).

<sup>6)</sup> Meh., nostrum.

<sup>7)</sup> Meh., niteris.

<sup>8)</sup> Meh., censes.

<sup>\*)</sup> Cm. nume, p. 943.

in orbe litterarum litteris fructum expetisset, ad ejus regiam minime frustra confluebat. Erat enim tamquam sacrum studiosorum domicilium. Bernardinus Ravennae dominator Boccacii studia magnifice instruxit. Cujus antea avus Guido sic Dantis persona gloriabatur, ut non mode ad nutum cuncta suppeditaret, verum etiam tamquam privatus ejus conversatione familialiter uteretur. Sic deinceps Iacobus de Carraria Petrarcam a Mediolani tiranno Paduam blanda elicuit instancia, cui et liberalem magnifice et amicum familiariter se praestitit. Quem mor dominatoris filius haud minus asserta dilectionis munificentiaeque attestatione percoluit. Nicolaus insuper Marchio Estensis litteris plusquam militariter indulgens, qui poëtas et historias nossent, munifice admisit eorumque persona velut deliciis fruebatur. Novissime omnium in hac virtutis laude Iohannes Galeac liberalitatem supergressus est, non dice poëtas et oratores, qui rarissimi comparent, sed medicos etiam et jurisconsultos, qui praedicaretur ad eliciendum fruendumque indiscussa erogatione munificus. F. 12. Nostra denique aetate Ludovicus, rex Hunnorum, regnum illud discissum, inhumanum, sine lege, sine more cultuque divino, erexit, composuit ampliavit. Et cum populus brutorum appareret hominum fecit subque disciplina ac lege vitae rationalis reformavit, venerandum regibus formidandumque redidit. Quod olim suam virtutem subjectis ementiens (gentibus indigne ejusmodi sortitum esse comploravit brevique ante obitum compositis ab se exauctisque rebus stragem et eversionem divino sui spiritus vaticinio imminere praedixit. F. 14.

# Изъ сочиненія того же автора Liber memorandarum rerum. (По той же рукописи.)

Petrarcha Franciscus regis Hunnorum Ludovici negligentiam in asse cutione litteratorum gravi morsu perstrinxit. Recepta namque regis littera, cum series ordoque ruditatem scribae prodidisset, Qinque ecclesiensi episcopo se voce regia visitanti, referto, inquit, regi molossorum, quos innumerabiles educat, numerum comminuat, eoque lucello vegetioris ingenio cultionisque facundie dictatorem sibi sufficiat. Peracuta voculi acies, si sensum expendas. Fol. 97.

### Изъ сочиненія того же автора Historia Ragusii.

(По той же рукописи.)

Meus princeps Euganeus Franciscus Carriger, ut cujus auspiciis ac favore semper studia floruerint, sexagesimum agens annum praeter id quod amplissimis belli curis, quae multae et variae in regnantium per ctoribus volitant, temporis impendebat, semper aut audiendis lectionibus,

aut acutorum disputationibus studiorum vacabat, ita ut mandendo (sic) bibendo, deambulando his animum exerceret, nullo inerti otio delinebatur, somnum capturus semper qui legeret aut illustria veterum explicaret facinora, vel quo tum de virtutum munere, de superum ratione, de vitae fragilitate ac fine conferret, adesse volebat, donec sopor oberrantes sensus velut ad domicilium penitus cogeret; sic igitur inter sopiendum quodam velut obsonio lectione utebatur, quasi sic ad tranquilitatem mentis, ut alimonia corporis ei refectio futura esset. Fol. 84.

### **V.** B)

## Изъ сочиненія того же автора Dragmatologia 1).

(По той же рукописи).

Franciscus Carrara, qui suscepto Paduae sceptro moenia urbis supplevit, vacua spacia domibus constructis ornavit, artes auxit, lanificinam induxit civium facultates promovit, studia literarum unice excoluit. Quid loqui potes? Aquarum ductus? amnes circumactas? valles exhaustas in arvaque versas, turres oppidaque constructa alia fossis murisque munita. Tot denique et tanta fecit, ut minime aetatis unius hominis, sed multorum opera nescius judicaret, brevique nondum senex eo decoris et amplitudinis rem provexit Euganeam, ut populus toto saeculo non implesset. F. 14.

Nicolaus Estensis. Haud me tempero, quin alium vestris affinem aquis principem Estensem Nicolaum non hunc ephebum, sed penultimum ex germanis subjiciam. Nam coeno immeabilem et gravem odore Ferrariam illimem ac salubrem redidit, vicos lateribus ac saxo stravit, domos asseritias lapideas dimisit, castra et turres errexit, oppida munivit, sic denique prudentia et circumspectione augmento urbis ornamentoque indulsit, ut peraemisura (?) nulla vicinarum opulentior neque frequentior speciosiorque visatur. F. 15.

Economes. Considera vicinam in fronte Bononiam. Quanta opum, quanta studiorum ac sapientiae, quanta civium et advenarum rerumque omnium gloria praeminebat, principe Mediolanensi pastore, sedis Romanae deinde. Ex auro versa mox in scoriam, simulac populus usurpat imperium, ambitione atque avaritia deflagravit, demum seditione odio civili, suorum exiliis caedibusque lacerata, nomen ac decus amisit, donec ad unius redacta moderationem respiravit et in flores fructumque reviruit. Ex quo liquet, quod humana fragilitas in facinus prona, nisi regis aut legis coerceatur habenis. F. 15.

<sup>1)</sup> Cm. sume, p. 943.

#### VI.

# Iohannis de Ravenna Historia moralis Elysiae¹).

(По Ватиканской рукописи № 1666.)

#### Incipit historia.

Quamquam illustribus jamdudum pateat exemplis, quam praeciosa debeat esse matronis praestantia castitatis, quam carus pudicitiae conjugalis honos, quam item deus omnipotens justam causam non deserat, exaratio tamen subsequentis historiolae nequamquam importune se ingeret aut inferior gesti prudentia multisque clarorum autorum vehementi ditata facundia in celebri laude versantur. In hac idcirco dialogi tenore proceditur, quo suavior interrogatione subjecta locupletiorque dicendi series proveniret. Nomina quoque personis indita quamvis veris nominibus ignoratis adibitio crebra pronominum aut fastidium legentibus aut ambiguum genitura vitetur. Quam autem amicorum presignium imperio mandata litteris est. Deque oborto inter charisimos odio perditissimo agitur, ab his qui sincera fide amicitiam coluere, Damone Pithiaque notis nominibus tractatus ipsa narratio.

Damon. Interfuisses historiae, quam nuper audivi, ita pudicitiae precio affectus esses, ita perfidiae pena gavisus, quod ad jacturam ac ne minimam quidem abfuisse te accessisse putares.

Pithias. Ista ubinam acta?

Damon. Intus, qua aulice latum curiae patet, cancellariae fenestram secus.

Pithias. A quo?

Damon. A viro utique splendidissimo atque optimo, quod in aulicis rarum est, Paulo de Leono.

Pithias. Verum ne, ut habet opinio Lucanusque meminit, raros bonos viros in aula versari?

Damon. Verum, imo verissimum ita prorsus, ut siquidem spectatum satis ab aulari varietate cognoscas aurum igne depuratissimum dixeris deque summa, ut ajunt, liga. Hinc assentator ille, ut sese insinuet; hine opibus cumulatis elatus favore alter vanus ambitiosi omnes evadunt.

Pithias. Cum de his alias; tantisper aulici sui (sic) hac exple narratum.

Damon. Est miles in Gallia, Henricus nomine, genere clarus, polens opibus, regi percarus, militari virtute nominosus.

Pithias. Gallia ambiguum nomen est, plures ambit plagas. Aperique ergo edonaque verbum.

<sup>1)</sup> Cm. BNMe, p. 947.

Damon. In comata, ubi Pariseorum urbem interfuit secana. Hic rarae pulchritudinis et predicandae castitatis divino felix munere conjugem habet.

Rithias. Inauditum pene audio, ut speciosa pudicitiae non provaricetur edictum.

Damon. A Nasone id trahis. Non est ita generosi spiritus forma placere quam amari gaudet, tamen contaminati pudoris nephas abhorret.

Pithias. Quid de militis conjuge?

Damon. Is Gerosolimam tum sanctimoniae devotione, tum visendi orbis studio adeundi propositum accipit. Est enim gallicae magnanimitatis ne dicam vanitatis lustrare plurima.

Pithias. Ita videmus.

Damon. Cui nam carissimi depositum thalami rerumque suarum: namque bina castella aliaque ejus ditioni suberant multa, quae ab mulierum officio abhorerent, curamque tutellam mandaret, conflictari consiliis coepit.

Pithias. Haud immerito. Cui impigrorum (?) ad solidum fides? Quem vel avaritia, vel libido magis integrum sinat.

Damon. Ei (?) vero illi erat amicus imo vero cunctorum existimatu germanus, tanta vitae communione individuus tanto officiorum ultro citroque certatim vicissitudine foederatus, ut multi mortales haud esse certiore fide aut artiore benivolentia quam qua Henricus Arnaldusque—id enim tribuitur alteri nomen, devincti essent duos reliquos arbitrarentur.

Pithias. Quis ille vir quantusque?

 ${\it Damon}$ . Ingenuus, copiis florens, gloria facinorum mansus (?) ac late patens.

Pithias. Cedo. Ille ne amicitiae nodus intaminata fide permansit?

Damon. Tacito et opus explanabitur. Henricus socium peregrinaturus solito amore compellat. Vita, inquit, diu pariter acta, communia domi ac militiae discrimina. Haud unquam nos intus caritas ab suo tenore deflexa spemque utrique nunquam experienter frustrata faciunt, ut ubi tu adsis, me abesse non existimo. Sicut nunquam abesses, quum viderent tua me negotia praesentem. Una anima, unum cor, una voluntas, ceu vitae una semper conversatio ambobus fuit. Tantummodo corpore duo sumus, quia nihil est quod de genere, de virtute, de fidei integritate deque amicitia tua mussandum mihi sit. Verum enimvero de his tot pignoribus cuncta sperandum. Ad peregrinationem, vides, longam, dubiam, laboris ac discriminis plenam accingor. Si quid igitur rebus meis, si quid penatibus ingruat opem tuaque adminicula deposcant jussi. Tibi, amicitiae, fidei tuae, minime unquam requisitae mihi ne quicquam carissimam atque scissimam (sic) conjugem, lares, remque omnem credo

tutare, opitulare, protege. Ille ... se obiturum fide comissa promittit, abeat rerum domique securus, ortatur daturumque se addit operam, quo integre tuteque in suum serventur adventum, socium ac fraternum studium pollicetur.

Pithias. Quam ardeo edas, qua sanctitate depositum hic servet.

Damon. Ut solet amicus nequam, cum libido oculos cecat. Tandem ille peregrinatur. Biduo post Arnaldus ubi agebat Henrici uxor Elysia castellum adit. Amice, ut qui individuus animo a peregrinantis heri pense-'tur, comiterque suscipitur. Explorat, si domus, res ac (?) ullum sui usum exposcat, offert, obsequiose spondet, abeuntis desiderio mariti languidam solatur, spemque reditus bonam facit. Elysia custodesque domestici gratias amplifice ferunt eaque inprimis sedulo, quod ejus persona memoriam sibi mariti resuscitet. O nunquam tuta satis mulierum in sequestri coloquia! O semper oportunitas periculose oblata libidini! Cumque tunc aliasque Elysiam visitator adiret, factum est, ut specie factum (?) jam abiret amator. Vadit igitur letale in intimis vulnus gerens, nunc majestas morum, nun forma, candor oris, pudicitiae splendor, hic decus fandi in oculos volitans inequitam mentem efficit, quoque magis singula recenset, hoc faces libidinis saevius incadescunt. Quamobrem calcata fide, rupto federe, despecta nominis claritate, abrogato veteris amicitiae jure, quaestus raptabat, labi coepit. Ergo arcem Elvsiae visendi, visitandi praetextum sat ne cuncta valerent, sua ne opera opus foret frequentare, pergerendi (?) tempora variare, nunc mane, meridie interdum, quandoque vespere eo divertere studiosum se in amica re ac ferventem fingere. Haec omnia officiosi animi sociaeque fidei munera Elysia decepto omni deceptus scrupulo ducebat denique... accedendi, dicendique testimonio in oppido jam cum Elysia liberius immodestiusque nec ut hospes, sed unus e domesticis observatus. Verum tamen interpositis plerisque diebus. quo facilior sceleri locus fiat impendio sub occasum solis castellum petit; hospitaliter atque officiose receptus quod in visitando morosior fuisse excusabat, horamque ceteram abeundi intemporanea (sic) incusabat. Elvsia vero ignara doli, tantique secura flagitii quaerulum eleganti oratione lenire, sociam domum esse, in qua non secus atque in fraterna versari queat dicere. O abditum animum humanum! alter concepti sceleris insidias pietatis facie velabat. Illa sancto cuncta studio prodebat, huc turpis libido ut reciperet illam hospes ut esset amor castus agebat. Quid? Multa instruitur refectio, discumbitur hospiti, inservitur opipare. Oratum advenisse tota domum hilari fronte testatur. Mensa tandem posita famulantium manus omnis hi cenatum hi diversa prout cuique sorcio est ad munera disperguntur tamquam de absentis heri negotiis dominam ipsam hospitemque perfidum linquunt. Ast ubi amans solus cum sola se compertum cernit, facinus adoritur, strictoque cultro fassus ardorem necem annuat intentat, atque modo blanditias minis, modoque blanditiis minas intextis mulieris mentem ambifariam quessat vique tandem pudiciciam ea tenus illibatam expugnat, potitusque flagitio ad equestatium ruit atque equm raptans praecipiti e vestigio fuga conscio nemine, solus elabitur.

Pithias. Lucretiam mihi refers. Par scelus est; an par fuerit exitus nosse festino.

Damon. Fuit illa vindex corporis violati ferocior, ista prudentior. Factum Lucretiae ratio sanior improbat, quicumque istius audit probat. Amore Lucretia pudoris, sed mundani amplius favoris libidine in se crimen vindicavit alterius. Haec pudoris amissi jactura consternata, justum exspectavit de flagitioso supplicium.

Pithias. Mirum, quonam elabi pactu valuit. Nonne ad herae vociferantis opem, famularis cohors universa cucurit?

Damon. Prudens mulier, ubi se circumventam scelere vique septam videt, cujus vero illata erat contumelia et domino et viro suo perdendam servare sano consilio statuit et sic fame consulens praessit, ut ille alto corde dolorem frontis et testimonio contexit. Nullus enim gemitus, questus nullus emittitur, nullus, qui solet in vultu indicia sui prodere dolor oris decorem inficit. Lacrimae in oculis nullae. Quo factum est, omnis ac ipsi quoque domestici, usque in mariti reditum conscius abesset.

Pithias. Mirandum femminili robur in pectore; mira constantia, miraque in tanto dolore consilii captandi prudentia. Sed quae causa violentum, si defuit clamoris extrusit?

Damon. Patrati sceleris conscia, metus etiam ne vinctus ope domestica servaretur in penas, nunc insuper quas exturbata fortasse magnifice ingesserat emigrare coegit exteritum.

Pithias. Quanam potuit, cum nocte propinqua soleant oppidorum valvae claudi?

Damon. Habent municipia in emittendorum admittendorumve tacitis commodum rebus, secus ponte quo invehuntur commeatus ponticulum mandiola bautam Grappum (?) euganei vocant. Hic vel ponte reducto iter oppidanorum necessitudini in crepusculum prestat. Hac fuga ille se se propinquit.

Pithias. Quid qui pariter veniant famuli? Non requerebant dominum, non quarebantur simul et administrabantur nuspiam comperire?

Damon. Palam mirari omnes clanculo, praesertimque quos fugiens liquerat mutuo queri nec defuit, quam dominae imperio praesertim suspicaretur et abditum. Itaque nox illa solicita cunctis, Elysiae vero

lacrimosa peracta. Diescente autem residui hespites stuprationis famuli dimissi ad heri municipium properant dominum esse gratantur admirationem, suspectum, metum, quibus noctem egissent exponant. Ille quid dictum factumve sit innovatum ne quiequam post se fuerit contatur. Hi praeterquam quod omnes abitio clandestina tacitos suspensoque dimisit, aliam universae arcis faciem quam cum prius esset extitisse negant. Is vero occasionem comenticiam dat qua sic decedere opportunum fuerit veram silet. Quamobrem inter duorum tantum modo pectorum latebras, votis quamquam imparibus tam nefarii sceleris conscia delituit in tempus.

Pithias. Num post hac de more ad Elysiam reprofectus?

Damon. Nunquam quidem, imo vero, ut mulieris sapientiam noscas mense illa ferme post acto mane domesticis nocturno se excitatam somnio commentatur et virum ipsum qui se mortuum affirmaret aparuisse. Ejusmodique monitam vidiciis (sic) fore, ut visis prorsus impenderent fidem.

Pithias. Quid sibi vult somnii figmen? Quo sapiens mulier intentavit. Damon. Illo videlicet, ne contra monstra doloris sui in rumores linguas exteras excitaret seseque vulgo miraculum fabulamque proponeret. Haud solum cum quid nostra intersit, sed quantum ceterosque morti sumus respectare prudentis est. Ad causam igitur fruendi libere magis conceptae maestitudinis insignibus caliditate hujscemodi honestam excusabilemque vertit ingenium. Passim nempe somnio vulgato se thalamum contaminatumque cubile scemate quo parietes auleis toreumatibus pavimenta cum nuptias aliave festis diebus solemnia decoratus pulla veste funebrem in morem omnia contexit clausis specularibus tenebras inducit tantummodo aestat lucerna candelabro praebitura lumen usibus opportunum. Erat itaque opacus tenebris locus et atro undique velatus ingenti huc maestitudinis pompa se claudit. Conspectum omnium lucemque perosa declinat tum lacrimis exundat in questus lamentata planctus errumpit cunctis tum se viis note securus dolor explicat. Hic secum injuriam quaeritur thalami violati ulcionem orditur adventum mariti desideriis mutis exquirit. Quem credat obisse dolore conjugis maerore credunt cuncti, miserantur aeque ipsa miseratione tristitia ac stupor oboritur. Cognatorum amicorum notorum omniumque suorum compassio aegritudoque pectus opplerat.

Pithias. Summi sunt maeroris insignia, receptam medullitus (sic) contumeliam, maximis honestissimisque testimoniis patefecit. Jam fateor Lucretiam haec et fortitudine et consilio exsuperat. Illa impos injuriae se peremit; ista fortiter incorruptum animum cohercuit, ut vitam servaret et dolorem intimum testaretur.

Damen. Assercius hoc testabere, cum acceperis reliqua. Ad septimum autem vel circiter mensem remeat hospes conjux, oui obviam domestici omnes oppidanique pigenti (?) cum alacritate festinare, applaudere, gratari, deo vocibus altis laudes dicere proque reditu incolumi gratias retribuere. Ancillae ruere dominam salutare, jocundo esse animo jubere, vivere atque adventasse herum nunciare, surgat et assurgat obviam ortari; immobilis dissentanea pertinacia humi lucto funesto perseverat. Stupet Henricus et quaerit, quod se conjunz animo ceteros laeto non petat accursum. Primum .... Elysia resque sospites sint requirit, thalamum adit, tantam maeroris acerbi calamitatem stupet. Quaenam uxor in hunc te, inquit, ratio luctum maeroremque stravit ac tenuit; horrere meos cur videris amplexus? Pone luctum, abeant ista tristitiae funebris insignia, confer huc tete. Silet immota. Cumque statione perseverare luctifica pergeret se vir mediam complexurus asservati (sic). Tunc ea, noli me tangere, tuo indigna complexu, vir. Rogitanti quanam se culpa meditaretur immeritam tempestive, inquit, disces. Instructa interim cena mensa ponitur. Vir jubet dextrorsum de more Elysia praeter se collocet. Negat ea religionem pretendit. Omnis alimoniae praeter panis et aquae abstinentiae voto se additam asseverat. Favet Henricus. Ad extremum itaque mensae quam procul a viro seducta pane et aqua refficitur. Denique claudit nox cubiculo duos. Componit se lecto maritus, uti erat indusiata (sic?) lecto tenus uxor imbancha. (sic?) Quid tanta molit severitas aegrique animi pertinacia rogat. Henricus doceri causas exposcit. Efluentibus ea in lacrimis, vir, ait, et domine meus! Si cum relicta sum immaculatam reciperes ad solitos amatosque compexus festinarem, nunc impurata nephas arbitror tua membra contingere nec contingam, denec perfidus tuae conjugis temerator, quas debet poenas dederit. Et quis, ille ait, quis, inquam, potuit aususve fuit nostrum impiare consortium? Quem, respondit, germanum amicum socium indeflectumque vitae comitem ducebas, docebas, praedicabas, cui etiam me ipsam quaeque carissima possidebas abiens fide libera credidisti. Ex indeque seriem facinoris retexit ac subjicit. Et si fratres propinquos aliosque necessarios habeam, mortalium tamen nemo est convinctior quam tu vir et dominus mihi, nemo, quem tantopere causa haec contumeliae respiciat; nemo, cui integritas mea decori cui probrum sit dedecori magis, quam tibi. Quo praedicaris igitur animi robore militari, strenuitate credis audacia, causam suscipe vir conjugis, dominus famulae. Regium ad tribunal reum statue, convince sceleris, supplicium posce de perfido. Deus namque pium fasque istae steterint. Henricus aegram animi solatur, virium insolentis adulterii non animi reluctantis esse crimen docet, quod legibus aut in arte ultum iri policetur. Inde ..... animum induit amici ponit.

Pithias. Magna profecto firmitas, magna prudentia, magnus animi vigor faeminae.

Damon. Henricus orta luce ad regiam pergit, venerabundus regem adorat ac tutum excipitur ab rege magnifice. Ubi vero de peregrinationis eventu, de locorum miris rituque gentium deque ceteris itineris casibus, pro regum curiositate aliquantisper narratio protracta, auditorium sibi regis procerumque, opem censuramque regiam implorat. Dat causam, dat indicia, amicum perfidum, hospitem impium insimulat, vindictam orat, ut animadvertatur, instat. Continuo cetum regemque mirari tetrum esse flagitium saevoque dignum supplicio censere, eventum omnes dolere eo magis, quod eos virtute eximia et amicicia singulari praestantes viros clarorumque facinorum experienter probatissimos norant. Tamdem accersitur reus, astat judicio inficiatur frontose faeminam potiundae libidinis desiderio frustratam haec sibi tella struxisse, mentitur penitus, negat factum. Miles instat telloque perfidum judice sese convicturum affirmat. Duellum vocat. Rex ac proceses tantos inter viros praecipueque familiaritate diuturna federatos intestiniam perniciosamque intervenisse causam dissidii quaeruntur. De more tamen gentis annuitur, duellum datur, locus ac dies dicitur: victi victorisque leges produntur, actorum judices assignantur. Rem fama tum atrocitate facti tum virorum illustrium pervagata noticia universam per Galliam discipat. Ob hanc erge multi mortales Parisias convenere, pars reum criminari, facinus detestari, excogitato primi suplicio dignum loqui, pars, ut fit quae nulla est tam aperti sceleris noticia, quae inveniatur usque quaque favore descita. Nec adeo malignans, cui causam qui aequam censeat desit omnino quemadmodum, ut ille ait. Non est tam sacrum, quod sacrilegum non inveniat. Pars, inquam, Arnaldum istructitio (sic) instimulatum mendatio strepere, inque ipsam crimen accusatricem, ut quae id confinxit quum expetita adulterii voluptate caruerit, retorquere. Cumque discrepantibus plurimi studiis pergerent, hoc tamen ipsam tam fidam prolatamque discindi sociam unionem, tamque insignes viros in vitae discrimine ruere piaculum indiscreto passim questu fatebantur, spem nullam deinceps caritatis uspiam superesse mansurae, postquam tantos inter nexus amoris totve ex parte fidei pignora perditos adeo intervenere furores.

Pithias. Haud immerito, si licet ex firmioribus argumenta venari quis fidat 'perstituturum esse in levioribus amorem pectoribus quum jugibus comprobatus indiciis, radicatusque tempore et tantorum virorum cordibus potuit evelli. O caeca vehementesque libido, quam nulla ubi rationem oppresseris tuta sint pignora. Sed eventus rei exspectatione solicitor.

Damon. Advenietur. Porro duelli dies oritur; suffragiis uterque suis

adest claustra subeunt paribus animis] votis paribus, sed imparibus causis, sed imparibus viribus.

Pithias. Capio, quid velit causarum imparitas. Injecit illa mihi virium imparitas scrupulum.

Damon. Tollam. Henrico erat corporis macies, membrorum exilitas, aequam citra hominum dimensionem statura, sub albidus minimo rubore. Verum in toto corpore proporcione decor suus eximiaque agilitas. In sermone vero lepos, in moribus denique praecelens, graciositate, praestantia lucebat. Atque Arnoldus junior, membra vegetior, capacior virium, altus statura. Ceterum in hoc quoque casus impares fecerat, quod Henricus morbo ex itinerandi concepto quartanarvis (?), alter incolumis erat et forte fortuna cum pugna vocaret hora accessionis instabat. Valet Arnaldus, viget, constat, miles febre quassante tremessit, labat, sese vix gerit. Nempe inter ea cum duelaris apparatus componitur, seque pugilles instruunt, illo se ingenti cum testimonio maeroris Elysia infert, ..... strato humi palio semet colocat, inerat ei inter tot miserandi doloris insignia egregius in ore splendor modestiae alta pudiciaeque majestas. Haec ora cunctorum oculosque et cum venerant ex omni, ut dictum est, Gallia primores, ipse quoque ex sua magnificavit persona spectaculum in se ab agone convertit. Alios speciosissimae decus formae, tenor luctigeri cultus alios. miseratio cunctos angebat. Fuit, qui ea belli praetium constituta dimicationis fortunam subire praessentis averet. Atqui merum hostem intuita, tu ne vivis, inique, perfide, in ora tu ne hominum venire audes, audes regium ceterorumque procerum hospes nefarius, infidelis amicus, sociae domus proditor, scelerator alieni pudoris venerandum verendumque audes foedari conspectum? Coelum, numina, stellas audes intueri? Non tibi succurit, inquam, rius (?) amicum fratrem, hospitem? Tot violato pignorum sacro potes constare, potes injusta tela capessere, iniquo te bello credere potes? Cum mucronem manu devota stringes, nonne temperatio federis socii ultrix scelerum conscientia, metum, pavorem, ac terrorem incutient? Vim assument flagitii, poenas exigent. Sanctissima nomina, fides, amicitia, benignitas hospitalis, quae calcasti catenas tibi, crucem, desperatam mortem intentant, nostram dii, homines, fas atque aequum spectant causam. Dii conjugales, dii fidei praesides, dii hospitales, quorum perfidus nomen iste contempsit, adeste ultores. O coeli atque hominum optimus rector et artifex, innocentiae columna idemque sontium judex ultor et testis deus, quemadmodum ab primo creaturarum plasmati institutor, sacramenti ita illibate servati protector, tuque alma parens virginalis triumphi decus ac princeps, cujus ad patrocinium nulla unquam justa in cassum oratio recurrit. Vosque celites, quibus intacti corporis sanctitas aut continentiae proximum decus, immaculative cubilis integritas gloriam peperit servatque in celesti pace felices, miselle suplicis praeces ac pia vota suscipite. Date manus praedoni mei pudoris, animos sternite, spiritus adimite, det flagitii penas vobis, suo cruore temperate castitatis crimen expiet ceu violento scelere gloriam profanavit. Corporis ejus vir meus spolia victor ferat, sicut insolens thalami ille rapuit sui. Adeste uti soletis oppressis, justiciae pugillis causam amplectimini, vires augete, robur addite, dexstram juvate, tella dirigite. Audi tu, rex inclite, ingens et unica gallici nominis gloria, quem orbis dominator et conditor Deus proposuit justitiam ministrare, afflictorum causas suscipere, malignantium cornua contundere, bono et aequo omnia gubernare, audite proceres, audiat exercitus omnis, adibite animos, favete justiciae, votis opem ferte. Impius iste amicus olim et unica vivendi familiaritate germanus, viro meo hospes, aede socia receptus ..... invitam oppremit. Fedatoque hospitalis amici thoro scelere attonitus fugit, nunc pro atrocissimo scelere judice Marte daturus. Hunc ego sum persecuta, ut si quod aut quamquam verendum justiciae autore tutoreque deo esse mihi videor amantissimus conjux causae succumbat, supplicii condiciones luam. Vim ego passa, pugilem dedi neque enim fas est vita frui, quae talem tantumque virum necis vadem surrogavi. Perfidum quibus valeo tellis insector vivens, furore prosequar inter umbras, execrationeque miserabili Eumenides omnes tortores defuncta in supplicium scelerosi praedonis instigabo. Cuntorum intima quaestus hi moveant, miseratio castitatis offensae, prioris fortunae respectus, domesticarum imaginum claritas corda pulsabat abortivasque lacrimas extorquebat. Tum hostis labi animo deficere quati membris conscientia et horore comissi cepit.

Pithias. Excetissimum (sic) nocentis animi testimonium.

Damon. Ita ceteris quoque visum ideo reum cuncti agere, illi perniciem nominare, multi quoque imprecari cepere. Denique aperto equore dimicatio pilis cepta. Miles febre tardus instanti vix constat, excidit manibus lancea, scelere ferox alter emisso ne quicquam tello agere sica rem parat. Tum conserte manus coheunt acies stricta vicissim micat exardescens utrinque odio murmur per galeas auditur. Henrici ter et amplius integer ipse Arnaldus sica faciem sauciat. Tum gemino deviduus impedimento vulneribus et quartana inherescat captante sinistra ferienti cadat.

Pithias. Evidens justiciae discrimen narras, quod vereor ne in tam vista pudicitiae causa Deus nephandorum persecutor noxium triumphare permittat.

Damon. Metui istud indignum. Omnipotens namque adjutor in oppurtunitatibus et tribulatione discipat ossa pecantium, coroborat piorum.

At si qua justicia nostrae videtur deservata caligini aut vera profecto justicia non extitit. Quisnam abditissimam omnipotentis sapientiae abissum hoc luteo circumdatus vase discutiat aut justi operis vanitate tumentem temporaneae severitatis asperitate humilians ad prope recognitionis retorquet examen? Plerumque etiam exculte degentes ab improbis indulto superno calcantur minimeque vindicetur crimen quod scitur abesse sed quantus abstergatur, abdita culpae rubigo, quae nescitur adesse. At si contra justum malignantibus nephandorum ausuum divinitus permittitur, fit, ut accepta potentate hi sibi indignationis divi.... acerbitatem exargérent, quae mala voluntate injustius degrassantur. Et quanto indigniore severitate justicia vexabitur, tanto gloriosiore meritorum retributione pensetur. Ceterum ut tibi tandem absolvatur hostoria. Tum jam jamque, tum febris Henricus, tum laboris ac vulnerum molestia prope deficere putaretur. Valens alter atque integer medium complectitur. Sublatumque jactare claustrum, extra quod pugilarem ad stationem studio structum erat, dum magnis nixibus insultans, ovansque victoria, quam.... in manibus fore molitur, lubricante pede supinus ruit, in se ruinam complexi hostis trahens. Cujus acies siccae, quam manu stringebat, orbe galeae forte oculo intenta et pondere.... et animoso annixu in penetissimam cerebri sedem. Unde corpus.... vitam cum sensu ipso fugavit. Sicque sperata jam indolens victoria stratus solo jacuit exanimis.

Pithias. Casus non virtus opi fuit insperata a deo, ne quemquam salute potitum audistin (sic).

Damon. Quam multos, idque non nunquam superna providentia jubetur, ut quo propius periculo quis reportat hoc non humanae virtuti, divino sed judicio constantius adscribatur. Certiorque redditus innocentia, quam miraculum sancit quasi quae opibus ėmergit humanis, verum tamen' ut quo tendit perveniat oratio. Ut accepisti, sperata jam insolens victoria exsanguia membra campo dimisit. Duelli tamen praesides amplissima cum Dei laude Henricum adeunt, gratantur, galea.... absolvunt, plagas exiccant, denique ad regem agunt. Is benigno favore ac etiam gratulatione suscepit. Secundum regem summa cum alacrimonia aplausuque proceres certatim quisque victori gratulantur. Mox vero in sonipede sublatus regiam pompam comittatur. Tractus equina victus cauda ritu gallico in cruce supplicium perfidie luit. Atque victoris uxor ovans victoria honestissimo atque aparatissimo tum matronarum, tum militum cetu celeberrimis ipsam laudibus extollenti in cognatam ducis Biturigiae aulam agitur. Ubi positis funebribus vestimentis sumptuosissimo apparatu magnifecentissime adornatur. Astubi curatis Henricus vulneribus campos sanitatis evasit. Seu enim labore noxium illum quarantanae humorem exagitatus calor percutaneum (sic) sudorem excussit, seu metu initima reflexus excoxit aliaque divertit deinceps expers fuit febrilis incommodi. In aula praefati ducis celebranda fore nova sponsalia vulgatur. Confluitur undique. Rex quo sit conjugalis pompa festivior adesse dignatur. Paratur ingenti ministro convivium splendidissimi convivae; electissimae dapes, varia pro gentis more, fercula. Hilaritas passim effusa. Postea vero quam sublatis mensis otio sedentario prout quisque affectus est redditur cum sodali verbosus nuptura iterum militi suo coram adventat Elysia; erat amplissimo splendens cultus decore verum admirandi ornatus rutilanciam obumbrabat, singularissima pulchritudo ingenti majestate pudoris exaucta. Commitabatur eximiarum conventu matronarum. Rex vero summa cum laude pudiciciae benigno affatu receptam Henrico iterata anulli nuptione resignat. Conjugii fedus oratione elegantissima sancit. Una repatrient (sic) jubet.

Explicit Historia Elysiae. Deo gratias. Amen.

#### VII. A.

Изъ сочиненія того же автора. Liber memorandarum rerum¹.

(По Парижской рукописи № 6494).

Мораль Дж. да Равенна.

Laura namque Festivi Bononiensis olim conjunx, cum liberorum nihil ex viro sustulisset ultro ei pelicem substravit simul agere domi aequanimiter passa donec conceptam ex marito prolem edidisset. Quam post nuptui ere suo decenter allocans infautem caritate materna studioque educavit (fol. 67)... Jacomina conjugis meae germana, quae speciosissima quidem forma, maternalium ingenio artium eximie praecellens, mariti pelicem mira equanimitate in domo etiam perventum non tantum esse, verum insuper lecto pariter locum cedere et ad pedes cubare... quae virum et specie eleganti et aetatis flore vernantem impotenter adeo diligibat, quo ne suis contrairet voluptatibus ut sacrum fidei maritalis pignus coram violari tacita pateretur. 68.

<sup>1</sup> См. выше р. 952

#### VII. B.

#### Современные нравы .

(Кать того же сочиненія.)

Luxuria pestilens humani affectus illecebra, blanda quidem, aversa rationi, mentis lumen obnubilat... Sic propudor de orbe triumphat, ut sublato pudore nec in cultu victuque modestia, nec effundendi acquisita, nec jure calcato acquirendi effundenda modus jam supersit. Ilpuмъръ. Hujus morbo Johanna, Siciliae regina, sanctissimi Roberti postrema et abortiva propago, minime contenta fuit intra maritalis thalami affectum libidinem diffluere, nisi mostruosa prostitucione nostris Samiramini (sic) temporibus referret. Nam quis quis forma vegetiore (s...) comparuisset, reginalis concubitus sperare voluptatem poterat. Bernardinus Ravennae olim dominator... nullius civium thorum non violavit, nullius virgines non impuravit, una feminas unus quasi complures emissarius equas fecundans, thalamo secum habuit, nudatasque vagari ac studio jactos humo legere numos jussit, ut quam implacabilem voluntatem libidinis explere obsceni furoris actu minime satis duceret oculisque voluptatem fedissime turpitudinis hauret. Таковъ же быль его сынъ Guido, qui primum sic in Elysia conjuge exarsit, ut appareret pene cum illa sexum mutavisse. Ita ablegata propria voluntate uxoris dumtaxat imperiis agebatur. Post Bononiae scorti illecerbis eo dementiaes urreptus, ut thalamum adeo primum carum, liberos novem, patriam, urbem imperiumque dedisceret. Haud Ravennae gubernator et dominus, sed coempta aede Bononiae civis erat. Huic furori cessit impurior, cum non caperet Ravenna, non Bononia hujus libidinem Venetias usque proluxit. Coquisita namque per Brusam satellitem lena, meretriculam est. Nec propudor sanctimonia nuptialis, nec conjunx Marchionum Ferrariae clarissimum genus nec exoletorum tot natorum natarum verenda parentibus majestas, non denique civium respectus obstitit, quin novam Ravenna quasi nuptam empticiam pelicem colere cogeretur, quae sic brevi pellexit hominem, ut non cives modo, verum ipsam quoque tot superbam natis Elisiam, ex superiore despiceret tamen cuique licebat, quantum meretricula licuisset, donec injuria tandem accensi materna, filii noctu adorti impudicam obtrucavere. Въ этомъ родъ и Бернабо Миланскій, qui Porrinam pelicem adeo impotenter dilexit, ut curam solicitudinem omnemque cogitationem transtulisse in mulierculae dili-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cm. same p. 954.

cias videretur. Eaque absente desideri dementiret, praesentanea contractu sibi temperare nequiret. Hoc impudentius quo senior in ore populorum, in ipsis publicorum festis ludorum spectatulo solenniter considens, mamas famulae contrectaret, lasciviretque suaviis. 75.

#### VIII.

# Изъ сочиненія того же автора.

Historia Ragusii.

(по той же рукописи).

#### Политическій строй Рагузы.

Civitatem esse bifariam in nobilitatem plebemque distributam atque illos presidere, hos obtemperare satis fecisse de primis videor, sed faciem ipsam gubernationis absolvam... Eorum porro qui participare urbis consilio possunt centenarius fere numerus est, patres conscriptos dicere possumus quamquam frons ipsa convenientium haud quamquam patris nomine digna sit. Hi inquam omnes eorumque procedens stirps tota quamvis improbissimi, quamvis imperitissimi, quamvis deliri nobiles habentur. Conventus horum consilium majus dicitur, quinquagenario ad minus implendum hunc supergredi numerum potest. Quicquid vero infra decreverit, irritum fieret. Hinc rerum imperium, vis summa, summaque potestas. Nec fas est evacuare cuiquam, quod hic sancitur. Quicquid gravi consilio opus habet, quicquid discrimen rei publicae portendit, quicquid magno stat, huc trucinandum absolvendumve feretur. Hinc praesides insularum, quibus praesidet urbs, hinc lacorum praefecti, hinc legationes, hinc bella, hinc paces exeunt. Ex his autem XXX delecti Rogati vocatur (sic), quibus minora secretiorave urbis opera decernere fas est. Horum infra vigenarii coactionem inanis vacuaque sententia est (sic?) Tertia selectio ex Rogatis in patres, sex cunsulti appellantur et Jud' (ices?) V quorum conventus ...... minus consilium dicitur. Hi tamquam rogatorum vicarii, quemadmodum patrorum (sic) ali (sic) conscriptorum, sed veluti rogatorum perpetua delectio, nisi necessitas extorserit sit consultorum ac Judices annuus magistratu est. Horum est urbana obire negotia, sicuti patres familias quamviss opera, onera, munera nunnave (?) digerere est siquidem vero nodosi contingat, conveniuntur; rogati dehinc quo plus habeant roboris statu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cm. выше р. 956.

antur ad senatores (sic) gtadus est praeter ea singulo mense pie qui praesideat unum aliquem sortiuntur. Is rector vocatur sine re, prorsus nomen et signum dumtaxat cujus omnino absque tertii ordinis censura auctoritas nuda est. Atque memineris quod velut hi sine illo. sic sine illis ipse cuiquam utiliter non sedet. Ei paucus honor, onus multum, ut quam astare a mane in vesperum oporteat in trivio cunctos auditurus, de suo pauca tamen et infima arbitrio, de consiliis magnis ac minoribus, si quid jussum decretumve fuerit executurus. Miserrima satis condicio, nisi menstruo ambitu finiatur. Ita virorum XII singuli ut quamvis sors obtulerit mensibus magistratu annus evolvitur. Hic. inquam, nisi judicibus inutiliter cuiquam civiles criminumque causas recognoscit. Quietus tamen est justiciae onor et absolutior atque ubi nodis cavillisque palatini jurisconsulti fora latii vexant... Hic jure municipali nec ullis interpraetando vaframentis, sed ad litterae sonna imitando conscientia teste consetur. Criminibus autem novissimus dies mensis debetur. Hoc de primoribus terminorum, f. 96.

#### Нравы въ Рагузъ.

Vita quanto inferior, tanto immundior brutorumque simillima perpaucis demptis sacramentis cuncti laneis solo passim cubant palearum usum vel ignorant, vel non habent, pro quibus succides a pecoribus decisas subfiltris aut tapetibus sternunt, desuper dormitant. Ac vestiti quidem linteorum usus ignotus; haud mollior victus exteris ad procellas exhaustis algis et aqua vescuntur. Conficiendi panis ars nulla; perinde horum teterrimus odor, hispidus cultus, horrida persona est, forma ipsa tantum a pecoribus distant; praeteriti nihil futuri parum curantes; ventri vivunt tegi et pasci summum est. Corporis cultus haud ceteris discolor moribus namque rudi et scabra vestis lana nec varium, ut Maro ait, mentita colorem, sed ac huc pecude tales imbra contegit barba capilloque nedum intonsis si illotis atque inpexis perinde algus estusve securi utpote cetera animalia contecta contentaque sui munimi ne velis ab intemperie Jovis degunt fragiles neque hominum infimorum sed eorum, quo qui mediocri sorte qui suprema fluunt barbae comarumque nutendarum mos est. Interest illoti impexi squalidi hirsutique illi, ut sorditiae capitis crines nihil a ferarum confusione villarum 96-97. At vero natio ista, ut inferior ingenii praestantia sic morum constantia superior fol. 48.

**-**€}}----

# АЛФАВИТНЫЙ УКАЗАТЕЛЬ

# вполнъ или отчасти разсмотрънныхъ сочиненій гуманистовъ и о гуманизмъ.¹)

- \*А--въ А., Итальянская новелла и Декамеронъ. 1880. — 563.
- Abrégé de l'histoire de Pétrarque contenant les principaux traits de sa vie. Vaucluse 1885. — 396.
- Acciainoli Nicola, Lettere. 769, 770. Accolti Benedetto, Tractatus de habilitate temporis. — 879, 880.
- \*Affò, Sulla dimora del Petrarca in Parma. 332.
- Agostini Giovanni, Notizie istorico-critiche intorno la vita e le opere degli scrittori Veniziani. T. I. Venezia MDCCLII. T. II. MDCCLIV. 978, 983, 984, 985.
- \*Agrati, Petrarca. Milano 1854. 332. Agricola, Vita Petrarchae. 292.
- \*Ala Stefanucci, La morte di Fr. Petrarca. Roma 1839. 332.
- Albanzani Donato, Opera. 982.
- \*Alberti Antonio, Historia illustrium virorum. Ms. 865.
- \*Gontenzioni amatorie. Ms. 865.
- \*Sonetti e canzone. Ed. Bonucci. Firenze 1863. 865.
- Alberti, Opere volgari. Ed. Bonucci. Firenze 1846. — 462, 801, 874, 898.
- \*de Albizio Franceschinus, Genealogia deorum. 425.
- \*Aleardi, Discorso su Fr. Petrarca. Padova 1874. 369.

- \*Aleardi, Messer Boccaccio. 1883.-
- \*Allegretti Jacopo, Falterona. Ms. -
- \*Carmen ad Ludovicum Ungarise regem. Ms. 744.
- Alzog I. Histoire universelle de l'Église, traduite par Goschler et Audley. Paris 1885. 25, 26.
- d'Ancona, Il maestro del Petrarca. 1874. 368.
- \*Studi di critica et storia letteraria.
   Bologne 1880. 278.
- Andres D. Dell'origine, progressi et stato attuale d'ogni letteratura. Parma 1782. 96 и слъд.
- \*Anguisciola V., Regulae ad humaniores litteras addiscendas. — 914.
- \*Anonimo, Vita del Boccaccio. Ms. 520.
- \*Anonymus, Laudatio Leonardi historici et oratoris. Ms. 697.
- Appel, Die Berliner Handschriften der Rime Petrarca's. Berlin 1886.
- dall'Aqua, Il palazzo ducale Visconti in Pavia e Fr. Petrarca. Cenni storici. Pavia 1874. — 366.
- Aquettino cm. da Prato Giovanni.

  Arctino Giovanni, De medicinae et legum praestantia. Ms. 856, 860.

  Arctinus cm. Brunus.

<sup>1)</sup> Сочиненія, только упомянутыя, отивчены \*.

- Argelati, Bibliotheca scriptorum Mediolanensium. T.I. Mediolani 1745.—709, 884, 886, 887, 898—902, 904, 911, 915, 918.
- \*Armanni Jacopo, De astris. Ms. 746. \*Arnaud, Le génie de Petrarque. A Parme 1778. — 314.
- Arndt E. M. Versuch in vergleichender Völkergeschichte Leipzig 1844.—39.
- \*Arrigoni. Souvenirs de Pétrarque. Milan 1883. — 271.
- \*Asellio Leonardo, Iovis transformationes et de victoriis contra Turcos. 915.
- Ast Fr. Grundriss einer Geschichte der Philosophie. Landshut 1807. 62.
- \*de Aurelianis Mattheus, Epistola Ed. Abel. — 934.
- \*Avernus, De Svevorum gestis. 992.
- B., Petrarca. 1866. 350.
- Baduber, Pietro Paolo Vergerio il seniore da Capodistria. Capodistria 1866. — 969.
- \*Bäumker, Quibus antiquis auctoribus Petrarca in conscribendis Rerum memorabilium libris usus sit. Pars prior. Monasterii Guestfalorum 1882.—261.
- \*Baiguera B., Laudes comitis Boncii, potetatis Brixiae. Ms. 917.
- \*Baillet. Jugement des savans sur les principaux ouvrages des Auteurs. Amsterdam 1728. — Vols 16. 95.
- Balbo Cesare. Della storia d'Italia dalle origini fino all'anno 1814. Parigi. 1847. 137, 1006.
- Балдаковъ, Итальянская интература въ средніе въка. — 411, 570.
- Baldelli, Del Petrarca e delle sue opere. Firenze 1797.—200, 202, 208, 271, 298, 304, 307, 319, 320, 321, 322, 325, 329, 335, 346, 584, 836, 935, 938.
- Baldelli, Vita di Giovanni Boccacci. Firenze 1806. 418, 424, 435, 437, 441, 451, 474, 476, 480, 481, 484, 485, 486, 488, 490, 493, 499, 503, 520, 523—525, 575, 759.
- \*Balutius, Additamenta ad vitas Avenionensium Paparum. — 657, 807.

- Bandini, Vita di F. Petrarca. Lugano 1791. 306.
- \*Bandino Dom., Comentum super Comoediam Dantis poëtae. — 834.
- \*Grammatica. 834.
- \*Repertorium rubricarum. 834.
- Fons Memorabilium Universi Ms. 194, 286, 388, 518, 591, 786, 791, 810, 811, 814, 817, 831—834, 1007.
- Baravelli, Il Venerdi Santo del Petrarca 1881. 412.
- Barbaro Francesco, De re uxoria.—987.
   Barbato Marco, Lettera inedita a Pietro di Monteforte. 764, 765.
- Expositio Epistole, "Iam tandem".-
- Testamento. 764.
- \*Barbavara Francesco, Oratio in Concilio Basiliensi. Ms. 898.
- \*Epistola ad Antonium Panormitam. Ms. 898.
- Barlaamo Calabrese, Contra primatum Papae liber. Oxonii 1592. — 991.
- \*Діалогь противъ легатовъ папы Іоанна XXII. — 991.
- \*Разсужденія противъ легатовъ папы Іоанна XXII. — 991.
- \*Разсужденіе о происхожденіи Св.
   Духа. 991.
- \*Разсужденія противъ Оомы Аквинскаго о Тронцъ.— 991.
- \*Рѣчь противъ латинянъ, составленная изъ различныхъ рѣчей св. Григорія и св. Василія. — 901.
- \*Проповъди противъ датинскихъ догматовъ. — 991.
- \*Ръчи о соединеніи церквей. 991.
- \*Epistolae. 991, 992.
- \*Probatio per Sacram Scripturam quod Spiritus Sanctus et ex Filio est quemadmodum ex Patre. — 992.
- \*Комментарін къ апостольскимъ канонамъ: — 992.
- \*О Оаворскомъ свътъ. 992.
- \*Теологическія разсужденія. 992.
- \*Математическія сочиненія. 992.
- \*Ethicae secundum stoicos libri II.—
   992.
- \*Carmina. 992.

- \*Barozzi, Petrarca. Lugano 1839. 330, | 384.
- Bartoli, Da un codice Ashburnhamiano. — 278.
- -- \*I Precursori del Boccaccio e alcune delle sue fonti. Firenze 1876. — 481, 495.
- \*I primi due secoli della letteratura italiana. Milano 1877. — 535.
- \*Il Petrarca viaggiatore. 1884. 414.
- Storia della letteratura italiana. Tomo VII. Francesco Petrarca. Firenze 1884. — 278, 404—407, 411,
- Bastie, Vie de Petrarque. Paris 1743 u 1751.—298, 308, 309.
- \*Battani, La giovinezza di Fr. Petrarca. Milano 1874. — 369.
- Baudrillart Alfr., La civilisation en Italie autemps de la Renessance 1886. 1033.
- Бауеръ. Лекціи по новой исторіи. С.-Петербургъ 1886.—21.
- da Barzizza Gasparino, Opera ed. Furiettus. Romae 1723. 906, 910, 911, 912, 913,
- Orationes. 906-909, 911,
- Epistolae. 909, 911, 986.
- \*Ethimologia vocum latinarum. Brixiae. 1563. 910.
- \*Ortographia. Venezius 1554. 910.
- \*De compositione, prima elocutionis parte. Ed. Furiettus. - 910.
- \*Tractatus de Diphtongis. Ms. 910
- \*Liber de arte punctandi. Ms.-910.
- \*Praecepta rhetoricae. Ms. 910.
- \*Exempla exordiorum. Padua 1483.- 911.
- \*Epitome Titi Livii. Ms. 911.
- \*Ad Alexandrum V gratulatoria carmina. Ms. 911.
- Practica Oratoris seu de tribus elocutionis partibus. Ms. — 911.
- \*De nominibus magistratuum Romanorum libellus. Ms. 911.
- \*De morte tractatus. Ms. 911.
- \*Vocabularium de rebus divinis etc...
   Venetiis 1524. 911.
- Beccadello Ludovico, Vita del Petrarca 1650. — 299.

- \*Belani, Del vero sito della villa del Petrarca presso Milano. 1845. — 832.
- Bellarminus R. De Scriptoribus Ecclesiasticis liber I. Accessit Dissertatio Philologica et Historica Philippi Labbé. Venetiis 1728. 23.
- \*Benini, F. Petrarca e S. Agostino. 1886. 414.
- \*Benvenuti Lorenzo, In Nicolaum Nicolum Oratio. — 848.
- Bergomas J. Phil. Supplementa chronicarum Venetia 1513. 9, 295, 519, 697, 892, 903, 911, 912, 928, 968, 994,
- De claris selectisque mulieribus.
   Ferrara 1497. 432.
- \*Berluc-Perussis, Un document inedit sur Laure de Sade. Aix 1876. 368.
- Bernardigio Conrado, De dispositione vitae ad Franciscum Petrarcam. Ms. 884.
- Carmen. Прил. IV.
- \*Bernardi, Certosa di Monterivo e Gerardo Petrarca. 1874. 368.
- Bernardo Paolo, Epistolae. 980, 981.
- \*Berri, Vita del Boccaccio. Firenze 1874. 535.
- Betinelli Saverio, Risorgimento d'Italia negli Studi, nelle ardi e nei costumi dopo il mile. Milano 1819—20.— 336.—1013.
- \*Elogio del Petrarca. -
- \*Carteggio tra due dame antiche. -
- \*Lettere sui fiori e i cagnolini. -
- \*Lettere a Lesbia sugli epigrammi.-
- \*Lettere sulle belle arti. —
- \*Dialoghi di Amore.—
- \*Delle lodi del Petrarca. Mantova 1788. - 315, 336.
- \*Betti, La Laura del Petrarca. Modena 1866. 350.
- Betussi, Vita di M. Boccaccio. Venetia MDCVI. 520.
- Biondo Flavio, Opera. Basileae 1559.—736, 835, 841, 842, 912, 947, 989,
- \*Birago Filippo Maria, Carmina. Ms —
- \*De virtutibus moralibus. Ms. -915.
- Biscioni A., Lettere di Santi e beati Fiorentini. Firenze 1736. — 823.

- Biscioni, Prose di Dante e del Boccaccio. Firenze 1792. 461.
- Bisticci Vespasiano, Vite di nomini illustri del secolo XV. Firenze 1859.— 682, 695, 697, 722, 851, 862, 876, 879, 900, 927, 928, 1009.
- \*Biumi Paolo (Bimius), Orationes et poëmata ex antiquissimo ejus libro ecepta nunc primum edita. Mediolani 1612.—904.
- Blanc, Petrarca. Leipzig 1844. 330, 331, 332.
- de Blasiis, Studio intorno e Fabrizio Maramaldo. 1876. 772.
- \*Blase de Burruy, Laure de Noves. 1874.—368.
- Boccaccio Giovanni, De vita et de moribus Petrarchae 284.
- De genealogiis deorum. 418—429,
   756, 758, 761, 763, 982, 993, 998—
   1000.
- De claris mulieribus. Bernae 1539.
   429-435.
- De casibus virorum illustrium libri
   IX. 435—444, 761.
- De montibus, sylvis, fontibus, lacubus, fluminibus, stagnis, seu palidibus ac nominibus maris. 1532. — 444—8.
- Epistolae ad Maghinardum de Cavalcantibus. (Изд. Весемовскій. С.-Петербургь 1876). — 441, 452.
- Lettere volgari Ed. Moutier. Firenze 1834. — 449.
- Le lettere edite e inedite, tradotte e commentate da F. Corazzini. Firenze 1877. — 449, 722, 767, 768, 769, 770, 781, 782, 881, 983.
- Egloghae. Firence 1504, 462-470, 756, 765.
- Pauca de Tito Livio. Ed. Hearne.
   Oxford 1708. 472.
- De Mundi Creatione. Trieste 1879. 472.
- Compendium romanae historiae.
   472.
- -Verba puellae sepulte ad transcuntem. 472.
- Verba transeuntis ad puellam sepultam. 472.

- Boccaccio, Vita di Dante. 474—478.
- Il comento sopra la Commedia Firenze 1863. — 474, 478—480.
- Filocopo (Filocolo). 480-484.
- Ameto. -484-486.
- Visione Amorosa. 486-490.
- Teseide 490—491.
- Filostrato. 491-493.
- Ninfale Fiesolano. 493-494.
- Elegia di Madonna Fiametta da lei alle innamorate donne mandata. — 494—495.
- Decamerone. 495—508.
- Il Corbaccio o il Labirinto d'Amore.
   509-510.
- Rime liriche ed. Baldelli. Livorno 1802.
- Rime di D. Alighieri, G. Boccaccii etc. Imola 1883.
- Due poesie inedite di. G. B. 1888.
   510-511.
- L'Urbano, 511-512.
- Caccia di Diana. 512.
- La storia del Colonacho da Siena, ovvera la Ruffianella. Londra 1863. — 512.
- Dialogo d'Amore. Venezia 1511. 513.
- Geta e Birria. 513.
- La Passione del N. S. Gesù Cristo.
   Ed. Razzolini. Bologna 1878. 513.
- L'Ave Maria Ed. Zambrini. Imola. 1874. — 513.
- Chiose sopra Dante. Ed. Vernon. Firenze 1841. 513.
- Oppere attribuite. 514, 519.
- Bocchi, Alcuni giorni nei colli Euganei. Venezia 1831. 330.
- Bocchii, Elogia. Florent. MDCCCXLIV.
  - **-- 303, 304, 520, 521, 822.**
- \*Boernerus, De doctis hominibus graecis. Lipsiae 1750. 994.
- \*Bonovoglia, Vita S. Filiciani. Ms. 751.
- \*Bondelon, Vancluse, Petrarque et Laure. 1864. — 350.
- Bonifas, De Petrarcha philosopho. Parisiis MDCCCLXIII. 189, 192, 193, 199, 225, 351, 352.

- \*Bonincontri, Historia de discordia et persecutione, quam habuit Ecclesia cum Imp. Federico Barbarossa. Ms. 983.
- \*Bonoli, Storia della città di Forli. 746.
- \*Bonzi, Comparazione dell amore di Fr. Petrarca e di G. Leopardi. Belluno 1874. — 368.
- \*Borghini, Vincenzio, Cento novelle antiche. 1572. 511.
- \*Bossi L., Della istoria d'Italia antica e moderna. Volume XVII. Milano 1822. — 137.
- \*Bosso A., Flos florum, de antiquitatibus Mediolani. Ms. — 903.
- \*Bouginé S., Handbuch der allgemeinen Litteraturgeschichte. Zürich 1789 — 1890 (6 vols). — 95.
- Bouterweck F., Geschichte der Poesie und Beredsamkeit. Göttingen 1801. — 97 и слъд. 274, 334, 335, 523.
- \*Bouterweck, Boccaccio. 525.
- \*Bowen, Modern philosophy from Descartes to Schopenhauer and Hartmann. Loudon 1877. — 78.
- Boxhornius M. Z, Historia Universalis. Lugduni Batavorum 1652. 11,12.
- \*Boyer d'Agen., La vocation de Boccace. 1883. 563.
- \*Bozzo, Gli studii classici in Sicilia dal sec. 14 alle metà del 19. Palermo 1884. — 777.
- \*Bozzoli, Petrarca. Ferrara 1845. 332.
- \*Brachet, Mon dernier voyage à Voucluse. Avignon 1823. — 327.
- \*Briani, Istoria d'Italia. Venezia 1623. 130.
- Brivio, Carmen. 847.
- Bruckerus J., Historia critica philosophiae. Lipsiae 1733.
- Institutiones Historiae Philosophiae usui academicae juventutis. Lipsiae. 1756—57 и слъд.
- Bruni Leonardo Aretino, Laudatio Colutii Salutati. Ms. 694.
- Le vite di Dante e del Petrarca.
   Perugia 1671. 229, 475, 476, 625 –
   630, 873, 874.

- Bruni, Isagogicon moralis disciplinae. Lovanii 1475. — 597—600, 638, 639.
- De institutione adolescentium ad Ubertinum Carrariensem. Ms. 600— 607.
- De studiis et literis. Parisiis 1642.
   607—609.
- De disputationum exercitationisque studiorum usu. — 610—625, 630, 631, 639, 824, 847, 863, 875.
- Oralio in nebulonem maledicum. Ed.
   Zippel. Firenze 1890. 619, 655—
   657, 848.
- Epistolarum libri VIII. Ed. Mehus.
  625, 639-654, 698, 708, 714, 718,
  743, 816, 842, 845, 846, 853, 881.
- Oratio adversus Hypocrisim. Lug duni. 1679. — 631, 632.
- Nobilitatis contentio. Ms. 632 635.
- De militis. Ms. 635—638, 639, 825.
- \*Dialogus inter Ciceronem et Philistium. Ms. 638.
- \*De libertate. Ms. 639.
- \*In Carolum de Malatestis propter derogationem statuae in memoriam Maronis factae invectiva. Cm. Vergerius. — 655.
- \*In Laurum Quirinum invectiva
   Ms. 655.
- \*Contra mulieres invectiva. Ms. 655.
- Orationes. 657-660, 694.
- De recta interpretatione. Ms. 660, 661.
- Переводы. 661—667, 693, 846.
- \*Ad Engenium IV in duas Basilii omilias. Ms. — 661.
- \*Isagoge de vitiis grammaticorum.
   Ms. 667.
- Formule di soprascritte per lettere. 667. Прил. I.
- \*Notae in comoedias Terentii.
  Ms. 667.
- \*Notae in orationem Ciceronis pro Quinctio. Ms. — 667.
- Vita principis philosophorum Aristotelis Stagiritae. Ms. 668, 669.

- Bruni Cicero novus. Ms. 669, 670,846.
- \*De Romae origini et unde dicta est.
- \*Ad Ioh. Franciscum Gonsagam, Principem. — 670.
- Mantuanorum de origine urbis Mantuae. 670.
- Interrogatio quo tempore fuerit Ovidius. Ms. — 670.
- \*De bello Trojano. Ms. 670.
- Commentarius rerum graecarum. Ms. 670.
- De bello Punico libri tres. Ms. 670, 671.
- De bello Italico adversus Gothos gesto libri IV. 1470. 671, 672.
- Rerum suo tempore gestarum commentarius ab anno MCCCLXXVIII usque ad annum MCCCCXL. —672—674, 709, 710, 743.
- Laudatio urbis Florentiae. Livorno 1889.—Ed. Kirner. 674—677, 681.
- Περὶ τῆς πολιτείας τῶν Φλορεντίνων.
   Leipzig 1861. 678—681.
- Historiarum Florentiarum libri XII Argentorati MDCX. — 681—690.
- Comedia Poliscenae. 1519. 691, 692.
- Epigrammata. Ms. 692.
- Imperatoris Heliogabali Oratio protreptica sive hortatoria ad meretrices. Voneziis 1519. — 692, 693.
- Storia d'Antioco figlio di Seleuco innamorato della Matrigna Stratonica. Ms. — 693.
- Buhle Ioh, Gottlieb, Geschichte der Philosophie. Göttingen 1800. 59 u carba. 181, 189, 191, 193, 323, 1013.
- \*Bullart, Pétrarque. Paris 1862. 350.
- \*Buoncompagni B. Cm. De Simone.
- Burckhardt Jacob, Die Cultur der Renaissance in Italien. Ein Versuch. Leipzig 1875. 794, 1033 и слъд.
- Jacob. Geschichte der Renaissance in Italien. Stuttgart 1868. 

  – 165.
- Burleus G. De vita et moribus philosophorum et poëtarum. 247, 248.
- Bursian Conrad. Geschichte der classischen Philologie. München und Leipzig 1883. 110.

- \*Bussero A., Oratio in laudem Martini V. Ms. 904.
- \*Oratio in laudem Romae. Ms. -
- Butenschön, Petrarca. Leipzig 1796. 815.
- \*Buti F., Comento, o Letture sopra le tre cantiche della Divina Commedia di Dante. Ms. — 879.
- Regulae grammaticales et raetoricae. Ms. 879.
- \*Verba et adverbia. Ms. 879.
- \*Caffi, Il chiostro di Caregnano presso Milano ed il Petrarca. 1886. — 412.
- \*Cambi Importuni, Ridolfi e Giuntini, Lettere sul vero giorno e l'ora dell'innamoramento di Fr. Petrarca. Lyone 1574. — 314.
- Campbell, The life and times of Petrarch. London 1882. 329.
- Campanini, Note storiche e letterarie. Regio 1883. — 412, 916.
- \*De Campello, Pel V. Centenario di Fr.Petrarca Discorso. Napoli 1875. — 369.
- Canestrini, Le ossa di Fr. Petrarca. Studio antropologico. Padova 1874. — 367.
- \*Canini, Boccaccio nel suo tempo. Firenze 1876. — 539.
- Cantu, Histoire universelle. Paris 1854. 19, 20.
- Storia degli Italiani. Tomo II. Torino 1858. 137 и след. 336, 757.
- Storia della letteratura italiana. Firenze 1865. 137, 148, 352, 535, 883, 885, 886, 989, 1006.
- Cappelletti, Osservazioni storiche e letterarie e notizie sulle fonti del Decamerone. 1883, 1884. 495, 496, 499, 508.
- Cappelletti, Studi sul Decamerone. Parma 1880. — 503.
- \*Cappelli, Petrarch uwažani jako poeta, filolog i moralista. Wiena 1817. 327.
- Cappeli, La biblioteca Estense nella prima metà del secolo XV. 974.

- Capponi Gino. Storia della republica di Ferenze. Tomo I. Firenze 1875. — 122, 682, 780,
- Capponi, Commentarj dall 1419—1456. 121.
- \*Caravelli, Il Rinascimento in relazione col commercio del medio-evo. 1891. 1057.
- Carbone Lodovico, Oratio funebris. Ms. — 929.
- \*Carboni. Rime di Fr. Petrarca colla vita del medesimo. Torino 1874. 280, 366.
- \*Carducci, Ai parentali di G. Boccaccio in Certaldo. Firenze 1875. 539.
- Présso la tomba di Fr. Petrarca in Arquà. Livorno. 1874.-369.
- Rime di Francesco Petrarca sopra argomenti morali e diversi. Livorno 1876. — 273, 274, 275, 276, 277, 278, 279, 280.
- I Trionfi. Venezia 1874. 365.
- Carion, Chronicon. Aurelia Allobrogum 1590. 10, 1011.
- Carmina illustrium poëtarum Italorum. T. VIII. Florentiae 1721—814.
- Carriere Moritz, Die philosophische Weltanschauung der Reformationszeit. Leipzig 1887. — 79 n creg.
- Carusio B., Melleloquium S. Augustini. Ms. — 745.
- \*Casentano A., La rinascenza. 1884. 1057.
- Casetti, Il Boccaccio a Napoli. 1875. 589.
- \*Casini Bruno, De figuris et generibusque loquendi. — 785.
- Castellani Cm. Stolfi.
- Castelletto Petro, F. Petrarchae vita. 285, 286.
- Castiglionchio Lapo, Dialogus de commodis curiae Romanae. Ms. — 715.
- Castiglionchio Lapo, Epistola ossia Regionamento colla vita del medisimo. Bologna 1753. Ed. Mehus. — 784.
- Catanusi P., Les oeuvres amoureuses de Petrarque. Paris 1669. 303.
- \*Cateni, Osservazioni sopra la tomba di G. Boccaccio. Colle 1826. — 525.

- \*Cavalcanti G. Istorie Fiorentine. Firenze 1828-39. - 121.
- Cavalcassele, Cm. Crowe.--165.
- Cave, Scriptorum Ecclesiasticorum Historia Literaria. Genevae 1720. 23.
- \*Celesia, Petrarca in Liguria. Genova 1874. — 367.
- Cellarius Ch. Historia Universalis, Ienae 1730. 12, 13, 1011.
- Charpentier, Histoire de la Renaissance des lettres en Eupore au quinzième siècle. Paris 1843. 336, 387, 529, 575, 698, 1020.
- \*Chavalier, Una visita ad Arqua. Padova 1831. 830.
- -- \*F. Pétrarque, Bio-bibliographie. Montbéliard 1880. -- 396.
- Chiappelli L., La polemica contra i legisti dei secoli XIV, XV e XVI. 1881. 1060.
- \*Χουσολώρας Μανουήλ, Κεφάλαια, ὅτι καὶ ἐκ τοῦ Υίοῦ τὸ Πνεθμα ἐκπορεύεται. — 1001.
- Missalis romani orationes graece redditae. — 1001.
- \*Epistolae. 1002.
- Ciampi S., Monumenti d'un manoscritto autografo di Messer G. Boccaccio 1827. — 450, 451, 453, 454, 455, 456, 460, 461.
- \*Cibrario, Dell'ingegno et del cuore di. Fr. Petrarca. — 1825. 327.
- Cicognara Leop. Storia della scultura. Volume I. Venezia 1813. Vol. II — 1816. 91.
- Cipolla C. Storia delle signiorie italiane dal 1313 al 1530. Parte I Milano 1881.—140, 720, 757, 767.
- \*Cittadella Andr., Arquà. Padova 1742. 332.
- \*Luigi, Il Petrarca in Ferrara. Studio 1875. - 367.
- \*Petrarca a Padova e ad Arqua. Padova 1874. - 366, 985.
- Storia dei Corraresi. 962.
- Claricio, Amorosa Visione. Milano 1521. — 731.
- Coccius cm. Sabellicus.

- Cochin, Boccace. Etndes italiennes. Paris 1890. — 562.
- \*Coindet, Histoire de la peinture en Italie. Paris 1861. 165.
- \*Colagrosso, Il pessimismo del Petrarca. 1889. 414.
- Una lettera del Petrarca forse non ansora ben considerata. 1889. — 412.
- \*Colle Storia scientifico letteraria dello Studio di Padova. Padova 1825. — 937.
- Collenutius, Historiae Neapolitanae libri VI. Basileae. 1572. 129.
- Colonna Landolfo, Breve chronicon.
- De statu et mutatione Romani
   Imperii. -- 583, 584.
- Comba E. Storia della riforma in Italia. Volume I. Firenze 1881.—158.
- Combi, Di Pierpaolo Vergerio il seniore da Capodistria e dell suo epistolario. — 958, 960, 962, 963, 964, 965, 969 — 971.
- Comte Auguste. Cours de philosophie positive. Paris 1841.—6, 7.
- Condorcet. Esquisse d'un tableau historique des progrés de l'esprit. Paris 1847. 3. 4.
- \*Conti, Prove storiche del Discorso Centenario. — 367.
- \*Contini, Pétrarque homme politique. 1874. — 368.
- Convertino (Conversano) Giovanni da Ravenna, Dragmatologia de eligibili vitae genere. Ms.—940—947, 986.
- Historia Elysiae. Ms. 947, 948, npm. VI.
- Conventio inter podagram et araneam. Ms. — 948—950.
- Liber memorandarum rerum. Ms. 950—954.
- Familiae Carrariensium natio. Ms. - 954 - 955.
- Historia Ragusii. Ms. 956.
- \*Ratiocinarium vitae. Ms. 956.
- \*De consolatione in obitum filii. Ms. - 956.
- \*Apologia. Ms. 956.
- De introitu in aulam. Ms. 956.

- \*Convertino, De fortuna anlica. Ms. 956.
- -\*De dilectionere gnantium.Ms. -956.
- De lustro Alborum in urbe Padua.
   Ms. 956.
- \*Dailogus, cui titulus Dolosi astus.
   Ms. 956.
- \*Recollecte Valerii Maximi. Ms. 956.
- Historia Lugi et Conselicis. Ms. 956.
- Corazzini, Le lettere edite e inedite-Firenze 1877.—418, 441, 449, 450, 451, 452, 459, 460, 461, 462, 465, 466, 467, 468, 469, 470, 471, 480, 484, 485, 486, 490, 491, 492, 494, 518, 520, 525, 537, 539—544, 590, 718, 777, 780
- Corio, L'historia di Milano volgarmente scritta. Venegia 1554.—129, 885, 886, 905.
- Corradi, Notizie sui professori di latinità nello studio di Bologna. Parte I. (fino a tuto il secol. XV) Bologna 1887. — 740.
- Cortesius Paulus, De hominibus doctis dialogus. 294, 424, 697, 841, 873, 891, 912, 928, 968, 1010.
- Costaing de Pussignan, La muse de Pétrarque. Paris 1819. 332.
- Costero Laura. Milano 1875.-368.
- \*Vita di Fr. Petrarca. Milano 1875.-369.
- Cousin Victor, Histoire générale de la Philosophie. Paris 1863. 78.
- Cusani, Storia di Milano. Milano 1682-70. - 130.
- Creighton, A History of the Papacy during the period of the Reformation. London 1882. 33, 34, 35, 583, 586, 592, 594, 595, 709, 710.
- \*Cresci, Sopra la qualità dell'amore del Petrarca. Venezia 1585. — 314.
- \*Crescimbeni G. M. Storia della Volgar Poesia. Venezia 1730. 143,
- Crescini V., Idalagos. -- 483.
- Contributo agli studi sul Boccaccio
   Torino 1887. 488, 486, 487, 488,
   490, 491, 492, 495, 563, 575.

- Crescini L'allegoria dell'Ameto Padova 1886. — 485, 486.
- -- \*Di un codice ignoto contenente il commento di Benvenuto da Imola su la Pharsalia di Lucano. Padova 1888. -- 722.
- La Lucia dell' Amorosa Visione 1882. 488.
- \*Crowe et Cavalcassele, Geschichte der Italienischen Malerei. Leipzig 1869.— 165.
- Dandolo T. I secoli dei due sommi italiani Dante e Colombo. Vol. I—II. Milane 1852. — 104, 529.
- Daniello B., Canzoni e triomphi di F. Petrarca con la spositione. Venegia MDXLIX. — 274, 299.
- Daru. Histoire de la République de Venise. Vol II Paris 1819. 130.
- \*Davari, Notizie storiche intorno allo studio publico ed ai maestri del secolo XV e XVI che tennero scuola in Mantova. Mantova 1876. — 976.
- \*Dazzi, Notizia di G. Boccaccio. Firenze 1868. — 535.
- Decembrio P. C., Epistolae. Ms. 721, 873, 891, 898, 904, 915, 917.
- \*Decembrio Uberto, Moralis philosophiae Dialogus. Libri II. Ms. — 899.
- \*De Modestia. Ms. 899.
- \*De candore. Ms.- 899.
- \*Versus in traductione librorum Platonis de Republica. Ms. - 899.
- \*Carmina. Ms. 899.
- \*Epistolae. Ms. 900.
- \*Oratio ad Cardinales. Ms. 900.
- Oratio de adventu Martini V.
   Ms. 900.
- \*Traductiones. Ms. 900, 1001.
- \*Della Capra, Carmina selecta. Ms. 901.
- \*Epistolae. 901.
- Biglia Andrea, Panischolaria. Ms. 901.
- \*De propagatione ordinis Augustiniani. Parma 1601. — 901.
- \*De detrimento fidei Orientis. Ms.-901.

- \*Biglia, De concordia et meritis ordinum. Ms. 901.
- \*De discriplina ordinis. Ms.-901.
- De amore et magnitudine Crucis.
   Ms. 901.
- \*De excelenti dignitate Virginis Mariae. Ms. - 901.
- \*De littera H qua nomen Christi fuerat scriptum. Ms. — 901.
- Sermo de concessione et translatione Beatae Monicae. Ms. — 901.
- -- \*Historia in novem libros digesta ab anno MCDII usque ad annum MCDXXXI. -- 902.
- \*Historia longobardorum liber I. Ms. - 902.
- \*De institutis, discipulis ac doctrina fratris Bernardini Siensis. lib. II. Ms. — 902.
- \*Pro suscipienda in Bohemos expeditione. Ms. — 902.
- \*Querella pacis. Ms. 902.
- \*De pace cum Philippo Mediolanensium duce. Ms. - 902.
- De arte dicendi libri III. Ms. 902.
- \*Exordia super practica rhetorices.
   Ms. 902.
- \*Orationes. Ms. 902.
- \*Epistolae. Ms. 902.
- \*De verborum latinorum interpretatione. Ms. 902.
- \*Grammatices, libri VIII. Ms.—902.
- De non necessario mortis meta lib. I. Ms. — 902.
- Admonitio ad F. Manufredum Vercellensem de vita sua. Ms. — 902.
- Interpretalio Physicorum Aristotelis. Ms. 902.
- Interpretatio in tribus libris Aristotelis de anima. Ms. 902.
- \*In Metaphysicam Aristotelis commentaria. Ms. — 902.
- \*In Aristotelem de Coelo et Mundo. Ms. — 902.
- -- \*Terentii Comediae cum variis commentariis. Ms. -- 902.
- \*Annotationes in Evangelia Quaddragessimae. Ms. — 902.

- \*Biglia In libros Evangelicos libri IV. Ms. — 902.
- \*Commentaria in Genesim. Ms. 902.
- \*In primum librum Sententiarum.

  Ms. 902.
- In Exhameron. Ms. 903.
- \*Expositio super: "Missus est angelus". Ms. 908.
- \*Expositio super canticum "Magnificat". Ms. - 903.
- Delécluze, Vie de Petrarque, écrite par lui-même. Paris 1839. 329.
- Delon, Les vies de Pétrarque et de Laure. Nismes 1788. — 314.
- \*Deloyet, Pétrarque et le monastère des Dames de Saint-Laurent à Avignon. 1890. — 412.
- Denina Carlo, Delle Rivoluzioni d'Italia libri ventiquattro. Edizione quinta. Tomo IV. Venezia 1803. — 164.
- Discorso sopra le vicende della letteratura. Volume I. Berlino 1784. — 96.
- Deslandes, Histoire critique de la philosophie. Amsterdam 1576. 58.
- \*Develay, Pétrarque et Silius Italicus. De vita et moribus F. Petrarhae. — 292.
- \*Dionisi, Dei vicendevoli amori di Fr. Petrarca e della celebratissima donna Laura. Verona 1822. — 327.
- \*Dobson Susanna, The life of Petrarch. London 1776. — 313.
- Döllinger, Die Papstfabeln des Mittelalters. München 1863. — 431.
- Dolce L. Vita del Boccaccio. 517.
- \*Donati Forese, Genealogia deorum.—
  425.
- Dondi G., dall'Orologio, \*Planetarium.Ms. 936.
- \*Modus vivendi tempore pestilentiali. Ms. 936.
- \*Orationes. Ms. 936.
- \*Carmina. Ms. 936.
- \*Poesie ed. Zambrini. Bologna 1874. 936.
- \*Doorenbos, De profeet von het Humanisme. 1860. 350.

- \*Drestel, Fr. Petrarca. 1858. 332.
- Дреперъ Дж. В. Исторія умственнаго развитія Европы. С.-Петербургь 1866 г. 48°
- \*Dubois, Remarks on the life and writings of Boccaccio. London 1804. — 525.
- \*Duclaux, Pétrarque et Laure. Avignon 1874. 368, 374.
- Dühring E. Kritische Geschichte der Philosophie. Berlin 1869. 73.
- \*Durand cm. Martene.
- \*Ebert Adolf, Handbuch der italienischen National-Litteratur. Frankfurt a. M. 1864. 147.
- Ebrard Joh., Handbuch der christlichen Kirchen- und Dogmen-Geschichte. Erlangen 1865. — 25.
- Echard, Iacobus, cm. Quetif.
- Ehrenfeuchenchter Fr., Entwicklungsgeschichte der Menschheit. Heidelberg 1845. 42.
- Eichhorn Ioh. Gottfr. Algemeine Geschichte der Litteratur und Cultur des neueren Europa. Göttingen 1796. 38, 39.
- Geschichte der Litteratur. II Band. Göttingen 1805. 96.
- \*Weltgeschichte. Göttingen 1804.—
- Erdman Ioh. Ed.. Grundriss der Geschichte der Philosophie. Berlin 1866. 74 u слъд.
- Erhard, Geschichte des Wiederaufblühens wissenschaftlicher Bildung. Magdeburg 1827. — 336, 529, 575, 698, 1019.
- \*Fabricius, Bibliotheca Latina mediae et infimae aetatis. Hamburgi 1734, tomi V.— 95, 248.
- \*Conspectus Thesauri Litterarii
   Italiae. Hamburgi 1730. 143.
- \*Fabroni, F. Petrarcae vita. Parmae 1790. 316.
- \*Faciolati, Fasti Gymnasii Patavini. Patavii MDCCLVII. 937.
- \*De Facino Nicolaus, Carmen. -934.

- Fazio Bartolomeo, De excellentia ac praestantia hominis. Hanoviae. MDCXI. — 801.
- De viris illustribus libri, ed, Mehus.
  Florentiae 1745. 696, 697, 850,889, 891, 902, 903, 912, 928, 968, 1008.
- Falkenberg R., Geschichte der neueren Philosophie. Leipzig 1886 73.
- Fanfani Pietro, Il Decameron di messer Giovanni Boccaccii. Firenze 1857.—496, 437, 498, 499, 500, 501, 502, 503, 504, 505, 507, 508, 515, 525.
- \*Faraglia, I due amici del Petrarca Giovanni Barrili e Marco Barbato Sulmonese. — 763,
- Barbato di Sulmona e gli uomini di lettere della corti di Roberto d'Angió. 1889. — 757, 758, 762, 763, 764, 765, 767, 771, 773.
- Favre Guillaume, Vie de Jean-Marius Philelfe. 1810. Genève 1856.—169, 999.
- Fernow, Vita del Petrarca. Jena 1806. 325, 326.
- Ferrai L. A., La istoriografia italiana e la società del Rinascimento. Milano 1888. — 1060.
- Ferrari, Elogia doctorum virorum. 303.
- Giuseppe. Corso sugli scrittori politici italiani. Milano 1863. 165, 352, 352, 353, 1006.
- Contributo alla bibliografia Boccacesca. 1887. 417.
- Ferrato, Rime attribuite a F. Petrarca. Padova 1874. 280, 366.
- Ferrazzi, Bibliografia. Petrarchesca. Bassano. 1877.—175, 195, 205, 207, 208, 224, 266, 270, 271, 273, 274, 278, 280, 284, 288, 289, 293, 298, 299, 300, 301, 302, 308, 314, 315, 318, 327, 330, 331, 333, 350, 366, 368, 369, 374, 375.
- Feuerlein, Petrarca und Baccaccio. 1877. 191, 266, 375-377, 539.
- De Fiano Franc., Epīstolae. Ms. 719. \*Fichard, Vitae virorum eruditorum et doctrina illustrium. Francfort 1536.— 300.

- Filelfo, Interpretatio sopra gli soneti et canzoni di Fr. Petrarca. 1475.— 176, 273, 277.
- -- \*Satyra in Nicholaum-Nicolum cognomento Lallum. Ms. -- 848.
- Satyra ad claristimum virum Franciscum Barbarum in sceleratum adulterum Nicolaum cognomento Margum. Ms. 848.
- \*Finzi, Lezioni di storia della letteratura italiana. Vol. II, S. Torino 1887.—154.
- Fiorentino Fr., Il Risorgimento filosofio nel quattrocento. Napoli 1885. — 1060.
- \*La filosofia di Fr. Petrarca. Studio. Napoli 1875. 367, 368.
- \*G., Pecorone. Torino 1853.—864.
  Fioretto Giovanni, Gli umanisti. Verona 1881. 1052.
- Firmin-Didot Ambr., Alde-Manuce et l'hellénisme á Venice. Paris 1875.—
  169, 914, 915, 999.
- Fiske, Catalogue of Petrarch books. 1886. 176.
- Fleury, Histoire ecclesiastique. Paris 1840. 336.
- \*Förster, Lucian in der Renaissance. 1866. — 1060.
- \*Fontana, La filosofia della storia nei pensatori italiani Imola 1873—115.
- Fontius B., Annales suorum temporum ab anno 1448 ad an. 1488. 121.
- Foresti cm. Bergomas. 295.
- Foscolo Ugo, Discorso storico sul testo del Decamerone. Lugano 1828. — 495.
- Essays on Petrarch. London 1828.-826, 327, 328.
- Fouillée A., Histoire de la philosophie. Paris 1887. — 79.
- \*Francesco Lorenzo, Super commendatione rhetoricae. Ms. 863.
- Compendium. Ms. 863.
- Franco N., Dialoghi. Venetia 1623. 30. Frans, Petrarca. Biographie. Prag und Leipzig 1794. — 313.
- \*Frati, Epistola inedita di G. B. Zanobi da Strada. 462.

- Frenzel, Renaissance und Rococo. Berlin 1876. — 369.
- Frezzi F., Il Quadriregio o poema di quattre regni. Foligno 1725. 751.
- -- \*Cosmografia con varie istorie e viaggi. Ms. -- 751.
- Fries, Die Geschichte der Philosophie. Halle 1840. — 65 и слъд.
- Frizzi, Di Vespasiano da Bisticci e delle sue biografie. Ferenze 1878-1009.
- \*Fuget, Pétrarque, ses vovages, ses amis, son repentir. Cannes 1874.—367, 369.
- \*Gaddi, Descriptoribus non ecclesiasticis Graecis, Latinis, Italicis etc. T. I Florentiae 1648, t. II Lugduni 1469.— 95. Gagliardi, Lettera. Venezia 1756. — 314.

\*Gaiter, Sulla moralità di G. Boccaccio 1884. — 563.

- Galletti Ph. Villani et de Florentinorum litteratura principes fere synchroni scriptores. Florentiae 1847. 227, 287—94, 423, 432, 470, 476, 517—520, 589—91, 625—27; 739—40, 770, 867, 891, 912, 928, 968, 1007.
- Gamba, Pistola di Giovanni Boccaccio. Milano 1820. 464.
- \*Gandino, Lezioni sopra un dubio come il Petrarca non lodasse Laura espressamente dal naso. Venezia 1581.—314. Gando, L'Africa, poema epico. Oneglia 1874. — 365.
- \*Gandolfo, Dissertatio historica de ducentis celeberrimis Augustinianis scriptoribus. Romae 1704. — 452.
- Gaspary, Ancora sulla lettera del Boccaccio a Francesco Nelli. 462.
- Adolf. Geschichte der italienischen Litteratur. I. Band. Berlin 1885. 154 m crbg. 182, 185, 187, 188, 189, 206, 228, 245, 252, 259, 268, 275, 278, 407—411, 480, 482, 484, 486, 487, 490, 492, 493, 494, 497, 499, 570—572, 617, 685, 692, 694, 705, 751, 864, 867, 877, 878, 881, 973, 999.
- Il supposto incendio dei libri del Boccaccio a S. Spirito. — 563.

- Gass W., Geschichte der christlichen Ethik. Berlin 1881. 84.
- Gatterer Joh. Chr. Handbuch der Universalhistorie. Göttingen. 1764. 14.
- \*Versuch einer allgemeinen Weltgeschichte. Göttingen 1792. — 14.
- \*Gazzino, Biografia di Fr. Petrarca 1865, p. 350.
- Gebhart, Les origines de la Renaissance en Italie. Paris 1879. — 398, 399, 553, 1050.
- La Renaissance italienne et la, Philosophie de l'histoire. 1885. 1057.
- Etudes méritionales. Paris 1887.—
  1057.
- Geiger, Die Renaissance in Süditalien. 1886. 772.
- Petrarca und Deutschland. 1874.-374.
- -Renaissance und Humanismus in Italien und Deutschland. Berlin 1882.—
  400, 424, 572-574, 629, 640, 674, 684, 707, 710, 740, 759, 772, 820, 904.
  913, 975, 986, 1052.
- Neue Schriften zur Gesch. des. Humanismus. 207, 225, 374.
- Petrarca. Leipzig 1874.—225, 369—374, 584, 760.
- Italienische Schriften zur Petrarca-Feier. 1874. — 280, 374.
- Neue Schriften zur Litteratur der italienischen Renaissance 1887—88. 276.
- \*Genlis, Pétrarque et Laure. Paris 1819 327.
- Gervinus. Geschichte der Florentinischen Historiographie. I. Frankfurt a. M. 1883. — 166, 683, 684.
- Gesualdo, Il Petrarcha colla Espositione Venezia 1533.—274, 298, 329.
- Gherardi, Alcune notizie intorno a Leonardo Aretino e alle sue storie Fiorentine 1885. — 681, 704.
- Statuti dell'Università e Studio florentino Firenze 1881. - 830, 839, 842.
- Ghilini, Teatro d'uomini letterati. In Venetia 1647. — 95.
- \*Chivizzani, Fr. Petrarca e il suo secolo. 366.
- \*Giampetri, Pétrarque écrivain satirique. Constantinople 1874. — 368.

- \*Giani, Petrarca precursore e iniziatore del Rinascimento. Perugia 1874. 367.
- \*Giannini, Vita di Fr. Petrarca. Ferrara 1874. — 369.
- Giannone, Storia civile del regno di Napoli. Vol. IV. Milano 1846. 129, 757, 762, 765, 775,
- \*Giardelli, La morale nelle opere di G. Boccaccio. 1883. — 563.
- \*Gidel, Pétrarque et les troubadours. Paris. Angers 1857. — 333.
- Gigli cm. Sorio.
- Gimmo Giacinto. Idea della Storia dell'Italia Letterata. Napoli 1723.— 143.
- \*Gin, Discours sur l'histoire universelle Paris 1802. — 13.
- Ginannini, Memorie storico-critiche degli scrittori Ravennati. Faenza 1769.— 835.
- Ginguené, P. L. Histoire litterarie d'Italie II édition T. II et III Paris 1824.— 145, 182, 187, 189, 199, 246, 266, 335, 496, 503, 527, 528, 575, 698, 701,
- Notice sur la vie de Petrarque et coup d'veil générale sur sed différents ouvrages. Milan 1820. — 327.
- \*Di Giovanni, Le prose morali e filosofiche di Fr. Petrarca. Palermo 1874. — 195, 367, 368.
- Giovannini Ercole, Dialoghi. Venetia 1623. 301.
- Gironi, Vita del Petrarca. Milano 1808.—
- \*Giudici Emiliani, Storia dei communi italiani. Firenze 1864-66. 137.
- Storia della letteratura italiana. Volume I, IV impressione Ferenze 1865.—
   147 и слъд. 352, 535, 536,
- Giuliani, Fr. Petrarca e la sua scoperta delle Epistole. 1876. 367.
- \*Giulini Giorgio. Memorie spettanti alla storia ed alla descrizione di Milano. Milano 1856. — 129.
- Gloria, Documenti inediti intorno al Petrarca. Padova 1878.—374.
- Monnumenti dell'Università di Padova 1885. — 937.

- Gothein, Zur Culturentwicklung Süditaliens in Einzeldarstellungen. Breslau 1886. — 772.
- Gottfridus, Historische Chronica. Frankfurt am Mayn 1657. — 11.
- Grässe, Lehrbuch einer allgemeinen Literärgeschichte aller bekannten Völker der Welt. Leipzig 1789—1842. — 95.
- Graf, Il Boccaccio e la superstizione. 1885.—565—568.
- \*Gravina, Dell'amore razionale ovvero Platonico. Venezia 1756. 314.
- Gregorovius Ferdinand, Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. VII. Band. Stuttgart 1873.—126 H CFEJ., 344, 353, 583, 584, 586, 588, 592, 594, 595, 597, 706, 709, 710, 711, 716, 717, 719.
- Григора Нивифоръ, Флорентій или о мудрости. 994
- Grion, Delle Rime Volgari, Trattato di Antonio da Tempo Bologna 1869.— 293.
- \*Grion, Madonna Laura chi fosse.—350.
- \*Gross, Die Renaissance und die Vorläufer der Reformation 1883.—1080.
- \*Grundi, Annotazioni e Discorsi sopra alcuni luoghi del Decamerone. Firenze 1574. 462.
- \*Guerin I., Description de la Fontaine de Vaucluze. Avignon 1804. — 324 Guerroni. Il primo rinascimento Verona
- Guerzoni, Il primo rinascimento Verona 1878. — 140, 1045.
- \*Guicciardini, La historia d'Italia, Vinegia 1569. 130.
- Guizot, Histoire de la civilisation en Europe. Brucelles 1838. 41, 42.
- Gurlitt J. Abriss der Geschichte der Philosophie. Leipzig 1786. 59
- Hallam, Histoire de la littérature de l'Europe. Tome I. Paris 1839. 102 и слъд., 698.
- Harms, Geschichte der Psychologie. Berlin 1879. — 82
- Geschichte der Logik. Berlin 1881.
   83.
- Hartwig, Quellen und Forschungen. II. Theil. Halle 1880. 247.

- Hartwig, Die Übersetzungsliteratur Untertaliens in der normanisch-staufischen Epoche. Leipzig 1886. — 758.
- \*Hayer, Programmata III de I. Boccatio, veritatis evangelicae teste. 1765. 523.
- \*Haython, L'hystoire merveilleuse plaisante et recreative du grand empereur de Tartarie. — 453.
- Heeren, A. H. L. Geschichte des Studiums der classischen Litteratur. I und II Bände. Göttingen 1797—1801.—
  107 и саъд.
- Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Berlin 1836.- 64 u crbs.
- Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte. Berlin 1840. — 5, 6.
- Hellwald, Kulturgeschichte. Augsburg 1884. 53 n cata.
- Henne-Am-Rhyn O., Allgemeine Kulturgeschichte. Leipzig 1878. 52, 53.
- Henschel, Fr. Petrarca. 1853. 332.
- Hermann Conrad. Geschichte der Philosophie. Leipzig 1867. 74.
- Philosophie der Geschichte. Leipzig 1870.
- Fr. Petrarca's sämmtliche italienische Gedichte. Leipzig 1796. — 314.
- Hettner, Italienische Studien. Zur Geschichte der Renaissance. Braunschweig 1879.—399, 400, 492, 503, 552,
- \*Hodius, De Graecis illustribus. Londini 1742. 994.
- Hortis, Studj sulle opere latine del Boccaccio. Trieste 1879. — 297, 418, 423, 424, 425, 427, 428, 429, 430, 432, 433, 435, 437, 438, 443, 444, 445,
  - 446, 447, 448, 449, 450, 451, 452, 456, 457, 458, 459, 460, 462, 463,
  - 464, 465, 467, 468, 469, 471, 472, 473, 513, 514, 563, 575, 590, 591,
  - 718, 722, 731, 732, 736, 742, 746, 761, 763, 764, 767, 768, 777, 781, 782, 881, 982, 993, 994, 1000.
- Accenni alle scienze naturali nelle opere di Giovanni Boccaccio. Trieste 1877. — 446,

- Hortis, G. Boccacci, ambasciatore in Avignone etc. Trieste 1875. 539.
- Le additiones al De Remediis fortuitorum di Seneca dimostrate cosa del Petrarca, e delle attinenze del Petrarca con Seneca. Trieste 1879. — 374.
- —M. T. Cicerone nelle opere del Petrarca nella Petrarchesca Rosettiana. Triest 1874. — 176.
- Cenni di Giovanni Boccaccio intorno a Tito Livio. Trieste 1877. — 472.
- \*— Discorso per l'inaugurazione demonumento a G. Boccaccio in Cerl taldo. Firenze 1879. — 549.
- Scritti inediti di Francesco Petrarca.
  Trieste 1874.—232, 234, 235, 236, 267, 268, 269, 272, 284, 365, 366, 367, 723, 982.
- Jagemann Chr. Ios., Die Geschichte der freyen Künste und Wissenschaften in Italien. Leipzig 1779.—144, 316, 317, 523.
- Janitschek Hubert, Die Gesellschaft der Renaissance in Italien und die Kunst. Stuttgart 1879. — 1047.
- —I codici petrarcheschi velle biblioteche governative del Regno. Roma 1874.— 366.
- Invernizzi, Storia letteraria d'Italia. 640, 683, 684, 705.
- Iovius Paulus, Elogia doctorum virorum ab avorum memoria publicatis ingenii monumentis illustrium. Basileae 1556. 294, 424, 520, 697, 928, 1009.
- Iselin, Über die Geschichte der Menschheit. Carlsruhe 1784. 4, 5.
- Каррьеръ Морицъ, Искусство въ связи съ общимъ развитіемъ культуры и идеалы человъчества. Москва 1874.— 87.
- Карвевъ Н., Литературная эволюція на западв. Воронежъ. 1886. — 104 и слвл.
- Очеркъ возрожденія. Воронежъ 1876. — 1052.

- Kautsky K., Вѣкъ гуманизма и реформацін. 1889—90. — 1058.
- Kirchner, Katechismus der Geschichte der Philosophie. Leipzig 1877.—74.
- Kirner, I dialogi ad Petrum Histrum di Leonardo Bruni. Livorno 1889.— 610, 616, 617, 618, 619, 620, 621, 622, 624.
- Kirner, Sulle opere storiche di Francesco Petrarca. Pisa 1889.—242, 243, 245, 247, 251, 252, 253, 261, 263, 264, 265, 917.
- Кирпичниновъ, Въкъ Возрожденія.— 182, 411, 570.
- Klein, Geschichte des Dramas IV. Leipzig 1866—692.
- Klette, Beiträge zur Geschichte und Litteratur der italienischen Gelehrtenrenaissance. Greifswald 1889.—610, 617, 618, 619, 621, 622, 623, 624, 626, 627, 630, 674, 675, 824,
- Beiträge zur Geschichte und Litteratur der italienischen Gelehrtenrenaissance, I. Iohannes Conversanus. Greifswald 1888.—836, 837, 839, 840, 954, 957, 971, 1001.
- \*Klüwer, Totius mundi Epistome. Lugdini 1649. — 11.
- \*Knauer, Geschichte der Philosophie. Wien 1876. 73.
- \*Körner Fr., Geschichte der Pädagogik. Leipzig 1857. — 117.
- Körting, Die Anfänge der Renaissancelitteratur in Italien. Leipzig 1884. – 401, 402 424, 574, 1053.
- Boccaccio's Leben und Werke. Leipzig 1880.—424, 432, 444, 446, 451, 453, 454, 455, 457, 458, 460, 461, 462, 465, 469, 470, 471, 472, 473, 474, 476, 477, 479, 480, 481, 482, 483, 484, 485, 496, 487, 490, 491, 492, 493, 494, 495, 496, 508, 509, 511, 512, 513, 514, 517, 520, 535, 539, 549, 563 562, 575, 759, 760, 763.
- Patrarca's Leben und Werke. Leipzig 1878. –177, 178, 179, 182, 185, 186, 187, 188, 189, 191, 193, 194, 197, 198, 201, 202, 205, 206, 208,

- 209, 224, 225, 226, 227, 229, 288, 284, 285, 286, 239, 242, 243, 244, 245, 250, 251, 256, 259, 263, 266, 271, 272, 275, 289, 346, 383—395, 578, 585, 760, 764, 783, 785, 836, 938, 986, 999.
- Kolb G. Friedr. Culturgeschichte der Menschheit. Leipzig 1869. — 43, 44.
- Supplement zu allen Werken über Weltgeschichte. Pforzheim 1843. 42. Корелинъ М., Петрарка, какъ политикъ 1888. 413.
- Эпоха возрожденія п германофилы.
  1885. 1053.
- Костонаровъ, Исторія литературы. III. С -Петербургъ 1863. — 157.
- Krause, Geschichte der wichtigsten Begebenheiten des heutigen Europa. Halle 1797—1803. 15.
- \*Куглеръ, Руководство къ исторіи искусства. Переводъ съ измецкаго Е. О. Корша. Москва 1870. — 86.
- \*—Руководство къ исторін живописи. Москва 1872. 86.
- \*Kuhfuss, Über das Boccaccio zugeschriebene kürzere Danteleben.—478.
- \*Labruzzi di Nexima, Il Petrarca in Campidoglio. 1875. 367.
- Lacaita, Della vita e delle opere di Benvenuto. Ferenze 1887. 732, 736.
- Lambertacci Lodovico, Sermo in morte alicujus magni domini. Ed. Zardo.— 939, 940.
- \*Lamers, Disputatio historica litteraria de Fr. Petrarcae vita, moribus et in bonas litteras meritis. Trajecti ad Rhenum. 1842. — 330.
- Lami, Catalogus codicum manuscriptorum, qui in Bibliotheca Ricardiàna Florentiae adservantur. Liburni 1756. 810.
- \*Lami, Deliciae Eruditorum XIV. Florentiae 1743. 935.
- Landau Marcus, G. Boccaccio, sein Leben und seine Werke. Stuttgart 1877.—418, 424, 429, 430, 432, 435, 437, 445, 446, 447, 455, 456, 458, 460, 461, 462, 465, 470, 472, 474, 475, 476,

- 478, 479, 480, 481, 482, 481, 482, 483, 484, 485, 486, 487, 488, 490, 491, 492, 493, 494, 495, 496, 508, 509, 511, 512, 513, 514, 544-547, 575, 781.
- Landau, Die Quellen des Decameron. Stuttgart 1884. — 495, 499, 503.
- Landini Francesco Cieco degli Organi, Versus in laudem loycae Ocham. Ed. Веселовскій.— 867.
- Lange Fr. Alb., Geschichte des Materialismus. Iserlohn 1873. 80.
- \*Lanzi, Storia pittorica della Italia del Risorgimento. Milano 1823. — 165.
- Lapini Bernardo, Il comento deli triumphi del Petrarca. — 293.
- \*Du Laurens, Essai sur le vie de Pétrarque. Avignon 1839. 329, 330.
- Laurent F. Etudes sur l'histoire de l'humanité. T. VIII La Réforme. Bruxelles 1861. — 49 и саъд.
- \*La Vista, Luigi. Petrarca. 1863. 350.
- \*Lazari, Miscellaneorum ex mss. libris biblioth. Collegii Romani Societatis Jesu. Roma 1574. — 915.
- \*Le Bercheur Pierre, Reductorium morale. Ms. 586.
- \*Le Bret, Fortsetzung der Allgemeinen Welthistorie. 44 Band. Italien. Halle 1778—87.—130.
- Legrand, Bibliographie Hellénique. T. I. Paris 1885. 1001, 1002.
- \*Leli Lelio, Vita del Petrarca. 297, 584.
- Leo H., Geschichte der italienischen Staaten. 3. u. 4. Theil, Hamburg 1830. 136, 720, 741, 743, 745, 747, 748, 765, 767, 775, 776, 780, 878, 879, 883, 884, 885, 898, 899, 915, 919, 920, 935, 972, 977.
- \*Leoni, Vita del Petrarca. Padova 1843. 332.
- \*Levati, Laura. Milano 1828. 332.
- Viaggi di Fr. Petrarca in Francia, in Germania, in Italia discritti. Milano 1820. — 332.
- \*Levesque, Choix des poésies de Pétrarque, traduites de l'italien. Venise 1787. 314.

- Levi, Il Corbaccio e la Divina Comedia. Note e raffronti. Torino 1889.— 509.
- \*Lioy, Petrarca e Göthe alpinisti. 1886.—414.
- \*Lizio, Il Petrarca e Tomaso da Messina. 1876. 868, 776,
- \*Lombardi, Francesco Petrarca. Orazione. Bergamo 1874. — 369.
- Lomonaco, Vite degli eccellenti Italiani. Italia, 1802. — 323.
- \*Vita di G. Boccaccio. Lugano 1836. - 525.
- Da Longiano Fausto, Il Petrarca col commento Vin. 1532. 298.
- Loschi (Luscus) Antonio, Inquisitio super XI orationes Ciceronis, Parisiis 1536.—887, 888, 889, 893,
- \*Agromenti alle Commedie di Plauto. 887.
- \*Collationes. Ms. 889.
- \*Orationes. Ms. 889 и слъд..
- \*Achilles, tragoedia. 889.
- \*Carmina ed. Schio. Padova 1858.-889, 890, 891, 893, 894, 896, 897.
- \*L'Ulisse. Ms. 890.
- \*Fabula Capelette scripta per serem
   Ioh. Boccatium et de vulgari in latinum translata. Ms. 891.
- \*De vera amicitia. 891.
- \*Epistolae. 895.
- Lumbroso Giacomo, L'itinerarium del Petrarca. 1888. — 262.
- \*Любве, Исторія пластики. Москва 1870.— 86.
- **Льюнсь**, Исторія философія. С.-Петербургь 1889.— 78.
- \*Macola Ettore, I codici di Arquà. Padova 1874. 176.
- Machiavelli, Le istorie Fiorentine. Firenze 1857. 682—3, 772.
- Macri-Leone, Il zibaldone Boccaccesco della Maglibechiana. 1887. — 458, 460, 462.
- La politica di G. Boccaccio. 1890.
   564, 565.
- La vita di Dante scritta da Giovanni Boccaccio. Firenze 1888. — 475, 478.

- Macri-Leone, Le lettera del Boccaccio a messer Francesco Nelli, priore de Ss. Apostoli. — 462.
- Maffei Guiseppe, Storia della letteratura. Parte I. Italia 1834. 145.
- Maffei, Verona illustrata. Verona 1731.—920, 921, 924, 929, 934.
- Maggiolo, Essai sur la philosophie morale de Pétrarque. St. Nicolas 1843.—
  187, 189, 192, 199, 224, 338, 334.
- \*— Essai sur la philosophie morale de Pétrarque, et particulièrement sur son traité intitulé De Contemptu Mundi. Nancy 1863. — 333.
- **Маколей**, Петрарка. С. Петербургь 1862. 328, 329.
- \*Malmignati, Parole sulla tomba di Fr. Petrarca. Padova 1870. 350.
- \*Petrarca a Padova, a Venezia e ad Arqua. Padua 1874. - 366, 384.
- \*Malvica, Lettre sur Avignon. Bologne 1824. 332.
- \*Mancinelli, Legenda di S. Feliciano scritta da Pierangiolo Bucciolini de Foligno. Testo inedito del 1414. Bologna 1882. — 751.
- Mandalari, Fra Barlaamo Calabrese, maestro del Petrarca. Roma 1888.— 900—992, 994—998.
- Manetti, Dantis, Petrarchae ac Boccaccio vitae Florentiae 1747. 194, 287, 290, 291, 388, 455, 470, 476, 518, 873,
- De illustribus longaevis libri X (immo VI) ad Ludovicum Gusmanum.
   Ms. 786, 791, 803, 804, S10, 811, 814, 817, 824, 850, 1007, 1008.
- Dialogus in domestico et familiari quorundam amicorum Symposio habitus Venetiis. Ms. — 693, 694, 986.
- Oratio funebris in solemni Leonardi,
   Ed. Mehus. 695, 696.
- De dignitate et excellentia hominis.
   Basileae 1532. 801.
- Mango, Delle Rime di G. Boccaccio. 1883. 511, 512, 513.
- Manni, Illustrazione istorica del Boccaccio. Istoria del Décamerone. Firenze. MDCCXXXXII. 418, 424,

- **462**, **493**, **504**, **517**, **519**, **520**, **521**, **523**, **575**.
- Monnier Marc, Histoire de la littérature moderne. La Renaissance de Dante à Luther. Paris 1885.—402, 570.
- Marheinecke, Geschichte der christlichen Moral. 1806. 84, 437.
- \*Marmi, Notizie sulla vita e gli scritti del Boccaccio. Ms. — 520.
- Marsand, Biblioteca petrarchesca. Milano 1826. 286, 293, 298, 300, 302, 309, 313, 315, 325.
- Memorie della vita di Fr. Petrarca, raccolte dalle opere latine del Poeta. Padova 1819. — 327.
- \*Marsigli Luigi, Quaestiones teologicae. — 822.
- \*Sermones. 822.
- \*Lettera contro i vizi della corte del papa. — 822.
- Comento a una canzone di F. Petrarca. Bologna 1868. 822.
- Epistolae. 822, 823.
- Marsuppini, Oratio in funere matris ad Cosmum et Laurentium Medices. Ms.— 853.
- Martene et Durand, Collectio. T. III. 812.
- Thesaurus novus anecdotorum. Parisiis. 1717. 590.
- Martini F., L'Ameto di G. Boccaccio. —
   Orazione d'inaugurazione dei busti del Petrarca e del Poggio detta nell'-
- del Petrarca e del Poggio detta nell'-Accademia Valdarnese di Montevarchi il 7 sett. Firenze 1829. — 328.
- \*Marzagaglia Veronese, De modernis gestis M 921.
- \*Massini, Lezioni Perugia 1585. 301.
- Masson, Vita F. Petrarchae. Parisiis 1638. 302.
- Matter, Histoire des doctrines morales et politiques des trois derniers siècles-Paris 1836. — 40, 41.
- \*Maurin, Les amours de Pétrarque et Laure. Paris 1875. — 374.
- \*Mayr R., Die philosophische Geschichtsauffassung der Neuzeit. Wien 1877.—7.

- •Mazzano, Cenni biografici dei litterati ed artisti friulani del sec. IV al. XIX. Udine 1885. — 987.
- Mazzini Giovanni, Epistola. Romae 1754. 891.
- \*Mazzoni, Noterelle Petrarchesche. 1889. 413.
- Mazzuchelli Giammaria, Gli Scrittori d'Italia. Brescia 1753. 144, 424, 430, 463, 475, 480, 484, 488, 490, 492, 494, 511, 513, 514, 522, 523, 638, 639, 655, 657, 659, 661, 664, 667, 670, 682, 692, 694, 698, 707, 709, 717, 742, 744, 746, 751, 754, 781, 875, 877, 879, 881, 898, 901, 903, 904, 911, 912, 914, 915, 917, 918, 934, 973, 987, 991, 992, 994.
- \*Medin, Letteratura poëtica Viscontea. 1885. 900.
- Poesie politiche nella cronaca del Sercambi. — 878.
- De-Méhégan, Tableau de l'histoire moderne. Paris 1778. 2, 3.
- Mehus, Vita Ambr. Traversarii. 194, 272, 286, 307, 308, 451, 460, 518, 522, 586, 588—591, 596, 598, 607, 616, 657, 661, 663—667, 669—672, 695, 698, 707, 708, 719, 736, 744, 749, 784, 786, 790, 791, 803, 804, 806, 807, 811, 814, 817, 818, 822—825, 827—834, 838, 840, 842, 844, 846—848, 856, 851, 862—864, 867, 868, 870, 876—881, 901, 916, 982, 993, 994, 1002, 1007, 1008.
- Vita Leonardi Dati. Firenze 1743. –
   707, 708.
- Meiners C., Grundriss der Geschichte der Weltweisheit. Lemgo 1786. 59.
- Historische Vergleichung. Hannover 1793-1794. — 37, 38, 318, 319.
- Lebensbeschreibungen berühmter Männer aus den Zeiten der Wiederherstellung der Wissenschaften. I. B. Zürich 1795. — 835, 836, 841.
- Memorie e documenti per la storia dell'università di Pavia. Pavia 1877—78. 905, 914.

- Memorie istoriche de più nomini illustr<sup>i</sup> Pisani. T. I—IV. Pisa MDCCXC— XCII.—878, 879.
- \*Menard, sur l'origine de Laure, célébrée par Pétrarque. Paris 1764. 315.
- \*Meneghelli, Del canonicato di mess. Fr. Petrarca. Padova 1818. — 332.
- \*-Le rime di F. Petrarca. Padua 1819. 275.
- Merian, Origines de la poésie italienne BE Nouveaux Memoires de l'Académie de Berlin 1784 et 1786. — 318, 325.
- Meusel Ioh. Georg, Leitfaden zur Geschichte der Gelehrsamkeit. Leipzig 1799. — 39.
- \*Meutschen, Vitae eruditorum virorum. Coburg 1741. — 318.
- Meynart, F., Petrarca's Biographie. 1794.
- Mézières A., Pétrarque, Etude d'après de nouveaux documents. Paris 1868. 224, 349, 353-362.
- Michelet, Histoire de France au seizième siècle Renaissance. Paris 1858. 1021.
- \*Minich, Annunzio di nuovi studi intorno al Canzoniere. Venezia 1875. — 368.
- Sur les amours de Pétrarque expliqués par rapprochement de sa vie avec ses écrits. Paris 1874. 368.
- \*Minieri-Riccio, Memorie storiche degli scrittori nati nel regno di Napoli. Napoli 1845. — 772.
- •Minutoli, La vita e gli scritti di G. Sercambi. Discorso. Lucca 1845. — 878.
- Mittarelli, Bibliotheca codicum mss. monosterii S. Michaelis Venetiarum prope Mirianum. Venetiis 1779. — 659, 760, 761, 930, 931
- \*Modio (Moggio), Carmen. 915.
- Monaci Lorenzo, Chronicon de rebus Venetorum. Ms. — 985
- Historia de Carlo II, Rege Hungariae. Ms. 985.
- Pia descriptio miserabilis casus illustrium Reginarum Ungariae. Ms. 985.
- Sermo in celebritate exequiarum Michaelis Steno Ms. — 985.
- \*Montanari, Gli uomini illustri di Faenza. Faenza 1882. — 749.

- Montefalco, Filenico, Ms. 751.
- \*Montepolitiano, Iacopo, Fimerodia. 864.
- \*-Cinque sonetti, ed. Renier.-864.
- \*Monti, Il Petrarca visita Roma. 1876.—367.
- Monzani, Di Leonardo Bruni Aretino. Discorso. — 682, 699, 701, 848, 1006.
- \*Morbio Carlo, Storie dei municippii italiani. Milano MDCCCXL. 137.
- \*Mordani, Vite di Ravegnani illustri. Ravenna 1837. — 742, 836.
- \*Morelli, Monumenti Veneziani di varia letteratura. Venezia 1796. 978.
- \*Morhofius, Polyhistor. Lubecae 1747. 95.
- \*Morsolin, Un umanista di secolo XIV pressoché sconosciuto. Venezia 1888. 934.
- Montier, Letteri volgari di Giovanni Boccaccio. Firenze 1834. — 449, 461.
- Opere volgari di Giovanni Boccaccio.
   Firenze 1827—1884.—480, 493, 494, 511.
- Müller Iohannes, Vierundzwanzig Bücher Allgemeiner Geschichten, Stuttgart und Tübingen 1845.—14.
- \*Müntz Eugéne, La Renaissance en Italie et en France au temps de Charles VIII. Paris 1885. — 92.
- \*-Les Précurseurs de la Renaissance. Paris 1876.
- Les arts à la cour des Papes. Paris 1878—1882.
- Histoire de l'art pendant la Renaissance. I. Italie. Les primitifs.
   Paris 1889. 92 и слъд.
- Pétrarca et Simone Martini Memmi à propos du Virgile de l'Ambrossiene. Paris 1887. — 414.
- \*Mugna, Ricordo del V Centenario dalla morte del Petrarca. Padova 1874. 369.
- Muratori, Antiquitates Italiae. 736.
- Scriptores. 770, 878, 902, 938, 958, 960, 962, 963, 964, 965, 968, 978, 983, 989.
- Vita di F. Petrarca. Venezia 1741.
   304, 305, 306, 329.

- \*Mussafia, Le difese di un illustre. 427.
  \*Muzzi, Vita di Fr. Petrarca. Bologna 1863. — 350.
- \*N. N., Brevi ricordi sopra Fr. Pettrarca. Padova 1874. 369.
- Nachrichten zu dem Leben des Franz Petrarca. Lemgo 1774. — 313.
- \*De Nardi, Petrarca e Laura. Milano. 1873. 350.
- \*Narducci. I codici Petrarcheschi delle Biblioteche governative del Regno. Roma 1874. — 176.
- \*— I Codici Petrarcheschi delle Biblioteche Barberina, Chigiana, Corsiniana, Valliceliana, Vaticana. Roma 1874. — 176, 366.
- \*Nascita e morte del Boccaccio. Ms. 520.
- \*Natale, Storia della filosofia moderna. Roma 1872. — 78.
- Nauclerus Iohannes, Chronicon. Coloniae. 1564. 10.
- Negri Giulio, Istoria degli scrittori fiorentini. In Ferrara MDCCXXII. — 247, 316, 522, 781, 822, 827, 876,
- \*Di Negro Andalo, Tractalus de sphera: theorica planetarum. 761.
- -- \*Expositio in canones Profacii Iudaei de Aequationibus planetarum: introductio ad judicia astrologica. --761.
- \*— De compositione astrolabii. 761.

  \*Niceron Mémoires pour servir à l'histoire des hommes illustres dans la republique des lettres. Vol. 43. Paris 1829—45. 95, 304, 698.
- \*Niedner Chr. Wilh., Geschichte der christlichen Kirche. Leipzig 1846. 24, 25.
- \*Nogarola Angiola, De virtutibus. Vindobonae 1886. 933.
- \*- Carmina, Vindobonae 1886. 933.
- \*Nagarola Isota Veronensis, Opera quae supersunt omnia T. I et II. Vindobonae 1886. — 933.
- De Nolhac Pierre, Le canzoniere autographe de Pétrarque. Paris 1886.—275.

- De Nolhac Pierre, Note sur deux autographes de Pétrarque. Paris 1886. — 275.
- La bibliotheque de Fulvio Orsini-Paris. 1887.
- Facsimilés de l'écriture de Pétrarque. Rome 1887. 276.
- Un'ultima parola sul Canzoniere Petrarchesco. — 276.
- Les scholies inédites de Pétrarque sur Homère. 1887. — 238.
- Manuscrits à miniatures de la bibliothèque de Pétrarque. Paris 1889. — 44.
- Une date nouvelle de la vie de Pétrarque. Toulouse 1890.-413.
- Pétrarque et son jardin d'après ses notes inédites. 1887.—413.
- \*Novati, La giovinezza di Coluccio Salutati. Torini 1888.—820.
- Relazione intorno all'epistolario edito ed inedito di Coluccio Salutati. — 812.
- \*Sulla composizione del Filocopo.
   481.
- \*Un umanista Farbrianese del sec. XV: Giovanni Tinti. 1885. — 750.
- \*Obizzi Rinaldo, De vita, moribus et dictis phiiosophorum. Ms. 976.
- \*Occioni. Cajo Silio Italico et il suo poëma. Studi. Firenze 1871. 271.
- \*D'Olivier-Vitalis, L'illustre chatelaine de Vaucluse, la Laure de Pétrarque. Paris 1842. — 332.
- \*Onofri Giacinto, Del Guarino Veronese e de'suoi tempi. 1873. — 929.
- \*Osservazioni e dissertazioni varie sopra il diritto feudalle concernenti. Livorno 1764. — 635.
- Où est né Boccacce. Paris 1885. 563. D'Ovidio, Madonna Laura. 1888. 412.
- Questioni di geografia petrarchesca 1890.—414.
- \*Paccard, Pétrarque solitaire. Paris 1816.—327.
- \*Padova a Francesco Petrarca. 1814.—
  365.

- \*Paesch, Renaissance und Humanismus in Italien. 1885. 1058.
- Paganini, Delle relazione di messer F. Petrarca con Pisa. 1882. 412.
- Pakscher, Die Chronologie der Gedichte Petrarcas. Berlin 1887. 278, 275, 276, 277, 278, 279.
- Il canzoniere Petrarchesco 276.
- Di un probabile autographo Boccacescho. — 276.
- Aus einem Katalog des Fulvi Ursinus. 1887.—276.
- Palesa A., L'Africa recate in vers<sup>1</sup> italiani. Padova 1874.—365.
- Palmieri Matteo, De vita et rebus gestis. N. A. 770.
- Paoli, Documenti di ser Ciappelletto.—
  Il Petrarca precursore della Rinescenza 1872.—350.
- Papencordt Fel., Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter. Paderborn 1857.—123, 336, 710.
- Papillon, Histoire de la philosophie moderne. Paris 1876.—78.
- Papotti, Biografia di Benvenuto Rambaldi. Forli 1834.—736.
- \*Parolari, Della religiosità di Fr-Petrarca. Bassano 1874.—333.
- Pastor Ludwig. Geschichte der Päpste. Freiburg 1886 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 33, 587, 593, 594, 597, 706, 708, 710, 712.
- Da Pastrengo Guglielmo, De originibus rerum. Venezia 1547.—920.
- Patroni, Antonio da Tempo, commentatore del Petrarca e la critica di Grion. 1889.—293.
- Paulsen. Geschichte des gelehrten Unterrichts. Leipzig 1885.—19.
- Pellegrino, Fr. Petrarca e lo studio del greco in Italia. Roma 1875. 367.
- \*Pelli, Elogi degl'illustri scrittori toscani. Lucca 1771. — 318.
- Pellini Silvio, Una novella del Decamerone. Pavia 1887. — 504.
- Da Peraga Beneventura. Sermo, habitus in exequiis F. Petrarcae. 286.
- Perrens F. T., Histoire de Florence. Tome I. Paris 1888. — 122.

- Perrens F. T., Jérome Savonarole, sa vie, ses prédications, ses écrits. Tome I. Paris 1853. — 170.
- Perrin, Humour à Vaucluse. Avignon 1874. 368.
- \*De Perusio Paulus, Genealogia tam hominum quam deorum. — 425.
- Peruzzi, Ricardi sulla vita di messer F. Petrarca e di madonna Laura. — 288.
- Petavius D., Rationarium temporum. Amsterdami et Lipsiae 1745. — 12.
- Petit Jean, Justificatio ducis Burgundiae supra caede ducis Aurelianensis. — 437.
- Petrarcha. Opera omnia. Basileae 1496 и 1554. — 176, 979, 982.
- De remediis utriusque fortunae libri duo. — 177 и слъд. 915, 948.
- De vita solitaria. 185 и слъд.
- De otio religioso. 188 и слъд.
- De vera sapientia. 190 и сата.
- De sui ipsius et multorum ignorantia. 197 и слъд.
- Contra medicum quendam invectirarum libri IV. — 200 и слъд.
- Contra cujusdam Galli anonymi calumnias apologia. — 201 и слъд.
- Contra quendam Gallum innominatum, sed in dignitate positum. — 203 и олъд.
- De contemptu mundi colloquiorum liber. 205 и слъд., 996.
- Epistola ad posteros. 207.
- Epistolae de rebus familiaribus et variae. Ed. Fracassetti. Vol. I—III. Florentiae 1854—63. 207, 224, 229, 241—243, 281, 284, 341, 348, 358, 857—359, 371, 379, 389, 391, 579, 580—588, 591, 595, 718, 721, 722, 743, 746, 748, 750, 752, 756, 758, 760, 763, 764, 765, 768, 770, 775, 776, 781, 782, 784, 785, 878, 884, 914, 915, 916, 917, 920, 938, 936, 939, 948, 953, 975, 977, 978, 983, 990, 993, 1000.
- Lettere delle cose familiari libri ventiquattro, lettere varie libro unico. da Fracassetti. Vol. I—III Firenze

- 1868-67. 207, 297, 301, 349, 450, 583—588, 592, 722, 743, 745, 746, 750, 759, 764, 768, 776, 781, 782, 784, 835, 836, 837, 884, 914, 915, 920, 921, 984, 939, 973, 975, 989, 993, 999.
- Lettere senili volgarizzate da Fracessetti. Vol. I—II, Firenze 1869—1870. 272, 349, 362, 371, 391, 393, 579, 580, 581, 591, 595, 718, 722, 781, 736, 739, 742, 743, 753, 756, 762, 764, 765, 768, 771, 772, 775, 782, 783, 803, 823, 835, 879, 881, 914, 917, 920, 935, 936, 973, 993, 999.
- Epistolae sine titulo. Op. omn. 222-823.
- Collatio in Capitolio. 232 и след.
- Arengna facta venecijs 1352. 234.
- Arrigna facta Mediolani. 234.
- Arengna facta in Novaria. 235 и сявд. 918.
- Aregna. 236.
- Ars punctuandi ad Salutatum oratorem insignem. — 238.
- Vitae virorum illustrium. 241 и слъд., 935.
- Epitome virorum illustrium. 246 и слъд.
- Vita Senecae. Ms. 252.
- Sentencia de Terentii vita. Ms. 252.
- De rebus memorandis libri IV.
   252 и слъд., 756, 757.
- Itinerarium Syriacum (см. Lumbroso). — 262 и слъд.
- Epistolarum poëticarum libri III.
   266, 914, 916, 975.
- Bucolicum carmen in XII aeglogas distinctum. — 266 и слъд., 765.
- Epytomata super suis bucolicis. 267 и саъд.
- Africa. Padova 1874. 270 и слъд., 756.
- Psalmi poenitentiales. 271.
- Orationes contra tempestates aereas. — 272.
- Oratio quotidiana. 272.
- Oratio contra tempestates. 272.
- Philologia. 272.
- De casu Medeae. Ms. 272.

- Petrarcha, Comoedia super dextructione Caesenae. Ms. — 272.
- Sonetti e canzoni in vita di madonna Laura. — 776.
- Sonetti e canzoni in morte di madonna Laura. 776.
- Sonetti e canzoni sopra varj argomenti 776.
- Trionfi in vita e in morte di madonna Laura. 776.
- Petrarca e Venezia. 1874. 366, 367. Pétrarque à Voucluze. Paris 1804. — 324.
- Петровъ, Лекцін по всемірной исторіи. Харьковъ 1888.— 21.
- Pezzoli Luigi, Elogio al Petrarca. 1808. 324.
- Pico della Mirandola, De hominis dignitate. 794.
- Pietropoli, Il Patrarca impugnato dal Petrarca. Venezia 1818. — 327.
- \*Pinelii, La moralità nel Decamerone. 1882. — 508.
- Appunti sul Corbaccio. 1883 509.
   Pingaud, Fr. Petrarcae Africa. Parisiis 1874. — 365.
- Имито, Исторія итальянской національной литературы. Т. І. С.-Петербургь. 1869. 157, 352, 535.
- \*Piombiolo, Discorso e poesie sulle opere di Fr. Petrarca. Brescia 1807. 324.
- \*Pirandello, Petrarca a Colonia. 1890.—412.
- Pirrus Rocchus, Sicilia sacra. Panormi 1733. 158.
- Piumati, La vita e le opere di Fr. Petrarca. Torino 1885. 396.
- Pizzicoli Ciriaco d'Ancona, Itinerarium. Florentiae 1742. 754.
- Planche, Pétrarque. 1847. 332.
- Platina B., Historia de vitis Pontificum Romanorum. Coloniae Agrippinae. 1590. — 123.
- Pöhlmann, Die Wirthschaftspolitik der Florentiner Renaissance. 122.
- Poggio Bracciolini, Epistolae ed. Tonnelli. I—III. Florentiae 1832—61. — 844, 845, 846, 847, 893, 926.

- Poggio Bracciolini, Historia tripartita ad reverdissimum D. Prosperum Cardinallem de Collumna. Opera. — 860—862, 866.
- Opera. Basileae 1538. 825, 826, 854, 857—860, 863, 873, 926, 928, 937, 938.
- Oratio funebris in obitu Leonardi
   Arretini. Eed. Mehus. 696.
- Oratio in funere Nicolai Niccoli civis Florentini. 849.
- \*Ds Ponte, Vita di Fr. Petrarca. Padova 1874. 369.
- Pope-Blount, Censura celebriorum authorum. Londoni 1790. 95, 304, 521.
- De Poveda, Del sepolcro di Mess. G. Boccaccio. Colle 1827. 526.
- Prantl Carl. Geschichte der Logik im Abendlande. Leipzig 1870. 83 и слъд.
- Da Prato Giovanni, \*Trattato d'una nagelica cosa. 865.
- Il Paradiso Ed. Веселовскій. 865.
- \*Précis historique. Avignon. 1811. 324.
- Prezziner, Storia del publico studio e delle società scientifiche e letterarie di Firenze. Firenze 1810. 830, 834, 842.
- \*Prost, Observations sur trois lettres attribuées à Pétrarque. Nogent 1876.—
- \*Puccianti, La donna nella Vita Nuova di Dante e nel Canzoniere del Petrarca. Pisa 1874. — 368.
- \*Puffendorf. Introduction à l'histoire générale et politique de l'hunivers. Amsterdam 1721. — 13.
- Pulignani Faloci, Le arti e le lettere alla corte dei Trinci di Foligno 1883. 750, 751, 763, 754.
- Quetif Jacobus, Echard Jacobus. Scriptores Ordinis Praedicatorum. Lutetiae Parisiorum 1719. 23.
- Quinet Edgar, Les Révolutions d'Italie. Paris 1857. — 159 и слъд., 274, 497, 506.

- Quirini, Diatriba praeliminaris ad F. Barbari Epistolas. Brixiae 1741. 918.
- \*Rabus L., Grundriss der Geschichte der Philosophie. Erlangen 1887. 73.
- Rambaldi Benvenuto da Imola, Lucani Pharsalia cum recollectionibus. 1836. — 722.
- Senecae tragoediae cum adnotationibus. Ms. — 723.
- Libri novem Valerii Maximi dictorum memorabilium et factorum reccolecti. Ms. — 723.
- Francisci Petrarchae Bucolicon Carmen in duodecim Eclogas distinctum cum commento. Venetiis 1516. — 723.
- Commentum super Dantem, scilitet super Infernum, Purgatorium et Paradisum. — 723-730.
- Epistolae. 731-733.
- Romuleon. Ms. 734.
- Il Rumeleo volgarizzato dal dott.
   Guatteri. Bologna 1867. 734, 737.
- Augustalis libellus. 734.
- \*Cronica a principio mundi usque ad adventum Christi. Ms. 735.
- \*Opusculum de Urbis Mediolani
   Magnalibns. 735.
- Ranalli Ferdinando, Storia delle belle arti in Italia. Firenze 1869. — 165.
- \*Lezioni di Storia. Volume I. Firenze 1867. 166.
- Ranke L., Die römischen Päpste in den letzten vier Iahrhunderten. Leipzig 1878. — 33.
- Rastoul de Mangeot, Pétrtarque et son siècle. Avignon 1836 u Bruxeies 1846. — 329.
- Raumer K., Geschichte der Pädagogik. Stuttgart 1846. 118.
- \*Ravegnani Benintendi, Commendatoria vitae actae et exhortatoria peragendae. Ms. 978.
- \*Chronica Venetiarum. Ms. 978.
- \*Istoria dell assedio e della ricupera di Zara. Venezia 1796 978.
   De laude venetorum. 978, 978.
- Da Ravenna Giovanni cm. Convertino. Razzolini, De viris illustribus vitae

- Bologna 1874. 248, 249, 365, 982. \*Re Zefirino, I. biografi del Petrarca. Ragionamento. Fermo 1859. — 284. \*Reina Gorini, Ricordi di trenta illustri Italiani. Brescia 1839. — 330.
- Reinhardstöttner, Eine dem Leonardo Bruni zugeschriebene Sallustübersetzung. — 666.
- Reinhold Ernest, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie. Jena 1839. 65.
- Renan Ernest, Averroès et l'averroisme. Paris 1666. 81 и след. 200, 971.
- Renazzi, Storia dell'università degli studj di Roma. Roma 1803. — 584, 587, 595, 716, 717.
- \*Renier, La vita nuova e la Fiametta Torino e Roma. 1879. — 549.
- L'autografo Canzoniere petrarchesco — 276.
- \*Un poema sconosciuto degli ultimi anni del sec XIV. - 864.
- \*Resta Antoniolo, Oratio de nuptiis Leonardi, Clarentiae Ducis et Violantis Vicecomitis. Ms. — 886.
- -- \*Ius municipale urbis Mediolanensis cum aliis collegis ab ipso emendatum. Ms. -- 886.
- \*Resta Lazarino, Epistolae. 898.
- \*Epigrammata varia latina. 898. Reumont, Geschichte der Stadt Rom. III Band. Berlin 1868. — 123 и слъд. 583, 586, 592, 594, 706, 709, 710, 716, 722.
- \*Rezza, Nella commemorazione di F. Petrarca. Geneva 1869. 350.
- \*Ridolfi, Artefila. Dialogo. Lione 1560. p. 314.
  - \*Vita del Boccaccio. Lione 1552.-520.
- Di Rienzo Cola, Descriptio urbis Romae ejusque excelentia. 717..
- \*Rinuccini Cino, Rime, Lucca 1858.—
- Invettiva contra a certi calluniatore di Dante e di Messer Fr. Petrarca di Messer G. Boccacci. 853—857, 869.

- \*Rinuccini Cino, Risponsiva alla Invetiva di Messer Antonio Lusco. 869, 870.
- \*Rio De l'art chretien. 4. vols Paris 1874. 91.
- Ritter, Geschehte der Philosophie. Hamburg 1850.—67 n carg.
- Rixner, Handbuch der Geschichte der Philosophie. Salzbach 1829. 63 и слъд.
- \*Rizzini In occasione del V Centen del Petrarca. Trieste 1874. — 369.
- Roberto d' Angiò, Il trattato delle virtù morale. Roma 1642. 757.
- Rocholl. Die Philosophie der Geschichte. Göttingen 1878. 115.
- Rohrbacher, Histoire universelle de l'Eglise Catholique. Paris 1858.— 62.
- Roman, Vie de Petrarque. Avignon 1804. 324.
- De Romani Ludovico da Fabriano, De casu Caesenae. Ms. 750.
- Romanin, Storia documentata di Venezia. Venezia 1853-61. 130.
- Bomussi, Petrarca a Milano. Milano 1874. 366, 384.
- Ronchini, La dimora del Petrarca in Porma Modena 1874. 306, 384.
- Bóndani, Selvapiana. Milano 1874. 366.
- Fr. Petrarca, sua casa in Selvapiana. — 366.
- Rondoni, Ordinamenti e vicende principali dell'antico studio fiorentino. 1884. — 830, 843.
- Rosa Gabriele, Storia generale delle storie. Milano-Napoli 1873. 113.
- \*Rosenkranz Karl, Handbuch einer algemeinen Geschichte der Poesie. Halle 1832. — 99.
- Rosini, Vita de F. Petrarca Pisa 1805. — 324, 325.
- Rosmini, Istoria di Milano. Milano 1820. 130.
- Vita e disciplina di Guarino Veronese e de'suoi discepoli. I III.
  Brescia 1806. 863, 922—927, 929—933, 973, 974.
- \*Rosselini, La casa di G. Boccaccio. 1825. — 526.

- \*Rossetti, Dello spirito antipapale. Londra 1832. — p. 333.
- Petrarca, Giulio Celso et Boccaccio. Trieste 1828. 200, 242, 243, 244, 245, 246, 247, 248, 250, 266, 284, 285, 287, 289, 293, 296, 299, 302, 304, 305, 306, 431, 579, 938, 982.
- Rossi Roberto, Sermo super detractione rhetoricae. Ms. 863.
- Carmina. 863.
- Rossi Casè, Di maestro Benvenuto da Imola, Pergolla 1889. — 723, 731, 732, 733, 734, 735, 736, 737, 738.
- \*Di Maestro Benvenuto da Imola. Imola 1888. - 736.
- Rotteck Allgemeine Geschichte. Freiburg 1824. 16, 17.
- Boux-Ferrand H. Histoire des progrès de la civilisation en Europe. Paris 1838. 42.
- Rovillio Gulielmo, Il Petrarca. Lyone. 1550. 300.
- \*Rubbi Elogio di Fr. Petrarca. Venezia 1782. 318.
- Ruberto, Le Ecloghe de Petrarca. 270.
- Rudelbach, Hieronymus Savonarola und seine Zeit. Hamburg 1835. 169.
- Rückert H., Lehrbuch der Weltgeschichte. Leipzig 1859. — 44, 45, 46, 47, 48.
- Rühl, Le Estravaganti del Petrarca 1881. 414.
- Ruth E., Geschichte der italienischen Poesie. Leipzig 1874.—146, 335, 529.
- Sabbadini, Briciole umanistiche.—640, 649, 753, 754.
- Epistolae di Pier Paolo Vergerio seniore da Capodistria. — 958, 960, 964
- Guarino Veronese e il suo epistolario, edito e inedito Salerno 1885.— 921—924, 930.
- Guarino Veronese e le opere rettoriche di Cicerone. 1885—86. — 930.
- Guarino V. e gli archetipi di Celso e di Plauto. Livorno 1886.
   930.

- \*Sabbadini, Codici latini posseduti, scoperti ed illustrati da Guarino V. 1887. — 930.
- \*Vita di Guarino Veronese. 930.
- \*Se Guarino Veronese abbia fatto una recensione da Catullo. 1884 — 1885. — 925.
- \*Ancora di Catullo e di Guarino Veronese. 1885-86. - 925.
- \*Lettere e orationi edite e inedite di Gasparino Barzizza su Quintiliano e Cicerone. — 913.
- Notizie sulla vita e gli scritti di alcuni dotti umanisti del secolo XV raccolte da codici italiani 1885.
   838, 839, 1001, 1002.
- Storia del Ciceronianismo. Torino 1886. — 1060.
- Sabellicus Marcus Antonius, Rapsodiae historiarum Basilea 1540. 8.
- Linguae latinae reparatio. Dualogus. 8.
- Rerum Venetarum ab urbe condita
   Decades IV. 130.
- Sacchetti Franco, I Sermoni evangelici e le lettere. Ed. Gigli. Firenze 1857. — 864.
- \*Le novelle, ed Gigli. Firenze 1886. 864.
- \*Sacchi, Petrarca. Milano 1835.—330. De-Sade, Memoires pour la vie de François Pétrarque. Amsterdam 1744.—246, 274, 277, 288, 289, 290, 293, 294, 296, 298, 299, 300, 301, 302, 304, 306, 308 309, 310, 311, 312, 313, 315, 324, 329, 335, 450, 584, 585, 587, 760.
- Садовъ, Виссаріонъ Никейскій. С.-Петербургъ 1883. 168.
- \*Salmi, Biografia di Colucci Salutati. Lucca 1879. — 820.
- Salutati Collucius, Carmina. Ms. 744, 786, 815.
- De Fato et Fortuna liber. Ms. 786—790, 826.
- De Seculo et Religione. Ms. 790-801.
- Declamatio pro Lucretia. 802.
- De Verecundia. Ms. 803, 804.

- Salutati De Nobilitate legum et Medicinae. 1552. 804.
- De Tyranno Ms. 804 806, 821, 867.
- \*De Regno successivo et electivo.
   Ms. 806.
- \*De Coronatione Regis. Ms. 807.
- \*Sermo ad Philippum de Alensonio. Ms. 807.
- Invectiva in Antonium Luschum Vicentinum. Florentiae 1826.—807—809, 818, 821.
- De laboribus Herculis. Ms. 424, 810, 881,
- \*Ars dictaminis. Ms. 810.
- -- \*Historia de casu hominis, certamen Fortunae et Paupertatis.--811.
- Vita D. Andreae Corsini. 811.
- \*О печальномъ ноложенім книгъ. 811.
- Epistolae. Ed. Mehus. Pars I. Florentiae 1741. 811, 829, 835, 837, 838.
- Epistolae Ed. Rigaccius. Pars I.
   Florentiae 1741. Pars II. Parisiis 1742. — 811.
- Epistola ad Ioannem de Sancto Miniato. Ms. — 813,
- \*De Bello Pyrrhi habito cum Romanis. Ms. 814.
- \*Eclogae. 814.
- Conquestio Phyllidis. 814.
- De arte et ratione divinandi. Ms. 814, 815.
- Metra ad Petrarcham incitatoria. 815.
- \*De Petrarchae obitu. 815.
- \*Sonetti. 816.
- Da San-Miniato Giovanni, Persuasio.

  Ms. 812.
- De Sanctis, Saggio critico sul Petrarca. Napoli 1883. 275, 278, 362—365.
- Storia della letteratura italiana.
   Napoli 1873. 151 n crig., 352, 411, 477, 478, 486, 487, 490, 492, 493, 494, 497, 506, 536—538.
- \*Sansovino, Vita del Boccaccio. Venezia 1546. 520.

- \*Sauer, Geschichte der italienischen Litteratur, Leipzig 1883. — 154.
- Sevigny F. C. Geschichte des römichen Rechts im Mittelalter. Sechster Band. Heidelberg 1850. 115 u 116.
- Saxius, Historia litteraria-tipographica Mediolanensis. Mediol. 1745. — 291.
- \*Da Scarparia Antonio di Guecio, Tractatus de signis febrium. — 834.
- Da Scarparia Jacoppo Angello, Переводы. — 707, 708.
- De Gregorii XII electione epistola. — 708.
- Schedel, Tabula operis de temporibus mundi. Nurenberge 1493. 9.
- Scheffer-Boichorst, Petrarca und Boccaccio über die Entstehung der Dichtkunst. 1882. 429.
- Schepherd, Vita di Poggio Bracciolini tradotta da Tom. Tonnelli. Firenze 1825.—811.
- Scherr Iohannes, Allgemeine Geschichte der Litteratur. Stutgart 1851. 99 и слъл.
- Scherr Thomas und Iohannes, Gemeinfassliche Geschichte der religiösen und philosophischen Ideen. Staffhausen 1843. 42, 43.
- \*Schiavo, Pietra del paragone amoroso, ovvero dell'amore platonico del poeta Fr. Petrarca. Venezia 1737. — 311.
- Schio Giovanni, Sulla vita e sugli scritti di Antonio Loschi. Padova 1858. — 887, 889, 890—897.
- Schlegel Fr. Geschichte der alten und neuen Litteratur. Berlin 1841. — 98, u cabs.
- Nachricht von den poetischen Werken des Iohannes Boccaccio 1801. — 496, 525.
- Philosophie der Geschichte. Wien 1829. 6.
- \*— W., Dante, Pétrarque et Boccacce justifiés de l'imputation de l'érésie. Leipzig 1864. 333.
- Schlözer Aug. Ludw., Universal. Historie. Göttingen und Gotha 1772. 14.

- Schlosser F. C., Weltgeschichte. Frankfurt am Main 1849. 17, 18, 19.
- Шиндть Караъ, Исторія педагогики. Москва 1879.— 119, 960.
- Schmidt Charles, Précis de l'histoire de l'église d' Occident pendant le moyen age. Paris 1885. 35, 36.
- Schnaase Carl, Geschichte der bildenden Künste, 8 Bände. Stuttgart 1879.—
  89 u carbg.
- Schneider C. F. Chr., Fr. Petrarchae historiae Iulii Caesaris. Leipzig 1827.—249.
- \*Schoderenus, Vita F. Petrarchae, 1622. 302.
- Schoell, Cours d'historie des états Européens. Paris 1831. — 15, 16.
- Schröckh, Christliche Kirchengeschichte. Leipzig 1800. — 23, 24.
- Schück, Boccaccios lateinische Schriften 1874. 481, 482, 436, 448.
- Zur Charakteristik der italienischen Humanisten des 14 und 15 Jahrhunderts. Breslau. 1857. — 1024.
- Schultze Fritz, Geschichte der Philosophie der Renaissance. Jena 1874. 1058.
- Schwegler Alb., Geschichte der Philosophie. Stuttgart 1860. 73.
- Serassi, Vita di F. Petrarca. Bergamo 1746. 309.
- \*Sercambi Giovanni. Novelle. Bologna 1871. — 878.
- Novelle inedite. Firenze 1886. 878.
   Da Serico Lombardo, De laudibus aliquot foeminarum gentilium aut litteris, aut armis illustrium. Ms. 939.
- Epitoma virorum illustrium. 245, 246, 939.
- Dialogus ad Fr. Petrarcam de dispositione vitae suae et de ducenda uxore. — 939.
- Settembrini Luigi, Lezioni di litteratura Italiana. Vol. I. Napoli 1869. — 148 и слъд., 352.
- \*Setti, Gaspare Tribraco de Trimbocchi umanista Modenese del secolo XV. 1878. 974.
- \*Sgulmero, Sulla corografia del Filocolo. Milano 1883. — 483.

- \*Signorini, F. Petrarca a Linterno 1885. 412.
- Sigwart, H. C. W. Geschichte der Philosophie. Stuttgart und Tübingen 1844. 66.
- Silvestro Domenico, De Insulis et earum proprietatibus. Ms. 827.
- Eclogae. Florentiae 1504. 827.
- Carmina. Ms. -827, 828.
- Consolatio missa per Daphnem ad ad Phillidem. Ms. — 828.
- \*-Epistolae. 828.
- \*De Simone Cornelio e Buoncompagni Baldassare, Intorno alla, vita ed a lavori di Andalò di Negro. Roma 1874. — 761.
- Simonsfeld, Andreas Dandolo und seine Geschichtswerke. München 1876. — 978.
- \*Simpson, Petrarch. 1874. 369.
- \*Siragusa, L'ingegno, il sapere e ge'intendimenti di Roberto d'Angio. Torino 1891. 757.
- Sismondi Simonde, De la litterature du Midi de l'Europe. Paris 1829. — 101 и слъд., 182, 224, 227, 335, 528, 575, 698.
- Histoire des Républiques Italiennes du moyen age. Paris 1840. — 131 и ольд., 336, 741, 743, 747, 748, 752, 757, 765, 767, 883, 885, 886, 919, 972, 973, 975, 976, 989.
- Soave Francesco, Poesie scelte di Francesco, Petrarca. Milano 1790, 314.
- \*Sondras, Etude sur G. Chauser. Paris 1859. 491.
- \*Sorio B. e Gigli, Lettere del beato don Giovanni dalle Celle, Roma 1845.— 823.
- Spadi, Il Canzoniere di F. Petrarca riordinato. Firenze 1858. 275.
- \*Springer And., Kunsthistorische Briefe. Prag 1857. — 86.
- \*Squarciafico, Vita del Boccaccio —518.

  F. Petrarchae Vita ac Testamentum. 291.
- \*Stagio, Opera intitolata Amazonida. Venetia 1503. — 754.

- Stein Ludvig, Handschriftkunde zur Philosophie der Renaissance. 1888. 600.
- \*Steinschneider, Robert von Anjou und die jüdische Litteratur. 1886. 758.
- \*Stella, Annales Genuenses. 989.
- Stern Adolf, Geschichte der neuern Litteratur. I Band. Leipzig 1882 100 II crks., 403, 569, 570.
- Stintzing R., Geschichte der Deutschen Rechtswissenschaft. München und Leipzig 1880. 117.
- Stöcki Albert, Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Mainz 1866.—
  71 u crbi.
- Stolfi, Salutati Epistola. Bologne 1867. 813.
- Стороженко, Педагогическія теоріи эпохи Возрожденія. 1888.— 960.
- Da Strada Zanobi, Oratio de fama Ms.—589.
- Della Sfera. Ms. 590.
- Carmina. 590.
- Noticie istoriche raccolte dal P. S.
   M. C. P. Firenze 1878. 591.
- Symonds, Renaissance in Italy. The age of the despots. 683, 884, 707, 1040.
- The Revival of Learning. London 1877. 396-398, 549, 550, 707, 710, 711, 712, 715, 719, 1040.
- The fine arts. London 1877. 165.
- Italian litterature. London 1881.
  403, 404, 478, 487, 490, 492, 494, 496, 497, 498, 499, 506, 507, 511, 551.
- Taberna, Guido, Carmen elegiacum. Ms. 903.
- Taine, H., Philosophie de l'art en Italie. Paris 1867.—87 n cris.
- \*Tambeni Giovanni di Baldo, Tractatus Ms. -- 834.
- Tamburini, Benvenuto Rambaldi da Imola. Imola 1856.—723, 732, 736, 737.
- Tanfani, Niccola Acciaiuoli. Fireuze 1863.—430, 589, 769, 770, 771.
- Da Tempo, Vita di F. Petrarca. Roma MCCCCLXXI. 293.
- Tennemann Wilh. Gottlieb, Grundriss der Geschichte der Philosophie. Leipzig 1816. 62 u cztz.

- Theiner, Codex diplomaticus dominii temporalis S. Sedis. Romae 1862.—592.
- \*Thilo Ghr. A., Kurze pragmatische Geschichte der Philosophie. Göthen 1881.— 73.
- Thomas, Extraits des archives du Vatican. Rome 1884. 413.
- \*Tinti Giovani, De institutione regiminis dignitatum. Ms. 750.
- Tinto Franc, La nobiltà di Verona. Verona MDXCII. — 142.
- Tiraboschi Girolamo, Storia della letteratura Italiana. Venezia 1823.—144, 246, 317, 335, 579, 584, 590, 591, 698, 707, 720, 721, 722, 736, 739, 740, 742, 743, 744, 745, 747, 748, 749, 750, 753, 754, 757, 759, 760, 761, 762, 772, 775, 776, 781, 783, 784, 785, 818, 822, 823, 823, 825, 827, 830, 835, 838, 841, 843, 851, 852, 876, 877—881, 884, 892, 900, 903, 912, 914, 916—918, 920, 924, 929, 933, 935, 936, 937, 939, 947, 956, 969, 971, 972, 973, 974, 975, 976, 978, 982, 987, 994.
- \*Todeschini, Del vero autore della tragedia Achille. 1832. — 890.
- Opinione sulla epistola attribuita al Boccaccio. Venezia 1832. — 461.
- Tolomei, Dante a Padova. Padova 1865. 935.
- Tomasini, Petrarca redivivus. Patavii 1650. 203, 252, 288, 289, 299, 301.
- Illustrium virorum elogia. Patavii 1630. 937.
- Tommaseo, Arquá. Padova 1846.—332.
  Tomassi, Gli affetti ed effetti di amore.
  Milano 1622.—314.
- \*Tonini, La coltura litteraria e scientifica in Rimini 1884. 744.
- \*Toppi, Biblioteca Napoletana. Napoli 1675. — 764, 772.
- \*Tafuri, Istoria degli scrittori nati nel regno di Napoli. Napoli 1749—1755.— 772.
- Torini Agnolo, Brevis collectio contemptus humanae conditionis. Ms.—868.
- \*Brevis meditatio beneficiorum Dei.
   Bologne 1862. 863.

- \*Torini Angolo Operette in rima oneste e devote. Ms. — 868.
- Tosti, Memorie storische sulla vita di M. Donato da Casentino.— 982.
- \*Di Tournes, Il Petrarca. In Lione 1550. 300.
- Trasmondo, Cenni biografici di Marco Francesco Barbato. Roma. — 764.
- Traversi Camillo, G. Boccaccio, sua vita e sua opere del dottor Marco Landau. Traduzione. Napoli 1881.—463, 470, 474, 475, 476, 477, 480, 482, 484, 485, 486, 487, 488, 490, 491, 492, 493, 494, 495, 508, 509, 511, 547—549, 757, 781.
- Fr. Petrarca, estimatore et amatore di G. Boccaccio. 1880. — 549.
- \*Sulla partia di G. Boccaccio.-549.
- Della partia, della famiglia e della povertà di G. Boccaccio. 1881.—549.
- \*Della partia di G. Boccaccio. 1881. — 549.
- Il Boccaccio in Napole presente al esame del Petrarca. 1881. 549.
- \*Le prime amanti di G. Boccaccio. 1882. 563.
- Dell'amore di G. B. 1882. 563-
- -- \*Della realtà e della vera natura dell'amore di Messer G. B. 1883. --563.
- \*Di una cronologia approssimativa delle Rime del Boccaccio. 1883.-511.
- \*Traversi, Gli amori del Petrarca. Napoli 1878. — 374.
- \*Notizie storiche sull Amorosa Visione. 1885. 488.
- Raffronto fra la peste di Tucidide,
   Lucrezio e di G. Boccaccio. 1881.
   495.
- Treverret, Pétrarque. 1874. 369.
- \*Trevisanno Zaccaria, Orationes Ms. 984.
- \*Trigona, Petrarca cittadino. Studio critico. Catania 1885. 413.
- Turgot, Second Discours sur les progrès successifs de l'esprit humain 1750.
  Paris 1808. 2.
- Tursellinus Horatius, Epitome historiarum. Coloniae 1711. — 11.

- Ueberweg Fr., Grundriss der Geschichte der Philosophie. Berlin 1880.— 74.
- Uebinger, Die angeblichen Dialoge Petrarcas über die wahre Weisheit. 193 и слъл.
- Ughellus, Italia sacra. Venetiis 1717.—
  158, 722, 742, 743, 745, 747, 748, 749, 753, 771, 776, 781, 901, 925, 937, 946, 994.
- \*Ugolini, Brevi cenni sulla vita di Fr. Petrarca. Firenze 1867. 332.
- Storia dei conti e duchi d'Urbino.
   Ference 1859.—745.
- An universal hystori from the carlist Account of time to the present. London 1730. 13.
- D'Urban Fortia, Vie de Pétrarque. Paris 1804. 324.
- Успенскій, Философское и богословское движеніе въ XIV въкъ. 1892.— 998, 999.
- Vacherot, Histoire critique de l'École d'Alexandrie. Paris 1851.—81.
- Vlentinelli, Petrarca e Venezia. Venezia 1874. 303, 366.
- Valla, De voluptate ac vero bono.—853, 903, 928.
- \*De Valvassoribus Pertus, Carmina. Ms. —918.
- \*Epistolae. Ms. 918.
- \*Sermones matrimoniales. Ms. 918-
- \*Van Goudoever, Oratio de Fr. Petrarca litterarum humaniarum saeculo XIV instauratore praecipuo. Rheno-Trajectanae 1827—28. 383.
- \*Van Walree, Over den invloed van Petrarca op de klassicke Letterkunde 1826. 333.
- \*Varvēssis, Della influenza dei Greci nel Risorgimento delle Scienze e delle Lettere in Europa. Napoli 1845. — 1003.
- \*Vasari Giorgio, Le vite de'piu eccelenti pittori, scultori e architetti. Firenze 1846. — 165.
- Vast Henri, Le cardinal Bessarion (1403—1472). Paris 1878. — 167 и слъд.

- Vellutello Alessandro, Il Petrarca. Vinezia 1547. 296, 297, 329.
- Le volgari opere del Petrarca. Venezia 1525. — 274.
- Da Venafro Silvano, Il Petrarca. Napoli 1533. 298.
- Vergerio P. P. il Seniore, Epistole ed-Combi. Venezia 1887. — 721, 737, 742, 748, 749, 838, 839, 841, 938, 964—971, 974, 983, 984, 986, 1002.
- De arte metrica. Ms. 937.
- \*Sermo de religione et castitate ac sanctitate. Ms. 958.
- De ingenuis moribus. Venetiis 1493.— 958—960.
- Vitae principum Carrariensium.
   960—962.
- Apologia contra Albertinum Mussatum. Ed. Cittadella — 962.
- \*Adnotationes in librum de gestis Carrariensium. Ms. 962.
- Historia principum Mantuanorum.
   Ms. 962.
- De republica Veneta. Ms. 952.
- De statu veteris et inclytae Urbis Romae. Ms. 962.
- De urbe Iustinopoli. 962.
- Petrarcae vits. 288, 962.
- \*Elogium D. Fr. Zabarellae. 962.
- \*Vita Senecae. Ms. 962.
- Orationes. 962, 963.
- Pro dejecta Virgilii statua in Carolum Malatestam invectiva. 963.
- In foeneratores facetissima exprobratio. — 963.
- \*Quintiliani Institutionum Compendium. 964.
- \*Allegabilia dicta ex Timeo Platonis. 964.
- De gestis Alexandri Magni. 964.
- \*Paulus ad juvenum mores corrigendos. Ms. 964.
- \*Poëtica narratio. 964.
- \*Carmina. 964.
- Ode saffica. Firenze 1888. 964.
   Veronese Guarino, Epistolae. 922, 931, 932.
- Orationes. 922, 924, 930, 931, 932.

- Veronesse Guarino, Hypothesia ad Hieronimum filium. Ms. 922—924.
- -- \*De brevibus clarorum hominum inter se contentionibus. Brixiae 1485. -- 924.
- Erotemata. Reggio 1501. 924.
- Grammaticales regulae. Venezia 1470. 924, 1001.
- \*Carmina differentialia. Venezia 1470. — 924.
- Liber de diphtongis. Basilea 1470.—
   925.
- Breviloquus vocabularius. Basilea 1480. — 925.
- \*Grammaticae Institutiones. Verona 1487. — 925.
- \*De obscuritate vocabulorum. Ms. 925.
- \*Dialogus de arte punctandi e de accentu. Ms. — 925.
- -- \*Vita Platonis. Ms. -- 925.
- \*Vita Plauti. Ms. 925.
- \*Vita Sancti Ambrosii, Ms. 926.
- +Hypotesis ad filium de regibus et magistratibus Romanorum. Ms. - 925.
- Proemium in municipales Vicentinorum leges. Venézia 1499. 925.
- \*Libellus in rhetoricam Trapezundii.
   Ms. 925.
- De praestantia Caesaris et Scipionis ad Leonellum Estensem. Ms. 926.
- Переводы. 927.
- \*Carmine. Ms. 927.
- \*Verrati, Della Laura del Petrarca. 1865. 350.
- \*Verri Pietro, Storia di Milano. Firenze 1851. — 129.
- \*Vibius Sequester, De fluminibus, fontibus, lacubus, nemoribus, paludibus, montibus, gentibus, quorum apud poëtas mentio fit. — 445.
- Vie de François Petrarque. Paris 1786.— 315, 316.
- de Pétrarque. Avignon 1804. 324.
   Viennet, Petrarque et son siècle. 1852. 332.
- Vieri, Discorso della grandezza et felice fortuna d'una gentilissima e gra-

- ziosissima dama quat fu M. Laura. Firenze 1581. — 914.
- Viertel, Die Wiederauffindung von Cicero's Briefen durch Petrarca. Königsberg 1879. 413.
- \*Vies des hommes et des femmes Illustres d'Italie 1768. 315.
- \*Da Villafranca Rinaldo, Epitaphia. Ms. — 921.
- Invectivae. Ms. 921.
- Villani Philippo, Cumulatio quorundam historicorum Gallorum de origine Francorum per Franconem, Hectoris, Trojani filium. Ms. — 842.
- De origine civitatis Florentiae et ejusdem famosis civibus. Ed. Galletti. Florentiae MDCCCXLVII. 194, 227, 244, 287, 290, 423, 432, 470, 517, 589, 591, 739, 740, 779, 785, 791, 810, 811, 815, 816, 827, 842, 843, 867, 1007.
- Villari Pasquale, Niccolo Machiavell, und seine Zeit. Band I. Rudolstadt 1882. — 170 н слъд., 400, 772, 820, 904.
- Vita di Francesco Petrarca. Bz Le Rime di F. Petrarca. In Orlean 1786. Tomo primo. — 305.
- Voigt, Die Briefsammlungen Petrarca's und der Venetianische Staatskanzler Benintendi. München 1882. 218, 224, 229, 230, 231, 936, 937, 978—982, 984.
- Di handschriftlichen Überlieferungen von Cicero's Briefen. 1879. —414.
- Die Wiederbelebung des classichen Alterthums oder das erste Jahrhundert des Humanismus. Berlin 1859 x 1881. 177, 182, 185, 197, 198, 199, 203, 205, 206, 208, 224, 226, 227, 228, 229, 251, 263, 266, 272, 337—348, 349, 393, 424, 429, 432, 437, 530—535, 575, 589, 590, 591, 595, 596, 599, 616, 617, 622, 629, 631, 640, 659, 660, 667, 670, 674, 681, 692, 706, 707, 708, 709, 710, 711, 712, 715, 721, 736, 739, 740, 443, 744, 754, 757, 758, 761, 763, 769, 771, 772, 783, 785, 791, 802, 811, 814, 818, 819, 820, 821, 822, 823, 824, 836, 838, 841, 844, 852, 862, 886, 889, 893, 901,

- 908, 904, 912, 913, 904, 912, 918, 920, 929, 931, 933, 969, 972, 973, 974, 975, 979, 984, 986, 990, 996, 999, 1001, 1022.
- Voigt Enea Silvio de'Piccolomini, als Papst Pius der Zweite und sein Zeitalter. B. I—III. Berlin 1856—1863.— 169.
- Фойттъ Г., Возрожденіе классической древности или первый въкъ гуманияма. Пер. И.П. Разсадина. Москва 1884.
- Vossius Ger. Ioan., De Historicis latinis libri III. Lugduni Batavorum 1651.—143, 304.
- Wachler, Geschichte der historischen Forchung. Göttingen 1813.—110, 263.
- Versuch einer allgemeinen Geschichte der Litteratur. Lemgo 1794.
   96, 674, 682.
- Handbuch der allgemeinen Geschichte der literärischen Cultur. Marburg 1805. 96.
- Wachsmuth W., Europäische Sittengeschichte. Leipzig 1837. —39, 40.
- Grundriss der allgemeinen Geschichte der Völker und Staaten.
   Leipzig 1839. 17.
- Wagner, Saggio copra il Petrarca. Lipsia 1826. 329.
- Weber Georg, Allgemeine Weltgeschichte. Leipzig 1885. 20, 21.
- Weitzel. Geschichte der Staatswissenschaft. Stuttgart und Tübingen 1832. – 115.
- Wegele, Geschichte der deutschen Historiographie. München und Leipzig 1885. 113 n cubl.
- Веселовскій Александръ, Вилла Альберти. Москва 1870.—811, 819, 820, 823, 825, 826, 253, 854, 855, 856, 865—875, 881.
- Wesselofsky Alessandro, Il Paradiso degli Alberti.Bologna MDCCCLXVII — 616, 617, 821, 823, 825, 826, 865—868.
- Король-книгочій. 1891. 774.
- Противорвчія итальянскаго Возрожденія. — 1040.

- Веселовскій Аленсандръ, Взглядъ на эпоху Возрожденія въ Италін. 1870.-1057.
- Три письма Джьовании Боккаччіо къ Майнардо де'Навальканти, 1375 1875. С.-Петербургъ 1876. 452-578, 765.
- Учители Боккачіо. 1891.— 994, 998. Windelband, W. Die Geschichte der neueren Philosophie. Leipzig 1878.— 75 п слъд.
- Wismayr, Pantheon Italiens. München 1815. 324.
- Wiss, Aus der Kulturgeschichte von Florenz. Berlin 1887. 122.
- Witte, Giovani Boccaccio. Leipzig 1859.
   418, 456, 474, 481, 495, 526, 527, 575.
- Woltmann K. L., Grundriss der neueren Menschengeschichte. Jena 1796.— 38.
- Wooduselee, An historical and critical essay of the life and character of Petrarch. Edinburg 1810. 326, 327.
- \*Wotke, Beiträge zu Leonardi Bruni aus Arezzo. 1889. 660.
- Leonardi Aretini. Dialogus de tribus vatibus Florentinis. Prag 1889.—610 617, 620.
- Всеобщая исторія литературы подъ редакціей В. Ө. Корша С.-Петербургъ 1835.—182, 411.
- \*Zabarella Francesco, Commentarii in naturalem et moralem philosophiam. Ms. — 937.
- \*De Schismate. Ms. 937.
- Sui temporis historia. Ms. 937.
- \*De felicitate libri III. Ms. 937.
- \*In vetus et novum testamentum commentarii. Ms. — 937.
- Opuscula de artibus liberalibus.
   Ms. 937.
- De natura rerum diversarum. Ms 937.
- \*Acta in conciliis Pisano et Constantiensi. Ms. 937.
- \*Volumen orationum et epistolarum variarum. Ms. - 937.
- \*De arte metrica. 937.

- \*Zabarella Francesca Oratio in obitu inclyti Domini Franciscisci. Ms. 938.
- Zaborra, Petrarca in Arqua. Padova 1797 314.
- Zardo, Il Petrara e i Carraresi. Milano 1887. — 202, 236, 412, 616, 617, 935, 936, 939, 957.
- Zambrini, Bibliografia Boccacesca. Bologna 1875. 417, 418, 430, 435, 444, 475, 478, 480, 484, 486, 490, 493, 494, 495, 509, 510.
- \*Zanneti, Compendio della Vita del Boccaccio. Venezia 1759. — 521.
- Zendrini, Petrarca e Laura Studio. Milano 1875. — 368.
- Zeno Apostolo, Dissertazioni Vossiane. Venezia 1752. — 143 и сиъд., 318, 521, 670, 698, 736 848, 851, 901, 903, 924, 929, 938, 958, 964, 968, 969.
- \*S. Zeno, Sermones ad populum. Venezia 1508. 925.
- \*Zenoni Zeno, Capitoli sopra la pietosa fonte e sopra la morte del F. Petrarca. Ed. Zambrini. Bologna 1874.— 877.
- \*Zenus Jacobus, Vita Caroli Zeni. 983.

- Ziegler Theob., Geschichte der christlichen Ethik. Strassburg 1886. 84.Ziliolo, F. Petrarca. 303.
- Zippel Guiseppe, Nicolò Niccoli. Firenze 1890. 620, 640, 655, 834, 844, 846, 848, 852, 853, 854, 866, 857.
- \*Zoppio Hieronimo, Ragionamento in difesa di Dante et del Petrarca. Bologna 1585. — 301.
- Зоговъ Вл., Исторія всемірной литературы. С.-Петербургъ 1878. 104.
- \*Zuccolo, Dialogo dell'amor Platonico e del Petrarca. Perugia 1615. — 314.
- \*Zumbini, Il Boccaccio umanista. 1880.— 549.
- Il Filocopo del Boccaccio. Firenze 1879. – 481, 483, 484.
- Le Egloghe del Boccaccio. 463, 467, 469.
- Saggi critici. Napoli 1876. 151, 203, 1006.
- Studj sul Petrarca. Napoli 1878. —277, 377—383.
- Una storia d'amore e morte (Il Ninfale Fiesolano del Boccaccio). 1884. – 493.

## АЛФАВИТНЫЙ УКАЗАТЕЛЬ

## раннихъ гуманистовъ и лицъ, родственныхъ имъ по направленію.

Acciaiuoli Nic. - 769 H CPBA.

Accolti Bened. - 879.

Accursio Main. - 784.

Aghinolfi Giov. - 975.

Albanzani Donato. — 978—4, 982.

Alberti Antonio. - 865.

Albizzi Alberto. - 875.

Albizzi Matteo. - 781.

Albizzi Filippo. - 875.

Albizzi Fr. - 781.

Alciati Pietro. — 904.

Alegretti Jac. - 744.

Alidosi Lodovico. - 747.

Alidosi Jac. - 747.

Alife Nic. — 762.

Anchiseo Giov. - 781.

d'Ancona Nic. - 754.

d'Angiera Boschino. - 904.

Anguisciola Valeriano. - 914.

Anguissola Bernard. - 914.

Anguissola Lancellotto. — 914.

Annibaldo. - 587.

Antonio. - 718.

Aquettino Giovanni da Prato. — 865—66.

dall'Aquilla. - 986.

d'Arezzo Federigo. - 879.

Armanni. - 746.

d'Ascoli Ben. - 754.

d'Ascoli En. - 754.

Asellio Leon. - 915.

Astesano. -- 918.

de Aurealianis Matt. — 984, 978.

Baiguera Bart. - 917.

Bajardi Gilberto. — 916.

Baldonotti. - 877.

Bandino Domenico. — 880-84.

Barbaro Francesco. — 32, 108, 863.

Barbaro Ermolao. - 63.

Barbavara Fr. - 898.

Barilli Giov. - 763.

Barlaamo. — 990 — 998.

Baroncelli Fr. - 717.

Baruffaldi Ant. - 749.

da Barzizza Gasparino. — 102, 906—13.

Его произведенія.— 906—911 (см. 1-й указатель).

Его біографи. — 911—18.

Battifolle Rob. - 880.

Beccadelli Antonio Panormita. — 30.

Beccari Antonio. — 978.

Bellebuono. - 877.

del Bene Lenuccio. - 781.

Benvenuti Lorenzo. - 848.

Benzi Ugo. - 753, 881.

le Bercheur P. - 586.

de Bernardigio Bened. - 887.

Bernardo Paolo. - 980-81.

Biglia Andrea. — 901—903.

Birago Fil. - 915.

Biumi Paolo. - 908.

Boccaccio Giovanni. — 14, 17, 18, 28, 84,

85, 48, 45, 65, 95, 97, 98, 99, 100, 101, 181, 159, 161—168, 417—576,

756 и след.

Его сочинения. — 417—516 (см. первый указатель). Толкованіе мисовъ. — 419—28. KDHTHER. - 419, 423, 431, 447, 450, 479. Отношеніе къ среднямь въкамь. - 425-7, 447, 450, 488, 565. Отношение къ поэзін. — 427, 428-9, **46**8-9. Отношеніе въ древности. — 427-8, 485, 440, 467-8, 481-3, 491, 528, 533, Отношеніе къ женщивь. — 480, 482-4, 440, 496-7. Исторические приемы.-431, 438. Любовь. — 434, 768, 486, 487, 494, 496-9. Отношеніе къ наукв. — 435—6. Философія. - 438, Политическія возврінія. — 441—44, 448, 463-7, 479, 506-8, 510, 545-6, 563 - 65.Отношеніе въ Данте. — 474-8. Автобіографическія черты, — 446, 488, 499-90, 492-8, 495, 509-10. Монашество. — 499-502. Отношение въ цервви. - 502-6. Біографія: ранніе біографы — 516-580; Фогтъ — 530 — 35; вовъйшіе біографы — 535-76; Де-Санктисъ - 536-38; Ландау — 544—7; Сэйновдсь — 549—51; Кёртингъ — 553—562. da Bologna Giov. - 986. Bonincontri. — 988. Bonfini. - 754. di Borgo S. Sepolcro Dionigi. - 759 H савд. Bosco Franc. - 987. Bosso Ambr. - 908. di Bracco Pietro. - 914. Brivio Gius. - 847. Broaspini Gasp. - 920-21. Brognolo. - 934. Bruni Francesco. - 592. Bruni Lodov. - 918. Bruni Lionardo. - 19, 31, 597-707, 847 Его сочиненія. — 598—695 (см. 1-й указатель). Философія и мораль. — 598—600, 648—5,

647-8, 663, 669, 693,

Педагогические трактати. - 600-9. Отношеніе въ Данте, Петраркі и Бокmario. - 610-31, 693. Отношение къ монашеству. — 681-2. Отношеніе въ аристократів. - 682-85. Политическія воззрівнія. — 635-8, 641, 648-9, 657-9, 675-81, 703. Отношение въ древности. — 645 — 7, 703. Переводы. -649-50, 660-7. Отношение въ истории. — 651-4,667-91. Автобіографія. — 673-4. Біографи. — 695—707. Buono Bart. - 780. Bussero Ambrog. - 904. da Buti Fr. — 878—79. Buzzachareno Lodov. - 971.

de Cabassoles Philippe. — 585. da Calabrio Regino. - 759. Caloria Tom. da Mess. — 777. Calvo Fr. da Napoli, - 588. da Camerino Franc. - 749. Campesani. - 933. Campostelli Donato. — 984. da Canullo Bart. - 722. Capelli Pasquino. - 887. Capra Bart. - 708, 900-1. Carisini Raff. — 984. Caronelli Fr. - 921. di Carpo Bern. - 975, 981. Carusio Bart. - 745. da Casa Tedaldo. — 829. Casella Lodov. - 974. Casini Bruno. - 785. Casini Fr. - 753. da Castiglionchio Lapo (il sen.). - 784-85. Castiglione Branda. - 900. Cavalcanti Mainardo. - 768. Cavallo. - 936. Colonna Agapito. - 595. Colonna Giacomo. - 583. Colonna Giovanni da S. Vito. - 583. Colonna Giovanni. - 583. Colonna Stefano. — 595, 717. da Como Matteo. - 916. Conti Giusto da Valmontone. - 722. Conti Ildebrand. - 935.

Convertino Giovanni da Ravenna. - 837

н савд., 940-57.

SETEIL).

Ero COUMBERIA — 940-56 (cm. 1-ff yrasatell). Holettuckia bosspinia —
840-5. Modall — 946,947-9,950-4.

Mctophyeckie npiemu — 954-6.

Corbinelli Angello. — 863.

Corbinelli Antonio. — 863.

Coriliano Ubert. — 777.

Corrari Ant. — 722.

Coto Giov. — 588.

Cristiano Lucca. — 914.

Croto. — 917.

Decembrio P. C. — 721.

Decembrio Uberto. — 709, 899—900.

Dondi Giov. — 936.

da Facino N. — 934.
da Faenza Ant. — 749.
Fava N. — 740.
da Feltre Vittorino. — 975.
Feo Giovanni. — 879.
da Fermo Jac. — 748.
da Fiano Franc. — 718.
Fiorentino Giov. — 864.
da Forli Gir. — 747.
da Forli Jac. — 747.
da Forli Pallmieri. — 747.
Fortiguerra. — 877.
Francesco Lorenzo. — 863.

del Garbo Tom. — 789. da Genova Marco. — 989. Giglioli Jac. — 974. de Grifonibus Hil. — 721. Guglielmo. — 742. Guidetti Cino. — 884.

Idrontino Ugolino da Roma. — 759. da Imola Bern. — 747—48. da Imola Giov. — 747.

Lambertacci Lod. — 989—40.

Landini Fr. — 867.

da Legnago Ant. — 921.

Lello. — 584.

Leone Pietro. — 918.

Lionardo Nic. — 985.

Longo Matteo. — 916.

Loschi Antonio. — 709, 887—898.

Мораль. — 888—9, 892—4. Политика. — 894 - 6.Его біографи — 891—898. Da Lucca Gianpiero. — 878. Malpaghini Giovanni da Ravenna. -834 - 42.Malpigli. - 722. Manetti Gianozzo. - 31, 32, 290, 518, 693-4, 695-6, 849-51, 986. Manfredi Ast. - 748. Manfredi Pio. - 748. da Mantova Andr. - 975. Maramaldo Gug. - 771. Marsigli Luigi. — 29, 822-826. Mazzagaglia. — 921. della Mella Bart. - 974. Mini Pietro. - 613, 863. Monaci Lor. — 984-5. Monteforte Pietro Piccolo. - 765. da Montepulciano Bartol. - 595-96. Montepulciano Jacopo. - 864. Morando Neri. - 746. da Muglio P. - 722. de Muglo B. - 721.

Его сочиненія. — 887—91 (см. 1-й ука-

Natali. — 980—82. di Negro Andalo. — 761. Nelli Frances. — 782—8. Niccoli Nicolo. — 31, 610—25, 655—57, 843—862. Nogarola Ang. — 983.

Obizzi Rinal. — 975. da Ochis Andrea. — 917. Orsini Fr. — 718. Orsini N. — 718.

Pacifico Mas. — 754.

Pandolfini Agnolo. — 876.

Papazzuri Bart. — 775.

da Parma Modio. — 915.

da Parazzo G. — 904.

da Pastrengo Gugl. — 920.

Pazzi Pietro. — 876.

Pellegrini Santo. — 987.

della Pena Luca. — 762.

da Perugia Muzio. - 752. da Perugia Paolo. - 753, 762-3. Petrarca Francesco. - 14, 15, 17, 18, 19, 28, 84, 85, 48, 49, 51, 52, 65, 66, 77, 81, 89, 91, 95-8, 99, 100, 101, 105,107, 131, 146, 158, 175-416, 429, 435, 447, 450, 470-71, 473-74, 511, 527, 530-34, 558, 578-91, 717-18, 743, 746, 756 и савд. Отноменіе въ древности. — 87, 190, 197-98, 218, 231, 341, 360-1, 385-86, 401, 588. Любовь. — 44, 159—161, 266, 215, 260, 265, 267-9, 270, 273, 279-80, 285, 291-3, 311-12, 846-7, 354-356. Философія. — 61—62, 84, 191—2, 195—96, 213-15, 323, 333, 343, 351-2, 367-8, 371, 389 - 90. Сочиненія. — 175 — 280 (см. первый укаватель). Отношеніе въ міру и человіку. — 181, 192, 186-7, 259-61, 820. **Аскетизиъ.** — 188, 189—9. Политическія возарінія. — 184—185, 204-5, 216-8, 234-7, 267, 268-9, 271, 276-9, 343-5, 357-9, 372-3, **378** - **83**, **891** - **92**, **406** - **7**. Отношение въ богословию. - 190. Огношеніе къ наукв. — 197-98, 201, 214, 262. Отношеніе въ медицині. — 200-1. Отношение из церкви. - 203-4, 222-3, 279, 342, 359-60. Мораль. — 205-7, 215, 871. Отношеніе въ литературів. — 232-83, 238, 268, 397. Историческая критика. — 289—41, 249, Отношеніе къ исторін. — 249 — 50, 263 — 65. Отношеніе въ астрологів в предсказа**ылиъ. — 220, 256 — 8.** Общій характеръ его міросоверцанія. -280 - 82.Біографи — 283—416: ранвіе — 283—337; Де Cags — 309 — 813; Фогть — 337 — 47; поздавшие біографы — 348 - 414. Мезь-

еръ — 353 — 62, Де-Санктисъ — 362 — 5.

Гейгеръ — 369-74, Дзумбини -

377-83, Кёртингь - 383-895.

Дружба — 356 - 7. Piccolpasso Fr. -- 901, Pizzinghe Jac. - 777. Poggio Francesco, - 18, 82, 49, 90, 103, 596-7, 695-6, 847 m cuta., 926, 928. da Piglio Ben. - 709. Pilato Leonz. - 999 - 1000. Pizzicoli Ciriaco. - 754. Pileo Pietro. - 935. Polentone Lecco. - 289, 518. Pontano Tom - 753. da Prato Domenico. - 619, 853, 855 - 6, Prignani Bart. - 974. Pulice Ar. -- 983. Pulice Conforto. - 933. Quirino Lauro - 645 Rabatha Mich. - 971. Rambaldi Benvenuto da Imola. - 722. Его сочиненія. - 722-35 (см. 1-й укаватель). Отношеніе къ церкви. — 728—725. Философія и мораль. — 725 — 6. Отношеніе въ древности. - 726. Политическія возорінія. — 726-8. Огношеніе къ Данте, Петрарка и Бок-**EATTIO.** — 780-3. Исторические прими. — 733-5. Ero біографы. — 735 —8. Ravegnani Benintendi. -- 978-79. da Regno Bart. - 789. da Regio Guido. - 983. Rersichelli Rin. - 915. Resta Anton. — 885-6. Resta Laz. - 898. di Rienzo Cola. - 717. Ricci. - 875. da Rimini G. - 743. da Rimini Flor. - 743. Rinuccini Cino. — 619, 853—5, 869 -70. Roberto d'Angio. — 756 H CIBA. Romani Lod. — 750. Rossi Roberto. — 613, 862 — 8. Rossi Cecco di Mileto. - 746. Rossi Pino. — 780. Ruberto N. - 759. Rustici Agap. Eenci. - 710.

Sachetti Franco. - 864. Salutati Colluccio. - 29, 49, 90, 592, 610-25, 640-1, 721, 785-822. Его сочиненія. — 786-816 (см. 1-й указатель). Философія и мораль. — 786—89, 792—80, 802, 804. Отношение въ древности. — 789-90, 804, 812 - 14.Отношение въ монашеству. - 792-80. Политическія возарвнія. — 804—9. Его біографы. — 816—22. da Sanseverino Ugo. - 768. Scala Paganino. - 971. Scalamonti Fr. - 754. da Scarparia Ant. di Guccio. - 834. da Scarparia Jacopo. - 597, 607-8. da Serico Lomb. — 938-39. Seneca Tom. - 754. Sercambi. - 878. Serravalle Alm. - 987. Settimo Guido. - 989. da Siena Giov. - 881. da Signa Mart. - 782. Simson Pontius. — 585. Socrates (Adabets us Kemuena). - 584. Silvestro Domenico. - 827-28. Soranzo o Superanzo. — 585. Spreti. - 742. Stella Giorgio. — 990. Stella Giov. - 990. da Strada Zanobi. - 589- 91, 769. Strocci Palla. - 876. da Sulmona Barb. - 764.

Taberna Guido. — 908.
Taleyrand. — 587.
Tambeni Giov. — 884.
Tinti Giov. — 750.
Tolomei Enea. — 880.
Torini Agello. — 868.
Traversari Ambrogio. — 32.
Trevisano Jac. — 984.

Trevisano Zaccar. — 984. Tribraco Gasp. — 974. Turco Pietro. — 744.

Vado Antonio Piov. -- 830. Valla Lorenzo. - 29, 30, 32, 51, 63, 66, 102, 152, 847. da Valvassoribus P. - 918. Veneto Paolo. - 753. Venturino. — 976. de Verleonibus L. - 758. Vergerio P. P. - 597, 610, 708, 721, 957 - 71.Его сочиненія — 958-68 (см. 1-й указатель). Педагогическія требованія -958--60 Историческіе пріеми — 960-962, 964. Политическія возарвнія — 965-967. Философія и мораль -967-8. Его біографи - 968. da Verona Guarino. — 921-933. Его сочиненія — 922—27 (см. 1-й ука-Мораль — 922-4. Переводи — 926-27. Его біографы — 927—30. da Villafranca R. - 921. Villani Filippo. - 842-43. Vitale. - 722. da Viterbo N. -- 749. da Virgilio Ant. - 722. da Vitry Phil. - 585. Zabarella Fr. - 884, 987-88

Zabarella Fr. — 884, 987—88
Zambeccari Franc. — 721.
Zambeccari Pell. — 721.
Zamori Gabrio. — 915—16.
Zane Paolo. — 983.
Zeno Carlo. — 883.
Zenoni Zeno. — 877.

Χρυσωλώρας Μανουήλ. — 8, 38, 876. 905, 1000—1003.

## СОДЕРЖАНІЕ.

| ~~~~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Предисловіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cmpan.<br>III |
| введеніе.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| Заслуги представителей различных отраслей исторического знанія в изученіи итальянского Возрожденія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1             |
| І. Философы исторін. — Отношеніе къ Ренесансу "просв'ятителей"<br>XVIII в'яка. — Гегель и Пілегель. — Конть                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |               |
| 11. Отношеніе въ гуманизму всемірно-историческихъ хроникъ пертрехъ столітій новаго времени — Ошибки Каріона и Торселлини. — Діленіе исторіи на періоды Келлера и его возможное вліяніе на исторіографію Ренесанса. — Отношеніе къ Возрожденію всемірныхъ исторій XVIII віжа. — Вліянія Тирабоски, Мейнерса и вообще спеціальныхъ работъ по гуманизму на отношеніе къ Ренесансу всемірныхъ исторій XIX віка. — Краузе, Беккеръ и Роттекъ. — Возрожденіе въ исторіяхъ: Шлоссера, Канту и Вебера. — Значеніе всемірно-историческихъ обзоровъ |               |
| для изученія Ренесенса                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8             |
| баго интереса церковных в нсториковъ къ нтальянскому гуманизму IV. Заслуги въ изучении Ренесанса историковъ культуры. — Влиние Мейнерса на историографию Возрождения. — Маtter и Гизо. — Взглядъ Рюккерта на значение въ гуманистическомъ движении итальянскаго народнаго характера и его дъление Ренесанса на периоды. —                                                                                                                                                                                                                 | 22            |
| Отношеніе къ Возрожденію Лорана, Генне-ам-Рина в Гелльвальда V. Отношеніе 'къ Ренесансу историковъ философіи. — Значеніе для исторіографіи гуманизма произведеній Як. Вруквера и Булэ. — Заслуги въ изученіи гуманизма Теннемана, Гегеля и Риттера. — Отношеніе къ Возрожденію ІІІтёкля и новъйшихъ облоровъ по исторіи философіи. — Виндельбандъ. — Французскіе историки философіи. — Отношеніе къ гуманизму историковъ отдъльныхъ эпохъ, школъ, и различныхъ отдъловъ философіи. — Общій характеръ философ                              | 36            |
| к различных отделова философии. — Общи характера философ-<br>ской исторіографіи гуманизма                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 57            |
| <ol> <li>Отношение въ Ренесансу всеоощихъ историковъ искусства. — замъчанія Каррьера, Тъна и Шваазе. — Взглядъ на Возрожденіе Мюнтца</li> <li>Отношеніе въ Ренесансу историковъ всеобщей литературы. — Значеніе біо-и библіографическихъ компендіумовъ. — Андресь, Бутервекъ и Шлегель. — Новые нъмецкіе обзоры исторіи всеобщей литературы. — Сисмонди и Галламъ. — Схема "литературной эволюціи"</li> </ol>                                                                                                                             | 86            |
| проф. Карвева                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 95            |

|       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | mpan        |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| VIII. | Отношеніе въ Ренесансу историковъ классичесской филологін, исторіографін, права и педагогическихъндей. — Геренъ и Бурсіанъ; Вахлеръ и Вегеле; Вейтцель и Савиньи, Раумеръ и Карлъ Шиндтъ Общіе результаты изученія Возрожденія съ всемірно-историменов полика раздавать примеров полика раздавать примеров полика раздавать полика разда | 106         |
| IX.   | рической точки зрвнія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
| X.    | національных всториковъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>12</b> 0 |
|       | Дзено и Тирабоски. — Женгено и Маффеи. — Руть, Эберть и Джу-<br>дичи. — Отношение къ гуманизму Канту, Сеттембрини и Де-Санк-<br>тиса. Адольфъ Гаспари — Общій характеръ заслугь историковъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| XI.   | птальянской литературы въ исторіографіи Возрожденія<br>Отношеніе въ Ренесансу историвовъ религіозныхъ и вультурныхъ<br>движеній въ Италіи. — Комба и Кине. — Историви итальянскаго<br>искусства, политической мысли и національной исторіографіи. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 142         |
|       | Феррари и Раналли. — Васть, Рудельбахъ и Виллари                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 158         |
|       | · ГЛАВА I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|       | ическо Петрарка, Его критики и біографы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 175         |
| II    | логи "Объ нотинной мудрости" и вопросъ объ ихъ подлинности. — Общій характеръ и значеніе философскихъ произведеній Петрарки Инвективы Петрарки. — De ignorantia и отношеніе къ этому сочине-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 177         |
| -11.  | нію новыхъ изсл'ядователей. — Значеніе инвективъ противъ врача и<br>противъ французскаго предата. — Полемика Петрарки съ "высоко-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| III.  | поставленнимъ" францувомъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 196         |
| IV.   | біографиче <b>дкое</b> значевіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 205         |
|       | "Res memorandae".— Цэль и значеніе этого произведенія.— "Си-<br>рійскій путеводитель".— Значеніе Петрарки, какъ историка, по<br>воззрівніямъ повыхъ изслідователей                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 238         |
| V.    | . Историческое значеніє поэтических произведеній Петрарки. —<br>Письма и эклоги. — Историческій интересъ Африки. — Виды итальянской поэзін Петрарки. — Историческое значеніе его любовных                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
|       | стихотворевій и вопросъ объ ихъ хронологіи. — Де-Нолавъ и Пак-<br>шеръ. — Патріотическія и политическія стихотворенія Петрарки. —<br>Общій выведь объ историческомъ значеніи всёхъ произведеній                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
|       | Петрарки                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 265         |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Этран.     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| VI. Значеніе біографіи Петрарки. — Періоды его біографической литературы. — Боккаччіо и другіе біографы XIV в'вка. — Біографы гуманисты XV стол'ятія. — Начало новаго теченія въ біографіяхъ Петрарки. — Отношеніе въ нему историвовъ литературы и всемірно-                                                            |            |
| исторических хроник этого времени. — Значеніе біографій перваго періода                                                                                                                                                                                                                                                 | 283        |
| книги Томазини. — Новое теченіе въ біографіяхъ Цетрарки XVIII віжа. — Муратори, Бандини и Басти. — Мемуары Де-Сада и ихъ отношеніе въ предшествующей литературів. — Ягеманнъ и Тирабоски. — Общее значеніе біографій Петрарки этого періода                                                                             | 296        |
| VIII. Характеръ біографін Петрарки 3-го періода. — Бальделли и первые біографы XIX столітія. — Уго Фосколо, Маколей и Блавъ. — Отношеніе къ Петраркъ историковъ литературы и значеніе для его біографіи общихъ обзоровъ исторіи Возрожденія. — Георгъ                                                                   |            |
| Фогтъ. — Общее значеніе біографій этого періода IX. Важнъйшія явленія біографической литературы четвертаго періода. Изданія Фракассетти. — Мезьеръ и Де-Санктисъ. — Юбилейная ли-                                                                                                                                       |            |
| тература. — Гейгеръ, Фейерлейнъ и Дзумбини. — Біографія Кёртинга X. Характеръ новъйшей литературы о Петраркъ. — Отношеніе къ нему новъйшихъ историковъ литературы и Ренесанса. — Сэймондсъ, Жебаръ, Геттнеръ, Кёртингъ и Монье. — Оцънка значенія Петрарки историками литературы. — Штернъ, Бартоли и Гаспари. — Новъй- | <b>348</b> |
| шія монографіи. — Итогн біографическихъ изслідованій о Петрарків                                                                                                                                                                                                                                                        | 395        |
| ГЛАВА II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 417        |
| Джіованни Боккаччіо. — Его критики и біографы                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |
| Географическое сочиненіс Боккаччіо. — Работы Шюка и Гортиса<br>II. Переписка Боккаччіо. — Вопросъ о Zibaldone. — Эклоги. — Сомни-<br>тельныя и подложныя произведенія Боккаччіо. — Общій характерь                                                                                                                      |            |
| и историческое значеніе его латинскихъ произведеній  III. "Жизнь Данте" и ея историческое значеніе.— "Комментарій къ Божественной Комедін".— Романы и эпическій поэмы Боккаччіо.— Средневъковой и гуманистическій элементы въ "Филокопо".— Исто-                                                                        | 449        |
| рическое значеніе "Амето", "Любовнаго видівнія" и "Тезенды". —<br>"Филострато", "Ninfale Fiesolano" и "Фіамметта". — Декамеронъ и<br>его отношеніе къ любви, къ церкви и къ аристократіи. — Сочинс-<br>нія, принисываемыя Боккаччіо. — Общій выводъ объ историческомъ                                                   |            |
| значенім его латинскихъ и итальянскихъ произведеній                                                                                                                                                                                                                                                                     | 474        |
| ношеніе къБоккаччіо историковълитературы и гуманизма въ первой<br>половинъ XIX стольтія. — Характеристика Фогта и ся значеніе.                                                                                                                                                                                          | 516        |

| Oi The Control of the | mpun.       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| <ul> <li>V. Отношеніе къ Боккаччіо Джудичи и Де-Санктиса — Вліяніе пятисотлівтняго юбилея Боккаччіо на его біографическую литературу. — Корраццини и Ландау. — Оцівна гуманистической дівледьности Боккаччіо въ общихъ сочиненіяхъ Саймондса, Геттнера и Жебара. — Кёртингъ.</li> <li>VI. Біографическая литература о Боккаччіо за посліднее десятилівтіе. — Книги Гортиса и Крешини. — Монографіи Макри-Леоне и Графа. — Общія сочиненія этого періода: Штернъ и Гаспари, Гейгеръ и Кёртингъ. — Общій характеръ біографической литературы о Боккаччіо и ея пробілы</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 535<br>562  |
| глава III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Современники, друзья, ученики и посльдователи первых зуманистовь в $XIV$ и въ первой четверти $XV$ стольтія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 577         |
| Гуманисты при Авиньёнской куріи. — Колониы и Саранцо. — Французскіе куріалы. — Климентъ VI и Талейранъ. — Иннокентій VI и Дзаноби да Страда. — Гуманисты Урбана V. — Григорій XI. — Об-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>*</b> 0= |
| щія вамівчанія о гуманистическом движеніи въ Авиньёнів  II. Гуманистическое движеніе при послідних папах XIV столітія.— Курія Урбана VI и Бонифація IX.— Монтепульчіано и Поджіо.— Курія Инновентія VII.— Леонардо Вруни и его теоретическіе трактаты.— Ізадодісоп; его характерт и значеніе.— Педагогическіе трактаты Бруни и ихъ историческій интересъ.— Діалогь къ Верджеріо и вопросъ объ отношеніи Бруни къ Данте, Петрарків и Боккаччо.— Річь противь лисеміровь и трактаты Вруни о знатности                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 582         |
| и военной службъ. — Общій характерь его теоретическихъ трактатовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 594         |
| Инвективы и річи Бруни — Зваченіе его переводовъ  IV. Курік Иннокентія VII. — Научныя работы Бруни. — Біографів Аристотеля и Цицерона — Труды по греческой и римской исторіи. — Комментарій. — Сочиненія, посвященныя Флоренців. — Флорентійская исторія и отношеніе къ ней поздивйшихъ изслідователей. — Значеніе историческихъ трудовъ Бруни. — Его беллестристическія сочиненія и переводы. — Общій характеръ и значеніе научной и                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 639         |
| литературной дівательности Бруни<br>V. <i>Курія Иннокентія VII</i> . — Бруни и его біографы. — Джакопо д'Ан-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 667         |
| джело и другіе гуманисты Иннокентія VII                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 695         |
| папской курін                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 708         |
| Рамбальди и его произведенія. — Томмазо дель Гарбо. — Положеніе гумонистора, ва Волонскома университеть                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 716         |

Следы гуманизна въ Пьяченце, въ Кремоне, въ Парме, въ Реджіо, въ Комо, въ Бергамо и другихъ городахъ Ломбардін. — Общее заивчание о гуманистическомъ движении въ Миланской области ...

905

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Cmpau |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <ul> <li>XV. Гуманистическое движение въ тирания съверной и средней Италии. — Верона. — Гуманистическое движение при Скалигерахъ. — Гуарино да Верона; его произведения и біографи. — Гуманисты въ Виченцѣ.</li> <li>XVI Гуманистическое движение въ Падуѣ. — Каррары и ихъ отношение въ гуманизму. — Друзья Петрарви въ Падуѣ. — Вторая гуманистическая генерація. — Фр. Дзабарелла. — Ученики Петрарки. — Ломбардо да Серико и его произведенія. — Ламбертаччи и его рѣчь. —</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 91    |
| Драматологія Дж. да Равена н ел значеніе. — Его другія произведенія и м'всто въ исторіи гуманизма. — Верджеріо и его сочиненія. — Значеніе его переписки. — М'всто падуанских гуманистовъ въ исторіи Возрожденія. — Гуманистическое движеніе въ Феррар'в и Манту'в XVII. Гуманистическое движеніе въ Венеціи. — Внутренняя исторія республики въ XIV и XV столівтіяхъ. — Друзья и адресаты Петрарки въ Венеціи. — Бенинтенди и его произведенія. — Паоло ди Бернардо и его письма. — Донато Альбанцани. — Дзак. Тревизано и                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 934   |
| другіе поздиванішее гуманисты. — Общій характерь гуманизма въ Венеціи. — Политическое состояніе Генун и развитіе тамъ гуманистическаго движенія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 976   |
| · IJABA IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| (Inquigues a management of Demonstration of Control of | 1004  |
| Спеціальная литература о Возрожденіи. — Общіе выводы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1004  |
| XIX стольтія. — Сочиненія Беттинелли, Эргарда и Шарпантье П. Возрожденіе классической древности Г. Фогта. — Общій взглядь на ранній гуманизмъ и его вліяніе на изложеніе и оцівнку гуманистической литературы. — Взглядъ Фогта на значеніе и роль Флоренціи въ исторіи гуманистическаго движенія. — Книга Буркгардта;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1007  |
| ея характеръ и значеніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1022  |
| Характеръ вниги Жебара. — Гейгеръ и Кёртингъ. — Сочиненія по отдъльнымъ вопросамъ исторіи гуманизма. — Общій характеръ новъйшей исторіографіи Возрожденія                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1039  |
| пытки выработать новыя религіозныя воззр'внія, новую этику, недагогію, политику и науку. — Опред'вленіе гуманистическаго                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1061  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | upum.      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <ul> <li>V. Первых стадіи развитія нуманистическаго развитія и его резуматы. — Ослабленю редитозных интересовъ. — Секуляризація мысти и ел следствія. — Гуманистическая этика, педагогія, политика и наука. — Следствія гуманистическаго движенія.</li> <li>IV. Отношеніе гуманистическаго движенія къ политическить, соціальныть и церковнішть перем'янать. — Гуманизмъ и національность. — Причина гуманистическаго движевія.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1077       |
| приложения.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |            |
| I. Leonardi Aretini, De litterarum subscriptionibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1          |
| Tatu - De fato et fortuna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4          |
| III. Declamato Colucii Pierii pro Lucretia pudicissima                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7          |
| IV. Invectiva Florentinorum contra arma Domini Ducis Mediolani                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| transmissa per Colutium Domino Benedicto Bernadigio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 12         |
| transmissa per Conductin Domino Denedictor de Bornadicio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 13         |
| Respensio per Dominum Benedictum de Bernadigio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| V. А. Изъ сочиненія Джіованни да Равенна — Dragmatologia de eligibili                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 13         |
| vine genere. — Ранніе меценаты                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14         |
| Изъ сочинения того же автора — Liber memorandarum rerum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 14         |
| Иза сочиненія того же автора — Historia Ragusii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| V. B. Из сочинения того же автора — Dragmatologia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 15         |
| VI. Iohnnis de Ravenna Historia moralis Elysia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16         |
| II. А. Ивь сочиненія того же автора — Liber memorandarum rerum. —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |            |
| Monan Iz. za Paderiia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>2</b> 6 |
| И.В. Сеременные нравы (изъ того же сочинения)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 27         |
| VIII. Иль сочиненія того же автора — Historia Ragusii. Политическій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 28         |
| Hagri Ri Parvil                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 20         |
| Афавитный указатель вполев или отчасти разсмотренных со-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| чановій гуманистовь и о гуманизив                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 30         |
| мфавитный указатель раннихъ гумавистовъ и лицъ родствен-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |
| Whose the American bonness of the state of t |            |



Digitized by Google



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

