廣弘明集卷第十六

則臨之以慧日百藥同枯則潤之以慈雨動寂非日 臣諱言臣聞八國同前事高於法本七區皆蘊理備 於涌泉故牙牀白撒無因不觀金瓶實函有緣斯出 惟陛下懸天鏡於城中運大權於宁内三有均夢 奉阿育王寺錢啓 道 宣 梁簡文帝

則前史之為瑞珥芝景玉嗤往代之為珍難遇者及

一任因物無能名矣臣何得而稱焉故以照光赤書

如來真形舍利照景蜜瓶浮光德水如觀鈎鎖似見

謹啓 龍珠自非聖德威神無以值斯希有天人頂戴遐邇 臣諱啓舍人顧康奉宣敕青以金銅苦行佛拜佛跡 何不盡而微均滴瀝恆甚隣空輕以塵聞伏路悚汗 局塔將表不勝喜抃謹上錢一百萬雖誠等散華心 歸心伏聞阿育王寺方須莊嚴施用萬金檀豐十藏 實陳河府泉出水衡比丘持土大厦方構羅漢引繩 供養具等賽使供養伏以六年道樹超出四魔王 足輪德圓萬盖故能聞見悟解逢遇祛塵天聽恩隆 謝敕苦仁像戶佛跡等啓 簡文帝

曲垂與被謹修飾欄宇齊潔身心翹仰慈光伏待昭 降千唱四辯尚不宣心輕毫弱簡豈能陳謝不任一

**請越啟事謝聞謹**格

無幹不任下情謹啟事謝聞謹啟 臣諱於王書周昂奉宣敕旨曲奪恩參臣即爾到建 元曲奉候法身金山戾止王人勞問樂恩頻疊啓謝

隨從舍利人 臣諱啓舍人 答敕聽從舍利入風禮拜啓 、殿禮拜謹奉秋色照澄預表光端臣比 王景曜至奉宣敕旨曲垂逮問弁聽臣

身心得無障惱明陪扈實函謹鞠躬恭到但不 縛喜戴不勝謹啓 異無假神通身升淨土高排間闔足踐蓮華方茲非 除什蹋實梯比斯未重誘導妹恩實廻始堅顧兹塵 度引印角港スナブ

燥濕無變九布見奇寒暑得宜六律成用況復神龍 供造善學寺塔露樂是稱那陽之珍實亦見吾之 臣諱路主書陳僧聰奉宣敕旨垂賽銅一萬三千斤 **急子光斯妙塔金鳥銜帯飾兹高表函谷恥其詠歌** 臨淄厄其祥應陽燧合景選聲目輪甘露了 謝敕賽銅供造善覺持塔露盤路

銘荷之誠謹奉啓聞謹啓 天酒幹林本闕心辯又慙徒戴重恩終難

謝敕使入光嚴殿禮拜啓

光嚴殿禮拜法身謹奉臣粗蒙恩造明守開恭到遂 無幹不任下情謹啟事謝聞謹啓 臣諱啓舍人王景曜奉宣敕旨曲垂勞問拜使明之 以勞屢升淨土風積水厚不足為喻微心悚躍上謝

微御仗吳景等監看善覺寺起刹事爰奉聖恩曲隆 臣諱路伏見敕旨使監作舍人王曇明材官將軍沈 謝敕使監善覺寺起刹路

看以月長失るとい

鉻荷謹奉啓謝聞謹啓 取埒仰瞻慈渥喜戴不勝俯循宿願私增涕噎不任 特進非差龍海大龜持泥未足為盛為鹭引繩方斯 神力命斯執事修兹長表實塔雲溝無待喜園水精 為佛事永利天人頂荷之誠臣百恒品不任下情謹 泰清而特起接庫樓而上征旣等湛然長均淨土方 臣諱言即日重獨幸善覺寺威神所被金表建立緊 奉啓事謝聞謹於 謝御幸等覺寺看剎格

梁武帝

即便竪立幽顯欣仰我亦隨吉不得與汝同共瞻拜 此以爲恨耳越軟 汝所管建慈悲實利諸佛威神不管多功纔欲運力

知非謝不任荷戴謹啓事以聞謹啓 兹法度長出四流假詞敬祖尚慙難述借辯君卿猶 氣火集桂宮起夏重文龜芳驗歷草散金無下止及軍 臣諱路傳詔奉宣敕旨以臣明法會垂資錢二十萬 白檀薰陸棧香各十斤黃紙詔書先開泉府青雲好 人積穀充家繞班親族未若資此良田方開五蓋 謝救賽錢并白檀香充法會路 簡文帝

蓋聞九土區分四民蛛俗昏波易染慧業難基故法 輪方與實塔夏羞神鼎晉厄相風使福被城中功提 身寂鏡有照斯感滌無明於欲海度著生於實船或 無外臣以庸愚熏承勝善樂受遍心思光動色銘荷 臣諱啓傳部日文強奉宣敕旨齊臣柏刹柱 輕慈導捨薄笑牽悲曲豔口宣斜光頂入自鹿樹表 萬斤供起天中天寺九牧真金千尋挺樹永曜梵 誠無詞路謝不任頂戴謹奉路謝聞謹路 千佛願文 謝枚賽栢利柱弁銅萬斤啓 周司明月光之十八 簡文帝 簡文帝

光金河匿曜故像法衆生希向有形雖千聖異跡 可長表誠敬永寄心期 難辨非空非有妙智誰觀而紺髮目光蓮眸月靣庶 啓心燈而蓋生一念敬造千佛雖復無上無為極 智同途弟子某甲人沒迷波長流苦沫不生意樹未 為人造丈八夾約金薄像疏

移兹身窩故水精龍塔水馆恨於遺髭明鏡石龕獨

言而帶止自非表兹勝業樹彼妙緣何以去此心堂

比丘某甲敬白竊以慧日潛影慈輪罷應業逐惱飄

隨情熾徒愍衣珠抱名珍而弗悟眇歎葉金感空

此州伽藍支提基列雖多設莊嚴盛修供具觀其外 華之報方驗來緣語善無奢在言多心謹言 徘徊於留影其甲义發誓願遍為六道四生造夾紵 四事結此冥慈共成因果則素難之功非唯昔世散 仰雙蓮而獨慨親萬字而無由儻能薄離五家微捐 六根之痛惱去五焼之焚灼但四寶屢空七財多匱 文八佛像一軀年月已流因緣易奪常恐暫有之身 忽隨畫水還無之報殿爾電光今便建立誠心遂兹 个誓使聚月見容金山表跡見形善發聞名惡格拔 與僧正教 簡文帝

阿尚能躍鞘方之虎兕猶稱出柙況復最大圓慈無 陳尚使吏民識敬鎔金圖範終令越主懷思匹以龍 果紅函止傳舍利象頭白繖非謂全身夫以畫像追 列形像自斯已後封以箧笥乃至葉服離身尋炎去 述必備華後在平意地實有未弘何者凡鑄金刻 頂或十尊五聖共處一厨或大士如來俱藏一櫃信 兹遠懷聖之理必深此土諸寺止乎應生之 鏤漆圖產蓋所以仰傳應身遠注靈覺美龍擬之 **晨追鵠林之** 謂心與事背貌是情非增上意多精進心少昔以 餘慕故祭神如在敬神之道既極去聖 日則整

網白闊絕音旨每用延結風嚴寒勁願比怡和伏承 過兼得虔敬之理必崇接足之心彌重可即宣勒永 鳥政若施之玉座飾以金鈿必不塵靄日姿虧點 百琉璃密愈自可輕風難入龍鬚細網足使飛攜 洹掩戶三月寶殿空臨瓊階虚敞蜜惟不開非仲舒 權級匿玉毫封印金掌既殊羅閱久入四天又異祇 上善聚聞名去煩見形入道而可慢此雕香蘊斯木 一曲學紅壁長掩似邠卿之避讎且廣厦雲垂崇夢 與廣信侯書 簡文帝 F

净名法席親承金口辭珍鹿苑理愜鷲山微密秘藏 正之路流波若之水洗意識之塵以此春翹方為 於斯民隆莊嚴道場自茲彌闡豈止心燈夜炳亦乃 九層俯窺百尺金池動月玉樹合風當於此時足稱 意菜是飛思理弘明本長内教今陪十善之車開 自生難拔兼下車已來義言蓋少舊憶已盡新解未 法樂令卷帷之部乘傅一隅聞慧雨滂流喜躍充遍 至於席罷日餘退休伤省攜手登臨無展談笑仰聖 質綱每億華林勝集亦切末位終朝竟夜沐浴妙 感河無由承禀空無所有不堂情靈緣凝有受 黄公月集然之十六

典言盈臉願加敬納言不宣心謹白 **雲旣擁智海亦深影末波餘布時灑拂但暌違轉積 後既熟口誦復非心辨永謝寫概終慙染氎是則慈** 

五翳消空韶光表節百華異色結綵成春道體何 定慧之樂弟子俗務紛礼勞倦特深睠然北嶺飲昏 但清宜也對龍清虛既在風雲之表遊心入理差多 **延寸襟綱和南** 个儀一日三歲想思弘利益理當無 奏指遣此信無 )積會遇之期無必可唇有緣之傷事等飢渴仰望 與慧琰法師書

簡文帝

積人因情師頻述方寸不知巧笑之僧頗為津及 界畧息化綠祇洹之裏恒有語對眷佇之深無時不 旦來雨氣殊有初寒攝衛已火轉得其力雖他方法 承興駕尋幸伽藍冀於此時得一觀止辨論青豆之 那事同華永今段西下特蓄本心訪理質疑屬在明 極昔在幼年經聞制旨受道日淺比百未深雖異確 心甘露入頂聞之善謔持盡歡府想味之懷轉復無 耳前昨已來微事蟻聚龍象畢同應供皆集慧炬開 **總不謂般若留難現疾未療問津無地歎恨何已伏** 

唐公川集 後と

房遣惑赤華之舍追往年之宿眷述即日之寸心此 訟時級甘菜之陰冀州為政暫止寒酷之務唐景薦 幕春美景風雲韶麗蘭莱堪把沂川可浴弟召南宴 争此期必真非爽指遣承問行有還書綱和南白 **荅湘東王書** 簡文帝

吾春初即疾極成委弊雖西山白鹿懼不能療子荷 皇上慈被率土甘露丰宣鳴銀鼓於實坊轉金輪於 赤丸尚憂未震高时六安每思扁鵲之問靜然四屋 念絕修都之香<u></u> 里文殊之來獨思吳容之辯屬以 大言之賦安太述連環之辯盡遊戲之美致足樂耶

疾尋别有信此無所伸 此愍然失處江之遠矣寤寐相思毎得第書輕病遣 香地法雷驚夢慧日暉朝道俗輻湊遠瀬畢集聽衆 以居長近還未堪執筆敬祖前邁裁欲勝衣毎自念 白黑日可兩三萬獨以夾障致隔聞道豈止楊僕有 外之傷周南起留滞之恨第十二日始侍法筵所 寺刹佛搭諸銘頌

將軍頭那王劭玄悟獨聽信解淵微於太祖文獻公

佛教東流適未尤著始自洛京盛於江左晉故車騎

枳園寺刹下石記

弘食不過中者一十一載雖異務朝端而事隣奈圃 州大中正兵深達法相洞了宗極勤誠外著仁隱内 立雖房殿嚴整而瓊刹未樹邵玄孫尚書僕射南徐 竭慮知無不為下被民和上宣聖澤而自以力弱涂 恩隆主的龍結皇情任處東方寄深外屏徒欲盡能 日者作翰湘州樹塵藝服位與年升秩隨歲厚顧惟 於冥津暢丹誠於退劫自乘傳衡學與籍派渚誓於 售手光樹五層捐割藩俸十遺其一凡厥所收三十 終慙短幼且義止今生報奏來果非所以酬鴻即 北造枳園精舍其始則芳枳樹籬故名因事 原言自発之する

之風庶民垂可封之德含生愷樂物不夭性嘉穀天和於少極藩正碩茂攜宗英於梁楚羣后游克 於無擇陟神化於有頂三界五道底同斯願刊石重 度魔衆稽額外道屈膝抽薪止火折剱摧鋒拯幽酸 登餘糧栖山夷荒山州邊城解析家備十善人懷 祚隆遊比固須彌靈弄遐水齊軌常住諸聖延祥挹 **缓仰願宸居納酤福履攸歸八神驚室萬祇晁體寶** 有六萬齊之永明六年六月三日蓋木運將啓之人 反上帝步天之嘉日乃抗崇表於着雲植重局於玄 、和於少極藩王碩茂播宗英於梁楚羣后流克

一覧公月真長とに

感是故日華月彩炤曜天外方區散景咫尺塵方太 夫理貫空寂雖鎔範不能傳業動因應非形相無以 之思永旌於萬劫用刊榝迹式垂不朽云爾 好資巧匠傳儀以皇齊之四年日子敬制釋迎像 陵王諱泣明臺之下臨動高山之方遠慕餅王戀情 祖皇帝濯襟慧水疑神淨域狀世珍陞遷靈質地竟 驅尊麗自天工非世造色符留影妙越檀香伊敦 雙樹永惟可以炳發神功崇高妙業莫若式金寫 齊竟陵王題佛光文一首 彌陀佛銘 沈約 沈約

與言遐適報路雖長由心咫尺幽誠曷寄刊靈表迹 法身無象常住非形理空反應智滅為靈窮寂震響 因風韻響願遊彼國晨翹暮想七珍非美二達斯仰 成兹願力於惟淨土旣麗且莊琪路點色林沼焜煌 大夜開冥眇哉遐壽非歲非齡物愛彫彩人榮實飾 靡胎靡城化自餘方託生在焉紫帶青房眷言安 芳縣尊儀圖金屬石漬沱玉沙乍來乍往玲瓏實 儉欲與情充累息至矣淵聖流仁動惻順彼世心 瑞石像銘并序

夫靈應微遠無迹可追心路照通有感斯順我皇體

光於梵室妙趾神行布武於椒殿至於事符網課既 神御極挹睿臨乾幽顯成泰無思不服若夫二儀叶 德五精翼化下洞淵泉上達養昊天無息瑞地不降 雖復素環之絕別燭銀之瑶實萬斯蔑如也若夫金 近發東山剖幽嚴而啓瑞伤被崖獻鴻靈之所未刊 年罕降豈直朱烏動色玄相超而已哉嘉玉遠自 而再現局露浮腴堅鳳蓋而沾胜此皆舜日未書聲 表有固無不生事霧奏五節被策莫黑三距助千齡 北戎梁弱水一而委質潤徹環竒曠世之所不想白金 十任髣髴於林衡應真肸劉於清夜素毫月奉 原を印集者です

堅沈之體顯輕洋之相維永明七年其月爰有祥石 無方雖村事寂寥而因心咫尺愛其貞恒之性嘉其 瓊瑜等潤精金此色帝上眷幽關之易格咨玄應之 **眇發天津浮海因潮翻流迥至表異浙河獻竒禁圃** 石具剛非游泳之質自非需德潜行感極廻靈豈變 之水至矣哉禎符若斯之妙也敢銘寶貺永福天 名工是鐫是琢靈相瑞華煥同神造至於雕削之 可人之姿莫若圖妙像於檀香寫遺影於祗樹乃詔 良由法身是託不溺沉弱之淵剖析旣離方須浮金 夏刊委勁方圓小大觸水斯沈駐罕停蹕親加臨

**遥哉上覺曠矣神功四禪無像三達皆空表靈降世** 沈精浮質速自河葱悠悠亘水則則因風泛彼遼 演露開蒙惟聖仁宇寶化潛融道非迹應事以感通

瑞我國東有符里德乃眷康東永言為室栖誠在官

雕載範寫好榜工藉兹妙力祚闡業隆冕旅南面

比壽華尚

釋迦文佛像銘

積智成朗積因成業能仁爽感將此妙法駐景上 华生右脇始出四門終超九劫敗求靈性曠追玄軫

不有尊儀薆焉誰覩 而余朦瞽守兹大夜焉拔斯苦仰尋靈相法言攸吐 道雖有門迹無可朕物我兼謝心行同泯一去後心 有來必應如泥在釣形酬響合且物且人應我以形 白非寧盡感資理悟或以言陳言不自叩出之者身

**修馬如響栖林藉樹背室違家前佛後佛迹罔隆宏** 

道有偕適理無二歸照寂同是形相俱非千覺俯應

**過叩冥機七尊綱矢感謝先蓮旣過已滅未來無像** 

利摩停三念齊往不常不住非今非曩賢劫雖滾

誓覩來運永傳今識 或遊堅固或陰龍華能達斯旨可類恒沙生生學有 均此妙極先晚參差各願隨力密跡弘道數終乃除

彌勒讚

堅極齊工舉光等逐起矣福臻融然理備故勒玄蹤 慧日晨開香雨零隆藉感必從憑緣斯至日我聖儲 遥遥遐鄉道有常事神無恒器脫屣王家來承實位 式傳還懿 天作貳尚想龍柯瞻言思媚鐫石圖徽雕金寫彩 一
法
門 不二數基累明功由積地眇眇長津

水糧金沙樹羅瓊質現符淨果來 表相異儀傳形匪壹鏤玉圖光雕金寫質亦有淑 第二皇孫所生陳夫人合微宅理炳慧臨空結言智 維齊永明四年歲次丙寅秋八月巳未朔二日庚申 騰華梵室有億斯年於萬兹日 量壽尊像一軀乃為讚日 位騰心淨覺敬因樂林寺主比丘尼釋寶願造繡無 百芳上律鄉發納情幽榜實術縟文内奶靈姿外溢 光宅寺刹下路并序 編像題讚并序

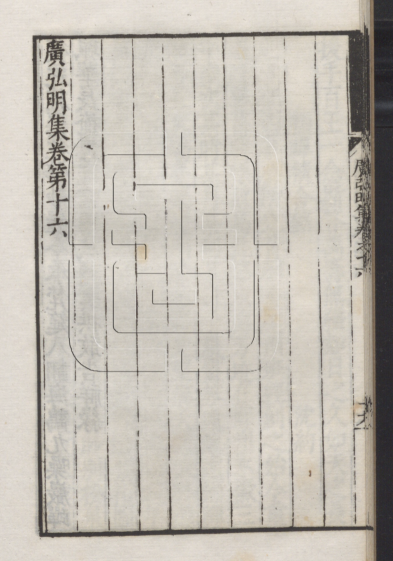
光宅寺蓋上帝之故居行官之舊兆揚州丹陽郡秣 戊寅仲冬之節也乃樹利玄壤表峻養雲下洞淵泉 仰迫星漢方當銷巨石於賢劫拯未來於忍土若未 **矛咫武城圍聖心留愛開素選負南郭義等去酆事** 徒鎬及就濟橫流鷹斯寶運命帝閣以廣闢即 而為宇既等漢高流連於豊沛亦同光武眷戀於 縣其鄉其里之地自去兹が毫來儀京輔拓字 八監六年歲次星紀月旅黃鍾閏十月二十三 思所以永流聖迹垂之不朽今事與須彌等同 、地無窮莫若光建實塔式傳于後乃以大學 及引年えるゴ

作銘曰 因斯太極溥被翱翔豈徒三界寧止十方濡足萬古 蓋容與翠華威鞋下輦停蹕躬展誠敬廣集四部揆 朱光所耀形雲所臨非止天眷兼因地德皇帝乃啓 電繞極光周原膴膴五緯入房自兹遐須在處弗 景同疏弘此廣因被之無外同由厥路俱至道場乃 年間闔造升淮滨接神殿而動擊越浮梁而逕度芝 世舟航重婚累構迥利高驟土為淨國地即金林 知若水寧辨窮桑自天攸縱於我惟皇即基昔水 維悠闊九服荒茫靈聖馬止成表厥祥壽丘談證

此寺征西蔡公所立昔則番麾預班經創之始今重 援手百王一念斯答萬壽無疆如日之久如天之長 空驚疏山製石調響栖理凝玄曠移羽施則别松泉 委組東國化景西連巒縣夷改蓬釋粗遷重依漢漆 仁原遠宅賞憑旃煩創神姓陪構靈核瞻禁拓蘭 矣江田空心觀寂慧相淳筝春惟斯践焓屬遐年 房茸萬崎豐架煙南瞻巫野北堅淮天造哉林澤 歲次某時其月其朔某日子嚴靈旅逸地遠栖禪 **政鑒舊與懷故為此銘以傳芳迹在郢州永徽三** 栖禪精舍銘 沈約

珮華長掩懋迹空傳式籍雲拱敢告祥綠 **復逐旌懸往幹妙幄今承梵筵八翻海鶴九噪巖蟬** 

音釋廣第 面烟点 



廣弘明集卷第十七 侍者二人弁散官各一人黨陸香一百二十斤馬五 妙果宜請沙門三十人語解法相兼堪宣導者各將 山水寺所起塔依前山舊無山者於當州内清静寺 **疋分道送舍利往前件諸州起塔其未注寺者就有** 一共修福業使當今見在爰及來世永作善因同於 下仰惟正覺大慈大悲救護羣生 三寶重興聖教思與四海之内一切人民俱發苦 立舍利塔部 唐 道 王津梁庶品朕歸 宣 隋高祖

**談**舊音無音話 黑季也榜排 組我属專并随地 毫 前 通 音 因 菱音愛食品

利莫問同州果州任人布施錢限止十文已下了 切民庶幽顯生靈各七日行道弁懴悔起行道日 見僧為朕皇后太子廣諸王子孫等及內外官人 處建立其塔所司造樣送往當州僧多者三百六上 過十文所施之錢以供管塔若少不克役正 副朕意焉主者施行仁 機停常務七日專檢校行道及打刹等事務盡誠 其次二百四十人其次一百二十人若僧少者盡 時同下入石函總管刺史已下縣尉已上自非軍 土諸州僧尼普為舍利設齊限十月十五 上壽元年六月十三日内史

豫章王臣陳宣

室受命乃與復之皇帝毎以神尼為言云我與由佛 量非世間所測於是始作七寶箱以置之神尼智仙 或多並不能定雲遷日曾聞婆維門說法身過於 皇帝昔在潛龍有婆羅門沙門來詣宅出舍利一裏 父重與佛法一切神明還來其後周氏果滅佛法 其後皇帝與沙門曇遷各置金利於掌而數之或以 言曰佛法將滅一切神明今已西去兒當為普天慈 日檀越好心故留與供養沙門旣去求之不知所在 舍利感應記

槃赫岩冶鑪之燄一旬内四如之皇帝以仁壽元年 利開皇十五年季秋之夜有神光自基而上右繞露 故於天下舍利塔内各作神尼之像焉皇帝皇后於 京師法界尼寺造連基浮圖以報舊願其下安置舍 三十處各起舍利塔皇帝於是親以七寶箱奉三 六月十三 腺第子常以正法護持三實 汝 是一切衆生乃取 舍利自内而出置於御坐之案與諸沙門焼香禮拜 於此日深心永念修營福善追報父母之恩故延 一日御仁壽宮之仁壽殿本降生之日也歲 與論至道將於海内諸州選高爽清靜

對四部大衆作是唱言至尊以菩薩大慈無邊無際 **瓶琉璃各三十以琉璃盛金瓶置舍利於其**内薰陸 利而行初入州境先令家家灑掃覆諸穢惡道俗 香為泥塗其蓋而印之三十州同刻上 **翁然重蒸霧會雖盲壁老病莫不匍匐而至焉沙門** 百鉢種種音樂盡來供養各執香華或焼或散圍繞 谷儀齊肅其以寶蓋播幢華臺像華佛帳佛與香山 图其楚音和雅依阿含經舍利入狗尸那城法遠近 人領城遠迎總管刺史諸官人來路步引四部 、於銅函石函一時起塔諸沙門各以精舍奉 十月十五日正

**哀愍衆生切於骨髓是故分布舍利共天下同作善** 因又引經文種種方便訶責之教導之深至懇惻涂 佛一切諸法一切賢聖僧弟子蒙三寶福祜為蒼牛 君父思與一切民庶共建菩提今欲分布舍利諸州 零如雨大眾一心合掌右膝著地沙門乃宣讀戲悔 室八難戲悔行道奉請十方常住諸佛十二部經其 深法藏諸尊菩薩 塔欲使普修善業同登妙果為第子及皇后皇 廣諸王子孫等內外官人 日菩薩戒佛弟子皇帝某敬白十方三世一切諸 一切賢聖願起慈悲受弟子等請 一切法界幽顯生靈

降赴道場證明第子為 賄衣物及截髮以施者不可勝計日日共設大齋禮 既聞是言甚悲甚喜甚愧甚懼銘其心刻其骨投財 教他見作隨喜是罪因緣懂於地獄畜生餓鬼若 法禮拜悉受三歸沙門又稱菩薩戒佛弟子皇帝 慙愧怖畏無已於三實前發露懺悔承佛慧日願 自審今家如來慈光照及於彼泉罪方始覺知深 消除自從今身乃至成佛願不更作此等諸罪大衆 間短壽多病甲賊軍男邪見諂曲煩惱妄想未 一切衆生發露無始已來所作十種惡業自 一切衆生發露懺悔於是 自用

音樂自大與善寺來居殿堂皇帝燒香禮拜降御唐 立延請佛像及沙門三百六七七人播蓋香華讚明 帝以起塔之旦在大典宮之大典殿庭西面執廷而 響如雷天地為之變動凡是安置處悉皆如之直身 隋臣子無問長幼華夷**咸發此誓雖屠獵殘賊之** 戲受戒請從今已往修善斷惡生生世世常得作大 **無巡示四部人** 即親率文武百僚素食齋戒是時内宮東宮遠於京 小躬念善舍利將入函大衆圍繞填屬沙門高捧寶 應靈塔常存天下瞻仰歸依福田益而無窮矣皇 人拭目諦視共睹光明哀戀號泣聲

應其後處處表奏皆如所言 左右曰莫驚動他置爾去巴重數之易樂覆傳者果 **凡數三海常剩一人皇帝見一異僧曷槃覆髆以語** 色茫茫萬字舟車所通一切眷屬人民莫不奉行聖 岐州於鳳泉寺起塔將造函寺東北二十里忽見 羅州於仙遊寺起塔天特陰雪舍利將下日便朗照 不復現舍利之將行也皇帝日今佛法重與必有感 法聚僧初入敕使左右密夾數之自顯陽門及升階 八凼雲復合

石四段光潤如玉小大平整因取之以作重函於是

涇州於大與國寺起塔将造函三家各獻舊磨好石 世音菩薩亦頻放光半旬之内天華再落 非界内所有因而用之恰然相稱 尸大像三吐赤光流出戶外於是戶外十佛像及觀 琛圖此雙樹之象置於許州葉盡變為青色明年 秦州於靜念寺起塔先是寺僧夢羣仙降集以赤編 州大寶台呈寺寫得陝州瑞相圖置於佛堂以供養當 **有華形左旋右轉其後基石漸變盡如水精沙門道** 百葉如瑪瑙北壁東壁有鳥獸龍象之狀四壁皆 函南壁異色分炳為雙樹之形高三尺三寸莖如

量地鐵概釘記之及定塔基正當其所再有瑞雲來 寺又陰雨臨入国日乃出衆色光相繞日如輸光是 華州於思覺寺起塔天時陰雪舍利將下日便朗照 外遙堅之 飛散如天華著人衣久之而不濕 将入函神光遠照空内又有讚歎之聲 與行雲日迎之開朗入自南門而城北雨如故旣至 有五色光氣去地數丈狀若相輪正覆塔上數十**里** 復舍利是時十月雪下而近寺草木悉皆開華舍利 州於大與國寺起塔舍利宿於近驛天夜雨明日 則正亦止屬天舍利下的雪霧復起瑞雪

寺僧慧真夢見聖人項有圓光明照天地來自西方 嚴地又動八日與登山從者千數大風從下而上 照 塔東良久 乃滅 風力俄頃至於佛堂其夜浮圖上有光長數尺乍隱 震山大吼巖上有鍾鼓之聲十月七日舍利將之 壽辛其夜堂内光明如畫二十八日定基明日地 浦州於栖巖寺起塔九月二十六日舍利在治下 如畫日五十里咸見之明年四月白光起於塔西流 一月八 而立及舍利與至無故止於其所因定塔基焉 日夜有五色圆光從基而上遍照城内明

如樓關蘇照州城自朔至堅寺及城内常聞異香桃 流照西谷其一流照南谷十二日堂内又有光狀 里遠聖者皆言焼山九日夜又有二光繞浮圖其 乍顯至於十餘無内亦有光五道散出還飲入板 三道從堂而出其一直上天其一流於東北其一狀 或散或聚皆似蓮華移更乃滅十三日夜浮圖上又 香鑪流至浮圖露盤移時乃滅其夜露盤上又有光 **填乃滅俄而復出流入於堂山頂亦有大光照二百** 有二光並大如鉢出於西壁合為一道流入塔基 有光如三佛像此高尺停住者久之十四日夜有光

再從塔出圓如大鏡諸光多紫赤而見者色狀不必 朗照五色雲來之舍利舍利将入函放光或一尺成 年州於舊無量壽寺起塔舍利初在道場大衆禮拜 祖武元皇帝之所建也 愈疾者非一諸州皆有感應而栖巖寺最多蓋由 同或云如大電或云如燎火其都無所見者十二 重思者便得除起塔之甲雲霧書母至於已後日乃 五寸有無量天神各持香華幢播實蓋遍覆州 古杂多華人採之以供養舍利入函之夜又有光 人抱新死小兒來乞救護至夜便蘇遇光照以

開皇三年初營寺其西八里白龍淵忽東流而過作 定州於恒徽寺起塔有一異翁來禮拜施布一正 騰虛而去明年正月寺内又雨天華 役罷水便絕及將起新塔水復大流 相州於大慈寺起塔天時陰雪舍科將下日便朗照 金華其花之狀形如大蝶色似青琉璃翱翔而下乃 州瑞相圖置於佛堂神光優發如電又有五色雲 一數龍人問其姓字而不答忽然失之此地舊無水 正臨堂上一日四見馬又有白雲狀如林木雰雨 函雲復合建塔之明年八月光天尼寺僧寫得 質

鄭州於定覺寺起塔舍利將至寺東有光如大流星 嵩州於閒居寺起塔人衆從舍利者萬餘有免逆坂 於西岸其東岸舊舍利塔有三光西流入於基所 僧設二千人 亳州於開寂寺起塔界内無石舍利至便於三處各 四面懸旛無風而一時内向 至佛堂前而没輿到此處無故自止旣而定塔 十盆餘食供寺梁二百人數日乃盡舍利將入函 函雲復合 來歷與下而去天時陰雲舍利將下日便朗照始 ·齊供然而萬餘人食之不盡一甕飯出

得一成磨方石一似函而無底乃合而用之不須改 整掘塔基至樂石有二浪井夾之天時陰雪舍利將 下日便朗照始入函雲復合

狀如垂珠其味如甘露自己至午霧氣乃飲而歸山 而三重白氣如虹來覆舍利散成大霧沾濕人衣其 汝州於與世寺起塔天時除雪舍利將下日便朗照 神也舍利自州之寺未至數里雲蓋出於山頂五色 、將曉三重門皆自開或見三十騎從廟而出蓋嶽 州於岱嶽寺起塔舍利至州其夜嶽廟内有鼓聲 函雲復合

紙雲霧復起有童子能誦法華經來禮舍利逐焼魚 急轉終不迴如此經八日將入函光逐敢出還入 分為三段下來乍往如軍行然蓋亦嶽神之 牟州於巨神山寺起塔舍利初至二大紫芝欽現於 青州於勝福寺建塔掘基深 於野以供養馬明年二月六日泰山神鼓竟夜鳴北 於是板内有聲放光高丈餘食頃乃滅人審視之見 函因而用之及舍利將入級内有光乍上乍下 璃内金紙蓋自開無口有寸光如箸炯然西指雖 則聲南南聽則聲北東西亦如之 五尺遇磐石自然成 來迎也

道天時陰雪舍利將下日便朗照始入函雲復合 長引頭足恣人反轉連日如之乃見有文在其頭日 視其頭而縮藏不可見敕使著作郎王劭審檢龜 連理過楊樹之下甘露五道懸流沾灑興上旣而沈 客舍利將下日便**朗照始**人函雲復合神龜色狀特 大霧舍利將之寺天便開朗歷光化縣忽見門内木 隋州於智門寺起塔十月六日掘基得神龜七日甘 有文 降於石橋菊之楊樹有黑蜂無算來繞之八日日 在其腹曰王與州使参軍獻之日日開匣 八十七千萬年皇帝親撫視之入於懷袖自

然馴狎放諸宮沼及草内還來直至御前每放輒如 蔣州於栖霞寺起塔鄰人先夢佛從西北來寶蓋確 **襄州於大與國寺起塔天時陰晦舍利將下日便朗** 寺放青黃赤白之光獲紫芝高二尺餘四莖共三蓋 州於西寺起塔州久旱舍利入境其夜雨大洽 ,映滿寺衆悉執花香出迎及舍利至如所夢焉 、時陰晦舍利將下日便朗照始入函雲復合 州於大禹寺起塔舍利凡五度江風波不起既至 随雲復合

蘇州於虎丘山寺起塔其地是晉司徒王珣琴臺掘 三一万散既而陰晦舍利將下日便朗照始入函雲 餘里四遇逆風願定便定四乞順風皆如所欲初掘 鑿石井井吼二日蓋舍利將來之應也 陰晦舍利將下雪點開舍利入函雲復合先是寺内 基融拳上有白雲闊二丈餘甚整直來臨基所右旋 衡州於衡獄寺起塔沙門奉舍利自江陵水行二千 行徘徊不散至外塔所空裏有音樂之聲既而天又 得朝函銀合于有一舍利浮之鉢水右轉四周舍利 初發州天降雨未至寺日便出乃有雜色雲臨奧而

**瑞兼值王者登臨徵應建立終逢菩薩聖主方大修** 瓶子盛金瓶疑本有舍利今乃空矣既而坑内有神 所置石函三其二各有銅函盛一小銀像其一有銀 者州於洪楊鄉崇楊里之靈鷲山寺起塔掘得宋末 跋摩將詣楊都路過靈驚寺謂諸僧曰此間尋有異 夾輿行飛入城乃散舍利將入塔五色雲來覆之 仙雲氣之像昔宋王劉義隆之時天竺有聖僧求那 弘其年冬果有羣燕共街繡像委之堂内及齊主蕭 州於綠化寺起塔舍利未至城十餘里有鳥千數

道成初為始與太守遊於此寺而起白塔陳天嘉三 交州於禪衆寺起塔 廓州於法講寺起塔舍利初發京下宿於臨阜沙門 年寺内立碑其文也如此聖主修弘驗於今日 要失舍利是夜廓州有光高數文從東方來入寺右 西流食填乃沒及定塔基正當光沒之所又有香氣 統佛塔照及城樓內外洞朗遙望者疑燒積新光漸 盈氳里常 州於法聚寺超塔天時降聯舍利將下日便朗照 函雲復合

號州表言州雖不奉舍利亦請聚僧行道有一異鳥 前為之受戒良久乃去 瓜州於崇教寺起塔 里期集無一違者隋州人於涓水作魚獄三百旣見 隋州典籤王威送流人九十道逢舍利盡釋其囚子 來集梁上意似聽經不驚不動一夜一日乃下止於 讀經之牀人 皇帝當此十月之内毎因食於齒下得舍利皇后亦 舍利亦悉決放之餘州若此類蓋多矣 然以銀盌水浮其一出示百官須更忽見有兩右旋 八讚歎摩接又擎之以行道法師於佛

真舍利鐵軍而無損 之各於與內得舍利一未過二旬宮內凡得十九多 相著二貴人及晉王昭豫章王陳蒙賜與敕令審視 何必皆是與諸沙門相與推試之果有十三玉栗其 光明自是遠近道俗所有舍利率奉獻馬皇帝日 慶舍利感應表并認

隆勝業伏惟皇帝積因曠劫宿證菩提降迹人王護 自釋提請灰之後育王建塔已來未有分布舍利紹

生滅故雖形分聚芥尚貯金累體散吹塵猶典實利

臣雄等言臣聞大覺圓備理照空有至聖虚疑義無

安德王雄等

浮圖寶瓶復起紫焰或散或聚皆成蓮華又有光明 滿室將置舍利於銅函又有光若香鑪乗空而上至 講堂内其夜前浮圖之上發大光明爰及堂裏流照 持世界往者道消在運仁祠廢毀慈燈滅影智海絕 寺規模置塔之所於此山上乃有鍾鼓之聲舍利在 利於三十州以十月十五日同時起塔而蒲州栖器 類皆覆花雲去夏八月爰發記日延請沙門奉送舍 流皇祚既與法鼓方震區字之内成為淨土生靈之 於<br />
浮圖上狀如佛像花趺宛具停性久之稍乃消隱 有光明繞浮圖寶瓶浦州城内仁壽寺僧等遙望

當塔上有五色相輪舍利下記還起雲影皇帝皇后 建造又華州置塔之處于時雲霧大雪忽即開朗正 山頂光如樓闕山峯澗谷昭然顯見照州城東南 火宅朕所以至心迴向結念歸依思與率土臣民爰 表陳賀以聞 又得舍利流輝散形或出或況自非至德精誠道 太平之世生逢善業方出塵勞之境不勝抃躍謹拜 靈聖兰能神功妙相致此奇特臣等命偶昌年既親 問良久不滅其栖品寺者即是太祖武元皇帝之 下仰惟正覺覆護奉品濟生靈於苦海枚愚迷太

由自然變現歡喜頂戴得未曾有斯實羣生多幸延 及幽顯同崇勝業共為善因故分布舍利營建神塔 起塔供養韶並許之詔於京師大與善寺起塔先置 而大聖慈愍頻示光相宮殿之内舍利降靈莫測來 后**是百濟新羅王國使者將還各請一舍利於本國** 舍利真形猶有五十所司可依前式分送海内庶三 舍利於尚書都堂十二月二日旦<u>發焉是時天色</u>潛 六道俱免蓋纏稟識合靈同登妙果主者施行 與王公等及一切民無宜更加剋勵與隆三寶令

前式期用四月八日午時合國化內同下舍利封入 當人叢而下都無所傷仁壽二年正月二 恒州表云舍利詣州建立靈塔三月四日到州即共 會而禮鐵焉有青雀伊於衆内或抽佩 石函所感稀應者别錄如左 柱國司空公安德王雄已下皆步從至寺設無遮 明氣和風靜質輿旛幢香花音樂種種供養彌遍街 上廢當務七日請僧行道教化打糾施錢十文 **側道俗** 士女不知幾千萬億服章行位從容有序 州建立靈塔全總管刺史已下縣尉日 刀擲以布 十三 一日復

即將衣承取復在地拾得道俗大衆十萬餘人並見 舍利光景明淨天鄭無雲空裏即用實屑天花狀似 老人姓金名瓚思鼻不聞香臭出二十餘年於時在 俱獲又刹柱東西二處忽有異氣其色黃白初細後 石函上遍墮寺内城治俱有雜色晃曜金品联日時 起塔其月十日度地穿基至十六日未時有風從南 州府官人巡歷檢行安置處所唯治下龍藏寺堪得 來寺内香氣殊異無比道俗官私並悉共聞及 亦聞香氣因即鼻差至四月八日臨向午時欲 薄大小問雜零雾散下稻如雪落先降塔基

瀛州表云掘地欲安舍利石函時可深六尺許土裏 獻皇帝開花於寶屑内復得舍利王顆甚大歡欣 黎州表云掘基安舍利塔於地下得一瓦銘云千秋 忍有真紫色光現須史遂滅其土即有黑文雜間成 質屑天花收得盛有一升即遣行參軍王亮於先奉 选塔上西南而去至二十日已時築塔基恰成復 漢莫測長短良久乃滅又有四白鶴從東北而來問 **彖書子云轉輪聖王佛塔謹表聞知** 

禹歲樂未央

至幕 觀州表云舍利塔上有五色雲如車蓋其日午時現

即降金花至九日旦復下銀花遍满城池其花大者 魏州表云所送舍利數度放光復有諸病人或患眼 唯欲得飲淨水至後日旦起解齋與粥始喫且寺 如檢夾小者似火精人人皆得函風奉獻其日復 百或患五内發願禮拜病皆得愈至四月八日欲下 道即起行道見人持齊亦即持齊非時與食不 黑狗耽耳白智於舍利塔前舒左股屈右脚見 - 時天忽有一片五色雲香馥非常須更之 間

瑙五色相雜紋彩煥然復於其裏間生白玉内外通 管以為函蓋初磨之時體唯青質及其功就變同瑪 兖州表云敕書分送起塔以瑕丘縣普樂寺最為 先有數箇猛狗但見一狼狗無不競來吠嚙若見此 《州表云欲下舍利時七日地微動至八日大動 的於其所奉安舍利以去三月二十五日謹即經 餘萬盡皆不識此狗未知從何而來 、寺悉皆低頭掉尾當剛之時看人男夫婦女三

徹照物如水表裏洞朗鑒人等鏡其送舍利

曹州表云三月二十九日舍利於子城上赤光現四

月五日申時舍利現雙樹戶有師子現五日亥時舍 舍裏出黃白花光長四五十八日辰時漆龕板後雲 漆龍北板上及佛菩薩雙樹等形六日亥時舍利精 利現金光長七十六日卯時龍花樹現下有佛像俱 容金佛像現似若太子初生身如黄金色後有三僧 壘基文甲後漆龍板外大娑羅樹及僧執香爐等形 一有娑羅雙樹林樓閣等現九日漆龕内板上疊石 金光等形狀已時漆龍板後娑羅樹蓮華影佛像 六日卯時漆龕板外光明狀如金花色六日申時 僧師子形等午時塔上五色雲現午後漆龕内板

後變作紫光或現青色無内流轉 杞州表云舍利以三月四日到州十四日辰時琉璃 晉州表云舍利於塔前放光三度皆紫光色衆人盡 身著紫黃法服手捉香鑪供養其香氣與世香不同 放裹色白如月須東之間即變為赤色至四月二日 毎日恒聞 一道俗瞻仰咸其歸依實相容儀長久乃散七日午 一來一去循環不

徐州表云舍利二月二十八日至州西一驛宿其夜

時神影復出變動輝煥於前無異

陰雨舍利放光向州四十五里其淨道寺僧向北山 度基申時忽有香氣氫氫乗空而至芬芳微妙世未 鄧州表云舍利四月六日石函變作玉及瑪瑙其石 磨治乾遂變出仙人二僧四人居士一人騏驎一師 看光影從驛所舍利處而來舍利石函蓋四月五日 曾有道俗咸皆驚愕蹟至處所香氣遍滿至五更 有文現正國德三字并有仙人麟鳳等出 始散盡又至四月八日行道日滿供設大齋午時 于一魚二自餘並似山水之狀 (州表云奏寺安置送舍利法師浮業共州官人 三日 生人先之 七

道俗受菩薩戒衆人見辜魚行隊遊水首皆南出似 復須更復開行整即走告寺主來共開閣門上 下舍利道俗一萬餘人法師昇高座手捧舍利以 法師淨範頭陀僧淨滔於舍利塔後臨水嚴邊為諸 唯有佛像自外都無所見又下舍利記日到申時 如蓋正當倒上右旋數而開記還當元出之處消滅 而出便二度放光高一丈又下石函忽有白雲團 大眾人人悲感不能自勝即有赤色從師手内瓶 防人看守忽聞閣上有衆 塔南先有佛閣當時鏁閉舍利於其下立道場遭 人行聲看閣門仍閉又

青山月東大阪に上

照比至八日照灼如初 麗殊常或行琉璃無底或遊無側緣無上下光明外 明州表云四月八日下舍利掘地安石图乃得一 豫州表云舍利瓶有白光須史成五色遊轉瓶内形 相非常又整合利銘其石更無異質整至皇帝一字 内如月 州表云四月三日齋託舍利金顏外其色紅赤鮮 州表三去各利三月二十六日夜一更内放光遍照 一點及堅華橫畫隨擊之處如刻金所成 一萬餘人成悉瞻仰

然水内諸魚悉迴首向船隨逐巡行如似聽法 欲歸依多少一萬餘請二禪師乗船入水為魚受戒 寺安置起塔二目治利行道舍利於塔所放赤光從 未至申更見不同或似像形或似樓閣或見白光生 八道俗莫不親見驚喜號咽沸騰寺内至四日又於 一菩薩俠侍長一尺餘從卯至已見諸形相道俗 乃滅又見一佛像長二尺餘些於蓮花趺坐又 州表云舍利以三月四日到州臣等於治下文際 巡速舍利達無行道或隱或顯或遲或速官 如金色縱橫一尺餘紫綠相間前後三度良

毛州表云舍科二月二十七日到州其日即依式安 洛州表云舍利三月十一日天降甘澤十三日乃止 欲到合寺馳走僧猛自身抱患不得奉迎命弟子法 與州表云舍利放光五色照满城治時有一僧先患 有戒德沙門僧猛先患腰脚不堪出行其日聞舍利 二日天雨金銀花等表送奉獻 扶侍出戸迴心正念遂便得起行出城十里許親 舍利因比寥降漸堪得行 人悉皆能行在函乃變如琉璃内外明徹四月十 切男女皆發菩提心競風歸依症者能言學瞬

胡子乾因取水和泥怪其色白嘗覺甚甘四月三日 先有古井温由來鹹苦水色舊亦全不堪食其縣民 宋州表云三月四日舍利至州其所部宋城縣市院 舍利到州所是患人禮拜發願即得行動 目盲亦得見舍利復有一人患腰脚學躃十五年自

懷州表云舍利於州城長壽寺安置四月五日辰時 真仏月恒公ととして

塔基之

光七日辰時寺内天雨自花且驗雰雰然狀如細雪

落於地八日午時欲下舍利入函天上有白鶴翔

舍利於塔内放亦色光六日夜五更寺内又放白色

曾無驚畏河内縣民楊邁特以示道俗六千餘人 **血**職彩照耀或上或下作為作出 日至午前舍利欲入塔函遂放光於無外巡迴數 師云此雉是野鳥內法道理無容籠繫即今选城 同見敕使沙門靈祭即與受戒其雉向師似如聽 州表云舍利三月二日到州權置州館六日夜十 小蜡屈逶迤狀等龍蛇之跡官人道俗並悉共見 雄雉飛來函側心閒從容質羽鮮華自飛自止 到塔所不見還蹤復無入處或闊四寸或陽 舍利塔厢復有一跡從塔東南三本

洛州表云舍利三月十六日至州即於漢王寺内安 見舍利光腰即得差捨杖而行 見青赤雜色光於寺復有一老母患腰已來二十餘 見寺内舍利復放青色光恰與新至舍利色 德僧惠徹等忽聞香氣有異尋常至八日諸僧迎舍 十日復至見赤色光臨寺佛堂高五尺其夜四更復 利將向塔所大德僧僧粲等五人復聞香氣去惠福 寺有舍利在僧房供養其日杷州 拄杖伏地而行聞舍利至寺強來禮拜於大衆裏 門四十餘歩遂放青色光覆炤露帳大久乃滅其 八張相仁 於僧房

幽州表云三 更向盡東風忽起燈花絕焰在佛堂東南神光炤燭 延 果 星 夜 期 有 素 光 舒 卷 在 佛 堕之 上 至 八 日 舍 利 始磨兩面以水洗之明如水鏡内外相通紫光焰起 其石斑較又類瑪瑙澗澤炫燿光似琉璃至四月 日起齊行道至三日亥時舎利前焚香供養燈光 八函自旦及辰函石現文髣髴像有菩薩光彩粉遊 日臨下 香風而來官人道俗等其聞見於是彌增剋 一三日忽降香氣世未曾有四月七日夜 一月二十六日於弘業寺安置舍利石函 舍利塔側桐樹枝葉低莖

月七 思議當時道俗看者二萬餘人同飲齊見所錄瑞應 放光至八 四畔正在池中可深九尺忽有甘井自現其水不 在塔西南一百餘歩依育王造塔本記一枯池不 石函又有五色光彩雲來臨塔上雲形如蓋其日 似衆仙其間鳥獸林木諸狀不惑者衆實難詳審 、理照顯分明令畫圖奉進 紫赤二色照曜州城内 云三月三日初夜於州北境去州九十里舍 州大廳舍利出金瓶之 日在辨行寺塔所又放光明午時舍利 外民庶皆見神光 琉璃瓶内行 道

州舍利現雲如車蓋正當塔上雲問雨花遊颺不 衆鳥翔塔

出音自然鍾聲及以讚善大鳥羣飛塔下 州舍利本一至彼現二放光炤現聞異香氣雲間

莒州舍利本一至彼現三放光映炤掘基地下忽得 楚州舍利當行道日野鹿來聽鶴遊塔上

銅塔及痘者能言

營州舍利三度放光白色舊龜石自然析解用書石

杭州舍利山間掘基得自然石窟容舍利函 路州舍利至彼自然泉涌飲者病愈 潭州舍利江鳥迎送

德州舍利至彼躃者能行犬島旋塔 洪州舍利白項鳥引路 鄭州舍利放光播向内垂

慈州舍利現白雲蓋如飛仙自然泉涌飲者病愈 廉州未得舍利别得一舍利放光佛香鑪煙氣又類 州舍利掘基地下得一石像又小兒撥得一 舍利至彼行道日耕人犂得一銅像

蓮華黃白色天雨實屑 柱选梁栿衆僧觀見仁壽二年六月五日夜雨銀眉 天花琵琶葉上及餘草頭上落地仁壽二年六月 壽宮所慈善寺新佛堂内靈光映現形如鉢許從前 並悉俱聞當夜雨寶屑天花芭蕉枝葉機欄並擀上 時有風從西南來如香氣氫氫沙門及經生道俗等 如檢夾小如麩等表送奉獻仁覺寺五月十二日未 與善寺法界寺州公解裏及城洽街巷天雨銀屑大 雍州表云仁壽二年五月十二日京城内勝光寺大 皆拾得太小如前無異仁壽二年六月五日夜

明現朗光光色别隨見不同仁壽二年七月十五日 俗遠來看人歸依禮拜闡門塞路往還如市遇斯光 羅雙樹等形相者仁壽二年五月二 素模將去者或上暈放光或在道映照或至前所開 獻京城内勝光寺模得陝州舍利石函變現瑞像 日諸州送舍利沙門使還宮所見旨相問慰勞訖 者照動羣心悲喜發意其城内諸寺外縣諸州以絹 **寺日日放光連連相續緣感即發不止晝夜城治** 九日赴慈善寺為慶光齊僧衆至寺讚誦旋遠行 食空裏微零復雨銀屑天花舍人崔若德令盛奉 賃以明東まとして 一十三日已後 香

與雲成輪相自然強蓋函内流出香雲再放光舍 形色分明久而方滅其色初赤尋即變白後散如 下見水 闡業寺並見光明唯盖法寺所見光内有兩箇華 華香氣甚異無比 恢州城三月二十二日夜二更裏大通寺善法寺 度五色雲極地得鳥石函變異八姿羅樹 **度見靈瑞總有二十一事四度放光光内** 一队佛三菩薩 三月十五日申時至四月八日戍時 神尼函内見鳥三枝金

京城内延興寺灌寫釋迎金銅像丈六其夜雨寶屑

到陝州城南三里澗即有五色雲從東南鬱起俄爾 雲钁下忽出一鳥青黃色大如鶉馴行塔内安然 銀滿屋之内物皆照徹舍利在大與國寺四月二 檢校築基掘地已深五尺有圆鄉縣玉山 國寺三月二十八日卯時司馬張備共大都督侯 夜二更裏靈勝寺見光明洞了庭前果樹及北坡草 、光照處見其形塔基下掘地得鳥舍利來向大 心謹附聞奏五色雲再見三月十五日申時舍利 獲非常之鳥既以出處為異謂合嘉祥今别 不恐未及奉送其馬致死今營福事於舍利 Ė

並聞石函内外四面見佛菩薩神足娑羅樹光明 時有文林郎革範大都督楊旻及官民等並同觀矚 掘地得者不異其鳥須更向西南行至佛下停住函 其雲少時即散者也兩度出聲舍利在州三月二 時其鳥已立鳥前有金華三枝鳥形大小毛色與前 雲從西北東南二處而來舍利塔上相合共成一 **樹色青葉長其四面樹下並有水文於此兩樹之** 於西面外以水澆洗即見兩樹葉有五色次南面外 雙東西相對技葉宛具作深青色 俄頃道俗奔集 所檢校同見函外東面石文亂起其張備等怪異更 大都督侯進當作人民侯讓等至舍利塔基内石函 之間司馬張備共脩縣令鄭乾意閱鄉縣丞趙懷坦 四月七日已時欲遣使人送放此等四種瑞表未發 向北面乾意以衫袖拂拭隨手向上即見娑羅樹 大與國寺四月五日酉時復出一聲大於前者道 一日夜從寶座出聲如人間打靜聲至三乃止後在 有兩樹枝條稍直其葉色黃白次東面外復有兩 入文林郎章範初見一鳥仰臥司馬張備次後

質仏児素だとし

道俗並見至二十八日未時在大與國寺復有五色

一蓋即變如紫羅色舍利入城方始散滅當時

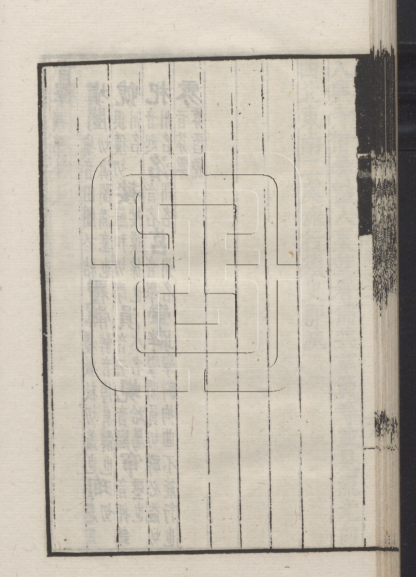
**迎四面俱遣人坐並相照見無所翳障** 雲氣從塔内而出其雲甚香即喚使人文林郎幸節 時道俗見者不少至戍時司馬張備等見塔上有青 別有白雲團圓翳日日光漸即微鬧如小盏許在輪 然播蓋及塔上香雲一度光見四月八日午時欲 回總見一佛三菩薩一尼一鳥三枝華八株樹今别 舍利范其雲散滅田光還即明淨復於塔院西北牆 漸欲向上至於日所即達日變成一量僧如車輪 舍利于時道俗悲號四方忽然一時雲起如煙如 重圖狀謹附聞奏午時四方雲起變成輪相復有自 青石色基黑間見瑞之時變為明白表裏映徹 薩並立一金色面向南一銀色面向北相去可有 於石内並放紅紫光高一尺許從已至未形狀 周匝次第以雲爲輻其輪及輻並作紅紫色至下 圖畫已後色漸微減道俗觀者其數 有自然播蓋亦有見播蓋圍繞舍利者當時謂 潘供養至下舍利託其婚蓋等忽即不見干 有一队佛側身頭向北面向西其三菩 其函内外

尼面向西而向菩薩合掌相去二十西面內復有

西南近角復有一菩薩坐華臺上面向東有

**育**釋廣第十七 · 一時關軍 · 一時間 · 一時

西北東南二處流行須更即滅 雲暢入裏就看備共產 等並見流光向 三道資兩諦勝智增明故真俗為出道之階基正法 由生草有因之而起悟者也然則俗保五常淪惑縣 賢費異而不墜者也道法兩諦謂真俗也諸佛之所 致者也俗法五常仁義禮智信也百王不易其典聚 者何邪所謂深有所以千聖不改其儀萬邪莫廻其 廣弘明集卷第一 法者何邪所謂憑准修行清神洗惑而為越也義 法義篇第四得其題者心照思舉 道 宣



當得其涯也但以幽關難啓匹石易迷匪籍言方莫 府者則四依法正創究識於倒情八 由升附所以自古道俗同而問津疎淪精靈陶練 照也若斯以叙謂之法義也至於如說修行思擇靈 也至於大小半滿之流三篋八藏之典明心塵之顯 **你或者論而尊其解或談述而寫其懷因言而顯聖 於妄境三學開其玄府一貫統其真源漸染基構自** 人遣俗又云諸佛說法常依二諦斯則大畧之成教 班業報之殊途通慧解以鏡蒙心了世相以光神 · 軟躅者也故論云非俗無以通真非真無 直明道策淨心

塵各有其志明代代斯言之不絕也 心寄迹而揚玄理者也苦梁已叙其致今唐更廣其 晉戴安公

復何益哉又有束修履道言行無傷而天罰人楚百 承亦當百世俱闇是善有常門惡有定族後世修 無不盡理盡善積宜歷代皆不核行無一善恶惡相 流於後世惡顯於事業獲罪平幽冥然聖人爲善理 積不善之家必有餘殃又曰天道無親常與善人斯 安處子問於玄明先生日益間積善之家必有餘應 乃聖達之格言萬代之宏標也此則行成於已身福

善哉子之問也史遷有言天之報施善人何如哉荀 順其所甘而强其苦哉請釋所疑以祛其惑先生 有斧藻防閒外事之至苦尚人鬼無尤於趣舍何 此而論積善之報竟何杜乎夫五情六欲人心所常 維備嬰任性恣情肆行暴虐生保榮賢子孫繁熾推 悦亦云飾變詐而爲姦說者自足手一世之問守道 順理者不免飢寒之患二生疑之於前而未能辨吾 殊氣有精廳之異亦有賢愚之别此自然之定理 生禀五常之氣以育性有修短之期故有彭陽之 惑之於後不亦宜平請試言之夫人資二儀之

居可識矣然則積善積惡之談益施於勸教耳何以 窮達各有分 致冥應欲移自然之彭殤易愚聖於朱舜此之不然 於馬體哉而匹夫之細行人事之近習一善一惡皆 聖賢既如彼求之常人又如此故知賢愚善惡修短 旋踵張湯酷吏七世珥貂凡此比類不可稱數驗之 至仁餓灰窮山盗跖肆虐富樂自終比干忠正繁了 有舜顏回大賢早天絕嗣商臣極惡令胤克昌夷州 可移者也是以尭舜大聖朱均是育瞽叟下愚誕生 层陽之廣大人在其中 登唯稅米之在太倉毫末, 命非積行之所致也夫以天地之玄遠

言之夫人生而靜天之性也感物而動性之欲也性 極設禮學以開其大朦名法以東其形跡賢者倚之 合之内論而不議鑚之而不知所由日用而不見所 理妙而化數順推遷而抑引故功玄而事適是以六 則君子行已處心者可須更而必善哉何必循教 以成其志不肯企及以免其過使孝友之恩深君臣 欲既開流后莫檢聖人之枚其弊因神道以設教故 買以期應報乎荷能體聖教之幽旨審分命之所 人機議以之起向之則為各教之士聲譽以之彰世 義馬長幼之禮序册執之好者背之則為失道之

庶可豁滯於心府不所驗於冥中矣安處子乃避席 釋滯疑祛幽結矣僕雖不敏請佩斯言 口夫理蘊千載念纏一生今聞吾子大通之論足以 與遠法師書

近作此釋疑論今以相呈想消息之餘脫能尋省載 短窮達自有定分積善積惡之談蓋是勸教之言且 是以自少束修至于白首行不負於所知言不傷於 安公和南弟子常覺經典皆以禍福之來由於積行 **冥理難推近情易纏毎中霄幽念悲慨盈懷始知修** 物類而一生艱楚茶毒備經顧景塊然不盡唯已

安公和南

答戴處士書

釋慧遠頓皆省君别示以為慨然先雖未善相悉 想暇日能力尋省 物來往亦未始暫於分命窮達非常智所測然依伤 審分命之守似未照其本耳福善莫驗亦僕所常惑 近見君釋疑論監即情之作料檢理要始乎有中 觀周郎作答意謂世典與佛教粗是其中今封相呈 大宗似有定檢去秋與諸人共讀君論並亦有同異 周道祖

矣又勸教之設必伤實而動直為訓之方不可一涂 罰焉得無怨雖欲冷懷其可得乎端求諸已其効明 而盡故或若反而後會或曉昧於為言是以塗車 感因於事則情亦升降優信獲的何能不慶為惡弗 冥廢造得弗管若直置而已則自非坐怂事至必感 若宅情於理則理未可喻善惡紛互逆順莫檢奇 祈驗於冥中餘慶之言存於勸教請審分命之旨為 **高宅情於理任而弗管耶為** 心懷閣 財 直置而已 耶 雖周寬六籍逾深其滯及觀經教始昭然有歸故論 以先覺語當今之學者也君子為審分命所鍾可無

其過非新賢愚壽天难明自昔楚穆以福濃獲 民聽不濫而神明之蹟蘊於妙物並得顯稱積善正 鹽以善薄受禍郄宛以累深莫救宋桓以愆微易 玄明之唱更為疑府矣是以古之君子知通否之 位履霜而事與教反理與言違夷齊自得於安忍好 長悲於履和恐有為之言或異於此治謂商臣之 其身城會以替有後黎國則分命所鍾於何 汉引之端益中智已還而安于懷仁

靈堂室異部或顯其遠或微其近令循教之徒不茍

求於分表飲和之士自守足於仁義故深淺並訓而

常城堯孔採其嚴宜有未盡史遷造其門而未踐 故洗心以懷宗練形以聞道拔無明之沈根翳貪愛 或垂於視聽耳山崩鍾應不以路遠密感火澤革性 乎隱莫顯乎微但盈換藏於日用交赊昧乎理縁 善一惡無關冥應然則天網恢恢疎而遂失耶莫 應不遠而得此乃幽明之所寄豈唯言論而且 室情其在無聞之世故永悲以窮年君既涉其津 慶罰已彰故能反歩極水鏡萬有但微明之道理 之滞網不祈驗於其中影響自徵不期存於應報 多年聊以代勤來論义以為天地曠遠人事細近

不以同象成親詳檢數端可以少悟矣

重與遠法師書 戴安

理本不同所見亦殊个重伸鄙意答問復以相呈旨 答海既辱還告開·不宗較并送周郎難甚有趣致但 安公和南間作釋疑論以寄其懷故呈之匠者思聞 誠可求而鮮不自暢想脫寬省戴公和南

間以暇日因事致感脫作釋疑以呈法師旣辱還 并送來難辭喻清膽致有旨歸但自覺雖先觀者草 悟所見既殊敦是能正尚懷未悟請共盡之僕所謂 答周居士難釋頻論

能審分命者自呼識拔常均妙鑒理宗校練名實比 罰等比干盗跖可識禍福之非行既能體此難事 均以得愚聖之有分推淵商之善惡足明冥中之 苟能悟彭<u>殤</u>之壽天則知修短之自然察尭舜於朱 驗古今者耳不謂淪溺生外之域於感失得之徒也 為無理可喻也若舍己而外鑒必不遠而復矣 未可喻請求諸已其明効矣此乃未喻由於求已非 後分命可審不所具報耳若如來難宅情於理則理 難日勸教之設必伤實而動直爲訓之方不可以 塗而盡僕豈謂聖人為教反真空設耶答曰夫善惡

之不見其宗非違虚教以眩於世也是以前論云因 名教而内物功玄物表目用而怎其惠理藴冥寂濤 生於天理是非由乎人心因天理以施教順人 成務故幽懷體仁者挹玄風而載悦肆情出轍者顧 神道以設教故理妙而化敷順推遷而抑引故功玄 而事適者也 難曰安于懷仁不沒其身藏會以皆有後魯國則分 嘉行安于懷之而受福悟者反理之邪事臧會為 以明善惡之有定不由於積行也若夫仁者為善 所鍾於何而審玄明之唱更為疑府矣答曰斯乃

薄受禍商臣宜以極逆催殃宋桓以愆微易唱邾文 明自昔楚穆以福濃獲沒蔡靈以善薄受禍都宛以 難日古之君子知通否之來其過非新賢思壽天北 先定矣乃同玄明之有分非為成疑府也 景深莫救宋極以愆微易唱答曰夫通否非新壽 獲沒累深莫救此則報應之來有若影響蔡靈以善 自昔信哉斯言是僕所謂各有分命者也若夫福濃 酷吏而獲七世之前哉荷斯理之不殊則知分命 之而獲後良由分應沒身非優仁之所移命當為 非行情之能罰豈異比干忠正而嬰割心之戮張湯

微但盈換藏於日用交縣味於理緣答曰夫天理冥 難日然則天網恢恢疎而遂失耶莫見乎隱莫顯乎 徵不期在於應報而慶罰以彰於斯蹟矣 極逆者受其酷禍然後積善之家被餘慶於後世徒 善無微而不賞惡無纖而必罰使修行者保其素婦 至於善惡禍福或有一見斯自遇與事會非冥司 真驗也何以明之若其有司當如之治國長之一家 狀難明且當推已兆於終古考應報之成跡且

應用行善延年而罪同罰異福等報殊何明鑒於蔡

不而獨味於楚邾乎君所謂不而驗於冥中影響自

善惡愚智壽天無非分命分命玄定於冥初行跡首 善者自善非先有其生而後行善以致於善也惡者 善惡奸錯是非莫驗推斯而言人 自惡非本分無惡長而行惡以得於惡也故知窮達 交賒味於理緣者但當報對遲晚不 降福豈非無司而自有分命乎若以盈換藏於日用 耳非玄明所謂本定之極致也既未悟妙推之有宗 能易其自然哉天綱不失隱見微顯故是勸教之言 莫誅或積善而禍臻或優仁義而必身或行肆虐而 不善之家流殃咎乎來世耳而今則不然或惡深而 一切目前耳非為 也性分風定

亦何分命之可審乎將恐向之先覺還為後悟矣言

直未日聊以黨敘

答戴處士書

見重申釋疑論辭理切驗善乎校實也但僕意猶有 是體極之人既非所同又僕所立不期存於應報而 云氣力小佳當自有酬因君論旨兼有所見也僕是 不同乃即欲更言所懷一日侍法師坐粗共求君意 慶罰已彰亦不如君所位也書不盡言於是信矣其 以不復稍厝其爝火須成旨因上君云審分命者乃 小亦多未喻付之未遇 周道祖

與戴處士書

詰至於理玄數表義隱於經者不可勝言但恨君作 見君與周居士往復足為買主然佛教精微難以 佛弟子未能留心聖典耳頃得書論亦未始暫忘年 釋慧遠

表多疾不暇有答脱因講集之餘粗級所懷今寄往

思而得釋慧遠頻背 試與同疑者其尋若見其族則比干商臣之流可

答遠法師書

戴安

省反復欣悟兼懷弟子雖伏膺法訓誠信彌至而少 安公和南唇告并見三報論旨喻弘遠妙暢理宗覽

遊人林遂不渉經學往以艱毒交纏聊寄之釋疑以 誠為未盡然三報曠遠難以辭究弟子尋當索歸必 觀展真親承音旨益祛其滯諸懷寄之周居士戴安 要其譬迂而無徵垂背五經故見棄於先聖誘被近 西方說報應其枝末雖明而即本常珠其言看而案 自攄散此益情發於中而形於言耳推其俗見之懷 將申幽冥之信宜取符於見事故鑑燧懸而水火降 情故得信於奉俗夫欲知日月之行故假察於琁

雨宿離而風雲作斯皆遠由近驗幽以顯著者也 無罪也無故以科法入中國乃所以為民陷穽也彼 無知而人識經教斯則未有經教之時畋漁網罟亦 蟲不甘故罪所不及民食獨泰奚獨嬰辜若謂禽家 為訓者如彼所以不世者如此余甚惑之若謂燕非 往往如之是知殺生者無惡報為福者無善應所以 **勢之為禽浮清地阻春草眾生蠢動弗之犯也而**府 執馬數有得免刀俎者燕蘇翔求食唯飛馬是甘 人皆愛之雖果幕而不懼非直舊燕也羣生萬 八者豈其然哉故余謂佛經但是假設權教勒

為善耳無關實敘是以聖人作制推德翳物我將我 早寔膺天祐固獲三品質庖也焉若乃見生不忍女 敬覽高話鮮切證明所謂彼上人者難為酬對者也 解脱至菩提而已矣斯末之所以明而本之不味 設六蔽待祛般若為之照薰以 然如來窮理盡性因感成較故五善思啓戒品為之 耶孔以致孝 周五道導物之迹非乃冥耶但應有麤精終然自殊 答何衡陽書 食肉固君干之所務豫竊願高明更加三思 為務則仁被四海釋以大慈為首則 十善淨以無漏畢 劉少府

遅疾若人入孝出悌揚于王庭君親無將將而必誅 就數味登組鼎燕之獲免無取鹽梅故於殺於人 **盖率俗而已哉足下據見在之教以詩三世之辨奢** 雲之作皆先因而後果不出感召之道故緣起鑑能 之効如合符也若日月之行幽明之信水火之降 迁之怪固不待言若許因果不謬猶形之與影徵要 耳尺寬般若諸經不以無孔為疑何獨誦丘之書而 虫死於燕舊里見世受人燕未來報報由三業業有 有見棄之言乎以龍鬼之個尚感聖而至誘掖得信 水綠滅燧不招火一切諸法從緣起滅耳若驚之

者寡而非之者眾耳科法清淨滌塵開慧中國弗思 惡之業業無不報但過去未來非耳目所得故信之 然權者謂實非假設也故文王廢伯邑考而立武王 劫掠肆殺有幸而免此後報之遲疎而不失者也善 此見報之疾著乎視聽者也若忠為令德剖心沈淵 飲血席毛在上皇之世矣聖人去殺非教殺也但民 經云善權方便亦復如是耳夫民生而殺性之欲也 發立實也各從其實德用交歸自非大智敦能預之 權也問適非王發有天命禮是疎制理固從實伯品 謂為陷穽非我無謀秦弗用也勸人為善誠哉斯言

道雖遠積學能至累盡鑒生不應漸悟孔氏之論聖 來幹伸以管窺實相無言言成戲論既不自是想 之表均不食於見聞之肉其至矣哉其至矣哉祇藉 同遊諸道人並業心神道求解言外余枕疾務寡頗 同非若高明之譬請俠諸君子 教未盡而化宜漸損雖將享三品尊薦厚賓然湯開 多暇日聊伸由來之意庶定求宗之悟釋氏之論聖 其網孔釣不綱詩翼五豝禮弗身踐據兹而觀作 心見矣令忍不食誠已慈之心若推不忍於視 與諸道人辨宗論 謝靈運

道既妙雖顏殆庶體無鑒周理歸一極有新論道十 剖竊有所疑夫明達者以體理絕欲悠悠者以迷 釋氏之漸悟而取其能至去孔氏之殆庶而取其 法副問敬覽清論明宗極雖微而一悟頭了雖於新 以為寂鑒微妙不容階級積學無限何為自絕今 安累絕欲本乎見理嬰果由於垂宗何以言之經云 其難孔釋矣余謂二談教物之言道家之唱得意 說敢以折中自許竊謂新論為然聊答下意遲有 一極異漸悟能至非殆庶故理之所去雖合各取

教不同者隨方應物所化地異也大而校之華民品 遂假濟物則反本如此之劫無為空勤期果有如皎 兹顯矣若涉求未漸於大宗希仰猶累於塵垢則永 新學者離般若便如失明者無導是為懷理夢思於 反理不相關故因權以通之權雖是假旨在非假智 釋氏所必教然則二聖建言何垂背之甚哉再答二 而神道之域雖顏也孔子所不誨實相之妙雖愚也 日島再問案論孔釋其道既同效物之假亦不容显 劫劬勞期果緬邈既懷猶豫伏遲嘉訓初答道與公 是真能為非真非真不傷具本在於濟物非假

於見理難於受教故閉其累學而開其一極夷人易 應吉甫謂孔老可齊皆欲窺宗而況真實者平島三 漸是故權實雖同其用各異昔向子期以儒道為膏 問重尋答以華夷有險易之性故二聖敷異同之教 **險聖學之路而釋開漸悟之逕筌蹄既已紛錯羣恕** 重方附俗可謂美矣然淵極朗鑒作則於上愚民夢 人悟理無漸而誣道無學夷人悟理有學而誣道 伏從於下故作則宜審其政代從必是其宗今不 至珠頻了 一教難於見理故閉其類了而開其漸悟漸悟雖 之實一極雖知寄絕累學之冀良由華

契將除其累要須伤教在有之時學而非悟悟在有 者窮有之極自然之無有若符契何須言無也若資 僧維問承新論法師以宗極微妙不容階級使夫學 藏果筌蹄歷然何疑紛錯魚兔既獲羣黎以濟 無不可得盡累之弊始可得無耳累盡則無誠如符 無以盡有者焉得不謂之漸悟耶初答夫累旣未盡 聖學聖不出六經六經而得頓解不見三藏而以三 緣辰幕以往復況至精之理豈可逕接至粗之人 故伤漸悟者所以密造頓解倚孔教者所以潜成學 何由歸真三答么夏異性資春秋為始末晝夜殊用

表託學以至但階級教愚之談一悟得意之論矣維 得非漸悟乎再答夫明非漸至信由教發何以言之 進其明不若使明不日進與不言同若日進其明者 照之分夫掌教而推崇者雖不永用當推之時豈可 問答云由教而信則有日進之功非漸所明則無力 所務不俱非心本無累至夫一悟萬滯同盡耳維二 由教而信則有日進之功非漸所明則無入照之分 再問論云悟在有表得不以漸使夫涉學希宗當日 不暫令無耶若許其暫合猶自賢於不合非漸如何 向道善心起損累出垢伏伏似無同善似惡垂此

慧驎演僧維問當假知之壹合與真知同異初答與 **登容納時之惑耶且南為聖也北為愚也背北向南** 誠如來言籍有微證巫臣諫莊王之言物賒於戶 故悟可得矣 理雲互物已相傾亦中智之率任也者以諫日為悟 理為情先及納夏姬之時已交於物故情居理上情 南背北非是停北非是停北故愚可去矣可以至南 非停北之謂向南背北排至南之稱然向南可以至 可以假知之暫而侵常知之直哉今暫合賢於 三答暫者假也真者常也假知無常常知無假今色

月長大き上

真知 異瞬再問以何為 異再答假知者累伏故理暫 **春教為用者心日伏伏累彌久至於滅累然滅之** 除累今假知之一合理實在心在心而累不去將 在累伏之後也伏累滅累貌同實異不可不察滅累 為用用暫在理不恒其知真知者照寂故理常為用 之體物我同心有無壹觀伏累之狀他已異情空雪 殊見殊實空界已他者入於滞矣壹無有同我物者 世が照也 常在理故永為真知聯三問累不自除故求理 去之乎三答累起因心心觸成累累恒觸者心

誠哉斯言但所疑不在此耳設令周孔實未盡極以 景迹之應本非所徵矣維再問論云或道廣而事体 游體盡於武城長世替覃於天 譬割雞之政亦有牛刀佩雪而聽 告告唐虞今謂 或事是而人非今不可以事之大小而格道之粗妙 妙覺而國土精粗不可以精粗國土而言聖有優劣 其宜亦有賢愚違方而處所謂世同時異物是人 聯維問三世長於百年三千廣於赤縣四部多於日 口七寶妙於石沙此亦方有小大故化有遠近得 然乎初答事理不同恒成四端自有小大各 下未之聞也且俱

顏氏所禁而同之極妙耶再答今不藉顏所推而謂 妙之謂推此而言無世者於粗為妙然於妙循粗矣 不盡故謂之窮理莫觀其原故仰之爾高今鱼 聖耶三答夫昌言賢者尚許其賢昌言聖者益得反 大耶維三問凡世人所不測而又自言者皆可以 為極但謂顏為無幾則孔知機矣且許禹昌言引 本談以堯則天體無是同同體至極多計有之一 求粗則無住不盡以粗求妙則莫覩其源無往 可就

妙數階以接辜粗則粗者所不測然數階之妙非極

之應世故自居宗此自是世去聖遠未足明極夫降

之夫道形天隔幾二險絕學不漸宗曾無髣髴馳騁 遺教孔釋昌言折中允然新論可謂激流導源瑩拂 悟爾為玄的徒設無關於智情焉竊所未安何以言 發揮矣詳複答臥維之問或謂因權以通或學而非 非聖耶日用不知百姓之迷蒙唯佛究盡買相之 有端思不出位神崖曷由而登機峯何從而超哉若 高今欲以崇高之相而令迷蒙所知未之有也有所 不知焉得不以昌言為信旣以釋昌為是何以孔昌 一法綱問敬披高論探研宗極妙判權實存旨儒道

時、竹集長と上

勤務於有而坐體於無者譬猶揮毫鍾張之則功侔 异養之能不然明矣蓋同有非甚礙尚不可以乱此 能祛有祛有者必無未有先盡有累然後得無也就 云累既未盡無不可得盡累之弊始可得無耳論日 夫膏肓大道摧斬玄路莫尚於封有之累也蓋有 頓悟將於是乎躓矣暇任之餘幸思嘉釋 加善彼益況乎有無之至背而反得以相通者耶又 如所言累盡則無爾為累之自去實不無待實不 日無假火日則不能不設亦明無尚焉落等級而奇 行則不能不無故無無貴矣如彼重闇自晞無假

**亦終以為處乎為晓悟之日與經之空理都自反耶** 富謂日損者以理自悟也論曰道與俗反本不相 難之辨辭長於新論乎勗道人難云絕欲由於體 絕文論二聖詳言豈獨夷東於教華拘於理將恐斥 論矣至於去釋漸悟遺礼始無蒙竊惑焉釋云有 釋慧琳問三復精議辨儘二家斟酌儒道實有懷 故因權以通之物濟則反本問曰權之所假智心者 知其然耶中人可以語上久智可以移性 故是自形者有漸孔之無漸亦是自道者無漸何 合於道場非十地之所階釋家之唱也如此

者其永背空談翻為末說若始終相扶可循教而至 路而驟進復何憂於失所乎將恐一悟之唱更躓於 累亦有愚而空聖矣如此但當勤般若以日心膽即 旋迷密理不以鑽火致感尚南向可以造越背非 披寬雙難欣若暫對源豐論博蔚然滿目可謂勝人 南比之譬耶 以棄燕信莊北越南矣慮空可以洗心捐有可以祛 个答維驎假知中殊為藻豔但與立論有違假者以 口然未厭於心聊伸前意無由言對執筆長懷謝 答綱琳二法難并書

靈運和南

答綱公難

工復就筆札者何為不兼哉若封有而不向宗自是 來難云同有非甚閱尚不可以配此而善彼造況乎 有無之至背而反得以相通者耶 此疑耳夫專號筆札者自可不工於弧矢弧矢既 是拘於所習以

以伏有伏久則有念伏時不能知知則不復辨是以

失いとし

維趙觸類之躓始充巧歷之歎令請循其本夫憑無

以話能兼之無非惟鍾胡愧射於更李昇養慚書於

封者之失造無而去滯何為不可得背借不兼之

坐总日損之談近出老莊數緣而滅經有舊說如此 孔雖日語上一一一至聖無階級釋雖目一合一一一一一一一一一 往詎俟多云 火日不稱功於幽闇般若不言惠於愚蠢耳推此而 答琳公難

有空談翻與末說若始終相扶可循教而至可謂 歎始是有在辦長之論無乃角亏耶難云若其永 可貴所疑者殆庶登二聖異途將地使之然斥離 性物有佛性其道有歸所疑者漸教聖無階級其

謂一悟將無同戀來馳而云異轍耶 未是得瞻未是至當其此時可謂问宗既得既至可 其立論有何相違燕北越南有愚空聖其理既當頗 孫之辭辯者之固矣夫智為權本權為智用今取聖 復於心矣若動者日心瞻者顯進亦實如來言但勤 有者能為達理之諫是為交縣相領非悟道之謂與 迁矣若人皆得意亦何貴於攝悟假知之論旨明在 筌既意以歸宗故般若為魚兔良由民多愚也教故 意則智即經之辭則權伤權以為檢故三乗成蹄

王弘

論曰由教而信有日進之功非漸所明無入照之分 問曰由教而信而無入照之分則是闇信聖人若闇 信聖人理不關心政可無非聖之尤何由有日進之 為假知者則非不知矣但見理尚淺未能常用耳雖 假知累伏理野為用用暫在理不恒其知問日暫知 論曰暫者假也真者常也假知無常常知無假又曰 論曰教為用者心日伏伏累彌久 見理音得云理暫為用又不 不得與真知等照然寧無入照之分耶若暫知未是 入至於減累問日数

筆增懷真不可言王弘敬謂 既欲使彼我意盡覽者冷然後對無兆兼當造膝執 雖復彌久累何由減弘曰一悟之談常謂有心但未 孰不皆然如此之伏根本末異 為用而累伏為云何伏耶若都未見理專心閣信當 此則彼廢耳非為理累相權能使累伏也凡厥心數 其專心唯信而已謂此為累伏者此是慮不能並為 多然猶有未好解處試條如上為呼可容此疑 、折中異同之辨故難於厝言耳尋覽來論所 答王衛軍問并書 一倚一伏循環無日 謝靈運

之功答曰顏手體二未及於照則向善已上莫非闇 耶若暫知未是見理豈得云理暫為用又不知以 常用耳雖不得與真知等照然寧可謂無入照之 問日暫知為假知者則非不知矣但見理尚淺未能 信但教有可由之理我有求理之志故日關心賜以 稱知答曰不知而稱知者正以假知得名耳假者為 名非暫知如何不恒其用盖常之謂既非常用所 以之十益直免尤而已實有日進之功 何

信聖

日由教而信而無入照之分則是闇信聖人耶若

人理不關心正可無非聖之尤何由有日進

交赊相傾故諫人則言政理悦已則犯所知若以諫 環無已雖復彌久累何由滅答曰累伏者屬此則廢 間信當其專心唯信而已謂此為累伏者此是慮了 崇替之心矣 彼實如來告凡厥心數孰不皆然亦如來旨更恨不 厥心數熟不皆然如此之伏根本未異一倚一 能並屬此則彼廢耳非為理累相推能使累伏也 問日教為用而累伏為云何伏耶若都未見理專心 惑推此而判自聖已下無淺深之照然中人之性有 時為照益有悦時之紀故知言理者浮談犯知者沈

最出 大

就學人設言而以恒物為譏耳譬如樂驗者疾易疹 在五品之數能出三界之外矣平叔所謂冬日之陰 **很唇高難詞徵理析莫不精究尋覽彌目欣若暫對** 意亦前世格言幽僻無事聊與同行道人共求其衷 靈運白一悟理質以經許可謂俗文之談然書不 輔嗣亦云遠不必攜聊借此語以況入無果無阻隔 理妙者各可洗洗各豈復循環疾痊安能起滅則事 岨迥披紋無期除白增懷眷歎良深謝靈運再拜 東復更伸前論雖不辨酬釋來問且以示懷耳海

「 一件居然已辨但無漏之功故資世俗之善善心雖

**厝言更白面寫未由寄之於此所散猶多** 生公此間道人故有小小不同小涼當共面盡脫有 更尋前答起悟亦不知所以為異正當爾耳已送示 答王衛軍書 重答謝永嘉書 王弘

為於檀越難旨甚要切想尋必佳通耳且聊試略取

究尋謝永嘉論都無間然有同似若妙善不能不以

竺道生

論意以伸於悦之懷以為有若不知焉能有信然則

教而信非不知也但資彼之知理在我表資彼可

以至我庸得無功於日進未是我知何由有分於

青山川県鉄と上へ

照豈不以見理於外非復全昧知不自中未為能照

刵

吾會以已所懷疏條摩訶衍諸義圖與什公評詳厥 **尋撫若於卿有所不足者便可致難也見卿來日並** 與卿作疏箱篋中忽得前所條本末今送示卿徐徐 及遂有哀故不復能斷理未久什公草復致變自爾 可以當言笑吾前試通聖人三達觀以諮什公公葬 月答今并送往諸此事皆是昔日之意如今都無情 **图**戎相尋無後意事遂於棄之近以當遣使送像欲 與安成族姬嵩義述佛書 後秦主姚與

若足之復地真足雖往厥跡猶存常來如火之在木 其理常在所以在者非如阿毗曇注言五陰塊然喻 懷聊試孟沒言之誠知知孟沒之言不足以會理然 者可為折東余以為三世一統循環為用過去雖減 胃襟之中欲有少許意了不能黙已輒疏條相呈匠 懷如何矣 法中一段處所而有無不泮情每概之是以忽疏野 曾問諸法師明三世或有或無莫適所定此亦是大 木中欲言有火耶視之不可見欲言無耶緣合火出 通三世論諮什

一番以明集成とし

經又云聖人見三世若其無也聖無所見若言有耶 來中果法也又十方中第二力知三世諸業又云若 識依已滅之意為本而生意識又正見名過去業未 和合總明為色五陰皆爾又云從心生心如從穀牛 雅論大通甚佳去來定無此作不通佛說色陰三 不絕聖見三世無所疑矣 則犯常嫌明過去未來雖無限對理恒相因苟因理 無過去業則無三途報又云學人若在有漏心中 以是故知必有過去無無因之咎又云六識之 答後秦主処與書 鳩摩羅什

也此實是經中之大要俟得高對通復盡之 過去法起行業不得言無又云今不與昔對不得言 是故不得定有不得定無有無之說唯時所宜耳 待有若先有則不名從緣而生又若先有則是常倒 不應名為聖人以此諸比固知不應無過去若無過 有雅論之通甚有佳致又大品所明過去如不離未 去未來則非通理經法所不許又十二因緣是佛法 如有穀子地水時節芽根得生若先已定有則無所 、現在如未來現在如亦不離過去如此亦不言無 深者若定有過去未來則與此法相違所以者何

新山川県長之か

聚生之所以不階道者有著故也是以聖人之教恒 **. 光若不繫之母無所倚薄則當於理矣** 無際亦不可著著亦成患欲使行人总彼我遺所寄 但者耳若處俗接聽復容此事耶阿合經云釋氏之 以去著為事故言以不住般若雖復大聖玄鑒應照 大光明現諸神變者此應十大諸大菩薩將絕 人之教玄通無涯致感多方不可作一途求不 通聖人 理推故應粗以粗應細以細應理固然矣所以 通不住法住般若 人放大光明普照十

聚生歷涉二世其猶循環過去未來雖無眼對其理 要須自同於前物然後得行其化耳 馬哉若不異鹿馬應世常流不待此神變明矣每事 處天竺四十餘載衣服飲食受諸患痛與人不別經 又云聖人亦入鹿馬而度脫之當在鹿馬豈異於鹿 通三世

常在是以聖人專往以知往逆數以知來

通一切諸法空

謝後秦主姚與珠像表

大道者以無為為宗若其無為復何所有耶

E

臣言奉陛下所通諸義理味淵玄詞致清勝間詣瑜 陳愚誠亦復莫知所盡臣言 買在無量夫受乾施者無報蒙思隆者無謝雖欲仰 於二篇妙盡侔平中觀訊之翫之紙已致勞而心猶 此像既功實並重且於制作之理擬若神造中來所 延望建冀暫一禮敬不悟聖恩垂及乃復與臣供養 極伏惟感往增懷臣言先承陛下親營像事毋注 臣言奉珠像承是皇后遺屬所建禮覲之 像就當奇妙然方之於此信復有間瞻奉踊躍 上後秦主姚與佛義表 日永慕图

取之於心誠如明誨即之于事脫有未極夫無著雖 住法住般若義云聚生所以不附道者有著故也聖 遠契聖 無厭真可謂當時之高唱累劫之宗範也但臣頑闍 心玄詣誠無不盡然至乎標位六度而以無著為宗 思不參玄然披葬之日真複詠歌弗暇不悟弘慈善 誘乃欲令參致問難敢怂愚鈍輒位敘所懷登曰存 至益令賞味增深加為什公研覈該備實非愚臣 能稱盡正當銘之懷抱以爲心要耳臣言上通 直欲諮所未悟耳臣言上通三世甚有深致既 一心兼復抑正衆說宗塗亹亹超絕常境於

衛山明縣送之代

猶欲言所未達夫萬有不同精臟亦與應彼雖妹而 紹尊位者耳斯理之玄固非庸近所参然不已之情 詔云放大光明諸神變者此自應 謂耳竊尋玄教如更有以謹牒成言以攄愚見故經 妙似若有不即真兩冥有不即真兩冥恐是心总之 馬而未始垂其大雖現神變而未始遺其細故淨名 三者既冥有無無當無當之理即同幻化以此而推 **五以無所捨法具足檀波羅蜜以此三事不可得** 一恒一故園以應之不同故權以濟之雖鹿 致非真总彼我遺所寄而已 方諸大菩薩將

等敢緣慈顧輒竭愚思若復哀於重開導者豈直微 生皆生天上以此而言至於光明神變之事似存平 說耳如華手經初佛為德藏放大光明令諸衆生 家其潤又思益經中網明所問如來三十三種光明 顯默雖異而終致不二然則於小大之間恐是時 有衆生遇斯光者必得無上道叉以神變令三惡衆 經云如來或以光明一作佛事或以寂寞一一作佛事 切遇者皆得利益法華經云佛放眉間相光亦 部最皆生疑又云處闇衆生各得相見有 ,必益茍無其因雖大或垂故般若經云若

手戻して

臣獨受其賜

者必當有於有有無之相譬猶修短之相形耳無理 破真諦又論云諸法若實則無二諦諸法若空則無 理淵淡誠不容言然處在淡求之地不得不尋本以 致悟不審明道之無為爲當以何為體若以妙為宗 詔云大道者以無為為宗若其無為復何所為耶至 因因稱俱未冥詎是不二之道乎故論云無於無 津乃是邊東之所存故中論云不吸世諦故則不 玄將恐同彼斷常常酒不可況復斷耶然則有無 在帝先而非極若以無有為妙者必當有不

罪福若無罪福凡聖無泮二苟無泮道何所益由臣 **間昧未悟宗極唯願**仁 一慈重加海諭

光明者如釋迦放大光明普照十方當斯之時經 斯光者必得無上道即經所言未開有凡流而得見 卿所難問引喻兼富理極深致實非庸淺所能具答 **今為當都格以相酬耳卿引般若經云若有衆生遇** 答安成矣姓高 後秦主姚曲

斯言之定不為華小也卿若以衆生為疑者百億苦

**隆豈非衆生之謂耶然經復云普明之詣釋迦皆曲** 

精山門集大學之大

言有羣品而得見其怪而界之者皆是普明之徒以

善男子善女人持諸華香來供養釋迦及致供養之 鹿在馬為馬而度脱之登非神變之謂耶華手思益 者受者財物不可得與不住法不住般若未有異一 之與寂寞此直發意有參差其揆 女人所以得蒙餘波者其猶蝇附驥尾得至千里之 徒自應普蒙其潤也但光明之作本不為善男子善 法華諸經所言若云放大光明自應與大品無異也 者直是始終之教也統而言之俱是破著之語耳台 耳卿又引神變令三惡衆生得生人天若在鹿為 一光明以應適前物此作非人天所通夫光明 一也卿引經言施

者罪不罪施者受者及財物都不可得若都不可得 諦之間言意所不及道之無為所寄耶吾意以謂為 當同諸法之自空為妙空無以成極耶又引論中一 在恐乃惑之大者也吾所明無為不可為有者意事 復何容有名於其間哉夫道以無寄為宗若求寄所 道止無為未詳所以宗也何者夫衆生之所以流轉 復何所著是勘無所著明矣卿又問明道之無為為 如隱尋求或當小難今更重伸前義卿所引中論即 一外者皆著欲故也若欲止於心即不復生外既不 死潜神玄漠與空合其體是名涅槃耳既曰涅槃

情以月集、歌艺上

者此之謂也然諸家通第一義廓然空叔無有聖人 吾義宗諸法若不空則無二諦若不有亦無二諦此 隱而復彰玄扉掩而再敞文外之旨可謂朗然幽燭 爰發德音光闡幽極指道義之門演如來之與冥宗 臣言奉賜還詔海喻周備伏尋之日於踊無量陛下 五常以為殊太逕廷不近人情若無聖人知無者誰 定明有無不相離何者若定言有則無以核高士若 明無則無以濟常流是以聖人有無兼抱而不拾 重上後秦主姚與表

臣制言 承音旨每望雲遐慨實在图極不勝延係謹以申聞 褒飾之業誠復欣戴殊眷實赦比仰珠微言研訊彌 雖欲心口仰訴亦图知所盡由臣愚鈍而猥蒙陛下 至其為蒙悟豈唯過半之益但臣仍克外役無由親 矣夫理玄者不可以言稱事妙者固非常詞之所讚

言之耳而來喩過美益以不安

得表具一丁五常近之十加多事界塞觸事面牆不

重答安成矣姚嵩

知道理安在為復以卿好樂玄法是以聊復孟浪以

析疑論

**X**論

唐釋慧淨

之日披覽高論博究精微旨膽文華驚心眩目辯超 謂僧中之無人也慧淨法師不勝其侮乃裁論以擬 佛法染翰著論詳略釋宗時有對者謂必碎之于地 哲士誰其溢心瞻彼上人固難與對輕持不敏寧酬 佛陀之與大覺語從俗異智慧之與般若義本玄同 論云一音演說各隨類解蠕動衆生皆有佛性然則 炎 輠 理 跨 縣 環 幽 難 教 以 縱 横 掞 灤 紛 其 駱 驛 非 太子中舍辛請學該文史誕傲自於心存道術輕弄

雌冷然獨善義無兼濟較言優劣其可倫乎二宗既 修為無不為一音所以齊應豈止絕聖棄智抱一守 沒如有未喻更為提撕夫以住無所住萬善所以兼 各同不許義異則問一不得答殊此例既升彼並自 也深固幽遠理冰嫌疑全當為子略陳梗樂若乃問 習智覺若非勝因念佛慧豈登妙果答曰大哉斯舉 同答異文郁郁於孔書名一義垂理明明於釋典若

論云必彼此名言遂可分别一音各解乃翫空談答

口誠如來旨亦須分別竊以逍遙一也賜鷃不可齊

番以明集後を

論云諸行無常觸類緣起後心有待資氣涉求然則 橫豎施厲混其妍姓斯由相待不定相奪可忘莊牛 平九萬樂枯同也椿菌不可齊乎八千而況爝火之 件日月浸灌之方時雨寧有分同明潤而遂均其曜 所以絕其有封非謂未始無物斯則以余分別攻子 澤哉至若山家一其小大彭楊均其壽天莛楹亂其 我淨受於熏修慧定成於繕剋答曰無常者故吾去 分别子丛分别即余丛分别矣君子劇談幸無虚論 也緣起者新吾來也故吾去矣吾豈常乎新吾來矣 言易失駟馬難追斯文誠矣深可慎哉

論云續是截鶴庸詎真如草化蜂飛何居弱客答曰 吾豈斷乎新故相傳假熏修以成淨美惡更代非繕 羡於短長業理資緣兩蟲有待而飛化然則事像易 莊釋玄同東西理香而吾子去彼取此得無謬乎 剋而難功是則生減破於斷常因果顯乎中觀斯寔 疑沈冥難晓幽求之士論或图息至乃道圓四果尚 究幽微質道藉以受業家門朋從是寄希能擇善敢 味衣珠位隆十<u>地循唇羅穀聖賢固其若此而</u>況唐 庸者乎自非鑒鏡三明雄飛七辯安能妙契玄極數 自然者報分也熏修者業理也報分已定二鳥無

裂邪網斯擬前周沙門 班道安二教論 進獨差如或鏗然願詳金牒於是辛氏頂受斯文頓 之兩難辨玄同之一門非夫契彼家中敦能震斯高 齊物論大約兩問詞旨宏瞻理致幽絕既開義府 論美則美矣疑頗疑焉何者辜上皇朝徹始流先覺 畢文鋒舉佛性平等之談别羣生各解之說陳彼此 有李遠問舍人者曾讀斯論意所未詳便以示沙 之名法王應物发標佛陀之號智慧者蓋分别之小 法琳請更廣其義類琳乃答曰蒙示辛氏與淨法師 廣析疑論 釋法琳

術般若者乃無知之大宗分别緣起所以彊稱先覺 修而始見彼旣知而故問余亦述而略答詳夫一音 成道之空從微至著憑繕剋而方研乗因趣果藉車 是以聖立因果凡夫有得聖之期道稱自然學者無 無知性寂於是假謂佛陀分别既於外有數無知則 同年而語矣莊生云吾也是非不亡彼此庸詎然平 於内無心於外有數分别之見不止於内無心誘引 功莫匱甚秒毫之方巨嶽瑜尺鷃之比大鵬不可 以小智不及大智小年不及大年惟彭祖之特問 人之所逮也況三世之理不差二諦之門可驗

を見る月里であると

普被弱來由是同歸四智廣草真如以之自顯自顯 待與無待明即待之非待矣請試論之昔閥澤有言 奉佛慈風若將孔老以匹聖尊可謂子貢賢於仲尼 孔老法天諸天法佛洪範九疇承天制用上方十善 也者唯微唯彰同歸也者敦來敦去蓋知隨業受報 毛端却行以求郢路非所應也非所應也且王導問 一鳥不嫌其短長因濕致生兩蟲無擇於飛化不 證劉璆謝容等並江左英彦 顗宰輔之冠蓋王濛謝尚人倫之羽儀次則郗超 整陵於駿縣欲觀渤鄉更保涓流何異蔽目而視 庫子用有其 七十餘人皆學綜九流

管見輕陳鄙俚敢此有酬示麻續組耳李舍人得 豈造次而可論平中舍學富才高文華理切秦懸 善暢則人天與五戒行則鬼畜絕其實濟世之 字蜀挂千金法琳徒礪鈆刀何以當兹奇麗也不 如其字 重釋涣然神解重疑頓消仍以斯論廣于視聽故得 釋氏之教及宋文帝與何尚之王玄保等亦有此談 一文雙顯各其志乎 映千古成言性靈真要可以持身濟俗者莫過干 内並遵斯要吾當坐致太平矣尚之又

音釋廣第十 野路也 讀直言也

