

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

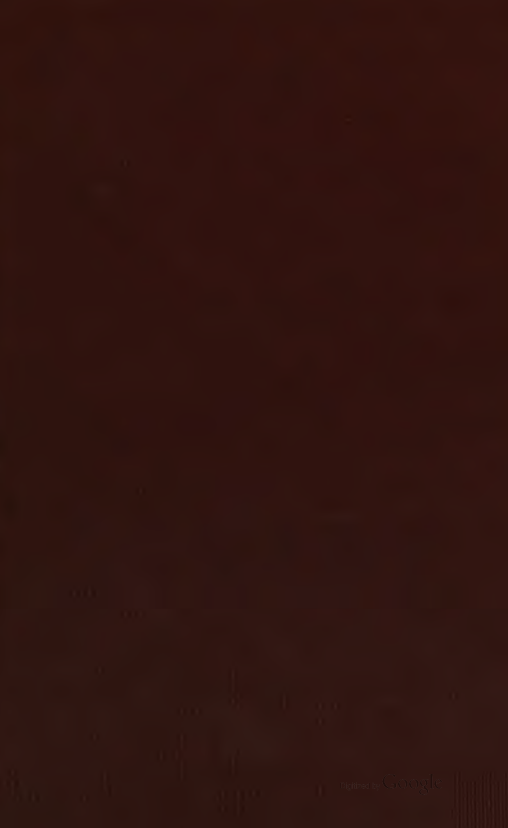
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

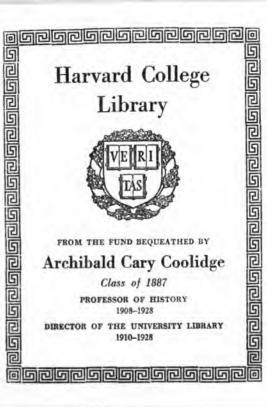
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







CP378-3

# PABOCJIABHOH OBO3PBHIR

### 1878

ЯНВАРЬ.

#### C O AEPKAHIE:

І.—ИЗЪ ПОСМЕРТНЫХВ СОЧИНЕНІЙ Ю. Ө. САМАРИНА: ДВА ПИСЬ-ИА ОБЪ ОСНОВНЫХЪ ИСТИНАХЪ РЕЛИГІИ, ПО ПОВОДУ СОЧЕНЕНІЙ МАКСА МЮЛІЕРА. Съ предисловіемъ Д. О. Самарина.

II.-СЛОВО ВЪ НЕДЪЛЮ ПРЕДЪ РОЖДЕСТВОМЪ ХРИСТОВЫМЪ, Высокопрессв. Димитрія, архіси. Волынскаго и Житомірскаго.

III.—ВВЕДЕНІЕ ВЪ ДОГМАТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВІЕ: понятіе о догматическом в богословія и о догматахъ. Л. О. Гусева.

М.—НОВЫЙ СПОСОБЪ ДОКАЗАТЕЛЬСТВА ДОСТОВЪРНОСТИ ЕВАН-ГЕЛЬСКИХЪ СКАЗАНІЙ НА ОСНОВАНІИ ВНУТРЕННИХЪ ПРИ-ЗНАКОВЪ. Ессе Ното. Обзоръ жизни и дѣла І. Христа. Перев. съ виглійскаго Ө. Терпера. Д—въ.

отобранія литоррафированнаго перевода книгъ вет-

ХАГО ЗАВЪТА. П. С. Казанскаго.

VI.—СЛОВО ПО СЛУЧАЮ ПРАЗДНОВАНІЯ СТОЛЬТІЯ ДНЯ РОЖДЕ-НІЯ ИМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА І. Прот. В. И. Доброт ворскаго.

VII.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Изъ отчета о состоянія Московской семинаріи за 1876—77 учебный годъ.—Отзывъ Англійскаго церковнаго журнала о восточномъ вопросъ.—Общій Пресвитеріанскій соборъ въ Эдинбургъ.—Къ отчету о диспуть Прот. А. М. Иванцова-Платонова (По поводу "Напраслины" редактора Душенолезнаго Чтенія).—Надежда Павловна Пульцъ. †.—Объявленія.

#### въ приложении:

УШ.—РЪЧЬ О ПРЕДЪЛАХЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ. Э. Дю-Буа-Реймонда.
ІХ.—ПСАЛТИРЬ ВЪ НОВОМЪ СЛАВЯНСКОМЪ ПЕРЕВОДЪ АМВРОСІЯ АРХІЕЙ МОСКОВСКА ГО. Съ предисловіемъ И.И.Горскаго-Платонова.

жевой типографіи (М. Каткови) страстномь бульварь.

«Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подписная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціп журнала, при церкви Осодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. И. Преображенскаго. — Иногородные благоволять адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію "Православнаго Обозрънія" въ Москвъ.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874 — сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

#### Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къдыровъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Приам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Симбирска 9 к.

### ПРАВОСЛАВНОЕ

## 0 **6** 0 3 P **5** H I

1878.

томъ і.

МОСКВА. Въ Университетской типографіи (Катковъ).
на Страстиомъ бульваръ.

1878.

Digitized by Google

CP 378.5 (1-6)

MARYARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE DEC 28 1925





### изь посмертныхь сочинени ю. о. самарина.

ДВА ПИСЬМА ОБЪ ОСНОВНЫХЪ ИСТИНАХЪ РЕЛИГІИ, ПО ПОВОДУ СОЧИ-НВНІЙ МАКСА МЮЛЛЕРА: «ВВЕДЕНІЕ ВЪ СРАВНИТЕЛЬНОЕ ИЗУЧЕНІЕ РЕ-ЛИГІЙ» И «ОПЫТЫ ПО ИСТОРІИ РЕЛИГІЙ».

Читателямъ «Православнаго Обозрвнія» уже давно объщаны были двъ статьи объ основныхъ истинахъ религіи, написанныя Юріемъ Оедоровичемъ Самаринымъ по поводу сочиненій Макса Мюллера. Благодаря содъйствію, оказанному профессоромъ Московской духовной академіи, В. Д. Кудрявцевымъ-Платоновымъ, взавшимъ на себя трудъ перевести съ нъмецкаго языка означенныя статьи, является теперь возможность исполнить данное объщаніе. Предварительно однако необходимо обълснить, на основаніи писемъ Юрія Оедоровича, при какихъ условіяхъ и съ какою цълью имъ былъ задуманъ трудъ, которымъ завершилась его литературная дъятельность.

Проведя праздникъ Рождества Хрпстова въ Москвѣ, въ кругу своего семейства, Самаринъ выѣхалъ въ концѣ декабря 1875 г. черезъ Петербургъ за границу. Онъ пріѣхалъ въ Берлинъ 4 января 1876 г., прожилъ тамъ безотлучно два мѣсяца, въ пер-

выхъ числахъ марта съвздилъ на недвлю въ Парижъ повидаться съ братьями и друзьями своими, затвмъ 7 марта снова вернулся въ Берлинъ и оставался тамъ до самой кончины своей, последовавшей 19 марта. Целью поездки его за границу было изданіе шестаго выпуска «Окраинъ», вышедшаго уже послекончины его, и вместе съ темъ изученіе земскихъ учрежденій Пруссіи и действующей тамъ системы податей и налоговъ. Въ этихъ занятіяхъ прошло почти все время двухмесячнаго пребыванія его въ Берлине.

Но чёмъ бы ни былъ занять онъ, какихъ бы успленныхъ трудовъ ни требовали тв работы, которыя онъ возлагалъ на себя, выстіе вопросы изъ области богословія и философіи никогда не покидали его. Выступивъ на литературное поприще съ диссертаціею, посвященною разбору и оцінкі трудовъ двухъ духовныхъ писателей нашихъ, Ософана Прокоповича и Стефана Яворскаго, Юрій Өедоровичъ неоднократно, въ теченіи тридцати-двухъ-латней литературной даятельности своей возвращался къ занятіямъ богословскимъ, чувствуя къ нимъ особое призваніе. Плодомъ этихъ трудовъ были его письма о Іезунтахъ, переводъ богословскихъ сочиненій А. С. Хомякова, предисловіе къ нимъ и нісколько мелкихъ статей, частью уже напечатанныхъ въ «Православномъ Обозрѣніи»; все это войдетъ въ IV и V т. полнаго собранія сочиненій Ю. О. Самарина, къ печатанію котораго уже приступлено\*). Но труды письменные на поспрвати за работою его мысли: оно любиль въ беседахъ своихъ погружаться «въ холодную, отрезвляющую струю чистаго умозрвнія», и кто изъ присутствовавшихъ при



<sup>\*)</sup> Къ сожаленію, между бумагами, оставшимися после Юрія Өедоровича, не оказалось переписаннаго на бёло экземпляра 2 тома его диссертаціи. Всё розыски, между прочимъ и въ архиве университетскомъ, были до сихъ поръ тщетны; обращаемся поэтому съ просьбою въ друзьямъ и знакомымъ Юрія Өедоровича оказать содействіе для отысканія означенной рукописи.

этихъ преніяхъ не удивлялся строгой логичности и ясности его мышленія, блеску и изяществу формы, въ которую облевалась его мысдь? Даже противники Самарина отдавали справедивость способности его вести ученый споръ. Въ этихъ бесъдахъ онъ старался расчищать соръ и устранять всякаго рода предубъжденія, мѣшающія воспріятію истины и, по его выраженію, тяготѣющія, какъ непроиицаемыя наслоенія, на умахъ и совѣстяхъ; вслѣдствіе этого означенныя бесѣды ниѣли по преимуществу нолемическій характеръ. Сверхъ того, въ общерной перепискѣ Юрія Федороввча оказывается немало инсемъ, посвященныхъ обсужденію разныхъ вопросовъ религіозныхъ. Въ этой задушевной бесѣдѣ онъ высказывался еще искреннѣе, чѣмъ въ печатныхъ своихъ сочиненіяхъ, не скрывалъ даже своего разномыслія съ нѣкоторыми научно-богословскими воззрѣніями, по его мнѣнію, несогласными съ истиннымъ ученіемъ православной церкви.

Эта струя живой воды протекала чересъ всю живиь Юрія Оедоровича; не могъ источникъ ея изсякнуть въ то время, когда дни его уже были изочтены и душа стояла у порога въчности. И дъйствительно, мысль богословская была внова пробуждена въ немъ сочиненіями Макса Мюллера, которыя онъ началь изучать вскорь по пріведь въ Берлинь. Относящівся къ этому времени письма его сохранили намъ весь ходъ его мысли, возбужденной этимъ чтеніемъ: сначала онъ увлекся первою прочитанною имъ книгою Мюллера, хотя и усматривалъ въ ней недомольки, повидимому намфренныя, и притомъ но вопросамъ весьма существеннымъ; но ознакомившись съ другими трудами этого писателя, вчитавшись болье въ него, онъ вполнъ выяснилъ себъ достоянства и недостатки его сочиненій. Они послужили темою для продолжительных в беседь объ основныхъ начадахъ религіи съ одвимъ изъ профессоровъ Берлинскаго университета, знавшимъ дично Мюдаера, почти ежедневно видавшимся съ Юріемъ Оедоровичемъ и конечно не разділявшимъ его образа мыслей. По вызову своего собе-

съдника, Юрій Өедоровичъ не уклонился изложить письменно тв мысли, которыя онъ развиваль въ бесъдъ устной, и такимъ обравомъ «въ одномъ изъ центровъ европейскаго просвішенія онъ открыто вступпять въ борьбу за въру въ бытіе Бога и въ безсмертіе дуніи человъческой», какъ справедливо сказаль объ немъ А. О. Ключаревъ въ словъ, произнесенномъ надъ его гробомъ. Въ двухъ законченныхъ статьяхъ, написанныхъ на немецкомъ явыке, которымъ Самаринъ владель почти такъ же свободно какъ своимъ роднымъ, онъ старался выяснить ошибочность возврвнія Макса Мюллера и доказать, что основныя истины редигін не заключають въ себ'в ничего такого, что должно бы быть отвергнуто какъ неразумное и чего поэтому не могъ бы принять современный ученый. Но передадимъ лучше словами самого Юрія Федоровича все, что относится къ этимъ статьямъ, замвчательнымъ не только по ихъ содержанію, но и по обстоятельствамъ, по поводу которыхъ онв были написаны.

Въ письмъ отъ 23 января онъ писалъ одному изъ своихъ братьевъ: «Совътую тебъ прочесть Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft etc. von Max Müller (знаменятаго лингвиста и санскритолога), переводъ съ англійскаго, Strassburg, воі Кагі Тгüвнег, 1876 г.—въ высшей степени замъчательная книга». Въ одномъ изъ слъдующихъ писемъ, отъ 9 февраля Юрій Федоровичъ, отвъчая на сдъланное ему указаніе другихъ сочиненій того же Мюллера, высказываетъ свое сочувствіе основнымъ мыслямъ его, пишетъ еще подъ вліяніемъ спльнаго впечатльнія, которое произвели на него его сочиненія, но къ нохваламъ и выраженіямъ сочувствія считаетъ уже необходимымъ присоединить оговорку: «Макса Мюллера Essais sur l'histoire des religions я прочель; на мой взглядъ это лучшее изъ всего мив извъстнаго; другая его книга, которую я теперь дочитываю, далеко не такъ удовлетворительна: Einleitung in die vergleichende Religionswissenschaft; третьей, о миеологіи, я даже вовсе не зваю и не нахожу ее въ перечнь, а есть у ме-

ня ero Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache-два тома, 1875 г. Надобно будетъ добыть полныя его сочиненія. Основная мысль его о паралелизмъ развитія языка и развитія върованій и о воздійствій данных религіозных представленій на формы языка нова, богата и плодотворна; но трудно, не прочтя всего, уяснить себъ личное его убъждение: признаетъ ли онъ фактъ откровенія въ смыслѣ извѣщенія, непосредственно обращеннаго къ человъку? Нъкоторыя мъста, по-видимому, даютъ отвътъ отрицательный, другія—положительный. Видно, что онъ читаетъ передъ англійскою публикою и потому очень осторожно приберегаетъ и держитъ послъднее слово про себя». Затъмъ 15 февраля онъ уже писалъ: «На дняхъ дочиталъ я всъ сочиненія Макса Мюллера (кромъ его изслъдованій о языкъ). Еслибы я прочелъ раньше его введеніе въ сравнительное изученіе религій и его чтеніе о миеологін, то первое мое письмо объ немъ вышло бы иное. Его пониманіе исторіи религій заключаеть въ себъ подразумъвательно исповъданіе полнъйшаго атеизма. Это не бесъда человъка съ Богомъ, а монологъ, мышленіе вслухъ человъка о томъ, что ему думать о Богъ. Самъ Богъ игнорируетъ стремление человъка познать Его, Онъ пребываетъ въ какомъ-то странномъ равнодушін и безучастін къ Своей твари и играетъ въ развитін религіозныхъ ученій роль пассивнаго объекта. Словомъ, Онъ относится къ призывающему Его и ищущему Его человъ-честву какъ планеты къ астрономамъ или силы природы къ естествоиспытателямъ. Теперь я додумался до коренной отноки Мюллера. Онъ отождествиль понятіе о Богь съ понятіемь о безконечномъ и абсолютномъ; онъ не догадался, что последнее изъ этихъ понятій дается какт отрицаніс сознаніемъ конечности вообще и потому опредвляется только отрицательными признаками, иначе абстрактно; тогда какъ сердцевина понятія о Богь заключаеть въ себь непосредственное ощущение его дъйствія на каждаго чедовъка-начальная форма и предпосылка дальнъйшаго откровенія. Стало быть у религіи вообще и у естественныхъ наукъ одна почва: личный опыть. Объ этихъ

вопросахъ, именно по поводу сочиненій Мюллера, я здѣсь имѣлъ случай бесѣдовать нѣсколько разъ съ однимъ профессоромъ и написалъ, по его просьбѣ, на нѣмецкомъ діалектѣ, праткую записку, съ которой оставилъ у себя копію. Она, кажется, недурна, но придется написать еще вторую. Когда-нибудь надобно будетъ заняться этими вопросами дома и, по возможности, приспособить все это къ понятіямъ и степени подготовки нашей публики. Страшно подумать о той тучѣ недоразумѣній, черезъ которую придется пробиваться».

Наконецъ, дия за три передъ отъёздомъ своимъ въ Парижъ, 27 февраля, отвъчая на совътъ отложить на время всъ вопросы политические и общественные и заняться исключительно вопросомъ богословскимъ, въ виду все шире и шире распространяющагося въ нашемъ обществъ невърія, Юрій Оедоровичъ писалъ: «Я здъсь, пользуясь досугомъ, написалъ о книгъ Мюлдера, точиће по поводу ел, цъдую диссертацію на ибмецкомъ діалекть; меня просять сообщить ее самому Мюллеру въ рукониси, но я не ръшаюсь: боюсь недоразумъній. - Мысль бросить все и поднять съ земли нить размышленій, выпавшую изъ рукъ умиравшаго Хомякова, меня много разъ занимала; но я сознаю слишкомъ глубоко, что до этой задачи я далеко не доросъ умственно и не подготовленъ душею (это главное). Затъмъ можно ли ради этого держать про себя опознанное, когда все кругомъ модчитъ и дремлетъ-то вопросъ совъсти, который я еще себь не разрышиль». Эти слова раскрывають намъ, какъ относился Самаринъ къ самому себъ, какія требованія онъ предъявляль къ тому, кто рішался быть истолкователемъ истины. Для того, чтобы такое занятіе было плодотворно, по его глубокому убъжденію, одного научнаго, умственнаго труда недостаточно, а необходима эрклость души, требуется подвигъ духа, и совъсть не разръщала сомивній Самарина, достаточно ли онъ подготовленъ къ такому труду. Сопоставимъ съ приведенною выдержкою наъ письма его слова, написанныя имъ за тридцать слишкомъ леть передъ темъ. Проводя въ одиночествъ зиму съ 1842 на 1843 г. въ подмосковной съ цілью докончить скорйе свою магистерскую диссертацію, онъ писаль къ отцу: «Что ність добра отъ дівда, начатаго не во славу Божію, что ність усніка, гдів ність благословенія Божія, гдів не было смиренной молитвы, въ этомъ а убіждень вполніє». Воть какое настроеніе постоянно звучало, хотя и неслышно для стороннихь, въ глубині души Самарина, сказалось въ подвигів его жизни и неумолкаемо предостерегало его при тікть уклоненіяхь, въ которыя увленала его жизнь съ ея борьбою.

О занатіяхъ своихъ въ Берлинъ и о наблюденіяхъ своихъ надъ современнымъ состояніемъ нѣмецкаго общества Юрій Оедоровичь написаль въ тоже время замъчательное письмо одному изъ Петербургскихъ друзей, съ которыиъ онъ любилъ дълиться мыслями по вопросамъ, касающимся религіи: «Cette fois-ci, писалъ онъ 21 февраля, j'ai vu Berlin de plus près que les années précédentes, grâce à quelques relations nouvelles dans le cercle des savants et des employés de second ordre; j'ai suivi de très près les discussions des chambres, j'ai beaucoup lu et même, vons allez rire, j'ai commis l'imprudence, à la prière d'un professeur, de me lancer dans une discussion par écrit, en Moskauer-Deutsch, über den psychischen Ursprung des Gottes-Bewusstseins, über das Wesen des Wunders und aber die Frage: ob zwischen moralischer Freiheit einerseits, und logischer wie auch Natur-Nothwendigkeit andererseits, eine seste, unüberschreitbare Grenze zu ziehen sei? J'ai fait scandale, comme de raison, pourtant on ne m' a pas mis à la porte; mais on me menace d'une rencontre avec une des grandes autorités scientifiques et politiques d'ici, le docteur Virchow. Ce que j'ai entrevu est déplorable. Il y a des couches impénétrables, de formation historique, des amoncellements durcis de préjugés et de malentendus qui pèsent sur les intelligences et écrasent les consciences. Impossible de les déblayer par en haut, en commençant par la surface; il n'y a qu'un grand mouvement d'en bas, une éruption volcanique, qui puisse les fendre et les faire sauter. Ne serait-ce pas la mission providentielle

de ce qu'on appelle improprement le socialisme moderne? Rien ne prouve mieux l'appauvrissement de la vie morale et le rétrécissement des intérèts intellectuels comme les deux partis constitués en dehors desquels il n'y a rien. On les retrouve partout: dans les discours, prononcés aux Chambres, dans les sermons, les nouveaux commentaires sur la Bible, les revues médicales et les cours d'astronomie. D'après le credo du parti, qui se dit conservateur, Dieu et les Hohenzollern, la révélation et la monarchie, l'immortalité de l'âme et les intérêts des Gross-Grundbesitzes, les sacrements et les Herrenrechte, le Patronatsrecht, la juridiction seigneuriale, même la corvée (si on les pressait bien) constituent un ensemble indissoluble et un tout homogène. Quant au parti opposé, celui de la kämp-fende Cultur, il est Juis—c'est tout dire. Vons n'ignorez pas que par le temps qui court, il n'y a presque plus de Berlin, il y a une Jérusalem nouvelle qui parle l'allemand. Quand il est question du Judaisme qui trône dans les deux chambres, que Bismark subit tout en ayant l'air de s'en servir, qui di-rige l'enseignement dans les universités et les gymnases, qui auprès des femmes à pris la place des directeurs de conscience du XVII et XVIII siecle, qui règne à la bourse et paye et inspire la grande majorité des journaux, il ne s'agit bien entendu ni de l'Ancien Testament ni d'une nationalité élevée à la hauteur d'une race élue. C'est quelque chose d'impalpable et d'insaisissable dans son ensemble, c'est l'extrait de touts les éléments foncièrement hostiles à un ordre moral et social chrétiennement constitué. Ces éléments on les trouve partout, mais pour deviner leur présence, pour les extraire de la boue, leur faire voir le jour, leur apprendre à ne pas rougir, pour les grouper en corps de doctrine et les constituer en parti politique, il fallait le flair, l'infaillibilité d'instinct und diese absolute Rücksichtslosigkeit in der Logik der Negation, die die Juden allein besassen. Dazu gehörte eine uralte Tradition, eine durchaus ausserchristliche Bildung und ausserchristliche Geschichte e ines ganzen Stammes. En politique, c'est l'adoration du succès et le culte du veau d'or; en philosophie, c'est la matière, die sich nach den Gesetzen einer physischen, mechanischen, chemischen und physiologischen Nothwendigkeit zum vollen Selbstbewosstsein ausbildet; en matière sociale, c'est l'ensemble de toutes les institutions historiques à refaire, en ne reconnaissant pour régulateur que le Manchesterthum oder die Steigerung der Productivität als höchster Zweck an uud für sich; dans le domaine de la famille, c'est le bon vouloir individuel comme base unique de tous les raports, enfin en matière d'éducation c'est le développement et la direction des instincts (Erkenntniss, Ausbildung der Triebe und Bekämpfung der schädlichen durch andere Triebe und Reize). Voilà où on en est, à moins que je ne me trompe totalement. L'Allemagne est le plus grand danger qui menace l'avenir de mon pays, et pourtant je ne saurais contempler cette dissolution organique, qui s'accomplit sous les dehors d'une puissance politique arrivée à son apogée, sans une profonde douleur. Pour tout Russe, qui a fait ses études, l'Allemagne aussi est une patrie, dans un certain sens, l'Allemagne de Schiller, Göthe, Kant, Fichte etc. et c'est cette Allemagne qui disparait. Quand on demande où elle est, on vons rit au nez. Voilà le mot, qui m'est revenu plus d'une fois sur mon propre compte, après des conversations sur toute sorte de sujets: ein so krasser Vertreter unserer alten Ansichten wäre wohl unter uns kaum aufzufinden» \*).



<sup>\*)</sup> Въ этотъ разъ, благодаря нёкоторымъ новымъ сношеніямъ, которым я завель въ обществе ученыхъ и второстепенныхъ должностныхъ лицъ, мнё удалось ближе взглянуть на Верлинъ, чёмъ въ предъидущіе года; я внимательно слёдилъ за преніями въ камерахъ, много читалъ и даже, вы при этомъ засметесь, по просьбе одного профессора, я имълъ неосторожность пуститься въ письменную полемику, на московско-нъмещеомъ діалекте, о психнческомъ происхожденіи сознанія въ насъ бытія Божія, о сущности чуда и о вопросё, можно ли провести твердую непереходимую черту между нравственною свободою съ одной стороны и необлодимостью логическою и вещественною съ другой? Разумется,

Эта характеристика Бердинскаго общества указываетъ, что Юрій Оедоровичъ хорошо понимадъ собесъдника, съ которымъ вступилъ въ состязаніе объ основныхъ истинахъ редигіи. Онъ принадлежалъ именно къ партіи вониствующей кутьтуры; это вадобно имъть въ виду при чтеніи статей.

Необходимо сказать еще нѣсколько словъ объ отрывкѣ, помѣщенномъ подъ № III. Юрій Оедоровичъ нацисавъ собственно только двѣ статьи, самъ переписалъ ихъ и отдалъ своему собесѣднику, отъ котораго мы ихъ и получили. Но въ сохра-

я произвель скандаль, однако меня не выпроводили вонь; но мив угрожають состязаніемь съ однимь изъ здёшнихь авторитетовь научныхь и политическихъ, съ докторомъ Вирховомъ. Что мий удалось адъсь подмътить-плачевно. Непроницаемыя наслоенія формаціи исторической, затвердівшія массы предразсудковь и недоразуміній гнетуть умы и попавляють совести. Нать возможности расчистить ихъ сверху начиная снаружи; только великое движение снизу, только вулканическое наверженіе могло бы прорвать и взорвать ихъ. Не въ этомъ ли заключается предустановленное Провидениемъ призвание такъ называемаго, котя н неправильно, современнаго соціализма? Ничто такъ не доказываеть освудения правственной жизни и сужения умственных интересовъ какъ эти две сложившіяся нартін, вне которыхь и неть инчего. На нихь наталкиваешься всюду: въ парламентскихъ рёчахъ, въ прововёняхъ, въ новых вомментаріях на Библію, въ медицинских журналах и въ курсахъ астрономін. По исповъданію партін, называющей себя консервативною, Богь и Гогенцоллерны, Откровеніе и монархія, безсмертіе души и интересы крупнаго землевладенія, тамиства и вотчинныя права. патронать, господская юрисдивція, даже барщина (если вкъ хорошенько допросить)-все это составляеть неразрывное и однородное целое.-Что же васается партін противоположной, партін воинствующей культуры, то она еврейская-этинъ все сказано. Вы вонечно знаете, что въ наше время уже почти нътъ Берлина, а есть новый Іерусалимъ, говорящій по нёмецки. Когда рёчь идеть о Іуданзмё, который владычествуєть въ объихъ камерахъ, который Бисмарку приходится терпътъ, котя свиду онь какь будто и пользуется имъ, который направляеть преподавание въ университетахъ и гимназіяхъ, заменяеть у женщинь руководителей совъсти XVII и XVIII въка, царствуетъ на биржъ, подкущесть и вдохновляетъ большую часть журналовъ-само собою разумвется двло вдёсь

нившейся черновой рунописи второй статьи оказалась большая вставка, исключенная Юріемъ Оедоровичемъ при перепискъ статьи. Въ опущенномъ мъстъ имъ были развиты въсжатомъ видъ слъдующія три положенія: что нравственность безъ религіи не имъетъ корня; что въра и свобода—понятія не только не противоръчащія другъ другу, а напротивъ вполнъ совиъстимыя; что нельзя отрицать принципіально возможности чуда. Не подлежитъ сомнънію, что въ устной бесть была

не въ Ветхомъ Завътъ и не въ національности, возведенной на степень чабраннаго племени. Это нечто неосизаемое и неуловимое въ целомъ, это экстракть изъ всехъ элементовъ, въ основе своей враждебныхъ правственному и соціальному порядку, сложившемуся на христіанскихъ началахъ. Элементы эти встрвчаются воюду, но для того, чтобы отгадать на присутствіе, извлечь на изъ грязи и вмучить на не красить отъ стыда, чтобы струпировать ихъ въ доктрину и сложить въ политическую партію, необходимо было чутье, безошибочность инстинкта и абсолютная безоглядочность въ логивъ отрицанія, которыми обладали только Еврен. Для этого требовалось весьма дрегнее преданіе, просвізщеніе вполнь випористіанское и випористіанская же исторія цылаго племени. Въ политикъ это -- обожание успъха и поклонение золотому тельцу; въ философін-матерія, развивающаяся до полнаго самосознанія по законамъ физической, механической, химической и физіологической меобходимости; въ области соціальной — переділка всіхъ исторически сложившихся учрежденій съ признаніемъ только одного регулятора манчестерства, т.-е. увеличенія производительности какъ высшей ціли самой по себь; въ области семейной-личное хотыне, какъ единственная основа всехъ отношеній; наконецъ, въ деле воспитанія — развитіе и направление инстинктовъ (опознание, развитие влечений и обуздание вредныхъ другими влеченіями и возбужденіями). Вотъ до чего здівсь дошло, развъ я уже совершенно ошибаюсь. Въ Германін я вижу самую большую опасность, угрожающую будущности моего отечества; тымь не менъе я не могу безъ глубокой скорби смотръть на это органическое разложеніе, совершающееся подъ вижшнимъ видомъ политическаго могущества, достигшаго своего апогея. Для важдаго русскаго, закончившаго свое образованіе, Германія въ извістномъ смыслів тоже - отечество, Германія Шиллера, Гете, Канта, Фихте и т. д. и эта-та Германія нсчезаетъ. Когда вы спрашиваете гдъ она, вамъ смъются въ глаза. Вотъ отзывъ обо мив, не разъ доходившій до меня после разговоровь о разрвчь и объ этихъ предметахъ\*); отъ этого Юрій Оедоровичъ н коснулся ихъ въ первомъ наброскъ статьи своей; при перепискъ же ея набъло, онъ въроятно нашелъ, что вопросы эти изложены имъ слишкомъ сжато, и потому исключилъ ихъ наъ второй статьи. Но очевидно, что онъ ималъ намарение въ дальныйшихъ статьяхъ развить подробные ты положенія, которыя имъ были только гнамъчены въ черновой рукописи. Аснымъ указаціемъ на это служить прибавленное имъ, при перепискъ, окончание второй статьи, въ которомъ онъ ставитъ вопросъ объ отношенів вёры къ свободё и вызывается доказать, что эти два понятія совм'єстимы. Можно догадываться, что еслибы Юрій Өедоровичь написаль следующую статью, то онъ изложиль бы въ ней тв мысли, которыя такъ ясно развиты имъ въ посмертной стать в его, напечатанной въ третьей книжкъ Православнаго Обозрънія прошлаго года, объ отношеніи церкви и свободь, и потому она можеть служить какъ бы продолжениемъ недоконченнаго труда его. Во всякомъ случав, въ виду указанія, заключающагося въ концв второй статьи,

ныхъ предметахъ: едва ли удалось бы найти между нами такого яраго представителя нашихъ старыхъ воззрёній.

<sup>\*)</sup> Въ краткой запискъ, написанной по нашей просыбъ собесъдникомъ Ю. О-ча, онъ определяеть следующими словами содержание происходившихъ между ними разговоровъ: den Mittelpunct unserer Gespräche bildeten politische und religiöse Themata. In letzterer Beziehung unterhielten wir uns vielfach über die Frage einer möglichen Offenbarung, der Brechung der Naturgesetze. Zur näheren Begründung seiner Ansichten brachte er mir die zwei grösseren Aufsätze. In diesen wollte er zugleich die Anschauung Max Müllers, dass die Erkenntuiss Gottes nur auf Sehnsucht nach dem Begreifen des Unendlichen beruhe, bekämpfen. (Pasговоры наши вращались около политическихъ и религіозныхъ предметовъ. Въ последнемъ отношени мы многократно беседовали о возможности Откровенія и нарушенія законовъ природы. Чтобы точніве утвердить свое воззраніе, онъ принесь миз два большія статьи, въ которыхъ онь вибств съ твиъ хотвль опровергнуть мизніе Макса Мюлдера, что познаніе Бога основывается только на стремленін постигнуть безконечное).

мы сочли себя въ правѣ возстановить по черновой рукописи весь отрывокъ, опущенный при перепискѣ статьи набѣдо, и помѣстить его въ видѣ продолженія подъ № III. Хотя и нельзя поручиться за вполнѣ точное воспроизведеніе въ немъ нѣкоторыхъ словъ и выраженій вслѣдствіе неразборчивости рукописи, но такъ какъ основная мысль Юрія Федоровича изложена въ немъ настолько ясно, что устраняетъ возможность недоразумѣній со стороны читателя, то, рѣшаясь напечатать незаконченпую и притомъ ниъ самимъ опущенную вставку, мы надѣемся, не погрѣшямъ противъ дорогой для насъ памяти.

Д. С.

Die Sprache gilt noch bei Manchen für ein gefügiges Werkzeug, das, im Dienste des Menschen stehend, sich den auszudrückenden Begriffen anzupassen hat, die in seinem Bewusstsein als für sich fertig und reif vorausgesetzt werden.

Dass dem nicht so ist; dass anfänglich Begriffbildung und Wortbildung zusammenfallen; dass später, nachdem die Sprache, als Vermittelungsorgan, sich endgültig gestaltet hat, deren Formen und Gesetze eine mächtige Rückwirkung auf den weiteren Ideengang ausüben; dass die unter andern Umständen, bei erweiterten Anschauungen entstehenden neuen Begrisse selbst sich (gewissermassen) nothwendig in die Eigenthümlichkeiten einer fertigen Sprache fügen müssen; dass dadurch die Begriffe selbst sich gewissermassen umgestalten und einen Anstrich der Einseitigkeit oder Materialität annehmen, der ihrem eigentlichen Wesen fremd ist; dass überhaupt Wort und Begriff sich niemals völlig decken-dieses im Gebiete der Religionsgeschichte anschaulich dargethan zu haben, scheint mir auch Max Müller's Hauptverdienst zu sein. Es möge dem Linguisten (nicht dem Philosophen) zu gute gerechnet werden; nur wünschte ich, dass dabei ein Umstand nicht unberücksichtigt bliebe.

Durch Sprache (im weitesten Sinne des Wortes, als Ausdrucksform überhaupt) werden Völker, Racen und Zeitalter tiefer getrennt und weiter auseinandergehalten, als durch Begriffe (Ansichten, Lehren, Dogmen, etc.). Verschiedenheit der Form giebt in der Regel Anlass zu den traurigsten Missverständnissen auch wo Uebereinstimmung im Inhalte aufzuweisen wäre; aus Miss-

Языкъ до сихъ поръ нѣкоторые считаютъ гибкичъ орудіемъ, которое, находясь въ распоряженіи человѣка, должно приспособляться къ выражаемымъ имъ понятіямъ; эти понятія предполагаются въ его сознаніи, какъ нѣчто само по себѣ уже готовое и эрѣлое.

Что на самомъ дълъ это не такъ; что первоначально образованіе понятій совпадаеть съ образованіемъ словъ; что впослъдствін, когда языкъ, какъ органъ выраженія мысли, совершенно сложился, его формы и законы оказываютъ могущественное воздъйствіе на дальнъйшій ходъ пдей; что новыя понятія, возникающія подъ вліяніемъ иныхъ обстоятельствъ и разширившагося круга воззрвній, сами (до изввстной степени) необходимо должны подчиняться особенностямъ готоваго уже языка; что черезъ это самыя понятія до нъкоторой степени преобразуются и принимають на себя оттъновъ односторонности или матеріальности, чуждый ихъ собственному существу; что вообще слово и понятіе никогда не покрывають себя вполнъ-все это наглядно доказано Максомъ Мюллеромъ въ области исторіи религій, и въ этомъ, кажется мив, и заваючается главная его заслуга. Она должна быть вполнъ признана за лингвистомъ (а не за философомъ); но я желалъ бы, чтобы при этомъ не было упущено изъвиду одно обстоательство.

Языкъ (въ самомъ широкомъ значени этого слова, какъ форма выражения вообще) раздъляетъ и разъединяетъ народы, расы и въка гораздо глубже и шире, чъмъ понятия (взгляды, учения, догматы и т. д.). Различие формы обыкновенно подаетъ поводъ къ самымъ печальнымъ недоразумъниямъ даже и тамъ, гдъ можно было бы указать на согласие въ содержании; изъ не-

verständnissen entstehen weiter gegenseitige Missachtung, Geringschätzung, Abneigung und Hass. Wie leicht aber ein bis zur Wuth gesteigerter Hass, und zwar hauptsächlich auf dem Gebiete des Glaubens, zur Gewissenspflicht und zu moralischem Verdienst erhoben wird darüber weiss die Geschichte etwas zu erzählen.

Indem nun der Antheil der Sprache, als selbstständigen Agens, an der Bildung religiöser Anschauungen bestimmt, erwiesen und gleichsam getrennt gehalten wird, löst sich von selbst der Kern von der Schale und wird der reine Begriff von den Fesseln befreit, die ihm die Sprache auslegt. Dadurch gewinnen wir einen breiten, gemeinschaftlichen Boden, wo sich durch Ursprung, Raum und Zeit weit von einander getrennte Menschen gegenseitig besser verstehen, anerkennen, schätzen und sich ihrer geistigen Einheit im Denken und Fühlen bewusst werden können. Von diesem Standpuncte betrachtet, scheint mir das Werk nicht nur an philosophischer Bedeutung, sondern auch an moralischem Werthe zu gewinnen. Wenigstens muss ich anerkennen, dass, nachdem ich es gelesen und durchdacht hatte, ich mich den Braminen, Götzendienern und Feueranbetern näher als früher stehend gefühlt habe. Dennoch volle Befriedigung gewährt der Versasser nicht, und indem der Leser das Buch zuschlägt, steht er vor einer ungelösten Frage.

Etymologisch bedeutet Religion so viel als Bund oder Vermittelung, hier also offenbar zwischen dem Menschen und einem Andern. Was ist nun dieses Andere? Ist es ein Wesen an und für sich (der Mensch möge es anerkennen, verkennen oder leugnen) oder ist es ein Begriff, mit andern Worten: ein Product der menschlichen Potenz aus allem Besonderen, Endlichen, Zufälligen und Unvollständigen, das Allgemeine und Ideelle zu abstrahiren?

Indem ich behaupte, dass die Frage ungelöst bleibt, fällt mir selbstverständlich nicht ein dem Verfasser etwa vorzuwerfen, dass er sie nicht als Hauptthema seiner Vorträge wählte; ich доразумѣній, возникаетъ далѣе взаимное неуваженіе, пренебреженіе, отвращеніе и ненависть. А какъ легко ненависть, доросшая до фанатическаго неистовства, и притомъ главнымъ образомъ въ области вѣры, возводится въ долгъ совѣсти и въ нравственную заслугу—объ этомъ знаетъ что порасказать исторія.

Разъ участіе языка, накъ самостоятельнаго агента, въ образованіи религіозныхъ возарѣній, опредѣдено, доказано и какъ бы выдълено при разсмотръніи ихъ, такъ само собою отдъляется ядро отъ скордупы, и чистое понятіе освобождается отъ оковъ, которыя налагаетъ на него языкъ. Черезъ это мы пріобрътаемъ широкую, общую почву, на которой люди, далеко другъ отъ друга отдъленные происхождениемъ, пространствомъ и временемъ, могутъ лучше понимать, познавать и цънить другъ друга и такимъ образомъ придти къ сознанію своего духовнаго единства въ мышленіи и чувствованіи. Разсиатриваемый съ этой точки эрвнія, трудъ Макса Мюллера, кажется мит, выигрываетъ не только въ философскомъ значеніи, но и въ правственномъ достоинствъ. По крайней мъръ я долженъ признаться, что послъ того какъ я прочель его и обдумаль, я почувствоваль, что стою къ браминамь, идоло-и огнепоклонникамъ ближе, чемъ прежде. Темъ не мене сочиненіе не вполнъ удовлетворяеть читателя, н, закрывая книгу, онъ остается съ неразръшеннымъ вопросомъ.

Этимологически религія значить то же, что союзь или общеніе, здѣсь очевидно между человѣкомъ и чѣмъ-то другимъ. Что же однако это другое? Существо ли это, имѣющее бытіе само по себт и для себя (признаетъ ли его человѣкъ, или не признаетъ, или даже отрицаетъ—все равно), или это только понятіс, другими словами: продуктъ человѣческой способности отвлекать всеобщее и идеальное отъ всего отдѣльнаго, конечнаго, случайнаго и несовершеннаго?

Утверждая, что вопросъ этотъ остается неразръшеннымъ, я не думаю, само-собою разумъется, упрекать автора въ томъ, что онъ не выбралъ его главною темою своихъ лекцій; я хочу

deute nur darauf hin, dass obgleich sein Gegenstand ihn natürlich aufforderte, sich über diese Frage auszusprechen, seine persönliche Ueberzeügung dennoch so wenig hervortritt, dass sich beide entgegengesetzte Ansichten aus seinen eigenen Worten ableiten lassen.

Der hohe Werth, den er überhaupt auf Religion legt; sein tiefes Verständniss und seine warme Sympathie für jede religiöse Regung, fur jedes aufrichtige Streben der Seele zu Gott; mehrere Stellen, wo er sich entschieden gegen die weit verbreitete Lehre sträubt, Religion sei nun ein üherwundener Standpunct, ein vergängliches Moment in der dialectischen Entwickelung des menschlichen Geistes zum vollen Bewusstsein seiner selbst; dann hauptsächlich sein kritischer Aufsatz über Renan's Werk (1860), wo er Abraham's Glauben an einen Gott einer directen Offenbarung zuschreibt - dies Alles weist auf Anerkennung Gottes, als eines an und für sich seienden Wesens. Zu ganz entgegengesetzten Schlüssen gelangt man aber, wenn man sich seine Darstellung der Geschichte der Religionen im Grossen und Ganzen vergegenwärtigt. Er fasst sie auf als Product eines einzigen, thätigen Agens, nämlich des unaufhaltsam zu Gott strebenden menschlichen Geistes; von einem Entgegenkommen Gottes, von einer directen vorsätzlichen Einwirkung seinerseits auf den ihn suchenden, anrusenden Menschen ist nirgends die Rede. Gott scheint als Object dem menschlichen Drange nach ihm vorzuschweben-nichts mehr, und nirgends zeigt sich auch die leiseste Spur irgend einer Betheiligung Gottes als thätigen Agens an dem ganzen historischen Vorgange. Gott steht also zu der glaubenden Menschheit in demselben Verhältnisse wie die Planeten zu den Astronomen oder die Naturkräfte zu den Physikern. Wie sie Max Müller auffasst, gestaltet sich die Geschichte der Religionen nicht als ein Dialog zwischen dem Menschen und Gott, sondern als ein Monolog des Menschen, wo er sich selbst darüber aufzuklären sucht, was er eigentlich von Gott denken soll. Eine derartige Auffassung ist doch offenbar einem atheistischen Bekenntnisse gleichbedeutend, wenigstens

поставить только на видъ, что хотя самый предметь изследованія естественно вызываль его высказаться объ этомъ вопросъ, его личное убъжденіе выступаеть однакоже такъ мало, что изъ его собственныхъ словъ могутъ быть выведены оба противоположныя возэрѣнія.

Высокое значеніе, которое Максъ Мюллеръ придаетъ во-обще религіи; его глубокое пониманіе и теплое сочувствіе къ каждому религіозному движенію, къ каждому искреннему стремленію души въ Богу, многія м'вста, гдв онъ решительно возстаетъ противъ широко-распространеннаго ученія, будто религія есть уже преодольная точка зрынія, преходящій моментъ въ діалектическомъ развитіи человіческаго духа къ полному самосознанію; затёмъ главным образом вго критическая статья на сочинение Ренана (1860), въ которой онъ въру Авраама въ сдинаго Бога приписываетъ прямому откровенювсе это указываетъ на признаніе Бога какъ самого по себъ н для себя сущаго существа. Но къ совершенно противоподожнымъ заключеніямъ приходишь, когда въ общихъ и главныхъ чертахъ воспроизводишь въ памяти его изложение исторін редигій. Онъ понимаеть ее какъ продукть одного только дъятельнаго агента, яменно человъческаго духа, неудержимо стремящагося къ Богу; о шествін Бога къ нему на встрічу, о прямомъ, преднамъренномъ воздъйствіи съ Его стороны на ищущаго Его и призывающаго Его человъка ивтъ нигдъ и ръчи. Богъ кажется объектомъ, предносящимся передъ человъческимъ стремленіемъ къ нему, и болье ничьмъ; нигдь во всемъ историческомъ процессв не замътно ни малъйшаго слъда какого-либо участія Бога, какъ дъятельнаго агента. Такимъ образомъ, Богъ стоитъ въ такомъ же отношения къ върующему человъчеству, какъ планеты къ астрономамъ или силы природы къ физикамъ. Исторія религій, какъ ее понимаетъ Максъ Мюллеръ, изображаетъ намъ не діалогъ между человъкомъ и Богомъ, а монологъ человъка, въ которомъ онъ самъ стараетси уяснить себь, что онъ собственно долженъ думать о Богь. Но такого рода пониманіе очевидно равносильно атенстическому schliesst sie letzteres in sich; denn ein Gott, der den Drang nach ihm ignoriren würde, oder seinem ihn suchenden Geschöpfe keine Kunde von sich geben wollte, ist gar nicht denkbar, ist nicht nur illogisch, sondern antilogisch. Ein Schöpfer der nicht schafft, ein Richter der nicht richtet, ein Erlöser der nicht rettet, eine Vorsehung die nicht warnt, nicht straft, nicht hilft, in das Vorgehende nicht eingreift, löst sich auf in Nichts.

Sollte nun Max Müller, wie ich ihn verstehe, (nnd ich würde mich im Herzen freuen, wenn ich ihn missverstanden hätte) recht haben, sollte die Geschichte der Religionen nichts anderes auszuweisen haben, als eine Reihe menschlicher, hauptsächlich durch sprachliche Eigenthümlichkeiten bedingter Begriffe und Vorstellungen über ein willenloses, indifferentes Object, das sich selbst dem menschlichen Geiste nicht außechliesst, sich ihm vorsätzlich nicht offenbart, ihn nicht anredet, so wäre es aus mit der Religion überhaupt, im weitesten Sinne des Wortes, als Lehre, wie auch als Sitte. Sie müsste ein für alle mal in das Gebiet der Astrologie und Alchemie herabsinken, da man doch nicht erwarten kann, dass einem vernünstigen Menschen jemals einfallen würde, das, was er für eigene Vorstellung und eigenen Begriff anerkannt hat und hält, jemals anzubeten, oder anzurufen; wo aber Gebet verstummt, da hört religiöses Leben auf.

Ob nun Max Müller sich dieses Widerspruchs in seinen Grundansichten, der aus seinen Werken sich herauslesen lässt, unbewusst ist, oder ob er, obgleich völlig im Klaren mit sich selbst, aus äusseren Rücksichten gegen sein Publicum, seinen Grundgedanken nicht enthüllen wollte, darüber wage ich mich nicht auszusprechen, füge nur hinzu, dass mir ersteres nicht unwahrscheinlich erscheint, denn der Kern des angedeuteten Widerspruchs liesse sich aufdecken (was ich zu thun versuchen werde) in der Unbestimmtheit seiner Grundauffassung (die ihm

исповъданію, по крайней мъръ оно заключаетъ въ себъ послъднее; такъ какъ Богъ, который не хотъль бы знать о стремленія человъка къ Нему, или не желаль бы извъстить о себъ свое созданіе, ищущее Его, совершенно немыслимъ, и не только иллогиченъ, но и антилогиченъ. Творецъ не творящій, судья не судящій, искупитель не спасающій, провидъніе, которое не предостерегаетъ, не наказуетъ, не помогаетъ, не оказываетъ дъятельнаго вліянія на ходъ событій, разръшается въ ничто.

Еслибы Максъ Мюллеръ, какъ я его понимаю, (а я бы сер-дечно обрадовался, еслибы оказалось, что я его невърно понялъ) былъ правъ, еслибы исторія религій не могла представить ничего ннаго, какъ рядъ человъческих, обусловленныхъ главнымъ образомъ особенностями языка, понятій и представденій о лишенномъ воли, равнодушномъ объектъ, который самъ нераскрываетъ себя человъческому духу, нампренно не извъщаеть о себъ человъку посредствомъ откровенія, не обращаеть къ нему ръчи, то съ религіею вообще дъло было бы покончено, съ редигіею въ самомъ широкомъ значеніи этого слова, и какъ ученіемъ и какъ правственностію. Она должна бы быда разъ навсегда ниспасть въ область астрологіи и алхиміи, такъ какъ нельзя же ожидать, чтобы разумному человъку могло когда-нибудь придти на умъ покланяться или молиться тому, что онъ призналъ и считаетъ собственнымо своимъ представденіемъ и собственныму понятіемъ; но гдъ умодкаетъ модитва. тамъ прекращается религіозная жизнь.

Самъ ди Максъ Мюдлеръ не сознаетъ этого противоръчія въ своихъ основныхъ воззрѣніяхъ, противоръчія, которое обнаруживается при чтеніи его сочиненія, иди онъ, хотя вподнѣ ясно понимаетъ дѣло самъ, изъ внѣтнихъ соображеній по отношенію къ своимъ сдушателямъ, не хотѣлъ обнаружить своей основной мысли—объ этомъ я не осмѣдиваюсь высказаться. Добавдю тодько, что первое предподоженіе мнѣ не кажется неправдоподобнымъ, такъ какъ сердцевину означеннаго противорѣчія можно открыть (что я и постараюсь сдѣдать)

als Ausgangspunct dient) des psychologischen Ursprungs aller anfänglichen religiösen Regungen.

II.

In meinem ersten Schreiben deutete ich auf Mangel an Bestimmtheit in Max Müller's Ansichten über die psychische Grundlage der Religion überhaupt — nun versuche ich diesen Mangel nachzuweisen.

Wie aus seiner ersten Vorlesung zu ersehen ist, gilt ihm als Grundlage «die angeborene Anlage der menschlichen Vernunst das Unendliche zu ersassen»; zu diesem Streben gesellt sich «das Bewusstsein der menschlichen Schwäche und Ohnmacht», was eigentlich Tautologie ist, da Ohnmacht nichts anderes ist, als die, im Gegensatze zum Unendlichen, anerkannte Endlichkeit des menschlichen Lebens und der menschlichen Kräfte. Auf die Art reducirt sich Alles auf den Begriff des Unendlichen, der mit dem Begriffe Gottes (in seiner ursprünglichen und unbestimmtesten Auffassung) identisch sein, oder wenigstens den Keim des lelzteren in sich enthalten soll.-Nun glaube ich, dass beide Begriffe, nach Inhalt, wenn auch nicht einander widersprechend, dennoch grundverschieden sind, nach Ursprung aber (modus ihres Entstehens) nichts mit einander gemein haben, so dass kein logischer Uebergang vom ersten zum zweiten sich denken lässt, folglich auch nicht in dem geschichtlichen Vorgange statt finden konnte.

Es liessen sich als Belege die zahlreichen philosophischen Schulen anführen, die das Unendliche (als Substanz—bei Spinoza, als Geist — bei Hegel, als ewige Materie bei andern) wohl anerkannten, im Sinne einer allgemeinen Grundlage und des alleinig Wahren in allem Seienden, dabei aber Gottes Dasein entschieden verwarfen. Ein derartiger Hinweis, wenn auch nicht effectlos, würde dennoch vor einem Manne der Wissenschaft

въ неопредвленности его основнаго воззрвнія (которое служить ему точкою отправленія) на психологическое происхожденіе всвух начальных религіозных стремленій.

II.

Въ первомъ письмѣ своемъ я намекнулъ на недостатокъ опредѣленности въ воззрѣніяхъ Макса Мюллера на психическую основу религіи вообще; теперь попытаюсь ближе выяснить этотъ недостатокъ.

Какъ видно изъ перваго чтенія Макса Мюллера, онъ признаетъ за основу религіп «врожденную наклонность человьческаго разума объять безконечное»; къ этому стремленію присоединяется «сознаніе челов'вческой слабости и безсилія»,--что собственно есть тождесловіе, такъ какъ безсиліе есть ничто вное какъ признанная, въ противоположность къ безконечному, конечность человической жизни и человическихъ сыз. Такимъ образомъ, все сводится къ понятію безконечнаго, которое будто бы тождественно съ понятіемъ Бога (какъ оно первоначально и весьма неопределенно постигается человыкомы), или по крайней мыры заключаеть его вы себы какы зародышъ. А я подагаю, что оба эти понятія, по содержанію, хотя другъ другу и не противоръчатъ, однако существенно между собою различны, а по происхожденію (по способу возникновенія) ничего между собою общаго не имбють, такъ что никакой логическій переходъ отъ перваго ко второму не мыслямъ, следовательно и не могъ иметь места въ историческомъ развитіи.

Въ подтверждение можно было бы привести значительное число философскихъ школъ, которыя, хотя и признавали безконечное (субстанція у Спинозы, духъ у Гегеля, въчная матерія у другихъ), въ смыслъ всеобщей основы и единаго истиннаго во всемъ сущемъ, при этомъ однако ръшительно отвергали бытіе Божіе. Но такого рода указаніе, хотя и не лишенное эффекта, не вмъло бы силы доказательства для

nicht für einen Beweis gelten und ich verzichte sehr gern auf ihn. Wir wollen einfach beide Begriffe zerlegen und ihre Genesis untersuchen.

Gleich beim ersten Anblick erweist sich, dass der Begriff des Unendlichen ein rein negativer ist. Ich will damit sagen, dass er nichts mehr in sich schliesst als den auf anderem Wege 1) erlangten Begriff der Endlichkeit, mit Anhang der negativen Partikel un. Unendlichkeit an und für sich lässt sich gar nicht bestimmen, und wollten wir es versuchen 2), so müssten wir uns mit Aufzählung dessen begnügen, was Unendlichkeit nicht ist, als da: was keine Grenzen hat, was ausser Raum und Zeit besteht, was nicht angeschaut, nicht vorgestellt werden kann, was sich in keiner Erscheinung, seinem Wesen nach, gestalten kann, etc. Zum Begriffe der Unendlichkeit, oder zum Ausspruche dieses Wortes, gelangt der Mensch einfach dadurch, dass er seine eigene Persönlichkeit und alle Naturerscheinungen als endliches Dasein auffasst. Damit wird schon als Grenze 3) des Daseins und als inhaltloser Gegensatz zu ihm das Unendliche gesetzt. Ein derartiger, leerer, rein negativer Begriff ist aber seinem Wesen nach keimlos; es sehlen ihm die Bedingungen einer Entwickelung aus sich selbst; ein weiterer Schritt der sich an ihn, als an seinen Ausgangspunct anschliessen würde, ist nicht denkbar. Hätte die Menschheit Jahrtausende lang das Wort Unendlichkeit in allen Sprachen wiederholt und declinirt, so wäre doch keinem Menschen eingefallen sie anzurufen oder anzubeten, aus dem einfachen Grunde, weil kein Verhältniss zwischen einem abstract aufgefassten, rein negativen Begriffe einerseits, und einem lebenden Wesen anderseits, sich weder denken noch fühlen lässt.

3) Въ черновой рукописи прибавлено (anders Bestimmung).



<sup>1)</sup> Въ черновой рукописи прибавлено (durch Erfahrung).
2) Въ черновой рукописи: "Versuchen wir es, so kommen wir allendlich dazu, dass wir das Unendliche damit bestimmen, was es nicht ist, als dasjenige also was keine Grenzen hat...".

мужа науки, и я очень охотно отказываюсь отъ него. Попытаемся просто разложить оба понятія и изследовать ихъ родословную.

Уже при первоиъ взглядь оказывается, что понятіе безконечнаго-чисто отрицательное. Я хочу этипъ сказать, что оно ничего болье въ себь не заключаеть, кромь добытаго инымъ путемъ 1) понятія конечности съ добавленіемъ отрицательной частицы безъ. Безконечность, сама по себъ и для себя, совершенно не поддается опредъленію, я еслибы мы попытались определить ее, то должны бы были удовлетвориться перечисленіемъ того, чего нъто во понятіи о безконечномъ, и сказать, что она есть нъчто такое, что не имъстъ предъла, что пребываеть вив пространства и времени, что не можеть быть созерцаемо, что не можеть быть представлено, что не можеть, по своей сущности, изобразиться ни вз каком ввленін и т. д. До понятія безконечности или до произнесенія этого слова человька доводить просто то, что онъ свою собственную дичность и всё явленія природы понимаеть какъ конечное, опредъленное бытіе. Тыпь самымь уже, какъ граница <sup>2</sup>) опредъленнаго бытія и какъ лишенная всякаго содержанія противоположность ему, полагается и безконечное. Но такого рода пустое, чисто отрицательное понятіе, по самой своей сущности, не заключаеть въ себъ зародыша; въ немъ нътъ условій для развитія изъ самого себя; никакой дальныйшій шагь, который бы примыкаль къ нему, какъ къ своей всходной точкъ, немыслимъ. Хотя бы человъчество пълыя тысяченьтія повторяю и склоняю на вську языкаху слово безконечность, все-таки ни одному человъку не пришло бы въ голову молиться или покланяться ей по той простой причинь, что нельзя ин мыслію представить, ни почувствовать никакого отношенія между абстрактно воспринятымъ, чисто отрицательными понятиеми съ одной стороны, и живыми существом съ другой стороны.



<sup>1)</sup> Въ черновой рукописи прибавлено: (путемъ опыта).
2) Въ черновой рукописи прибавлено: (иначе опредъленіе).

Dagegen liegt im Begriffe Gottes die Erkenntniss, dass das Unendliche sich dem menschlichen Bewusstsein, also im Gebiete der Endlichkeit, auf die oder jene Weise als Persönlichkeit kund giebt. - Um Missverständnissen vorzubeugen, muss ich gleich darauf aufmerksam machen, dass ich die Eigenschaft der Persönlichkeit durchaus nicht als Bestimmung der Gottheit an und für sich (in ihrem Wesen) ansehe (darin liegt der Kern unzähliger theologischer Widersprüche ehemaliger und auch gegenwärtiger Zeit) sondern als Bestimmung ihrer Offenbarung ad extra. - Gott unterscheidet sich also von der Unendlichkeit. wie Idee (im Hegel'schen Sinne) von Begriff; er ist die jeden Menschen kennende, auf jeden willig einwirkende Unendlichkeit und Allmacht; für jeden Menschen hat er ein offenes Auge, für jedes Streben zu ihm ein offenes Ohr; er spricht zum Menschen, leitet und warnt ihn, rust ihn an, richtet und rettet ihn. Der Inhalt dieser Idee ist offenbar positive Thatsache, (ob wirkliche oder vermeintliche, bleibt vorerst dahingestellt); einer Thatsache aber, irgend welcher, wird der Mensch nicht anders bewusst, als durch Wahrnehmung, gelangt also zu deren Erkenntniss ausschliesslich auf dem Wege persönlicher Erfahrung. Daraus ergiebt sich, dass Religion und Naturwissenschaft auf einem gemeinschaftlichen Boden aufwachsen, da ja auch in der sinnlichen Wahrnehmung die Augen, Ohren, etc. nur wie vermittelnde Organe wirken; dagegen ist sehen, hören, fühlen, etc. Thätigkeit des Subjects, des Ich; diesem unbestimmbaren Ich wird der ausser ihn stehende Gegenstand zu einem Objecte der Erkenntniss, weil das Ich, durch die Sinne, dessen Wirkung auf sich erfährt '). Reducirt sich nun alles Erkennen des Thatsächlichen auf gefühlte Einwirkungen, oder auf persönliche Erfahrungen, warum wollte man dem menschlichen Ich die Fähigkeit absprechen auch solche Einwirkungen und Erfahrungen

<sup>4)</sup> Въ черновой рукописи противъ этихъ, однако нъсколько иначе выраженныхъ строкъ сдёлано примъчаніе: "только этимъ личность эмансипируется отъ случайности".



Напротивъ, въ понятіи Бога заключается признаніе, что безконечное даеть о себь знать человыческому сознанію, слюдовательно во области конечнаго, тыть или другимъ образомъ, какъ личность. Во избъжание недоразумьний, я теперь же долженъ обратить внимание на то, что я смотрю на свойство личности не какъ на опредъление Божества самого по себъ, въ его сущности, (въ этомъ заключается съим безчисленныхъ богословскихъ противоръчій прежняго и нынъшняго времени), а какъ на опредъление его откровения во вип (ad extra). Тавимъ образомъ, Богъ отличается отъ безконечности какъ идея (въ Гегелевскомъ смыслф) отъ понятія; Онъ есть каждаго человыка знающая, на каждаго свободно воздийствующая безконечность и всемогущество; Его око открыто для каждаго человъка и ухо отверсто для каждаго стремленія къ нему; Онъ говорить человъку, руководить и предостерегаеть его, призываеть, судить и спасаеть. Содержание этой иден очевидно есть положительный факта (дъйствительный или мнимый этотъ вопросъ впереди); а фактъ, каковъ бы онъ ни былъ, человъкъ сознаетъ не иначе какъ чрезъ воспріятіе, слъдовательно доходить до признанія его исключительно путемъ мичнаго опыта (испытанія). Изъ этого следуеть, что религія и естествознаніе возрастають на одной и той же почвѣ, такъ какъ и въ чувственномъ воспріятіи глаза, уши и т. д. дъйствуютъ только какъ посредствующіе органы, а зръніе, емухъ, осязание и пр. суть дъятельность субъекта, самого я; для этого неопредъдимаго я, предметь внъ его стоящій дъзается объектомъ познанія потому, что наше я посредствомъ своихъ чувствъ испытывает дъйствіе его на себъ 1). Если же все познаніе реальнаго сводится къ почувствованнымъ воздействіямъ или къ личнымъ опытамъ, то почему стали бы мы отрицать у человъческаго я способность переerleben zu können, die nicht durch äussere Sinne vermittelt wären?...

Der angedeutete Ursprung der Idee Gottes mag nun richtig sein oder nicht, so entsteht doch natürlich vorerst die Frage, ob dieser subjectiven Ersahrung (Wahrnehmung) eine wirkliche Thatsache entspricht, oder ob sie nur ein Schein, ein Trug ist (als momentale Aussassung der Idee als eines Anderen bei Hegel, als phantastische Personisicirung der Menschheit als Gattung bei Feuerbach, etc. etc.).

Ehe ich mich aber darüber ausspreche, lassen Sie mich eine Ansicht einschieben, die in practischer Hinsicht, ihre Wichtigkeit hat. Ich glaube es liesse sich nachweisen, dass der hohe Werth, den der Mensch mit vollem Rechte, auf seine Persönlichkeit legt, auf keiner andern Grundlage ruhen kann, als auf der Idee der Vorsehung, und sich nicht anders logisch rechtfertigen lässt, als durch Voraussetzung eines allmächtigen Wesens, das jedem Menschen seinen moralischen Beruf, seine persönliche Pflicht zum Bewusstsein bringt, zugleich aber die äusseren, vom Subjecte ganz unabhängigen Ereignisse und Angelegenheiten seines Lebens auf eine Weise gestaltet, die in einem bestimten, dem menschlichen Gewissen wohl erkennbaren Verhältnisse zu diesem Berufe steht und verbleibt. Dadurch erst, dass ein derartiges Verhältniss zwischen dem, was der Mensch sein soll und dem, was mit dem Menschen geschieht, anerkannt wird, gestaltet sich jedes menschliche Leben zu einem vernünftigen Ganzen. Abstrahirt man aber von der Einwirkung einer Vorsehung, so fällt es zu einem sinnlosen Zusammentreffen herab, wo zwei unverträgliche, nichts mit einander Gemeinsames habende Factoren, als freier Wille einerseits, und blinde, unbewusste, ihm nicht unterworfene Zufälligkeit anderseits, sich gegenseitig bekämpfen, ohne dass dieser ewige Gegensatz jemals in einem höheren Principe seine Lösung finde. Dadurch wird dem Menschen sein persönliches Dasein gründlich verleidet und

живать также такія воздійствія и личныя испытанія, которыя не нуждаются въ посредстві вибшнихъ чувствъ?...

Върно ли или невърно указанное происхождение иден Бога, всетаки прежде всего естественно возникаетъ вопросъ: соотвътствуетъ ли этому субъективному, опытному познанію (воспрілтію) дойствительный фактъ, или оно только обманъ, призрачное воспріятіе (каково, имъющее значеніе только извъстнаго момента въ развитіи духа, пониманіе иден, какъ инаго, у Гегеля.—каково фантастическое олицетвореніе человъчества какъ рода, у Фейербаха и пр. и пр.)?

Но прежде чъмъ я выскажу объ этомъ свое митие, позвольте инъ мимоходомъ сдълать одно замъчание, важное въ практическомъ отношении. Можно было бы, я думаю, доказать, что высокое значеніе, которое человікть съ полнымъ правомъ придаетъ своей личности, не можетъ ни на чемъ другомъ основываться, какъ на идеъ Промысла, и не иначе можетъ быть логически оправдано, какъ предположениемъ Всемогущаго Существа, которое не только каждаго человъка доводитъ до сознания его нравственнаго призванія и личнаго долга, но вмість съ тімь и внѣшнія, отъ субъекта совершенно не зависящія событія и обстоятельства его жизни располагаеть такимъ образомъ, что они находятся и пребывають въ опредъленнома. для человъческой совъсти легко познаваемом отношении къ этому призванію. Только при условіи признанія такого рода отношенія между темъ, чемъ человекъ должень быть, и темъ, что съ нимъ случастся, каждая человъческая жизнь слагается въ разумное иплое. Устраните въ мысли дъйствіе Промысла, и эта жизнь ниспадаеть до безсмысленной борьбы, въ которой два непримиримые, не имъющіе между собою ничего общаго фактора, каковы—свободная воля съ одной стороны, ш слъпая, безсознательная, ей не подчиненная случайность съ другой, стараются другъ друга побороть безъ всякой на-дежды, чтобы эта въчная противоположность когда-либо разръшилась въ высшемъ началъ. Такимъ воззръніемъ въ

verdorben (Schoppenhauers Pessimismus). Werfen wir nun einen Blick auf das Leben der ganzen Menschheit, so erkennen wir auch in deren Auffassung manchen logisch unberechtigten Versuch diesem halbbewussten Gegensatze, auf dem oder jenem Wege, zu entgehen. Ein Beispiel mag genügen. Nach Hegel's Lehre, bedarf der Geist zu seiner stufenweisen Selbstentfaltung bis zum vollen Selbstbewusstsein in der Philosophie, des ganzen welthistorischen Vorgangs; da aber alles historisch Thatsächliche in das Gebiet der Zufälligkeit gehört, die von dem Geiste und dessen Bedürfnissen nichts weiss, so schleicht sich zwischen den Zeilen eine sogenannte Nothwendigkeit an die Stelle der abgeschafften Vorsehung. Anders gesagt: einer logischen Formel wird ein Oberaufsichtsrecht und eine waltende Macht über Alles factisch bestehende und historisch Vorgehende gewährt, die einem lebenden Wesen (Gott) abgesprochen werden. Sollte das nicht reine Magie sein, von allen, ihrer Unvernünftigkeit wegen, verworfenen Wundern das allerwunderbarste? - Dies nun beiläufig, und jetzt erfasse ich wieder den abgebrochenen Faden meiner Auseinandersetzung.

Wir stünden also angesichts der vielbesprochenen Frage über die Beweise des Daseins Gottes. Nach meiner Ansicht—dass ich es gleich ausspreche—haben dieselben alle insgesammt (den ontologischen—nicht ausgeschlossen) gar keinen logischen Werth und zwar aus dem ganz einfachen Grunde, weil, wie gesagt, keine Thatsache überhaupt sich, im streng philosophischen Sinne, beweisen lässt. Freilich, was versteht man alles nicht unter beweisen! Gewöhnlich pflegt man sich mit Scheinbeweisen zu helfen, als mit Wahrscheinlichkeiten, mit Berufung auf Zeugnisse, mit Hinweisung auf gelungene Experimente, mit Beziehung auf allerlei Autoritäten, die für sich ewig unbewiesen bleiben etc. etc. Dies hat seine volle Berechtigung und genügt vollkommen im practischen Leben, in der Politik, im Gerichtsverfahren,

сановъ основани отравляется и искажается человъку его анчное существование (Шопенгауеровский пессимизмъ). Если затъмъ мы бросимъ взглядъ на жизнь всего человъчества, то въ возаръніяхъ на нее мы также усмотримъ не мало логически — неоправдываемыхъ попытокъ увернуться тымъ вли другимъ путемъ отъ этого полусознаннаго противоръчія. Достаточно одного примъра. По ученію Гегеля, для постепеннаго саморазвитія духа до полнаго самосознанія въ философіи необходимъ весь ходъ всемірно-историческихъ событій; а такъ какъ вся фактическая сторона исторіи принадлежить къ области случайности, которая ничего не въдаетъ о духъ и его потребностяхъ, то между строками прокрадывается такъ называемая необходимость и занимаеть мъсто устраненнаго Промысла. Иначе сказать: логической формуль предоставляется право высшаго надзора и господствующая власть надъ всвиъ фактически-существующимъ и происходящимъ въ исторін, тогда какъ это право и эту власть отрицають у живаю существа (Бога). Не чистая ли это магія, не самое ли чудесное наъ всъхъ чудесъ, отвергаемыхъ ради ихъ неразумности?- Но это мимоходомъ, а теперь я снова поднимаю прерванную нить своего разсужденія.

Итакъ, мы стоимъ передъ лицемъ столь многократио обсуждавшагося вопроса о доказательствахъ бытія Божія. По моему мнѣнію, которое я прямо и высказываю, эти доказательства, всѣ въ совокупности, (не нсключая онтологическаго) не имѣютъ някакой логической силы и притомъ по той совершенно простой причинѣ, что, какъ сказано выше, никакой еактъ вообще, въ строго-философскомъ смыслѣ не доказуемъ. Конечно, чего не разумѣютъ подъ словомъ доказывать! Обыкновенно пробавляются мнимыми доказательствами, какъ-то вѣроятностями, приведеніемъ свидѣтельствъ, указаніемъ на удавшіеся опыты, ссылкою на всевозможные авторитеты, которые сами по себѣ остаются вѣчно недоказанными, и пр. и пр. Такого рода доказательства могутъ быть вполнѣ оправданы

auch in den 5) einzelnen Zweigen der Wissenschaft, deren jede auf fertigen, als allgemein angenommen geltenden Voraussetzungen beruht; doch steht es anders im Gebiete der Philosophie, wo es auf Lösung der primären und zugleich Schlussfragen ankommt, durch die das menschliche Leben in Gegenwart und Zukunft, die subjective Selbstbestimmungsfähigkeit, der Glaube des Menschen an sich selbst, etc. entschieden bedingt werden. Logisch streng genommen, lässt sich nur die Möglichkeit einer Thatsache beweisen, nie und nimmermehr deren wirkliches Dasein oder Thatsächlichkeit. Diese lässt sich nur durch persönliche Erfahrung wahrnehmen (was ich damit sagen will, lässt sich nur in Deutscher Sprache zusammensassen, desswegen bediene ich mich ihrer so gern) oder anders gesagt: wo es auf Thatsachen ankommt, lässt sich nur beweisen, dass dieselben keinen logischen Widerspruch in sich enthalten, also nicht unvernünftig, scilicet—nicht unmöglich sind. Da aber Gottes Dasein eine Thatsache sein soll, so muss offenbar ein jeder für sich, durch eigene Erfahrung, in der Tiefe seines Gewissens die aufgeworfene Frage lösen: ob diese Thatsache Wirklichkeit und Wahrheit oder Trug und Schein ist-wie auch die damit eng verbundene Frage, ob Freiheit des Willens (anders Selbstbestimmungsfähigkeit aus dem *Ich* heraus) Thatsache oder Selbstbetrug ist. Auf weitere Auseinandersetzungen einzugehen, halte ich für überflüssig.

Nun aber entsteht aus dem Gesagten eine neue Frage: da einmal persönliche Wahrnehmung und Ersahrung leicht trügen können, da kein sicheres Kennzeichen, wonach man wirkliche Wahrnehmung von Scheinwahrnehmung unsehlbar unterscheiden könnte, denkbar ist, da man sich endlich keiner äusseren Autorität unterwersen kann (denn es handelt sich ja um auf-



<sup>3)</sup> Въ черновой рукописи, виёсто словъ "einzelnen Zweigen" до слова "beruht" стоитъ: "sogenannten sciences d'application".

и совершенно достаточны въ жизни практической, въ политикь, въ судопроизводствь и въ отдъльныхъ отрасляхъ наукъ 3), наъ которыхъ каждая основывается на посылкахъ готовыхъ, признаваемыхъ за общепризнанныя. Но совершенно инаго рода требованія въ области философін, гдт діло идеть о разрвшеній начальных в вивств конечных вопросовь, которыми решительно обусловливается человеческая жизнь въ настоящемъ и въ будущемъ, способность субъективнаго самоопредъленія, въра человъка въ себя самого и пр. Въ строго догическомъ смысль доказуема только возможность факта, а отнюдь не реальность его или дойствительное быте. Реальность факта можно только воспринять посредствомъ личнаго опыта (что я хочу этимъ сказать-можно вполнъ выразить только на немецкомъ языке, отъ этого я такъ охотно и пользуюсь имъ). Иными словами: гдъ дъло идетъ о фактах, можно доказывать только, что они не заключають въ себь никакого логического противорычія, слыдовательно, что они не неразумны, scilicet, не невозможны. А такъ какъ бытіе Божіе признается за факть, то очевидно каждый челов'якъ долженъ самъ для себя, собственнымъ опытомъ, въ глубинъ своей совъсти ръшить поставленный вопросъ: этотъ фактъ есть ли действительность и истина, или призракъ и ложь; равнымъ образомъ и другой вопросъ тъсно связанный съ первынъ: свобода воли (иначе способность самоопредъленія изъ самого я) есть ли фактъ или самообольщение? Считаю излишнимъ вдаваться въ дальнъйшія разъясненія.

Изъ сказаннаго возникаетъ однако новый вопросъ. Такъ какъ личное воспріятіе и личный опытъ легко могутъ ввести въ обманъ (ибо немыслимъ никакой вѣрный признакъ, по которому можно было бы безошибочно отличить дѣйствительное воспріятіе отъ воспріятія мнимаго), и такъ какъ нельзя подчиниться никакому внѣшнему авторитету (ибо дѣло здѣсь

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ черновой рукописи; "въ такъ-называемыхъ прикладныхъ наукахъ".

richtige Ueberzeugung, nicht um äusseren Gehorsam), so fragt es sich, ob überhaupt in religiösen Dingen eine feste, jeden Zweifel ausschliessende Ueberzeugung am Platze, und ob, was man Glauben nennt, nicht an und für sich unvernünstig (antilogisch) wäre? Bestimmter und allgemeiner ausgedrückt, lautet die Frage so: ist ein Verhältniss zwischen dem endlichen Wesen (Menschen) und dem Unendlichen woht denkbar, wo die dem ersteren zugängliche Wahrnehmung des letzteren schon an und für sich eine vollkommene Bürgschaft dasür bieten würde, dass das Wahrgenommene kein Trug ist, und sich in seiner Wahrheit im Bewusstsein abspiegelt? Ich darf wohl als anerkannt annehmen, dass der Quell aller Täuschungen, Scheine, Irrungen etc. und also auch des vollkommen gerechtfertigten Misstrauens des Menschen gegen sich selbst darin liegt, dass zwischen dem Objecte der Erkenntniss und dem erkennenden Ich, ein Vermittler steht, der nicht zu entbehren und nicht wegzudrängen ist. Unter Vermittler verstehe ich die Gesammtheit der sinnlichen Organe, durch die wir aller äusseren Einwirkungen bewusst werden, wie auch das geistige Organ, die Schlussfähigkeit, durch welche diese Einwirkungen zusammengefasst und in logische Verbindungen gebracht werden. Nun aber unterliegen diese Organe ihren eigenen, von unserem persönlichen Willen unabhängigen Gesetzen, die uns in ihrem ganzen Umfange nicht einmal vollkommen bekannt sind und über deren Thätigkeit unsere persönliche Macht eine beschränkte ist. Daraus ergiebt sich, dass die Organe das Objectiv-Thatsächliche umgestalten und Schein-Thatsächliches zur Wahrnehmung bringen können. Setzen wir noch hinzu, dass die Objecte unserer Erkenntniss gegen unsere Auffassungsweise sich entweder als ganz gleichgültig (wie Natur) oder als machtlos erweisen. Die Blume, die ich ansehe, kennt mich nicht und kümmert sich ebensowenig um die Richtigkeit der Vorstellung ihrer, die in mir aufsteigt, als der Blitz, der mich trifft, meinen Tod beabsichtigt. Selbst der mir ebenbürtige Mensch, der zu mir spricht, der bewusst und vorsätzlich auf mich einwirken will, ist doch nicht im

щдеть объ искреннемъ убъжденім, а не о вившнемъ послушанін), то спрашивается: умістно ли вообще въ діль религін убъждение твердое, исключающее всякое сомивние, и то, что называется върою, не есть ди нѣчто само по себѣ неразунное (антилогическое)? Опредѣленнѣе и общѣе вопросъ этотъ можетъ быть выраженъ такъ: мыслимо ди вообще между конечнымъ существомъ (человъкомъ) и безконечнымъ такое отношеніе, при которомъ доступное первому воспріятіе последняго само по себъ представляло бы совершенное ручательство въ томъ, что воспринятое не есть обманъ, а отражается въ сознаніи вполнъ истинно? Я конечно въ правъ признать за общепризнанную истину, что источникъ всъхъ невольныхъ обмановъ, аже-представленій, заблужденій и пр., а савдовательно и источникъ вполнъ справедливаго недовърія человъка къ самому себъ, заключается въ томъ, что между объектомъ вознанія и познающимъ я находится посредника, безъ котораго нельзя обойтись, и котораго нельзя устранить. Подъ посредникомъ я разумъю какъ совокупность чувственныхъ органовъ, чрезъ посредство которыхъ мы сознаемъ всѣ внѣшнія воздійствія, такъ и духовный органь, способность умозаключенія, посредствомъ которой эти воздійствія собираются въ группы и приводятся въ логическія сочетанія. Но эти органы подчинены своимъ собственныма, отъ нашей инчной воли независящимъ законамъ, которые во всемъ своемъ объемъ намъ даже не вполнъ извъстны и надъ дъятельностію которыхъ наша личная власть ограничена. Отсюда слъдуетъ, что органы могутъ видонзменять объективно-фактическое и доводить до воспріятія нашего мнино-фактическое. Къ этому прибавимъ еще и то, что объекты нашего познанія оказы-ваются либо совершенно равнодушными (какъ природа) либо бевсильными, относительно того, какое слагается въ насъ объ нихъ представленіе. Цвътокъ, который я разсматриваю, не знаеть меня и такъ же мало заботится о правильности возшижающаго во инъ представленія объ немъ, какъ мало и молнія, падающая на меня, наміревается причинить мні смерть.

Stande in meinem Bewusstsein diejenge Wahrnehmung unsehlbar hervorzubringen, die seinem Gedanken und Willen vollkommen entsprechen würde. Wenn wir auch dasselbe Bekenntniss unterschreiben und aussprechen, in Wort und That als vollkommen einig erscheinen, so bleibt doch immer ein weiter Raum für den unüberwindlichen Zweisel übrig ob wir dasselbe verstehen und ob die Vorstellung, die wir von unseren gegenseitigen Gedanken und Streben haben, nicht auf einer Täuschung beruht. Eine jeden Zweifel ausschliessende Treue der Wahrnehmung des Objectiv-Thatsächlichen setzt also die Unmittelbarkeit der Wahrnehmung voraus; diese wäre aber nur unter zwei Bedingungen möglich: es müsste erstens, das Wahrzunehmende (die objective Thatsache) im Stande sein den ganzen Wahrnehmungsprocess im menschlichen Bewusstsein zu durchschauen, zweitens, müsste dieses Object die seinem Willen entsprechende Wahrnehmung im Menschen sowohl wollen als hervorrusen können, anders gesagt: schaffen. Das kann freilich nur Gott; dass er es aber kann und will, liegt schon im Begriffe der Gottheit. Ich wiederhole es: logisch beweisbar als Thatsache, ist es nicht, aber logisch möglich ist es, und kein Widerspruch, nichts Unvernünftiges ist hierin aufzudecken.

Also: in der unmittelbaren, persönlichen Wahrnehmung einer bewussten und vorsätzlichen Einwirkung Gottes in das menschliche Leben steckt die Wurzel der Religion überhaupt, und jeder Religion in specie. Diese Einwirkung, die sich in unwillkührlichen Regungen des Gewissens so wie in scheinbar zufälligen Ereignissen dem menschlichen Bewusstsein kundgiebt und gleichsam aufdrängt, ist die ursprüngliche Form der sogenannten Offenbarung und die nothwendige Voraussetzung aller weitern, historischen Offenbarungen; denn, würde der Mensch in der tiefsten Tiefe seiner eigenen Individualität, Got-

даже существо одинакаго со мною происхожденія, челов'якъ, когда говоритъ со мною и притомъ съ сознательною и преднамъренною пълію воздъйствовать на меня, не въ состоянім однако безопибочно вызвать въ моемъ сознаніи именно то представленіе, которое бы вполн' соотв' тствовало его мысли и желанію. Когда мы подписываемъ и произносимъ одно и тоже исповъданіе и являемся совершенно согласными въ словь и дьль, все-таки остается широкое поле для непреодолимаго сомивнія — тоже ли самое мы понимаема и не основывается ин на самообольщении представление о нашихъ взаимныхъ мысляхъ и стремленіяхъ. Итакъ, исключающая всякое сомнъніе върность воспріятія объективно-фактическаго предполагаетъ непосредственность воспріятія, но она возможна только при двухъ условіяхъ: вопервыхъ, то, что подлежить нашему воспріятію (объективный факть), должно быть въ состояній прозирать въ человіческомъ сознаній весь процессъ воспріятія; вовторыхъ, необходимо, чтобы этотъ объекть не только хотпыл, но и мого вызвать въ человъкъ воспріятіе, соотв'єтствующее его воль, - вначе сказать, необходимо, чтобы онъ его сотворила. Конечно, сделать это можеть только Богъ, а что Оно это можеть и хочеть заключается уже въ самомъ понятін Божества. Повторяю: догически это недоказуемо какт факть, но это логически-возможно, в нельзя въ этомъ открыть инкакого противоречія, ничего неразумнаго.

Итакъ, въ непосредственномъ и дичномъ воспріятіи сознательнаго и преднамъреннаго воздъйствія Бога на человъческую жизнь кроется корень религіи вообще и каждой религіи въ частности. Это воздъйствіе, — которое даетъ о себъ знать и какъ бы навязывается человъческому сознанію въ непроизвольныхъ движеніяхъ совъсти, также какъ и въ мнимослучайныхъ событіяхъ, — есть первоначальная форма такъназываемаго откровенія; оно необходимо предполагается всъти дальнъйшими историческими откровеніями, такъ какъ, еслибы человъкъ не испыталь въ сокровеннъйшей глубинъ своей tes Gegenwart nicht empfunden haben, so wäre ihm der Begriff einer objectiven Offenbarung, in Schrist und That, ebensowenig beizubringen gewesen, als der Begriff der Harmonie einem von Geburt aus absolut Tauben, der nie aus Erfahrung hätte erkennen können, was Laut oder Ton bedeuten soll.

Hätte Max Müller darauf reflectirt, seine ganze Auseinandersetzung würde wohl an logischer Strenge gewonnen haben, ohne dass er auf ein einziges Wort in seinen Vorträgen hätte verzichten sollen.-Ich breche hier ab, denn thäte ich noch einen Schritt, so würde sich ein grenzenloses Gebiet vor uns ausstrecken, das ich durchzuwandern durchaus nicht im Stande bin, und mein nachsichtsvoller Leser, für den ich diese Zeilen schreibe, würde mir, mit vollem Rechte die Thüre weisen. Dass ich höchst unvorsichtig handle und meiner Sache schade, indem ich so, ex abrupto, meine Ansichten kurz, unbewaffnet, ohne die nöthigen Erklärungen beifügen zu können bloslege, und mich über Grundfragen ausspreche in einem Sinne, der mit den herrschenden Anschauungen durchaus nicht übereinstimmtdessen bin ich mir wohl bewusst; ich finde aber meine Freude daran mich vor meinem Leser ganz aufrichtig und rücksichtlos auszusprechen.

Mir scheint, es leidet unsere Zeit nicht an Ueberfluss, sondern an Mangel an freier Forschungslust; sonst würden sich die besten Geister der Gegenwart nicht so leicht der despotischen Macht gangbarer Schlagwörter stillschweigend unterwerfen, die man zu untersuchen und fest ins Auge zu fassen sich nicht bemüht oder nicht wagt. Es haben sich, hauptsächlich im Gebiete der religiösen Fragen, Vorurtheile angehäuft (sowohltheologische als atheistische, radicale wie conservative) die theilweise aus logischen Missverständnissen hervorgegangen, theils von historischen Erinnerungen aus längst vergangenen Zeiten stammend, wie feste, undurchdringliche Erdschichten auf den Verständnissen und Gewissen lasten und jede wirklich

собственной индивидуальности ощущенія присутствія Божія, то сообщить ему понятіе объ объективномъ откровенія въ Писаніи и на дёлё такъ же мало было бы возможно, какъ дать понятіе о гармоніи человёку отъ рожденія абсолютно-глухому, который никогда изъ опыта не могъ узнать, что значить звукъ или тонъ.

Еслибы Максъ Мюллеръ обратиль на это внимание, то все его изследование конечно выиграло бы въ логической строгости, а между тымъ ему не пришлось бы отказаться ни отъ одного слова въ своихъ лекціяхъ. На этомъ я прерываю нить своего разсужденія, потому что еслибы я ступиль еще однив шагъ, то передъ нами открылась бы бепредвленая область, исходить которую я совершенно не въ состояніи, и мой снисходительный читатель, для котораго я пишу эти строки, съ полнымъ правомъ могъ бы указать мив дверь. Что я поступаю весьма неосторожно и во вредъ своему дълу, раскрывая свои взгляды ex abrupto, кратко, оставляя ихъ беззащитными, не вибя возможности присовокупить къ нимъ необходимыхъ разъясненій и высказываясь объ основныхъ вопросахъ въ смысать совершенно несогласномъ съ господствующими воззрѣніями-это я сознаю вполнѣ; но мнѣ отрадно высказаться предъ моимъ читателемъ совершенно искренно и не обращая вниманія на послідствія.

Мить кажется, что наше время страдаеть не избытком, а недостатком охоты и любви къ свободному изследованію: иначе лучшіе умы настоящаго времени не стали бы такъ легко и безмолвно подчиняться деспотической власти ходячихъ громкихъ словъ, которыхъ не стараются или не смёють изследовать и уяснить. Накопилось, пренмущественно въ области религіозныхъ вопросовъ, много предразсудковъ (какъ теологическихъ, такъ и атеистическихъ, какъ радикальныхъ, такъ в консервативныхъ), которые отчасти порождены логическими недоразуменіями и частію исходять изъ историческихъ воспотинаній давно минувшихъ временъ; они тяготёють надъ умами и совестями какъ твердыя непроницаемыя наслоенія и

freie geistige Regung hemmen. Vor allem müsste eine Schichtung und Abstreifung derselben vorgenommen werden. Würde man sich erst gegenseitig verstehen, es würden sich gewiss viele scheinbare Unverträglichkeiten in den Ansichten von selbst lösen. Ich glaube zum Beispiel, dass man wohl anerkennen würde, dass es ein derartiges Vorurtheil ist, wenn man absolut freies und rücksichtsloses Forschen (was ein unantastbares Recht und eine moralische Pflicht der menschlichen Persönlichkeit ist) als Gegensatz zu objectiver Offenbarung aufstellt, und dass die Wurzel dieses Vorurtheiles darin liegt, dass man Glauben (die innigste, aufrichtigste, zur höchsten Potenz gesteigerte Ueberseugung, die doch selbstverständlich nicht unfrei sein kann) mit Glauben, als äusserer, formeller, bedingter Unterwürfigkeit irgend welcher Autorität, identificirt und verwechselt.

Den Beweis würde ich übernehmen und finden Sie die Anmassung zu unbescheiden, so bedenken Sie, dass Sie selbst mein gesteigertes Selbstvertrauen verschuldet und zu verantworten haben.

#### HI.

Sollte ich einmal wieder die Gelegenheit haben auf die kaum berührten Gegenstände zurückzukommen, so würde ich eine gegenseitige Verständigung über einige Vorfragen vorschlagen; ich würde nämlich drei Sätze aufstellen und zu beweisen versuchen.

Erstens, dass das Bewusstsein der persönlichen Freiheit, im ursprünglichen Sinne, als Selbstbestimmungsfähigkeit (aus dem die weiteren Begriffe der bürgerlichen und politischen Freiheit abgeleitet werden), das Verhältniss des Menschen zur Menschheit, als einer geistigen Einheit (Humanität) mit allen weiteren Folgerungen, jedes Urtheil das der Mensch über sich selbst ausspricht und (als Grundlage des ganzen Gerechtsamen) das

задерживаютъ всякое дъйствительно — свободное движение духа. Прежде всего сабдовало бы предпринять отделение и разчистку этихъ слоевъ. Еслибы мы достигли того, что стали бы понимать другь друга, то навърное сами собою разръшились бы иногія мнимо-непримиримыя разногласія во взглядахъ. Я думаю, напримёръ, что тогда къ числу такихъ предразсудковъ отнесли бы и мивніе твхъ, которые абсолютно-свободное и виолиъ независимое изслъдование (составляющее неприкосновенное право и правственную обязанность человъческой личности) ставять въ противоположность объективному откровенію; тогда признами бы также, что корень этого предразсудка заключается въ смѣшенів и отождествленіи впры, какъ самаго глубокаго, самаго искренняго, достигшаго высшей потенцін убъжденія (которое само собою разумьется не можеть быть несвободныма), съ върою, какъ внъшнить, формальнымъ, условнымъ подчинениемъ какому-либо авторитету.

Я берусь доказать это, и если такое притязаніе вамъ покажется нескромнымъ, то примите въ соображеніе, что вы сами повинны и отвътственны въ томъ, что довъріе къ собственнымъ моимъ силамъ такъ возрасло.

#### III.

Еслибы мет когда нибудь снова пришлось вернуться къ предметамъ, которыхъ я едва коснулся, то я предложилъ бы сначала придти къ соглашенію на счетъ нісколькихъ предварительныхъ вопросовъ, именно я бы выставилъ и попытался доказать три положенія.

Вопервыхъ, что сознаніе личной свободы въ первоначальномъ значеніи какъ способности самоопредѣленія (изъ котораго выводятся дальнѣйшія понятія гражданской и политической свободы), отношеніе человѣка къ человѣчеству, какъ дуловному единству (гуманность) со всѣми дальнѣйшими послѣдствіями, каждое сужденіе, какое человѣкъ высказываетъ о самомъ себѣ, и (какъ основа всего права) сознаніе долга

Pflicht und persönliche Verantwortlichkeits-Bewusstsein im weitesten Sinne des Wortes, überhaupt die ganze Ethik auf einer religiösen Grundlage beruhen und religiöse Ueberzeugungen voraussetzen, dass also die Ethik, sobald sie sich von denselben ablöst, auf ihre eigene logische und einzig haltbare Berechtigung verzichtet und in einen unlösbaren Widerspruch mit ihren eigenen Forderungen und Ansprüchen geräth. Indem ich dieses auszusprechen wage, weiss ich wohl, dass Kant's Autorität gegen mich angerufen werden kann; ob man aber den grossen Denker auch vollkommen verstanden hat und ob er selbst nicht unter dem Einflusse herrschender Vorurtheile hinsichtlich der Religion überhaupt gestanden hat, möchte ich doch noch bezweifeln. Ich weiss auch dass man mir Thatsachen entgegenhalten kann, nämlich: die unbestreitbare Hebung des moralischen Niveaus, die in vielen Ländern (Frankreich, Deutschland) als Hand in Hand mit dem Atheismus gehend, sich historisch erwiesen hat und noch gegenwärtig kundgiebt, dann die Masse in moralischer Hinsicht hochstehender Persönlichkeiten, die sich dennoch von jeder religiösen Lehre in ihrem inneren Bewusstsein abgelöst haben (oder abgelöst zu haben denken). Ich gehe noch weiter: zu gewissen Zeiten (beim Untergange des Römischen Kaiser-Staats, dann in der zweiten Hälfte des XVIII Jahrhundertes und vielleicht auch gegenwärtig) gestalten sich die herrschenden Ansichten derartig, dass ein frisches, aufrichtiges, moralisches Streben sich fast nothwendig nicht anders aussprechen kann als im schroffsten Gegensatze zur Religion. Ich selbst habe in meinem Leben manche Persönlichkeiten kennen gelernt vor denen ich mich im Innern tief beugen musste, die im Reiche Gottes bedeutend höher stehen werden, als viele der zum Stande der sogenann-

и личной отвътственности въ самомъ широкомъ значеніи этого слова, вообще вся этика, - что все это утверждается на реингіозной основь и предполагаеть религіозныя убъжденія; что сивдовательно этика, какъ скоро отрешается отъ этихъ убежденій, вийсти съ тимъ отказывается отъ своего собственнаго догическаго и единственно-состоятельнаго оправданія и впалаеть въ неразрѣшимое противорѣчіе съ своими собственными гребованіями и притязаніями. Осмішиваясь высказать это положеніе, я конечно знаю, что противъ меня могутъ сослаться на авторитеть Канта, но я сомивваюсь вполив ли вврно поняли этого великаго мыслителя, и самъ онъ не находился ли вообще подъ вліяніемъ господствующихъ предразсудковъ относитейьно редигіи. Я знаю, что противъ моего мивнія можно выставить и факты; именно: неоспоримый подъемъ нравственнаго уровня, ндущій во многихъ странахъ (Францін, Германін) рука объ руку съ атензмомъ, какъ оказывается изъ исторіи и какъ видно и въ настоящее время, затъмъ массу высоко-стоящихъ въ вравственномъ отношении личностей, которыя однако въ глубинъ своего сознанія отрышились (или думаютъ, что отръшнинсь) отъ всякаго религіознаго ученія. Я шлу еще далье: въ извъстныя времена (при паденіи Римской имперін, затімь во второй половині XVIII віка, а можеть быть и въ настоящее время) господствующія воззрінія слагаются такимъ образомъ, что свъжее, искреннее, нравственное стремленіе почти по необходимости можеть выражаться не яначе, какъ въ рѣзкомъ противорѣчіи съ религіею \*). Миѣ самому въ теченін жизни моей доводилось близко узнавать такія личности, предъ которыми я долженъ быль въ душе глубоко преклониться, которыя въ парствін Божіонъ будуть стоять значительно выше, чёмъ многіе возведенные въ разрядъ

<sup>•)</sup> При чтенін отрывка III-го, не следуеть опускать изъ виду, что онь вечатается съ черноваго, первоначальнаго наброска, въ которомъ, очещию, не могуть не встречаться выраженія не совершенно точныя, не вполне ясно передающія мысль Ю.  $\Theta$ —ча.  $\mathcal{A}$ .  $\mathcal{C}$ .



ten Heiligen erhobenen Bischöfe, Mönche und Fürsten, und die sich doch in vollem Glauben zum reinen Atheismus bekannten—die Leute huldigten, ohne es zu wissen einem Gotte, den sie scheinbar verkannten, der sie aber verstand und erhörte. Dies alles zugegeben, behaupte ich dennoch, dass Moral ohne Religion einer wurzellosen Pflanze gleicht, dass Sitte, Tradition, Gewohnheit, persönliche Stimmung etc. sobald dieselben mit ihrer eigenen Voraussetzung im Widerspruche stehen, nicht Jebensfähig sind und früh oder spät dem allmächtigen Gesetze logischer Nothwendigkeit unterliegen müssen, denn gegen derartige Widersprüche erweist sich die Geschichte als schonungsund barmherzigkeitslos. Würde man sich streng wissenschaftliche Rechenschaft darüber geben woilen, worauf der Mensch logisch und virtualiter verzichtet indem er sich von Gott ablöst, dann würde man doch wenigstens innehalten und sich die Sache etwas näher ansehen wollen—das wäre schon viel.

Zweitens, würde ich untersuchen worauf die allgemein herrschende Meinung sich stützt, als wäre religiöser Glaube identisch mit knechtischer Unterwürfigkeit unter äussere Autorität, also mit freiem Streben nach Wahrheit und unbedingtem Forschungsrecht unverträglich. Dass diese Meinung theilweise auf illogischen Voraussetzungen, theilweise auf willkührlicher Ausdehnung nnd Verallgemeinerung historischer Thatsachen beruht, liesse sich wohl nachweisen, wollte man nur mit den Thatsachen des religiösen Lebens ebenso unparteiisch und objectiv verfahren, wie man gegenwärtig auf wissenschaftlichem Gebiete mit physiologischen oder politischen Thatsachen verfährt. Es fällt doch Keinem gegenwärtig ein den Begriff der Freiheit und Gleichheit als Rechtfertigung der Vergewaltigung, des Mordes und Brandes zu bestimmen, weil sie von dem Pariser Condes

такъ называемыхъ святыхъ, епископы, монахи и князья \*), и которые однако съ полною върою признавали себя атенстами: эти люди, сами того не въдая, покланялись Богу, котораго повидимому не признавали, но который ихъ понималь и слышаль. Допуская все это, тёмь не менёе я утверждаю, нравственность безъ религін равняется лишенному корня растенію, что обычай, преданіе, привычка, личное настроеніе и пр., какъ скоро стоятъ въ противоръчіи со своимъ собственнымъ основаніемъ, не способны къ жизни и рано или поздно должны подчиниться всемогущему закону логической необходимости, потому что противъ такого рода противоръчій исторія оказывается безпощадною и неумолимою. — Еслибы захотвли отдать себь строго-научный отчеть въ томъ, отъ чего человъкъ догически и въ дъйствительности отказывается, какъ скоро онъ отрышается отъ Бога, то по крайней мърв остерегансь бы и баиже вникаи бы въ дъло — это уже много бы значило.

Вовторыхъ, я бы изслъдовалъ на чемъ опирается господствующее вообще митне, будто религіозная втра тождественна съ рабскимъ подчиненіемъ витшнему авторитету, слъдовательно несовителима со свободнымъ стремленіемъ къ истинти съ безусловнымъ правомъ изслъдованія. Что это митніе основывается частью на иллогическомъ предположеніи, частью на произвольномъ расширеніи и обобщеніи историческихъ фактовъ, не трудно было бы доказать, еслибы только захоття обращаться къ фактамъ религіозной жизни такъ же безпристрастно и объективно, какъ въ настоящее время обращаются въ области науки съ фактами физіологическими или политическими. Втрь никому въ настоящее время не приходитъ на мысль опредълять понятія свободы и равенства какъ оправданіе насилія, убійства и поджигательства потому только, что эти по-



<sup>\*)</sup> Авторъ безъ сомнънія говорить здѣсь не о святыхъ, сущихъ на небѣ и прославленныхъ Богомъ, но о тѣхь, кому на землѣ по сану или званію, ими носимому, людской обычай присвоилъ названіе святыхъ преподобныхъ, благовърныхъ и т. п.

Д. С.

vente und später von den dortigen Communards missverstanden, verkannt und gemissbraucht wurden.

Drittens, würde ich versuchen den Begriff des Wunders oder der sogenannten unnatürlichen Erscheinung zu zerlegen. Ich glaube es würde sich ergeben, wenn wir die Sache sest ins Auge fassen, von jedem Beispiele und jeder einzelnen, wirklichen oder vermeintlichen Begebenheit abstrahiren und den Begriff des Wunderbaren von den anklebenden, grundverschiedenen Begriffen des Unwahrscheinlichen, Ausnahmsweisen und Antilogischen, also Unvernünstigen, unterscheiden wollten, dass der eigentliche Kern des Wunders, sein Wesen, nichts anderes in sich schliesst als die Anerkennung einer thatsächlichen directen Einwirkung eines geistigen Princips oder Agens auf die Materie. Ich wiederhole es, das Wesen des Wunders offenbart sich in den alleralltäglichsten Erscheinungen, nämlich in allen denen, wo ein geistiges Princip (zum Beispiel der menschliche Wille) das, wenn auch mit der Materie engverbunden, dennoch seiner Natur nach nicht materiell ist, also nicht ein Product der Materie sein kann, sich dennoch als auf die Materie direct einwirkend, wenn auch in den allerengsten Grenzen (dadurch zum Beispiel dass der Wille die Nerven und Muskeln in Bewegung bringt) erweist. Die einfache Anerkennung dieser Thatsache (und ich glaube nicht dass sie anders geleugnet werden könne, als durch Leugnung irgend eines selbstständigen, geistigen Princips, oder irgend einer geistigen Eigenschaft die nicht ihren Grund in der Materie hätte) schliesst eine principielle (sage principielle) Anerkennung des sogenannten Wunders überhaupt ein. Ist man darüber einig, so ist das Hauptbedenken beseitigt; alles übrige (als Glaubwürdigkeit der verschiedenen historisch bezeugten Wunder, als Kennzeichen der echten und falschen etc.) ist Nebensache.

нятія были превратно поняты, искажены и употреблены во зло Парижскимъ конвентомъ и позже тамощними коммунарами. Втретьихъ, я бы попытался разложить понятіе чуда или такъ называемыхъ сверхъестественныхъ явленій. Я думаю, что еслибы мы ръщились выглящуть прямо на этотъ предиеть, отвлечь его оть частныхъ приперовъ, и оть действительныхъ или мнимыхъ происшествій и различить понятіе чудеснаго отъ прилипающихъ къ нему, хотя въ основъ своей и различныхъ отъ него понятій неправдоподобнаго, исключительнаго и противологическаго, следовательно неразумнаго, то оказалось бы, что настоящій зародышъ понятія чуда, его сущность ничего другаго въ себъ не заключаетъ, какъ признаніе фактическаго, прямаго воздійствія духовнаго начала нан агента на матерію. Повторяю, сущность чуда открывается въ самыхъ обыденныхъ явленіяхъ, именно въ техъ, где духовное начало (напримъръ человъческая воля), которое хотя и тъсно соединено съ матеріею, однако по своей природъ не матеріально, савдовательно не можеть быть продуктомъ матерін, окавывается прямо воздійствующимъ на матерію, хотя бы н въ саныхъ тесныхъ гравицахъ (напримеръ, въ томъ явленін, что воля приводить въ движеніе нервы и мускулы). Простое признаніе этого факта (а я не думаю, чтобы его можно было иначе отвергнуть какъ отриданіемъ какого бы то ни было самостоятельнаго, духовнаго начала или какого бы то ни было духовнаго свойства, которое бы не имѣло основанія въ матеріи) заключаеть въ себь признаніе въ принциять (я говорю въ принципъ) такъ называемаго чуда вообще. Если только въ этомъ согласиться, то главное недоразумение будетъ устранено; все остальное (какъ то: степень въроятности различныхъ чудесъ, о которыхъ свидётельствуетъ исторія, иривнаки истинныхъ и ложныхъ чудесъ и пр.) будетъ уже явломъ второстопеннымъ.

## . C J O B O

ВЪ НЕДЪЛЮ ПРЕДЪ РОЖДЕСТВОМЪ ХРИСТОВОМЪ, ПРОИЗНЕСЕН-НОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ДИМИТРІЕМЪ, АРХІЕПИСКО-ПОМЪ ВОЛЫНСКИМЪ И ЖИТОМІРСКИМЪ ВЪ ЖИТОМІРСКОМЪ КАФЕ-ДРАЛЬНОМЪ СОБОРЪ.

### Христось съ небесь, - срящите!

И въ настоящій воскресный день св. Церковь продолжаєть воспоминать праздиственно всъхъ ветхозавѣтныхъ праведниковъ, чаявщихъ пришествія Господня, чтобы въ эти предпраздиственные дни съ одной стороны почтить достойно святую память ихъ, какъ праотцевъ по плоти Господа Іисуса Христа, съ другой — представить намъ въ приивръ для подражанія живые образы въры и многоразличныхъ добродътелей, съ которыми древніе праведники, ожидая пришествія обътованнаго Искупителя міра, уготовлялись по срътенію Его, грядущаго съ небесъ.

Какое чудное зрълище представляетъ намъ этотъ великій соборъ святыхъ Божіихъ человъковъ! Какимъ дивнымъ свътомъ въры и добродътелей сіяютъ они, какъ звъзды на тверди церковной, предзнаменуя собою Солнце Правды — Христа! Вотъ ликъ св. праотцевъ и патріарховъ, которые, въруя божественнымъ обътованіямъ о грядущемъ въ міръ Искупителъ человъковъ, и живою върою "издалече видъвше я и цъловавше", жили на землъ "нво странніши пришельцы, взыскуя грядущаго града, емуже художникъ и содътель —Ботъ". Вотъ ликъ св. пророковъ, которые, предвозвъщая пришествіе Христово, обличали пороки и нечестіе народа своего, грозили судомъ и казнями отъ Бога, и за то терпъли поношенія, гоненія и страданія отъ современниковъ, "въ пустыняхъ скитающеся и въ горахъ и въ вертепахъ и въ пропастехъ земныхъ". Вотъ ликъ ветхозавътныхъ мучениковъ и страдальцевъ за въру отцевъ своихъ, которые небоязненно исповъдывали сію въру предъ царями нечестивыми, и за то терпъли многоразличныя муки, — "каменіемъ побіени быша, претрени быша, искушени быша, убійствомъ меча умроша". Вотъ ликъ св. праведниковъ, которые, живя въ міръ, были не отъ міра сего, и среди молвы и попеченій житейскихъ, умомъ и сердцемъ своимъ пребывали всегда въ Богъ и съ Богомъ, и обладая богатствомъ не прилъплялись къ нему сердцемъ своимъ, а искали прежде всего царствія Божія и правды его.

Какихъ добродътелей не представляетъ намъ эта богосвътлая вартина ветхозавътнаго міра! Здъсь живописуются предъ очами нашими боголюбезная кротость и незлобіе перваго въ міръ мученика-Авеля, святая ревность къ прославленію имени Божія Эноса, высота богомыслія и страха Божія въ Энохъ, твердость въ въръ и благочести Ноя среди всеобщаго развращения современнаго ему міра, чудная въра и послущаніе слову Божію Авраама, върность въ исполнении заповъдей Божихъ Лота среди самаго Содома, — сыновнее послушание Исаака до готовности быть принесеннымъ во всесожжение по повельнию Божию, кроткія семейныя доблести Сарры, прозорливая матерняя любовь Ревекки, — незлобивое смиреніе Іакова, побъдившее злобу Лавана и Исава, —святое цъломудріе Іосифа и Сусанны готовое лучше пострадать и умереть, нежели согръщить предъ Богомъ,непобъдимое ничъмъ терпъніе въ скорбяхъ и напастяхъ Іова,вроткая правительственная мудрость Моисея и Самунла, одушевляемое върою мужество Навина, Варака и Гедеона, -- высокая самоотверженная любовь къ отечеству и народу своему Юдион и Эсопри, - слезное и сокрущенное поканние Давида и Манассіи, —пустынническая боговысленная жизнь Илін и Елиссея, - ревность о славъ Божіей святыхъ пророковъ, непобъдимая инчимъ преданность закону Божію и обычаниъ отеческимъ трехъ отроковъ въ Вавилонъ и седми мучениковъ Маккавеевъ. Истиню божественный соборъ святыхъ, пихже не бъдостоинъ весь міръ"!

"Тъмже убо толикъ имуще облежащь насъ облакъ свидътелей, терпъніемъ да течемъ на предлежащій намъ подвигъ": такъ завлючаетъ св. Апостолъ свое повъствованіе о добродътеляхъ древнихъ святыхъ мужей. Для того Слово Божіе и изобразило предънами добродътельную, благоговъйную и богобоязненную жизнь

древнихъ праведниковъ, чтобы мы последовали стопамъ ихъ, ж явились, подобно имъ, богоугодными предъ Спасителемъ нашимъ Богомъ; для того и св. Церковь воспоминаетъ о нихъ въ настояще предпраздиственные дии, чтобъ ожидая великаго и свътоноснаго дне явленія во плоти единороднаго Сына Божія, мы украсили душу свою ихъ боголюбезными свойствами, чтобы самъ Господь призналъ насъ достойными Своего благодатнаго посъщенія, пришель и вселился върою въ сердца наши, какъ благоводиль вселиться и обитать въ убогомъ вертепъ. Такія ли нынъ времена, подумаетъ при этомъ кто-либо, чтобы жить подобно древнимъ святымъ? Можно ли намъ-слабымъ и немощнымъ — подражать темъ избранникамъ Вожіимъ, которыхъ видимо руководилъ самъ Богъ? Но такое оправданіе, братіе мои, есть хула на Бога, который отъ единыя крове сотвориль весь родъ человъческій, который и навъ дароваль теже способности и силы, тотъ же разумъ и волю, тъже сердце и чувства, какъ и другимъ; который всемъ открылъ путь веры и покаянія, встить преподаль спасительную благодать Свою, встить приставилъ ангеловъ хранителей, всвиъ "хощетъ спастися и въ разумъ истины пріити". И самые великіе праведники были подобострастные намъ люди, съ тою же прирожденною всемъ намъ гръховною немощію, съ тъми же поврежденными гръхомъ си-дами разума и воли, съ тою же тяжелою и преклонною ко гръху плотію: но они подвизались противу гржка при помощи и благодати Божіей, укрощали грёховныя вожделёнія и страсти страхомъ Божінмъ, страхомъ суда Божія и мученій геенны, распинали плоть свою со страстьми и похотьми самоотверженіемъ и строгимъ воздержаніемъ. Въ этомъ отношеніи мы даже имъемъ многія преиму щества предъ праведниками ветхозавътными. Они жили въ съни гаданій и чаяній: мы озарены полнымъ свътомъ Евангелія Христова. Они не пользовались теми благодатными средствами по спасенію, вакими пользуемся мы. Мы возрождаемся Духомъ Святымъ въ новую благодатную жизнь въ таинствъ св. крещенія, пріемлемъ помаваніе отъ Святаго, и въ немъ "вся божественныя силы, яже къ животу и благочестію". Мы, причащаясь тела и врови Христовой, соединиемся съ саминъ Господомъ, какъ члены съ главою, прививаемся къ Нему, какъ вътви въ животворной лозъ, чтобы въ Немъ обрътать жизнь и силу,

разумъ и премудрость, утверждение и крипость на дила благія, утишение и помощь въ скорбяхъ и тягостяхъ жизни. Намъ даровано покаяние во оставление гриховъ, чтобы, свергая съ себя бремя гриховъ своихъ при подножии Креста Христова, могли удобние и безпрепятствение идти по пути заповидей Господнихъ. Предъ нами примиръ святийшей жизни самаго Господа Імсуса Христа и послидовавшихъ за Нимъ святыхъ, "да течемъ на предлежащий намъ подвигъ, взирающе на начальника виры и совершителя Інсуса". Все это, братие мои, сдилаетъ насъ безотвитными предъ лицемъ праведниковъ ветхозавитныхъ, если явимся, по жизни и диламъ своимъ, недостойными ихъ святаго общества.

Съ другой стороны, и жалоба на времена свои не извиняетъ нашей линости на исполнению заповидей Господнихъ. И въ этомъ отношеніи мы имвемъ немалыя премиущества предъ древними. Бывшіе до закона праотцы жили среди развращеннаго и невърующаго міра, когда невъріе и нечестіе умножилось дотого, что нужно было очищать лице земли или водами потопными или огнемъ Содомскимъ: но благочестивый Ной пребыль благочестивымь среди цвлаго міра беззаконниковъ; праведный Лотъ пребыдъ праведнымъ среди самаго Содома. Богобоязненный и цъломудренный Іосифъ пребылъ непорочнымъ и въ Египтъ, среди соблазновъ и искущеній въ дому царедворца Фараонова. Данішть и его сверстники жили въ развращенномъ Вавилонъ, при дворъ нечестивато Навуходоносора: но остались върными закону Божію и благочестивымъ обычаямъ отцевъ своихъ. Древніе христівне жили среди язычниковъ, которые ценавидели, гнали и преследовали ихъ за веру во Христа, не повволяли имъ даже собираться на молитву и богослужение, насильно различными истязаніями и муками принуждали ихъ нарушать зановъди Евангелія Христова, подъ угрозою жестовикъ казнай и смерти запрещали имъ призывать имя Христово, но оны готовы были лучше подвергнуться всимъ мученіямъ и смерти, нежели преступить хотя едину заповъдь Божію или изиънать своей въръ и Евангелію Христову. А насъ кто преслъдуеть и гонить за въру? Кто не позводяеть исполнять върно святыя заповъди Господни? Кто препятствуетъ, чтобы ты, цо примъру св. праотцевъ, ходилъ всегда предъ Богомъ, былъ непороченъ и дълани правду, уклонялся отъ всякаго злаго дъла, всегда поступаль по закону Божію предъ всевидящимъ окомъ Отца небеснаго, ограждаясь отъ всякаго искушенія страхожь Божінмъ? Кто запрещаетъ тебъ быть, по примъру Авраама, Исаака, Іакова и другихъ праведниковъ, върнымъ, благодумнымъ и снисходительнымъ супругомъ или супругою, чадолюбивымъ и попечительнымъ отцемъ или матерью, любящимъ, покорнымъ и благодарнымъ сыномъ или дочерью, преданнымъ, любвеобильнымъ и заботливымъ сродникомъ и другомъ? Кто не позволяеть, чтобы ты, подобно Іову, быль окомъ слепымъ и ногою хромымъ, благодътельствовалъ всякому во имя Христово, питалъ и напоялъ алчущихъ и жаждущихъ, одввалъ нагихъ и безкровныхъ, утвшалъ страждущихъ, призиралъ сиротствующихъ и странныхъ? Кто требуетъ, чтобы ты не быль целомудренъ подобно Іосифу, кротокъ и незлобивъ подобно Моисею, трудолюбивъ и воздерженъ подобно закову, безкорыстенъ и нестяжателенъ подобно Самуилу, въренъ закону Божію до смерти, подобно Маккавеямъ и тремъ отрокамъ въ Вавилонъ? Кто препятствуетъ тебъ прощать отъ сердца всякое оскорбление и обиду, всякое в злословіе и оклеветаніе, быть незлобивымъ и незлопамятнымъ подобно Давиду, предъ которымъ злъйшій врагъ его Саулъ принужденъ былъ сознаться: "праведенъ ты паче мене, яко ты воздаль ми еси благая, азъ же воздахъ тебъ злая"? Кто запрещаеть тебь, по принвру св. пророковъ, терпъть всь находящія скорби и печали, всь озлобленія, навыты и коварства людей злыхъ мужественно и благодушно, съ полною преданностію воль Божіей, въ живомъ упованія на Его отеческій Промыслъ? Кто препятствуетъ тебъ быть, по примъру древнихъ христіанъ и благочестивыхъ предковъ нашихъ, върнымъ слугою царю и отечеству, покорнымъ власти и начальству, преданнымъ отъ всего сердца возложенному на тебя служенію и сопряженнымъ съ нимъ обязанностямъ, върнымъ своем долгу даже до смерти? Кто не попускаеть, чтобы ты, по примъру св. Давида, возлюбиль благольніе дому Божія и мъсто селенія славы Его, чтобы душа твоя желала и скончавалась во дворы Господни, чтобы ты во всякое время притекаль въ храмъ Божій на славословіе и молитву? Кто препятствуеть тебъ, если найдешъ нужнымъ для избъжанія сътей гръховныхъ, и вовсе удалиться изъ міра, подобно Иліи и Елиссею, сокрыться въ обители иноческой и посвятить себя постинческимъ и молитееннымъ подвигамъ? Такъ, братіе мои, ничто не прецятствуетъ напротивъ, все способствуетъ и содъйствуетъ тому. Седъйствуетъ св. церковь всъщи блегодатными средствами, преданными ей отъ Господа. Содъйствуетъ верховная власть государства своими законами и постамовленіями, своимъ судомъ и нарою беззаконниковъ. Содъйствуютъ начальства и власти, которыя поставляются Богомъ—"въ страхъ убо нечестивымъ, въ похвалу же благотворцемъ", накъ говоритъ св. Апостолъ.

Правда, это подражание святымъ не можетъ обойтись безъ труда, бользии и спорби. Нельзя быть подражателемъ твхъ. которые во всю жизнь свою трудились, терифли и страдали, не желан по примъру ихъ трудиться и терпъть. Нельзя уподобиться темъ, коихъ вся жизнь была подвигомъ высокаго самоотверженія, не решившись, подобно низ, отвергнуться себе и нести кресть свой во следъ Господа Інсуса, смирить свое самолюбів, ограничить свои желанія, научиться отказывать себф во всемь, жогда требуетъ того законъ Божій или заповідь церковная. Но вакое жъ вижемъ право ожидать, чтобы все подавалось намъ безъ труда, когда самъ Господь Богъ заповедаль намъ "въ потв лица своего сивсти клабъ свой",-чтобы все и всегда совершалось по нашей воль, или, лучше сказать, по нашемъ прихотямъ, чтобы вся жизнь наша проходила въ одномъ веселін и удовольствінхъ, чтобы во весь жизненный путь нашъ не встрътилось намъ ничего горъкаго, скорбнаго, печальнаго? Земная жизнь наша есть "трудъ и бользнь", какъ говорить пророкъ Божій. Кто убъгаеть труда, тому не можеть быть пріятень и покой. Кто не испыталь скорби, тоть не можеть оценить и радости. Кто не подвергалод болванямъ, тотъ не дорожитъ и здоровьемъ. Кому не доводилось испытать недостатковъ и лишеній, для того и довольство и изобиліє не имъють никакой цъны. Кто болъе желаетъ и ищетъ на землъ, тотъ болъе мучится чувствомъ недовольства, досады и огорченія. Кто, напротивъ, болве готовъ перемосить лишенія и скорби съ покорностію и преданностію воль Божіей; тоть болье спокоснь, доволенъ и счастливъ. Итакъ, если истинное счастіе на землъ состоить въ душевномъ спокойствім и довольство своимъ жребіемъ, то и оно не можетъ быть достигнуто безъ самоотверженія. Ограничьте ваши собственныя желанія, и ограничатся ваши нужды и потребности. Умърьте ваши земныя пристрастія и надежды,-и не будуть чувствительны для вась земныя потеры и лименія. Уненьшите ваши зенныя утван и удовольствія, занвнивъ ихъ печалію яже по Бозъ, и менье тяжелы будуть для высъ земныя скорби и печали. Сократите ваши потребности до необходимаго для жизни, и уменьшатся у вась недостатки, и явится довольство. Пріучите себя въ унфренности, воздержанію, самоотречению и самоограничению во всемъ, и будете счастиивы, на сколько можно быть счастливымъ на землъ. Но не на вемяв неше истинное, ввчное счастіе, а на небв. Пусть же и желенін и надежды ваши вознесутся отъ вемли къ небу, къ единому Богу Спасителю; пусть и предметомъ и цълію вашихъ помысловъ и стремленій будеть одно, в вчива живнь со Христомъ въ Богв: тогда вы собственнымъ опытомъ дознаете, какъ можно, подобно святымъ Божіниъ человъкамъ, трудиться и не утруждаться, быть довольну и при недостативать, избыточествоветь и среди разнаго рода лишеній, страдать по визшнему человъку, присно же радоваться духомъ. Все вемное имбетъ цвиу настольно, насколько мы сами придаемъ ему цвиът само по себъ, все оно-пракъ и пепель, суета суетствій и всяческая суста. Вивните же, по приивру Апостола, вся въ уметы и возаюбите искренно, всецвло и совершенно единаго Господа Іксуса Христа, возмелайте всей душею и сердцемъ въчной жизни съ Господомъ: тогда исполнение заповъдей Божимъ сдълветси для васъ игомъ благимъ и бременемъ легнимъ, и подражание жизни евятыхъ принесеть сердцу вашему не тяготу и скуку, а истинное наслаждение и радость; тогда и самыя скорби и печали житейскія озарятся для вась свётлымъ лучемъ упованія вёчной радости въ дому Отца небеснаго.

"Твиъ же убо, толикъ имуще облежащь насъ облакъ свидътелей" въчной славы и блаженства во царствіи Божіємъ, "терпъніємъ да теченъ на предлежащій намъ подвитъ" благочестивой, богоугодной и богобоязненной жизни, "взирающе на начальника въры и совершителя Інсуса". Аминь.

# ВВЕДЕНІЕ.

понятие о догматическомъ вогословия.

Понятіе о нашей наука выражается двумя техническими словвин: богословіє и догматическій. Слово: богословіє (веодоріа), цеизвъстное у другихъ народовъ до-кристіанскаго міра, въ цеввый разъ встръчается у древникъ грековъ. Именемъ богослововъ (θεολόγοι) у грековъ навывались повты, какъ-то: Гевіодъ, Орфей, въ своихъ изсняхъ выражавшие учение о богахъ, ввятое нын изр чревиришихр инеочолилескихр скизоній и вичоняманейное частью ими самими. Сьово всодочи, выработавшесся цозже, въ первый разъ встрвчается у Ферекида сирянина. Сперва греки выражали этимъ словомъ понятіе о инеологическомъ ученін касательно боговъ, а потомъ, со времени Аристотеля, стали называть имъ и ту часть философія, которая имъетъ своимъ предметомъ изложение учения разума о божествъ. Съ появлениемъ жристівнотва отцы и учители церкви воспользовались этикъ словомъ, но примъняли его различно. На первыхъ порекъ богесловіемъ называли лишь свящ. Писаніе, выражая твиъ, что оно есть слово Божіе, самимъ Богомъ же преданное людимъ. Отсюда и богословами назывались лимь библейские ветховавътные и мовозавътные писатели. Затънъ богословіемъ навывали то ученіе о Сынъ Божіенъ, то ученіе о пресв. Троицъ, то ученіе о Богъ вообще и т. под. Сообразно съ этикъ названіе богослова стало усвояться и писателямь церкви, какъ напр. Григорію Назівнзиму, нобъдоносно защищавшимъ какое-либо частивищее догавтическое учение и раскрывавшимъ его для общехристіанскаго сознанія. Въ симсле науки, излагающей всю совокупность христіанскаго ученія о Бога и Его отношенін въ міру и человаку, первый употребиль это слово бенедиктинскій монахъ Петръ Абеларъ (1079 г. род., а ун. 1142), котораго не безъ основанія считають родоначальникомъ схоластической философіи и схоластическаго богословія. Съ теченіемъ времени понятіе богословія больели болъе расширялось, такъ что, наконецъ, въ настоящее время на богословскомъ языкъ подъ нимъ разумъется цълая совокупность наукъ, имъющихъ свепиъ предметомъ Бога и Божественное домостроительство въ общириващемъ смысле этого слова. Предметы частных отраслей богословского знанія теперь выражаются теми эпитетами, которые прилагаются нъ слову: богословіе, или другими различными спеціальными названілми. Предметь нашей науки выражается присоединеніемъ къ слову богословіе слова: доматическое. Отсюда догнатическое богословіе должно имъть и ниветъ своимъ предметомъ систематическое изложение христіансвихъ догнатовъ. Но достаточно ли такое опредъление предмета нашей науки? Очевидно далеко еще нътъ, такъ какъ для насъ остается еще неизвъстнымъ надлежащее значение самаго слова: догмать. Повтому, представляется необходинымъдвойти въ ближайшее разспотрвніе этого слова. Только когда надлежащимъ образовъ выяснится понятіе о догнатахъ, будетъ очевиднывъ и предметъ, гвложен е котораго состявляетъ спеціальную задачу догиатическаго богословія.

## ПОНЯТІЕ О ДОГМАТАХЪ, КАКЪ ПРЕДМЕТЬ ДОГ-МАТИКИ.

Что же такое слово: дозмать по своему буквальному значению и по своему употреблению? Человъческое слово есть знакъ или внъшнее выражение человъческой мысли. Служа этимъ знакомъ или этимъ внъшнимъ выражениемъ нашихъ мыслей, слово въбольшей или меньшей степени должно указывать самое существо того, что старался человъкъ выразить имъ. Значитъ, для того чтобы опредълить смыслъ слова: дозматъ, прежде всего необходимо обратиться къ филологическому значению этого слова въ языкъ того народа, который былъ творцемъ его. Но такъ такъ одно и тоже слово можетъ выражать иногда даже нъсколько болъе или менъе однородныхъ понятій съ различными ихъ

оттънками, а съ другой стороны, способно сдвлаться техническимъ терминомъ, обозначающимъ исключительно только извъстный предметъ, то, въ слъдъ за опредъленіемъ оплологическаго значенія слова: догмать, требуется показать, въ отношеніи къчему собственно и какъ употреблялось это слово и не получило ли оно, наконецъ, гдъ-либо совершенио спеціальнаго назначенія для выраженія понятіятолько объ одномъкакомъ-нибудь предметъ.

Слово: догнатъ (ботна) не русское, а греческое, происходищее отъ глагола: бокеш, значащаго: мню, думаю, полагаю, надъюсь. Но отъ этого жегреческаго глагола происходить и другое существительное: бова. Какое же различіе между этими двумя словами, тожественными по своему происхождению? Первое изъ нихъ, ботра, образовалось изъ прошедшей формы указаннаго глагола (беботнат), а последнее, боба, отъ будущей (бобы). Это обстоятельство полагаеть важное различіе между этими словами по самому внутреннему смыслу или значеню ихъ. Между темъ какъ слово: оራ указываетъ лишь на мивніе, которое менве всего предполагаетъ достаточныя для себя основанія, а следовательно вакую-либо устойчивость и неизменность, на молву, колеблющуюся между сомивніемъ и слабой увівренностью, или, нааконецъ, на неутвердившееся ръшеніе человъческой воли; на обороть, слово: ботна обозначаеть собою какую-либо мысль, вполнъ обоснованную и утвердившуюся въ человъческомъ совнаніи, или такой актъ человіческой воли, къ которому человъвъ пришелъ окончательно и который непремънно имъетъ выразиться въ соотвътствующемъ дъйствіи. Такое пониманіе словъ: ботра и бога подтверждается и спысломъ другихъ греческихъ словъ, образовавшихся подобнымъ имъ образомъ. Слова, обравовавшіяся отъ прошедшей формы, близки по своему значенію къ слову: ботра. Напр. бетратки значить говорю рышительно, безпрекословно утверждаю, то беботиемом-окончательное или неизжанное рашеніе и т. д. Напротива, слова, образовавшіяся отъ будущей формы, по своему смыслу приближаются къ слову: ъо€а. Напр. докист означаетъ не болве какъ только предположение, докции пепытываю, требую доказательствъ и т. д. Таково вначение слова: ботна въ отличие отъ слова: боба. Оправдывается л это значение самымъ употреблениемъ его у древнихъ писателей? Мы видъли, что по своему филологическому смыслу слово:

ботра выражаеть понятие не только о томъ, что получило значение твердего убъжденія для человіческой мысли, но и о томъ, что служить твердымь ращеніемь для человической воли. Этоть свой двоякій симсть удерживаеть разсивтриваеное слово и въ языкъ древнихъ писателей. Греческіе и римскіе писатели, какъ-то: Өукидидъ, Ксенофонть, Цицеронь, Полибій, Геродівнь, употребляють слово: ботра какъ въ отношени къ учени языческой религи и оплософін, такъ и въ отношеніи въпостановленіямъ и узаконеніямъ го сударственной власти 1). Очевидно, прилагая слово: ботна въ ученію языческой религіи и философіи и въ законодательнымъ актамъ государственной власти, писатели эти указывали тъмъ, что, съ одной стороны, учение религиозное или философское на ихъ выглядь выше, чемъ какое-либо мимолетное и субъективное мивніе или возарвніе касательно извістимкъ предметовъ, а съ другой, - постановленія и узаконенія государственной власти требують безусловнаго подчиненія имь со стороны подданныхь. Христіанскимъ писателянъ первенствующей церкви оставалось дишь воспользоваться словомъ: дотна, какъ наиболье выражающимъ съ формальной стороны идею того, что возвъщается въ христіанскомъ откровенномъ ученіц. Къ тому же, это слово употреблено самини св. писателями Нов. Завъта въ отношенім въ содержащенуся въ нецъ ученію. Такъ говорится о І. Христа, что Онъ упраздниль законъ Своимъ ученіемъ (ботнаст) (Ефес. 2, 15), которое опредъляетъ всецъло образъ мыслей христіанина, навъ законъ 2) для его въры (Римл. 3, 27). Впрочемъ, самый характеръ такъ истинъ, понятіе о которыхъ отцы и учители цервви постановили выражать словомъ: δόγμα, требоваль, чтобы симсять, соединяемый съ этимъ сдовомъ на языка христіанъ, видонамънияся, тъснъе опредълившись. Иначе говоря, это слово на христіанскомъ языкъ должно было получить значеніе услов-



<sup>4)</sup> Становясь на точку зрвиія послідователей ученія язычесних религій и онлосоосних системъ, христіанскіе писатели первыхъ віжовъ, напр. св. Исидоръ, Оригенъ, Созоменъ, называли догматами религіозное и онлосооское языческое ученіе. Повелінія же и узаконенія государственной власти выражаются словомъ: обуща въ самомъ св. Писаніи (папр. Дан. 2, 13. Лук. 2, 1).

<sup>3)</sup> Заибчательно, что ан. Павель выражаеть словомъ: ботри постановления Менсеева законодательства (напр. Кол, 2, 14), нивания вначение Божественнаго обязательства.

наго термина, который обозначаеть собою исилючительно христіанскія истины, притомъ относящіяся къ извістному только кругу представленій, и указывать на обязательность для человіческой воли подчиненія особаго рода высшему авторитету. Итакъ, что же такое догматы по ученію православно-христіанской церкви?

Вопервыхъ, догнаты суть истины, инфющія не человоческое, в Божественное происхождение и отличающися умогрительнымъ нап созерцательнымъ характеромъ. Нельзя думать, будто догматы развились органически изъ какихъ-либо сходныхъ съ ними въ чемъ-нибудь представленій и понятій, раньше въ той или другой формъ предносившихся человъческому сознанію и имъ самобытно выработанныхъ вследствіе наиболее совершеннаго развитія человъческой мысли. Нельзя дунать, будто догматы въ самомъ откровенін даны не въ общей ихъ совокупности, а лишь въ видъ нъсколькихъ наиболъе общихъ положеній, изъ которыхъ аюди мало-по-малу обычнымъ логическимъ процессомъ вывели и остальные частивите догматы. Нельзя думать, будто совокупность догматовъ, нынъ исповъдуемыхъ православными христівнами, выработалась путемъ присоединенія къ нъсколькимъ отвровеннымъ истинамъ такичъ представленій или возгрвній, которыя родились въ совнаніи христіанскомъ втеченіе различныхъ въковъ со времени происхожденія христіанской религіи. Нътъ! То, что называется догнатами, открыто саминъ Богомъ сполна и однажды навсегда. Возвъщаемые не инымъ къмъ, какъ самимъ Духомъ Вожіниъ чревъ патріарховъ и пророковъ еще ветхозавётному человеку (Евр. 1, 1), догматы въ томъ объеме ы въ томъ смысль, въ какомъ исповъдуеть ихъ церковь, преданы намъ чревъ самаго единороднаго Сына Вожін, І. Христа, учившаго тому, что предаль Ему Богь (Іоан. 7, 17). И то, что проповидывали апостолы, было не инымъ чвиъ, какъ откровеннымъ же словомъ Христа Спасителя (1 Іоан. 1, 5). Точно также и отцы и учители церкви, аравно и вселенскіе соборы, учили и учать именно тому, чему училь Спаситель насательно догматических истинъ н что было предметомъ проповъди Его непосредственныхъ учениковъ, руководимыхъ духомъ Вожіниъ, который наставлялъ ихъ во всякой истинъ (Іоан. 16, 13). Отсюда-то, отцы и учители церкви называють догматы по ихъ происхожденію и внутрен-

нему содержанію Божінми, Господними, Христовыми, Евангельсвими, Апостольскими. Такой непоколебимый взглядъ на догматы ны находинъ какъ у св. Игнатія Богоносца, Василія Великаго, Өеодорита, Оригена, такъ и у поздивищихъ представитедей и писателей православной церкви. То обстоятельство, что у отцовъ и учителей церкви догматы называются и церковными, указываеть, по объяснению ихъ же самихъ, лишь на то, что церковь — исповъдница и хранительница догматовъ, имъющихъ Божественное происхождение. Такое именно происхождение христіанских догнатовъ, свидетельствуемое и св. Писаніемъ и непрерывнымъ живымъ церковнымъ преданіемъ, очевидно и изъ того, что умъ человъческій не только не пришель къ нимъ въ лиць даже геніальныйшихь людей до-христіанского времени втеченіе цізых тысячельтій, но не въ состоянія и теперь, когда уже они сдълались достояніемъ человъческаго сознанія, постигнуть ихъ во всей ихъ глубинв и необъятности. Изъ всего этого савдуетъ само собою, что догнаты, въ отличіе отъ какихълибо неоспоримыхъ истинъ положительной науки и вообще какихъ бы то ни было истинъ, выработанныхъ человъческимъ сознанісиъ, должны быть прежде всего предметомъ въры, но не сленой, а разумной (Еф. 4, 14. 1 Іоан. 4, 1. 1 Оесс. 5. 21, 1 Кор. 10, 15). "Для духовныхъ таннъ, которыя выше въдънія и которыхъ не ощущають ни тълесныя чувства, на разумная сила ума, Богь даль намъ въру ( з), говорить Исаакъ Сиринъ. Подъ этими тайнами здісь и разумінотся догматы, хотя предметомъ візры могутъ быть далеко не одни догнаты. Какін іже христіанскія истины собственио разумъются подъ догматами? Догматами церковь почитаетъ собственно истины умозрительныя, заключающія въ себъ ученіе о Богъ въ Его отношеніяхъ въ міру и преимущественно въ человъку и относящіяся въ самому существу жристіанской религіи, конъ союза Бога съ человъномъ, -союза, возстановленнаго І. Христомъ. Что подъ догиатами нужно разумъть не иное что, какъ только умозрительныя христіанскія истины, выражающія сущность христіанской религіи, это можно видъть изъ самаго св. Писанія. Мы видъли, что ап. Павелъ понятіе объ ученін І. Христа, упразднившенъ законъ, выража етъ



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сдова подвижнич. 1858 г. стр. 381.

сювомъ: обтраст. Но какое же это ученіе? То, что І. Христосъ есть Искупитель нашъ отъ гръха, проклятья и смерти. Эта истива есть истина умозрительная или созерцательная. Св. Григорій Нисскій видитъ подобное же указаніе на существо догматической истины въ словахъ І. Христа: "идите, научите всё народы крестя ихъ во имя Отца и Сына и Св. Духа; уча ихъ блюсти все, что Я повельть" (Мате. 28, 19 и 20). Отсюда этотъ отецъ церкви, подобно св. Кириллу іерусалимскому и другимъ отцамъ и учителямъ церкви, раздъляетъ все христіанское ученіе на двъ части: догматическую и нравственную. Исповъданія въры, составленныя на вселенскихъ соборахъ, отцы и учители церкви, принимавшіе участіе въ этихъ соборахъ, назвали догматами въ отличіе ихъ отъ опредъленій каноническихъ, обрядовыхъ и т. под.

Вовторыхъ, догиаты суть истины, непрерывно содержимыни неизмънно, при содъйствіи Духа Божія, сохраняемыя во всей своей чистоть въживомъ всегдащнемъ церковномъ преданіи. Извъстно, что однъ и тъже истины, дълаясь достояніемъ сознанія разныхъ людей, отражаются различно въ немъ и способны, смотря по внутреннему настроенію человъка и по складу его ума, оттъняться различнымъ образомъ и видоизмъняться. Человъческая индивидуальность на все можетъ налагать и налагаеть свойственный ей тоть или другой отпечатокъ. При такомъ условіи и откровенныя умозрительныя истины могли бы искажаться и даже утрачиваться съ теченіемъ времени. Это тімъ возможиве, что христіанскія догматическія истины, живо затротивая разнообразное человъческое сознаніе, должны были пройта въ своемъ существованія нёсколько вёковъ, отличавшихся разнородными до противоположности направленіями и всяческими переворотами въ духовной жизни человъчества. И однакожъ, несмотря на все это, христівнскія догиатическія истины сохранились, сохраняются и будуть сохраняться во всей своей первоначальной чистоть и полноть. Гдъ же причина этого? Не закавочается ли она въ самомъ карактеръ того блюстители ихъ, которому на въчное храненіе онь даны? И кто же это такой блюститель догиатовъ? Не частное накоелибо лицо, хотя бы оно было и высшинь представителень церкви, способно быть таковыть хранителемь догнатовъ. Уже не говоря о томъ, что такое

лицо смертно, его сознание само по себъ, какъ и всякое человъческое сознаніе, и ограниченно, тогда какъ содержаніе догматических вистинъ безпредъльно, и изменчиво и субъективно т.е. способно невольно даже видоизмънять или налагать особую окраску на отвив данное. Не только рядъ таковыхъ лицъ, преемственно одно задругимъ следующихъ, въ продолжение человеческой исторической жизни другь другу передающихъ завътныя дорогія убъжденія, но и целое человечество не въ состояніи быть безуворизненнымъ хранителемъ догматическихъ истинъ. Развъ это общечеловъческое сознание можетъ слагаться изъ другихъ какихъ-либо, а не изъ совершенно тъхъ же частныхъ индивидуальных сознаній? Значить, тв же особенности, которыя отивчають собою частное индивидуальное сознаніе, должны въ той или другой степени быть принадлежностью и колдективнаго, общечеловъческаго сознанія. Положимъ, общечеловъческое сознание болъе надежно и устойчиво, чъмъ единичное частное, но эта надежность и устойчивость его все таки непремънно относительная, а не безуссовная. Съ другой стороны, развъ исторія не представляеть массы примъровь того, какъ способно заблуждаться и общечеловъческое сознаніе? Значить нельзя положиться и на общечеловъческое сознаніе. Но, бытьможетъ, церковь, какъ собраніе върующихъ, способна сама по себю, независимо отъ высшей помощи, быть хранительницею догивтовъ во всей ихъ внутренней чистотъ и вившней полноть? Да, на церковь больше можно положиться, чемъ даже на общечеловъческое сознаніе: ея членамъ и по мысли и по чувству и по стремленіямъ ихъ дороже, чемъ наму бы то ни было, ученіе возвъщенное Основателемъ и Главою церкви. Но и члены деркви -все таки люди. Уже самое существование церкви, какъ чего-то незыблемаго и выстанвающаго непоколебимо противъ всяческихъ вившнихъ нападеній и разрушительныхъ дужовныхъ въдній и вліяній, всякую догическую мысль ведетъ къ привнанію того, что церковь стоить подъ высшею небесною окраной. Церновь, какъ церковь, можетъ существовать постольку, носкольку она безусловно върна возвъщенному Христомъ догнатическому ученію. Изични церковь это ученіе или отрекись отъ ваной-либо истины его, и церковь распадается. То, что соотврияеть такъ-сказать въчный устой, въчную опору церкви, дожно быть и охраняемо въчник же, препудрыкь и всемогущить, существомъ. Иначе мыслить исльзя. Церковное сознание такивь обравомъ необходимо нуждается въ номощи и руковокствъ Духа Бошів, чтобы сехранить навсегда невзифинымъ и четымь преданное ему. И действительне, вселенское церковное совнание находится подъ всегдашнить вліяність и руководствоих Духа Свитаго (Іоан. 14, 16), который и сообщаеть обычнему человъческому совнанію надлешащую твердость и чистоту: Только но этому одному вселенская церковь, имфющая по волъ ся Основателя и Главы-І. Христа, существонать на землю: непрерывно до самаго конца этого міра (Мато. 16, 18), и мазывается въ самонъ Богоочировенномъ ученія столномъ и утвержденіемъ истины (1 Тим. 8, 15). Вся тысячельтная петорія цернви оактически доказываеть присутствіе и дійствіе въ ней Духа Божія, въ саныя опасивйшія и тяжелыя времена для христіацскаго догиатическаго ученія сохранявшаго, наперекоръ, если ножно такъ выразиться, самымъ разрушительнымъ обстоятельствень и условіямь, это ученіе во всей чистоть и пълостности. И на будущее время вселеневая цервовь будеть жить тфин же живненными благодатными началами, какими она жила и живетъ досель. Въ этихъ небесныхъ духовимхъ началахъ лежитъ неноволебимая основа и всегдащияго дальнайшаго сохраненія догнатовъ. Такой церковью, оченидно можеть быть лишь та цермовь, которая органически, виугренно и вившне, связана съ церковью апостольсной, составляеть он живое непрерывное продолжение, держится единодупинымъ согласиемъ всёмъ ея членовъ со войнь внутреннимъ строень и вёрованівии: церкви первенствующей и управляется невидимымъ единственнымъ Главою ся...І. Христонъ превъ цастырей церкви и имъ соборы. Церновь таковая, прововржащая ту или другую христіанскую истину догватическую на основаніи откровеннаго ученія и единодушнаго согласія представителей разныхъ поибстимхь или частныхъ черваей, провозглашаеть не новое канос-лебо ученіе, но липь своимъ авторитеремъ, опираницимся на непрерывное мивое преданіе и истекающимъ изъ полномочій, данныхъ І. Христомъ, свидътельствуетъ и утверждаетъ то, что получила отъ Христа и апостоловъ. "Апостолы, говоритъ св. Ириней, сполна положили, накъ богачъ въ сокровищинцу, въ церковь все, относяще• еся въ истинъ, и ввърнии ес апископамъ" ) Такого рода утвержденіе и свидътельство нужно, нонечно, не для самихъ христіанскихъ умозрительныхъ истинъ, а для людей. Потреблость повърять наше личное сознание сознаниемъ другихъ-общая и необходимая въ насъ потребность. Какъ ! ин математикъ ни естествоиспытатель не бываетъ абсолютно увъренъ, что правильно вычислиль, правильно произвель наблюденіе, жакъ у того и другаго, напротивъ того, полная увёренность въ этомъ является только после того, какъ другіе люди науки самостоятельно дошли до того же результата, такъ и вообще вы никогда дне бываемъ абсолютно увърены, что мы вакое-нибудь двло правильно понали, обсудили, уразумъли и правильно сдълали какоенибудь умоважиючение. Мы лично можемъ, конечно, быть совершенно убъждены, что понали на вършую дорогу. Но эта субъективная увъренность непроизвольно уменьшается въ том же самонъ разнірів, въ каком возрасшаєть число людей, противорвчащихъ нашему пониманію. И на обороть, она становится твиъ тверже, чвиъ болве здравоныслищихъ людей граздваляютъ наше убъяденіе 5). Но если это справедливо въ отношенім их обыкновеннымъ человъческимъ мивніямъ и сущеніямъ, то тэмъ ноливе и безусловиве прилагается вы двлу религіозных убваденій человъка. Религія сама по себъ отличается по превмуществу общественнымъ характеромъ, соединяя и объединяя людей въ одно живое целое. Уже это одно требуетъ, чтобы личныя религіозныя представленія и возгравін согласовались съ общими. Самое значеніе для человъческой жизни религіозныхъ убъжденій требуеть провёрки нашихъ личныхъ возарёній возарёніями другихъ. Самые предметы, въ которымъ относятся религовныя мредетавленія, таковы, что недопусвають полагаться на одно личное понимание и суждение. Тъмъ болъе все это предполагаетси само, собою, когда имъется въ виду богоотпровениая религія. Здъсь требуется уже не просто единогласіе съ другини, но едиможысліє съ теми, кто является вековымъ носителемъ и хранителемъ живаго непрерывнаго преданія насательно существа хри-



<sup>4)</sup> Ирин. прот. Ересей кн. ПІ и V гл. 4 и 20. См. изданіе сочиненій св. Иринея въ рус. пер. свящ. П. Преображенскаго.

<sup>-</sup> тр. Тело и душа-Ульрици въ русси. перев. стр. 646.

стівискаго догиатическаго ученія и ето ниветь вев основанія быть для насъ авторитетомъ въ отношени къ тому, во что именно и какъ мы должны въровать. Что вселенская церковь признаетъ догиатомъ, то само собою не должно ли быть таковымъ и для частныхъ лицъ - духовныхъ и мірянъ? И наоборотъ, непризнаваемое церковью за догматъ не должно быть признаваемо догматомъ и нами. Существование вселенекой цервви съ данными ей Богомъ правами возвъщать Христову истину и средствами охранять ея неприкосновенность есть такимъ образомъ единственное условіе самаго существованія догиатовъ въ совнанів христіанскомъ, а не только ихъ невамбияемости. Безъ этого человъкъ дальше личныхъ инвий и предположеній идти не можетъ. Протестантство, по своему духу отвергающее церковь и отшатнувшееся отъ ен живаго непрерывнаго преданія и авторитета, не имветъ и не можетъ имвть догиатовъ: оно есть поситель частныхъ личныхъ или коллективныхъ мивній и взглядовъ. Но и католичество, разорвавшее живой союзъ съ вселеиской церковью и возвысившее одного чаловака-римскаго епископа въ смысле непогрешимаго видимаго главы церкви, провозглащающаго догнатами свои личныя произвольныя соображенія, не должно и не можетъ считаться носителемъ и хранителемъ христіанскихъ догиатическихъ истинъ. Это и подтверждается всей исторіей католичества особенно со времени прискорбнаго раздаленія церквей. Тогда какъ возведеніе предавной Христомъ и впостолами умозрительной истины на степень догмата можеть принадлежать только собору вселенской, а не помъстной какой-либо церкви, въ католичествъ на степень догматовъ возводятся разныя произвольныя мизнія даже на соборъ помъстномъ, а въ сущности личнымъ авторитетомъ цапы. Да и тъ догиатическія истины, которыя въ католичествъ общи съ православіемъ, теряють характеръ догиатовъ, такъ накъ наъ истолнователемъ и хранителемъ является единичное сознаніе палы. Таковыя истины могутъ имъть значение догматовъ только въ православной церкви. По всему этому догматы справедливов называть не просто христіанскими, в православио-христіанскими. .. Въ третьихъ, догматы, какъ богооткровенныя укозрительныя истины, хранимыя вселенскою церковью при содъйствии Духа Божія, суть обязательныя правила вары, которыя, во всей ихъ

совокупности и въ подлинномъ ихъ смысле, долженъ непременно принимать в сякій христівнинъ, не желающій отрекаться отъ Хриета и отделяться отъ основанной Имъ церкви. Таковыми обязательными правилами въры, которыя неизбъяно долженъ принимать всякій христіанинь, догнаты должны быть и по соображеніямъ вдраваго сиысла. Христіанское догиатическое ученіе не есть плодъ человъческой мысли, способной заблуждаться размичнымъ образомъ. Напротивъ, оно возвъщено самимъ Богомъ и потому представляется несравненно истиниве, чвив самое истинное выкое-нибудь человъческое ученіе, всегда носящев на себъ одъды человъческихъ несовершенствъ и человъческой ограниченности. И если для человъческого уна, по обычному и совершенно естественному взгляду, даже обязательно принимать то, что открыли другіе въ области вившней природы и человаческой душевной жизни и что привнано истиною компетентиыми людьми, то не наиболюе зи обявательнымъ для насъ является принятіе того, что открыто Богомъ? Извёстно, далве, что людямъ не изшаетъ принимать за истину какое-либо человвческое отпрытіе то обстоятельство, что они въ большинстве своемь не понимають дела въ такой степени, въ какой понимаеть виновникъ открытія. Впрочемъ, даже и для человъка, совершившаго открытіе, развів не остается всегда много загадочнаго и тапиственнаго въ томъ, что, какъ плодъ какого-то необычайнаго проврвнія, внезапно открылось предъ его совнаніемъ? Значитъ, твиъ менве должны служить канимъ-либо препятствіемъ къ принятію догиатического христіанского ученія существующія въ немъ непостажимыя такиственныя стороны. Будучи отпровеніемъ санаго Бога, догнатическія православно-христіанскія нотины и провозглащаются церковью, какъ ел основныя законоположенія, которымъ бевусловно должно подчиняться всякое пристівнское человическое сознаніе. "Аще кто-либо изъ всихъ не содержить и непріемлеть догнатовь благочестія и не тако мыслить и проповъдуеть, но покушается идти противу оныхъ, тотъ да будетъ ананема и отъ сословія христіанскаго да будетъ отпученъ и изверженъ" ). Таново постановление шестаго всеженскаго собора, закръпиншее и утвердившее то, что еще рань-



<sup>• 1) 1-</sup>е правило местаго вседенскаго собора.

ше было высказываемо и постановляемо представителями первенствующей церкви. Отцы и учители церкви и въ этомъ отмешенін, канъ и въ другихъ, не высказывали паного-либо новаго вагляда на важность и значеніе православно-христівнскаго догматическаго ученія. Въ этомъ случай, какъ и въ другихъ, они выражали линь мысль божественного Отпровенія. И въ немъ воспрещается мальйшее уплонение отъ чистоты и полноты христівискаго ученія и никакое комъненіе его: "если быцаже мы, нан анголь съ неба сталь благовъствовать вань не то, что ны благовъствовали, анасема да будетъ" (Галат. 1, 8). Значитъ, указанное постановленіе воеленской церван есть постановленіе самаго Бога. Иненно это убъядение и выражали отпы и учители перван на соборахъ, когда они начинали свои опредъления, по примъру ацостольского јерусалимского собора, на воторомъ рашался вопросъ объ условіяхъ принятія язычниковъ въ церковь Христову, сльдующими знаменательными словами: "изволися (сост) бо Свитему Духу и намъ" (Дъян. 15, 28). Сообщение такого общеобластельнаго значенія истинамъ догнатическить составляєть совершенно остёственное и неизбъяное дело. -Этого требуеть уже самое сущеотвованіе церкви, 'какъ навастнаго богоустановленнаго общества. Каждое общество держится върмостью всвкъ членовъ его тамъ основнымъ началамъ, во имя которыхъ люди соединились. Отступление чье-либо отъ этихъ началъ равносильно формальмому отпаденію отъ самаго общества. Въ самомъ дълъ, что же будеть связывать челована съ обществомъ, основные принцины шен правила потораго онъ отвергаетъ? Такой человъкъ, хоти бы вившнимъ образомъ и находился въ обществъ, на самомъ двав соверщенно чуждъ ему и живетъ уже вив его. Что же остальнымъ членамъ общества остается делать въ отношения въ такому отщепенцу, вакъ не вовлючить его формально изъ своей среды? Церковная "анаоска" и означаеть не болье, канъ только это формальное отделение маъ среды церкви упорнаго, чуждаго ей но веску члена, отшатнувшагося отъ нея по собственной своей воль и не уступалощаго никанию внушениямъ. Такъ поступаетъ и не можетъ не поступать всякое общество людей, сгруппировавшихся во имя какихъ-либо началъ для преслъдованія общей завітной ціли. Не только общество, составившееся изъ последователей какой-либо философской школы,

но и общество археологовъ, географовъ, ботаниковъ и т. д. не жожеть терпать въ своей среда человака, настойчиво отрицающаго и попирающаго то самое, что сплотило разныхъ людей въ одну кръпкую семью. На томъ основании, что церковь анавенатетвуеть не подчиняющихся ея догнатическому учению совнательно и вопреки всякимъ увъщаніямъ, т.-е. формально откавываеть имъ въ общени съ собою, странно было бы упрекать ее въ нетериимости, въ ознатизмъ. Любовь въ истинъ и неуклонное выполнение своего призвания и долга не имъютъ ничего общаго съ фанатизиомъ. Наоборотъ, они составляютъ самое свътлое и святое явление въ коиъ бы то ни было. Еслибы церковь принуждала къ согласію съ собою путовъ насилія и не теривла еме себя никанихъ разногласій съ нею въ основныхъ началахъ человъческаго міровозарвнія, измышляя инквивиціи й всяческія пресладованія, тогда можно было бы упрекать ее въ фанатизмв. Между твиъ ничего подобнаго не должна допускать и не допускаеть церновь православная, върная вавътамъ своего божественнаго Учителя и Главы, который, будучи на земли, привлеваль нь Себв единственно силою убъжденія и двиствіемъ Своей, безконечно высовой въ правственномъ отношения, личности и такой образъ двиствій тамъ уже самымъ завъщаль и для Своей церкви. Противъ употребленія насилія въ даль вары высказываются отцы и учители православной церкви, какъ-то: св. Иларій Пуатьесскій, Григорій Богословъ, Асанасій Александрійскій, Іоаннъ Златоусть и другіе <sup>7</sup>). Церковь кароагенская въ отношени въ ивстнымъ раскольникамъ донанистамъ руководилась следующимъ правиломъ, которое принято и вселенской дерковью: "по дознаніи и изследованіи всего, пользе церковной спосившествовати могущаго, по мановенію и внушенію Духв. Божія, чы побрази за лучшее поступати съ сими людьми кротко и мирно, котя они безновойнымъ своимъ равномысліемъ и весьма. уделяются отъ единства тела Господия". Если церковную анаосму навывать выражениемъ ознатизма, тогда мы не найдемъ и во виж-церковной жизни дъйствій нефанатическихъ, кромъ разэв безразличнаго или скептического отношения ко всему, убій-



<sup>· &#</sup>x27;) См. нешу статью: "Развужденія о свободь совыстя" въ сентибраской ш октябрьской книжив "Правося. Обозрёнія" за 1876 годъ.

стинаго для человеческой духовной мизии. Наоборотъ, что гасается: а) истимъ не догнатическихъ, а иныхъ, имиющихв соправосновение съ нави, но неутвержденных в церковью, или бинекостати овъ и порововъ, которые могутъ быть въ членахъ. церкви, эта последняя допускаеть разногласіе и обнаруживаеть побреобильное списхождение, такъ накъ это уже нометь имъты разушныя основанія. Если только самостоятельныя мизнія христівнива не противоричать существенно догивлическому первовному ученію и не выдаются ва непреложныя истины, церковьотвюдь не запрещаеть вибть токовым мибнік. И въ/первенствующей церкви, по примъру ап. Павла (Римл. 14, 1), было строгое отличение существенных предистовъ въры отъ несущественныхъ, т.-е. догивтовъ отъ недогистовъ. Яснвищее допазатель: ство этого представляють древніе символы, сохранившісоя въ писаніяхъ св. отценъ и у церковныхъ историковъ Сократа ж Совомена, и мервое посланіе нь Аменлохію, дійствительно написанное Василіемъ Великимъ. По мивнію блаж. Августина, христівне могуть быть различнаго мивнія касательно напр. того, гав и вановъ быль рай, тав теперь Илія или Епохъ, сколько небесь, отъ чего происходять солисчими и лунныя зативнія и т. под. Другіе сюда же справедливо относять вопросы: что **именно** нужно разумъть подъ библейскими днями творенія, когда сотворены ангелы, когда пали влые духи, какимъ образомъ является на свътъ душа каждаго человъка, будутъ ли воскресшія твла имъть полъ, какой они будутъ имъть по воскресен и возрастъ и т. д. Терпя же въ своихънъдрахъ и тяжкихъ гръшниковъ, церковь надвется и ожидаетъ нравственнаго исправленія вжъ в перерожденія. Какъ скоро эти люди не отвергають того, на чемъ зиждется вся нравственная жизнь, церковь въ правъ вад вяться на раскаяніе грвшниковъ. Но чего ожидать отъ того, вто не только грашить, какъ человакь, наклонный ко граху, но и отрицаеть то, что обусловливаеть раскаяние и нравственное возрождение? Еслибы даже отвергалась или ложно истолковывалась одна какая-либо догматическая истина, и тогда церкви ничего болже не остается, какъ прервать всякое общение съ неповоряющимся ен миролюбивымъ внушеніямъ и настояніямъ. Догжатическія истины органически связаны одна съ другою: посягая на одну изъ нихъ, нельзи не затрогивать разрушительно и

остальных всехх. Непрасно, однакомъ, было бы думать, будто порковь, требуя согласія съ ся догнатическими въроопределечніями и въроизложеніями, требуетъ какого-то, какъ выражаются, духовнаго рабства. Подчиненіе догнатическимъ перковнымъ опредъленіямъ ничего подобнаго не можетъ предполагать, тамъ вакъ отъ членовъ цериви ожидается свободное внутражнее согласіе съ върою церкви. Кто привнаваль бы перковныя върог опредъленія, не имъя въры въ муж ученіе, тотъ уже не принадлежамъ бы нъ церкви. Въра же есть совершенно свободный сатъ, перкиогаемый ничъмъ. Гдъ же адъсь духовное рабство? Напротивъ, тутъ царство полной дуковной свободы....

Свода все сказанное къ общимъ результатамъ, им такъ должны опредълить существо кристіанскихъ догиаловъ: они суть богооткровенныя умозрительныя истины, краничыя всегда первычано вселенского правоскавною церковых при содъйствіи Духа Святако и долшенствующія служить для върующихъ общегобластельными правилами въры.

## BAKHOCTS H SHAVEHIE GOLMATOBS (Противь такх-нажываемых амтидогиатистовы).

Мы говорили, что православно-христіанскія умозрительныя истины выражають и опредъляють собою самое существо православно-христіанской религіи. Это значить, что догматическія православно-христіанскія истины служать существеннымь отличіемъ православно-христіанской религіи отъ всёхъ другихъ религій, ими опредъляется разность между христіанскими въроисповъданіями, все остальное въ православно-христіанской религіи зависить отъ догматического ся ученія. Такому взгляду на важность и значение умозрительныхъ или догматическихъ истинъ существенно противорвчать сужденія многихь протестантскихъ богослововъ и небогослововъ касательно существа религи христіанской и всякой другой. Эти сужденія находили и находять себь сочувствие и отголосовь и у насъ. Поэтому, чтобы оправдать и съ научной точки зрънія понятіе о существъ христівнской религіи, мы должны войти въ болье обстоятельное критическое разсмотръніе сужденій, противнымъ православнохристіанскому возарэнію на догматы.

Направление, отрицающее первостепенное значение въ хряотіанской религіи ся умозрительнаго ученія, выросло и развинось на почвъ протестантства, хотя зародыщи, его встрачаются раньше въ самомъ католичествр. Первые врка протестантства ознаменовываются сильнъйшими догистическими спорами межди лютеранами, реформатами и наполнами, выработной въ протостантетва така-называемаго ортодоксальнаго паправленія обязывавшаго буквально держаться свиволических внигь дютеренства, и профикновенісму ву протестантское богословіє сухой разсудочной и безживненной схоластики рядомъ съ упадномъ правотвенной жизни въ обществъ в). Естественно, все это должно было невоненъ вызвать противодъйствіе, реакцію. Врагами текого положенія вещей являются, съ одной стороны, знаменивый лютеранскій борословъ Георгъ Калдикстъ ((† 1656), а, съ другой Яковъ Шиенеръ († 1705). Побужденія, во имя которыкъ выступнии эти богословы противъ унаванныхъ явленій въ протестантовонъ нірф, различны. Вооружалов противъ рабовате направленія протестантекаго богословія, столь дорожившаго самою даже бужвою лютеранскихъ симводическихъ ницгъ, и прожить ожесточенных догматических споровь между лютеранаин, реформатами и католивами, Георгъ Калливотъ котвлъ обратить внимание своих современниковъ на жизненныя, болье мрактическія отороны христівнотва и на нихъ примирить враждующін партін. Ему наволось, что догматическія вёронсковфдныя разности-вещь несущественная, легко устранимая. Пусть богословы, разсуждаль онь, оставивь частныя вівронепов'ядныя особенности, обратять овое внимание на внутреннюю основу

<sup>&</sup>quot;) Geschichte d. syncretist. Streitigkeiten von Schmid. —Богословскій синкретизмъ въ лютеранствъ 17 стольтія въ 1, 2 и 4 км. "Правосл. Обозрънія" за 1874 г. Исторія 18 стольтія Шлоссера. Исторія всеобщей литературы 18 въта Геттнера. Пізтизмъ и его историческое вначеніе Нечаева въ 1, 3, 4, 5, 7 и 8 км. "Правосл. Обозрънія" за 1876 годъ. Критика чистаю разуми Камта въ перев. Владиславнева. Кгітік. d. ргасъ. Vernuit Kant. Der christl. Glaube Schleiermacher. Geschichte der protest. Theologie Dorner. Zur Geschichte der neuest. Theologie Schwarz. Религія, ея сущность и происхожденіе Кудрявцева. О религіозномъ органь въ душь человька прот. Добротворскаго въ 12 т. "Дух. Въстника". Fundamentaldogmatik Voigt. Geschichte d. protest. Theologie Frank. — Real-Encyklopädie für protest! Theologie und Kirche von Herzog. 7 и 18 томы.

върованій всъхъ христіанъ и сойдутся на признаніи ся. Этикъ путежь Каллинстъ надъялся соединить узами мира и любви всё христіанскія испов'яданія. Мысль объ этомъ-то единеніи всёхъ христіанских в исповеданій и была движущею силою кипучей богословской двятельности Калинеста, которая безпощадно домала и, повидимому, гладкоўвыравнивала вёропсповёдныя разности лютеранъ, реформатовъ и натоликовъ. Направленіе, которому положиль начало Калликсть, коти оно чувствовалось и раньше, получило название синкретизна. Въ немъ нельзя не вы -дъть явкотораго индифферентизна въ отношеніи къ догнатическимъ основамъ религіи и склоненія въ польку правственныхъ ея началь. Шпенеръ возстаеть противъ существующаго порядка во имя правственныхъ потреоностей человака, забытыхъ и попираемыхъ въ его времи въ лютеранствъ. Последователи же Шпенера, какъ напр. Франке, открыто переходять отъ увлеченія практическою стороною христіанства къ пренебреженію уноврительной или теоретической его стороною. "Одну каплю истинной любви предпочитый цълому морю знанія всякихъ тайнъчі любиль повторять Франке. Направленіе, которому положиль начало Шпенеръ, извъстно подъ именемъ піэтизма. Мистики, учившіе о внутреннемъ сверхъестественномъ откровенім Бота въ душъ камдаго человъка, научающемъ непосредственно всему, пошли еще дальше по пути отрицанія важности и вначенія догиы. Философы 18 въка, столь охотно, но совершенно безплодно трудившіеся вадъ созданісив естественной, невависимой отъ откровенія, религіи, въ свою очередь тоже мало-по-малу, за разрушениемъ основъ ихъ естественной религи, стали склоняться къ тому взгляду, что сущность каждой религіи, а следовательно и христіанской, должно полагать въ одномъ нравственномъ ученін, а не въ умозрительномъ. Такой взглядъ особенно настойчиво развиваль Шеотсбюри († 1713). Къ такому же вовврвнію приходили и многіє протестантскіе богословы, чуждые піотизна или мистицивна, хотя и не проводили его съ должной логической последовательностью. По мижнію напр. Землера († 1791) христіанство постольку имфетъ общечеловъческое и общеобязательное значение, поскольку оно отвъчаетъ человъчесвимъ правственнымъ потребностямъ и способствуетъ правственному совершенствованію человіка. Руководясь таким'ь

взглядомъ на дело, Землеръ находиль излишнимъ давать место въ своей догиатикъ иногииъ христіанскимъ догиатамъ. Онъ не видьть никакого соотношенія съ правственными понятіями и потребностими человъка догматовъ наприм. о троичности лицъ въ Богъ, о Бомествъ I Христа, о добрыхъ и злыхъ ангелахъ, о первородномъ гръхъ, объ искупленіи, последнемъ суде, всеобщемъ воспресеніи, и потому выключиль ихъ изъ своей догизтикь. Всемь этимь съ разныхъ сторонъ подготовлялось то правнее моралистическое направлене, блестищимъ представителенъ котораго является Кантъ († 1804). Уже Коллинсь (род. 1676 года) высказываль, что доказательства, на которыхъ думали утвердить идею бытія Бога и безсмертія души человической, вифоть значение разве только вероятных вивній. Канть же своею критикою отправленій познавательных в онль человека и доказательствъ бытія Божія в беземертія души человъческой старален донавать оченидиже ту мысль, что нашъ разумъ не можеть подняться выше конечныхъ явленій и причинъ и не въ состояни убъдиться, въ силу какихъ бы то ни было доводовъ разума, въ дъйствительномъ бытім Бога и въ несомивниости безсмертія дука человического. Такимь образомь Канть оспариваль возможность обосновать умозрительный элементы въ религін на соображеніяхъ равуна и отводиль теоретическимъ истинамъ религіи самоє последнее место. Бытіє Бога и загробной живни по Канту погуть предполагаться лишь нравственново стороною человаческой жизни. Чтобы человакь достигаль высочайшаго нравственнаго совершенства, требуется, чтобы его существование продолжалось и после телесной смерти. Чтобы добродътель, часто на землъ страждущая, когда-либо нашла предполагаемое ею блаженство, требуется бытіе Существа, могущаго хотя въ будущей жизни соразиврить со степенью нравственной чистоты соотвътственную ей степевь блаженства. Но и предпедоживши бытіе Божіе и загробную жизнь. Канта не даеть ивста вакому бы то не было вліянію релегіовныхъ представленій на нравственную жизнь челована. Нравственныя наши понячія по Канту имъють независиное отъ религовныхъ представленій происхождение. Исполнение правственных требований по Канту должно быть совершенно свободно отъ какихъ бы то ин было вившних побужденій, хотя бы и религіозныхъ. Такинъ образомъ Кантъ подрываетъ всякое значение въ религи умоврительистинь и является защитищесмь нодившией независимости нравственности отъ религіи. "Истинная религія, говорить онъ, состоить не въ знанім того, что Богь дедаеть или сделень для нашего блаженства, а въ знаніи того, что мы должны ділать". Основныя возгржиія Канта съ изпоторыми видомамвиеніями развивали многіе протестантскіе богословы, начиная съ Шульца и оканчивая Шенкеленъ. Философія Канта, бывшая реакціей противъ раціонализна, почитающаго разумъ единственнымъ меточживомъ и критерісять религіозныхъ представленій, нашла себъ противовъсъ сперва въ философіи Якоби († 1819), а затиль въ ондософско-богословских возграніях Шлейермакера († 1834). Шлейериахерь воспитался подъ самыми равнородными вліяміним инстициана гергнутеровъ, півтизна в силосовін Якоби, синновизна, Кантовой онлософін и т. д. Чэнъ у Канта является танъназываемый практическій разумъ жан правственная способиссть, твиъ у Шдейериахера является непосредственное или внутровнее чувстве. Канъ Кантъ сведилъ религію къ нравственноств, лакъ Шлейериамеръ сводилъ ее нъ области чувствованій. По Шлейориахеру существо религи заключается въ чувствъ бевувловной зависиности отъ абсолютнато бытіл и въ проистепающихъ изъ этого чувства сердечныхъ движеніяхъ и настроенінхв. Нортому, религовизя жизнь должив развиваться вив накой бы то ни было вависиности отъ умеррительныхъ религіовныхъ представленій. Мало того, личная выработна ихв няи усвовніе оть другихъ по Шлейерианеру ножеть даже ослаблять и жежьжать редигозную живяь, которал меходить не изъ употвенной нан нравотвенной области человичествого духа, а изъ области чувства, и состоить не въ обладани тъпи или другими пелемозными представлениями или во удовлетворении правствениямо чувства, а въ благочестивомъ настроеніи сердна. Вследствіе отого, если и долино существоветь какес-либо въроучение, то оно можеть соотоять разва только вь описания состояний блакопротивато чувства и его проявленій и въ изображеніи благотіріруготрующих его развитию условій. Ученіе Шлейоривжера, отличающееся півтистической и мистической опрасною, нашло себъ незнало последователей ореди протестантових болослововъ -ваковы: Твестенъ, Ничив, Толуктъ, Закиъ, Ульманъ и другіе, коти и видоизмъняющіе ученіе Шлейермахера то въ томъ, то въ другомъ отношенія, но тъмъ не менте являющіеся прямыми ученивами Шлейермахера. Указавши главнъйшіе виды антидогнатического паправленій, сперва едълаемъ общія замічанія касательно первостепенной важности умоврительныхъ руководящихъ началъ, а потомъ остановиися на анализъ ученій, отрицающихъ важность и значеніе умозрятельныхъ началъ: а) во имя нравственнаго созманія и б) во имя религіозныхъ сердечныхъ движеній и настроеній.

Прежде всего спрашивается: индифферентизмъ въ отношенія нъ умозрительнымъ или теоретическимъ началамъ въ религіи и унижение вначения ихъ оправдывается зи исторический и непо: средственнымъ опытомъ? Если окажется, что и для отдельныхъ людей, и для народовъ, и для цвлаго человъчества они не имъють вначенія, тогда будеть основаніе для мысли антидогматистовъ, отрицающей или уналиющей важность изначение догиатовъ. Религія и философія инбють общее содержаніе въ томъ отношенів, что какъ оплософія, такъ и религія, взятая со стороны ея теоретической, отвочаеть естественному стремленію человвческого ума внать последнее или верховное основаніе, существо и цаль существующаго. Различе въ этомъ отношена между философіей и религіей заплючается въ томъ, что первая стремится разръшить эти вопросы путемъ независимаго и самостоятельнаго мышленія, а вторая, обращаясь съ своимъ ученісиъ къ человіческому сознанію, утверждается на разумной въръ въ извъстныя лица и событія, а не на субъективныхъ только соображеніяхъ равуна. Въ вакомъ же отношеніи человъческое сознание стоить въ тому, что составляеть предметь религін и философія? Каное вліяніє на живнедвятельность людей оказывають религіозныя и философскія системы? Мы будемь товорить преинущественно о религіи, которая не только возникаетъ раньше философіи, по и существуєть для всехъ людей, а не для исключительных в только личностей. Опыть свидетельствуеть, что нъть ни одного человъка, который бы не задавался вопросами: какъ должно представлять себъ безусловное бытіе, которсе само собою предполагается за условными и конечнымъ? Кому или чему все существующее обизано первоначальнымъ своимъ прог схожденіемъ? Какая высшая сила поддерживаеть бытіе вселенной и управляеть ею? Для чего существуеть этотъ міръ? Какое положеніе въ немъ челована? Откуда и канъ человать явился на земль? Что такое мы по своей природа и вакое наше назначеніе? Какъ мы должны жить и поступать для выполненія его? Только животное незнакомо съ этими вопросами и не тревожется разръщениемъ ихъ. Человъку же нужно овончательно огрубъть въ духовномъ отномения и низойти по жарактеру своей душевной жизни до животнаго, чтобы не интересоваться этими вопросами. Они имъють для наждаго человъка первостепенную важность въ сравнении съ накими бы то ни было неисчислимыми вопросами, которыми интересуется и можетъ интересоваться человъкъ. Научное знаніе распадается въ настоящее время на трудно обозримое количество частивищихъ спеціальныхъ отраслей знанія. Съ теченіемъ времени могутъ вознивнуть новыя и новыя еще болье дробныя отрасли знанія. Но сколько бы ихъ ни развилось, какъ они, такъ и существующія уже науки не могуть дать человаку болае дорогаго и важнаго для него знанія, чэмъ знаніе того, что служить ответомъ на вопросы указаннаго рода. Всякій внаетъ, что можно по праву называться человъкомъ и жить достойнымъ человъка образомъ, не зная психологіи, физіологіи, воологіи, ботаники, минералогіи, мосмографіи и т. д. Но можеть ли неловекь заслуженно носить имя человъка, если для него не существуетъ этихъ вопросовъ или онъ нисколько не заинтересованъ внутренно такимъ или инымъ разръшеніемъ ихъ? Очевидно, нътъ, ибо тогда теряется именно то, чъмъ отличается человъкъ отъ животнаго, которое неспособно отдавать себъ отчетъ въ смыслъ и цъли своего существованія, опредъляемыхъ положеніемъ его во вселенной. Замъчательно, какъ бы человъкъ искусственно и насильственно ни отстранять отъ себя эти вопросы, они все-таки безпокоять его и такъ или иначе, но непремънно разръщаются имъ хотя бы въ видъ скользкаго и посившнаго предположения. Бываютъ впохи въ жизни человъчества, когда утомленная и извърившаяся мысль человъческая объявляеть эти вопросы неразръшиными, а всяческія попытки въ разръшенію ихъ-напрасными. Но что же? Именно тъ послъдователи такого возврънія, высказаннаго въ наше время Огюстомъ Контомъ († 1857), которые довели его даже до крайности, доказывають собственнымъ опытомъ неустранимость высшихъ вопросовъ человаческой мысли и жизни и неизбъиность какого-либо отвъта нанихъ. Присивтриваясь ко иногимъ идеямъ и возаржизмъ мыслителей, именующихъ себя строгими позитивистами, нельзя не видать, что эти иден и вовврвнія носять на себв явные слады матеріалистического міровозарвнія. Всякое же міровозарвніе, религіозное или философское, есть не иное что, какъ откътъ на эти вопросы. Исторія и непосредственное наблюдение не представляють намъ ни одного народа ни въ прошедшемъ, ни въ настоящемъ, который былъ бы чуждъ какого-либо міровозарвнія. Даже дикіе народы, если только борьба съ суровой природою за существование и разныя другія причины не доведи ихъ до нъкотораго идіотизна, имъютъ вакое-либо доступное имъ міровозаржніе. Всегдащиее существованіе у всвять народовъ какого-либо міровозарвнія служить неоспоримымъ доказательствомъ того, что люди не могутъ жить, не имъя отвъта на вопросы о первой причинъ, сущности и цъли конечнаго бытія. Исторія же и непосредственное наблюденіе свидътельствуютъ, что особенно религіозное міровозаржніе, даже просто какъ совокупность извъстныхъ умозрительныхъ началъ, а частію и философское, имветъ неотразимое опредвляющее вліяніе на жизнь человіческую во всіхъ, ся разнообразныхъ проявленіяхъ и отношеніяхъ. Обозраніе главнайшихъ цивилизацій міра: цивидизацій индусовъ, персовъ, евреевъ, китайцевъ, арабовъ, классическихъ и новыхъ народовъ убъщаетъ, что въ основахъ ихъ дежитъ религіозное міровозарвніе, пбо существуетъ столько цивилизацій, сколько и религій. Брананизмъ, буддизиъ, назденянъ, нозанянъ, политенянъ, нагометанство и христіанство произвели особыя цивилизацін, ръзко различныя одна отъ другой. Разсматривая эти цивиливаціи отдельно, можно видеть, что философскія доктрины, государство, поваія, наука, покусство этихъ цивилизацій вытекали изъ ихъ религіозныхъ началъ, вращались, не выходя изъ общей имъ редигіозной сееры ). Міровоззрвніе народа есть руководитель его на пути жизнендомъ, ведущій народъ къ совершенству или паденію, смотря по тому, какіе идеалы и цади вводить оно въ народное сознаніе. Когда народная жизнь питается изъотравленных источниковъ



<sup>\*)</sup> Право и государство въ ихъ обоюдныхъ отношеніяхъ, соч. Хавбинкова, стр. 69.

и заражается въ самой основе своей, тогда не помогають нинанія вижшнія преобразованія, перестройня и разныя изивненія въ бытовыхъ отношеніяхъ народа, въ гражданскихъ условіяхъ его жизни, въ матеріальной производительности и т. д. При дурныхъ руководящихъ началахъ, опредвляющихъ собою внутренній міръ народа и нетекающій изъ него образъ жизни и дъйствій, и дъйствительно нельзя ожидать отъ вившнихъ мъръ благихъ результатовъ. Необоротъ, здравое, возвышенное и правильное міровозоржніе поднимаеть постоянно выше и выше всё стороны народной жизни, облагороживаеть ее въ самыхъ внутреннихъ ел глубинахъ и во вебхъ вибшнихъ проявленіяхъ и ведетъ по пути неуклоннаго прогресса, если, конечно, таковое міровозарвніе совнательно усвоено и проникло въ плоть и кровь народныхъ массъ. Равнымъ образомъ исторія же и непосредственное наблюдение указывають, что непостоянство и нетвердость народа въ отношении къ міровозэрвнію вносить хаось въ самую его жизнь. Только твердость и постоянство убъжденій дають жизнедвительности народовь надлежащую почву и должное направленіе, не вынуждая бросаться то туда, то сюда съ ихъ симпатіями и антипатіями и дъйствовать въ отношенін къ одному и тому же то такъ, то иначе. Таково же вліяніе піровозэрвнія и на образъ живни и двятельности частныхъ лицъ. Даже на дътяхъ им ножемъ видъть, какъ характеръ ихъ и поступки изманяются или принимають иное направленіе, лучшее или худшее, подъ влінніємъ техъ или другихъ понятій, прививаемыхъ имъ. Не этимъ ли первостепеннымъ значениемъ міровозбранія для отдальных людей и цалых народовъ объясняетоя то, что они такъ ревинео и настойчиво охраниють и отстаивають свои убъщенія? Не безь причины же иные люди лучше готовы лишиться жазна или нужественно перенести ужасиващія страданія, чемъ отречься отъ своихъ взглядовъ на піръ Божій и на себя самихъ. Не особаго ли рода міровозарвніе заставляло христанскихъ мучениковъ съ отраднымъ чувствомъ идти за евон вавътныя убъжденія на самынжестовія пытки и на самую жучительную смерть? Съ другой стороны, мірововарвніе, которымъ всецвио проникается человъкъ, неръдко заставляетъ людей радикально изменять пріятный, исполненный удобольствій и наслажденій, образъ жизни и добровольно подвергать себя

всяческимъ и часто тяжелымъ лишеніямъ и подвигамъ. Мы не будень уже говорить о христіанских древних аскетахъ. Остановимъ на мгновение свое внимание на индійскихъ отщельникахъ. Они ходили въ обуви, въ которой вбиты были иглы, принимали горячія ванны, становились на столбахъ, подъ которыми разводимъ былъ огонь, томили себя голодомъ и жаждой, ръзали себъ члены 10). А самосожигательство нашихъ раскольниковъ? Можно было бы указать и на некоторых в очлософоры и ученых в которые перестраивам такъ-сказать всю свою жизнь въ соотвътствіе съ выработаннымъ дично или усвоеннымъ міровозарфніемъ. Какъ же послъ всего этого можно отрицать или умалять вначеніе пірововорінія или, что одно и тоже, теоретических руководящихъ началъ? Не есть ли это чистое ослъпление ума, невидящаго самыхъ очевидныхъ вещей? Пусть бы еще заподозривалась правильность ответовъ религіи на неотступные и важные для человъка вопросы, о которыхъ здёсь говорится. Въ этомъ случав оставалось бы тольно сторонинкамъ религін показать, что есть достаточныя основанія заподовривать правильность решенія этихъ вопросовъ и со стороны философіи, тогда навъ христіанская религія продлагаетъ такіе отвіты на нихъ, которые удовлетворяють самый взысвательный, но безпристрастный умъ. При этомъ и самый веглярь на дело быль бы все-таки несравненно разумиже, чемъ мысль о неважности и безразличности теоретическихъ руководищихъ началъ, выснавываемая представителями моралистическаго и півтистическаго направленія. На ужаленіе или отрицаніе важности и значенія теоретическихъ истивъ въ религія или философіи нельзя инече спотрёть, нанъ только на протесть противъ того, что связано съ саной природою человаческого ума и что осимеливаеть и направляеть такъ или иначе жизнь и двятельность нашу. Но этоть протесть со стороны протестующихъ не будеть зи означать отречения ихъ отъ самыхъ неотъсиленыхъ и наилучинкъ особенностей человъческаго разума и желанія съ вавизанными глазами, безъ всякой точки опоры и безъ венкой путеводной нити, жить и дъйствовать въ мірь?

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>) Исторія религій преосвящ. Хрисанов 1 т., стр. 322.

## новый способъ

ДОКАЗАТЕЛЬСТВА ДОСТОВЪРНОСТИ ЕВАНГЕЛЬСКИХЪ СКАЗАНІЙ НА ОСНОВАНІИ ВНУТРЕННИХЪ ПРИЗНАКОВЪ.

Ессе Номо. Обзоръ жизни и дваз І. Христа. Съ вступительною критическою статьею Гладстона. Пер. съ англійского Ө. Термера. Ч. І. Спб. 1877.

Борьба конечнаго человъческого разума, стремящагося все измърять свойственнымъ его природъ насштабомъ и нерасположеннаго признавать за истину то, что не вивщеется въ его узкія рамки, -- и въры, расшеряющей область человъческого знанія и существованія за предвлы настоящаго, нонечнаго и видинаго, эта борьба составляетъ неизбъжную принадлежность настоящаго состоянія міра, въ которомъ свъть и тьма, добро и зао, истина и ложь, допущены существовать совивстно и одновременно. Но каждое время имъетъ свои главные пункты нападенія и защиты. Если въ этомъ отношения мы дадимъ себъ отчетъ о своемъ времени, то увидимъ, что въ наши дни эта борьба сосредоточилась, самы в решительным образомы, около центра христівнской истины и основанія христівнской вёры-около лица и жизни Основателя христівнской религіи, І. Христа. Даже не истина бытія Божія служить въ настоящее время главнымъ предметомъ борьбы между върою и невъріемъ, хотя эта истина и есть настолько первичная и общая, что необходимо начинаетъ собою рядъ истинъ въры каждой религи. Какъ бы ни были побъдоносны нападенія невърующей мысли на эту истину, но пока не вычеркнутъ изъ исторіи фактъ явленія и жизни въ міръ такого религіознаго д'ятеля, который и въ словъ, и въ дълв, и въ целой личности и жизни Своей явилъ Себя посланникомъ неба, вся исторія котораго есть неумодкаемая проповідь религіозной иден, - до тъхъ поръ всъ враждебныя противъ послъдней умствованія будуть оставаться напрасными, нервшающими окончательно вопроса. Кто есть Христосъ по своей природъ и въ чемъ завлючается сущность совершеннаго Имъ въ исторіи міра и чедовъчества дъла, -- это суть основныя истины христіанства, на воторыхъ зиждутся всв другія христівнскія догиы и правила то какъ необходимая предпосылка твхъ фундаментальныхъ истинъ, то какъ необходимый ихъ выводъ. Поэтому всегда должно было ожидать, что враждебная христіанству мысль, по мірів своего развитія и усиленія, въ конців концовъ сосредоточить свои нападенія на христіанство на его центръ-на лицъ и жизни І. Христа. И вотъ такимъ образомъ случилось, что въ наши дни весь интересъ борьбы въры и невърія сосредоточился около Евангелій и того лица, повъствованія о которомъ они въ себъ завлючають; четыре небольшихъ исторіи, которыя современное усовершенствованное книгопечатание можетъ умъстить на нъскольнихъ страницахъ, въ настоящее время приковываютъ къ себъ вниманіе, можно сказать, всего міра, по крайней мъръ всего того міра, который уже вышель изъ состоянія нацвной, традиціонной въры; всъ, заинтересованные въ исходъ совершающейся здісь борьбы, — а заинтересованы въ этомъ всв, кому дороги въчныя истины человъчества, - не безъ большаго или меньшаго волненія слідять за переміннымь усийхомь то той, то другой изъ ратующихъ сторонъ. Разумвется, твердо вврующій несомиввается въ побъдъ въры. Но чэмъ болье дорога для него въра, тъмъ менъе и онъ можетъ оставаться спокойнымъ, видя, какъ искусно иногда духъ злобы облекается въ одежду ангела свътла, во всеоружіе повидимому непреложныхъ истинъ науки, и въ борьбъ съ дъйствительнымъ свътомъ знанія и въры имветъ временный успъхъ.

Но особенный драматизмъ этой борьбы завлючается въ томъ, что она нередко происходить во внутренней области одного и того же субъекта; не ученые разныхъ направленій спорятъ между собою по тому или другому вопросу, а человекъ борется самъ съ собою, раздвояется и колеблется, падаетъ и возстаетъ, то подпадая вліянію духа сомивнія и неверія, то возвращаясь къ душевному миру, водворяемому верою. Не всякому прихо-

дится переживать эту трудную борьбу: въ правственной области борьбу злаго и добраго начала испытываетъ, и притомъ постоянно, всякій, у кого есть желаніе быть лучше, нежели онъ есть, и сознательное отношение къ правственнымъ вопросамъ; борьбу же мысли въ области въры переживаютъ не всв върующіе. Еще менъе людей, которые переживають серьезную борьбу съ духомъ невърія. Большею частію эта борьба внутри человъка составляется изъ отрывочныхъ, время отъ времени нападающихъ сомнаній. Въ такомъ вида она совершается въ натурахъ неглубокихъ, поверхностныхъ, для которыхъ недорого разстаться съ тъмъ, во что они долгое время въровали, какъ въ непреложную истину, точно также какъ и съ твиъ, въчемъ оны однажды убъдились послъ серьезныхъ, какъ имъ обыкновенно важется, размышленій. Сообразно съ своею природою, такая борьба и оканчивается обыкновенно очень незамысловато: или твиъ первшительнымъ состояніемъ, пия которому-индифферентизиъ, или легкомысленнымъ глумленіемъ надъ всёмъ, во что досель человъкъ въровалъ, или же наконецъ-такииъ успокоеніемъ въ признаніи снова того, въ чемъ по временамъ человъкъ сомнъ вался, которое есть собственно следствіе апатін духа. Но когда сомнъніе закрадывается въ натуру серьезную и глубокую, всявдствіе основательныхъ поводовъ и причинъ, -- тогда въ душъ поднимается такая буря, которая не иначе можетъ разръшиться, какъ только самыми ръщительными, счастливыми или несчастными, последствіями. И каковы бы ни были эти последствія, — въ томъ и другомъ случав процессъ такой борьбы въры и невърія въ душъ человъка поучителенъ и исполненъ самаго живаго интереса для всякаго мыслящаго человъка. Для друзей же въры этотъ процессъ долженъ быть исполненъ особеннаго интереса и поученія въ томъ случав, когда человіяв вышель побъдителемь изъ борьбы съ обуръвавшимь его болъе или менве долгое вреия духовъ сомивнія и отрицанія.

Понятно само собою, что еслибы счастливо пережившій такое состояніе духа потрудился описать намь то, что онь пережиль, то изь его описанія, можно надъяться, вышель бы прекрасный и оригинальный апологетическій трудь. Этоть трудь могь бы быть неоснователень съ точки зрінія строгой науки, особеннова частныхь, отдільныхь вопросахь, потому что онь то и дізло-

даваль бы на своихъ страницахъ такія основанія къ успокоенію взволнованнаго сомнъніемъ духа, которыя удовлетворили лично только автора и вовсе не были предназначаемы для убъжденія другихъ. Однакоже этотъ трудъ въроятно будетъ прекрасенъ, потому что онъ, какъ это понятно само собою, непремънно будетъ повсюду дышать такою искренностью убъжденій и такою свъжестью лишь—только пережитыхъ мыслей и чувствъ, какихъ невозможно встрътить не только ни въ какомъ сухомъ, строго систематическомъ изслъдованіи, но даже и въ преисполненной ораторскаго искусства ръчи проповъдника. Въ тоже время можно ожидать, что такіе труды въ большинствъ случаевъ, если не всегда, были бы оригинальны, представляли бы для христіанской апологетики новые способы и пріемы защиты христіанства, потому что всегда являлись бы плодомъ самостоятельной работы духа.

Такого именно рода апологетическій трудъ представляєть собою озаглавленное выше сочинение неизвъстнаго англійскаго автора. Такъ какъ въ наши дни борьба въры и невърія сосредоточивается около лица и жизни Основателя христіанства, то понятно, почему нашъ авторъ, какъ скоро былъ вовлеченъ въ круговороть этой борьбы, остановился именно на евангельской исторін и для выхода изъ нея занялся изслёдованіемъ о лицё и жизни І. Христа. Что же касается достоинства этого труда, ради котораго ны и желаемъ познакомить съ нимъ нашихъ читателей, то они заключаются именно, съ одной стороны, въ глубокой искренности, которою дышетъ каждая мысль, каждое слово автора, съдругой--въ оригинальности пути, которымъ авторъ возвратился отъ сомивнія къ вврв, равно какъ и въ оригинальности всего склада мыслей и пониманія авторомъ предмета своего изследованія. Но кроме этого, хотя настоящее изследованіе представляеть собою плодъ работы, предпринятой авторомъ для личнаго удовлетворенія, а потому въ немъ встрівчаются сужденія и взгляды, при оригинальности своей неправильные: въ цъломъ оно, однако, настолько глубоко по мысли, что и православный христіанскій богословъ найдеть въ немъ поучительныя для себя страницы. Наконецъ, безпристрастіе, съ которымъ авторъ одинаково относится къ сужденіямъ и взглядамъ какъ върующихъ, такъ и невърующихъ, и которое столь же ръзко

## **HPAROCJABHOE OBO3PBHIE.**

бросается въ глаза при чтеніи его книги, какъ и искренность его убъжденій, въ соединеніи съ воодушевленіемъ, съ которымъ онъ ведетъ свои разсужденія,—сообщаютъ особенную въскость и убъдительность его сужденіямъ и заключеніямъ.

Въ чемъ же состоитъ тотъ путь научнаго изследованія исторіи жизни и дела Христова, которымъ нашъ авторъ нашелъ нужнымъ пройти для удостоверенія въ истине и которымъ онъ возвратился въ ней после некотораго времени удаленія изъ-подъ ея крова? Объ этомъ сообщаетъ намъ самъ авторъ въ своемъ предисловіи.

"Кто чувствуетъ себя неудовлетвореннымъ обыденными понятіями о Інсуст Христт, говорить онь, и витест съ темъ проникнутъ живою потребностію составить себъ болье опредъленное представление о Немъ, можетъ предпринять работу, которая людямъ, не ощущающимъ этой потребности, покажется смълоюи опасною. Онъ можетъ проследить исторически, съ самаго начала, весь ходъ этого міроваго событія, съ тою целію, чтобы составить себъ заключение, которое было бы основано не на вившнемъ авторитетъ, а на фактическихъ по видимому доказательствахъ, притически разсмотрънныхъ. Для этого ему необходимомысленно перенестись въ тв времена, когда Тотъ, котораго мы наываемъ Христомъ, еще не носилъ этого имени, а представлялся людямъ, по описанію св. ев. Луки, молодымъ многообъщающимъ человъкомъ, пользовавшимся любовью въ средъ тъхъ, которые Его знали, и особеннымъ благоволеніемъ Божіимъ (этимъ объясняется, замътимъ, заглавіе вниги: "се человъкъ"), — и затъмъ просавдить шагъ за шагомъ все Его посавдующее жизнеописаніе".

"Подобную работу предприняль авторъ настонщей вниги для собственнаго удовлетворенія, посль того какъ, прочитавъ немалое число сочиненій о І. Христъ, онъ принужденъ былъ совнаться, что нътъ другой исторической личности, которой побужденія, цъли и чувствованія оставались бы для него стольнепонятными. Изслъдованію, оказавшемуся полезнымъ для самого автора, можетъ быть, суждено принести пользу и другимъ".

Какъ всякій, сколько-нибудь знакомый съ современнымъ положеніемъ вопроса о евангеліяхъ и евангельской исторіи, можетъ видъть,—проложенный себъ нашимъ авторомъ путь къ выясненю истины о Христъ и Его дълъ въ существъ не новъ. Это

есть обычное утверждение такъ называемой отрицательной критики, что современное общехристівнское понятіе о Христъ и Его двив-совсвиъ не то, какое имвии современники Христа и даже самъ Христосъ, что оно есть плодъ церковнаго развитія и выработалось современемъ и постепенно, хотя основы его даны уже и въ апостольское время, именно въ возарвніяхъ ап. Павла, что, следов., для возстановленія истины историческому изследованію нужно вернуться на рубежь древняго и новаго міра и оттуда начать совершенно независимое отъ ортодоксальнаго взгляда разсмотреніе какъ дошедшихъ до насъ памятниковъ, иогущихъ быть источникомъ свёдёній о Христе и Его деятельности, такъ и заключающихся въ нихъ фактовъ, совершая это дъло съ самою строгою критическою осторожностью. Кто не знаетъ, что въ этой именно независимости историческаго изслъдованія отъ общехристівнскаго понятія о Христв отрицательная вритика и видитъ свою особенную заслугу, именуя ее научнымъ безпристрастіемъ? И такъ, путь автора "Ессе Ното" къ изследованію ерангельской исторіи-въ существъ не новъ. И однакоже ны сказали, что одно изъ достоинствъ его труда завлючается именно въ оригинальности избраннаго имъ пути для удостовъренія въ истинъ о Христь. Почему же? А потому, что представители отрицательной критики, объщая сами и приглашая другихъ вступить на указанный путь, на самомъ деле никогда на него не вступали, что хвалясь научнымъ безпристрастіемъ въ историческомъ изследованіи, они на самомъ деле боле пристрастны, нежели върующіе, положительнаго направленія историки-богословы. За современной исторической критикой совершенно справедливо утвердилось название отрицательной: это-краткая, но вполнъ точная ея характеристика. Обыкновенно ученые этого направленія исходять въ своихъ изследованіяхъ изъ следующихъ положеній, которыя составляють ихъ исповіданіе виры: чудо вообще невозможно; соединение въ одномъ лицъ существъ безконечнаго и конечнаго есть непримиримое противорвчие и не можетъ быть допущено здравымъ разсудномъ; такъ накъ все совершающееся въ мірт есть безконечная цтпь причинъ и следствій, то, въ частности, каждое событіе въ исторіи человъчества есть только необходимый результать прошедша о съ одной стороны, съ другой-тъхъ безчисленныхъ условій современныхъ, при которыхъ и среди которыхъ оно совершилось, равно какъ и каждое историческое лице, каждый историческій дъятель едва можетъ быть носителемъ и исполнителемъ выработаннаго предшествующимъ временемъ. Отсюда уже дълаются безъ всякихъ изследованій прямые выводы, которые образують новые члены съры последователей отрицательной критики: такъ какъ чудо вообще невозможно, то всв повытствованія о чудесахъ Христа суть плоды или вымысла народной молвы, или ошибокъ неумълаго наблюденія очевидцевъ Христа, или даже обиана; такъ какъ личное соединение конечнаго съ безконечнымъ невозможно, то Христосъ не могъ произносить такихъ ръчей и изръченій, въ которыхъ бы приписывалъ Себъ сыновство Божіе не въ теократическомъ, а въ собственномъ смысле; такъ какъ Христосъ могъ быть только носителемъ и выполнителемъ идей, господствовавшихъ въ Его время, то первоначальное христіанство, какъ оно ивошло отъ самого Христа, не должно быть далеко отъ іудейства ни въ догмъ, ни въ обрядъ. Вотъ тъ догматы въры, на которыхъ построяются всв изследованія отрицательной критики о евангеліяхъ и евангельской исторів. Понятно само собою, что такого рода изследованія составляють только длинный, предлинный путь возвращенія въ положеніямь, отъ которыхь исходять, приступая въ делу исторического разследованія истины; эти ивследованія не могуть привести ни въ какимъ инымъ заключеніямъ о Христъ и Его дъль, кромъ вышесказанныхъ положеній. А такъ вакъ эти положенія суть достояніе извъстнаго направленія философіи нашего времени, то и выходить, что изследованія отрицательной критики не возстановляють намъ и не могутъ возстановить образа Христа, какимъ Онъ былъ на самомъ дълъ или хотя бы казался современникамъ; представители отридательной критики дають намъ образъ Христа, кавимъ Онъ представляется ихъ сознанію, связанному вышесказанными догматами ихъ въры.

Что же касается автора "Ессе Номо", то нельзя не замътить, что и онъ вернулся воспоминаниемъ къ въку Христову въ одеждъ сына 19 въка, что неизбъжно; однакоже, —какъ увидимъ изъ обзора содержания его книги, —приступая къ работъ, онъ запассъ безпристрастиемъ въ такой степени, что едвали онъ не имълъправа сказать о своемъ трудъ то, что сказаль о немъ въ пре-

дисловін. Онъ приступасть нь своєму изследованію действительно въ расположеніи духа еще неверующаго наблюдателя шаговъ, словъ и дель І. Христа. Но онъ точно также действительно становится въ ряды современниковъ-очевидцевъ Христа и потому вивсте съ ними не дозволяеть себе быть настолько доверчивымъ, чтобы безъ достаточныхъ фактическихъ основаній признать въ Інсусе изъ Назарета Основателя религіи, считающей венами свое существованіе, какъ это на самомъ деле делають носледователи отрицательной критической школы. Такимъ образомъ наніъ авторъ, выходя на борьбу съ неверіемъ, какъ бы принимаетъ оружіе, которымъ предлагаетъ сражаться врагъ; но благодаря нравственной мощи своего духа, такъ владетъ этимъ оружіемъ, что обращаетъ его къ защите себя и къ поражению врага.

Впрочемъ нашъ авторъ не беретъ вопроса объ исторія І. Христа во всей его общирности. Вопросъ этотъ, вообще говоря, въ настоящее время распадается на два вопроса: о евангеліяхъ и евантельской исторіи; въ первоиъ случав требуется критическая провърка подлинности евангелій, какъ произведеній современниковъ-очевидцевъ Христа и какъ. поэтому, вполнъ достовърныхъ источниковъ свъдъній объ основатель христіанства; во второмъ случав ученому изследованію предлежить двойная задача: во 1) провърда достовърности свазаній евангельскихъ, во 2) выясненіе заключенныхъ въ нихъ истинъ о Христъ и Его дълъ. Очевидно, что всв эти вопросы стоятъ въ тесной между собою связи, такъ что ръшеніе одного изъ нихъ въ извъстномъ сиысль есть предрашение и другихъ въ сиысль соотвътственномъ. Однакоже нашъ авторъ нашелъ возможнымъ-и на дълъ доказаль эту возможность -- совершить основательное изследованіе евангельской исторіи безъ предварительной провърки вижшнихъ признаковъ подлинности евангелій. "Онъ, говоритъ Гладстонъ, занялся оцънкою не полномочія посла, а содержанія посланія; предоставляя другимъ изследовать подлинность печати и надписи пакета, онъ принался за изучение того, что въ немъ заключается. Такой способъ пониманія критической работы, прибавляетъ Гладстонъ, имфетъ весьма существенное значение: опфика внутренняго характера документа и содержащагося въ немъ ученія можетъ, до извъстной степени, замънить другое сильнъйшее довазательство, основанное на внёшних признавахъ подлинности происхожденія разсматриваемаго документа" (стр. 4).—Но и изъ того, что приняль на себя нашъ авторъ, онъ изследуетъ только одну сторону вопроса, въ разсматриваемой же 1-й части своей книги—даже половину ея. "Настоящее сочиненіе, говоритъ онъ въ предисловіи, составляетъ только часть изследованія; оно не касается никакихъ богословскихъ вопросовъ. Христосъ, какъ создатель новаго богословскихъ вопросовъ. Христосъ, какъ создатель новаго богословія и новой религіи, составитъ предметъ другаго сочиненія. Пока авторъ постарался дать отвётъ на вопросъ: что имълъ въ виду Христосъ при основаніи того общества, которое носитъ Его имя, и какимъ образомъ это общество приспособлено къ достиженію предложенной ему цъли".

Въ чемъ, наконецъ, заключается оригинальность склада мыслей и пониманія авторомъ предмета своего изслідованія, это видно будеть изъ самой его книги, къ изложенію содержанія нівсколькихъ главъ которой мы теперь и приступимъ.

Изследованіе свое авторъ начинаеть съ исторіи явленія Крестителя. При чтеніи этой главы, равно накъ и большей части всего последующаго, не следуеть забывать, что авторъ разсматриваетъ событія евангельской исторіи съ точки зрвнія хотя честнаго, безпристрастнаго, но еще невърующаго наблюдателя. Съ такой точки зрвнія, конечно, явленіе Крестителя должно представляться исключительно только плодомъ современнаго ему народнаго настроенія, а Христосъ-только продолжателенъ и исполнителемъ того же дъла, которое предпринималъ, не совствъ удачно, еще Креститель. - "Движеніе, говорить авторъ, изъ котораго возникла христіанская церковь, началось еще до приществія І. Христа", и не только Іуден, но и вси римская имперія находилась въ состояни замъчательного подготовления въ восприятию ученія и учрежденія, осуществившихся въ христівнской церкви. Драма древняго общества была разъиграна до последней сцены и повсюду чувствовалась нужда въ всестороннемъ обновленім. Но болъе всего въ этому была подготовлена Палестина, и тамъ еще до пришествія предопредъленнаго Основателя этого новаго порядка появились уже, болье или менье несовершенныя, попытки въ его осуществленію. Такая попытка принадлежитъ именно Крестителю, этому возродителю древняго пророческаго духа.

Явленіе Іоанна Крестителя, облеченнаго пророческою властію, посл'в нів скольких візковъ, въ теченіе которых Ісгова лишиль Свой народь этого дара,—должно было произвести и произвело величайшее возбужденіе въ народь,—несравненно большее, чівмъ всякая война или революція. Однакоже, візроятно, многимъ изътіхъ, которые были свидітелями того величественнаго зрізніща, какъ къ Іоанну на Іорданъ стекались отовсюду для крещенія народныя толіы, въ послідствій приходила на умъ мысль, что Креститель не оправдаль возбужденных в имъ надеждъ.

Но такъ думать могли только по невёдёнію задачи, какая предлежала Іоанну. Крестителю дано было осуществить два предмета во время своей двятельности: во 1) положить зачатии новому порядку, и во 2) указать народу на преемника несравненно превосходившаго самого Іоанна въ величіи и могуществъ. Этого преемника себъ Іоаннъ усмотръль въ одномъ изъ своихъ родственниковъ, Інсусв изъ Назарета 1). Какія же качества приписываль Інсусу, своему преемнику, современный Ему внимательный наблюдатель-Іоаннъ, и чего въ сущности последній ожидаль отъ двятельности Інсуса?-Мивніе Крестителя о І. Христв сосредоточивается въ наименованіи имъ Христа "Агицемъ Божіниъ, принимающимъ на Себи гръхи міра". Понятіе "Агнецъ Божій составляеть содержаніе одного изъ самыхъ поразительныхъ псалмовъ (Пс. 22), откуда оно и заимствовано Іоанномъ, мысли котораго вообще были наполнены изображеніями почерпнутыми изъ Ветх. Завъта. Въ указанномъ псалмъ псялмопъвецъ описываеть себя въ виде овцы, принадлежащей къ стаду Ісговы, . находищейся въ безопасности подъ Его попеченіемъ, освобожденной отъ всякихъ заботъ благодаря увфренности его въ охранъ и извлекающей изъ этой увъренности въ безопасности возможность наслаждаться безъ пресыщенія всеми естественными благами, которыя представляетъ жизнь. Такое настроеніе души, которое поистинъ составляетъ всъми искомое счастіе и желаемое дарство небесное, дается немногимъ. Но тв немногіе, которымъ



<sup>1)</sup> Предполагается авторомъ, конечно, что Іоаннъ уже прежде встръчался съ І. Христомъ. Извъстное мъсто въ Евангеліи отъ Іоанна (1, 33.), гдъ Креститель говоритъ, что не зналъ Іисуса до чрезвычайныхъ знаменій при Его прещеніи, авторъ объясняеть такъ, что Іоаннъ только послѣ знаменій при прещеніи позналъ въ Іисусъ Того, который долженъ идти за Нимъ.

удастся обръсть это внутреннее царство Божіе, могуть быть названы побъдителями въ борьбъ,—имъ принадлежить царство и вънецъ жизни. Самъ Креститель не могъ быть причисленъ къ сыщамо Божіимъ,—Онъ былъ борцемъ въ жизни, личностью, которой нелегко и только послъ продолжительной борьбы дается душевный покой. Волненіе духа привело его въ пустыню, гдъ онъ въ продолженіи нъсколькихъ годовъ боролся съ мыслями, съ которыми ему нелегко было совладать, и гдъ онъ наконецъ провозгласилъ громкую тревогу въ народъ. Сознавъ превосходство Того, чья увъренность никогда не колебалась и ненарушимый миръ духа котораго нивогда не разотраивался никавими волненіями жизни,—онъ преклонился предъ царственностію внутренняго благосостоянія 2). Чего же онъ ожидалъ отъ Его дъятельности?

По словамъ Іоанна, у Христа въ рукахъ будетъ находиться допата, готорою Онъ станетъ вънть народъ. Христосъ возобновиль древній теократическій договорь (завіть) сь народомь. Но не весь народъ достоинъ былъ пребыть въ этомъ договоръ. Въ виду грядущей погибели еврейского народа, которую Іоаннъ считаетъ неизбъжною, въ ожиданіи наступающаго "гивва", нужно было искать спасенія въ тэхъ, въ средв которыхъ могь бы увъковъчиться завътъ, въ собраніи около Христа лучшихъ умовъ народа, для вилюченія ихъ въ тотъ преобразованный (новый) вавътъ, который мы называемъ христіанствомъ и который устояль и распространился после разрушенія ісрус. храма.--Далес, вакъ говоритъ Іоаннъ, Христосъ будетъ крестить "Духомъ Святымъ и огнемъ". Іоаннъ сознавалъ, что въ его крещеніи заключалось только понитіе отреченія отъ худыхъ привычекъ. Но еще большее необходимо было. Нужно было возбудить воодушевленіе. Безстрастное (холодное) сердце не можетъ быть чистымъ, добродътель не ограждена отъ паденія, пока она не согръта воодушевленіемъ. Эту-то согрътую огнемь воодушевленія добродътель и долженъ былъ развить Христосъ. Вамътимъ, что лучшаго пониманія последних в словъ Крестителя со стороны неверующаго-нельзя и желать.



<sup>\*)</sup> Выраженіе: вземляй гръхи міра, авторъ признаеть имѣющимъ по видимому отношеніе къ ветхоз жертвоприношенію; но объ этомъ онъ намъренъ говорить въ последующихъ частяхъ своего изследованія.

Подъ вліяніемъ "возбужденія духа" (понятно, что не иначе могь понимать нашь авторь слова евангелистовъ: "веденъ бысть духомъ въ пустыню"),—вызвыниего какъ самымъ крещеніемъ и сопровождавшими оное небесными знаменіями, такъ и указонісмъ Крестителя на Інсуса, какъ на идущаго за нимъ", — Христосъ удалился въ пустыню. Тамъ въ уединеніи и послѣ внутренней борьбы, подобной, можетъ быть, той, которой подвергся Креститель до своего появленія въ качествъ народнаго пророка, созрыль тотъ планъ дъйствія, который І. Христосъ сталъ приводить въ исполненіе, съ самаго момента своего возвращенія въ среду общества, съ непоколебимою увъренностію и съ несокрушимою твердостію. Въ чемъ же заключалась эта "внутренняя борьба І. Христа въ пустынъ и откуда она зародилась?

Изложимъ это словами автора:

"Въ чудеса вообще върится не легко, и потому ихъ достовърность привнается обыжновенно только тогда, когда они подтверждены иногочисленными фактическими доказательствами. Некоторыя изъ евангельскихъ чудесъ сопровождаются доказательствами, которыя, при безпристрастномъ ихъ обсужденіц, окавываются восьма опивными; такъ мапримаръ подтверждены: воскресение Христово, явление Христа апостолу Павлу и наконецъ тоть овять, что Івсусъ Христосъ вообще чудесно исцівляль болівни. Доназательства, представляющися въ подтверждение этихъ чудесъ, такъ сильны, что они не могутъ быть объяснены никакимъ другимъ цредположениемъ, камъ только твиъ, что означенныя чудесныя дійствія нетинно совершились. Если же допустить дійствительность этихъ чудесъ, то, твиъ санынъ, невероятность иногихъ другихъ сверхъественныхъ явленій, менье сильно обставленныхъ оактическими докавательствами, вначительно ослабляется; такъ напр. чудесныя явленія, сопровождавиня прещение Спасителя, не принадлежать из числу тахъ, потерыя подтверждены сильными вившинии доказательствами. Что же насается обстоятельствъ, сопровождавшихъ испушеніе, то нельзя не замітить, что они не мотан быть сообщены очевидцемъ; сабдуетъ предположить, что самъ Христосъ передаль повъствование о нихъ Своимъ ученикамъ:

"Съ другой стороны, удаление Інсуса Христа въ пустыню и замъчательния духовная борьба, происшедшая въ Немъ передъ начатиемъ предлежавшаго Ему дъла, суть самты чрезвычайно въроятные сами по себъ; описание ме обстоятельствъ, сопровождавшихъ нокушение, изъ накого бы источина вто описание ин происходило, неситъ на себъ характеръ весьма сильной внутренней состоятельности, и даже, что въ мемъ могло бы казаться невъроятнымъ, говоритъ въ пользу въроятия сакта, въ виду невозможности измышления цисмотого, что въ немъ заключается невъроятнаго. Народное воображение, моторое пораждаетъ слухи и затъмъ само же въритъ имъ, вообще не очемъснособно на возвышенные, ндеальные и хорошо выдержанные вымыслы. На-

родное воображение плодородно и держится упорно созданнаго имъ самимъ, но оно не обладаетъ ни особенною силой, ни особенною глубиной. Христосъ въ пустынъ-это такой предметь, надъ которымъ воображение не могло не работать, но вивств съ твиъ, это несонивнее слешкомъ возвышений предметь, чтобы дюдское воображение могло работать надъ намъ услъщво. Еслибы описание искушения Інсуса Христа было последствиемъ народнаго воображенія, то оно віроятно оказалось бы преисполненнымъ весьма странными, но, вийств съ твиъ, и весьив ребяческими подробностями. Между твиъ, евангельское описание своеобразно и неподражаемо, какъ неподражаемъ и самъ характеръ Христа. Это такое искушение, которое никогда и никвиъ не могле быть испытано и вивств съ твиъ, такое, поторое именно Христосъ, и Христось въ этихъ исключительныхъ обстоятельствахъ, долженъ быль испытать Замвчательно наконецъ, что самый сакть изложень въ Евангелін въ виль сухой хроники, безъ всякихъ прикрасъ, несмотря на то, что излагаемое событіе могло дать богатый матеріаль для целой поэмы; разсказывающій, повидимому, передветь слышанное, но накъбы не отдавая себъ даже отчета въ томъ, на сколько подробности происшествія могуть соотвітствовать существу его.

"Для правильной оцінки положенія, мы должны прежде всего приноминть особенности характера Івсуса Христа, въ тонъ, виді, какъ оні описаны Крестителенъ. Но этимъ еще не вполив объясняется все положеніє; необходимо упомянуть объ одномъ весьма важномъ обстоятельстві. Только послі мскушенія, Христосъ является творящимъ чудеса. Такимъ образомъ мы можемъ представить себі, что только тогда Христосъ (какъ человікъ) восприняль совнаніе Своей чудодійственной силы. Этого нигді не высказанно ясно въ Писамін, но, между тімъ, въ этомъ явно заключается ключь ять уразумінію всего повітвованія объ искушеніи. Самое искушеніе обусловливается возбущеніемъ духа отъ раждающагося сознанія сверхъестественной силы.

"Інсусъ находится въ пустынв, въ мастности лишенной пищи: преобладаю. щая двятельность духа заставила Его забыть временно о телесныхъ потребвостяхъ, но, накомецъ проявляется реакція крайней усталости, съ голодомъ является искушеніе. "Сынъ Божій, Тебіз подчинены всіз силы остества; повели, чтобъ эти намии превратились въ хлебъ". Немного найдется людей, которые были бы въ состояніи, находясь въ затруднительныхъ обстоятельствахъ и обладая исключительною властію, воздержаться отъ преступныхъ двиствій. Но Христосъ болве поражается благоговвніемъ, чвиъ возвышается отъ своего новаго дара. Въ своей крайней нуждь, Онъ предпочитаетъ лучше терпъть, чъмъ искать помощи въ средствахъ, которыя признаетъ ввъренными Ему, канъ залогъ царства Божія. Могъ ли, когда либо, поэтъ или изобрътатель дерзнуть выныслить самоотреченіе, подобное этому? Съ другой стороны, накой отвётъ могь более приличествовать Агицу Бога, накъ не приведение словъ Писвиія: "не хавбонъ однинъ будеть жить человінь, но всякинь словоиъ, исходящимъ изъ устъ Божінкъ"? Новое искушеніе возинкаетъ какъ бы нвъ реанцін санаго тормества віры: если Ты Сынъ Божій, бросься внизъ, мбо нацисано: "ангеламъ Своимъ заповъдаетъ о Тебъ, и на рукамъ понесутъ Тебя, да не преткнешься о камень ногою Твоею". Никакое другое лицо, кроиз Христа, не могло подвергнуться подобному искушенію; Онъ же именно долженъ быль подтвергнуться такому искушенію. Затімь самая побіда надъ мосліднимь должна была высказаться въ Немъ, какъ въ Сымі Божіемъ, безусловно проникнутомъ сыновнимъ почтеніемъ и сыновнимъ довіріємъ къ Отцу,—именно въ томъ виді, въ какомъ, по словамъ Писанія, она высказалась: "Не искушай Господа Бога твоего".

"Въ третьемъ искушени предъ Христомъ предстало видвије всеобщаго царства. Чъмъ могли быть вызваны такія мысли у сына плотника (Марк. 6, 3), чъмъ, какъ не тъмъ же новымъ сознаніемъ сверхъестественной силы, которое послужило поводомъ къ искушенію: превратить камии въ хлъбъ и броенться на руки охраняющихъ ангеловъ? Это обстоятельство, совокупно съ предсказаніемъ Іоанна Предтечи, и съ изреченіями древнихъ пророковъ о Мессін, которыя, безъ сомивнія, были хорошо извъстны Інсусу Христу,—и могло только вызвать подобнаго рода видъніе.

"Повъствование объ искушении только въ томъ случав можетъ нивть право на наше довъріе, если мы предположимъ, что оно передано намъ со словъ самого Спасителя; если же изъ этого заключить далве, что переданный въ такомъ видв разсказъ долженъ по всей ввроятности быть признанъ изложевіемъ собственнаго взгляда Інсуса Христа на происходившее съ Нимъ въ пустынь, -- то можно представить себь, что предъ Нимъ возникло искушение сотворить ивчто такое, что после ближайшаго обсуждения, Онъ призналь равнымъ поплоненію духу злобы. Но въ чемъ могло заплючаться это нічто? Если предположить, что это нъчто заключалось въ искушении, насильственнымъ путемъ установить царство Мессін въ мірів, то этимъ объяснится весьма многое въ последующей жизни Інсуса Христа, и все описание ея получить необывновенную полноту и состоятельность. Мы можемъ представить себъ, что искуситель приблизился къ Нему, какъбы нашептывая слова: "препояшь Себя по бедру мечемъ Твоимъ, возсядь на колесницу, и десница Твоя покажеть Тебв дивныя двла." Искушеніе поклониться злому духу заключалось именно въ искушения основать царство Мессин на началь силы. Но Інсусъ Христосъ сознательно избираетъ другой путь. Онъ ръшается основать Свое царство на внутреннемъ духовномъ согласіи людей, а не на страхв; Ойъ ръшается повергнуть Себя, съ Своими царственными требованіями и во всемъ страшномъ величіи Своей чистоты, въ среду людей лишеннымъ всякой возожности защиты, въ виду Своего несокрушимаго намеренія пользоваться сверхъестественною силой только для блага людей, какъ бы злобно последніе ин преследовали Его. Такимъ въ действительности и былъ Его образъ действія. Избравъ путь, Онъ не отклонялся отъ него въ теченіе всей Своей земной жизни, не смотря на то, что въ политическомъ отношеніи, если только можно такъ выразиться, подобный образъ дъйствія долженъ быль погубить Его и привести въ смущение самыхъ върныхъ Его последователей.

"Такова исторія искушенія Христа. Она не основана на сильныхъ вившажих доказательствахъ, но, по самому существу діла, едва ли можно допустить, чтобы искушеніе Інсуса Христа было другаго рода,—вопервыхъ потому, что эта исторія несравненно удивительніе всякаго возможнаго вымысла, и во

вторыхъ, потому что она, въ своей необычайности, такъ корошо соотвётствуетъ карактеру Інсуса Христа, на сколько мы можемъ судить о немъ по предшествующему ознакомленію и на сколько онъ еще более выяснится предълами, въ теченія дальнёйшаго взелёдованія". 3)

Пророчество Крестителя сосредсточивалось въ словахъ: "приблизилось царствіе Божіе". І. Христосъ принялъ изъ устъ его это пророчество и Самъ повсюду провозглашалъ о приближеніи царствія Божія. А видвніе Имъ во время искушенія царства показываетъ, что въ мысли Христа съ самаго начала было, — что именно Онь долженъ былъ основать это царство. Что же Онъ понималъ подъ именемъ царствія Божія?

"Древняя теократія прошла, въ своемъ развитіи два главныхъ монента. Въ первое время, преобладавшее въ іудейскомъ народъ сознаніе, что онъ состоитъ подъ непосредственнымъ управленіемъ Ісговы, было такъ сильно, что даже нысль, возложить высокое звание царя на человъческое существо почиталась нечестивою. Но и въ этотъ періодъ времени народъ не чуждался однако чедовъческихъ представителей Ісговы. Когде, въ дни опасностей или народныхъ бёдствій, воздыханія Ивраиля бывали услышаны небомъ и Ісгова посылаль народу избавителя въ лицъ мудраго законодотеля или судьи, -- того, въ которомъ пребывала Его мудрость, - десница Геговы представлялась столь же могущественною, и рука Его столько-же видимо распростертою, какъ и въ то время, когда Его непосредственною силою разверзлось море. Но если извъстное лицо и могло быть исполнено премудрости и силы отъ Бога, то все же назалось невозможнымъ определить впередъ: въ накомъ именно лице эта сила отъ Бога должна была проявиться. Божественное вдохновеніе, делавшее человъка способнымъ управлять Израилемъ, уподоблялось, въ понятіяхъ народа, тому вдожновенію, которое превращаеть человіка въ пророка. Возлагать на человвка пожизненно царскія права, съ закрвпленіемъ таковыхъ въ его потоиствъ, не обусловливая даже преемственности власти какими-либо признажами, могущими служить доказательствомъ пребыванія, на преемникахъ



<sup>\*)</sup> Замѣтимъ отъ себя, что предволоженіе автора, будто І. Христосъ только въ пустынъ искушенія пришелъ къ ощущенію сознанію въ Себь чудотворной силы, необходимобыло ему, какъ скоро онъ зарожденія Христовыхъ жекушеній ищеть не внь, а внутри дужа Самого І. Христа. Но если, какъ приниметь и авторъ, разсказъ объ некушеніи переданъ намъ, чрезъ апостоловъ, Самимъ І. Христомъ, и въ словахъ, которыми онъ передалъ, выразилось нониманіе втихъ искушеній Самимъ Господомъ; то върующему трудно согласиться въ этомъ съ авторомъ. Въ остальномъ объясненіе автора не предлагаєть, строго говоря, ничего новаго. Ніжоторыя своеобразныя подробности отоять въ связи со взглядомъ автора на источникъ искушеній. Разсужденіе же его о достовірности исторіи искушенія Христа составляєть пречурасивійшую апологетическую страницу въ его книгь".

царя, божественной силы и премудрости, казалось какъ бы равносильнымъ лишению Ісговы права избирать своихъ собственныхъ пословъ.

Тавимъ образомъ, въ теченім продолжительнаго періода времени преобладала система, которую можно назвать "почитанісмъ вдохновенныхъ дюдей". Съ теченіемъ времени, однако, требованіе народа, желавшаго установленія неизміннаго обрава правленія, съ точнымъ опреділеніемъ накъ присвоенныхъ ему правъ и преимуществъ, такъ и способа перехода правленія отъ одного лица въ другому, усиливалось все болве и болве. Несмотря на неодновратные и торжественные протесты со стороны представителей пророчества противъ всявихъ подобныхъ стремленій, пришлось подчиниться воль народа и учредить насабдственную монархію. Со времени учрежденія посабдней, іуден находились, вплоть до самаго вавилонскаго планенія, подъ управленіемъ представителей Ісговы, въ лице парей изъдома Давидова. Лицо, пребывавщее востоянно, а не при навъстныхъ только обстоятельствахъ, представителемъ Ісговы, лицо, служившее отраженісмъ не телько. Его мудрости и справедливости, но и Его царственнаго величія передъ избраннымъ народомъ, предстоявшій у престола Ісговы мужь, который являлся какъ бы пособникомъ Господа силъ, долженъ былъ называться уже не служителенъ, а сыномъ Ісговы.

Въ которой же изъ означенныхъ двукъ оориъ намфревался Христосъ вовстановитъ древнюю теократію? Мы находимъ отвётъ на нашъ вопросъ въ видёніи вселенскаго царства, которое предстало предъ Нимъ въ пустынѣ. Оно заключало въ себъ, несомивино, представленіе теократическаго царства, возстановленнаго въ той оориѣ, въ какой таковая существовала при Давидѣ съ видимымъ царемъ во главѣ, царемъ, который былъ бы Самъ Христосъ.

Прежде, чёмъ перейти къ разсмотрънію второстепеннаго вопроса — какія спеціально права соединялись, въ мысляхъ Інсуса, съ понятіемъ о царскомъ достоинствъ, необходимо установить тотъ главный сактъ, что Онъ вообще признавалъ за Собою царственное достоинство, сактъ, который нельзя отрицать, не отвергая всёхъ домедшихъ до насъ свидътельствъ. Жизнеописатели Христа признаютъ Его царемъ по праву наслъдства, и придаютъ большое вначеніе происхожденію Его изъ дома Давидова. Онъ Самъ обыкновенно называлъ Себя Царемъ и Господомъ, и открыто заявлялъ, что Онъ тотъ Мессія, пришествія котораго народъ ожидалъ, по указаніямъ древнихъ пророковъ.

Итакъ досель могло каваться, что Христосъ имълъ въ виду возстановить теократію въ той формь, въ которую она была облечена во времена Давида и Соломона. Могло ли однако новое царство сдълаться простою копією прежняго? Тысяча льтъ прошло съ тъхъ поръ, какъ царствовалъ Давидъ. Вътеченіи этого продолжительнаго періода времени народился новый міръ. Возможно ли было помышлять о возстановленіи древней геройской монархіи, въ средъ столь усложненной и интеллектуальной цивилизаціи, какая проявлялась въ іудейскихъ современникахъ Христа?

Это важное затрудненіе, однако, не обращало на себя, повидимому, вниманіе современниковъ Інсуса Христа. Мессія, котораго ожидали върующіе еврем, представлялся имъ не меньшимъ, но и не большимъ Давида. Размышляя въ пустынъ о предстоящемъ дъяъ, Христосъ, напротивъ того, не могъ не видъть такихъ затрудненій, о существованіи которыхъ люди даже и не подозръвали. Онъ ясно сознаваль, что Его жизнь должна была быть совершенно различною отъ жизни Давида, что представлявшійся пророжамъ образъ идеальнаго израильскаго царя быль нанесенъ прасками того времени, въ которое они жили; Онъ понималь, что хотя въ пророческихъ изображеніяхъ и было извъстное сходство съ истиною, но что въ дъйствительности порученное Ему дъло было до того сложно и деликатно, — что сознаніе всъхъ трудностей подобной задачи было недоступно даже для мудръйшаго изъ пророжовъ.

Такъ Онъ явился передъ іудеями, какъ бы сокрытый подъ незнакомымъ для нихъ образомъ. Онъ привелъ въ замвшательство всв ихъ понятія и равсчеты, провозглащая Себя твиъ Царемъ, котораго они ожидаля, и, вивств съ твиъ, не исполняя ничего такого, что, по понятіямъ іудеевъ, долженъ былъ двлать царь. Онъ двйствительно возстановилъ и теочратію и царство, но только въ сормв не только не похожей на то, что было при Давидъ,—но совершенно новой и не имъющей инчего себв подобнаго даже во всей предшествующей исторіи.

Многіе предполагають, что іуден пришли въ недоразумівніе только потому, что они придавали буквальное значение символическимъ словамъ. Утверждають нередко, что Христосъ, называя Себя Царемъ, говориль иносказательно, выражая этимъ, по мивнію одинкъ, что Онъ Богь, а по мивнію другихъ, что Онъ мудрый, святой учитель правственности, между твиъ какъ іуден понимали Его слова бунвально. Но подобные толкователи не замічають, что они приписывають разумнымъ людамъ такую ошибку, въ которую могли впасть только дикіе или діти. Мы не находимъ въ исторіи приміра тому, чтобы прин народъ былъ совращенъ съ своего пути, чтобы проявились смуты и провавыя катастровы всявдствіе такого непониманія словъ, которое могло быть разъяснено въ одинъ моментъ. Съ другой стороны они приписываютъ Христу логически совершенно необъяснимый образъ дъйствія. Мудрый учитель можеть сравнивать себя съ царемъ, желая осизательные указать на тотъ авторитеть, которымь онь пользуется, благодаря своей мудрости, но въроятно ли, чтобы онъ отказался разъяснить употребленную имъ метафору и взять назадъ сказанное, убъдившись, что его слова ведутъ къ грубому непониманію по-тоженія діяв, непониманію, которое можеть вового его и другить въ политическія катастрофы? Между тімь, изъ всего видно, что Христось крівпко держался этого титула и придаваль ему большое значение. Это подтверждается до очевидности обстоятельствами, сопровождавшими Его последнее вшествіе въ Іерусалимъ. Далве несомивнио, что присвоение Себв царственности было выставлено причиною Его казни. На прибитой въ Его престу надписи были начертаны слова: "Царь Іудейскій". Возножно ли посл'в всего вышензложеннаго предполагать, что царственность Его не заключала въ себв ничего существеннаго,-неужели Онъ умеръ за метафору?

Не подлежить сомивнію, что Христось признаваль свою царственность, въ сравненіи съ царственностію Давида, не только не менве существенною, но даже несравненно болве славною, котя Онъ и понималь эту царственность въ совершенно особенномъ смыслв, отказываясь пользоваться разными цар-

скими правами и пренмуществами. Въ какомъ же смыслѣ Онъ понималъ эту нарственность? Земной царь у евреевъ служилъ представителемъ Небеснаго Царя, но только въ нѣкоторыхъ дѣлахъ; затѣмъ оставались еще другія дѣйствія, которыя не могли входить въ кругъ дѣятельности земнаго царя. Въ обыкновенныхъ дѣлахъ управленія земной царь дѣйствовалъ въ качествѣ уполномоченнаго отъ Бога, но оставались нѣкоторыя дѣйствія, совершенныя разъ на всегда Ісговою для іудейскаго народа, по отношенію къ которымъ никто изъ дома Давидова не могъ замѣнить Его, по той простой причинѣ, что эти дѣйствія уже болѣе не повторялись. Между тѣмъ въ нихъ-то именно, а не въ обыкновенныхъ, постоянно повторявшихся, дѣлахъ правленія и проявлялось все великое и все славное царственности Ісговы.

Къ втимъ последнимъ деяніямъ следуетъ отнести следующія два—призывъ парода и дарованіе ему закона.

Христосъ сосредоточнаъ свои мысли исключительно на основномъ и высшемъ царственномъ дълъ. Онъ почиталъ Монсеевъ законъ не менъе своихъ современниковъ, но Онъ намвренно решился заменить его новымъ закономъ, объявленнымъ на основаніи своего собственнаго авторитета. Онъ приняль на Себя задачу скорве втораго Монсея, чемъ втораго Давида. Хотя Онъ и отказывался вступать въ разсмотрение частныхъ законодательныхъ вопросовъ, жоторые Ему предлагались въ разное время, мы однако нигдъ не видимъ, чтобы Онъ когда-либо отказывался отъ объявленія своихъ решеній по какожу-либо общему законодательному вопросу. Но, вивств съ твиъ. Онъ пошелъ тораздо далве, предпринявъ преобразование несравненно болве коренное, чвиъ то, которое было совершено Монсеенъ. Онъ сивло объявилъ, что двло, совершенное на Синав, должно быть Имъ передвлано вновь. Онъ призналъ Себя вивств съ твиъ уполномоченнымъ повторить и то первообразное двло, которое еще гораздо ранве было совершено Невидимымъ Царемъ въ вемлв "Ура халдейскаго", т.-е. тотъ призывъ, которымъ созданъ іудейскій народъ. Въ словахъ: "приближается царство Божіе", мы видъли до сихъ поръ только провозглашение предстоявшаго возстановления прежней теократии, но болье тлубокое обсуждение покажеть намъ. что этими словами обусловливались новый призывъ, новый законъ и новая общественность. Въ древнія времена Авравну предсталъ голосъ, глаголавшій: "пойди изъ вемли твоей, отъ родства твоего, и изъ дома отца твоего, и иди въ землю, которую Я укажу тебъ, и Я произведу отъ тебя великій народъ.... и благословится въ тебі всі племена эемныя" 1). Ныив же послышался въ Палестинв гласъ, глаголющій: "нвтъ никого, кто оставиль бы домъ, или братьевъ, или сестеръ, или отца, или мать шли жену, или детей, или земли, ради Меня и Евангелія, и не получилъ бы мынъ, во время сіе, среди гоненій, во сто крать болье,... а въ въкъ гряду щемъ жизни ввчной" 1).

Но въ этомъ заключается еще не вся Его задача. Христосъ былъ болве, чъмъ новый Авраамъ и Моисей. Со времени установленія Монсеева закона,

<sup>4)</sup> But. 12, 1-3.

<sup>2)</sup> Mapr. 10, 29-30.

въ понятіяхъ людей произошелъ переворотъ, почти необратившій на себъ вниманія современниковъ, потому что онъ совершался постепенно, мо который, несмотря на то, является величайшимъ изъ когда-либо происходившихъ въ человъческихъ понятіяхъ переворотовъ. Съ теченіемъ времени люди сталь постепенно приходить, если и не къ ясному сознанію, то по крайней мъръ, къ предчувствію безсмертыя. Этотъ великій переворотъ начался еще до времени пришествія Христова; но Христу было предназначено превратить этопредчувствіе въ славную увъренность.

Въ моментъ пришествія Христова, ученіе о бевсмертіи души уже звачительно распространилось между іудении; вслідствіе того, понятіе ихъ о могуществів и величіи Ісговы, представителемъ которато явился Христосъ, должно было быть уже несравненно боліве сознательное и благоговійное, чімъ во времена Монсея. Въ древнее время Ісгова сліднять за приведеніемъ въ исполненіе закона чрезъ посредство уполномоченныхъ Имъ гражданскихъ діятелей; судебные приговоры, непосредственно отъ Него исходящіе, составляли різдкое исключеніе. Съ раскрытіемъ идеи безсмертія, задача гражданской магистратуры отодвинулась на задній планъ; Ісгова представняся сознанію іудеевъ лично творящимъ судъ въ таниственномъ царствів, лежащемъ за предблами смерти.

Отказываясь отъ исполненія обязанностей гражданскаго судьи, Христосъ тімъ самымъ не отстраняль отъ Себя всякаго діла суда. Мы виділи, что судьи считались исполнителями воли Ісговы, но ихъ приговоры составляли только второстепенную, меньшую часть воздійствія Ісговы на судьбу своего народа. Отклонивъ эту посліднюю, меньшую обязанность, Христосъ приняль въ свою десницу все остальное, т.-е. непосредственно божественный судъ. Отказываясь настойчиво отъ исполненія должности гражданскаго судьи, Христосъ, однако, постоянно произноснить свой судъ надъ людьми — фактъ этотъ проявляется въ теченіе всей Его земной жизни и не можетъ не поразить даже при поверхностномъ ознакомленіи съ св. Писаніємъ.

Такимъ образомъ Христосъ, называя Себя Царемъ и вийстй съ тимъ Царемъ царства Божія, или другими словами: Царемъ, представляющимъ величіе Невидимаго Царя въ духовной теократіи, принималъ на себя характеръ прежде всего Основателя, затимъ Законодателя и наконецъ, въ нискольно особенномъ и высшемъ смыслі, Судьи новаго божественнаго общества.

Нельзя не удивляться величію предпріятія. Но не менве удивительны м средства, которыми оно было приведено въ исполненіе, т.-е. чудеса, сотворенныя Інсусомъ Христомъ. Но, не выходимъ ли мы изъ сферы положительныхъ доказательствъ, не выходимъ ли мы изъ области даже того, что вообще можетъ быть положительнымъ образомъ доказано, утверждая, что Христосъ двйствительно творилъ чудеса? Отлагая, пока, разрішеніе вопроса о двйствительности сотворенныхъ Имъ чудесъ, мы можемъ въ настоящемъ случав ограничиться постановкою факта, который вполив можетъ быть подтвержденъположительными доводами и который двйствительно доказанъ столь же неопровержимо, какъ и самое непреложное изъ встах историческихъ событій, — а именно, что Христосъ Самъ заявлялъ, что Онъ творитъ чудеса. Мы можемъ

чити еще далве, утверждая съ полнымъ убвиденіемъ, что последователи Христа върнан въ Его чудотворную силу и что вменю, вследствие этого обстоятельства, они главнымъ образомъ согласились признать за Нимъ тотъ высшій авторитеть и то высшее достоинство, признанія которыхъ Онъ требовьлъ отъ своихъ последователей. Сведения, дошедшия до насъ о разныхъ чущесвать, могуть быть преувеличены. — можеть быть, что въ некоторыхъ случаяхъ были воспроизведены повъствованія, не имъвшій положительнаго основанія; но въ общемъ чудеса занямають столь преобладающее місто въ таль Христовонъ, что всикое объяснение, которое стремилось бы представить чувеса вообще-какъ плодъ воображенія последователей ли Христа или позднайшихъ временъ, уничтожало бы тамъ самымъ достоварность существующихъ историческихъ документовъ, т.-е. Св. Писанія, не въ нікоторыхъ частехъ только, но въ полномъ ихъ составъ, и превращало бы Хритса въ совершенно миническую личность, подобную Геркулесу или любому герою мивологін. Между твив, все наше изложеніе именно стремится доказать, что Христосъ, въ томъ видв, какъ Онъ представляется намъ Св. Писаніемъ, не есть иноическая личность; ны основываемъ наше убъждение на томъ, что характеръ, воспроизведенный четырьмя евангельскими жизнеописаніями, поразительно последователень во всехь своихь широкихь чертахь; и выфсть съ твиъ, до того своеобразенъ, что самое возникновение этого понятия находится вив всякой возможности выдумки. Вымышление подобнаго характера вполив недоступно творчеству ума даже генівльной личности, а тъмъ болье творчеству поллективнаго разсудка извёстной эпохи, который называють обыкновенно сознаність въка. Если же характерь, описанный въ Евангеліяхъ, носить вообще ревльный и историческій отпечатокь, то изъ этого можно зажиючить о достовърности самаго источника; допуская же эту достовърность, нельзя оспаравать, что личность Христа связывается съ понятіемъ о чудесныхъ дъйствіяхъ. Степень нашей віры въ дівствительность чудесь должна зависьть, крожь того, въ значительной мёрь, отъ того понятія, которое мы составнив себв о правдивости Христа, а убъждение въ Его безусловной праввивости не можеть не украпляться въ насъ все болае и болае, по мара того, какъ мы буденъ подвигаться въ изучении Его жизни. Впроченъ, въ настоящемъ случав, т.-е. при изследовании плана, предлежавшаго Христу, и средствъ, унотребленныхъ Инъ въ дъло для приведенія этого плана въ исполненіе, сущность вопроса висколько не изминяется отъ того, творились ли чудеса дъйствительно, или потъ; для насъ пока достаточно знать, что современники върняя въ ихъ дъйствительность, ибо отсюдо сабдуетъ, что вліяніе ихъ на людей было во всякомъ случай равнозначущимъ съ вліянісмъ дійствительно сотворенныхъ чудесъ. По этому, мы здёсь можемъ говорить о нихъ, какъ о дъйствительныхъ чудесахъ.

Уже выше было указано, что нь чудотворной силь Христа мы находимъобъеснение того влівнія и той власти надъ людьми, которыми Онъ пользовался. Важно однако разсмотрать: канимъ именно образомъ проявлялось это
дъйствіе? Одна сверхъестественная сила еще не доставила бы Христу того
вліянія на людей, которое Ему было нужно для совершенія своего дала, она

могла бы даровать Ему только то вліяніе, которое Онъ отвергь такъ рѣшительно съ самаго начала. Кромѣ того, у древнихъ понятіе сверхъестественной силы не всегда соединялось съ мыслію о Богѣ или божествѣ; существовало даже мнѣніе, что сверхъестественная сила можетъ быть столько жепринадлежностію злыхъ, какъ и добрыхъ духовъ; поэтому, на проявленіе сверхъестественной силы смотрѣли не всегда съ благоговѣніемъ, часто она возбуждала ужаоъ. Первыя сверхъестественныя дѣйствія Христа не разъ возбуждали чувство страха и безпокойства въ свидѣтеляхъ.

Такимъ образомъ можно было ожидать, что неограниченное пользованіе сверхъестественной силою будеть скорве препятствовать, чёмъ содёйствовать осуществленію той задачи, которую поставиль Себё Христосъ. Увёренность, что они находятся подъ властію божественнаго Учителя, должна была возвышать духъ Его учениковъ и полезно дёйствовать на нихъ, — но вмёстё съ тёмъ, ихъ умственная свобода не могла не быть подавляема сознаніемъ, что ени находятся въ присутствів всемогущей, всесокрушающей силы. Дёйствіе всесокрушающей силы сверхъестественнаго могущества послужило бы не столько къ утвержденію, сколько къ ослабленію вліянія на людей божественной мудрости Учителя, обладавшаго этою всесокрушающею силой. Неограниченное примёненіе послёдней оледеняло бы чувства людей, и связывало бы узами страха ихъ умственныя способности; всякій законъ, который быль бы принятъ людьми подъ вліяніемъ подобнаго настроенія, сталъ бы приводиться въ исполненіе только до тёхъ поръ, пока не изгладилось бы изъ памяти людей впечатлёніе страха, вызваннаго въ нихъ всемогушествомъ законодателя.

Въ одной изъ предшествующихъ главъ, им уже воснулись вопроса о иврахъ, принятыхъ Христомъ для предупрежденія подобнаго результата. Мы видъли, что Онъ явно наложилъ на Себя самоограничение въ пользовании сверхъестественной силою. Провозгласивъ начало: что Онъ "пришелъ не погублять души человъческія, а спасать", Христосъ безусловно воздерживался отъ всякаго дъйствія, могущаго нанести вредъ или ущербъ кому-либо. Онъ савдоваль по этому пути такъ неуклонно, что безвредность Его сдвававсь вскоръ явною для всъхъ. Никто не сомиъвался въ вбсолютномъ, безграничномъ терпвніц того Царя, дарственнымъ претенвіямъ котораго всв удивлялись; всв могли убъдиться въ томъ, что Онъ не противится даже самой отважной критикъ и что Онъ смиренно переноситъ самыя горькія и даже самыж злобныя нападки противъ Его личности. Человъческія уста обсуждали, съ поливищею свободой, Его права и Его характеръ. Люди не только не ваирали на Него съ твиъ крайнииъ страхомъ, который могъ бы воспрепятствовать имъ въ сознательномъ принятіи Его ученія, но, напротивъ того, они постепенно привыкали обращаться съ Нимъ, несмотря на то, что сознавали Его. сверхъестественную силу, съ такою безвастънчивою ненавистью, какую они побоялись бы высказать предъ обыкновеннымъ врагомъ. Только этимъ и объясняется удивительная непоследовательность, которая, повидимому, выскавывалась въ ихъ отношеніяхъ во Христу. Они, напримірь, открыто обвивяли Его въ томъ, что Онъ находится въ соювъ съ діаволомъ, допуская такимъ образомъ, что Онъ имветъ возможность причинять имъ ужасивниее зло, и,

весмотря на то, они столь мало страшились Его, что даже вызывали Его проявить всю свою силу, хотя эта сила и могла быть обращена противъ нихъ. Дъло въ томъ, что они были увърены, что Христосъ, сознательно и намъренно. Самъ обезоружнать Себя—и въ этомъ отношени ихъ суждение было вполиъ правильно. На ихъ злобныя дъйствия Онъ отвъчалъ только словесными укорами и, всявдствие того, ихъ дерзость, мало-но-малу, достигла такихъразмъровъ, что они ръщились покуситься на жизнь Того, въ чудотворной силъ котораго они даже не сомиъвались.

Но именно это непостижниое самоограничение, избавивъ Інсуса отъ ложныхъ друзей и своекорыстныхъ и низкихъ льстецовъ, спасло созданное Имъ царетво отъ раставнія эгонаномъ и мірскими интересами, и доставило Ему талую власть надъ добрыми серднами, какой никакое другое средство не моглобы даровать Ему. Власть, соединенная съ протостію, сила, пребывающая въмирномъ самоограничении, представляють собою самое благородное и самое достойное любви явленіе, съ которымъ ничто другое не можетъ сравниться. Умфренность Христа въ пользованіи своєю сверхъестественной силою представляеть самую замівчательную черту Его личности. Она является духовнымъ и нравственнымъ чудомъ, превосходищимъ всф физическія чудеса. Мирный покой въ величіи, проходящій чрезъ всю жизнь Інсуса Христа, представляеть собою, несомивню, самый возвыщенный образь совершенства, какой только можетъ постичь мысль человака. Эти удивительныя черты Его харавтера и были главною причиной Его неограниченной и непосредственной власти надъ мыслями и сердцами людей. Соединение величия и самопожертвованія, невыразимая снисходительность, могущественная сила, сдерживаемая могучинь санообладаніемь, однинь словомь Кресть Христовь — воть что пріобрию Ему всв сердца.

Остановимся на этомъ. Мы изложили содержание первыхъ пяти главъ разсматриваемой книги. Если кому желательно познакометься съ остальными, не менже интересными четырьмя ок главами, то, надвемся, не будеть онь жаловаться на напрасный расходъ, пріобрътя себъ самую внигу. Мы же будемъ считать свою задачу исполненною, если читатель, на основании не стольво нашихъ сужденій, столько на основаніи сдёланныхъ изъ книги выдержевъ-пріобраль достаточно ясное о ней понятів. Эти выдержин ясно показывають, что изследованіе неизвестнаго англійскаго богослова, весмотря на то, что онъ начинаетъ его въ товъ невърующаго наблюдателя фактовъ евангельской исторіи, всявдствіе радкаго безпристрастія автора, -- на первыхъ же страницахъ приводитъ его въ соювъ съ защитниками достовтрности еказаній нашихъ евангелистовъ о Христв и Его дель. А чемъ далье онъ подвигается на пути своего изследованія, темъ болье проникается убъжденіемъ, что обравъ Основателя христіановой

религіи долженъ быть именно таковъ, какъ начертали его намъ наши каноническія евангелія. Христосъ и Его исторія не могли быть выдуманы ни единичнымъ, ни коллективнымъ умомъ; основные, существенные факты евангельской исторіи настолько твердо засвидѣтельствованы, что дѣйствительность ихъ не можетъ подвергнуть сомнѣнію никакое нападеніе отрицательной критики; если же остаются неоспоримо достовѣрными факты существенные, то и что не обставлено сильными внѣшними доказательствами, въ глазахъ безпристрастнаго читателя не должно, по рѣшительному согласію съ тѣмъ существеннымъ, возбуждать относительно себя сомиѣніе, — вотъ выводы, къ которымъ пришелъ нашъ авторъ путемъ дѣйствительно безпристрастнаго изслѣдованія.

Если, такимъ образомъ, разсматриваемая книга заключаетъ въ себъ нелишнія страницы для христіанской апологетики, то она привноситъ собою ивчто и въ болве глубокому и точному пониманію характера дъятельности Христа и хода евангельской исторіи. Это имчто имветь своимь центромь понятіе автора о царствъ и царственности Христа, гдъ преимущественно и выразился тотъ своеобразный силадъ мыслей его въ сферв предмета изследованія, о которомъ мы предупреждали въ своихъ предварительныхъ замвчаніяхъ о книгв. Правда, изображеніе авторомъ той постепенности, съ которою, будто бы, І. Христосъ приходиль, до начала общественной своей двятельности, къ совнанію предлежавшей Ему задачи, представляеть изчто блазнительное для православного смысла и чувства. Но это второстепенная сторона дала и можетъ составлять принадлежность лишь силада ныслей автора "Ессе Ното". Но то, что авторъ самынъ ръшительнымъ образомъ настанваетъ, что Христосъ отнюдь не отназывался отъ титула царя, въ соединеніи съ распрытіемъ высшихъ правъ и обязанностей царя, которыя въ древнее время нринадлежали только Ісговъ, а теперь Христосъ принималь не Себя,-это не должно пройти безследно для углубленія богословской исторической мысли.

Такое пониманіе авторомъ свойствъ и хода евангельской исторіи миветь, слёдов., значеніе и безотносительно из интересамъ христіанской апологетики. Но еще болье оно важно въ интересамъ последней, какъ основательнейшее доказательство досто-

върности евангельскихъ повъствованій на основаніи внутреннихъ признаковъ. Досель это доказательство слагалось изъ сльдующихъ частей: отсутствіе въ Евангеліяхъ противоръчій между собою, а также съ данными исторіи, хронологіи, этнографіи и географіи; очевидная объективность повъствованія; полное соотвътствіе повъствуемаго съ личностію І. Христа, какъ Боючеловъка. Но доселв еще не было такого глубокаго и цвлостнаго раскрытія соотвътствія евангельскихъ сказаній съ личностію І. Христа, какъ Мессіи. Если это и дълали иногда христіанскіе впологеты, то посредствомъ снесенія отдільных фактовъ евангельской исторіи съ отрывочно взятыми ветхозавітными изрівченіями. Авторъ же "Ессе Номо" береть цальный образь Христа, вакъ Мессіи, и глубоко раскрываетъ какъ его существенныя черты, такъ и его полное соотвътствіе тому образу идеальнаго царя, который, только съ неизбъяною принъсью красовъ своего времени, предносился всегда уму ветхозавътныхъ прорововъ. Авторъ, какъ это мы уже замвчали, дъйствительно возвращается умомъ своимъ въ эпоху начала христіанства, дъйствительно становится въ среду современныхъ Христу іудеевъ, внимательно читаетъ ветхозавътныя ихъ писанія и съ точки арвнія последнихъ смотритъ и судитъ о Христв и Его двав. Отсюда и произошла своеобразность его взгляда и пониманія. Правда, при посредствъ ветхозавътныхъ писаній авторъ могъ бы придти и въ болъе возвъименному понятію о Христь и Его двяв, нежели вакое онъ высиманиваеть въ этой первой части своего ивсящованія. Но и современники Христа лишь постепенно познавали въ Немъ высшую природу; на первое же время Онъ быль для никъ только Мессія. Авторъ ведетъ свое инследованіе, угадывая, какъ понималь, на основании В. Запъта, І. Христосъ Себя и Свое дело. И въ результате оказывается, что личность съ такинъ помиманісиъ Себя, своей задачи и средствъ въ ся иснолненію — не могь изимслить ни единичный, ни коллективный умъ. Въ этомъ, по нашему мивнію, и состоить главное достомиство книги "Ессе Ношо".

Д—въ.

### МЫСЛИ И ЧУВСТВОВАНІЯ

#### митрополита филарета

ПО ДЗЛУ ОТОБРАНІЯ ЛИТОГРАФИРОВАННАГО ПЕРЕВОДА КНИГЪ ВЕТХАГО ЗАВЪТА.

По письмамъ его къ архимандриту Антонію.

Теперь, когда не только взданъ переводъ книгъ Священнаго Писанія Ветхаго Завъта на русскій языкъ, но котда св. Синодъ выскаваль и желаніе издать этотъ переводъ съ толкованіемъ, благовременно припомнить тѣ препятствія, какія это дъло вотръчало прежде.

Мы хотимъ разсиотръть дъло отобранія литографированнаго перевода Библіи. Хотя исторія этого дъла обстоятельно изложена въ статьяхъ г. Чистовича о переводъ библіи на русскій языкъ, но въ письмахъ митрополита Филарета къ намѣстнику Лаврым архии. Антонію встръчаются такія частныя подробности, которыя яснѣе иредставляютъ отношеніе къ этому дѣлу митрополита Филарета, въ продолженіи пятидесяти лѣтъ неуклонно старавшагося дать русской церкви русскій переводъ Библіи. Тогда какъ вліятельныя лица духовныя и свѣтскія колебались то въту, то въ другую сторону, онъ терпя и многія скорби шель късвоей цѣли. И наконецъ "Православному Обогрѣнію" вынала честь подъ покровительствомъ м. Филарета напечатать переводъ св. Писанія В. Завѣта другаго ревнителя этого святаго дѣла миссіонера Макарія, который за сиѣлое слово свое въпользу перевода немало пострадалъ.

Дълая выписки изъ писенъ митр. Филарета въ врхии. Антоию мы желаемъ также обратить вниманіе на тѣ интересный свъдънія, которыя встръчаются въ перепискѣ митрополита съ Антоніемъ, второй томъ которой вскорѣ долженъ выдти въ свътъ.

Студенты С.-Петербургской академін съ въдома или безъ въдона о. протојерен Павскаго отлитограопровали деланный въ власев переводъ пророческихъ и учительныхъ инигъ Ветхаго Завъта. Желая облегчить для себя издержии литографированія, они предложили студентамъ московской духовной академін, не желаеть ли кто-либо пріобрасть эквенпляры этого изданія. Это было именно въ то время, какъ мы были на старшенъ богословскомъ курст академін. Нужду въ русскоит переводт Библін мы ощущали на каждомъ, можно сказать, шагу нашихъ занятій. Догматическое богословіе читаль намъ тогди бывшій ректоромь Фидаретъ (умершій Черниговскимъ архіепископомъ). Всв мессівнскіе тексты онъ приводиль по еврейской Библіи и иного останавливался на объяснение словъ предлагая свой переводъ. Въ сочиненіяхъ, которыя мы почти ежемъсячно писали, хотя мъста Священнаго Писанія и приводились по славянски, но смыслъ ихъ объясняяся сообразно съ еврейскимь текстомъ. На класси еврейского языка готовый переводъ быль очень нужнымъ пособіемъ; потому что въ продолженіе чась переводили 30 и болье стиховъ. Мы конечно, очень слабые знанісив сврейскаго языка, пользовались или латинскимъ переводомъ Вульгаты и Тремеллія вли измецкимъ Лютера и Мейера; оранцувскій переводъ не польновался у насъ уважениемъ, такъ какъ онъ быль очень свободенъ. Хотя латинскій языкъ вев виали хорошо, миогіе знали корошо и намецкій; но иногда нелегно было прибрать удачное русское слово для выраженія того или другаго слова латинскаго или намециаго. Были далаемы переводы накоторых в ингъ пророчесних в учительных Ветхаго Завъта и въ московской академін. Эквенпляръ перевода 12 неньшихъ пророковъ хранился и въ библютекъ. У меня въ рукахъ быль переводъ вниги пророка Авнінда и книгъ Притчей и Экилезівств, оставшійся посли дван моего архіепископа подольскаго Кирилла, который делаль павоторыя поправки въ этомъ переводъ. Но полнаго перевода пророковъ не было. Потому несмотря на довольно высокую

цвиу дитографированнаго перевода нашлось среди студентовъ и даже наставниковъ академіи немало лицъ, желавшихъ имъть этотъ переводъ. Я подписался на два экземпляра, - одинь для брата моего (архіен. Костроискаго Платона), бывшаго тогда баккалавромъ академіи, другой для инспектора академіи. На издожение содержания главъ въ книгахъ пророческихъ мы не обращали вниманія, и хотя замъчали отступающее отъ принятаго объясненіе пророческих в мъсть, но важности этому объясненію никавой не давали, потому что привыкли у иностранныхъ толковниновъ встръчеть подобныя объяснения. Съ этими объяснениями знакомили насъ и на классъ догнатического богословія и на влассь Священнаго Писанія съ критическимъ разборомъ ихъ. Въ 1836 г. было напечатано сочинение студента западеми А. С. Терновскаго, въ которомъ объяснялось пророчество Исвін объ Энианунів. Здёсь излагались и опровергались тё толкованія, въ которыхъ не признавался мессіанскій смысль этого пророчества. Посему вреда отъ дитографированнаго перевода нечего было опасаться для школы духовной. Для предохраненія отъ безсознательнаго повторенія неправильнаго изложенія содержанія пропочествъ достаточно было бы наставнину указать на эту ненравильность. А еслибы студентамъ назначили написать объясненіе того или другаго пророчества, то они сами опровергли бы объясненіе прот. Павскаго. Иначе посмотръль на это дъло преподаватель по влассу Священкаго Писанія въ нашей акаденіи о. Аганангелъ (умершій архіспископомъ Вольнскимъ). Онъ въ распространенія этого перевода виделъ попытну пропагандировать неологическія иден, приверженцень которыхь считали прот. Павскаго. Онъ нъ тремъ витрополитамъ написалъ донесевие о распространении этого перевода, указавъ и на изкоторыя неисправности самаго перевода, но особенно выставивъ неправильное изложение содержания пророчествъ. Чтобы спрыть себя, евон донесекія безъ имени онъ отправиль изъ Владиміра. Должно прибавить, что въ своемъ письмв о. Агазангель указываль на необходиность перевода книгь Ветхаго Завъта съ еврейскаго модъ надворомъ святьйшаго Синода. Никому въ академів с. Агаеангель не сказаль о своемъ доносъ.

Изъ этого доноса возникло дъло, которое кончилось удаленіемъ витрополитовъ Московскаго и Кіевскаго изъ Синода. О. Агазангель со времени вступленія своего въ долиность наставнива и до гробовой доски быль горячимъ противниномъ визшательства оберъ-прокура Синода въ дёла церковныя. Теперь же самъ своимъ доносомъ доставиль оберъ-прокурору давно вскомый и желанный имъ случай къ удаленію вліятельныхъ въ Синодѣ митрополитовъ, чтобы самому вольнѣе распоряжаться дълами церковными, при потерявшемъ почти равсудовъ отъ старости митрополитъ Серафинъ 1).

То правда, что студенты Петербургской академін незакожно поступили, отлитографировавъ переводъ внигъ Св. Писанія не подходящій подъ рубрику лекцій. Заслуживаль порицанія и протојерей Павскій какъ за то, что своими оглавленіями ослабляль значение пророчествъ, такъ и за то, что довводилъ дитографировать свой переводъ. Но согласно съ уставомъ цензуры, достаточно было бы безъ цензуры напечатанную книгу отобрать и ограничиться замічаніємъ протоїерею Павскому, и строгимъ виушеніемъ виновнымъ студентамъ. Но здёсь присоединились другія обстоятельства. Въ 1836 г. назначенъ быль оберъ-прокуроромъ св. Синода молодой полковникъ графъ Протасовъ, честолюбивый, властолюбивый и способный въ администраціи. Съ восторгомъ принялъ онъ это назнапеніе<sup>3</sup>). Ему захотелось своему и безъ того весьма высокому месту дать министерскую обстановку учрежденіемъ департаментовъ хотя подъ ниымъ названіемъ. Митрополить Московскій сильно боролся противъ сего предположенія. Ему особенно жаль было видеть уничтоженіе Коминссін духовныхъ училищъ и замёну ен духовно-учебнымъ Управленіемъ. Онъ справедливо опасался, что все завідываніе духовными училищами перейдетъ къ оберъ прокурору,и начнется ломка уставовъ по личной прихоти людей, немивющихъ богословского обра-



<sup>\*)</sup> Въ последствии преосв. Агаевитель сознаваль, что онъ сделаль величайжиую ошибку, и что ему следовало объяснить дело примо митрополиту Филарету. "Но меня тогда заставило такъ действовать, говориль онъ, то сочувствіе, жажое встретиль этоть переводь въ академіи даже среди наставниковъ".

<sup>\*)</sup> Преосв. Игнатій Брянчаниновъ въ одномъ письмѣ писалъ. "Когда г. Протасова сдѣлали оберъ-прокуроромъ, онъ пріѣзжаетъ къ генералъ-адъютанту. Чичерину и говоритъ ему: "поздравь меня, я—министръ, я—архіерей, я—ч... знаетъ что". Филаретъ Кіевскій услышавъ вто сказалъ: справедливо тольно вослѣдиес.

зованія и непомимающихъ правильно нуждъ и положенія духовенства, или по одному тщеславному желанію выставить себа преобразователями. Могло быть даже худшее. Филаретъ не отстонаъ Коминссін духовныхъ училищъ, но нажется успълъ поставить управление въ большее подчинение святейшему Синоду, чъмъ хотълось грасу Протасову. Это возбудило въ грасъ Протасовъ непріязненное чувство къ митрополиту Филарету, котораго авторитетъ и въсъ въ Синодъ и въ дъдахъ вообще церковныхъ казался ограниченіемъ его власти и вліянія. Онъ искаль случан унизить посковского митрополита. Въ 1839 года издано было сочинение студента Московской духовной академін Руднева о "Ересяхъ и расколахъ въ русской церкви", писанное по предложенію графа Румянцева. Сочиненіе удостоено было предназначенной премін, и съ согласія митроп. Филарета напечатано. При разборъ мизнія римской церкви преданіе наввано было второстепеннымъ источникомъ въры. Такое мивніе Филаретъ высвазыналъ еще въ 1811 г.; въ его Катихизисв ничего не сказано было о важности преданія. Ректоръ академін Филаретъ тому же училъ съ каоедры; впрочемъ половина наставниковъ академіи и притомъ большая держалась инаго взгляда. Равногласіе происходило не столько отъ существа дёла, сколько отъ неодинавоваго пониманія слова: предакіе. Н'якоторые подъ преданіемъ какъ первостепеннымъ источникомъ въры разумъди и частныя мивнія, которыя издагались въ сочиненіяхъ отцевъ. церкви. Въ Синодъ замътили погръшноссь и вину ея стали укавывать въ Катихизись митрополита Филарета. Сочинение было исправлено; опальныя страницы перепечатаны; Филаретъ сказаль проповедь о значени преданий и въ Катихизисе сделаль дополнение. Но все-таки успъли пустить молну о неправославим митр. Филарета. Между тъмъ новое духовно-учебное Управленае желая показать, что оно не даромъ замънило Конмисію духовныхъ училищъ, потребовало конспекты богословскихъ наукъ отъ ревторовъ семинарій и наставниковъ академій. Болъе другижъ понравился графу Протасову конспектъ богословія составленных ректоромъ Вятской семинаріи архим. Никодимомъ. Онъ вызва нъ быль въ С.-Петербургъ подъ предлогомъ разсмотрънія и исправвденія копспектовъ богословских наукъ. Графъ Протасовъ посадиль его составлять новый проекть устава семинарій, потребовавъ отъ него, чтобы онъ ни слова о семъ не говорилъ аркіереямъ. Худо было уже то, что дёло это начиналось подобно затовору въ тиши и неизвёстности для тёхъ, кому прежде всёхъ нужно было знать. Потомъ и основная мысль проекта делеко не свидётельствовала, чтобы затёвавшіе это преобразованіе были знакомы съ здравыми началами педагогиви.

Не прошло еще двадцати лътъ, какъ самый рамкія по преобразованію семинаріи выпустили первыхъ своихъ воспитанниковъ; другія едва успъли выпустить три, четыре курса. Но архіврен замічали уже добрые плоды отъ новаго воспитанія. Нужно было продолжить этотъ срокъ испытанія, но между тімъ поспітшили переділать уставъ. Основная мысль вновь затівяннаго преобразованія семинарій была та, чтобы дать боліве праштическій характеръ воспитанію семинаристовъ, и изъ нихъ хотіли сділать не только служителей церкви, совершителей тамиствъ и учителей народа, но и врачей недуговъ тілесныхъ, руководителей въ сельскомъ хозяйствъ, землемівровъ, естествоиспытателей и пр. Забыта была простая русская пословица: за семью зайцами погонишься, ни одного не поймаешь.

Ректоръ Вятской семинаріи Никодимъ оказался мало уступчивымъ въ пользу новаго проекта. Человъкъ съ своеобразными мыслями о многомъ, онъ былъ вмёстё съ тёмъ съ упругою волею неподдающеюся чужимъ идеямъ. Не смотря на запретъ оберъпрокурора онъ сообщилъ митр. Филарету свъденія о дёль, которое на него возложено. Митр. Филаретъ хотя никому не говорилъ о томъ, что арх. Никодимъ ему сообщаетъ в), но его знакомство съ ходомъ этого держимаго подъ секретомъ дёла обнаруживало источникъ, изъ котораго онъ могъ получать свъденія. Никодимъ былъ отстраненъ отъ дёла особенно потому, что вскоръ



<sup>\*)</sup> Во второй книгь Чтеній Общ. Истор. и Древ. Росс. за 1877 г. помівщена мною память о митр. Филаретів преосв. Никодима. Преосв. Никодимъ со времени пребыванія своего въ Сбпу-гів началь вести записки и во времени кончины овъ писаль уже 39 томъ въ листь этихъ записовъ. Посліднія страницы писаны наканунів смерти. Кромів напечатанной въ Чт. Об. памяти о митр. Филаретів есть его записка о митр. Филаретів боліве краткая, поздніве писамная, но въней онъ нічто высказываеть умолченное въ пространномъ. Какъ записки такъ и письма его представляють очень много митересныхъ свіденій в сужденій.

нашии болье споособное орудіе въ Одесноих ректорь Аванасів, котораго и назначни ректоромъ С.-Петербургской академіи. Дъло преобразованія семинарій поведено было митрополитами Московскимъ и Кієвскимъ, которые въ виду объявленнаго графомъ Протасовыиъ Высочайшаго повельнія нагнать изъ семинаріи философію, вту не только невинную, но и полезивниую науку въ семинаріяхъ і), должны же были чвиъ-либо замънить ес. На изданіе лекцій на русскомъ языкъ вивсто латимскаго твиъ охотные согласились митрополиты, что и при первомъ преобразованіи латинскій языкъ удержанъ былъ по настоянію только Дибича з). Но преобразованіе коснулось почти однихъ только семинарій. Такимъ образомъ и здысь встрытиль себъ препятствіе отъ митр. Филарета графъ Протасовъ.

Въ настояніи ввести въ семинаріяхъ изученіе Православнаго исповъданія Петра Могилы—сочиненія несравненно низшаго по своему изложенію чъмъ пространный катихивисъ митр. Филарета—и патристику высказалось отчасти то направленіе, которое многіе приписывали ісзуитскому воспитанію гр. Протасова и ближайшаго его чиновника К. С. Сербиновича в.). То правда, что

<sup>&</sup>quot;) Извъстный археологъ Н. П. Сахаровъ разсивзываль инв, что однаждъл идя по Невскому проспекту съ Романовичемъ, зашли они въ Казанскій соборъ и увидъли стоящаго на колвнахъ предъ иконою Богоматери К. С. Сербиновича. Романовичъ подойдя свади положилъ руку на плечо Сербиновичъ и сказалъ ему: какъ ты смвешь здвсь молиться? разввиы не вмвств въ компети језунтовъ давали клятву оставаться навсегда вврными римской церкимъ Съ ужасомъ отпрыгнулъ отъ него Сербиновичъ.



<sup>4)</sup> Поча философія въ прежней полноть преподавалась въ семинаріяхъ, головы семинаристовъ при переходь въ свытскія учебныя заведенія не свертывались такъ часто съ истиннаго пути, какъ это стало случаться послы ем изгнанія:

<sup>\*)</sup> Въ бытность мою въ Спб-гв. А. И. Карасевскій съ нѣкоторымъ упрекомъ сказалъ мив, что одинъ американецъ посвіцая семинарію не нашелъ человіна, который бы могъ говорить съ нимъ по латини. Надпись, говориль онъ, духовная семинарія должна быть равнозначительна надписи: знатоки латинскаго языка. Я сказалъ, что послів того, какъ перестали уроки заучивать и отвівчать по латини, безъ заботы объ усиленномъ изученіи латинскаго языка, літь черезъ десять не только говорить, да и читать по латыни разучатся въдуховныхъ школахъ. "Но меня почти всв архіерей просили уничтожить преподаваніе на латинскомъ языкі. —И я съ этимъ согласенъ, и тогда пусть надпись: Духовная семинарія будетъ означать знатокъ богословія, а не латинскаго языка.

они были воспитанники іезунтовъ, но ихъ дъйствія кажется происходили не изъ желанія пронагандировать римско католическія идеи, а изъ ограниченности ихъ познаній и особенно изъ желанія выставить неправославнымъ Московскаго митрополита. Аоанасій составиль герменевтику, въ которой высказаль порицаніе еврейскому тексту Библіи, требовалъ канонизаціи перевода 70, говориль о недостаточности Св. Писанія для знанія истинъ въры и пр. Митр. Филаретъ строго разобраль герменевтику Аоанасія и написаль записку о достоинствъ перевода 70°).

Въ пору этихъ преширательствъ полученъ былъ доносъ о распространения литографированнаго перевода пророческихъ книгъ Ветхаго Завъта.

Зная сім обстоятельства яснёе мы поймемъ переписку Митрополита Филарета съ архимандритомъ Антоніемъ по дёлу о литографированномъ переводё. Переписка начинается въ январё 1842 г.

"Поминтся, и отъ васъ я слышалъ о литографированномъ переводв и вкоторыхъ внигъ Ветхаго завъта. Изъ Владиміра присланъ на него доносъ, и діло едвали не отпроетъ имена всъхъ, къ кому онъ изъ Петербурга посланъ: не хорошо ли было бы, если бы имъющіе изданіе не по требованію, а сами представили оное начальству, какъ такое, въ которомъ оказались немаловажныя неправильности? Миъ еще до сихъ поръ не случалось разсматривать сей переводъ, кромъ пратковременнаго взгляда: но погръщности, указанныя въ доносъ важны (31 янв. 1842 г. Спб).

Отъ февр. 13-го митрополитъ даетъ предписаніе:

"Поелику открылось, что послушникъ Бегемотовъ купилъ незаконно литогравированный переводъ некоторыхъ книгъ Ветхаго Завета; а изъ сего открывается потребность предусмотрительнаго вниманія на братію Лавры по сему предмету, то наместнику Лавры поручается тщательно дознать, нетъ ли у кого изъ братіи сей книги и, если сіе откроется, изъяснить незаконность сего, и расположить, не ожидая формальнаго изъясненія, представить книгу для представленія ко миф и для препровожденія куда следуеть. На пода карам-

<sup>7)</sup> Сент. 3, 1842 г. Интр. Филаретъ писалъ къ архим. Антонію: "сегодня услышалъ я необыкновенную новость. Сочинитель герменевтики, о которой ивчто вамъ извъстно, думаетъ перенести сіе дъло на судъ восточныхъ патріарховъ. Если уже сдълано не представлявшееся въроятнымъ, можетъ и опять случиться невъроятное. Неужели наша мириая іерархія должна быть вовлечена въ распри ни на кую же потребу? Господу помолимся о миръ и соедименіи святыхъ Божіихъ церквей".

дамень приписано: переговорите о семъ съ ректоромъ акаденія, который имая также по сему предписаніе, можеть дать вамъ изкоторыя поясненія в).

14-го февраля съ надписью: секретно писалъ митрополитъ о. намъстнику:

"Миръ душѣ вашей, отецъ намѣстинкъ, а о мирѣ смиренной моей души сотворите молитву. Трудны скорби церковныя. Волны возстаютъ и тишины ва ними не видно. Іона своеволіемъ виновный въ бурѣ обличенъ; но буря не хочетъ оставить въ покоѣ сущихъ въ кораблѣ. Молитвами да помолимся Тому, кто запрещаетъ вѣтрамъ и морю.

"Посланное вамъ вчера предписание о литограсированномъ переводъ вингъ Ветхаго Завъта почитайте секретнымъ. Говорятъ, что много было показаний, которыхъ не писали въ дъло; но не пропустили показания, что послушникъ Бегемотовъ купилъ виземпляръ. Посему со вниманиемъ сдълайте порученное дознание, и по долгу върности и по долгу очищения поля отъ плевелъ и по долгу осторожности отъ ищущихъ вины и тамъ, гдъ ел нътъ, на которыхъ впрочемъ не станемъ гивваться, потому что и они водятся осторожностию во своимъ соображениямъ и догадкамъ.

Отъ 26-го февраля писалъ:

"Хорошо, что не жаль ванъ литографированнаго перевода Ветжаго Завъта, но жаль, что онъ у васъ былъ. И переводъ нехорошъ, а особенно худы придъланныя къ нему замъчанія или введенія, противныя достоинству священныхъ книгъ и уничтожающія въ нихъ пророчества о Христъ. Смотря на сіе дъло такъ, какъ оно открылось, здъсь смотрятъ на сіе дъло не столько какъ на простой недосмотръ, или недоумъніе, что дълать, сколько какъ на прикрытіе неправославнаго дъла—на полученіе экземпляровъ сего перевода и непредставленіе ихъ начальству немедленно.

Для уничтоженія вреда уже сділаннаго и для удовлетворенія нужді, конечно надлежало бы доставить правильное пособіє кт. чтенію Ветхаго Завіта съ разумініємь: но худой переводь сділаль еще боліве страшною мысль и о хорошемь переводі, котораго нівкоторые и прежде боллись. Даже мысль издать славянскій переводь съ объяснительными примічаніями встрічають недоумініємь и опасеніємь. Одинь Господь можеть помочь людямь своимь, да не страждуть гладомь слышанія Слова Божія, и да не прелыщаемы будуть ложною пишею.

Вы говорите, что молиться намъ некогда. Я лучще простве пожалуюсь на свою лёность въ молитев. Раздайте сто милостинъ по три рубля сер., но не отъ обители, а отъ меня: да молитвами меньшей братіи Своей поможеть Господь нуждамъ церкви Своей, ими же вёсть судьбами, просвётивъ наше невёдёніе, и не помянувъ машикъ грёховъ и недостомиствъ.



<sup>\*)</sup> Всёмъ студентамъ получившимъ переводъ велёно было доставить книги о. ректору. Хотя и жаль было мий экземпляра оставленнаго у меня братомъ, но принесъ его къректору, впрочемъ содравъ корошій кожаный переплетъ.

Митронелить обращается въ о. наизстнику, желая узнать его мизніе о составленной имъ запискъ. Онъ пишеть отъ 12-го марта:

Понеже спасеніе во мнозѣ совѣтѣ, въ которомъ я нерѣдко нуждаюсь, и жедаю ниѣть его отъ боящихся Бога, то прошу васъ, о. намѣстникъ, прочитать прилагаемую записку, и сказать мнѣ, думаете ли вы, что я могу быть миренъ, написавъ ее, и не упрекать себя, если паче чаянія, мѣкоторые не только всякое и на святыхъ отцахъ основанное толкованіе свящемныхъ жныгъ, но и оглавленіе находятъ опаснымъ.

Ложное, несообразное съ достоинствомъ св. Писанія, и вредное помятіе о пророчествахъ и нівкоторыхъ книгахъ В. Завіта, которое выравняюсь и боліве мян меніве распрострамилось посредствомъ литографированнаго паревода, требуетъ врачебнаго средства.

Одни запретительныя средства недовольно надежны тогда, когда любознательность, со дня на день болже распространяющаяся, для своего удовлетворенія бросается на всё стороны, и темъ усильне порывается на пути незажонные, гдё недовольно устроены законные.

Посему нужно позаботиться о доставленім правильнаго и удобнаго пособія жъ разумёнію св. Писанія.

Для сего представляются испытанію и выбору следующія предположенія:

1) Издавать постепенно истолкованія св. книгъ, начиная съ пророческихъ, на которыя особенно сдёдано мападеніе, и которыхъ истолкованіе основательное особенно важно по отношенію содержанія ихъ къ Новому Завёту.

Въ основание истолкований должны быть положены:

- а) Греческій тексть седмидесяти толковниковъ.
- 6) Гдв нужно, по выраженію бл. Іеронима, истина еврейская, то-есть тексть еврейскій. NВ. зри предисловіе къ изданію славянской Библіи 1756 г. Въ томъ же предисловія можно видъть и примъръ сего. Книги пр. Іезекімля гл. ХІІ, ст. 8. Св. Синодъ въ переводъ славянскомъ исправилъ не по греческому, а еврейскому тексту: и видъхъ храма высоту. Въ оправданіе сего исправленія сказано: "понеже сіе реченіе Фраслъ во всъхъ греческихъ составахъ (текстахъ) оставленное, за имя собственное взятое, невъдомо, что значитъ, а оно сдълано съ еврейскаго глагола рва, который здъсь въ первомъ лицъ стоитъ, и значитъ видъхъ.
  - в) Самоистолкование св. Писания В. Завъта въ Новомъ.
  - г) Толкованія св. отецъ.

Толкованія не должны быть обременительны пространствоих и тяжелою ученостію, но кратки, просты, направлены къ утвержденію віры и къ назиданіво жизни.

П. Сділать изданіе всей славянской Библін, приспособленное въ удобивіствему употребленію и разумівнію.

Чтобы оно не было слишкомъ огромно, надобно исключить изъ него прибавочныя статьи, какъ-то: общирный отчетъ въ прежнихъ поправкахъ текста и обремененный ненужными словами каталогъ собственныхъ яменъ.

Вибсто того надъ каждою главою славянскаго текста, долженствующаго въ составъ своемъ остаться меприкосновеннымъ, кратко, но достаточно изложить ся содержаніе, и напечатать отличительными мелкими буквами. Такое указаніе содержанія вообще будетъ полезнымъ направленіемъ вниманія и размышленія читающаго, особенно же въ главахъ пророческихъ и трудныхъ руководствовать будетъ къ правильному разумѣнію текста.

Затъмъ подъ конецъ главы, гдъ нужно, также отличетельными буквамъ напечатать краткія примъчанія, въ которыхъ:

- а) Объяснить темныя слова и выраженія текста.
- б) Для текстовъ болъе темныхъ указать на другія мъста св. Писанія болье ясныя и служащія къ объясненію оныхъ.
  - в) Въ пророчестважъ кратко указать на главивний события.
- г) На нѣкоторые тексты, особенно вреднымъ образомъ злоупотребляемые лжеучителями, сдѣлать краткія предохранительныя истолкованія; напримѣръ, текстъ: суть скопцы, иже скопиша себе царствія ради небеснаго, истолковать такъ, чтобы скопецъ раскрывъ Библію для защищенія своего ученія, нашелъ тотчасъ опроверженіе.

III. Издать славянскую Библію, съ означеніемъ надъ каждою главою ех содержанія, и наконецъ приложить словарь невразумительныхъ словъ съ истолкованіемъ оныхъ, который впрочемъ, надобно признаться, трудно сдълать удовлетворительнымъ, потому что темнота не всегда состоятъ въ словъ, а часто въ составъ словъ, которыя порознь не невразумительны, и потому, что читателю утомительно часто перекидываться отъ текста къ словарю".

Въписьмъ отъ 3-го апрвая сообщаетъ митрополитъ о судьбъ этой записки.

"9 и 10-го марта получить утвшеніе не быль я достоинь, но вірую, что Господь облегчиль мив искушение. Записку о пособияхь из разумвнию священнаго Писанія, которую вы отъ меня имвете, насильно выманили у меня подъ твиъ предлогомъ, чтобы лучше понять мысль, поданную въ началв не мною: это было приватно. Я думаль, что если найдуть это возможнымъ, то будутъ разсуждать о семъ въ Св. Синодъ: вибсто того записка еще не утвердительная представлена въ видъ моего личнаго мивнія, безъ объявленія мив, что есть противное мивніе; написано опроверженіе въ преувеличенныхъ выраженіяхъ, которыми всякое толкованіе св. Писанія признано излишнима ч омасным»; сіе подписано владыкою новгородскимъ и его мивніе Высочайше утверджено. Сіе совершилось 7 марта; 9-го быль я въ Синодв, не зная сего, и въ сей день не объявлено; 10-го прівхаль я въ св. Синодъ, также не вная, что мив готовится: но въ половинв засвданія почувствовавъ себя нездоровымъ отправился домой, и приготовленное мив внезапно объявление, которое въ состояніи нездоровья особенно было бы трудно выслушать, послідовало безъ меня, не безъ удивленія другихъ, что я такъ внезапно удалился предъ самымъ объявленіемъ. Помолитесь, чтобы Господь вразумилъ меня, что я должень делать, и скажите инф благое слово совета. Забота не о томъ, что случилось лечно со мною, а о томъ, могу ли я сколько-нибудь быть полевенъ

службь. Не уназуется ля мив время устраняться, чтобы оплакавать грван мон, и вив мятежа двлъ молиться о благосостояни святыя церкви"?

И такъ люди вмёшавшіяся не въ свое дёло, которыхъ не жаль было метлою смести съ занимаемаго ими мёста,—мужа, замёнить котораго можетъ быть не найдутся способные не въ одно стольтіе, едва не принудили отказаться отъ должности.

На утвшительное письмо о. мамвстника митрополить отввуаль. "Много благодарю за писанное 11 дня сего мвсяца (апрвля). Двло не о томъ, чтобы уклониться отъ непріятностей, а о томъ, что въ запутанныхъ и теммых обстоятельствахъ полезнве и бозопаснве отъ нарущенія долга. Подписанное полумертвою рукою представлено, накъ написанное живою и сильною, и Высочайше утверждено. Въ такомъ случав молчать значить нвиоторымъ образомъ не давать свидвтельства истинв, а говорить значило бы дать шцущимъ вины—вину къ тяжкому обвиненію, которое поставило бы еще болве крвпкія преграды противъ свидвтельствованія о истинв. Въ такомъ положенія двла, я радъ, что мои мысли, хотя похищенныя у меня, вошли въ акты съ мониъ именемъ и следственно, что по мврв моего разумвнія представилось истиннымъ, о томъ и свидвтельствовано. Другіе сказали или умолчали свое мивніе или не имвли благовременности сказать. Не мвв ихъ судить—Господъ Самъ смй истина, да изведетъ Самъ истину Свою, яко свётъ".

Въ письмъ отъ 5-го іюля изъ Спб. говоря объ осторожности противъ недобрыхъ слуховъ о экономъ подворья замъчаетъ, что эти слухи могутъ быть бъдственны, если повторяться будутъ послъ его отъъзда изъ Спб—га; ибо тамъ жаждутъ клеветы.

И послѣ выражаль интрополить сѣтованіе за неосторожность о. намѣстнива. Отъ 15-го августа онъ писаль:

Съ дълонъ о дитографированномъ переводъ неосмотрительно у васъ поступдено. Вы доносите, что въ Лавръ ни у кого нътъ; я доношу сіе Св. Симоду, и оказывается, что былъ виземпляръ у Мелетія. Зачёмъ же не сказали рамъе, что былъ и отданъ? Еще написалъ ректоръ Академіи, что виземпляръ молученъ отъ посторонняго лица. Можно ли такъ писать въ дълъ, и особенне тогда, когда уже видно, что подъисинваются? Это значитъ возбуждать подовръніе, котя бы онаго и не было? Одно любопытство заставитъ доискиваться, что за лице, котораго не котъли назвать. Я это предвидълъ, когда писалъ въ Св. Синодъ, но миъ не возвратить же было донесеніе, что могло бы имъть видъ непрямодушнаго дъйствованія. Теперь по указу придется спрашивать виовь, докучливъе прежняго. Примите сіе въ изъясненіе того, что за симъ машисать должно будетъ".

Весною 1842 г. прибыда въ Лавру слъдствениная коминсія изъ двужъ членовъ Синодальной понторы епископа Агапита и архии. Ософана и чиновника отъ Синода Балабина, точно дъло шло о государственномъ преступленіи. Всъхъ виновныхъ въ выпискъ жингъ св. Писанія собради въ заду Академіи съ 8-ии часовъ

утра и ивкоторымъ пришлось подъ строгимъ заключеніемъ просидать до четырехъ часовъ вечера. Первымъ вызванъ былъ нъ допросу студентъ, чрезъ котораго получены были изъ С.-Петербурга эквемпляры. Никто изъ насъ не считаль себя виноватымъ, но необычайное для насъ заключение и ожидание допросараждали какой-то трепеть. Прежде всего мы желали знать, о чемъ спрашиваютъ, чего добиваются. Вызванные и допрошенные не могли съ нами видёться; но мы нашли возножность чревъ окошко получить письменное показаніе, о чемъ спрашиваютъ, и что отвъчали. Часу уже въ третьемъ дня вызвали меня въ допросу. В. "За чёмъ вы два экземиляра выписали?" О. Потому что кинга хорошая. Балабинъ: А! Вы считаете ее хорошею? О. Какан же книга можеть быть лучше священнаго Писанія? Балабинъ: Однакоже? О. Когда я увидёль, что есть въ ней нъкоторыя дополненія и притомъ неправильныя, я представильее о. ректору. Далве спрашиваль: не даваль ди я кому? Я отвъчаль, что ни отъ кого не сирываль ее. Потомъ, изтъ ли еще каних переводовъ св. Писанія? Я отвічаль, что піть. Видинобыло, что и савдователи довольно утомились и можеть быть надобло слышать однообразіе отвътовъ. Меня недолго держали. Впроченъ допытались они, что есть въ библютекъ академической переводъ ибкоторыхъ книгъ св. Писанія Ветхаго Зав'ята и отобрали его для того, чтобы уничтожить. Такь не уважено было право высшаго учебнаго заведенія навть всякія даже пряио запрещенныя книги, только наблюдая осторожность при выдачв ихъ для пользованія. Если считали ересью переводъ книгъ св. Писанія, могли бы приказать запечатать его съ темъ, что бы выдаваемъ былъ переводъ только благонадежнымъ лецамъ. Спустя льть питивацать посль сего изъ библіотели М. Д. Анадемін отобраны были всё мистико-масонскія книги, изданныя при Александръ Николаевичъ Голицинъ, и преданы уничтоженію. Такъ одинъ оберъ-прокуроръ усердно уничтожаетъ дъла другаго, и конечно потому, что вносить личные свои взгляды на дъла святой церкви, которой и врата идовы не одолжить.

Наняванію насъ за пивніє русскаго перенода св. Писавін В. Завъта не подвергли никакому; не было наложено и церковлаго покалнія, котя, говерять, и была объ этомъ рачь.

II. KASAHCRIH.



# СЛОВО

по случаю празднованія стольтія дня рожденія императора александра I, 12 декабря 1877 года.

Не намъ, Гостоди, не намъ, но имени Твоему даждъ славу (Пс. 113, 9).

Ничвиъ инымъ не можемъ лучше предначать свое слово въ день, посвищенный воспоминанію о почивающемъ въ Бозъ Благочестивъйшемъ Императоръ Александръ Павловичъ, какъ тъми священными словами, которыми онъ самъ запечатлёлъ и увёковвишть память о важнвищей, дивно-светлой эпохе своего царствованія, - которыми онъ самъ выравиль мысль, опредёлиль возэрвніе и убъжденіе, сложившіяся и созрывшія въ его душь подъ непосредственнымъ вліявіемъ необычайвыхъ событій, славныхъ и великихъ дълъ. Не намъ, не намъ, но имени Теоему, Господи, слава,--- въ слухъ всего міра исповедуеть победитель непобедимаго дотоль полководца и сънимъ двадесяти языкъ, верховный царей, возотановитель престоловъ и ополчившихся дарствъ, освободитель и умиротворитель Европы. Христіанское смиреніе Государя, стоявшаго на верху різдко для самых в парей достижимаго величія, не менъе изумительное и поразительное, вакъ и событія техъ чудныхъ дней!

Легко понять и объяснить себъ смиреніе человъка, ничъмъ особеннымъ не возвышающагося недъ обыкновеннымъ уровнемъ большинства; нътъ ничего удивительнаго, если, въ своей скромной долъ, въ своихъ со всъхъ сторонъ ограничиваемыхъ силахъ и средствахъ, онъ справедливо не находитъ никакихъ

причинъ въ самомивнію и превозношенію себя и относить все доброе, съ нимъ бывающее, въ неизреченной благости милосердаго Бога, за нее воздавая Ему славу и благодареніе. Это такъ и должно быть, и, казалось бы, не можеть быть пначе; смиреніе туть дело накъ бы естественное, вызываемое действительнымъ положениемъ вещей. Но смирение въ такомъ невиданно-возвышенномъ и блестящемъ положени, въ какомъ былъ императоръ Александръ I... Не превышаетъ ли оно самую ивру нашего изумленія? Ніть, можемь сказать съ полною увітренностію; оно только въ высшей мъръ поучительно для насъ. Блаженной памяти императоръ Александръ Павловичъ, конечно, лучше всёхъ другихъ зналъ дъйствительное положение вещей въ нашемъ отечествъ и вполнъ могъ оцънить и опредълить дъйствительное вначение его силъ и средствъ въ борьбъ съ первымъ полководцемъ своего времени, располагавшимъ силами почти всей остальной Европы. Гдъ, въ самомъ дълъ, наши полководцы, которые бы могли превзойдти военный геній Наполеона, или даже сравняться съ нимъ? Наши военныя силы развъ не уступали своею численностью закаленной въ бояхъ, упоснной побъдами, подавляющей своею массою непріятельской рати? Наша образованность тогда только что начинала правильно развиваться и распространяться чрезъ основаніе новыхъ университетовъ и другихъ учебныхъ заведеній, которыхъ большинство, въ томъ числю и нашъ харьковскій университеть, обязаны своимъ происхожденіемъ тому же приснопамятному императору. Другія, прежде существовавшія образовательныя учрежденія, высшія и нисшія, были имъ преобразуемы, получали лучшее устройство. Производительныя силы обширивишей въмірв страны такъ же, можно сказать, были почти въ зародышъ. Во всемъ ны уступали тогда ополчившимся на насъ западнымъ народамъ. Сильны мы были только върою въ Бога, преданностію царю, любовію къ отечеству,-и въ этомъ было наше безусловное превосходство предъ ними, главивищая причина поразительныхъ нашихъ успъховъ въ великой борьбъ. Видълъ все это и зналъ Благословенный Богомъ Александръ, и всю славу совершившихся событій отнесъ, по всей справедливости, не къ себъ, не къ своему войску и народу,-которые однакожъ отличались доблестями превыше всявой хвалы, - а воздаль Дивному въ судьбахъ своихъ Богу, потому что такъ именно, и никакъ не иначе, было въ дъйствительности. Не намъ, Господи, не намъ, но имени Тосему слава!

Но въ томъ-то и состоить высовое достоинство христіанскаго сипренія, что оно діласть нась способными сознавать дійствительное положеніе вещей, действительное состояніе насъ свинкъ, въ надлежащемъ свътв. Потому-то и именуютъ смиреніе основною христіанскою добродітелью, что оно, въ своей сущности, неотдълимо отъ самосознанія, обусловливаеть собою самосознаніе, составляющее основу истино-разумной человъческой жизни. Чъмъ глубже смиреніе, тъмъ выше самосовнаніе, и чъмъ болъе сипряются, твиъ болъе бывають превознесены, и наоборотъ. Чтобы убъдиться въ тесной связи между истиннымъ смиреніемъ и истиннымъ самосознаніемъ, достаточно указать на тотъ общензвъстный фактъ, что истинно-образованные и высоворазвитые люди всегда отличаются скромностью и другими подобными качествами, выражающими внутреннее досточнство человъка. Смиреніе отнюдь не есть приниженность, та духовная скудость и ограниченность, которая чужда возвышенныхъ помысловъ и стремленій. Смиреніе, равно вавъ и самосовнаніе, не можеть и возникнуть безъ живаго и яснаго представленія о высшихъ духовныхъ совершенствахъ. Состоя въ глубоковъ чувствъ и сознаніи человъюмъ своихъ немощей, своего недостоинства, своей граховности предъ Богомъ, словомъ -- своего дъйствительнаго состоянія,— смиреніе всегда имветь въ своемъ основаніи испреннюю и живую віру въ Бога, вызывается и сопровождается благоговъйною мыслію о Его безконечныхъ совершенствахъ, о Его безпредъльномъ милосердін къ человъку, безусловной святости и высочайщемъ правосудіи. Дивными событіями отечественной войны и непосредственно за нею следовавшихъ годовъ славной эпохи въ душахъ нашихъ отцовъ и дъдовъ возбуждались и напечатлъвались самые возвышенные помыслы, святыя чувствованія. Сь жами Бою, — восклицали они въ порывъ высоваго религіовнаго одушевленія. Не по беззаконіямь нашимь сотвориль еси намь, ниже по эрпасмь нашимь воздаль еси мам»,--исповъдали они въ чуветвъ глубочайщаго сипренія предъ Богомъ. Государь и народъ соединялись въ однъхъ и тъхъ же иысляхъ, въ однихъ и тахъ же чувствованіяхъ. Это было время возбужденія нашего народнаго самосознанія, которое стало оттоль украпляться въ насъ болье и болье.

Пора было наступить этому времени. Время было намъ совнать, въ чемъ ваключается наша дъйствительная сила, опредъляющая нашу судьбу и значеніе въ міръ. Переносясь мыслію за сто лътъ предъ симъ, ко дию рожденія Императора Александра Благословеннаго, им видимъ укръпленіе, такъ сказать, физическаго роста русскаго народа возвращениемъ России западныхъ областей, населенныхъ искони православно-русскимъ племенемъ, - утвержденіемъ государственнаго начала въ областяхъ восточныхъ, сопредъльныхъ съ степями кочевыхъ племенъ Средней Азін,—установленіемъ прочныхъ границъ на юго и знаме-нательными нашими тамъ успъхами. Закончился въ главныхъ чертахъ ростъ физическій, видимо близился къ концу и воспитательный періодъ въ духв твхъ преобравованій, которыя совершены первымъ нашимъ императоромъ. Съ воцарсніемъ Аленеандра I наступало время вполнъ сознательной самостоятельной дъятельности. Прежніе наши руководители и образцы въ дълъ образованности ополчились на насъ, какъ враги, "о ихъ же ревновахомъ наставленіяхъ, сихъ враговъ имъяхомъ", угрожавшихъ нашей самобытности, можетъ быть, нашему существованію Но им не были въ собственномъ симсле народомъ юнымъ тольно потому, что повже другилъ примкнули въ семьв обравованныхъ народовъ и заимствовали процебтавшія у нихъ науки и искусства. У насъ была многовъковая, глубоко-поучительная для васъ исторія, съ своими коренными началами чистаго, изначальнаго, православнаго христіанства. Въ тяжкую годину отечественной войны испо увидыли и совинли, что въ этихъ началахъ и теперь, какъ и прежде, заключается основа нашей самобытности, главивищая опора нашего могущества, та двиствительная, живнетворная сила, посредствомъ которой мы можемъ обращать въ собственную плоть и провь плоды иновемной обравованности и торжествовать надъ своими врагами. Велинія событія блистательнымъ образомъ подтвердили это убъжденіе, отавшее существеннымъ условіемъ дальнъйшаго развитія нашей исторической жизни. Христівнскія убъяденія, конечно, всегда составляли несоврушиную силу Россін, твердость въ въръотличительное качество русскаго народа, которое выражалось

во всеми трудими и тяжелыми его обстоятельствами и не реси списало его въ теченін его многовіжовой исторін. Но діло въ томъ, что со времени преобразованій Петра, въ среда русскай жизни образовалось два различныхъ теченія, два различныхъ направленія, которыя, примиряясь и объединяясь между собою въ техъ или другихъ отдельныхъ личностихъ, никогда еще не достирали такого полнаго объединения, такого рашительнаго и торжественнаго выраженія его, какъ въ парствованіе инператора Аленсандра І. Это, дъйствительно, была эпоха пробужденія русскаго народнаго самосознанія въ томъ именно смыслі, что съ одной стороны, наше старинное самоинвніе-плодъ долговременнаго отчужденія нашего народа отъ другихъ, должно было смириться и признать превосходство и необходимость заимствуемой от вападной Европы образованности, и что съ другой стороны, превозношение людей, вкусившихъ плодовъ этой образованности и пренебрежительно относившихся безразлично во всему древне-русскому, также должно было смириться предъ завътною святынею въры и признать необходимость живаго и искренняго отношенія въ ней. Безъ сомивнія, чрезъ это не сдълались невозможными колебанія, уклоненія то въ ту, то въ другую сторону, - они дъйствительно и происходили. Но, разъ уже ставши непреложнымъ историческимъ фактомъ, это объединение началъ древле-православной веры и новонасажденной европейской образованности сдълалось необоримымъ основаніемъ и неотъемлемымъ достояніемъ нашего народнаго самосознанія, давъ ему содержаніе, опредъливъ законъ и условіе его развитія. Чёмъ далёе идеть время, тёмъ болёе и болёе выясянются, разширяются и украпляются начала, положенныя въ основу нашего народнаго самосознанія. Разрывать ихъ теперьзначило бы подвергаться приговору и осужденію, произнесенному самою жизнію и ея исторією, обрекать себя на закоснълость, или на безплодіе и пустоту.

Наше время, на которое такъ знаменательно падаетъ празднованіе стольтія дня рожденія императора Александра Благословеннаго, особенно богато всестороннимъ развитіемъ этихъ началъ, и не только внутри, но и внъ предъловъ нашего отечества. Нынъ умы и сердца русскихъ людей возбуждены и одушевлены не менъе какъ и въ 1812 году, объединяясь великою

мыслію призвать из самостоятельной и самосознательной жизни родственныя намъ племена Балканскаго полуострова. Да сохранится въ роды родовъ признательная память о почивающемъ въ Бозё Государъ, которому принадлежитъ починъ въ великомъ дълё возбужденія нашего народнаго самосознамія. Да будетъ благословеніе Божіе, почившее на императоръ Александръ I, сугубо, много и много кратъ сугубо на императоръ Александръ II, нашемъ Великомъ и Благочестивъйщемъ Государъ, и да сохранитъ Его Господь на многая и многая лъта. Аминь.

## извъстія и замътки.

#### N 8 B O T Y E T A

о состоянии москойской семинарии за 1876-77 учевный годъ.

Въ нынвшній разъ московская духовная семинарія годовщину своего основанія и открытія праздновала 8 ноября, въ день Архангела Михаила. Божественную литургію въ Николаевской семинарской церкви совершаль въ этоть день преосвященный Игнатій, епископъ можайскій, ближайше завъдующій духовноучебными заведеніями московской епархів, - причемъ і еромонахъ Амвросій (бывшій протоіерей А. О. Ключаревъ) быль посвящень въ санъ архимандрита. Пъли за литургіею все сами воспитанники семинаріи, которымъ (такъ-называемому правому хору) хорошо удалось исполнить и пъсни, составляющія принадлежность собственно архіерейского служенія. Во время причащенія священнослужащихъ преподавателемъ семинарія Д. Богольповымъ сказано было слово изъ притчи "о талантахъ", съ ивткиии и назидательными примъненіями для учащихся. Послъ богослуженія и небольшаго отдыха, во время котораго предлагался чай какъ его преосвященству съ сослужившими ему, такъ и другимъ посвтителямъ семинарскаго празднества, -- между прочими здись были его превосходительство оберъ-полицеймейстеръ-Н. У. Араповъ и его сіятельство князь Д. Й. Долгоруковъ, въ рекреаціонной заль происходиль публичный акть. Прежде всего о. ректоромъ прочитанъ былъ отчетъ о состоянии московской семинаріи по учебной и нравственно-воспитательной частямъ за прошедшій 1876—77 учебный годъ, послів чего тімъ же правымъ хоромъ воспитанниковъ пропъта была извъстная стихира-"Тебе одъющагося свътомъ, яко ризою" протојерея Турчанинова. Далве нъсколько учениковъ изъ разныхъ классовъ прочитали образцы своихъ письменныхъ упражненій, и это чтеніе: сивнилось опять изнісмъ: теперь уже всею нассою воспитаннижовъ пропъто было нъсколько стиховъ на праздникъ Срътенія Господня и послёднимъ изъ нихъ такой: "о, Христе всёхъ царю! побёды на враги вёрному Твоему рабу, императору нашему даруй"! То и другое пёніе было исполнено довольно искусно и вообще стройно, а послёднее и громогласно. Затёмъ розданы были награды лучшимъ воспитанникамъ изъ всёхъ классовъ (кромъ перваго), двоямъ деньгами и 31 книгами 1). Въ заключеніе акта также всёми воспитанниками сообща и съ большимъ одушевленіемъ исполненъ былъ народный гимнъ: "Боже Царя храни"!

Приводимъ изъ годичнаго отчета следующія сведенія: прежде всего-въ личномъ составъ служащихъ при московской семинарін въ продолженіи отчетнаго года произошли нікоторыя перемъны, именно: по истечении трехавтия-срока, назначеннаго для занятій въ распорядительномъ собраніи правленія, въ общемъ педагогическомъ собраніи произведено было переизбраніе членовъ его, и снова выбаллотированы изъ епархівльнаго духовенства священники Николопокровскій Матеій Глаголевъ и Богородицесмоленскій Симеонъ Владимірскій-на второе трехлітіе, а изъ преподавателей, взамънъ Ивана Любимова, Сергъй Рождественскій (15) 18 октября, который еще раньше-31 августа (13 сентября) уволился, по собственному прошенію, отъ должности секретари семинарского правления, и на мъсто которого, установленнымъ порядкомъ, выбранъ былъ Николай Комаровъ (6) 13 сентября. Равно за выслугою шестильтняго срока въ званіи членовъ педагогическаго собранія преподавателями Николаемъ Бълдевымъ и священникомъ Александромъ Никольскимъ, въ общемъ педагогическомъ собраніи произведена была баллотировка всвят подлежащихъ ей наставниковъ на эту должность, и снова выбаллотированъ г. Бълневъ на второе шестилетіе, а ва несостоявшимся избраніемъ втораго нандидата, по представленію ректора, на основаніи опредъленія св. Синода (15) 25 мая 1874 г., его преосвященствомъ, епископомъ можайскимъ Игнатіемъ утвержденъ членомъ правленія священникъ Николай Малиновскій, какъ старшій по числу дэтъ семинарской службы (23 февраля) 3 марта. Далье, вслыдствие отказа отъ уроковъ -французскаго языка Людвига Бертоле, съ 1 декабря быль допущенъ въ преподаванію ихъ, имъющій званіе воспитателя гимназін, Эдуардъ Вульов, который потомъ и утверждень въ долж-



<sup>4)</sup> Съ этою цвлію въ минувшемъ году было пожертвовано чрезъ магазинъ Глазунова, коллежскимъ ассессоромъ Ивановымъ 200 экз. сборника Щербины "Пчема", за каковое помертвованіе отъ правленія семинаріи выражена тму-бокая благодарнесть г. жертвователю.

вости штатнаго преподавателя сенинаріи, на основаніи новаго "положенія" о правакъ и прениуществахълицъ, служащихъ при духовно-учебныхъ заведеніяхъ, какъ оказавшій удовлетворительное знаніе и французскаго и русскаго языковъ, а вийств и копошіе педагогическіе пріемы (22) 30 декабря). Затанъ, на масто переведеннаго къ Покровскому собору, помощника инспектора, священника Григорія Скворцова изъ насколькихъ конкуррентовъ ректоромъ и инспекторомъ избранъ былъ состоявшій уже болье 4 льть въ той же должности при тульской семинарии, вандидать московской академіи, Клименть Минервинь, который тогда же, т.-е. безъ положеннаго (трехивсячнаго) испытанія, н утвержденъ его преосвященствомъ, какъ перемъщенный только изъ одной семинаріи въ другую (17) 22 декабря. (Такимъ же порядкомъ опредълнянсь и комнатные надзирателя) 2). Наконецъ, на мъсто переведеннаго въ Тихоновской, въ Сокольникахъ, церяви, эконома семинарін, свищенника Василія Шумова, изъдвухъ кандидатовъ, получившихъ при баллотировив равное число избирательных в голосовъ (священники Іоакиманской, въ г. Можайскъ, цервви студентъ Евгеній Лебедевъ и Спасской, села Вантвева, Ісаннъ Озерецковскій), на основаніи опредъленія св. Синода отъ (31 января) (24 февраля) 1869 г., его высокопреосвященств из быль утверждень въ должности эконома первый - о. Лебедевъ (11) 13 августа, который всябдь затвив, согласно его прошенію, причисленъ и къ штату Николаевской семинарской церкви.

Накоторые изъ преподавателей и субъинсиенторовъ, сверкъ службы при семинаріи, имали въ истепшенъ году, какъ и въ иредшествующіе годы, съ разрашенія епархіальнаго начальства, занятія въ другихъ учебныхъ заведеніяхъ, а также посвящали свои силы ученымъ и литературнымъ трудамъ: такъ священиятъ Владиміръ Марковъ состоялъ редакторомъ журнала "Миссіо-



э) Въ мастоящее время при вдъщией семинарів состоять шесть комнатамкъ надвирателей для бликайшаго наблюденія за воспятаннявами трекъ младшихъ влассовъ. Жалованье ниъ (1000 р. въ годъ всъиъ шестерымъ, слъд. по 166 р. съ кои. наждому), при квартиръ и столъ еть семинаріи, даруется его высокопреосвященствомъ изъ каседральныхъ сумиъ. Вслъдствіе сдъланнаго правлешемъ нашей семинаріи ходатайства предъ высшимъ начальствомъ, надзирателямъ при духовныхъ семинаріяхъ и училищахъ, по Высочайше утвержденному 10 мая н. г. мивнію государственнаго совъта, предоставлены, по отбыванію воинской повинности, такія же права, какими пользуются штатные восямтателя въ учебныхъ заведеніяхъ другихъ въдомствъ (указъ св. Синода отъ 10 іюня 1877 г.).

неръ", Сергви Рождественскій напечаталь вновь пересмотрвиную и исправленную, магистерскую свою диссертацію "Петръ Могила митрополить вісвскій въ "Чтеніяхъ Общества исторіи и древностей россійскихъ", Петръ Апостольскій, бывъ избранъ въ дъйствительные члены Общества любителей естествознанія, антропологіи и этнографіи, помістиль въ "Трудахъ этнографическаго отдъла" читанный имъ въ публичномъ заседания последняго, реферантъ подъ заглавіемъ "Происхожденіе первобытныхъ върованій по теоріи Герберта Спенсера", также двъ статьи въ "Православномъ Обозръніи" "Славянство и православіе", "Нравственныя основы настоящей войны" и "Слово" въ день прошлогодняго праздника нашей семинаріи, Михаилъ Никольскій тамъ же статью "Успахи нашей библейской науки", другіе (о. А. Никольскій, гг. Богольновъ, Н. Конаровъ, П. Лебедевъ, Ивановскій и помощникъ инспектора Минервинъ) помъщали свои статьи въ томъ же "Прав. Обозрвнін", "Чтеніяхъ Общества любителей духовнаго просвъщения, "Миссіонеръ" в "Епархівльныхъ Въдоностяхъ".

Въ истекшемъ учебномъ году всъ классы, согласно штату московской семинаріи, мивли парадлельныя отділенія, за исключеніемъ одного III, который оставался безъ параллельнаго отдъленія, такъ какъ въ н емъ число воспитанниковъ было менъе нориальнаго, т.-е. 50. Наставники относились въ исполнению своихъ обязанностей вообще съ надлежащимъ усердіемъ и исправностью, дозволяя себъ дълать опущенія въ урокахъ только по особо уважительнымъ причинамъ, -- по болвани или важнымъ семейнымъ обстоятельствамъ. Уроки отсутствовавшихъ наставниковъ, по мъръ возможности, принимали на себи, по предложению ректора, наличные преподаватели данныхъ влассовъ, иногда въ соединении подлежащихъ параллельныхъ отделений вивств; иначе воспитанники были заняты, подъ наблюдениемъ лицъ инспекціи, слушанісиъ рекомендованныхъ самими же наставниками и избираемыхъ ректоромъ и инспекторомъ, соотвътственно предмету класса и ходу уроковъ, статей, или составленіемъ назимченныхъ имъ (въ особенности по языкамъ ж матеметикъ) письменныхъ упражненій и задачъ, или же повтореніемъ прежде пройденныхъ уроковъ. По ивкоторымъ предметамъ, за неимъніемъ печатныхъ учебниковъ, или неудовлетвореніешъ ихъ программамъ, и въ прошедшемъ учебномъ годъ преподавателями выдавались воспитанникамъ, предварительно разсмотрыныя ректоромы, литографированныя записки, какы-то:

по церковной исторіи (истогія восточной церкви послі паденія византійской имперіи и западной реформаціи), по церковному враснорвчію (истерія русскаго прововваничества), педагогикъ (теоретическая часть) и обоору оплеко ссних ученій. Въ видахъ болье успъщнаго веденін учебнаво дъла педагогическое собраніе правленія принямало, сверять установленных уже прежде, и изкоторыя новыя общія мізы. Такъ предъ санымъ началомъ прошлаго учебнаго года (въ засъданіи 31 августа), оно признало нужнымъ, согласно данному въ извъстномъ журналъ учебнаго комитета (относительно устройства воспитательной части) равъяснению и для сбережения послыкласснаго времени воспитаннивамъ, отмънить существовавшие дотолъ въ носковской семинарів промежутки между первымъ и вторымъ, а также между третьниъ и четвертымъ уроками, оставивъ одинълинь происжутовъ среди четырехъ дневныхъ уроковъ въ четверть часа, когда ученики завтранають. Тогда же, по прецлежению впроченъ ревизора семинаріи, было уяснено и установлено однообразное, насколько вто возножно, значение балловъ. выставляемых наставинами восинтанниканъ какъ ва единичные отвъты по урокамъ, такъ отсюда въ иъсячныкъ и годовыхъ аттестаціяхъ, именно сладующимъ образомъ: въ пятибалльной системъ баллъ 3 овначаетъ "удовлетворительно": такой баллъ сладуеть ставить воспитаннику, знающему урокь по извёстному предмету или явыку, въ предвламъ этого даннаго урока и отвъчающему его вообще сознательно и толково, хотя бы онъ не зналъ объяснительныхъ частностей, или не помнилъ чего-либо изъ прежняго, собственно въ уроку не относящагося. Балгъ 4 означаеть "очень хорошо": такой балкь сладуеть ставить воспитаннику, который не только знасть хорошо данный урокъ, но болье или менье полно и основательно отвычаеть на такънавываеные побочные вопросы, знасть объяснительныя частности, или помнить идущія спода данныя изъ прежнихъ уроновъ, — основоположенія, примъры, хронологическія указенія и т. н. Наконецъ баллъ 5 означаетъ \*"отлично хорошо": такой баллъ следуетъ ставить воспитаннику, когда опъ знаетъ и передаеть уровь вполив ясно и отчетливо, со всеми относящимися въ нему объяснительными и дополнительными подробностими. Само собою понятно уже, что баллъ 2 "посредственно" следуетъ ставить ученику, знающему данный урокъ на половину, и 1 "слабо" отвъчающему лишь кое-что изъ урока. Далъе, разсматривая инспекторскую въдомость объ успъхахъ воспитанниковъ

 $\theta$ 

за октябрь месяць и заметивь значительный проценть неудовлетворительныхъ балловъ по накоторымъ предметамъ, преимушественно же по явыкамъ и натематикъ, педагогическое собраніе возбудило вопрось о необходимости принять по отношенію нъ воепитанникамъ, получающимъ плохіе баллы, падагогическія ивры, которыя бы служили вийств и взыскамиемь за неприготовление уроковъ, и средствомъ къ восполнению опущеннаго. учениковъ въ системв науки чревъ неприготовление урока, и, по обсуждение его, остановилось на следующих в нережь: 1) ученика, получившего по какону-либо предмету балвь 1, въ тотъ же день, по окончани всвкъ уроковъ, задерживать еще на одинъ часъ, съ тъмъ, чтобы онъ употребилъ это время на приготовленіе опущеннаго урока; преподавателей же просить провърять это приготовление въ первый, или непремънно въ одинъ изъ бликайшихъ уроковъ подлежащаго предмета. 2) Отивчать о наждомъ случав оставленія ученика для приготовленія урока, сверхъ положенныхъ влассныхъ учебныхъ часовъ, въ тетредвъ свъдвий объ усивкахъ и поведения, выдаваемой восинтании. камъ, и вибств съ темъ обязать восинтанниковъ исопустительно показывать такую отметку родителямь или родственникамь, подъ ближайщимъ надворомъ и попоченіемъ которыхъ они неходятся, а последнихъ просить своимъ подписомъ каждый разъ свидетельствовать прочтеніе отметии. При разсмотраніи такой же ведомости за освраль и марть было постановлено: просить преподавателей древнихъ и ивмецкаго языновъ обратить особенное внимание на учениковъ, слабо устванощихъ по наиъ, : на репетиціямъ предъ годичными нопытаніями <sup>а</sup>).

Соотевтственно выраженному въ извъстномъ журналь учебнаго номитета (о мърахъ къ улучшенію письменныхъ упражненій воспитанниковъ) требованію, педагогическимъ собраніемъ правленія, предъ наждымъ учебнымъ полугодіємъ, были разсма-

ії) Въ педагогическомъ собранія 22! декабря были подвергнуты обсужденію инбили и заключенія поминссіи, состоявлей нев членовъ правленія свящинниювъ М. Глагодева и А. Никольцивіс: и преподавателя Т. Протасова и инбацией порученіе раземотрать ваписии составленных преподаватоляци подвермыхъ духовныхъ училищъ съ изложеніемъ взглада на преподаваемые ими предметы и веденія каждынъ изъ нихъ классныхъ занятій по сроему, предмету, а равно и заключеній по этинъ запискамъ училищныхъ правленій, и о утвержденіи его преосвященствомъ, епископомъ можайскимъ Игнатіемъ, разосланы въ означенныя училища къ руководству преподавателей, согласно ужазу св. Сийода отъ 29 іюля 1872 г.

триваемы избранныя наставниками темы и одобриемы къ назначенію для ученических сочиненій въ разныхъ влассвув, по разнымъ преднетамъ сепинарскаго нурса. Въ самомъ же начажъ учебнаго года, примъняясь из числу предметом и самых урововъ у преподавателей, равио и воспитанниковъ данныхъ классовъ, также въ характеру и значению учебныхъ предметовъ для того или другаго власев, оно составило следующее росписание ученических сочиненій; воспитанивамь VI класса назначило 11 сочиненій, именно-два по догнатическому богословію, два по нравственному, двъ домашнихъ проповъди (одну въ очередь, другую вив очереди, примънительно из церковнымъ недвлямъ и праздникамъ, по навиачению преподавателя гомилетики), одно по Свяш. Писанію, одно по церковной (русской) исторіи, одно по практическому руководству для пастырей, срокомъ на 14 дней наждое, и, сверхъ того, два классныхъ экспроита — по Свящ. Инсанію и поученіе (невависимо отъ особыхъ класеныхъ импровизацій); У класов 11 сочиненій-два по основному богословію, два по церковной (общей) исторіи, два по литургикъ, двъ донашнихъ проповъди (очередныхъ), одно по Свящ. Писанію, срокомъ также на 14 дней, и сверхъ, того, два экспромта - по Свящ. Писанію и поученіе (помимо же особыхъ классныхъ импровизаній); 17 класса 8 сочиненій-два по Свящ. Писанію, два по псижологін, два по обзору философскихъ ученій, срокомъ опять на 14 дней, и два экспроита по двумъ последнимъ предметамъ, III власса 8 упражненій-два по Свящ. Писянію, два по гражданской исторіи, два по логикъ, срокомъ на 12 дней каждое, и два экспромта по последнему предмету; И класса 8 упражненійдва по Свящ. Писанію, два по гражданской исторіи, два по исторін русской литературы, срокомъ на 8 дней, и два экспроита по последнему предмету; І класса 12 упражненій-два по Свящ. Писанію, два по гражданской исторіи, четыре по теоріи словесности, срокомъ на 8 же дней, и четыре экспромта по последнему предмету. Между показанными здесь сровами отъ 8 до 5 дней оставлялось для отдыха воспитанникамъ; а во время годичныхъ репетицій они и вовсе освобождались отъ занятія сочиненіями. Своевременно поданныя учениками сочиненія, - за чвить следили лица инспекторского надвора, были прочитаны наставниками и возвращены имъ исправленными, съ соотвътственными, при болве подробномъ разборв накоторыхъ изъ нихъ въ классв, общини заивчаніями и указаніями. Нівсколько ученических в упражненій всехъ классовъ просматриваль и ректорь, равно

прочиталь также многія изъ пропов'ядей и экваменные экспромты воепитанныковь VI власса. Что касается письменныхъ упражменій по древнимъ языкамъ и онзико-математическимъ наукамъ, то веденіе ихъ, согласно данному въ выщепомянутомъ журналь учебнаго комитета разъясненію, предоставлялось усмотрвнію самихъ преподавателей, съ наблюденіемъ, чтобы такого рода упражнения не были назначаемы ученикамъ на сроин продолжительные, а были даваемы имъ въ вида приготовления урова по влассу древных явыковь или физико-математическихъпредметовъ. — Общіе результаты экзаменовь учениковъ выразились въ следующемъ: успъхи учениковъ (при известномъ различіи въссаномъ составъ разныхъ илассовъ) представляются, по ниже прилагаемой таблиць, въ такомъ процентномъ отношения неудовлетворительныхъ (т.-е. ионъе 3) окончательныхъ балловъ, выведенныхъ после испытаній кот годовой (наставнической) и экваменной отметовъ а) по устнымъ ответамъ и б) письменнымъ удражнениямъ-няъ твкъ предметовъ, изъ которыхъ они давались, и наконецъ в) по темъ и другимъ вивсте --- изъ всекъ предметовъ власса вообще:

|                                                                                                                                                                                                | Окончатель-<br>нме фалы<br>по устнимъ<br>отвётанъ. | Окончатель-<br>ные балы<br>по письмен.<br>упражнен. | Окончатель-<br>ные белы по<br>гъжъ и дру-<br>гимъ вийств |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| VI классъ.                                                                                                                                                                                     | O B                                                | O - B                                               | 0 # F &                                                  |
| Изъясненіе Свящ. Писанія. Догматическое богословіе. Нравственное богословіе. Практическое руководство для пастырей. Церковная исторія. Гомилетика. Дадаттика. Чтеніе отцевъ церкви погречески. | 0°<br>0°<br>3°<br>0°                               | 0%                                                  | 04                                                       |
| V RESCOD.                                                                                                                                                                                      |                                                    |                                                     |                                                          |
| Изъясневіе Свящ. Пяравія. Основное богословіе. Церковная исторія Литургина. Гемидетина. Педагогина Чтеніе отцевъ церкви погречески.                                                            | 8°                                                 | Q°                                                  | 0*                                                       |
| IV навесъ.                                                                                                                                                                                     |                                                    |                                                     | •                                                        |
| Ивъясненіе Свящ. Писанія                                                                                                                                                                       | 0°<br>0•<br>0•                                     | 0° .                                                | 0•                                                       |

| Физика                                                                                                                                                       | 3°<br>3°                                     |           | ,.   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------|------|
| Изъясленіе Свящ. Писсанія Логика. Гражданская исторія. Тригономотрія. Латинскій языкъ Греческій языкъ Нъмецкій языкъ Французскій языкъ.                      | 0°<br>0°<br>0°<br>3°<br>6°<br>0°<br>4°       | <b>3°</b> | .0.  |
| И влассъ.  Изъяспеніе Свяц. Писвиїя  Исторія русской литературы Гражданская исторія. Геометрія  Алгебра.  Латинскій язынъ. Греческій языкъ.  Измецкій языкъ. | 154<br>130<br>110<br>60<br>100<br>100<br>80  | 0•        | 0,   |
| І классь.  Изъясненіе Свящ. Писанія Русская сковесность Гражданская исторія. Алгебра Латнясній языкъ Греческій языкъ Нъмецкій языкъ                          | 12°<br>12°<br>10°<br>18°<br>38°<br>14°<br>7° | 14°       | #0 , |

Въ августъ мъснцъ прошлаго года въ I классъ вновь было принято (изъ 99) 80 человъкъ, и въ началъ 1876-77 учебнаго года всёхъ воспитанниковъ въ московской семинаріи состовло 358. По илассамъ они распредълялись такъ: въ двухъ параллельныхъ отделенияхъ I власса 100, съ 20 оставленными на повторительный курсь (по нелоуспъщности, у иныкъ обусловливавмейся бользнію); въдвукъ отдъленіякъ II пласса 56, съ 6 оставденными (по тымь же причинамь); въ III классь (безь паралдельнаго отделенія) 33, съ 2 оставленными (по малоуспъпности); въ авукъ отделеніякъ IV класса 58, съ 2 оставленными (по той же причинъ) и 2 вновь принятыми (оба съ домашнимъ образованіемъ, одинъ сынъ московскаго священника, другой сынъ подполковника корпуса лъсничихъ); въ двухъ отдъленіяхъ У класса 56 и VI-55. Въ продолжении учебнаго года выбыло изъ сеиннарін: уволились по собственному желанію, частью по домашмить обстоятельствамъ, или больвненному состоянію, частію для поступленія въ другія, среднія и высшія, учебным заведенія 24, 5 еще до экзаменовъ и 19 послъ экзаменовъ (большинство ихъ изъ IV класса и, между прочими, два болгарина), кромъ того 6 исплючены по малоуспъшности (всъ изъ І пласса) и 3 умерли (одинъ уже изъ VI клисса), итого 33 человъка. За тъмъ, на основании произведенныхъ въ іюнъ ивсяцъ и дополнительныхъ для совсвиъ не экваменовавшихся тогда по причинъ бользни, или подлежавшихъ перезизаменовив изъ нъкоторыхъ предметовъ, также по сочиненіямъ, въ августв-годичныхъ испытаній, 54 воспитанника выпущены были изъ семинаріи, какъ овончившіе полный курсь ученія, изъ которыхъ 15 удостоены 1-го разряда и званія студента и 39 причислены во 2-иу разряду (въ томъ числе сирійскій уроженець, послушникъ антіохійскаго въ Москвъ подворья 1); изъ V класа въ VI переведено 49,—16 въ 1 разрядъ, прочіе во 2; изъ IV въ V 40,—10 въ 1 разрядъ, прочіе во 2; изъ III въ IV 30,-10 въ 1 разрядъ, прочіе во 2 (въ томъ числь одинъ болгарскій уроженецъ), съ 4 оставленными на повторительный курсъ (2 по болъзни и собственному желанію и 2 по малоуспешности) и 2 вновь принятыми (одинъ съ домашнимъ образованіемъ, сынъ носновскаго священника, другой изъ болгарскихъ уроженцевъ) 36 5); изъ II въ Ш 49,-6 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 2 оставленными (1 по бользии и 1 по малоуспышности) 51; изъ І во П 76, - 8 въ 1 разрядъ, прочіе во 2, съ 5 оставленными (всъ по малоуспъшности) и 4 вновь принятыми (одинъ болгаринъ и трое сербовъ) 85. Наконецъ, въ августв мъсяцъ текущаго года вновь принято въ I влассъ изъ 103, вилючая сюда 17 экстерновъ, 82 человъка, вакъ получившіе изъ всехъ предметовъ училищнаго курса удовлетворительные баллы (т.-е. не менъе 3 изъ каждаго предмета. считая 21/2 ва 3) 1), -съ 16 оставленными (по малоуспешности,

<sup>4)</sup> На энваменъ въ VI изассъ по догиатическому и нраветвенному богосидвію наводнать присутствовать его преосвященство, енископъ Можайскій Игнатій. Изъ окончивщихъ курсъ воспитанниковъ семь человъвъ поступили въ-Московскую духовную академію, 2 по назначенію и 5 по собственному желанію, и 2 въ Уневерситетъ.

<sup>•)</sup> Три старшіе власса семинаріи остаются теперь безъ парадлельныхъ отделеній, и по этому случаю трое изъ наставниковъ, состоящіе вмёсть и приходскими священниками, по опредвленію св. Синода, должны были оставить семинарскую службу, но болье подробное разъясненіе этого обстоятельства принадлежить уже будущему отчету.

<sup>4)</sup> На пріємныхъ въ семинарію испытаніяхъ назначены были ученикамъ греческій и матинскій переводы и особо русскій диктантъ, баллы которыхъ

у иныхъ зависъвшей отъ бользии) 98. Въ числъ вышеовначенныхъ 82 учениковъ было 41 онончившихъ нынъ курсъ въ Запионосиасскомъ училище, изъ которыхъ принято 28. 21 въ Перервинскомъ, принято 20, 17 въ Донскомъ, принято 14, 9 въ Коломенскомъ, принято 8; между экстернами—4 изъ Звенигородскаго училища, 1 изъ Волоколамскаго, 3 изъ училища при синодальномъ хоръ, 5 съ домашнимъ образованиемъ (одинъ сынъ инспектора вращней семинарии, другой —одного изъ преподавателей, третій умершаго придворнаго протоївред, четвертый священнина и пятый псаломщима московскихъ же), маконецъ 3 серба и 1 болгаринъ, приняты они всъ. Такимъ образовъ къ началу настоящаго учебнаго года всъхъ воспитанниновъ въ московской семинаріи состояло 359.

Вивств съ обязанностью заботиться объ уиственномъ развитів и образованів учащихся, на педагогической корпораціи всяваго учебнаго заведенія лежить обяванность ваботиться объ нав религіовно-правственномъ, эктетическомъ и правильномъ одопческомъ воспитанія. И въ истекціснь учебномъ году соотвітственное, посильное участіє въ этомъ, не менье важномъ, двяв принимали вов лица, принадлежащия на метату служащих въ семинарін. Что каслется нравственнаго руководства воспитанниковъ и одъжи поведения ихъ, то напъ члены инспекціи, ближайше и непосредственно выдающие эту часть, такъ и педагогическое собраніе правленія обращали вниманіе, съ одной стороны, на усердное и добросовъстное исполнение ученикомъ своихъ учебныхъ обяванностей, съ другой-на сознательное и болье или менье добровольное подчинение его общепринятымъ христівнски -- житейским порядкамь и обыченив. Для блинейшаго руководствованія въ своихъ действіяхъ у каждаго неъ воспитаненновъ имъется литографированный экземпляръ "правиль поведенія", моторыя обнивають всв существенныя сторожы ихъ школьной жизни, и требованія которыхъ, при представлявимихся случаямъ, были вынсияемы ученивамъ, сообща или нерознь, чтобы пріучать ихъ къ санообладанію и постоинотру и



принимались во внимание при оптикт ихъ устныхъ отвътовъ по древидиъ и русскому языкамъ; на переводныхъ же визаменахъ воспитациинамъ положено было письменныя испытанія произвесть прежде устныхъ такимъ обрезомъ: назначался по какому-либо одному предмету въ каждомъ классъ виспроитъ—сочиненіе, баллу котораго придано было самостоятельное значеніе, и кромъ того, въ первыхъ четырехъ классахъ давались письменныя практическія упражненія по обоимъ древнияъ языкамъ

такинь образовь еще въ школь полагать начало образованію характера, направленія въ двятельности. Въ теченіи прошедшаго учебнаго года воспитанники вообще вели себя свромно,при этомъ ученики старшихъ классовъ держали себя ровнъе и въ отношения въ требованиямъ дисциплины были неполнительнве. Если замвчались въ нихъ какія-лебо дурныя наклонности и увлеченія, то они благовременно были останавливаємы, и, по возножности, пресъкался путь къ вредному вліннію такихъ учениковъ на товарищей. У воспитанниковъ младшихъ илассовъ обнаруживалось болье, сравнительно съ старжими, пізлостей и нарушеній школьнаго порядка, и менее выдержин. Противъ проступковъ воспитанниковъ, и для прекращенія ихъ, употреблясны были преимущественно мъры исправительныя, разсчитанныя на чувство стыда и на предупреждение о последствияхъ, наковы вразумленіе и выговоръ, наедина и въ присутствіи товарищей. Въ случав недвиствительности подобныхъ изръ употребляемы были и мъры взысванія, какъ напр. лишеніе мъста за столомъ и заключение въ карцеръ. Относительно требований благоприличія и въждевости, равно опрятности и береждивости для воспитанниковъ здвиней семинаріи остается желать еще многаго и дъйствовать из искоренению ихъ недостатковъ въ томъ и другомъ снысле съ неослабною настойчивостью и терпенісмъ. Мноонняетопри ими онготатроден изуменяю своинру сви віт внимательными къ условіниъ внішляго обращемія съ другими и владенін собою при другикъ, и потому бывають нечужды въ своихъ пріемахъ нівкоторой грубости и угловатости; впрочемъ воспитанники старшихъ влассовъ стараются держать себя серьезные, ровиве и приличные и съ вившией стороны. По годичной жиспекторской въдомости средніе баллы поведенія воспитанняновъ представляются въ такомъ процентиомъ отношени по ELECCROPS: BY VI RESCES 5-89°, 4-11°, BY V 5-47°, 4-51°, 3=2°; Bb IV 5=58°, 4=42°; Bb III 5=52°, 4=45°, 3=3°; Bo II 5=58°, 4-41°; въ I 5-59°, 4-41°, причемъ на живущихъ въ семинарскомъ общежити вадаеть 4-69,40, 3-0,8°; на приходящихъ въ семинарію 4-40°, 3-0°. Въ частности между мърами, принимаемыми въ воспитательномъ отношенів, --- съ цвлію вовбужденія и поддержанія религіозно-правственного духа въ воспитанинкахъ, ректоръ, предъ самою литургіею, двлаль воскресныя беседы, воторыя состоям въ объяснении положенныхъ евангельскихъ и апостольских в чтеній. Здівсь да будеть позволено сказать о слівдующемъ факть: когда наставники и другія, служащія при семи-

варін, лица, помимо наждомъсячнаго 2°/0 вычета выс жалованых въ пользу раненыхъ и больныхъ воиновъ дъйствующей армій, пожелали сдвлать одиновременное пожертвованіе на теплыя дли вихъ фуффин, то и воспитанивии наши съ испивно натріочическить одушевленість приняли участіє въ этомъ повертвованіи, собравь среди себя около 60 руб., и семинарскими дамами быно взготовлено до 70 штунъ баймовыхъ сустем. По отношению въ эстетическому образованию воспитаннивова, ота 50 до 60 человъкъ изъ разныхъ классовъ пользовались урокажи риссвания по 11/, часа два раза въ недваю-ореду и воскресевье (даваеными безплатно художникомъ владения г. Астановымъ), и некоторые язъ нихъ успъли настолько, что довольно искусно рисовани съ витичныхъ головъ и оригиналовъ. Уроки церковнаго пенія (пооретико прантическіе, исилючан общикъ спрвоиъ) происходнии также два раза въ недълю-по средамъ и субботамъ, отъ 1/2, до 21/, часовъ пополудни, съ раздъленіемъ вежка ученивовъ на два или на три групиы, по классамь. Насполько челенить занимались и пузыкою, хотя казенных виструнциговь, нь сощалькію, никавихъ не имвется, промь скрипки для учители пакія. Напонецъ, по отношению из онвическому воспитанию ученимовъ, въ одновъ вет своихъ заседаній (15 денебря) члены распоравительнато собранія правленія вкодили въ рассужденіе о томъ, что особенно точного и виниательного наблюдения, между другими частями семинарского хозяйства, требуеть столь восмитанияковъ, -- съ одной стороны какъ существенно важное условіе ихъ здоровья, а съ другой по разнообразію матеріаловъ, ежедневно расходуемыхъ на столъ, и по трудности услъдить за цълесообразнымъ и правильнымъ ихъ употреблению, и тогда же было постановлено: просить члена распорядительнаго собранія изъ преподавателей (г. Рождественскаго), какъ живущаго въ зданіи семинарія и потому имъющаго возможность болье постояннаго наблюденія за приготовленіемь пищи для воспитанниковь, обратить свое особенное внимание на эту именно часть семинарского хозяйства, бликайше наблюдая за цвлесообразными и правильнымъ употреблениемъ припасовъ, идущихъ на столъ восинтаннивамъ. Не имъя возможности устроить навенный чай для всъхъ воспитанниковъ, правление изъ остаточныхъ благотворительныхъ сумиъ (преимущественно монастырскихъ взносовъ) покупало чай и сахаръ остававшимся въ семинарскомъ корпусъ на праздники Рождества Христова и Пасхи, въ видахъ поощренія наъ и въ пънію въ семинарской цервви (оставалось человъвъ

40—50, и наждому выдавалось по <sup>1</sup>/<sub>4</sub> • чаю и 1 • сакару) <sup>6</sup>). Въ видажъ развити и укръпления тълесныхъ силъ, воспитанники имъли также гимнастинеския упражнения въ тъже дни и часы, какъ и пъние и именно параллельно ему, — по получасу въ недълю на наждый классъ въ отдъльности, которыя исполнялиеъ ими въ постепенномъ порядкъ, сообразно гигиеническимъ требованиямъ, съ употреблениемъ ручмыхъ чугунныхъ гирь-гальтелей, въсомъ отъ 2¹/<sub>2</sub> до 5 • или на извъстныхъ аппаратахъ, зимомъ въ особой залъ, а лътомъ въ семинарскомъ саду.

Въ заключение мы повволимъ себъ привести нъсколько строкъ изъ журнала учебнаго комитета отъ 4 мая сего 1877 года относительно (второй уже) ревиви нашей семинари, произведенной д. с. с. И.К. Зинченко въ предыдущемъ году: "положение учебнаго дъва въ московской семинария въ общемъ слъдуетъ привнать удовлетворительнымъ. Педагогическое собрание правления ваботливо относится иъ поднятию учебнаго дъла въ семинарии, принимаетъ различныя, пълесообравныя мъры... Вообще въ ученикахъ видиа любовь къ наукъ, и направление умственияго развития, насколько можно судить по сочинениямъ, дебрее. Нъкоторые изъ учениковъ старипихъ классовъ пишутъ очень корошо. Условия надвора и правственнаго воспитания должны быть названых весьма благоприятными, и поведение учениковъ вообще удовлетворительно. Важныхъ проступковъ мало, а дисциплинарные большею частию предупреждаются наблюдениемъ инспекции.

Прот. Н. Благоравумовъ.



<sup>&</sup>quot;) За устройствомъ въ 1876 году новыхъ теплыхъ одъялъ для воспитавивковъ семинарів, 50 штувъ теплыхъ же (байковыхъ) одъялъ были помертвованы Перервинскому училищу, гдв въ вихъ нуждались недостаточные ученики изъ своекоштныхъ и полупансіонеровъ. Съ глубокою привнательностью 
должно упомянуть, что братство св. Николая и въ прошломъ учебномъ году 
содержало въ нашей семинаріи одного полнаго стипендіата (на проценты съкапитала гг. Забълиныхъ) и давало большія или меньшія поручныя пособі я 
восьми бъднымъ ученикамъ (отъ 10 до 30 р.). Въ Златоустовскомъ монастыръ, по примъру прежнихъ лътъ, имъли пріютъ четыре бъдныхъ ученика и 
въ "студентскомъ" домъ гг. Ляпиныхъ проживали двое (одинъ изъ болгарскихъ уроженцевъ).

## ОТЗЫВЪ АНГЛІЙСКАГО ЦЕРКОВНАГО ЖУРНАЛА О ВОСТОЧ-HOMЪ ВОПРОСЪ.

Въ англійской церковной газеть Church bells (церковные колокола), держащейся средне-англиканскаго направленія, мы находимъ следующія размышленія по поводу настоящей войны. Читатели не найдуть можеть быть въ этихъ отзывахъ ничето новаго, но возартнія высказываемын авторомъ статьи заслуживають вниманія какъ исходящія изъ безпристрастнаго англійскаго духовенства.

"Настоящая война, говорить авторъ, должна пробуждать серіозныя размышленія въ умахъ всёхъ мыслицихъ людей; а потому да позволено будеть автору этихъ строкъ высказать нъсколько замвчаній, выражающихъ повидимому тенденцію не совстви согласную съ господствующими въ публикъ возгръніями, не возлагая впрочемъ отвътственности за высказываемыя митнія ни на газету "церковные колокола", ни на кого-либо изъ другихъ ея сотрудниковъ. Многимъ должно представляться поразительнымъ явленіемъ восторженная радость значительнаго воличества англійских христіанъ при извъстіи о пораженіяхъ. нанесенныхъ турками христівнскому народу. Дъйствительно трудно важется дойти до убъжденія, чтобы нахожденіе подъ турециить владычествомъ погло быть благодетельно для какихълибо человъческихъ существъ, а намиаче для христівнъ. Вотъ главный вопросъ подлежащій разсмотренію. Есть конечно много вопросовъ второстепенныхъ, такъ наполняющихъ умы мало развитыхъ людей, что они едва могутъ овладать главнымь вопросомъ; но люди увъренные въ томъ, что они могутъ состввить себъ инвніе по безпристрастномъ и всестороннемъ обсужденін двла, не должны бы увлекаться стороннини путями и сходить съ центральнаго пункта полемини. Къ несчастію большая часть твхъ, кои грожче всвхъ выражають свои взгляды на настоящую войну, на ся причины и возможныя последствія, не только не являють себя подготовленными ко всестороннему обсуждению вопроса, но вообще не заботятся даже о томъ, чтобы составить себв опредвленное убъждение, а просто повторяють сужденія одной стороны, рышившись не слушать ничего, что бы могло склонить ихъ перемънить свои возгрвнія или хотя бы только признать, что можеть быть и другая точка врвнія на предметъ.

"Они обыкновенно толкують, что всё эти бёды вызваны Россйей. Россія более чемъ столетіе тому навыдь не спусмаеть 
глазь съ Константинопеля. Развё всё не познакомились съ завъщаніемъ Петра Великаго (подлинное оно или подложное—все 
равно)? Безъ сомнанія Россія подняла возстаніе въ Болгарія и 
потому является отвётственною за всё избієнія (теперь уже 
признають, что было несколько избієній). А потому заявляемыя 
Россіей человеколюбивыя и христіанскія цали больше инчего 
какъ обмань и ловушка съ ея стороны. Въ виду этого некоторые туркофилы заходять весьма далеко въ своихъ речахъ утверждая, что этимъ прекраснымъ областямъ, некогда принадлежавшимъ христіанамъ, лучше оставаться подъ владычествомъ 
магометанъ, чёмъ быть возвращеннымъ царству Христа.

"Мы небудемъ входить въ обсуждение этихъ многообразныхъ вопросовъ. Можетъ статься русские или другие славянские агенты возбудили или помогали возбудить возстание въ Болгарии, котя мы обязаны удостовърить, что нигдъ не нашли доказательствъ такого сакта. Но мы не знаемъ въ истории примъровъ подобныхъ возстаний безъ основательныхъ причинъ къ жалобамъ. Когда въ 1848 году сказали Ганноверскому королю, что возстание посреди его народа было возбуждено злонамъренными людьми, онъ очень разумно замътилъ, что пълый народъ не возстаетъ такимъ образомъ, если нътъ у него причинъ жаловаться на правительство. Это замъчание имъетъ широкое примънение и очевидно относится къ нынъщнимъ обстоятельствамъ.

"Говорять также, что русскія жестокости не уступають турецкимь, на что мы только замётимь, что многіе люди весьма страцно относятся къ законамъ достоварности. Но особенно часто напомицають намъ, что мы должны наяваче заботиться объанглійскихъ интересахъ додвергающихся особой опасности отърусскихъ успѣховъ; на что мы вокразимъ, что не можемъ вообразить, чтобы какое бы то ни было сочувотвіе беззаконнымъдѣяніямъ могло спосиѣществовать закомнымъ англійскимъ интересамъ. Если мы вникнемъ въ первоначальныя основанія тадого мнѣнія, безъ сомиѣнія найдемъ, что оно коренится въ весьма смутныхъ понятіяхъ и предаміяхъ временъ Крымской войных.

"Подобные вопросы мы однако оставимь въ сторонъ и обратимъ вниманіе на одинъ выдающійся пунктъ. Если мы серіозноспросимъ себя, какой сторонъ мы должны отдать свое сочувствіе въ настоящей великой борьбъ, то мы должны преимущественно имъть въ виду положеніе дёлъ въ той странъ, гдъ ведется война. Мы должны спросить себя: управлялись ли прежде провинціи Турецкой Имперіи, управляются ли онъ теперь или будуть управляться въ последствіи сколько-нибудь сноснымъ образомъ? Мы не можемъ конечно ожидать найти англійсное конституціонное правленіе процевтающимъ въ Турціи или даже въ другихъ странахъ блине къ намъ и гораздо болье подвинувшихся на пути цивилизаціи. Но мы имвемъ полное право желать, чтобы управляли такимъ образомъ, который бы сколько-нибудь обезнечивалъ за подданными жизнь ихъ и тъ блага, которын столь же дороги вакъ и сама жизнь. Мы не можемъ не пожелать,—говоря съ христіанами скажемъ: не можемъ не пожелать, тобы—законы были сволько-нибудь справедливы, чтобы подати, пожалуй и тяжкія, не ваимались съ полнымъ произволомъ и притъсненіемъ; чтобы правосудіе отправлялось съ нъкоторымъ стремленіемъ къ бевпристрастію; чтобы оно сколько-нибудь заслуживало названія правосудія.

"Эти народы христіане. Совству ли мы забыли тъ дни, когда про христіанъ говорили, что оми любить другь друга? Нъкоторые изъ нашихъ согражданъ накъ будто того мития, что самое исповъданіе ими христіанства служить къ ихъ обвиненію. Но во всякомъ случать, они человъческія существа, столько же чтобы не сказать—болъе потомки Адама чтить и сами Турки. Нъкоторые говорить, что они не такъ благородны въ манерахъ какъ Турки, и это конечно жаль; не мы не можемъ вст быть джентельменами, а всякій изъ насъ имъетъ право требовать, чтобы съ нимъ обращались какъ съ человъческимъ существомъ. И мит кажется, что многіе изъ нашихъ согражданъ слишкомъ мало интересуются этой точкой зртнія на предметъ.

"Возьмемъ двъ отрасли государственной жизни, зависящія отъ того, что мы называемъ приличнымъ управленіемъ, взиманіе налоговъ и отправленіе правосудія. Нътъ надобности долго останавлинаться на этихъ пунктахъ. Даже платить справедливые налоги, равно распредъленные, безпристрастно и честно взимаемые—не составляетъ всегда пріятной обязанности. Но платить подати не только несправедливыя въ принципъ, но и неравномърныя, произвольныя, притъснительныя въ самыхъ способахъ ихъ взиманія—есть невыносимая тяжесть. Но есть еще нъчто тяжелъе всего этого—пристрастное, случайное и произвольное отправленіе правосудія. Пускай англичанинъ подумаетъ о значеніи этого слова и выведетъ свои заключенія. И такъ, каково положеніе христіанскихъ провинцій Турціи въ разсматривае-

ныхъ нами отношеніяхъ? Если наши читатели ватрудняются отвъчать на этотъ вопросъ, или если они сомивваются, дъйствительно ди нынашнее подожение этихъ областей подъ властью туровъ нестериимо и несносно, им постараемся выяснить имъ оакты въ подтверждение нашихъ словъ. Мы покуда укаженъ ниъ на прошлую исторію Турдін, изложенную докторомъ Ньютономъ или докторомъ Фриманомъ, им спросимъ ихъ: не вступалась ли Европа съцилью улучшить положение этихъ попранныхъ народовъ? Не объщались ли турки улучшить ихъ положеніе? Мы еще спросимъ ихъ: исполнили ли турки свои объщанія, есть ди въроятіе, чтобъ они ихъ исполнили въ последствін и наконецъ говоря почеловъчески, -- могутъ ли они это сдъдать? Въ заключение мы спросимъ ихъ: не видятъ ли они другаго способа выйти изъ этого положенія, какъ только увърать насъ, что турки еще не такъ дурны, что русскіе—зачинщики смутъ и что англійскіе интересы требуютъ, чтобы дъла оставались въ томъ же положения?

"Изсладованіе посладнихъ вопросовъ кажется мна такъ важнымъ, что мы покуда оставимъ этотъ предметъ".

M. C.

# ОБЩІЙ ПРЕСВИТЕРІАНСКІЙ СОБОРЪ ВЪ ЭДИНБУРГЪ.

Несмотря на разрозненность церковной жизни на западъ, въ послъднее время замъчается тамъ сильное стремленію къ соединенію. Стремленіе это выражается въ созваніи соборовъ, на которые собираются представители различныхъ въроисповъданій изъ самыхъ отдаленныхъ странъ. Начало этому движенію положено евангелическимъ союзомъ, который созвалъ нъсколько собраній въ Европъ и въ Америкъ.

Затвиъ происходили большія лютеранскія конференціи; у римскихъ католиковъ были не только нъмецкія католическія собранія, но и ватиканскій соборъ. Наконецъ и реформатскам церковь примкнула къ этому движенію. Въ началь іюля прошлаго года, именно отъ 3—10, она созвала въ Эдинбургъ General Presbyterian Council (общій пресвитеріанскій соборъ), собраніе представителей реформатской церкви изъ всяхъ частей свята; къ этому собранію присоединились и накоторые члены другихъ церквей.

Мысь созвать телой соборъ — американского происхождения и относится къ 1873 году. По крайней марк въ этомъ году она-получила беле определенный видъ. Пресвитеріанская церковь Соединенныхъ Штатовъ, моторан уме тогда обначала около 5,000 общинъ, единогласно принила решение соевать общій соборь и избрала комитеть, чтобы привести это рашение въ неполнение. Ирландская преовитеріанская церковь была перван по сю сторону Атлантического Океана, которая дала согласіе на это предложение, и вскоръ эта идея сочувственно была принята вакъ въ Англін и Шотландін, такъ и въ другихъ странахъ. Осенью 1873 года въ Нью-Горив происходино собрание пресвитеріанскихъ духовныхъ лицъ и старвишинь; на этомъ собраніи быль избрань комитеть, который должень быль вавести керреспонденцію съ различными церквами и принять жеры для созванія предположеннаго собора. Вольдетніє этого происходили коносренцін въ Эдинбургъ и Нью-Іоркъ и наможець въ Лондонъ въ іюль 1875 года, гдв единодушно согласились на следующіе пункты, которые должны были служить басисовъ для собранія пресвитеріанскихъ церввей: выстій авторитеть Св. Писанія ветхаго и новаго завъта въ дълахъ въры и жизии и общее согласіе всвять реформатских в вроменов вданій. Соборъ должевъ быль происходить черезъ каждые три года подъ названиемъ , генерального соборай, и первое собрание было нависчено въ Эдинбургъ 4 июля 1876 года и въ следующие затвиъ дни. Но такъ какъ столътняя годовщина америнанской независимости, которая правдновалась именно 4 іюля, поштивла бы представителниъ вмериканскихъ церквей явитьен на соборъ въ достаточномъ количествъ, то время перваго собора было отсрочено на одинь годъ. Воть что извъстно о происхождении собора. Что же сказать о его цвля? Его внимание должно было обратиться на вопросы, имъющіе общій интересъ для всахъ пресвитеріанскихъ общинъ, на бланосостояніе церквей, въ особонности слабыхъ и преследуемыхъ, на царетно Божіе на венла. Соборъ долженъ былъ выставить пресвитеріанскую систему, канъ сообразную съ Св. Писаніенъ, простую, дъйствительную и годную для встать времень и обстоятельствы. Соборъ должень быль обратить винивне на внутрениюю и вившиюю миссію, на совокупную двительность различных церквей въ этой области, на воспитание проповъдниковъ, на значение прессы, на разносную продажу (Rolportage): на религіовное образованіе юношества, на освященю воскреснито дня, на систематическую благотворительность, на уничтожение невовдержности и другихъ, господствующихъ норековъ, на борьбу противъ невърія и романивма (праймостей римецаго натоличества). Кто былъ на первомъ соборъ въ Эдинбургъ, долженъ сказать, что уже здъсь болъе или менъе заминались почти всъми этими предметами.

Итавъ Эдинбургъ есть то мъсто, куда мы поведемъ читателя, и куда, нонечно, съ удовольствіемъ пойдетъ всякій, кому удалось коть равъ видеть этотъ чудно:прекрасный городъ или кто слыхаль о немъ. Уже въ понедъльникъ 2 іюля, за день до отврытія собора, даже инестранецъ или непосвященный въ дъло, по усилившемуся движенію на уливахъ, могъ замътить, что предстоитъ нъчто особенное.

О выборт именно Эдинбурга изстоит для собора гавета "Daily lieview" говорить следующее: "Эдинбургь есть родина преовитеріанства. Для всёхъ, которые признають церновное управленіе въ томъ видъ, накъ оно выврано къ жизни Ноисомъ (Клох) и въ немъ воплотидось, —Эдинбургъ есть тоже, что женева для кальвинстовъ, Рамъ для католиковъ, Ісрусалимъ для всёхъ христівнъ, Мекка для втрующихъ последователей пророка. Естественно, что всё пресвитеріане собираются въ втоиъ изсте; ибо каждый ревностный пресвитеріанинъ долженъ инвть потребность хоть разъ въ жизни постить те изста, ноторыя освящены воспоминаніемъ о втрующемъ проповедникъ, отличавшемся неустращимостію предъ людьми, освящены деятельностію его втриыхъ последователей и страданіями мученизовъ, которые, будучи одущевлены тою же втрою и тою же неустращимостію, собственною кровію оросили те ствиень, которыя они постяли".

Соборъ быль отпрыть во вторникь 3 юля богослужение вы St. Giles,—перкви древняго Нокса. Это богослужение было просто и чуждо всякой торжественности, — какъ всегда бываеть у реформатовь, но несмотря на то, оно произвело благодътельное впечатльние. Пъніе, — конечно безъ органа, было хорошо, молитвы выразительны и сильны и проифвъдь превосходна. Пъли 100 псаломъ, имъющій такое обще-христівненое, преврасное содержаніе. Если этотъ псаломъ самъ по себъ прекрасенъ, то въ прини онъ оказался еще лучше и произвелъ чрезвычайно возвышенное впечатльніе. Для чтенія было избрано мъсто изъ посланія нъ Ефессань 4, 1—16. Премовъдь говориль проф. Ніпт изъ Эдинбурга, принадлежащій къ Establisted church, на текстъ Іоан. 17, 20, 21 и главная мысль этой проповъди была: христівненое единство, или единая христівненая церковь. Собраніе выслушало

вроповъдь съ начала до конца съ напряженнымъ вниманіемъ, и кто во время самой проповъди уже по минамъ и движеніямъ слушателей не замътилъ, какъ глубоко она на нихъ подъйствовала, тотъ при выходъ изъ церкви могъ не одинъ разъ услышать отзывы, что проповъдь превосходна. Таково было общее сужденіе; только нъкоторые находили, что она нъсколько длинна. Считаемъ нужнымъ изложить здъсь нъсколько главныхъ мыслей этой проповъди.

Христіанское единство, по митнію проповъдника, вовсе не требуетъ уничтожения въроисповъдныхъ различий и индивидуальныхъ убъжденій. Оно требуетъ только того, чтобы ны инвли открытое сердце и чувство для всего того, что въ христіанской религін есть общее, вселенское и универсальное, и чтобы наши въроисповъдныя отличія и особенности не мъшали намъ отыскивать действія благодатнаго Духа и въ другихъ вероисповеданіяхъ. Протестанты никогда не должны были считать ничтожными тъ отличія и особенности, которыя отделяють ихъ отъ римской церкви; но если они въ состояніи подъ этими вівроисповъдными различіями отыскивать единство и искренно любить то, что происходить отъ Христа и Его духа, хотя бы это являлось и въ римской церкви; то чревъ это они сделають боле значительный шагь въ христіанскому единству, чемъ чрезъ витшнее единение всвуж оттенковъ протестантизма. Что касается различій между этими оттриками, то они могутъ существовать и все-таки при этомъ служить къ осуществленію и укръпленію христіанскаго единства. На самомъ дълъ христіанскому единству вредятъ не принципіальныя различія между христіанскими въроисповъданіями, а дурныя и вехристівнскія страсти, которыя группируются около этихъ различій. Христіанское единство нарушается не твиъ, что одни держатся свободнодервовнаго принципа, другіе государственно-церковнаго, но твыъ, что люди, которые держатся одного принципа, даютъ понять, что держащіеся другаго по этому самому суть безбожниви, отрицающіе Христа, какъ руководителя, владыку и главу Своего парода. Когда вивсто того, чтобы признавать то доброе, что есть у другаго, и искренно радоваться этому, каждый преувеличиваетъ хорошее въ самомъ себъ и не цвнитъ хорошаго въ другомъ, или радуется униженію и огорченію своего ближняго, и когда служители церкви прибъгаютъ во время споровъ устныхъ или литературныхъ къ такимъ пріемамъ, отъ которыхъ отвернулся бы всякій порядочный мірянинъ: тогда христівнское единство нарушается, нарушается очевиднымъ, страшнымъ образомъ; ибо тогда нътъ самаго христіанскаго духа, или же онъ чрезвычайно слабъ, Всв принципіальныя различія, которыя отдыляють христіанскія віронсповіданія другь оть друга, могли бы служить къ ихъ общей чести и скорве обнаруживать, чвиъ вакрывать ихъ христіанское единство, еслибы ихъ члены или ораторы имъди побольше справедливости, великодушія и любви, побольше духа царствія Божія, которое есть правда, миръ н радость о Духв Святомъ. Можно придавать важное значеніе отдъльнымъ пунктамъ разногласія; но при этомъ не нужно запрывать глазъ передъ томъ фактомъ, что мы согласны въ тысячъ другихъ пунктовъ. Эта опасность нарушенія христіанскаго единства грозитъ многимъ, какъ показываетъ опытъ; она есть наказаніе за чрезмірное преувеличеніе и восхваленіе того, что отличаетъ насъ отъ нашихъ христіанскихъ собратій. Надъюсь, что мы, собравшіеся на общій пресвитеріанскій соборъ, пабъжимъ этой опасности. Не дай Богъ, чтобы пресвитеріанскія церкви всего міра приняли духъ Христовъ въ столь малой мъръ и столь мало изучили законъ Христовъ, чтобы сившивать пресвитеріанское единство съ единствомъ христіанскимъ. Не дай Богъ, чтобы онв суетно хвалились твиъ, что есть только вившняя форма или свазали и сдалали что-либо такое, что могло бы оскорбить чувства другихъ церквей, которыя для Спасителя столь же либезны, какъ и онъ сами, и отличаются отъ нихч тольно формой церковнаго управленія. Мы собрались сюда, какъ пресвитеріане; но въ тоже время желаемъ способствовать укрвиденію христіанскаго единства, и истинная мысль объ этомъ единствъ, если она върно понята, должна предостерегать насъ отъ чрезиврнаго восхваленія какого-либо второстепеннаго единства. Посему христіанское единство отнюдь не должно ставить на одну линію съ единствомъ ученія, однообразіемъ обридовъ и сходствомъ церковнаго управленія. Въ извъстныхъ границахъ и при извъстныхъ условінхъ единство христіанское должно, конечно, содъйствовать соединенію церквей. Главная причина, почему многія деркви стоять одиноко, заключается, повторяємь, не въ ихъ принципахъ, а въ ихъ страстяхъ, во взаимномъ соперничествъ, подозръніяхъ, обвиненіяхъ. Естественно, что подобное явление есть прямая противоположность христіанскаго единства и должно исчезнуть, коль скоро это последнее возстановится и распространится. Посему тамъ, гдъ дъйствительно развивается и ростетъ религіозная жизнь, -- тамъ должно явиться сознание гръховности такого состояния и его дурныхъ послъдствій и должно обнаружиться стремленіе въ братскому общенію. Духъ любви и мира, духъ ревности о славъ Божіей и спасеніи людей, действующій въ сердце человеческомъ, мало-по-малу долженъ вызывать церковные союзы и соединенія, что будеть истиннымъ пріобритеніемъ для христіанства. Но существують и такіе союзы, которые не имъютъ корня въ христіанскомъ единствъ, а происходятъ отвив и ведутъ свое начало отъ мірскихъ, свътскихъ мотивовъ. Они, очевидно, не имъютъ важнаго значенія и немного способствують распространенію царства Божія на землъ. Истинную христіанскую унію нельзя создать искусственно; она истекаетъ изъ сердца человъческаго, изъ любви въ Богу и людямъ. Мы не можемъ сказать, что въ Св. Писанім указана одна форма церковнаго управленія, которая имветъ божественное происхождение и обладаетъ божественнымъ авторитетомъ. Существуетъ одно только единство, котораго должно искать въ любви Бога Отца, въ крестныхъ страданіяхъ Сына Божія, въ благодатныхъ дъйствіяхъ Св. Духа и въ сердцахъ върующихъ. Посему върующіе должны любить другь друга, должны быть едино въ любви, несмотря на свои въроисповъдныя разногласія; тогда они обратять мірь во Христу.

Таковы основныя нысли проповъди проф. Flint при открытіи собора.

Во вторникъ 3 іюля вечеромъ въ Museum of science and art происходиль торжественный пріемъ членовь собора представителями города Эдинбурга. Несмътная масса народа собралась въ огромномъ и красивомъ зданіи музея; оркестръ музыки привътствоваль гостей; эти последніе были вызываемы по національностямъ и длиннымъ рядомъ по двое проходили мимо стоявшаго въ концъ залы дорда Falshaw, поравнявшись съ нивъ они громко называли себя по имени и получали отъ него рукопожатіе. Затымь представители города обратились къ гостямь съ привътственными ръчами, которыя перемежались молитвою и пријемъ; на эти ръчи съ своей стороны отвъчали представители различныхъ націй и церквей. Переходимъ къ самымъ засъданіямъ собора, которыя начались на следующій день утромъ. Они происходили въ Free Assembly Hall ежедневно, вромъ субботы, которая въ Шотландін считается полупраздничнымъ дисмъ, м воскресенья. Каждый день было по три засъданія: отъ 10<sup>1</sup>/<sub>3</sub>— 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub>, отъ 2<sup>1</sup>/<sub>2</sub>—5<sup>1</sup>/<sub>2</sub> и отъ 7<sup>1</sup>/<sub>2</sub>—10<sup>1</sup>/<sub>2</sub> часовъ. Засъданія всегда начинались и оканчивались молитвою и пънісиъ.

#### HPABOCJABNOE OBOSPBRIE.

Главнымъ днемъ собора былъ первый день, именно 4 іюля. Первый предметь, предложенный обсуждению собора, быль: гармонія реформатскихъ въронсповъданій. Засимъ главною темож этого дня было пресвитеріанство. Общіе принципы пресвитеріанства, его отношение къ потребностямъ и тенденціямъ настоящаго времени, его вліяніе въ Соединенныхъ Штатахъ, его простота и сообразность съ Св. Писчніемъ, его способность къ распространению и сочувственное отношение къ другимъ евангелическимъ церквамъ-вотъ что было предметомъ разсужденій собора въ первый день. Но эти разсуждения не произвели ръшительно-благопріятнаго впечатлівнія; по крайней мірт впечатлъніе было весьма смъщаннаго характера. Прежде всего былозаивчено отсутствіе яснаго опредвленія предмета, о которомъ шла рвчь. Что такое пресвитеріанство? Есть ли это догнатическая система, равнозначущая съ кальвинизмомъ, или же этимъ словомъ означается особенная система церковнаго управленія? Докторъ Blaikie, профессоръ Free-Church-College въ Эдинбургъ, котораго можно считать руководителемъ собора, резюмировалъ разсужденія собора о пресвитеріанских церквах следующимъ образомъ: "пресвитеріанскія церкви отличаются тремя особенностями: своею августиніанскою, или кальвинистскою верой, своимъ простымъ богослужениемъ и своимъ популярнымъ управленіемъ, въ которомъ принимаетъ участіе мірской элементъ; а основание всего есть Слово Божіе".

Возьмемъ изъ этого определенія кальвинистскую въру и посмотримъ на догматическую сторону дёла. Хотёлъ ли докторъ Вlaikie сказать этимъ, что пресвитеріанство въ догматическомъ отношеніи тожественно съ кальвинизмомъ? Если это такъ, то, по крайней мъръ, въ разсужденіяхъ "общаго пресвитеріанскаго собора" нельзя найти доказательствъ этому. Ибо хотя и шла ръчь о Кальвинъ и кальвинизмъ, но ни одного слова не было сказано о специфически кальвинистскихъ ученіяхъ. Соборъ не коснулся этихъ ученій; никто не осмълнася напомнить о нихъ, и когда кто-то однажды произнесъ слова "въчное предопредъленіе", то тотчасъ же явилось разсужденіе объ испорченности человъческой природы и о спасеніи во Христъ. Это молчаніе собора служитъ доказательствомъ того, что кальвинизмъ съ своимъ строго предестинативнымъ ученіемъ, въ своихъ наибольть разкихъ формахъ почти вымеръ въ Шотландіи.

Далье можно упрекнуть нъкоторыхъ ораторовъ въ чрезмър-номъ, преувеличенномъ восхваления пресвитерианства, которое вызывало одобреніе въ массв слушателей. Одинъ ораторъ для услажденія своихъ слушателей объясниль, какъ пресвитеріанство проходитъ чрезъ всю Библію отъ Моисея въ Ветхомъ Завътв и до 24 старцевъ въ откровеніи Іоанна. Дъло получало такой видъ, какъ будто не христіанство, а пресвитеріанство покорило міръ.

Въ концъ засъданія докторъ Fraser изъ Лондона выступиль передъ соборомъ съ следующимъ положеніемъ: "я върую въ общеніе святыхъ, а не въ общество пресвитеріанъ"! Это поразило собраніе какъ громомъ. Водворилась тишина. Въ этой тишинъ, съ которой выслушано было это положеніе и его дальнъйшее развитіе, высказалось нъкоторое замъшательство, какъ будто собраніе устыдилось того, что зашло слишкомъ далеко въ преувеличенномъ восхваленіи пресвитеріанства.

Что касается следующих заседаній собора, то они не имеють такого значенія и интереса, какъ первое заседаніе. Темы, которыя обсуждались въ этихъ заседаніяхъ, были следующія: внутренняя и внешняя миссія, проповедь и воспитаніе проповедниковъ, должность старейшинъ, неверіе настоящаго времени и средства ему противодействовать, духовная жизнь, освященіе воскреснаго дня, христіанская семейная жизнь, возбужденіе религіозныхъ потребностей, реформатскія церкви европейскаго континента, невоздержность и другіе соціальные пороки.

Вообще на соборѣ можно было замѣтить два направленія: одно обще-христіанское, другое болѣе узкое, исключительно-реформатское. Первое выразилоеь прежде всего въ проповѣди профессоръ Flint и въ объясненіяхъ доктора Fraser. Другое исключительно-реформатское направленіе высказано докторомъ Робинзономъ изъ Луисвилля; оно высказалось также въ тѣхъ выраженіяхъ одобренія, которыми большинство собранія сопровождало неумѣренное восхваленіе пресвитеріанства, и въ энергичесвихъ восклицаніяхъ "нѣтъ, нѣтъ! (по, по), которыя слышались отъ нѣкоторыхъ духовныхъ лицъ, когда одинъ ораторъ выразилъ такое желаніе, что хорошо бы имѣть литургію.

Впрочемъ соборъ имълъ ту хорошую сторону, что постановилъ немного ръшеній, выставилъ немного разногласій и немного тезисовъ. Пресвитеріане сошлись именно для того, чтобы поглядьть другъ на друга, поговорить и посмотръть, насколько они сильны. Значеніе собора посему заключается въ томъ самомъ самтъ, что они сошлись, что не только всъ страны свъта имъли здъсь своихъ представителей, но и многія европейскія государ-

ства, напр. Франція, Голландія, Бельгія, Германія, Швейцэрія, Италія, Испанія, Чехія, Вепгрія, Англія, Шотландія, Ирландія прислали своихъ депутатовъ. Нъкоторыя изъ тъхъ 38 партій, на которыя въ настоящее время распадается пресвитеріанство и которыя въ своемъ отечествъ приходили во взаимныя непріявненныя столкновенія, сошлись здъсь въ лицъ своихъ представителей на нейтральной почвъ, привътствовали другъ друга, побестдовали и посовътовались другь съ другомъ.

θ. Χ.

### къ отчету о диспутъ

### О. ПРОТОІЕРЕЯ ИВАНЦОВА-ПЛАТОНОВА.

(По поводу "Напраслини" редактора "Душеполезнаго Чтенія").

О. протојерей В. П. Нечаевъ въ январьской книжев (1878 г.) "Душеполезнаго Чтенія", въ статейкъ подъ заглавіемъ "Напраслина" жалуется, будто въ отчетв о диспутв А. М. Иванцова-Платонова им взвели на него напраслину, приписавъ ему слъдующія слова: "алоги отрицали откровенія и пророчества — ну это еще не важное дълоч. О. протојерей требуетъ, чтобы ны ввяли назадъ эти слова. Но, вивсто того, чтобы писать Напраслину, о. Нечаевъ сделалъ бы гораздо лучше, если бы въ "Душеполезномъ Чтеніи понъ во всей точности и подробности воспроиввель свои выраженія объ алогахъ, буквально повторивъ, что было сказано имъ объ отрицании ими откровений и пророчествъ, что объ Апоналипсисъ, что о евангелін Іоанна. Мы съ своей стороны, какъ ни желали бы успокоить о. Нечаева, не можемъ однакожъ исполнить его требованіе и отказаться отъ чего-либосказаннаго нами въ отчетв. Ибо 1) отчетъ нашъ составленъ на основания записи, веденной во время самаго диспута. Запись эту мы не можемъ назвать вполнъ стенографическою, но она весьма подробная и точная. При воспроизведении записаннаго для печати мы вънъкоторыхъмъстахъ лишь сокращали наименъе значительныя міста въ рібчахъ диспутировавшихъ; но никому изъ нихъ ничего отъ себя не прибавляли, да и не имъли въ тому никакихъ побужденій. 2) По составленіи отчета и передъ напечатанісмъ ны провъряли записанное нами въ кругу въсколькихъ јанцъ, присутствовавшихъ на диспутъ, прося ихъ обратить особенное внимание на мъста наиболъе значительныя или шекотливыя въ

какомъ-либо отношеніи, къ числу которыхъ несомивино относится и ръчь о. Нечаева объ алогахъ: но никто не высказалъ намъ никакого замъчанія относительно неточности отчета какъ въ этомъ такъ и въ другихъ мъстахъ. 3) Во время самаго диспута и после диспута намъ отъ несколькихъ лицъ присутствовавшахъ пришлось слышать выраженія удивленія и даже осужденія по поводу того, что о. Нечаевымъ сказано было объ влогахъ (можеть быть, нъчто подобное пришлось слышать и самому о. Нечаеву?...) Это еще болве убъщаеть насъ что иы не ослы*шались*, записывая за о. Нечаевымъ эти слова,—но что ихъ точно также, какъ мы, слышали и другіе. 4) О. Нечаевъ увъряетъ, что онъ не говориль, -- такъ какъ и не мого говорить такихъ словъ, по его выражению, нетерпиныхъ не только въ православномъ священникъ, но и въ православномъ христіанинъ. Мы съ удовольствіемъ приняли бы это увъреніе a non posse ad non esse: но въ сожальнію и здысь встрычаются обстоятельства, препятствующія согласиться съ о. Нечаевымъ. Мы напр. не предполагали, чтобы и о евангеліи Іоанна о. Нечаевъ когда-либо моза выразиться такъ, какъ онъ выразился; а въдь выразился же онъ?.. (Какъ именно выразняся? Да не посътуетъ опять на насъ о. Нечаевъ за неточную передачу его словъ. По нашей записи онъ сказалъ: "и съ этимъ (т.-е. съ отрицаніемъ алогани евангелія Іоанна) можно бы согласиться, и безъ евангелія Іоанна можно быть христіаниномъ". А по словамъ другихъ о. Нечаевъ сказалъ: ди съ этимъ я могъ бы согласиться; и безъ евангелія можно быть православнымъ и получить спасеніе"... Предоставляемъ самому о. Нечаеву указать, какая изъ этихъ редакцій точиве...) Такимъ образомъ скорве можно прійти къ такому заключенію, что не шы ослышались, записывая то, чего говорено не было, -а напротивъ о. Нечаевъ заговорился, и насказалъ того, чего самъ не ду**жал**ъ... Въ этомъ последнемъ обстоятельстве, кажется, и состоятъ разъяснение всего дъла. Никому конечно въ голову не прийдетъ заподозрить о. Нечаева въ томъ, чтобы онъ серьезно и сознательно сталь распространять еретическія мивнія, нарочно для этого предпринимая путешествія изъ Москвы въ Троицкую Лавру. Противъ такого предположенія, прямо скажемъ, можетъ свидетельствовать вся литературная деятельность о. Нечаева, ревностно направленая къ утвержденію и охраненію православія даже и въ такихъ пунктахъ, со стороны которыхъ ему не представляется ни малейшая опасность... Но о. Нечаевъ, скажемъ ему опять прамо, слишкомъ увлекается ролью оппонента на

академическихъ диспутахъ, практикуемою имъ, какъ мавъстно, не въ первый разъ. и всегда въ одномъ и томъ же направленія въ видахъ наистрожайшаго охраненія православія... Но настоящій случай да послужитъ о. Нечаеву урокомъ въ томъ, что на ученыхъ диспутахъ не годится говорить все, что вздумается и даже чего не думается,—и что въ особенности человъку, черезчуръ иногда ревностному въ охраненіи православія въ мысляхъ, словахъ и намъреніяхъ другихъ, самому нужно быть по-осторожнъе въ своихъ выраженіяхъ...

# **н. п. шульцъ** <del>†</del>.

12 сентября (1877 г.) въ Царскомъ Селв скончалась, 84 лвтъ отъ роду, достойная женщина, коей имя должно остаться на ввки памятнымъ въ скудномъ спискв лицъ, разумно, съ любовью и плодотворно трудившихся на пользу русскаго просвъщенія въ истинномъ его смыслв \*).

Надежда Павловна Шульцъ происходила изъ семейства Шиповыхъ, возростившаго для Россіи не мало добрыхъ русскихъ
дъятелей (братъ ея, генералъ-адъютантъ Шиповъ, скончался въ
Москвъ въ преклонной старости, два года тому назадъ; сестры—
Марья Павловна Леонтьева, бывшая начальница Смольнаго института, и Елизавета Павловна Шипова, посвятили всю жизнь
свою воспитанію дъвицъ). Имъя отъ природы доброе и нъжное
сердце, съ практическимъ хозяйственнымъ умомъ, и получивъ
въ благочестивой семьъ своей истинно-христіанское воспитаніе,
Надежда Павловна съ первой юности привыкла повсюду, гдъ
ни приходилось ей жить, прилагать, забыван о себъ, все сердце
свое къ заботъ о другихъ, кто около нея требовалъ заботы.
Своя семья была для нея первой школой педагогіи: здъсь, завъдыван воспитаніемъ младшихъ братьевъ, научилась она здравымъ началамъ и пріемамъ воспитательной дъятельности.

По выходь въ замужество у нея возникла своя семья; но горячее сердце ея простирало свою заботу далеко за предълы тъснаго круга семейной жизни. Всю раннюю пору свою провела она въ деревнъ и близко ознакомилась со всъми условіями сельскаго быта, стало быть знала хорошо нужды народныя, въ числъ коихъ, на первомъ мъстъ, духовныя нужды. Кто, жившій въ деревнъ, не знаетъ, что первая нужда овецъ — въ пастыръ, а добрыхъ пастырей мало. Надежда Певловна знала хорошо,



<sup>\*)</sup> Изъ 2 т. Русскаго Сборника, изд. "Гражданиномъ".

каковы у насъ условія воспитанія и целаго быта сельскихъ священниковъ, знала по опыту, что при настоятельности ежедневныхъ нуждъ и при невыгодной обстановкъ домашняго быта отъ самой колыбели, сельскому священнику у насъ не трудно огрубать душею и утратить сознаніе высокаго своего призванія. Какъ пособить ему въ его одиночествъ, гдв омъ живетъ обыкновенно затерянный, въ отчуждении и отъ грубой среды внизу, на которой самъ онъ нечеловъческими усиліями должень еще поднимать первобытную новь и распахивать пашню нивамь нетронутую, и отъ среды помъщичьей, отъ которой онъ отдъляется предразсудками сословнаго быта и воспитанія? Пособить ену въ этихъ условіяхъ, освётить ему жизнь, раздёлить съ нимъ бреня, можетъ только върная помощница-жена. Но жены сельскихъ священниковъ бывали, какъ извёстно, ниже мужей овомхъ по воспитанію и образованію, и самый бракъ большею частью становился, къ сожалвнію, не двломъ сердечнаго и разумнаго выбора, а необходимымъ средствомъ къ полученію мъста. И такъ, надобно было еще сотворить ему помошницу. Вотъ мысль, которая овладела горячею душой Надежды Павловны: утвердить въ духовномъ сословіи прочныя основы семейнаго быта, приготовить въ средъ этой семьи будущихъ дъятелей народнаго образованія; устроить такія учрежденія, въ которыхъ дівицы духовнаго званія получади бы прочное воспитаніе, въ началахъ въры, добра и нравственности, въ высокой мысли о своемъ призваніи. Священнику некогда заботиться объ устройства дома и о ежедневныхъ нуждахъ: надобно, чтобы жена его была хозяйкою. Надобно, чтобы жена его могла быть сама учительницею дътей своихъ и въ потребномъ случав помощницею мужа въ народномъ обученія.

Внезапное горе, постигшее молодую еще женщину: кончина мужа — обратило ее совершенно къ воспитанію дітей и къ этой благодітельной мысли, въ которой вст ен заботы и желанія разділяла съ ней другь ен и сестра, дівица Елисавета Павловна Шипова Вскорт представился случай осуществить эту мысль на діль, при горичемъ покровительство и содійствій великой княжны Ольги Николаевны, нынішней королевы виртембергской. Такъ, были основаны два первыя училища дівнию духовнаго званія— одно въ Царскомъ Сель, подъ управленіемъ Надежды Павловны, другое въ Ярославлю состоящее, къ счастію, и донынь, подъ управленіемъ сестры, ен Елизаветы Павловны Шиповой. Оба заведенія съ тіхъ поръ дійствують въ одномъ

духв, и трудно объяснить, сколько принесли они добра Церкви и отечеству воспитаніемъ цвлыхъ покольній, сколько посвяли добрыхъ свиянъ нравственной силы, сколько разнесли свъта вътакой средв, которая до твхъ поръ почти не знала просвъщенія.

И вотъ теперь — первоначальница этого добраго и патріотическаго діла, закончившає весь кругь своей дівтельности, какъ назрівшій и склонившійся отъ веренъ колосъ, снята съ нивы, — въ житницу Господию. Буди візчная память ей: она сослужила вірную службу, какъ немногія, Богу, Церкви и возлюбленному своему отечеству.

Она не принадлежала къ тъмъ представителямъ новъйшей педагогіи, которые такъ ярко горятъ иногда чужимъ, заимствованнымъ огнемъ разноцвътныхъ теорій, методовъ и, такъ-называемыхъ, новыхъ началъ обученія и просвъщенія, которые изъза толковъ и положеній о томъ, какъ учить, забываютъ неръдко о томъ, чему учить, о томъ единомъ и существенномъ, чъмъ созидается человъкъ, на всякое дъло благое уготованный. Огонь, которымъ она горъла, былъ у нея свой, и поддерживался до послъдняго ея вздоха ея простою и горичею върой, простою и неистощимою любовью, истиною здраваго смысла и прямого патріотическаго чувства. Какъ свътильникъ она горъла, и погасла тихо и мирно, какъ свътильникъ

По разумному плану, положенному въ основание обучения, курсъ его быль простой и несложный, даже безънностранныхъ явыковъ: законъ Божій, чистописаніе съ рисованіемъ, русскій явывъ со славянскимъ, ариометива и исторія съ географіей, пъніе и практическое домашнее ховяйство съ рукодільемъ. Въ последнее время къ этимъ прибавлены еще физика съ естеств. исторіей и начала педагогики. Этотъ курсъ проходился подъ непрестаннымъ руководствомъ и надзоромъ начальницы, съ замвчательною основательностью, и воспитанницы, оставляя заведеніе, пріобратали дайствительное и твердое знаніе. Законъ Божій и русскій языкъ служили особенно какъ бы двумя столпами всего знанія: начальница сама прошла добрую старую шволу русскаго языка и словесности, и было бы желательно, чтобы всв дввицы, проходившія гораздо болве сложные и мудрые курсы въ институтахъ и гииназіяхъ съ разными затвими новъйшей педагогіи, умъли писать по-русски такъ чисто и правильно, какъ воспитанницы Надежды Павловны. Оттого многіж няжь показали себя на дълв отличными преподавательницамън въ сельскихъ школахъ. Преподавание пъния велось всегда въ

училищъ съ такинъ успъхонъ и такъ основательно, что многія воспитанницы, на выпускъ, могли безъ труда сами вести это преподаваніе въ сельскихъ школахъ.

Въ правственномъ отношения влиние такой женщины было неоциненное. Посвящая все время, вси заботы созданному ею училищу, она была въ немъ, какъ мать — посреди дътей. Эта женщина была доброты неописанной и несравненной чистоты и ясности душевной. Русская въ біеніи каждой жилки, въ каждомъ представленіи и сознаніи, она могла перелить въ каждую душу ту любовь въ отечеству, которая ее одушевляла. А главное, знавшимъ ее трудно, трудно себъ представить другую, подобную ей душу, въ которой съ такой простотой и ясностью отражалась бы красота всякаго добра и безобразіе зла и лжи всякаго рода. Можно себъ представить, какъ благодътельно должно было действовать это чистое зеркало на всехъ, кто могъ въ него смотреться. Въ кроткой улыбке покойной Надежды Павловны, въ ясномъ и глубокомъ взглядъ голубыхъ ея глазъ. была неотразимая сила, которая будила совъсть и успоконвала въ душв всякое мятежное волненіе...

Въ воспитании своихъдъвицъ Надежда Павловна преследовала неуклонно высокую задачу. Она горячо оспаривала мысль, которую иные заявляли ей, что не нужно такъ много работать надъ умственнымъ ихъ образованіемъ, чтобъ развитіе ихъ было не выше того быта, изъ вотораго онв вышла и для котораго предназначены. — "Нътъ, — отвъчала она, — я не посвятила бы этому дълу всю свою жизнь и всъ силы, когда бы оно должно было ограничиться только приготовленіемъ домашнихъ хозяекъ. Онъ готовятся быть хозяйками, -- но не это, въ глазахъ монхъ, главная цвль ихъ образованія. Я ставлю, прежде всего, своимъ долгомъ — просвитить умъ своихъ воспитанницъ, утвердить у нихъ въ сердив горячее желеніе приносить полізу и делать добро на всякомъ месте, где ни случится имъ быть. Образованіе ихъ должно быть основательное и не скудное; если умъ въ нихъ не получитъ должнаго развитія, это отразится и на сердечныхъ качествахъ. Чънъ просвъщенные будуть онъ, тъмъ лучше поймуть, что нивакое занятіе не ниже ихъ достоинства, если только можетъ приносить пользу". Въ системъ воспитанія, которой держалась Надежда Павловна, все направлено было къ втой духовной цъли. Такъ напр., она не допускала, чтобъ ея воспитанницы занимались работами для продажи. — "Йокуда онъ въ училище, говорила она, у нихъ и мысли не должно быть о вакой-нибудь личной прибыли отъ работы. Цель ихъ работъ

должна быть безкорыстная; желаніе помочь, сділать добро, принести пользу. Къ этому чувству тімь боліве необходимо пріучать ихъ, что на ту среду, изъ которой онів вышли, падаеть обвиненіе въ алчности къ пріобрітенію, и когда онів вернутся туда, то должны подавать приміръ любви и безкорыстнаго служенія добру". Вотъ почему Надежда Павловна старалась не пропускать случая, по поводу какого-нибудь общественнаго бідствія, устранвать между своими дівнцами работы въ пользу пострадавшихъ и возбуждать въ нихъ усердіе къ такой работів.

Вотъ въ какихъ идеальныхъ чертахъ эта чистая душа представляла себъ тотъ образъ, которымъ одушевлялась ея педагогическая двятельность. "Вотъ какою люблю я, — писала она. представлять себъ нашу воспитанницу по выпускъ изъ заведенія, въ ен жизни. Домъ ен служить образцемъ добрыхъ нравовъ, согласія, чистоты, порядка, благосостоянія. Мужъ ея, возвращаясь домой отъ служенія духовнымъ нуждамъ прихожанъ своихъ, находитъ желанный отдыхъ въ обществъ жены своей; они бестдують и читають витесть. Она не любить ходить по гостянь, и выходить изъ дому, почти всегда имъя въ виду дъло любви и благотворительности. Слышитъ о больной по деревив, -- спвшитъ подать возможную помощь. Слышитъ про бъдность, про нужду, про горе, — идетъ утъшить, пособить добрымъ словомъ или совътомъ. У самой нътъ средствъ помочь въ нуждъ-идетъ просить у богатаго помъщика, у сосъда: женщину добрую и образованную примутъ, выслушаютъ охотно, послушаютъ". Иному этотъ идеалъ можетъ повазаться идилліей; но вакой идеаль бываеть вровень съ дъйствительностью? Въ томъ и состоитъ высокое значение идеала, что онъ освъщаетъ темную дъйствительность, одухотворяетъ жизнь стремленіемъ къ высокой цали. а этотъ идеалъ добръйшей Надежды Павловны свътилси въ теченін цілой жизни и держался постоянно на высоть того святаго призванія, на которое она обрежла себя. И нътъ никакого сомивнія въ томъ, что черты его отразились на иногихъ питомицахъ, выпущенныхъ ею изъ заведенія и остались въ жизни ихъ и дъятельности священнымъ завътомъ доброй матери.

Заботы ея объ воспитанницахъ не ованчивались съ выпускомъ ихъ изъ заведенія. Она следила за судьбою и деятельностью каждой; многія изъ нихъ постоянно вели съ нею переписку, сообщая ей известія о переменахъ судьбы своей и о своей деятельности, искали у нея совета, споры, помощи въ нуждахъвсякаго рода, и на всякій запросъ отзывалась ея горячая душа.

сочувственнымъ словомъ, содъйствіемъ, помощью. По всей Россін, особливо на Съверъ, въ городахъ и селахъ разсъяно множество бывшихъ воспитанницъ Царскосельского училища, которымъ Надежда Павловна управляла 34 года, и объ ръдкой изъ нихъ училище, въ лицъ ея, не имъло свъдъній, а со многими вела она постоянныя и дъятельныя сношенія.

Никакая личная энергія новаго діятеля не можеть замінить дійствія спокойной силы, установившейся віз старомъ человікті въ теченім долгой жизни, посвященной одному ділу въ единстві духа и направленія. Такіе люди драгоцінны віз своей старости, даже при неизбіжномъ ослабленім первоначальной энергіи.

Есть люди, у которыхъ личная жизнь такъ нераздъльно слилась съ дъломъ, которому они посвятили себя, что самая жизнь
ихъ пріобрътаетъ значеніе дъла и составляетъ силу, незамътно
и живительно дъйствующую на всю среду, въ которой живутъ
они и дъйствуютъ. Вотъ почему приходится намъ часто, посреди
иножества новыхъ дъятелей, такъ безутъшно оплакивать старыхъ, когда они сходятъ съ поля; вотъ почему около гроба стараго человъва слышатся иногда такія рыданія, какихъ не услышишь надъ могилою юноши. Есть ъдкое и острое горе, когда
сорванъ цвътокъ, въ которомъ была радость и надежда нашей
жизни; есть тихое, но глубокое горе, когда погашенъ свътильвикъ, который свътилъ ровнымъ свътомъ на жизненномъ пути
нашемъ.

Послъ отпъванія, у гроба усопшей въ церкви училища, слышались, заглушая звукъ церковной молитвы, рыданія множества дътей, хоронившихъ мать свою: бывшихъ и нынёшнихъ воспитанницъ училища, которому она дала жизнь и въ которомъ сама была живою душою. Чувства, которыми переполнена была въ эту минуту вся домашняя церковь, собравшаяся у гроба, преврасно выразилъ въ ръчи своей достойный законоучитель заведенія о. протоїєрей Ө. А. Павловичъ.

"Ръдвая мать, говорилъ онъ,—съ такою любовью, съ такимъ умомъ, жертвой и постоянствомъ, съумъла бы пещись о счастім своихъ дътей, какъ это дълала всегда оплакиваемая нами, по общему сознанію, лучшая, достойнъйшая мать, наставница и благодътельница цълыхъ поколъній священническихъ женъ, дъвицъ и матерей. Истинно-христіанское воспитаніе дътей, ихъ наставленіе и утвержденіе въ добръ, было высшимъ дъломъ, призваніемъ ен жизни; она всецъло отдала ему богатыя сокровища своей души: тонкость, проницательность высоко-развитаго

и просвъщеннаго ума, твердость и постоянство своей воли, и что еще важиве-ивжность, теплоту и сострадательность своего материнскаго сердца. Ея примъръ, надворъ, вліяніе и руководство живо ощущались всеми и во всемъ нашемъ домъ, а, это быль примъръ добра, надзоръ любви, вліяніе кротости и мира и руководство въ строгому, точному исполнению всеми своихъ святых в обязанностей. А вто можеть измирить всю теплоту ея любви, заботливости и попеченій о доброй участи дітей по выходъ ихъ изъ-подъ училищнаго крова? Тысячи благодъяній, услугъ и утъщеній всякаго рода, оказаны были ею не только питомицамъ сего училища или ближайщимъ членамъ ихъ семействъ, но и многимъ-многимъ нуждающимся лицамъ, для которыхъ сердце и руви ся всегда были отврыты. Дълать добро, помогать бъднымъ, утвшать вдовъ и сиротъ въ скорбяхъ ихъ, было всегда потребностью и наслаждениемъ ея души, и одинъ Господь внаетъ, сколько признательности, сколько сердечныхъ слезъ и самыхъ горячихъ трогательныхъ чувствъ возбуждено ею въ дътскихъ душахъ и въ сердцахъ всъхъ, имъвшихъ счастіе пользоваться ея помощію, ласкою, привътомъ, нъжностью и попеченівми! О, еслибы всв, тайно или явно благодътельствованные ею, могли теперь предстать и собраться вивств съ нами у настоящаго гроба: что это была бы за трогательная, прекрасная, умилительная картина и какое множество благословеній, молитвъ и благодарностей вознеслось бы ко Всевышнему у этого гроба!... Да, это была върная, добрая и мудрая раба Христова! Сердце ея преисполнено было любви и соучастія ко всьиъ, и потому, какъ выражается древній мудрецъ, "длань свою открывала она бъдному, и простирала руку свою неимущему, уста свои открывала съ мудростью и кроткое наставление было на язывъ ея". Ложнаго угожденія и сустной доброты женской не было въ ней; и за то благословляется теперь ея память, и отсетть ея жизни, плодъ ея трудовъ и наставленій, долго будетъ еще сохраняться въ міръ, радуя и услаждая взоръ, мысль и волю воспитанных в, обласканных в, облагод втельствованных в его. "Господь объщаль когда-то милость даже пріемлющимъ од но

дитя въ Его святое имя, и за одну чашу воды пред оженную нуждающемуся, объщаль великую награду; тъмъ большую явитъ Онъ милость, тъмъ благостнъйшее устроить воздалніе—матерм и благодътельницъ множества бъдныхъ дътей, много и честно послужившей ихъ образованію, ихъ христіанскому наставленію, и своей любовію, своими попеченіями, наставившей ихъ на путь

мирной, тихой, скромной и полезной жизни. Въруемъ, что душа, столь искренно и чисто, столь свято и усердно поработавшая Господу, должна "во благихъ водвориться". Господь за въру ея и сипреніе простить ей прегръщенія, даруетъ ей причастіє въчныхъ благъ, покой и наслажденіе въ безконечной жизни. Тамъ, въ загробномъ міръ, гдъ связь и близость душъ гораздо чище и святъе, почившая конечно вспомнитъ всъхъ, искренно любимыхъ ею. И мы съ своей стороны, съ молитвой, въ упованіи блаженнаго свиданія въ новомъ міръ, преклонимся у ея гроба и, по зову святой Церкви, отдадимъ почившей послъдней на землъ священное цълованіе.

"Дэти! — заключилъ со слезами проповъдникъ, — особенно приблизьтесь вы, приникните въ послъдній разъ къ останкамъ вашей матери и, лобызая ея руки, припомните и запечатлъйте въ сердцахъ своихъ ея священный завътъ — жить и дъйствовать всегда въ ея любвеобильномъ духъ, по ея наставленіямъ и привъру. Да будетъ и всъмъ живущимъ въ этомъ домъ свътла и незабвенна ея память, и да ростутъ, питаются и зръютъ святыя съмена, посъянныя ею, принося обильный и здоровый плодъ на благо Церкви и отечества".

к. п.

### овъявленія.

ВЪ 1878 ГОДУ

# "СЕМЬЯ И ШКОЛА"

(годъ восьмой).

Ильюстрированный журналь домашняго и общественнаго воспитанія, будеть выходить ежемісячно, по 10-12 дистовь печати, въ двухъ внигахъ (за исключеніемъ місяцевъ іюня и іюля, когда выходить только по одной книгі»), въ 1/8 долю листа.

Въ течение семильтняго существования "Семия и Школа" постоянно имъла цълію: въ 1-хъ содъйствовать правильной постановкъ учебновоспитательнаго дъла и распространению въ обществъ здравыхъ педагогическихъ понятий; въ 2-хъ давать возможно лучший материалъ для умственнаго и физическаго развития нашего юношества.

Сообразно втой цвли, "Семья и Школа" выходить въдвухъ книгахъ: Къща І. (СЕМЕЙНОЕ ЧТЕНІЕ). Сюда входять статьи религіозноправственняго содержанія, разсказы, стихотворенія, путешествія, жизнеописанія и пр., а также игры, работы, рукоділія, мастерства и проч. матеріаль для физическаго и умственнаго развитія. Всюду, по мітрів

налобности, прилагаются рисунки и картины.

Книга II. (ВОСПИТАНІЕ И ОБУЧЕНІЕ). Содержить въ себѣ: общім статьи педагогическаго содержанія, статьи по воспитанію и обученію домашнему и общественному, правственному, умственному физическому; крптику и библіографію; біографическіе очерки педагоговъ и статьи по исторім педагогін; смѣсь; отдѣлъ математическій (самостоятельныя изслѣдованія въ области влементарной математики; разработка тѣхъ илм другихъ частей курса средне-учебныхъ заведеній на научно-педагогическихъ основаніяхъ; историческія замѣтки; библіографія и т. п.).

### подписная цена:

| На полный журн. (22 кн.).<br>І. Въ СПетербургѣ 1)          | На "Семейное<br>чтеніе" (12 кн.). | "На воспитаніе и<br>обученіе" (10 кн.). |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------|
| безъ достав. 11 р. — к.<br>Въ СПетер-                      | " " 9 р. — к.                     | " " 4 р. — к.                           |
| бургѣ 2) съ<br>доставкою 11 " 50 "<br>П. ВъИмпер. 12 " — " | " " 9 " 50 "<br>" " 10 " — "      | , , 4, 50,<br>, , 5, —,                 |
| III. Заграни-<br>цу 16 " — "                               | " "13 <sub>"</sub> — "            | " " 7" — "                              |

Подписка принимается а) при городской контор'я релакціи Васильевскій островь, по 9 линіи, между Большимь и Средними проспектами, д. № 24 кв. № 6; b) ИНОГОРОДНЫЕ и ЗАГРАНИЧНЫЕ высылають по почть ИСКЛЮЧИТЕЛЬНО въ ГЛАВНУЮ КОНТОРУ (С.-ПБ. Васил. остр., 15 линія, д. № 8, кв. № 20), съ сообщеніемъ подробнаго адреса, имени, отчества, фамиліи и того почтоваго учрежденія, его губерній и увзда гдв есть выдача газеть и журналовь.

Мъста и лица, желающія получить *извищеніе* о полученіи денегь, благоволять высылать въ контору 8-копъечную марку, а желающіе получить билеть конторы, кромъ того, присовокуплять 5-копъечную марку-

Издатель В. Брассичь. Редакторь Юл. Симашко.

Изложеніе и критическій разборъ нравственнаго ученія Шопенгауера, основателя современнаго ом-лософскаго пессимизма. Ө. Ө. Гусева. Ціна съ перес. 1 р. 50 к.

Продается: въ Москвъ у внигопродавцевъ Өерапонтюва, (оловьева, Васильева и Мамонтова; въ Петербургъ—у Кораблева и Оглоблина; въ Кіевъ — у Оглоблина.

### печатать позволяется

съ тімъ, чтобы по отпечатанін представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, инваря 14 дня 1878 г. Цензоръ протоіерей С. Зерновъ.

# О ПРЕДБЛАХЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ.

# РЪЧЬ Э. ДЮ-БУА-РЕЙМОНДА

ВЪ ПУВЛИЧНОМЪ ЗАСЪДАНІИ НЪМВЦКИХЪ ВСТВСТВОИСПЫТАТЕЛЕЙ И ВРАЧЕЙ.

In Nature's infinite book of secrecy
A little we can read.

переводъ съ 4-го измецваго есправленнаго и дополненнаго издания 1876 г.

Е. Милославской.



МОСКВА.
Въ Университетской типографіи (М. Каткові),
на Страстнома бульвара.
1878.

Печатать позводяется. Москва, ноября 3-го дня 1877 года. Цензоръ протоіерей *С. Зернов*ъ.

### придисловие къ переводу.

Замъч ательная ръчь Дю-буа-Реймонда "О предъявкъ естествознанія уже давно ждала перевода на русскій языкъ. Какимъ-то образомъ вышло, что наши переводчики, зорко следящіе за всякою выдающейся новостью иностранной литературы, не то пропустили эту рычь безъ внимания, не то просто спрятали ее отъ русскихъ читателей. Вирочемъ пропустить ее безъ вниманія мудрено и ніть никакого основанія. Дю-буа-Реймондъ, какъ извъстно, принадлежить къ числу первоклассныхъ европейскихъ естествоиспытателей. Цвлый отдвав науки, именно электрофизіологія, ученіе объ электричествъ живыхъ тканей, обязань ему или его ученивамъ своей обработкой и развитіемъ. Само собою разумъется, что человъкъ, занимавшійся большую часть своей славной жизни самыми тонкими и сложными изследованіями надъ одектрическими состояніями и дівятельностью нервовъ и мускуловъ, при своихъ общирныхъ и глубовихъ познаніяхь во всёхь отрасляхь точныхь наукь, говориль о предвлахъ естествознанія какъ знатокъ, какъ мастеръ своего дъла. И дъйствительно его блестящая ръчь, произнесенная въ собраніи німецких врачей и естествоиспытателей, настолько полна глубокаго научно-философскаго интереса, что всюду, гдв только стала известной, произвела сильное впечатавніе, и ее стали постоянно цитировать нъмецкие философы, естествоиспытатели и вообще об-

разованные люди; она сдълалась извъстной въ Англіи переведена на французскій языкъ, а въ подлинникъ въ прошломъ году появилась уже четвертымъ изданіемъ, съ нъкоторыми поправками самаго Дю-буа-Реймонда. Съ этого последняго изданія сделань и нашь переводь. Такь, повторяемъ, пропустить ръчь Дю-буа-Реймонда безъ вниманія мудрено и нізть основанія. Скоріве всего слідовало бы поторопиться сдёлать ее извёстной русскимъ читателямъ. Приходить на умъ, что можеть быть русскимь ученымь и любителямъ естествознанія не понравились идеи, развитыя въ ней Дю-буа-Реймондомъ. Дъдо въ томъ, что Дю-буа-Реймондъ силою въскихъ соображений убъждаеть, что естествознаніе не въ состояніи и не въ правъ, и никогда не будеть въ состоянии и въ правъ, объяснять все мірозданіе матеріей и силой. Для человіческаго ума, который проникъ бы въ самую глубину вещей, въ естествознаніи всегда останутся мецереходимыми два предвла: сущность матерін и силы и сущность сознанія. Безъ всякаго сомнанія, относительно того, навсегда ли для естествознанія останутся недоступными коренныя основы міроваго механизма и порядка и корни сознанія, можно спорить, и съ Дю-буа-Реймондомъ на этотъ счеть трудно согласиться. Источники и пути человъческаго знанія неограниченны, и рышительно изть никакого основанія утверждать, будто то, чего мы теперь, по выраженію Дю-буа-Реймонда, ignoramus (не знаемъ), мы и не будемъ знать (ignorabimus). Но что современное естествознаніе не въсостояніи и не въ правъ ръшать основные вопросы о матерін и духів, въ этомъ Дю-буа-Реймондъ совершенно правъ, и прочитавши его ръчь, мы увидимъ, что съ нимъ нельзя не согласиться. Непродуманное увлеченіе разными естествознательно-метафизическими теоріями встрічаеть здісь суровое, но правдивое вразумленіе. Очень можеть быть, что это самое обстоятельство и удерживало до сихъ поръ отъ перевода небольшой нъмецкой брошюры на русскій языкъ.

Недьзя не заметить, что такъ какъ Дю-буа-Реймондъ говориль свою річь въ кругу ученых спеціалистовъ, то для неподготовленнаго читателя она въ некоторыхъ частностяхъ можетъ оказаться не совсемъ понятной. Читателя можеть затруднить и слишкомъ ученый способъ выраженія, не дозволяющій иногда понять сразу мысль івъ сущности простую, еслибы она была выражена попроще или пообстоятельные. Послыднее обстоятельство нысколько вліяло и на переводъ, предлагаемый нами: то, что въ подлинникъ иногда выражено одникъ словомъ, въ переводъ не могло быть оставлено безъ периораза, безъ замъны, или безъ дополненія неясныхъ словъ и выраженій болье доступными для общаго пониманія. Съ тою же цэлью переводъ снабженъ подстрочными примъчаніями. Впрочемъ, какъ бы тамъ ни было, основныя мысли, развиваемыя Дюбуа-Реймондомъ, навърное ясны и понятны каждому обравованному читателю.

Переводъ въ частности посвящается тъмъ русскимъ ученымъ и образованнымъ дюдямъ, которые воображаютъ, что естествознаніе нашего времени уже разъ навсегда ръшаетъ, что матеріальный міръ произошелъ или развился самъ собой, изъ въчной матеріи, и что человъческое сознаніе, душа, есть не больше, какъ механическій результатъ той же матеріи и ея силъ. О ПРЕДЪЛАХЪ ЕСТЕСТВОЗНАНІЯ.

Всемірнымъ завоевателямъ минувшихъ временъ представлялась необходимость надосугв заняться опредвленіемъ границъ
своихъ необозримыхъ завоеваній, а вийств съ твиъ подумать
и о дальнъйшемъ разширеніи и устройствъ своихъ владіній.
Естествовнанію, всемірному завоевателю нашего времени, точно
такке не мышало бы, на досугв отъ будничныхъ ученыхъ трудовъ, сділать попытку уяснить и опреділить истинные преділы
неизивримой области своихъ пріобрітеній. Такое предпріятіе
и считаю тімъ боліве умістнымъ, что относительно предметовъ
естествовнанія, нажется мив, существують два очень распространенныхъ забхужденія. Взявши это діло на себя, я нахожу
притомъ возможнымъ выяснить въ немъ нівоторыя новыя
стороны, небезънятересныя даже для тіхъ людей, которые не
разділяютъ помянутыхъ заблужденій.

Я и собираюсь теперь отыскивать предъды естествознанія, по прежде отвічу на вопросъ, что такое естествознаніе.

Естествознаніе, или, точите говоря, научное теоретическое познаніе матеріальнаго міра есть разложеніе явленій въ природт на механику атомовъ, или сведеніе встать измітненій, какія тольно происходять въ матеріальномъ мірі, на движеніе атомовъ, дійствующихъ по своимъ собственнымъ, независящимъ отъ времени, центральнымъ силамъ. Когда подобное объяснеміе естественныхъ явленій намъ удается, наша потребность доискиваться причинной связи между ними боліве или менте удовлетворнется. Это извітстный психологическій фактъ. Положенія механики могутъ быть представлены математически и заключають въ себтакую же непреложную достовърность, какъ и положенія самой математики. Еслибы вст таміть въ матеріальномъ мірт были

сведены на опредъленную сумму потенціальной или скрытой и кинетической или свободной энергіи, связанной съ опредъленнымъ и неизміннымъ количествомъ матеріи, то въ этихъ изміненіяхъ больше нечего было бы и объяснять 1).

Кантъ въ предисловіи къ "Метафизическимъ началамъ естествовнанія" утверждаеть, что "въ каждой отдільной естественной наукі столько научнаго въ собственномъ смыслів, сколько въ ней математики". Этому положенію можно придать еще больше значенія, если подъ математикой разуміть механику атомовъ Повидимому Кантъ и самъ такъ думалъ, когда не признаваль за химіей права называться наукой и отводиль ей місто въ ряду чисто экспериментальныхъ наукъ. Замічательно, что въ настоящее время химія, будучи принуждена, вслідствіе открытія такъ называемыхъ замінценій, отказаться отъ влектрохимическаго дуализма, повидимому опять далека отъ того, чтобы сділаться наукой въ томъ смыслів, въ какомъ этого требоваль Кантъ.

Еслибы теперь всё изимення матеріальнаго міра были разложены на движенія атомовъ, получающихъ свое двиствіе отъ постоянныхъ центральныхъ силь, то вселенная была бы нами познана естественно-научнымъ образомъ. Состояніе міра въ теченіе даннаго момента времени являлось бы непосредственнымъ результатомъ его предшествующаго состоянія и въ свою очередь служило бы непосредственной причиной его послъдующаго состоянія. Законъ и случай были бы только другими названіями механической необходимости. Можно предположить даже такую высокую степень познанія природы, когда весь міровой процессъ могь бы быть представлень въ видъ одной какой-нибудь математической формулы, въ видъ неизитримой системы связ-

<sup>1)</sup> Въ самомъ дълв, напримъръ, ходъ часовъ для дикаря представляетъ загадку подобную той, какую для современнаго человъка представляетъ жизнъ всего міра. Дакарю часы кажутся не механизмомъ, а живымъ загадочнымъ существомъ. Но если ему удастся понять, какъ, заводя часы, мы сообщаемъ всему механизму суточный, недъльный и даже годовой запасъ движенія (потенціальную энергію въ тяжести гири или въ упругости часовой пружины), и какъ понемногу этотъ запасъ постепенно тратится на то, чтобы двигались колеса и стрълки (кинетическая энергія), тогда дикарю не остается ничето невсенаго ни въ устройствъ, ни въ ходъ часовъ. Прим. пересодч.



ныхъ дифференціальныхъ уравненій, изъ которыхъ отирывалось бы мѣсто, направленіе и скорость движенія каждаго атома во вселенной и во всякое время. "Еслибы какой-нибудь уиъ, говорить Лапласъ, въданную минуту зналь бы всѣ силы, дѣйствующія въ природѣ, и взаниныя положенія существъ, изъ которыхъ она состонтъ, и еслибы онъ притомъ былъ достаточно всеобъемлющъ, чтобы подвергнуть всѣ эти данныя математическому анализу, тогда такой умъ постигъ бы въ одной и той же формулѣ движенія величайшихъ міровыхъ тѣлъ и самомальйшаго атома: для него не было бы ничего неизвѣстнаго,—будущее и прошедшее было бы предъ его взорами настоящимъ. Слабое отображеніе подобнаго ума представляеть и умъ человъка въ томъ совершенствѣ, до какого онъ довелъ астрономію²).

Essai philosophique sur les probabilités. Seconde édition. Paris, 1814
 э. Замъчательное мъсто въ контекстъ читается такъ:

<sup>&</sup>quot;Les événements actuels ont avec les précédens une liaison fondée sur le principe évident qu'une chose ne peut pas commencer d'être, sans une cause qui la produise. Cet axiome connu sous le nom de principe de la raison suffisante s'étend aux actions même les plus indifférentes. Le volonté la plus libre ne peut sans un motif déterminant, leur donner naissance; car si toutes les circonstances de deux positions étant exactement les mêmes, elle agissait dans l'une et s'abstenait d'agtr dans l'autre, son choix serait un effet sans cause... L'opinion contraire est une illusion de l'ésprit qui perdant de vue les raisons fugitives du choix de la volonté dans les choses indifférentes, se persuade qu'elle s'est determinée d'elle même et sans motifs.

Nous devons donc envisager l'état présent de l'univers comme l'éffet de son état antérieur, et comme la cause de celui qui va suivre. Une intelligence qui pour un instant donné, connaîtrait toutes les forces dont la nature est animée, et la situation respective des êtres qui la composent, si d'ailleurs elle était assez vaste pour soumetre ces données à l'analyse, embrasserait dans la même formule les mouvemens des plus grands corps de l'univers et ceux du plus léger atome: rien se serat incertain pour elle, et l'avenir comme le passé serait présent à ses yeux. L'esprit humain offre dans la perfection qu'il a su donnér à l'astronomie une faible esquisse de cette intelligence. Ses découvertes en mécanique et en géométrie, jointes à celle de la pesanteur universelle, l'ont mis à portée de comprendre dans les mêmes expressions analytiques les états passés et futurs du système du monde. En appliquant la même méthode à quelques autres objets de ses connaissances, il est parvenu à ramener à de lois générales, les phénomènes observés et à prévoir coux que des circonstances données doivent faire éclore. Tous ses efforts dans la recherche de la vérité tendent à le rapprocher sans cesse de l'intelligence

Въ сановъ дъл, астроному стоить только придать времени въ уравненіяхъ лунныхъ движеній извёстную отрицательную величну, чтобы затвив определить, было ли зативное солнца въ пирейской гавани въ то время, когда Периялъчиристалъ въ Эпидавру. Точно также и умъ, представленный Лапласомъ, посив надлежащаго внадиза своей міровой формулы, могь бы свазать намъ, вто быль Жельзнан Маска, или какъ погибла полярная экспедиція Франклина. Какъ астрономъ предсказываеть день, въ который какая-нибудь комета, спустя многіе годы, снова появится на сводъ небесномъ изъ тлубины піроваго пространства, такъ и тотъ умъ могъ бы по своимъ уравненіямъ указать день, когда засілеть православный престъ на св. Софіи, или день, въ который Англія сожметь свой последній каменный уголь. Если онъ предположиль бы въ міровой формуль t=-∞, предъ нимъ раскрылось бы таниственное первобытное состояніе вещей. Онъ увидъль бы, что въ безконечновъ пространствъ матерія или уже движется, или по крайней мъръ неравномърно распредълена, такъ какъ при равномърномъ распредъленіи даже и слабое равновъсіе никогда бы не могло быть нарушено. Еслибы овъ допустиль, что величина t безпредвльно увеличивалась бы въ положительномъ смыслв, то овъ узналъ бы, черезъ сколько времени положение Карно грозитъ вселенной в) ледяной неподвижностью 4). Для такого ума были бы изочтены всв волосы на нашей головъ и безъ его въдома не погибъ бы ни

que nous venons de concevoire, mais dont il restera toujours infiniment éloigné. Cette tendance propre à l'espèce humaine, est ce qui la rend supérieure aux animaux; et ses progrès en ce genre, distinguent les nations et les siècles, et fondent leur véritable gloire.

з) Всавдствіе потери теплоты и движенія. Прим. мер.

<sup>4)</sup> Ho Bonpocy of the occasion of miposaro gammenia cm. W. Thomson by Philosophical Magazine etc. 4—th. Series vol. IV. 1852 p. 404;—Helmholtz. Ueber die Wechselwirkung der Naturkräfte u. s. w. Königsberg 1854. S. 22 ff;—Clausius in Poggenderff's Annalen u. s. w. 1865. Bd. CXXV. S. 398. Take me m by Abhandlungen über die mechanische Wärmetheorie. Zweite Abtheilung. Braunschweig 1867. S. 41;—ero me Ueber den zweiten Hauptsatz der mechanischen Wärmetheorie. Vortrag gehalten in einer allgemeinen Sitzung der 41. Versammlung deutscher Naturforscher und Aerzte zu Frankfurt a. M. u. s. w. Braunschweig 1867. S. 15.

одинъ норобей. Для него, знающего все прошедшее, настоящее и будущее, вси восления, по выражению д'Аланбера въ введения въ Энцивлопедін, была:бы единичнымъ овитомъ и еди: ной великой жетиной. 5):

Мысль Лапласа о всеобъемнощемъ ума выслазана еще раньше Јейбинцевъ Лейбинцъ въ извистной мири проводить ее даже дальше, чень Лаплась, потону что прицесываеть этому уму соответственно совершения чувства: и меканическія способности. Бейль, возражая противъ ученія Лейбияца о предустановленной гарионін, указывають, что по смыслу этого ученія человіческое тыо похоже на корабль, который сань бевь всякой понощи и управленія направлялся бы въ гавань. Лейбниць отвічаеть, что порабль, предполагаемый Бэйлемъ, вовсе не такъ невозможенъ, вань тоть думаеть "Неть наканого сомивнія, говорать онь, TELOBBET BY COCTOSHIE ACTDORTP LENAM REMIERA ROLODER BY ROCдолжении извъстивго времень двигальсь бы по улицамъ города и съ точностью заворачивала бы за извъстные углы. Несравненно болве совершенный, хотя все-таки ограниченный умъ. могь бы при этомъ предусмотрёть и устранить неоравнемио большее число препятствій для движенія талой измины. Это такъ върно, что если бы нашъ ніръ состояль, какъ ижкоторые дунають, изъ ваного-нибудь конечнаго числа атомовъ, движущихся по законать неханики, то навърно накой-нибудь конечный умъ могь бы развиться до такой высоты, чтобы понимать и съ математической точностью предвидеть все, что въ этомъ мір'я въ извъстное время должно случиться. Тогда этотъ умъ не только ногъ бы построить корабль, который самъ собой приходиль бы въ опредъленную гавань, если ему сообщить надлежащую силу в направленіе, -- онъ могъ бы устроить твло, которое подражало бы действіямь человека" .

<sup>&#</sup>x27;) Réplique aux Réflections contenues dans le seconde édition du Dictionnaire critique de Mr. Bayle etc. GG. Leibnitii Opera philosophica etc.. Ed-J. E. Erdmann. Berolini 1840. 4° p. 183. 184. "Il. n'y a pas de doute qu'un homme pourroit faire une machine, capable de se promener durant quelque temps par une ville et de se tourner justement aux coins de certaines rues-



<sup>&</sup>quot;) Encyclopédie. Discours préliminaire. Paris. 1751. Fol. t. I. p. IX. "L'Univers, pour qui sauroit l'embrasser d'un seul point de vûe, ne seroit, s'il est permis de le dire, qu'un fait unique et une grande vérité".

Нечего и говорить, что человическій умъ всегда будеть весьма далень етъ такого севершеннаго песнанія природы. Чтобы покавать разстояніе, какое отділнеть насъ даже отъ самыкъ первыхъ началь такого познанія, достаточно одного замічанія. 
Прежде чімь можно было би построить дио-срепціальния уравменія міровой формулы, необходимо, чтобы всё явленія въ природі были сведены уже на движеніе какого-нюбудь субстрата, 
основнаго начала, которое по своей сущности безразлично, не 
импеть никвижь снойствь, но является намі въ разнообразныхъ 
формать натерін; другими словами, вся начественная сторона 
природы напередъ должна быть объяснена мять устройства и движенія подобнаго субстрата, одного начала всёмъ 
явленій.

Последнее требование тесно связано съ учениемо объ ощущеніяхъ. По всемъ опытнымъ изследованіямъ органы чувствъ и нервы проводять из соответствующимъ мовговымъ областямъ или чувствующимъ субстанціямъ, наяъ ижь называетъ І. Мюллеръ, только движенія и больше инчего. По ощыту, придуманному Виддеромъ и удачно исполненному Вульпівномъ надъ нервами язына, чувствительным и двигательным волокна этихъ нервовъ танъ тесно связаны между собой, что возбужденіе нервныхъ волоконъ одного рода (напр. чувствительныхъ) переходитъ на волокна другаго рода (двигательныя). Суда по этому можно было бы перемъщивать одни съ другими первими волокна резличныхъ органовъ чувствъ, если бы только текой опытъ былъ возможенъ. Перемъстивши кресть на престъ мервы зранія и слуха, мы глазомъ слышали бы молнію, какъ громъ, а ухомъ

Un ésprit incomparablement plus parfait, quoique borné, pourroit aussi prevoir et éviter un nombre incomparablement plus grand d'obstacles; ce qui est si vrai, que si ce monde, selon l'hypothése de quelques uns, n'était qu'un composé d'un nombre fini d'atomes, qui se remuassent suivant les lois de la mécanique, il est sûr, qu'un ésprit fini pourroit être assez relevé pour comprendre et prévoire démonstrativement tout ce qui y doit arriver dans un temps détérminé; de sorte que cet ésprit pourroit non seulement fabriquer un vaisseau, capable d'aller tout seul à un port nommé en lui donnant d'abord le tour, la direction et les ressorts qu'il faut; mais il pourroit encore former un corps capable de contrefaire un homme".

видъли бы громъ, канъ рядъ свътовыхъ впечатленій 7). Чувственное ощущеніе, канъ такое, возниваетъ следовательно только въ чувствительных центрахъ моэга 3). Именно эти центры и переводять однообразное во всехъ нервахъ возбужденіе въ различныя чувственныя ощущенія и при этомъ, смотря по своей природѣ, какъ носители "специонческой энергін", по выраженію І. Мюллера, порождаютъ начественныя различія ощущеній, такъ что однородное движеніе, возбуждвеное въ нервныхъ волокнахъ, оканчивается совершенно различноство ошущеніями, то звука, то свъта,—вообще всёхъ вещей и наленій въ природѣ. Безъ чувствительныхъ мозговыхъ субстанцій, или центровъ зрінія и слуха весь живой, полный красокъ и звуковъ міръ, который насъ окружаетъ, быль бы теменъ и ніжъ.

И намъ и теменъ, т.-е. безкачественъ, выходить міръ не телько тогда, когда натъ субъективныхъ ощущеній, но и тогда, когда ны станенъ смотръть на него съ объективной стороны, съ механической точки вранія, и буденъ считать звукъ и свътъ только колебаніями безкачественной первобытной матеріи, почемуто сдъявищейся въ одномъ случат въсомой, въ другомъ невъсомой....

Однаво, какъ ни основательны повидимому такія представленія въ общемъ ихъ видѣ, если разсмотрѣть ихъ въ частности, они совершенно несостоятельны. Прежде, чѣмъ были бы возможны первыя догадки о возникновеніи повидимому разнообразныхъ веществъ изъ матеріи, въ дъйствительности не разнообразной, безразличной, долженъ быть найденъ оплосооскій камень, который превращаль бы одно въ другое вещества, до сихъ поръ еще не разложенныя въ химіи. Мало того, должно бы быть найдено средство производить всё различныя вещества изъ какого-нибудь одного основнаго элемента,—если не изъ самаго первовещества.



Этимъ прекраснымъ примъромъ нагляднаго объясненія всей сути ученія объ ощущеніямъ я обязанъ г-ну Дондерсу.

<sup>\*)</sup> А не въ нервахъ органовъ чувствъ, — т.-е. видитъ не глазъ и не зрительный нервъ, слышить не ухо и не слуховой нервъ, — эти нервы только проводятъ свътовыя и звуковыя движенія. Зрвніе же и слухъ совершаются въ мозгу.

Прим. переводи.

Хотя обывновенный человъческій умъ всегда будеть долекъ отъ ума, изображенного Лапласонъ, тамъ не менъе онъ отличается отъ последняго только въ степени, примерно также, какъ опредъленняя ордината наной-инбудь привой лимін отличается еть другой, несравненно быльшей, хотя тоже жонечной ординаты тей же самой вривой линін. Какъ бы то ни было, мы педобны уму; представленному Лапласонъ, потому что мы понимаемъ еге. И въ самомъ двив, мометь быть разница между умомъ Ньютена и тэмъ, каной описываетъ Ландасъ, меньше, чэмъ между умомъ Ньютона и какого-нибудь негра или печерега. Другими словами, невозможность представить диссерсицальных уравненія міровой формулы, интегрировать ихъ и вывести надзежащіе результаты кроется не въ существи дила, а въ невозможности достигнуть необходимыхъ данныхъ, фактическияъ основаній. Даже еслибы было возможно заручиться такими основаніями, нии не возножно было бы воспользоваться вследстве ихъ неизивримаго объема, разнообразія и вапутанности.

Познаніе природы, капимъ обладаль бы умъ, описываемый Лапласомъ, представляетъ высочайщую степень нашего собственнаго познанія, какую только мы можемъ вообразить. Потому мы можемъ взять такое познаніе за основную міру при изслідованіи преділовъ естествовнанія. Что остается неизвісстнымъ для подобнаго ума, то для насъ, при гораздо боліе тісныхъ преділахъ нашего повнанія и ограниченности нашего ума, останется навсегда сокрытымъ.

Существуютъ два пункта, далве которыхъ даже умъ Лапласа. напрасно старался бы проникнуть, а мы уже вовсе принуждены остановиться передъ ними.

Прежде всего следуеть поставить на видь, что естествознаніе, которое, какъ выше замечено, на первый разь удовлетворяетъ нашу потребность постоянно доискиваться причинной связи вещей, на самомъ деле этого не выполняеть и вовсе не есть познаніе въ истинномъ смысль. Представленіе, по которому міръ состоить изъ вёчно существующихъ, непреходящихъ малёйшихъ частичекъ, центральныя силы которыхъ производять всё движенія, служить только, такъ сказать, суррогатомъ, заменой объясненія. Оно сводитъ, какъ сказано, всё измененія во вселенной на извёстное постоянное количество матеріи и постоянную сум-

иу силь, но въ самыхъ измъненіяхъ не допускаеть болье никакихъ объясненій. При данномъ существованіи указанныхъ ностоянныхъ величинъ, т.-е. матеріи и силы, мы можемъ, пожалуй, успокоиться на нъкоторое время, полагая, что наши взгляды на этотъ счетъ удовлетворительны; но скоро у насъ опять явится желаніе глубже вникнуть въ дъло и понять его по самому его существу. И выходитъ въ концъ всего, что въ опредъленныхъ предълахъ атомистическое представленіе не только годно для нашихъ окзико-математическихъ разсужденій, а даже необходимо, но если оно переступаетъ требуемым научной мыслью границы и переходитъ въ натур-оплософскія умозрѣнія, то ведетъ къ неразрѣшимымъ противорѣчіямъ.

Физическій атомъ, т. е. въ сравненіи съ обыкновеннымъ тѣломъ невообразимо малая масса матеріи, составляетъ логическую и, смотря по обстоятельствамъ, полезную выдумку математической онзики. Несмотря на свое названіе <sup>9</sup>), оизическій атомъ мысленно дѣлится до безконечности. Ему приписываютъ свойства и движенія, которыми и объясняется дѣятельность крупныхъ массъ, состоящихъ изъ безчисленнаго множества подобныхъ атомовъ. Впрочемъ въ новѣйшее время по возможности избѣгаютъ атомической теоріи раздѣльныхъ атомовъ и возвращаются въ представленію элементовъ тѣлъ, мыслимыхъ силошными <sup>10</sup>).

Напротивъ философскій атомъ, т. е. ничтожно медкая и будто бы далье недвлимая масса инертнаго, недвятельнаго матеріальнаго субстрата, изъ которой истекаютъ силы, двиствующія черезъ пустое пространство на разстояніи, при ближайшемъ разсмотржніи оказывается нельпостью.

Въ самонъ дълв, еслибы такой инертный, недъятельный и далъе недълный атомъ дъйствительно существовалъ, онъ долженъ бы занимать извъстное, хотя бы и самое ничтожное пространство. Тогда не понятно, почему бы онъ не могъ быть дълимымъ. Пространство онъ можетъ занимать только въ томъ

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Cp. Helmholtz. Gedächtnissrede auf Gustav Magnus. Abhandlungen der Königl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin. Aus dem Jahre 1871. Berlin. 1872. S. 11. ff.

случай, если обладаеть совершенною твердостью, т. е. сопретивляется проницанію въ то же самое пространство накого-небудь другаго тіла, посредствомъ своей отталкивательной силы, которая при томъ должна быть больше, чёмъ всякая другая. Не говоря уже о другихъ затрудненіяхъ, которыя отсюда вытекаютъ, предполагаемый субстратъ оказывается тогда вовсе не недіятельнымъ.

Если же вийств съ динамистами считать субстратомъ только средоточіе центральныхъ силъ 11), то субстратъ уже не занимаетъ болве мъста, потому что точка (математическая) есть представленное въ пространствъ отрицаніе пространства. Тогда не остается ничего, откуда бы могли истекать центральныя силы и что могло бы быть инертнымъ, какъ матерія.

Силы, дъйствующія на разстояніи черезъ пустое пространство, не только непонятны, а даже нельпы, и только со времени Ньютона, вслъдствіе непониманія его ученія и вопреки его яснымъ предостереженіямъ, сдълались ходячимъ представленіемъ у естествоиспытателей. Если же вивств съ Декартомъ и Лейбницемъ мыслить все пространство наполненнымъ матеріей, при чемъ всякое движеніе происходитъ путемъ передачи его черезъ соприкосновеніе, то, хотя происхожденіе движенія и сводится такимъ образомъ на знакомый образъ нашего чувственнаго воззрѣнія <sup>12</sup>), здѣсь опять возникаютъ другія затрудненія. Между прочимъ при этомъ представленіи невозможно объяснить различную плотность тѣлъ различнымъ сочетаніемъ однородной первичной матеріи.

Легко открыть происхождение таких противорвчий. Они коренятся въ нашей неспособности представить что нибудь другое кромъ испытаннаго нами посредствомъ внъшнихъ или внутреннихъ чувствъ. При стремлении разчленить тълесный міръ, мы выходимъ изъ дълимости матеріи, такъ какъ части видимо

Примъч. переводч.



<sup>14)</sup> Въ смыслъ математической точки, данной въ пространствъ.

Црим. переводч.

<sup>12)</sup> Т. е. въ обыкновенныхъ случаяхъ, наблюдаемыхъ всёми, тёла приходять въ движеніе именно въ слёдствіе того, что это движеніе имъ передается, сообщается прикосновеніемъ другихъ уже движущихся тёлъ.

представляють начто болые простое и первобытное, чамь цалое. Если иы буденъ продолжать иысленно делить натерію дале въ безконечность, то останенся съ нашинъ воззръніемъ въ своей колев и наша мысль не почувствуетъ себя ствсненной. Но въ пониманіи вещей мы такимъ путемъ не ділаемъ ни одного шага впередъ, потому что на самомъ двав мы только переносимъ явленія, извъстныя намъ въ области прупнаго и видинаго, въ область налаго и невидинаго. Такинъ образонъ ны и приходимъ нъ понятію онзического атома. Если же теперь мы произвольно прекратимъ деленіе матеріи и остановимся на миимыхъ онлосооснихъ атомахъ, которые будто бы далве недвлины, совершенно тверды и кроив того сани по себв недвятельны и служать только носителями центральных силь, то мы потребуемъ отъ матеріи, которую мы представляемъ въ обыкновенныхъ вещественныхъ формахъ и съ которой сталкиваемся каждый день, чтобы она выказала какія то новыя первоначальныя сройства, объясняющія намъ сущность тваъ. Такимъ образомъ мы и попадаемъ въ ошибку, которая обнаруживается въ указанныхъ выше противорвчіяхъ 13).

Всякій, кто глубже вдумается въ дёло, легко увидитъ трансцендентную <sup>16</sup>) природу препятствія, которое намъ здёсь представляется. И какъ бы мы ни старались избёжать его, мы ненебъяно натолкнемся на него въ той или другой формъ. Съ какой бы етороны и подъ какимъ бы прикрытіемъ мы ни подходили къ этому препятствію, мы почувствуемъ его непреодолимость. Древніе іонійскіе физіологи <sup>16</sup>) стояли передъ нимъ не боле безпомощно, чёмъ мы. Всё прежніе успёхи естествознанія

Прим. пересоди.

<sup>13)</sup> Само собой разумьется, что въ рамки моего чтенія вовое не можеть входить подробная критика теорій матеріи и силы, — я хотвль здвоь тольно указать на неразрышними противорвчія, какія въ этихъ теоріяхъ скрываются. Болье обстоятельное изложеніе этого предмета за последнее время можно найдти у G. Th. Fechner. Ueber die physikalische und philosophische Atomenlehre. Leipzig 1855, и у F. Harms. Philosophische Einleitung in die Encyklopädie der Physik im I. Bde. von Karsten's Allgemeiner Encyklopädie der Physik. Leipzig, 1869. S. 307. ff.

<sup>44)</sup> Сверхъ-опытную, недоступную для насъ. Ирим. переводч.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Т. е. •илосо•ы — Өвлесъ, Анаксименъ, Анаксимандръ и др.

ничего съ нимъ не подълали и отъ будущихъ тоже не будетъ толку <sup>14</sup>). Никогда не будемъ знать лучше чъмъ знаемъ и теперь, что именно, какъ говаривалъ Поль Эрманъ "водится тутъ въ пространствъ", гдъ матерія. Въ самомъ дълъ, если даже умъ Лапласа, такъ высоко стоящій надъ нашимъ, не могъ бы быть въ этомъ случав умиве насъ, то намъ остается только съ отчаяніемъ признать здъсь предълъ нашего пониманія.

И за всемъ темъ матеріальный міръ представляль бы этому уму еще неразрѣшимую загадку даже и въ томъ случаѣ, если бы его формулы, какъ мы видвли, раскрывали ему первобытное состояние вещей. Еслибы по этимъ формуламъ онъ нашель, что матерія въ первобытное безконечное время и въ бызконечномъ пространствъ была въ состояніи покоя и неравномърнаго распредъленія, то онъ не зналъ бы, отъ чего произошло неравномърное распредъленіе, а между тэмъ только равноиврное распредвление удовлетворило бы его потребность знать причинную связь вещей. Если бы онъ нашель, что матерія уже движется, то онъ не эналь бы, откуда ся движеніе, которое является ему случайнымъ состояніемъ матеріи. Можетъ быть, даже очень въроятно, что последній вопросъ одинаковъ съ вопросожь о сущности матеріи и силы. Но этого нельзя доказать, да и уму Лапласа мало было бы въ томъ пользы, потому что сущность вещей все-таки для него остается закрытой.

Если мы на все это не станемъ обращать вниманія и предположимъ движеніе матеріи, какъ данное, то въ идев, какъ сказано, вещественный міръ будетъ понятенъ. Начиная отъ безконечнаго времени, въ безконечномъ пространствъ происходитъ сгущеніе взаимно притягивающихся частицъ матеріи. Какъ незамътная точка, гдъ-то во вселенной свертывается въ клубокъ вращающійся туманъ; изъ него, по гипотезъ Канта, проведенной дальше Гельмгольцемъ на основаніи механической те-



<sup>16)</sup> Нелья не замітить, что Дю-буа-Реймондь здісь черезь-чуръ рімштелень и безнадежень. Границы человіческаго знанія въ настоящее время онъ можеть опреділять со всею увітренностью авторитетнаго ученаго, но будущіе успіки и разширеніе этихъ границь не могуть быть ограничены соображеніемъ современнаго ученаго.

Прим. пересодч.

орін теплоты, происходить наша планетная система съ ея запасомь теплоты, который постоянно истощается безъ возврата <sup>17</sup>). Воть видимъ мы нашу землю точно огненно-жидкую капно, вращающуюся по своей орбить и окруженную атмосферой, обладающей свойствами, которыхъ нъть возможности представить. Видимъ, какъ въ теченіи неизмъримаго времени эта капля поврывается корой изъ твердъющихъ первобытныхъ каменныхъ породъ; море и суша раздъляются; гранитъ, разъвдаемый прорывающимися облаками горячей угольной кислоты, образуетъ матеріалъ для щелочныхъ пластовъ земной коры; наконецъ возникаютъ условія, при которыхъ становится возможной жизнь.

Гдъ и въ какой формъ явилась жизнь впервые, — въ моръ ли, въ видъ комочка протоплазмы 18), или въ воздухъ при содъйствін солица, которое въ то времи испускало еще больше ультра-фіолетовыхъ дучей, при богатомъ содержаніи угленислоты въ атмосферв, или же съ какихъ нибудь другихъ міровыхъ тълъ перелетвли къ намъ свиена жизни 19), — кто можетъ это повъдать? Однаво умъ Лапласа, обладая міровой формулой, могъ бы сказать объ этомъ. Въ самомъ двив, при переходв неорганической матеріи въ живое твло, вся суть кроется прежде всего въ движеніи, затвиъ въ расположеніи молекуль въ болве или мене устойчивых равновесіях и наконець въ обывне веществъ, воторый устанавливается отчасти всявдствіе механической энергін молекуль, отчасти всявдствіе движенія, воспринимаемаго извиз. То, что отличаетъ живое отъ мертваго, растеніе и животное, разсматриваемое въ его тълесныхъ отправленіяхъ, отъ кристама, заключается въ концъ всего въ слъдующемъ: въ кристаль матерія находится въ устойчивомъ равнов'ясім, между

<sup>19)</sup> Sir William Thomson. in Report of the forty-first Meeting of the British Association for the Advancement of Science held at Edinburgh in August 1871. The President's Address p. СШ; Helmholtz въ предисловін въ второй части перваго тома нѣмецваго перевода Handbuch der theoretischen Physik von W. Thomson und P. G. Tait S. XII, ff. (1873).



<sup>17)</sup> Die Wechselwirkung der Naturkräfte u. s. w. Königsberg, 1854. S. 44.
18) Nature etc. Aug. 19-th. 1875. Bd. XII. Nr. 303. p. 316;—Der Naturforscher. Wochenblatt zur Verbreitung der Fortschritten in den Naturwissenschaften. Herausgegeben von Sklarek. VIII Jahrg., 1875, Nr. 44. S. 414;—Otto Hahn in den Württembergischen Jahresheften, 32 Jahrgang. Stuttgart, 1876. S. 132.

твиъ какъ черезъ органическое существо всегда проходитъ потокъ матеріи, и матерія находится притомъ въ болве или менъе совершенномъ динамическомъ равновъсім 20), то положительномъ, то равномъ нулю, то отрицательномъ. Поэтому безъ вліянія рившнихъ нассъ и силь кристалль всегда останется такинь, наковъ онъ есть; напротивъ организмъ, завися въ своемъ существованіи отъ вижшнихъ условій, въ самомъ себв превращаеть потенціальную энергію въ кинетическую и наоборотъ, и живетъ только опредъленный срокъ. Не принимая въ разсчетъ коренной разницы между силами, действующими въ кристалле и въ органическомъ существъ, мы видимъ однако, что кристаллъ и органическое существо несонямъримы другь съ другомъ, точно также, какъ простое зданіе несонзивримо съ фабрикой, куда поступаетъ уголь, вода, сырые матеріалы, а оттуда получается угольная кислота, водяные пары, дымъ, пепель и обработанные продукты. Простое зданіе можно себъ представить состоящимъ изъ частей явно подобныхъ цалому, такъ что подобно вристалду оно можеть быть разделено на одинаковыя части; фабрика, напротивъ, подобна органическому существу, индивидууму, если только мы не станемъ обращать внимание на клаточное строеніе и ділимость нівкоторых в организмовъ.

Соображая сказанное, мы считаемъ недоразумъніемъ, когда въ первомъ появленіи живыхъ существъ на землъ, или на какомънибудь другомъ міровомъ тълъ видятъ нъчто сверхъестественное, нъчто иное, а не просто въ высшей степени трудную механическую проблему <sup>31</sup>). Изъ двухъ заблужденій относительно границъ естествовнанія, на которыя я хотълъ указать <sup>22</sup>), это

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Cp. Smaasen, in Poggendorff's Annalen der Physik und Chemie, 1846. Bd. LXIX. S. 161.

<sup>\*\*)</sup> Мы съ своей стороны считвемъ большимъ недоразумѣніемъ, когда. Дю-буа-Реймондъ (и другіе), видя въ появленіи жизни на землѣ "въ высшей степени трудную мехавическую проблему", забываетъ, что вта проблема для современныхъ и будущихъ ученыхъ людей, въ дъйствительности, въ самомъ еактъ существованія жизни, уже отъ вѣка рѣшена Укомъ, очевидно превосходящимъ всякій умъ человѣческій.

Прим. мереводу.

<sup>25)</sup> Въ началв рвчи.

первое 25). Я съ своей стороны не считаю запретнымъ допустить отъ въчности, такъ-сказать, космическую панспермію 44). Не здёсь другой предёль естествознанія; по врайней мёрё здёсь не больше, какъ и въ образованіи присталловъ. Еслибы мы могли воспроизвести условія, при которыхъ нікогда возникли органическія существа, такъ же какъ мы это можемъ сділать для образованія ніжоторыхъ, коти и не всікъ, кристалювь, то по принципу актуализма 35) и теперь возникали бы живыя существа точно такъ же, какъ и тогда, въ первобытныя времена. Если впрочемъ не удалось бы никогда наблюдать первичное зарожденіе, не говоря уже о томъ, чтобы воспроизвести его на опытъ, все-таки здъсь еще не было бы какого-нибудь безуслевнаго препятствін для естествознанія. Еслибы намъ была понятна матерія и сила, тогда и весь міръ не переставаль бы быть понятнымъ, даже въ томъ случав, когда мы представили бы всю землю покрытой самой роскошной растительностью, начиная отъ изупруднаго экваторіальнаго пояса и до последнихъ полярныхъ сваль, покрытыхъ сврыми космами мха, - все равно, въ какой бы мъръ мы ни приписывали образование растительнаго царства то органическимъ законамъ, то естественному подбору. По причинамъ, которыя будутъ видны далье, мы оставляемъ въ сторонъ фактъ содъйствія насъкомыхъ, какъ доказано, необходинаго для оплодотворенія многихъ растеній. Какъ бы то ни было, роскошная картина первобытного тропического леса, на рисованная Бернарденовъ де-С.-Пьеровъ, Александровъ Гунбольдтомъ или Пёппигомъ, представляетъ для теоретического естествознанія не иное что, какъ только совокупность механически движущейся матеріи.

Однако въ нъкоторомъ пунктъ развитія жизни на земль, котораго мы не знаемъ и до котораго намъ здъсь нътъ дъла, появляется нъчто новое, до тъхъ поръ неслыханное, пъчто такъ

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Т.-е. непрерывной и неизмѣнной дѣятельности въ природѣ. Прим. перезодч.



<sup>23)</sup> Т.-е. что появденіе живня на землів непостижнию и есть уже преділь

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Распространеніе зародышей по всей вселенной. *Прим. пер.*—Helmholtz въ указ. ивстахъ.

же непостижимое, какъ и сущность матеріи и силы. Нить нашего пониманія, протянутая нами въ отрицательно-безконечное время <sup>26</sup>), обрывается, и наше естествознаніе достигаетъ пропасти, черезъ которую нътъ возможности ни перейдти, ни перескочить; мы останавливаемся на другомъ предълъ нашего познанія.

Это новое непостижимое — сознаніе. Теперь я покажу, какъ мнъ кажется, очень убъдительнымъ образомъ, что, при настоящемъ состояніи нашего познанін, сознаніе не только необъяснимо изъ его матеріальныхъ условій, съ чѣмъ, пожалуй, согласится каждый, но что, по самой природъ вещей, оно и никогда не будетъ объяснимо изъ этихъ условій. Существуетъ однако противоположное мнъніе, что не слъдуетъ терять всякую надежду постигнуть сознаніе изъ его матеріальныхъ условій, что въ теченіе стольтій или тысячельтій умъ человъческій проникнетъ въ нечаемыя еще теперь области знанія, и тогда ему можетъ быть и удастся объяснить сознаніе. По моему это второе заблужденіе, которое я предполагалъ опровергнуть.

Я намиренно употребляю здись выражение "сознание", такъ какъ здёсь дёло идетъ только о духовномъ событій, какого бы то ни было, хотя бы самаго низшаго порядка. Для примъра духовнаго акта, необъяснимаго изъ его матеріальныхъ условій, нътъ нужды представлять себъ Уатта, изобрътающаго свой параллелограммъ, или Шекспира, Рафаэля, Моцарта за самыми удивительными ихъ твореніями. Какъ самая сложная и могучая мускульная работа человёка или животнаго въ существе дёла не загадочиве простаго сокращенія отдільнаго мускульнаго водокна <sup>27</sup>); какъ одиночная выдъляющая клъточка скрываетъ всю загадку процессовъ выдёленія; точно такъ же и самая высокая дъятельность души въ главномъ столько же необъяснима изъ матеріальныхъ условій, сколько сознаніе на самой первой его ступени, въ ощущении. Съ первымъ возбуждениемъ удовольствия или страданія, какое въ началь появленія жизни на земль ощутило самое простое существо, вознивла непереходимая пропасть между матеріей и духомъ, и міръ съ тёхъ поръ сдёлался вдвойнё непонятнымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Ueber thierische Bewegung. Rede u. s. w. von Emil du Bois-Reymond. Berlin 1851. S. 4. 5.



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Предшествующее образованію міра. *Прим. переводи*.

Ни надъ однимъ предметомъ не раздумывали упорнѣе, ни о чемъ не писали больше, не спорили страстнѣе, какъ о связи души съ тѣломъ въ человѣкѣ. Всѣ философскія школы и отцы церкви высказывали свои мнѣнія. Въ новой философіи этотъ вопросъ сначала отошелъ на задній планъ; но тѣмъ богаче развернулся онъ въ XVII в. въ теоріяхъ о взаимодѣйствіи матеріи и духа.

Декартъ двумя положеніями самъ себъ уничтожиль возможность понять это взаимодействіе. Вопервыхъ, онъ утверждалъ, что тыло и духъ двы совершенно различныя субстанціи, которыя соединены только всемогуществомъ Божінмъ, и такъ какъ бевтвлесный духъ не имветь протяженія, соприкасаются только въ одномъ пунктъ, а именно въ мозговой железъ (glandula pinealis) 28). Вовторыхъ, онъ полагалъ, что существующее количество движенія во вселенной постоянно 29). Чэмъ повидимому яснъе слъдуетъ отсюда невозможность, чтобы душа производила движенія матерім 30), тэмъ удивительные, какъ могъ Декартъ допускать ради сохраненія свободы воли, будто душа просто-напросто движетъ мозговую железу, какъ ей нужно, чтобы животные духи 31) или по нашему нервныя возбужденія направлялись въ требуемымъ мускуламъ. И наоборотъ, животные духи, возбуждаемые чувственными впечативніями, движуть мозговую железу, а душа, находясь съ ней въ непосредственной связи, замвчаетъ это движеніе <sup>88</sup>).

<sup>32)</sup> Ibidem t. IV. Les passions de l'Ame p. 66. 67. 72. 73.—L'Homme p. 402 et suiv.



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Oeuvres de Descartes, publiées par Victor Cousin. Paris 1824. t. I' Discours de la Méthode p. 158. 159.—Méditation sixième p. 344; Objections et Réponses p. 414 et suiv.; ibidem t. III. Les principes de la Philosophie p. 102.

<sup>25)</sup> Ibidem, Les principes etc. p. 151. Cp. E. du-Bois-Reymond. Voltaire in seiner Beziehung zur Naturwissenschaft. Berlin, 1868. S. 11.

<sup>30)</sup> По мевнію Дю-був-Реймонда очевидно, что еслибы душа производила движеніе матеріи, тогда количество движенія во вселенной не могло бы быть постояннымъ, какъ полагаетъ Декартъ.

Прим. переводч.

мивніе, что въ человікі всё оизіологическія отправленія производятся такъ-называемыми животными духами, усвоено Декартомъ отъ средневіковыхъ ученыхъ врачей.

Ирим. переводч.

Непосредственные последователи Декарта Клоберъ 32), Малебраншъ 24), Гелинксъ 25), старались исправить такую явную несообразность. Они настанвають на невозможности взаимодъйствія души и тъла, какъ двухъ различныхъ субстанцій. Но чтобы объяснить, какъ все-таки душа движетъ тело, и сама получаетъ отъ него возбужденія, допускають, что воля души служить поводомъ, по которому уже самъ Богь каждый разъ приводитъ твло въ движеніе, какого только желаетъ душа. Наоборотъ, чувственныя впечатавнія служать поводомь, чтобы самь Богь каждый разъ приводиль душу въ согласіе съ этики впечатлъніями. Такимъ образомъ дъйствующей причиной—causa efficiens всвуъ изивненій тыла посредствомъ души и наобороть остается постоянно только Богъ; воля самой души и чувственныя впечатавнія составляють только случайныя причины -causae occasionales -- для постояннаго вывшательства божественнаго всемогущества.

Лейбницъ попытался разъяснить эту загадку посредствомъ примъра, впервые употребленнаго съ тою же цълью Гелинксомъ, уподоблявшимъ душу и тъло двумъ часамъ, имъющимъ одина-ковый ходъ 26). Въ этомъ родъ дъло можетъ происходить тремя

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Dictionnaire des Sciences philosophiques par une Société de professeurs de Philosophie. Paris 1844. t. I, p. 523.

Malebranche, De la Recherche de la Verité. Oeuvres complètes, par M. M. de Genoude et de Lourdoueix. Paris 1837. 4°. t. I, p. 220 et suiv.— De la Prémotion physique. Ibid. t. II, p. 392. et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) H. Ritter, Geschichte der Philosophie. Hamburg 1852. Th. XI. S. 104 ff. Harms. a. a. O. S. 235. 236. — Schwegler, Geschichte der Philosophie im Umriss. 7. Aufl. Stuttgart 1870. S. 144.

<sup>3°)</sup> Second Éclaircissement du Système de la Communication de Substances. 1696. GG. Leibnitii Opera philosophica etc. p. 133. Troisième Éclaircissement. 1696. Ibid. p. 134. Lettre à Basnage etc. Ibid. p. 152. Знаменнтое сравненіе съ часами встрёчается также и у Арн. Гелинкса въ Гνώθι σεσυτόν sive Ethica etc. Ed. Philaretus, Amstelod. 1709. 12°, р. 124. Nota 19. Съ тѣхъ поръ, какъ Риттеръ показаль это, обыкновенно и приписывають его Гелинксу; но такъ какъ упомянутая книга Гνώθι σεσυτόν вышла сорокъ лѣтъ спустя послѣ смерти Гелинкса и 13 лѣтъ послѣ Second Éclaircissement Лейбница, и при томъ не вполнѣ принадлежитъ Гелинксу, а заключаетъ въ себъ чужія прибавки, то можетъ быть и сравненіе съ часами было внесено сюдъ уже послѣ того, какъ придумалъ его Лейбницъ, часто употреблялъ въ сво-

путние, говорить Лейбниць. Вопервыхь, тв и другіе часы, сообщая колебанія общей точкв прикрыпленія ихъ маятниковь, такь вліяють другь на друга, что ходь у нихъ будеть одинь, какь это было наблюдаемо Гюйгенсомъ <sup>87</sup>). Вовторыхь, за одними часами можно постоянно наблюдать и переводить ихъ такь, чтобы постоянно поддерживать ихъ согласіе съ другими. Въ третьихъ, механикъ могь быть настолько искусенъ, что съ са-

яхъ сочиненіяхъ, и оно сділалось общензвістнымъ. Чтобы утвердить изобрітеніе этого сравненія за Гелинксомъ, слідовало бы отыскать его въ одномъ изъ изданій Этики Гелинкса, вышедшихъ до 1696 г.—Это замічаніе побудало д-ра Бертольда въ Ронсдорев, глубокаго знатока исторіи науки, къ новому боліве основательному изслідованію о происхождевіи сравненія съ часами, Оказалось, что безъ всякаго отношенія къ связи души съ тіломъ приміръь двухъ часовъ, иміжющихъ одинъ ходъ, встрічается еще у Декарта, но Гелинксъ дійствительно первый воспользовался имъ для сравненія связи души съ тіломъ. Д-ръ Бертольдъ доказаль это по изданію Этики 1683 г., составляющему его собственность. — Monatsbericht der Berliner Akademie der Wissenschaften 1874. S. 561—567. Д-ръ Бертольдъ дополниль также перечень містъ, въ которыхъ Лейбницъ употребляеть это сравненіе.

эт) Лейбинцъ не показываетъ, изъ какого источника онъ почерпнулъ это наблюденіе Гюйтенса. Д-ру Бертольду обязанъ я слідующей заміткой по этому предмету: "У Федэра въ Sophie Churfürstin von Hannover im Umriss. Hannover. 1810. S. 289, находится письмо куреюрстины къ Лейбинцу отъ 24 іюля 1699 г., въ которомъ она спрашиваеть, какимъ образомъ двое разныхъ часовъ могуть идти согласно, какъ это ей разсказываль прежде Лейбницъ: это она теперь забыла. Лейбницъ отвъчаеть: отъ 26 іюля 1699 г. (S. 240), что это наблюдение сдълано Гюйгенсомъ ("Il me l'a contée lui même, et il l'á même publiée dans ses ouvrages sur les pendules"), и дасть при этомъ подробное описаніе опыта, ни чуть не упоминая однако о связи души съ теломъ. Первое сообщение о сакть наблюдения самаго Гюйгенса находится въ Journal des Scavans 16 et 23 Mars. 1665; затёмъ онъ упоминаетъ о томъ же въ своемъ (Chr. Hugenii etc.) Horlogium oscillatorium etc. Parisii 1673. Fol. p. 18. 19 .--Его наблюдение въ течение тенущаго столетия было применено Бреготомъ для нанболье точнаго уравненія хода часовъ (Biot's Lehrbuch der Experimental Physik. Deutsch bearbeitet von Fechner. Leipzig 1829. Bd. II S. 129). Ho еще въ половинъ прошлаго столътія на тоть же факть случайно напаль лондонскій часовщикь Элликоть (Account of the Influence which two Pendulum Clocks were observed to have upon each other. Philosophical Transactions 1739. p. 126. 128). Cp. Laplace, Sur l'action réciproque des pendules etc. BE Annales de Chimie et de Physique 1866. t. III, р. 162. съ приложениемъ Араго (Deutsch in Gilberts Annalen der Physik 1817. Bd. LVII. S. 229).

маго начала и разъ навсегда устроилъ бы тъ и другіе часы такимъ образомъ, чтобы совершенно независимо другъ отъ друга они шли какъ разъ одинаково. Связь души съ тъломъ по первому способу зе) на върное невозможна. Второй случай, соотвътствующій окказіоналистическому ученію зе), былъ бы недостоинъ божественной премудрости и всемогущества, потому что это ученіе превращаетъ Творца въ Deus ех machina зе). Остается такимъ образомъ только третій способъ, въ которомъ выражается собственное ученіе самаго Лейбница, извъстное подъ именемъ предустановленной гармоніи (harmonia praestabilita).

Конечно, эти и подобныя возэрвнія въ глазахъ новвйшаго естествознанія лишены всякаго значенія и не имфють вліянія на современные взгляды, такъ какъ по своему полутеологическому происхожденію держатся на дуалистическомъ основаніи. Основатели такихъ дуалистическихъ теорій выходять изъ предположенія духовной сущности, безусловно отличной отъ твла, т.-е. души, связь которой съ теломъ они и отыскиваютъ. Они находатъ, что связь между объими сущностями, т.-е. между душой и твломъ, возможна только посредствомъ какого-нибудь чуда; но и послъ этого перваго чуда дальнъйшее сосуществование этихъ сущностей можеть происходить не иначе, какъ обить только посредствомъ чуда, или постоянно возобновляющагося, или продолжающагося со времени ихъ созданія. Этотъ выводъ они выдаютъ за новое открытіе, оставляя безъ разсмотренія, не поставили ли они душу въ такое положеніе, что взаимодійствіе между ней и теломъ становится немыслимымъ. Но и самое удачное Философское доказательство невозможности взаимодействін души и твла даеть мъсто сомнънію, не произвольны ли посылки этого доказательства, и сознаніе не можеть ли быть мыслимо и даже понято просто какъ дъятельность матеріи. Потому для естествоиспытателя доказательство, что духовныя событія никогда не могуть быть поняты изъ ихъ матеріальныхъ условій, должно

<sup>\*\*)</sup> Такъ представляль дело Декарть, допуская непосредственное прикрепленіе души къ телу въ одной общей точке.

Прим. жерев.

<sup>39)</sup> Гелинкса и Малебранша.

Прин. перев.

<sup>40)</sup> Въ механика, который долженъ постоянно поправлять инъ же саминъ устроенную машину.

Прим. перев.

быть поставлено независимо отъ всякихъ философскихъ предположеній о сущности этихъ событій.

Я называю полное познаніе какой-нибудь матеріальной системы, всёхъ ен частей, ихъ взаимнаго положенія и ихъ движенія астрономическимъ, ногда именно положеніе и движеніе этой системы въ какое-нибудь прошедшее или будущее время можетъ быть вычислено съ такою же точностью, какъ положеніе и движеніе небесныхъ тёлъ, преднолаган при этомъ безусловную точность наблюденія и совершенство теоріи. При этомъ требуется, вопервыхъ, чтобы изв'єстны были законы, по которымъ силы, дёйствующія между отдёльными частями системы, изм'янкотся вмъсть съ равстояніемъ; вовторыхъ, положеніе частей системы въ два момента, раздёленные какимъ-нибудь дифференціаломъ времени, или что одно и то же, скорость движенія частей, взятаго въ опредёленное время и разложеннаго на три оси.

Астрономическое познаніе какой-нибудь матеріальной системы, при нашей неспособности понять самую сущность матеріи и силы, есть самое совершенное познаніе, какого только мы можемъ требовать. Тамое познаніе и можетъ успокоить нашу потребность причинной связи, и самый умъ Лапласа, при надлежащемъ употребленіи своей міровой формулы, обладаль бы именно такимъ познаніемъ.

Предположимъ теперь, что мы достигли астрономическаго познанія какого-нибудь мускула, железы, электрическаго, или сейтоваго органа въ связи съ отнесящимися сюда раздраженными
нервами,—какой-нибудь мерцательной клюточки, растенія, оплодотвореннаго яйца, плода, на какой бы ни было ступени развитія. Тогда мы владели бы самымъ совершеннымъ, доступнымъ
для насъ познаніемъ этихъ матеріальныхъ системъ, и наша потребность причинной связи была бы удовлетворена въ такой
мъръ, что намъ оставалось бы желать еще постигнуть только
самую сущность матеріи и силы. Сокращенія мускула, выделеніе
железы, ударъ влектрическаго органа, свъченіе свътоваго, мерцательное движеніе, ростъ и обмънъ веществъ въ клюточкахъ
растенія, оплодотвореніе и развитіе зародыша,—всъ эти въ настоящее время еще безнадежно темные факты были бы для насъ
также ясны, какъ движенія планетъ.

Совсимъ другое дило, когда мы предположимъ, что владиемъ

астрономическимъ познаніемъ человіческаго мозга или душевнаго органа хотя бы только самаго низшаго животнаго, у котораго дущевная дъятельность ограничивается только ощущеніями удовольствія и страданія. Что насается всёхъздёсь происходящихъ натеріальных событій, наше повнаніе также будеть совершенно н потребность причинной связи будеть также удовлетворена, какъ и въ случав сокращенія мышцы и выдвленія железы, когда ны астрономически знаемъ и мышцу и железу. Непроизвольныя и не имъющія необходимой связи съ ощущеніемъ дъйствія нервныхъ центровъ, рефлексы, сочетанія движеній, движенія дыханія, обивнъ веществъ въ головномъ и спинномъ мозгу и т. п. были бы нами познаны до конца. Точно также для насъбыли бы ясны до прозрачности всё матеріальные процессы, постоянно и, пожалуй, необходино совпадающіе во времени съ духовными процессами. И, безъ сомивнія, было бы высовинь тріунфонь науки, когда им ногии бы сказать, что воть въ такомъ-то духовномъ процессъ происходило такое-то движение и такихъ-то атомовъ въ извёстныхъ гангліяхъ и нервныхъ трубочкахъ. Бевлонечно интересно, ослибы мы, такинъ образомъ, заглядывая духовными очами въ самихъ себя, увидъли точно въ счетной машинъ, какъ дъйствуетъ мозговой механизмъ при какой-нибудь математической выкладкъ; или еслибы мы знали, какая пляска атомовъ углерода, водорода, авота, кислорода, фосфора и другихъ атомовъ соотвътствуетъ музыкальному наслажденію; какой вихрь атомовъ происходить въ моментъ высшаго чувственнаго наслажденія, или какая буря частиць соответствуєть острой боли при ненориальномъ раздражении тройственнаго нерва (Nervus trigeminus). Уиственное наслажденіе, которое наиз доставляютъ положенныя Фехноромъ основанія психофизики, или изміренія продолжительности простайшихъ душевныхъ явленій, произведенныя Дондерсомъ, даетъ намъ почувствовать, на сколько было бы поучительно и интересно разоблачить матеріальныя условія духовныхъ процессовъ.

Но что касается самихъ духовныхъ процессовъ, то оказывается, что и при астрономическомъ повнаніи душевныхъ органовъ, они были бы совершенно также непонятны для насъ, какъ и теперь. Обладая такимъ познаніемъ, мы все равно стояли бы передъ ними, какъ передъ чъмъ то совершенно недосягаемымъ для

средствъ нашего пониманія. Астрономическое познаніе мозга, самое высшее, какого только мы можемъ пожелать, раскрываетъ передъ нами только движущуюся матерію—и ничего больше. Невозможно придумать никакого расположенія, или движенія матеріальныхъ частицъ, чтобы перекинуть мостъ въ царство сознанія.

Движеніе можетъ производить только движеніе, или опять обратиться въ потенціальную энергію. Въ свою очередь потенціальная энергія можетъ перейти только въ движеніе, сохранить статическое равновъсіе, оказать давленіе или притяженіе. Сумма энергіи остается при этомъ постоянно одна и та же. Болье, чъмъ опредълнетъ этотъ законъ въ вещественномъ міръ, не можетъ ничего выйти, — не можетъ выйдти и менъе; механическая причина простирается только на механическое дъйствіе. Такимъ образомъ для объясненія духовныхъ явленій, идущихъ въ мозгу рядомъ съ матеріальными, нашъ умъ не имъетъ достаточнаго основанія. Духовныя явленія стоятъ здъсь внъ закона причинной связи и потому также мало могутъ быть поняты, какъ напримерегретиить mobile. Но они непонятны еще и съ другой стороны.

Въ самомъ двав, при поверхностномъ взглядв кажется, какъ будто при знаніи матеріальныхъ процессовъ въ мозгу могуть быть понятны и нівкоторые духовные процессы и настроенія. Я отношу сюда память, теченіе и ассоціаціи представленій, результаты упражненія, особые таланты и т. п. Но самое короткое размышленіе показываеть, что это заблужденіе. Мы знали бы только нівкоторыя внутреннія условія духовной жизни, можеть быть равнозначительным съ условіями внішними, данными въ чувственныхъ впечатлівніяхъ, но никакъ не осуществленіе духовной жизни въ силу этихъ условій.

Какая мыслимая связь существуетъ между извъстнымъ движеніемъ извъстныхъ атомовъ въ моемъ мозгу съ одной стороны, и съ другой между фактами, для меня первичными, далъе неопредълимыми и неустранимыми, напр. такого рода: "я чувствую боль, чувствую удовольствіе, сладкій вкусъ, благовоніе розы, слышу звуки музыки, вижу красный цвътъ", причемъ непосредственно изъ этого вытекаетъ увъренность: "слюдовательно я существу». Совершенно и навсегда непонятно, что какое-то ко-

<sup>41)</sup> Въ своенъ "Cogito ergo sum" Декартъ разумвлъ сначала сложный актъ

мичество атомовъ углерода, водорода, азота, кислорода и т. д. не можетъ быть равнодушно къ тому, какъ они лежатъ и какъ движутся, какъ они лежали и двигались прежде и какъ они будутъ лежать и двигаться въ будущемъ. Никакимъ образомъ неностижимо, какъ изъ ихъ взаимодъйствія можетъ возникнуть сознаніе. Если они неравнодушны къ своимъ положеніямъ и движеніямъ, то ихъ слъдуетъ представлять уже одаренными сознаніемъ отъ въка подобно монадамъ. Но такимъ путемъ мы не объяснили бы сознанія и ничего не выиграли бы для пониманія единства сознанія въ каждой отдъльной личности манія единства сознанія въ каждой отдъльной личности манія.

Такимъ образомъ положительно невозможно объяснить посредствомъ какой бы то ни было механической комбинаціи, почему аккордъ камертоновъ Кёнига доставляетъ мив удовольствіе '2), а прикосновеніе горячаго тъла причиняетъ боль. Никакой математически разсуждающій умъ, на основаніи астрономическаго познанія всёхъ матеріальныхъ явленій въ томъ и другомъ случав, не могь бы рёшить а priori, который процессъ долженъ

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) E. du Bois-Reymond. Das Kaiserreich und der Friede. Leibnizische Gedanken in der neueren Naturwissenschaft. Zwei Festreden u. s. w. Berlin bei Dümmler 1871. S. 31.



мышленія въ собственномъ смысль. (Discours de la Methode въ Oeuvres de Descartes, publiées par V. Cousin etc. t. I. p. 158. Однако посль онъ объясняеть, что подъ мышленіемъ онъ разумьеть и простое ощущеніе. "Par le mot de penser, j'éntends tout ce qui se fait en nous de telle sorte que nous l'apercevons immédiatement par nous mêmes, c'est pourquoi non seulement entendre, vouloir, imaginer, mais aussi sentir, est la même chose ici que penser". (Principes de la Philosophie, ibid. t. II p. 67.—Cp. также Méditations, ibidem t. I p. 253).

<sup>42)</sup> Ср. подобныя же соображенія у Локка въ Essay on Human Understanding (Works, London, 1812. vol. III р. 54. Sqq.); отъ Локка ихъ заимствовалъ Лейбницъ въ Nouveaux Essais sur l'Entendement humain (Ed. Erdmann. etc. р. 375). Ср. затвиъ у самаго Лейбница 1 с. р. 185—203.—Развитое мною здъсь доказательство, что мы никогда не будемъ въ состояніи понять духовные процессы изъ ихъ матеріальныхъ условій, я уже давно высказываль въ публичныхъ чтеніяхъ ("Ueber einige Ergebnisse der neueren Naturforschung") и въ частныхъ разговорахъ. Мой другъ Дж. Тиндаль съ свойственнымъ ему искусствомъ превосходно изложилъ объ втомъ въ евоей рѣчи при открытіи ензико-математическаго отдъленія британскаго съъзда естествонспытателей въ Норвичъ. 1868. Scope and Limit of scientific Materialism въ Fragments of Science for unscientific people. London. 1871. р. 121.

быть прінтнымъ и который причинить боль. Вполнъ невозможно и останется навсегда невозможнымъ понимать высшіе духовные процессы изъ вполнъ, положимъ, намъ извъстной механики атомовъ,—объ этомъ нечего и толновать. Но, какъ уже замъчено, совершенно итть надобности хвататься за высшія формы духовной дъятельности, чтобы придать еще болье въса нашему разсмотрвнію Это разомотрвніе становится тымъ убъдительное именно вслъдствіе вотъ какой иротивуположности: при истрономическомъ познаніи мозга мы совершенно не понимали бы возникиовенія самыхъ инзнихъ духовныхъ явленій, но въ то же самое время вполнъ постигали бы неъ тайны матеріального міра.

Какой-небудь и почему-нибудь безсознательный мозгъ, напруспищаго безъ грёзъ человъка, разсмотрънный астронемически, во всъхъ его подребностяхъ, не заключалъ бы въ себъ болъе никакой особенной тайны; а при астрономическомъ познаніи остальнаго организма, вся человъческая машина съ ея дыханіемъ, сердцебісніемъ, обмъномъ веществъ, теплотой и т. д., за неключеніемъ только сущности матеріи и силы, была бы совершенно разгадана. Спящій безъ грёзъ такъ же понитенъ, какъ и самъ міръ, когда въ немъ еще не было сознающихъ существъ. Но какъ міръ при первомъ обнаруженіи въ немъ сознанія сдълался вдвойнъ непонятенъ и спящій, лишь только въ немъ замелькаетъ сонная грёза.

Неразращимое противорачіе, въ какомъ находится механическое міровозараніе съ свободой воли, а затамъ и съ этикой, имъетъ конечно не малое значеніе. Остроуміе мыслителей всъхъ временъ не мало потрудилось и будетъ еще трудиться надъразраніениемъ этого противорачія. Оставляя въ сторона то обстоятельство, что свободу воли можно отрицать, а ощущеніе боли или удовольствія нать, примемъ во вниманіе, что влеченію, которое даетъ толчокъ для даятельности, а виаста съ тамъ служить первымъ условіемъ выбора въ нашихъ поступкахъ, необходимо предшествуетъ чувственное ощущеніе. Сладовательно вмалитическая механика ведетъ къ проблема чувственнаго ощущенія, а не свободы воли, какъ я говориль прежде <sup>44</sup>).

<sup>44)</sup> Untersuchungen über thierische Electricität. Bd. I. Berlin. 1848. Vorrede. S. XXXV.



Итакъ прекъ нами обовначается вторая граница нашего познанія природы. Она также безусловна, какъ и перван. Въ нониманіи духовной двятельности изъ матеріальныхъ условій чедовъчество въ теченін двухъ тысячъ лють, несмотря на всю уситки естеотвовнамія, ушло не дальше, чтить въ пониманія натеріи и силы. И дальше не уйдеть оно инкогда. Даже унъ Лапласа съ своей ніровой формулой, еслибы стремился переступить эту границу, похожь бы быль на воздухоплавателя, усиливающагося попасть на луну. Въ его міръ, построемномъ меъ движущейся изтеріи, движутся мозговые атомы точно въ безмодвиой игра. Овъ обозраваеть ихъ рон, видить насевозь всв ихъ сочетанія, и опыть научаеть его видеть въ техъ или другихъ движеніякъ ихъ соотвътствіе тому или другому духовному акту; но почему вменно все это такъ выходить, онъ этого не знасть. Между известнымъ положениемъ и движениемъ известныхъ атомовъ бевкачественной натеріи въ зрительномъ мозговомъ дентръ и ощущениемъ зрънія также мало связи, какъ между механическими измъненіями въ слуховыхъ центрахъ и ощущеніния слуха, между измоченіний обонятельных в центрово и обоняніемъ и т. д., а потому, какъ мы и прежде видвян, объективный міръ для ума Лашласа остается бевъ всявихъ качествъ.

На немъ (т. е. на умъ Лапласа) мы видимъ мъру нашей собственной способности, или лучше сказать нашего безонлія. Наше повнаніе природы заключено на въки между двумя границами: съ одной стороны неспособностью понять сущность матеріи и силы, съ другой—невозможностью объяснить духовиые процессы изъ ихъ матеріальныхъ условій. Внутри этихъ границъ естествоисцытатель—господинъ и мастеръ своего дъла, онъ разчленяетъ и строитъ, и нивто не знаетъ, гдъ предълъ его знанія и могущества, но выйти ему изъ этихъ границъ ни телерь, ин послъ нельзи.

Но чамъ безусловиве прианаеть естествоиопытатель поставленные для него предъды, чамъ покорнае онъ приманится къ своему незнамию, тамъ глубже онъ почувствуеть за собою право съ полной свободой, не смущаясь мнеами, догматами и гордыми онлософемами, путемъ индукціи составить себа свое собственное мианіє о связи духа съ матеріей.

Въ тысяча случаевъ онъ убъждается, что матеріальныя

условія вліяють на духовную живнь. На его бевпристрастими взглядъ не остается мъста сомнънію, что дъйствительно чувственныя впечативнія сообщаются такъ навываемой душь. Онъ видетъ, что человъческій умъ растетъ, такъ снавать, вивсть съ мозгомъ, и даже, согласно съ эмпирическимъ возарвніемъ, существенныя формы его мышленія усвоиваются имъ тольно путемъ вившнихъ воспріятій. Онъ наблюдаеть человъка во сив и среди грёзъ, въ обморокъ, въ объящения, въ наркотическомъ нвступлемін, въ лихорадочномъ бреду, въ безумін, въ привадкахъ опиленсіи 45), при манів, слабоумів, микроцефалів 46), въ безчисленномъ множествъ болъзненныхъ состояній, зависящихъ отъ постоянныхъ или случайныхъ качествъ организма и его органовъ. Никакой теологическій предразсудокъ не изшаеть ему, какъ Декарту, признать души животныхъ членами одного и того же ряда развитія, средными съ душей человъческой, тольке стоящими на назшей ступени. Въ царствъ поввоночныхъ животныхъ видитъ онъ, что развитіе мовговыхъ частицъ, которыя до опріологическим опытамь и патологическимь наблюденіямь ожавываются носителями высшей духорной дентельности, идеть парадлельно съ возвышеніемъ этой самой деятельности. Тамъ, где духовиян деятельность делаеть чудовищный скачекь отъ человъкоподобной обевьяны из человъку, выражающійся въ обладанія языковъ, уже существуєть соотвътствующій скачевъ въ мозговой массъ. Но различное расположение одинаковыхъ элементарныхъ частицъ у безпозвоночныхъ животныхъ даетъ понять естествоиспытателю, что эдесь, какъ и въ другихъ органахъ, сила не столько въ архитектуръ, сколько въ самихъ стро ительныхъ элементахъ 47). Съ благоговъйнымъ удивленіемъ раз-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Въ падучей болвани. *Ирим. пер.* 

<sup>15)</sup> Мякроце•влами называють людей съ ненормально малой головой и ограинченными умственными способностями. Прим. пер.

<sup>&</sup>quot;) Дю-був Реймондъ хочетъ сказать, что скачекъ отъ обезьяны къ человъку зависитъ вовсе не отъ того, что частицы мозга, будучи одинаковыми у человъка и обезьяны, только различно расположены, какъ это представляется съ чисто механической точки зрънія. Архитектура нервнаго вещества можетъ быть очень сходна, какъ у человъка, такъ и у обезьяны, не духовная дъятельность очень различна; и наоборотъ, расположение первныхъ частицъ въ нервной системъ человъка и безпозвоночныхъ живочныхъ

сматриваетъ онъ микроскопическій клубочекъ нервнаго вещества, въ которомъ поміщаєтся трудолюбивая, домовитая, любящая порядокъ, върная своимъ обяваннестямъ, мужественная душа муравья 40). Наконецъ теорія развитія, въ связи съ уче віємъ о естественномъ подборі, невольно навязываєть ему представленіе, что душа вовника, какъ постепемный результатъ извістныхъ матеріальныхъ комбинацій, можетъ быть подобно другимъ наслідственнымъ, полезнымъ въ борьбі за существованіе дарованіямъ, затімъ мало-по-малу возвышалась и совершенствовалась изъ рода въ родъ въ бевчисленномъ ряду поколіній 40).

Если теперь старые мыслители признавали всякое взаимодъйствіе нежду тілонъ и душой, нанъ они ее себі представляли, невозможнымъ и непонятнымъ, и осли загадку несомийнной связи этихъ двухъ субстанцій вмъ приходилось разрішать только посредствомъ предустановленной гармоніи,—это коночио зависитъ отъ того, что они, будучи рабами школьныхъ понятій, составили о душі ложное представленіе. Необходимость слідствія <sup>50</sup>), такъ явно противорічащаго съ дійствительностью, есть такъ сказать косвенное доказательство противъ предположенія, изъ котораго это слідствіе выведено. Удерживая сравненіе взаимодійствія души и тіла съ двуми часами, нельзя ли всего проще рішить загадку, допуская четвертую возможность, отвергнутую Лейбницемъ <sup>51</sup>), именно, что ті и другіе часы, со-

<sup>(</sup>напр. муравья) очень различно, но духовная діятельность сходна. Короче скавать, Дю-був-Реймондъ видить въ духовной діятельности не простой результать такого или другаго механическаго расположенія нервной матеріи, а нічто мное, недоступное для механическаго объясненія естествоиспытателей Прым. переводу.

<sup>(4)</sup> Charles Darwin, The Descent of Man etc. London. 1871 vol. I p. 145.

<sup>19)</sup> Ср. Е. du-Bois-Reymond, Leibnizische Gedanken u. s. w. S. 34.—Говоря такинъ образомъ, Дю-буа-Реймондъ какъ будто и не подозрѣваетъ, что теорія Дарвина въ втомъ случаѣ какъ разъ выводитъ естествоиспытателя за тѣ границы внанія природы, которыя самъ же Дю-буа-Реймондъ такъ настойчиво очерчиваетъ и считаетъ пепереходимыми.

Прим. перев.

<sup>50)</sup> Т. е. что душа связана съ твлоиъ по предуставленной гармоніи.

Прим. перево ду.

въ "Elementen der Psychophysik", Th. I. Leipzig 1860, Фехнеръ разскатриваетъ сравнение съ часами и при этомъ говоритъ: Лейбницъ при сво-

гласный ходъ которыхъ требуется объяснить, въ сущности составляютъ только одни часы. Пойменъ ли мы когда нибудь духовныя явленія изъ матеріальныхъ условій и суть ли духовныя явленія результать матеріальныхъ условій, это два совершенно различныхъ вопроса. На первый вопросъ мы моженъ отвъчать отрицаніемъ, нисколько ме разділываясь съ вторымъ, не говоря уже о томъ, что на этотъ послідній можетъ послідовать тоже отрицательный отвіть.

Въ извъстномъ уже намъ мъстъ Лейбницъ говоритъ, что умъ несравненио высшій человъческаго, но все-таки конечный и обладающій соотвътственно совершенными чувствами и техническими способностями, могь бы устроить такое тъло, которое водражало бы дъйствіямъ человъка. Лейбницъ не говоритъ, что этотъ умъ прямо могъ бы устроить человъка, потому что автомата изъ мяса и костей Лейбницъ представляетъ бездушнымъ, какъ Декартъ вредставлять животныхъ. Для того, чтобы такой автоматъ былъ вполив человъкомъ, съ точки зръща Лейбница не достаетъ еще механически непонятной монады души. Разница между взглядомъ Лейбница и нашимъ въ этомъ случав видна особенно ясно <sup>32</sup>). Представьте себъ, что всъ атомы, изъ какихъ состояль Цезарь въ данный моментъ его жизни, напри-

Примич. пересодч.



емъ сравненіи забываеть еще одниъ взглядъ и при томъ самый простой. Часы могля бы идти согласно и никогда не разошлись бы другъ съ другомъ просто потому, что это одни часы, а не двое разныхъ. Но д-ръ Бертольдъ показалъ мив, что замвчаніе Фехнера относительно Лейбинца несправедливо, тамъ изслед, но неодномратно и очень опредвленно отвергъ его, а нотомъ омъ двйствительно уже не упоминаетъ объ мемъ больше. G. G. Leibnitii Opera philosophica etc. p. 126. Nr. 11. p. 131.

<sup>52)</sup> Эта разница въ томъ, что по Лейбницу, какъ его понимаетъ Дю-буа-Реймондъ, душа и тъло двъ совершенно противуположным сущности, а по Дю-буа-Реймонду онъ не только не противоположны, а составляютъ единую сущностъ. Каждая частица матеріи отъ въка есть въ одно и то же время влементъ дужа. Что съ одной точки врънія является матеріей, то съ другой является дужомъ. Здъсь Дю-буа-Реймондъ примыкаетъ къ современному монистическому ученю, но высказывается весьма неопредъленно и туманно, въргые сказать мечтательно. Это и понятно. Дю-буа-Реймондъ тутъ выступаетъ вът предъловъ естествознанія, которые свиъ устанавливаетъ.

ивръ у Рубикона, искусствомъ механиви были бы поставлены каждый на своемъ мъстъ и снабжены надлежащимъ образомъ свойственной имъ скоростью. По нашему возгранию предъ нами оказался бы тогда настоящій живой Цезарь, какъ духовно, такъ и тълесно. Искусственный Цеварь въ первыя минуты имъль бы тъ же самыя ощущенія, стремленія, представленія, какъ историческій Цезарь; у него были бы одинаковыя съ тапъ воспоминанія, унаслідованныя и пріобрітенныя способности и т. д. Представьте себъ, что въ то же самое время, изъ такого же числа другихъ атомовъ углерода, водорода и т. д. были бы воспроизведены еще одинъ, два или нъскольно такикъ же искусственныхъ Цеварей. Чемъ же на первый взглядъ отличался бы новый Цезарь отъ своихъ двойниковъ, кромъ развъ мъста, на которомъ они были бы составлены изъ атомовъ? Но еслибы новаго Цезаря и его двойниковъ произвелъ умъ, представленный Лейбинцевъ, этотъ умъ, въроятно, не быль бы въ состояніи поцять, какъ имъ же саминъ правидьно расположенные и приведенные въ движение атомы обусловливають у искусственныхъ Цезарей и душевную двятельность 33).

Вспомните дерзкое изреченіе Карла Фогта, который въ 50-хъ годахъ далъ поводъ къ настоящему турниру по вопросу о душѣ: "всъ способности, которыя мы разумѣемъ подъ именемъ душевной дѣятельности, суть только оункціи мозга, или, выражансь погрубѣе, мысли находятся пожалуй въ такомъ же отношеніи къ мозгу, какъ желчь къ печени, или моча къ почкамъ" <sup>54</sup>). Люди, непосвященные въ науку, соблавнились этимъ 
сравненіемъ, которое въ существенныхъ чертахъ встрѣчается 
уже у Кабаниса <sup>55</sup>), потому что для нихъ казалось унивительнымъ сопоставленіе мыслей съ выдѣленіемъ почекъ. Физіологіи 
однако мало дѣла до подобныхъ эстетическихъ различеній. Для

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Потому именно, что душевная діятельность совершенно протявуположна межанической діятельности атомовъ и присоеднияется къ матеріальному механизму неизвістно откуда и какимъ образомъ. Прим. переводч.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Köhlerglaube und Wissenschaft. 3 Auflage. Giessen. 1855. S. 32.

Paris 1805. t. I. p. 152. et suiv; — Cp. Jürgen Bona Meyer, Philosophische Zeitfragen u. s. w. Bonn. 1874. S. 196; — Lange, Geschichte des Materialismus u. s. w. 2 Buch. 1875. S. 134. Anm. 44. S. 288. Anm. 3.

нея почечное выдаление такой же достойный предметь науки, какъ изследование глаза, или сердца, или какихъ бы тамъ ни было такъ называеныхъ благородныхъ органовъ. Даже и то трудно порицать въ изречени Фогта, что въ немъ душевнан двятельность инзводится на степень продукта натеріальныхъ условій въ мозгу. Но оно гращитъ тамъ, что возбуждаетъ представленіе, будто душевная двятельность по своей природа такъте понятна изъ устройства мозга, какъ выдаленіе изъ устройства железы.

Гдѣ для духовной дѣятельности не оказывается матеріальныхъ условій въ сормѣ нервной системы, какъ напримѣръ у растеній, тамъ естествоиспытатель не можеть допустить духовной жизни и въ этомъ случав онъ рѣдко наталкивается на противорѣчащіе сакты. Но что мы отвѣтили бы ему, еслибы онъ, прежде чѣмъ согласиться допустить міровую душу, потребовалъ, чтобы ему гдѣ нибудь въ природѣ, какъ тѣлѣ этой души, показали совокупность ганглій и нервныхъ трубочекъ, облеченныхъ покровами и пропитанныхъ теплой артеріальной кровью, при надлежащемъ давленіи, и въ объемѣ, соотвѣтствующемъ духовнымъ способностямъ великой міровой души?

Въ концъ всего является вопросъ, не сводятся ли объ границы нашего естествознанія на одно и тоже, т. е., еслибы напрымы постигли сущность вещества и силы, не поняли ли бы им вътоже самое время, какимъ образомъ эта самая сущность при извъстныхъ условіяхъ можетъ чувствовать, желать и мыслить? Безъ сомивнія это представленіе самое простое, и по извъстнымъ основнымъ законамъ научныхъ изслъдованій его слъдуетъ предпочесть тому взгляду, по которому, какъ выше сказано, міръ является вдвойнъ непонятнымъ. Но видно уже въприродъ вещей, что и этотъ пунктъ науки не можетъ быть приведенъ въ ясность, и всякія дальнъйшія разсужденія объ этомъ остаются праздными.

Въ виду тайнъ вещественнаго міра естествоиспытатель давно уже привыкъ съ мужественной покорностью говорить свое "Ignoramus" <sup>56</sup>). Озирая путь, побъдоносно пройденный наукой,

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Не знасиъ.

онъ находить спокойствіе въ сознаніи, что если онъ теперь чего нибудь и не знаеть, то съ теченіемъ времени и перемѣной обстоятельствъ можетъ узнать и, можетъ быть, дѣйствительно узнаетъ когда нибудь. Но передъ загадкой, что такое матерія и сила и какъ онѣ могутъ мыслить, онъ разъ навсегда долженъ согласиться высказать горькую, но истинную правду: "Ignora bimus" 57)!

<sup>11)</sup> Не будемъ внать.

# **HSAATHPL**

# ВЪ НОВОМЪ СЛАВЯНСКОМЪ ПЕРЕВОДЪ

### **AMBPOCIA**

Архієпископа Московскаго.

Изданіе редакціи "Православнаго Обозрвнія".

МОСКВА.
Въ Университетской типографіи (М. Катковъ),
на Страстномъ бульваръ
1878.

Амвросій Зертисъ-Каменскій, архіепископъ Московскій и Калужскій (род. 1708 г., убитъ 1771 г.), одинъ изъ замічательно ученыхъ людей прошлаго віна \*), въ числі другихъ трудовъ оставилъ послі себя переводъ Псалтири съ еврейскаго на славянскій языкъ.

Въ предисловін въ этому переводу встрівчаемъ слідующее объясненіе нужды новаго перевода псалмовъ. Авторъ указываетъ на то, что переводъ ветхозавітныхъ книгъ «сділанъ былъ съ греческаго языка по переводу извістныхъ семидесяти двухъ толковниковъ»; долгое время подвергался порчів отъ переписчиковъ, а при печатанів острожскаго изданія Библіи «употреблены по несчастію такіе люди, изъ коихъ одни въ славянскомъ грамматическаго ученія языкі были неискусны, другіе въ елинскомъ, не упоминая о еврейскомъ, коего языка знаніе вовсе пиъ не было извістно». Съ острожскаго изданія «въ точной силі» перепечатано было при Алексій Михаиловичів и московское изданіе Библін, съ небольшими лишь исправляемы были нікоторыя погрішности «сообразуясь греческому только переводу Библін, а не подлиннику еврейскому; почему и неудивительно.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Свёдёнія о его жизни и ученых трудах см. въ Словарё историческом о бывших въ Россіи писателях духовнаго чина греко-россійской церкви 2, 22—25; въ Словарё достопамятных людей русской вемли 2, стр. 30—37; въ Православном Собесёдник за 1865 годъ, т. Щ, стр. 203—214; въ Обзоре русской духовной литературы преосвященнаго Филарета Черниговскаго.

когда печатная Псалтирь съ тъмя же осталась до днесь въ нѣкоторыхъ мѣстахъ трудностями и непонятіемъ, каковыя имѣла и прежде». «Всѣмъ извѣстно, продолжаетъ авторъ, что тотъ
переводъ совершеннѣе, который подходить ближе къ подлиневку. А какъ Псалтирь на еврейскомъ языкѣ, да еще и стихами
писана, то паче всего нужно, дабы переводъ оныя точно согласованъ былъ съ самымъ подлинникомъ еврейскимъ. Къ сему
достигнуть инако нельзя, какъ знаніемъ еврейскаго языка... Никто не можетъ спореть, чтобы читан на славянскомъ языкъ
Псалтирь могъ оную во всей точности разумѣть; сіе единственно происходить отъ несовершенства перевода». Затѣмъ авторъ
приводитъ нѣсколько примѣровъ неудовлетворительности греческаго перевода Псалтири.

Изъ предисловія же мы узнаємъ, что Амвросій пять лѣть употребиль на исправленіе перевода Псалтири. «Знаніе греческаго еврейскаго и латинскаго языковъ, говорится въ предисловіи, въ трудахъ сихъ ему много предводительствовало; наполненная книгами святыхъ отецъ истолкователей священнаго Писанія собственная его книгохранительница и въ семъ переводѣ ему способствовала. Совѣтъ же и помощь знающаго совершенно еврейскій языкъ, Донскаго монастыря архимандрита Варлаама Лещинскаго, облегчая ему въ семъ дѣлѣ предпріятіе, учинили сколько можно совершеннымъ сея вниги переводъ».

«Можетъ быть сыщутся такіе—продолжаеть авторъ, кон вмѣсто похвалы потщатся ругательствомъ обезобразить такое дѣло: противу таковыхъ отвѣчать нечего, а только оныхъ сожалѣть надобно».

О судьбѣ Амеросіева перевода Псалтири авторъ статьи въ Православномъ Собесѣдникѣ (т. III, 1865 г.) говоритъ, что «исправленная и переведенная Псалтирь уже была переписана набъло для поднесенія императрицѣ Екатернпѣ, но въ бывшее разграбленіе Чудова монастыря какъ подлинникъ, такъ равно

и списокъ съ него, изорванъ въ лоскутки». Во второмъ изданіи Словаря историческаго (1827 года) сказано, что трудъ Амвросіевъ «остался данынъ въ рукониси». Сведенія эти не верны. Трудъ Анвросія уціліть и напечатань въ книгі: «Полное собраніе исалмовъ Давыда поэта и царя, преложенныхъ какъ древними, такъ и новыми Россійскими стихотворцами изъ прозы стихами» изд. Рашетникова, Москва, 1809 года. Это извистно было и Бантышъ-Каменскому (Словарь 1, стр. 35) и преосвяшенному Филарету Черниговскому (см. Обзоръ). Въ изданія Рѣшетникова въ концъ переложеній каждаго псалиа встръчаемъ «примъчанія къ псалму (такому-то) взятыя изъ переведенныхъ съ еврейскаго языка псалмовъ преосвященнаго Амвросія архіецископа Московскаго». Подъ этимъ заглавіемъ напечатаны тъ стихи изъ перевода Амвросія, которые представляють отличія отъ принятаго славянскаго перевода. А во второмъ изданін Рѣшетникова (Москва, 1811 г.) переводъ Амвросія напечатанъ сполна, и уже не подъ именемъ «примъчаній», а подъ заглавіемъ «переводъ съ еврейскаго языка сего псалма преосвященнаго Амеросія архіепископа Московскаго». Переводъ каждаго псална помъщается здёсь послё другихъ переложеній того же псалма. Къ сожальнію, въ изданіи Рышетникова переводъ Амвросіевъ напечатанъ по списку неудовлетворительному и съ опущеніемъ замічательнаго введенія къ переводу.

О достойнствъ Амвросіева перевода мит извъстно одно только печатное сужденіе, принадлежащее составителю Словаря историческаго. Онъ говорить: «переводъ сей неточенъ и бомъе парафрастическій» (1, 24). Я изучаль этотъ переводъ по рукописи, принадлежавшей покойному К. И. Невоструеву, а теперь принадлежащей Московской Духовной Академіи, и нашелъ, что сейчасъ приведенное сужденіе совершенно несправедливо.

Амвросієвъ переводъ во многихъ отношеніяхъ весьма замѣчателенъ. Переводъ точенъ; безъ крайней нужды переводчикъ не отступаеть ни отъ еврейской конструкціи. не отъ пунктуаціи, на отъ обычнаго основнаго значенія, принадлежащаго тому или другому еврейскому слову. Въ трудныхъ мѣстахъ переводчикъ часто даеть свой совершенно новый переводъ, какого не гдѣ не встрѣчается; и во многихъ изъ этихъ мѣстъ приходится или согласиться съ переводчикомъ, или по крайней мѣрѣ признать, что онъ могъ бы представить довольно сильныя основанія въ пользу своего перевода и противъ всѣхъ бывшихъ до него переводовъ. Наконецъ во многихъ мѣстахъ его перевода заслуживаетъ вниманія искусство, съ какимъ переводчикъ пользуется славянскою рѣчью для того. чтобы выразить нѣкоторые оттѣнки еврейской рѣчи.

Найдутся въ переводъ и неудовлетворительно переведенныя мъста: но ихъ такъ немного, что въ объяснение ихъ нътъ настоятельной надобиости указывать на столътнюю давность перевода, на то, что съ тъхъ поръ многое сдъдано и для текста. Библіи и для еврейскаго языкознанія. Гораздо труднъе объяснить то, почему ясное для преосвященнаго Амвросія долго оставалось неяснымъ для другихъ, а иное осталось неяснымъ и теперь.

Изучение Амвросієва перевода можеть получить особенное значение въ виду неизбъжности заботь объ исправлении славянскаго перевода Библін.

И. Горскій-Платоновъ.

# предисловіе.

О НАЗВАНІИ И СОДЕРЖАНІИ КНИГИ ПСАЛМОВЪ; О ТВОРЦЪ ОНОЙ; О ЧИСЛЪ, ПОРЯДКЪ, РАЗДЪЛЕНІИ И НАДПИСАНІЯХЪ ПСАЛМОВЪ; ТАКЖЕ О ПРЕЖНЕМЪ И НЫНЪШНЕМЪ ПСАЛТИРИ ПКРЕВОДЪ.

#### I. О названій сея книгв.

§ 1. Книга, въ которой Давидовы и другихъ богодухновенныхъ мужей собраны псалмы, у евреевъ называется книга пъсней и книга пожваль: содержитъ бо по большей части хвалу о Бозъ. Греки по переводу семидесяти двухъ толкователей назвали оную псалмырова, а славяне псалмыро и книга псалмовъ. Наименованіе сіе взято или отъ мусикійскихъ ерудій, на коихъ евреи припъжали сіи псалмы, или поелику оные на голосахъ пъты были; слово бо греческое псалло на славяно-россійскомъ языкъ значитъ: пою. Самъ Спаситель у Луки гл. 20, ст. 42 и въ гл. 24 ст. 44 называетъ Псалтирь книгою псалмовъ и псалмами.

## П. О содержавін сея книги.

- § 2. Псалтирь содержить въ себъ частію ученіе и частію духовное наставленіе.
- § 3. Ученіе предлагается о ділахъ Божінхъ, а особливо о благодівніяхъ, оказанныхъ изранльскому народу, о Христь и Его званіяхъ, о мученій, смерти, погребеній, возстаній, вознесеній, сідіній одесную Бога Отца, о будущемъ Его на судъ пришествій и о призваній языковъ проповідію Евангелія.
- § 4. Духовное наставленіе въ слёдующихъ состоитъ выраженіяхъ: въ благодареніи за благод'вяніе Божіе, въ молитвахъ и призываніи имени Божія во всякихъ нуждахъ и б'ёдахъ, въ ут'ёшенія и утвержденіи в'яры и въ об'ётахъ благодарности къ Богу.

§. 5. Что же касается до содержанія каждаго порознь псалма: оное можетъ видъть читатель при всякомъ псалмъ.

#### Ш. О творцъ псалмовъ.

- § 6. Когда все Священное Писаніе, по слову апостола Павла, богодухновенно есть: то безъ сумнанія признать должно, что и сея книги первашій творець есть Духъ Святый. Имъ вдохновенный, пророкъ Давидъ написаль сій псалмы. Видать сіе можно изъ второй книги царствъ 1), у евангелиста Матеея 2), въ Даяніяхъ апостольскихъ 2), да и самъ Христосъ у Луки евангелиста 4) раздаляетъ все Священное Писаніе на законъ, пророковъ и псалмы. Никогда въ христіанской церкви не было сумнанія о точности сея книги; размость же мнаній состоитъ въ сландующемъ.
- § 7. Утверждаютъ нъкоторые, что всъ сін псалмы составлены однимъ только пророкомъ Давидомъ; другіе сему противоръчать, показывая на то неоспоримые доводы: а) наъ различія слога. Давыдовы бо псалмы плавиве и удобовразумительнье сочинены, нежели другихъ; б) наъ послъдняго стиха псалма семьдесять втораго 5): скончашася пъсни Давида сына Іессеова; в) наъ вторыя книги Паралипоменонъ: восхвалять Господа словесы Давидовыми и Асафа пророка (гл. 29 ст. 30). Изъ сего заключаютъ, что не всъ псалмы одного и тогожде вывли творца, и что Давидовыми для того называются, что онъ по большей части самъмногіе составлять псалмы, иные же древними составленые му-

\*) "Глагола имъ, како убо Давидъ духомъ Господа его нарицаетъ". Мате. гл. 22 ст. 42, 48.

<sup>1) &</sup>quot;И сія словеса Давидова послідняя: вёренъ Давидъ сынъ Іессеовъ, и вёренъ мужъ, его же возстави Господь въ Христа Бога Іаковля, и благолінны псалмы изранлевы. И Духъ Господень глагола во мить, и слово Его на языкі моемъ". Царствъ гл. 23 ст. 1, 2.

в) "Мужіе братіе, подобате скончатися писанію сему, еже предрече Духъ Святый усты Давидовыми о Іуд'в бывшемъ вожди емпимъ Інсуса". Деян. гл. 1 ст. 16.

а) "Рече же имъ (апостодамъ Інсусъ): сія суть словеса, яже глагодахъ къ вамъ еще сый съ вами, яко подобаеть свончатися всёмъ написаннымъ въ законъ Монсеовъ и пророцъхъ и псадмъхъ о Миъ". Лук. гл. 24, ст. 44.

<sup>\*)</sup> Числа псалмовъ, въ семъ предисловін упоминаемыхъ, числятся по сему съ еврейскаго переводу, а не по греческому.

жами собралъ и къ своимъ приложилъ, а иные другимъ собрати повелълъ.

§ 8. Потому считаютъ нъкоторые творцовъ сихъ псалмовъ десять. Суть шесть, коихъ имена въ заглавіи псалмовъ поставлены, а именю:

Моисей псаловъ 90.

Давидъ, псалмы 3—9; 11—32; 34—41; 51—66; 68, 69, 70, 86, 101, 103, 108, 109, 110, 122, 124, 131, 133, 138, 139, 141—145. Въсемидесяти двухъ псалмахъ имя Давида въ заглавіи упоминается.

Соломона, псаломъ 72 и 127.

Еманг, псаловъ 88.

Евамъ, псаломъ 89.

Асафъ 7), псаломъ 50, 73-83.

- § 9. О послѣднихъ трехъ, то-есть, объ Еманѣ, Ееамѣ и Асаеѣ ученые мужи не несправедливо сумнѣваются, ими ли оные псалыы сочинены, пли имъ яко начальнѣйшимъ пѣвцамъ предавы только были для пѣнія и игранія. Послѣднее мнѣніе утверждаетъ священное писаніе въ 1 книгѣ Паралипоменонъ 7).
- § 10. Къ симъ шести творцамъ присовокупляютъ еще четырехъ, то-есть, Идиоума, коего имя на трехъ псалмахъ, 39, 62 и 77, въ заглавів написано, и трехъ сыновъ Кореовыхъ, имена коихъ на слѣдующихъ изображены псалмахъ: 42, 44, 45, 46, 47,

О Асафъ — ими левита отъ Гирсонова колъна; въ пъніи начальникъ отъ Давида поставленъ съ Еманомъ; многіе псалмы воспъ. Смотри въ концъ россійской библін въ каталогъ подъ именемъ: Асафъ.

Гл. 16 ст. 7, 8. "Въ той день устрои Давидъ въ началъ квалити Господа руково Асафа и братін его: Исповъдайтеся Господеви и призмвайте Его во имени Его"... и проч.

концѣ россійской библін въ каталогѣ подъ нменемъ: Асафъ.

7) Паралипоменовъ внига 1, глава 6, ст. 31, 32, 33, 39 и 44. "Сін суть, ихъ же постави Давидъ надъ пѣвіцы въ дому Господни, егда постави кивотъ. И бяху служаще предъ скиніею дому свидѣнія въ пѣнін, допдеже созда Соломонъ домъ Господень во Герусалимѣ, и стояху почину своему въ служеніи своемъ. И сін предстоящім, и сыны ихъ, отъ сыновъ Кааеовыхъ, Еманъ пѣвецъ сынъ Іондя... и братъего Асафъ, иже стояще олесною его. сынъ Варахін... Ееамъ сынъ Хусін".

нже стояще одесную его, сынъ Варахін... Есанъ сынъ Хусін".
Гл. 15, ст. 16, 17. "И рече Давидъ начальникомъ девитскимъ: поставите братію свою півновъ во організть, піснехъ мусикійскихъ, цеалтирехъ, въ гуслять, и вимвалізть, да возгласять въ высоту гласомъ веселія. И поставища левити Емана сына Іондева: и отъ братій его Асафа сына Варажівна: п отъ сыновъ Мерариныхъ, братій его, Есама сына Кисеова. И съ ними братія ихъ, вторіи чиномъ"...

- 48, 49, 84, 85, 87, 88. Но что сін четыре пѣвцы, а не творцы псалмовъ оныхъ были, сіе ясно доказываютъ тѣже Священнаго Писанія книги Паралипоменонъ в).
- § 11. Есть еще въ Псалтири и всколько псалмовъ, въ заглавіяхъ конхъ не упомянуто о вменн творца, то-есть, безъ всякаго надписанія. Таковыхъ находится двадцать пять, и они суть следующіе: 1, 2, 10, 33, 43, 71, 91, 93, 94, 95, 96, 97, 98, 99, 104, 105, 107, 115, 116, 117, 118, 119, 136, 137 H 147. O CHXB псалмахъ нътъ нужды сомнъваться, чтобъ не самъ пророкъ Давидъ былъ творецъ оныхъ: изъ нихъ бо о псалив второиъ въ Дъяніяхъ (гл. 4. ст. 25) и о псалив 96 и 105 въ первой книгъ Паралипоменонъ (гл. 16 ст. 8) яко о Давидовыхъ упоминается. А наъ сего и следуетъ, что и прочіе остальные псалмы его же, Давида, суть твореніе. «Но какая ми польза, святый Өеодоритъ сказуетъ, всв ли одного, или некоторые другихъ творцевъ, когда извъстно то, что всъ оные вдохновенісмъ Святаго Іхха написашася». И святый Григорій въ княгѣ на Іова говорятъ: «когда познаемъ вещь, къ чему ищемъ писателя? Симъ не иное что творимъ, развъ читая письмена о въръ спорвиъ».

#### IV. О числь псалмовъ и стиховъ.

- § 12. Въ подлинныхъ еврейскихъ книгахъ находится псалмовъ 150. А у семидесяти двухъ толкователей, у сиріанъ и арабовъ считается 151. Но сей сто нятьдесять первый псаломъ, творцомъ коего греческій переводъ Давида почитаетъ, никогда въ число Священнаго Писанія принятъ не былъ.
- § 13. Нівкоторые считають 149 псалмовь, то-есть, соединяя псалмы первый и вторый во единь.
- § 14. Иные полагаютъ только 147 псалмовъ, располагая по числу лѣтъ патріарха Іакова.

<sup>\*)</sup> Кн. 1 Парал. гл. 16, ст. 41 и 42. "И съ ними Еманъ, и Идисумъ и прочін избранніи кійждо званість своимъ еже хвалити Господа, яко въ въкъ милость Его. И съ ними трубы и кимвалы еже возглашати и органы пъній Божінхъ".

Во второй книги Паралиноменонъ гл. 20, стихи 19, 20, 21. "Востанца левити отъ сыновъ Калеовыхъ, и отъ сыновъ Кореовыхъ, квалити Господа Бога Иврандева гласомъ великимъ въ высоту.... И постави псалиопъвцы, и хвалящихъ исповъдатися, и хвалити святая.... и глаголах у псповъдайтеся Господеви, яко благъ, яко въ въкъ милостъ Его.

- § 15. Наибольшая же разность состоить въ томъ, что псаломъ деватый и десатый, кои у евреевъ, халдъевъ и свріанъ разные, греки, а вмъ слёдуя и римляне, во единъ псаломъ соединяютъ. Посему отъ деватаго псалма въ еврейской и греческой (слёдовательно и славянской) Псалтири числа псалмовъ въ счетв несходство имъютъ такое, что который псаломъ у евреевъ 11-й, тотъ у грековъ и римлянъ есть 10-й. Таковая въ еврейской и греческой Псалтири въ счислении разность продолжается даже до 147 псалма, который евреи раздёляютъ на два. Оми начинаютъ 146 псаломъ отъ перваго стиха, оканчиваютъ же двёнадцатымъ стихомъ; а 147 псаломъ начинаютъ тринадцатымъ стихомъ, до окончанія псалма. И такъ въ обоихъ Псалтирахъ, тоесть, еврейской и греческой свершается число ста пятидесять псалмовъ.
- § 16. Подобнымъ образомъ и въ сирской Псалтири соединены псаломъ 114 съ 115, и дабы составить равное число 150 псалмовъ у нихъ раздёляется сто сорокъ седьной исаломъ на два.
  - § 17. Въ еврейской Псалтири считается всвяъ стиховъ 2527.
- § 18. Средвна Псалтири по числу стиховъ находится въ 78 псалив, въ стихв 36.
- § 19. Нъкоторые думаютъ, будто Ездра писецъ законовъ в священникъ, жившій во дни Артаксеркса Мнемона, всё сім псалмы собралъ во едину книгу и таковымъ расположилъ порядкомъ: но о семъ еврейскіе толкователи умалчиваютъ.

#### .V. О порядкъ псалмовъ.

§ 20. Что до порядка псалмовъ касается, то оные не по теченію времени и бывшихъ дѣйствій расположены въ Псалтири. Доказательство сему слѣдующее: псаломъ третій упоминаетъ о Авессаломовомъ предательствѣ, а сто тридіјать девятый о гоненіи Саула, которое въ самомъ дѣлѣ прежде было. Равнымъ образомъ и прочіе многіе псалмы, при концѣ Псалтири положенные, содержатъ въ себѣ дѣянія прежде бывшія; поставленные же въ началѣ и въ срединѣ упоминаютъ о вещахъ, сбывшихся въ поздиѣйшія времена.

#### VI. О раздъленів псалмовъ.

§ 21. Какъ законъ Монсеевъ, такъ и Псалтирь раздъляется у еврей на пять книгъ слёдующимъ порядкомъ: первая внига со-

- держить въ себъ исалиовъ 41 (а греч. 40); вторая кинга 31 исаловъ, считая отъ 41 до 73 (греч. 40—72); третія квига 17 исалиовъ, отъ 73 до 90 (греч. съ 72—89); четвертая кинга 17 исалиовъ, съ 90 до 107 (греч. 89—106); изтая кинга содержить исалиовъ 44, считая со 107 и оканчивая 150 (греч. съ 106 по 150).
- § 22. Таковое раздівленіе пріемлють сирскіе, аребскіе м коптическіе ученые люди; и сіе потому, что толикожды въ конців каждой кинги въ посліднемъ стихів псалма повторяется сіе: аминь, аминь. И дійствительно такъ первыя три кинги оканчиваются; въ конців же четвертой кинги симъ: аминь алмалуяль; въ пятой только: алмалуяль.
- § 23. Западные церковные учители Иларіонъ, Іеронинъ и Августинъ таковое Псалтири разділеніе отмещуть, но въ томъ ивтъ никакой важности.
- § 24. Раздъленіе же Псалтири на двадцать касисмъ (сёданій) и каждой касисмы на три славы учинили греки; отъ нихъ и въроссійскую церковь сіе вошло въ употребленіе.

#### VII. О надписаніяхъ псалмовъ.

- § 25. Ничего точнаго и извёстнаго о надписяхъ псалмовъ у евреевъ, такъ и у нынёшняго вёка мудрецовъ, не находится. Тутъ встрвчаются такія рёчи, разумъ коихъ и самые евреи постигнуть не могутъ; во всей Псалтири нётъ труднёйшихъ мёстъ, какъ сін надписи. Оныя означаютъ или бытіе самыя вещи, подавшей къ стихословію причину, или творца псалма, или содержаніе, или родъ стиховъ, или мусикійское орудіе, на коемъ пёты были псалмы, либо наконецъ самаго того пёвца, коему вручаемы были лля пёнія сін псалмы.
- § 26. Что касается до рода стиховъ Исалтири и до мусикійскихъ орудій, объ оныхъ по незнанію еврейской поэзіи и музыки, совсёмъ уже изгибшихъ, ничего утвердительнаго сказать не можно. Но незнаніе сіе въ надписи псалмовъ, яко до содержанія оныхъ почти не принадлежащее, не должно насъ много безпокоить.
- § 27. Один псалмы имъютъ надписи, а другіе никакихъ не имъютъ.

- § 28. Последняго реда псалмовъ считается двадцать пять ве всей псалтири, а вменно: 1, 2, 10, 33, 43, 71, 91, 93, 94, 95, 96, 97, 99, 104, 105, 107, 114, 115, 116, 117, 118, 119, 136, 137 и 147.
- § 29. Остальные сто двадцать пать псалмовъ имѣютъ надписи различныя.
- § 30. Въ такомъ псалмовъ надписаніи четыре вещи примъчаются: а) личе; б) время; в) свойство и г) музыка.

#### a) Juye.

- § 31. Оное въ троякомъ видъ пріемлется: 1) къмъ написаны псалмы; о семъ говорено выше, о творцахъ псалмовъ; смотри §§ 6, 7, 8, 9, 10.
- 2) Для кого написанъ: напримъръ Соломону пеаломъ 72 и 127; момитва нищаго псаломъ 102.
  - 3) Кому поручевы неалмы для пвыя.
- § 32. Сіе (послѣднее) или общимъ означается словомъ: начальнийшему писцу, каковая надпись на пятидесяти пяти псалмахъ наображена слѣдующихъ: 5, 6, 8, 9, 11, 12, 13, 14, 18, 19, 20, 21, 22, 31, 36, 39, 40, 41, 42, 44, 45, 46, 47, 49, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 75, 76, 77, 80, 81, 84, 85, 88, 109, 134 и 140.
- § 33. Или точные пынца объявляется пия, какъ напримыры: Идиоуму (псал. 39, 62 и 77), сынама Кореовымъ (псал. 42, 44, 45, 46, 47, 48, 49, 84, 85, 87 и 88),  $Aca\phi y$  (псал. 50, 73, 74, 75, 76. 77, 78, 79, 80, 81; 82 и 83).

#### Время.

§ 34. Симъ объявляется или 1) самый случай, подавшій причиву къ написанію и составленію оныхъ псалмовъ, какъ напримівръ: псаломъ 3: внегда отбышие от лица Авессалома сына своего; псаломъ 18: внегда избави Богъ Давида от руки всихъ враговъ его и от руки Саула; псаломъ 34: внегда измини лице свое предъ Авимелехомъ, изгнавшимъ его; псаломъ 57: внегда отбышие от лица Саулова въ пещеру; псаломъ 59: внегда посла Саулъ стрещи домъ его, во еже умертвити Давида; псаломъ 63: внегда быша ему въ пустыни іудействй; псаломъ 142: внегда бысть въ вертепъ моляся; и еще псалы 38, 52, 56, 60, 70 и

100. — Или 2) когда вменно оные пъте должно было, какъ-то: псаломъ 22: во время утреннія зари; псаломъ 30: при возобновленіи дому; псаломъ 92: въ день субботный; псаломъ 102: во время унынія и печали.

#### в) Свойство пспамовъ.

- § 35. Чрезъ сіе слово разуміть должно слітдующе: 1) качество в превосходство псалмово; и для того
- § 36. Некоторые псалмы называются златыя пъсни Давидовы. Таковыхъ шесть псалмовъ, а именю: 16, 56, 57, 58, 59 и 60;
- § 37. А нъкоторые вменуются превосходноймия посни вли посни отвенени. Таковая надпись на пятнадцати взображена псалмахъ слъдующихъ: 120, 121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 133, 134. 2) предметь, въ псалмахъ изображенный. Въ разсуждени сего св. Аванасій Александрійскій, въ краткомъ своемъ на Священное Писаніе сказаніи, раздъляетъ псалмы тако: «суть убо евій въ повъсть реченные, овій въ молитву, овій во исповъданіе». (Смотри Синопсисъ на Библію: на книгу псалмовъ московской печати св. Аванасія къ Маркиллину о толкованіи псалмовъ).

#### г) Музыка.

- § 38. Что псалмы стихами на еврейскомъ языкъ сочинены, и на орудіяхъ мусикійскихъ духовыхъ или бряцательныхъ пъты и играны были: въ томъ нътъ никакого сумивнія. Какого же рода оные стихи, сія неизвъстно.
- § 39. Что принадлежить до музыки и образа пѣнія псалмовъ: сіе двояко въ псалтири изображается: 1) общимь, 2) личнымъ ниенемъ.
- § 40. Подъ именемъ общимъ разумъются четыре рода псалмопъній, а именно:
- 1) Псалмы, коп на однихъ только пѣты были голосахъ, безъ всакой помощи мусикійскихъ орудій. Названы они—пъски. Таковую надпись имѣютъ пятьдесятъ шесть псалмовъ слѣдующіе: 4, 5, 6, 7, 8, 9, 12, 13, 15, 16, 18, 19, 20, 21, 22, 23, 24, 29, 31, 32, 36, 38, 39, 40, 41, 42, 44, 45, 46, 47, 49, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 74, 75, 78, 81, 89, 109, 139, 141, 142, 144 п 145.

- 2) Псалмы, игранные на разныхъ мусикійскихъ орудіяхъ, названы псалмами. Таковы суть двадцать семь псалмовъ слёдующихъ: 3, 11, 14, 25, 26, 27, 28, 34, 35, 37, 50, 69, 70, 73, 77, 79, 80, 82, 84, 85, 100, 101, 103, 110, 138, 140 и 143.
- 3) Псалмы, которые были пты обще съ музыкою, и въ коихъ голоса предшествовали мусикійскимъ орудіямъ. Они названы псалмы пъсни или псаломъ и пъснь. Таковыхъ псалмовъ семь, а именно: 30, 65, 67, 68, 76, 87 и 92.
- 4) Наконецъ тъ исалмы, каковымъ предшествовали мусикійскія орудія, и онымъ уже послѣдовали голоса, получили именованіе: пъснь псалма или пъснь и псаломъ, конхъ находится только пять а вменно: 48, 66, 83, 88 и 108.
- § 41. Подъ именемъ личнымъ образъ пвнія двойственный въ неалтири примівчается: 1) въ разсужденій порядка: ибо иныя пвты были поперемівню, каковъ напримівръ псаломъ 88; 2) въ разсужденій разныхъ голосовъ, и сіе двояко: либо порознь, которымъ, то есть, тонкимъ, возвышеннымъ, или альтомъ, теноромъ и басомъ, кои имена еврейскими оглавлены словами въ надписаніяхъ въ псалтири; либо всёми вдругъ, каковъ наприм. 7 псаломъ.
- § 42. Но дабы о еврейских оных рачах въ надинсаніях исалмовъ, въ начала и въ средина изображенных въ Исалтири, хотя малайшее читатель могъ имать понятіе: посему оныя при семъ собранныя по алфавиту съ изъясненіемъ и представляются.
- § 43. Ал-айелеть гашшахарь. Одна только во всей Псалтири въ 22 псалив имвется таковая надпись. Греческіе толкователи оную переведи: о заступленій утренней: Другіе переводять: о утренней зарт, или во время утренней зари пітая Давидомъ півснь; о елени, и чрезъ сіе слово разумівють либо родь мусикійскаго нівкоего орудія, или начальное слово еврейской нівкоей півсни, на голось коей півть быль сей псаломь.

#### Аламотъ.

§ 44. Семьдесять толкователей изобразили въ своемъ переводъ сіе слово: о тайныхъ вин сокровенныхъ вещахъ. Но большая часть разумныхъ мужей думаютъ, что оное слово значитъ мусикійское орудіе, или начало простой какой-либо іудейской пъсни, на подобіе коей пъли они сей псаломъ. Подинсь сія въ 46 псаломъ только находится.

#### Аллилуягь.

§ 45. Сіе слово въ греческой и славянской Псалтири оставлено безъ перевода. Сложено оно изъ еврейскихъ ръчей: галлелу и ягь, то есть жеалите Господа. Святый Густинъ мученить толкуетъ оное такъ: «хвалите съ пъснію сею, иже есть Сый». Таковое надписаніе въ девяти псалмахъ обрътается, а именно на 106, 111, 112, 113, 135, 146, 148, 149, 150.

#### As-mauxems.

§ 46. Въ греческомъ переводѣ стоитъ сіе слово: да нерастиши; иные переводятъ да непогубиши, ибо въ семъ словѣ заключается прошеніе Давида, да не попуститъ Богъ врагамъ его погубити. Нѣкоторые думаютъ, что слово сіе изображаетъ начало іудейской пѣсни, на подобіе коей пѣтъ должно сей псаломъ. Таковую надпись имѣютъ четыре псалма слѣдующіе: 57, 58, 59 и 75.

#### Ал-чагитивг.

§ 47. Семьдесять толкователей перевели слово сіе на греческомъ: о точильхъ, то-есть пъснь пъти во время собиранія винограду. Древніе іуден чрезъ сіе слово разумѣли идумеанъ, конхъ они попрати имутъ на подобіе виноградныхъ ягодъ въ точилѣ. Иные думаютъ, что слово сіе означаетъ мусикійское нѣкое орудіе, или напѣвъ, коего однако употребленіе нынѣ совсѣмъ нензвѣстно. Другіе производятъ сіе слово отъ Гееа, палестинскаго города, въ коемъ мусикійское орудіе будучи изобрѣтено, по имени города наавано. Таковая надпись на слѣдующихъ псалмахъ: 8, 81, 84.

#### Ал-мут-лаббенг.

§ 48. Въ греческой псалтири слово сіе переведено: о тайныхъ сына; вные переводять: о младости или о смерти сына (уповательно Авессалома), или о смерти мужа, испедшаго изъ среды стана то-есть Голіава. Другіе думають, что слово сіе значить иткое мусикійское орудіе, или пъснь, либо самый высочайшій голосъ альта. Таковая надпись въ одномъ только 9 псалить.

#### Ал-іонат-елем-рехокимъ.

§ 49. Сів слово греческіе толкователи перевели: о людех з от святых удаленных з, то-есть о народ'я, съ Давидонъ бъжавшенъ

Симферонодя 14 к. Смоденска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 н. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Удеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

#### ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

І. Размы шленія о сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ свяш. Н. Сернієвскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

П. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев.

свяш. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Публичныя чтенія 1871 года, профессора протоверен Н. Серпієвскаго: Объ основных в истинах в Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинентя св. Густина философа и мученика, изданыя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примѣчаніями, свяще,

П. Преображенскимъ. Цана 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 р.

V. Сочинения древних в христилнек их в лиологетовъ: Татіана, Афинагора, Феофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свяш. И. Преображенскимъ. М. 1867. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. С эчиненія св. Игинея Ліонскаго. І. Пять книгь противь ересей. П. Отрывки изъ уграченныхъ сочиненій. Изданы свяш.

И. Преображенскимъ. М. 1871. Цана 3 руб. съ пересылкою.

УП. Вопросъ о зав. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. сеящ. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер. УПІ. О Евангелін отъ Матеел. Разборь и опроверженіе возраженій противь него отрицательной критики Баура. Соч. сеященника московской Тронцкой на Арбать церкви Владиміра Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Ръч и произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Пванцовимъ-Платоновимъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Его же. Христіанское ученіе о дюбви къ человічеству сравнительно съ крайностями ученій соціалистическихь. Ц. 60 к., съ перес. 75 к.

Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составѣ церковнаго общества. Ц 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъвыпусковъ-ц. съ перес. 2 р.

XI. Е РЕСИ И РАСКОЛЫ ПЕРВЫХЪ ТРЕХЪ ВЪКОВЪ ХРИ-СТІЛИСТВА. Ч. І. Обозръне источниковъ для исторіи древнъйшихъ секть. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 50 к.

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

ВЪ 1878 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Въ немъ, кромъ статей по церковно-общественнымъ вопросамъ, будутъ помъщены: изъ посмертныхъ сочиненій Ю. Ө. Самарина—письма объ основныхъ истинахъ религіи; статьи по разнымъ отдъламъ богословской науки-пром. Иванцова-Платонова, прот. В. И. Добротворскаго, Н. М. Иванцова, С. В. Назаревскаго; по философін—В. Д. Кудрявцева, В. С. Соловьева, II. А. Милославскаго и Ө. Ө. Гусева, по библейской наукъ-П. И. Горскаго, М. В. Никольскаго, также беллетристические очерки религіознаго броженія въ нашемъ обществ' Н. С. Льскова; и наконецъ будутъ печататься: 1) непрерывный рядъ статей А. Ө. Тусева по догматическому богословію, изложенныхъ приспособительно къ потребностямъ не только духовныхъ пастырей и законоучителей, но и образованныхъ людей свътскаго общества, п 2) опыть исправленія славянской Исалтири, сдъланный знаменитымъ москов, архіен. Амвросіемъ Зертисъ-Каменскимъ и воспроизведенный трудами П. И. Горскаго.

Цъна съ пересылкою 7 рублей.

Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журнала священника при церкви Осодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго, и у извъстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ.

Редакція покорнъйше просить читателей поспъщить подпискою на издаваемый ею журналь для своевременной и исправной высылки книжекь его:

Редакторъ-издатель свящ. П. Преображенскій.

Цѣна «Православнаго Обозрѣнія» за 1875, 1876 и 1877 г. остается прежняя, т.-е. 7 руб. съ пересылкою за годъ.

# MPABOCAABHOH OBO3PBHTH

# 1878

#### ФЕВРАЛЬ.

#### СОЛЕРЖАНІВ:

- 1.—БЕСЪДА ВЪ НЕДЪЛЮ О МЫТАРЪ И ФАРИСЕЪ. Высокопреосв. Димитрія, архіси. Волынскаго и Житомірскаго.
- **11.—ВВЕДЕ**НІЕ ВЪ ДОГМАТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВІЕ: ВАЖНОСТЬ И В НА ЧЕНІЕ ДОГМАТОВЪ. **Л. О. Гусева.**
- III.—ТЕЛЕОЛОГИЧЕСКОЕ ЗНАЧЕНІЕ ПРИРОДЫ. В. Д. Кудрявдева-Платонова.
- 1:12V.—СЛОВО НА 12 ЯНВАРЯ 1878 г. Прот. Н. А. Сергіевскаго.
  - . V.—ИНОСТРАННАЯ БОГОСЛОВСКАЯ ЛИТЕРАТУРА. Формальный принципъ протестантизма А. Реша.—0. Г. Тернера.
    - **СВЯТО-ТРОИЦКОЙ СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ.** І. До назначенія нам'вствыкомъ лавры. **П. С. Казанскаго.**
- **УИ.—СЛОВ**О ПРИ ПРОІЦАНІИ СЪ АСТРАХАНСКОЮ ПАСТВОЮ. **Преосв.** Хрисанеа.
- . дътопись евангелических общинъ въ москвъ. По новоду книги Фехнера. Нила А. Попева.
  - ТК.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Миссіонерская двятельность русской цервви.—Къ вопросу о нуждахъ единовърія.—Заграничныя извъстія.— Журнальный листокъ. — О публичныхъ членіяхъ Вл. С. Соловьева. — Объявленія.

#### ВЪ ПРИДОЖЕНІИ:

ТСАЛТИРЬ ВЪ НОВОМЪ СЛАВЯНСКОМЪ ПЕРЕВОДЪ АМВРОСІЯ ДОСКОВСКАГО (2 дисть).

#### **随 6 C R B A**·

«Православное Обозрѣніе» выходитъ ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подинсная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви Феодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. Ц. Преображенскаго. — Иногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію "Православнаго Обозрънія" въ Москвъ.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874 — сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

От Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижнято-Новгорода 5 н. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петроска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтаки 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С. Петрогорурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к.

#### **BECBAA**

ВЪ НЕДЪЛЮ О МЫТАРЪ И ФАРИСЕЪ, ПРОИЗНЕСЕННАЯ ВЫСОКО-ПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ДИМИТРІЕМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ ВОЛЫН-СКИМЪ И ЖИТОМІРСКИМЪ ВЪ ЖИТОМІРСКОМЪ КАӨЕДРАЛЬНОМЪ СОБОРЪ ).

Покаянія отверзи ми двери. Живнодавче!

Эта покаянная молитва, которою нынв побуждаеть нась нолиться св. Церковь, напоминаетъ намъ, братіе, о приближеніи св. носта. Итакъ, едва замодили торжественныя пъспопънія цермовныя, призывавшія насъ къ радости и торжеству о великихъ и спасительныхъ для человъчества событіяхъ рождества и креизенія Господа нашего Інсуса Христа, предъ напи отверзаются уже предверія святыхъ и спасительныхъ дней поста и побаянія. Въ міръ, быть можеть, помышынють еще о продолженів и умноженім удовольствій; а св. Церновь начимаеть уже приготовлять насъ къ подвиганъ духовнымъ. Для чего такъ рано, когда во поста остается еще нъскольно недъль? Для того, чтобы святые думьеспасительные дни покаянія и обновленія духовнаго не заетали насъ неготовыми. Ибо что бываеть, когда мы изъ самаго, такъ сказать, вихри удовольствій чувственных в вдругь какъ бы упадаемъ въ среду тихаго, умилительнаго времени постнаго? То, что мы долго не ножемъ очувствоваться и придти въ себя, . что сердне наше наполняется скукою, недовольствомъ и уны-. місмъ. Усдиненіе, необходимое для возбужденія въ себъ дука умиления и показнія, поставляєть нась вътакое странное поло-

<sup>........</sup> Въ 1877. году.

1:

женіе, что мы не знаемъ, что дълать съ собою. Духовныя упражненія и подвиги, которыхъ требуетъ постное время, которыя должны бы услаждать нашу душу, кажутся намъ чрезъ мъру отяготительными, даже невыносимыми. Для сего-то св. Церковь вводитъ насъ въ святые дни поста постепенно, приготовляетъ духъ нашъ къ подвигу истиннаго покаянія заранте. Прежде и паче всего она научаетъ насъ молиться, чтобы самъ Господь отверзъ намъ двери покаянія, чтобы сама Матерь Божія, заступница и ходатанца рода христівнскаго, наставила насъ на стези спасенія. Потомъ, чтобы и мы сами знали, съ чего начинается и чтить поддерживается духъ истиннаго покаянія, — въ настоящій и послъдующіе воскресные дни оглашаетъ насъ такими чтеніями изъ Евангелія, которыя наиболте способны расположить духъ нашъ къ покаянію.

Въ настоящій день намъ предлагается евангельская притча о мытаръ и фарисев. Эту притчу Господь сказаль, какъ замъ чаетъ св. Евангелистъ, "ко уповающимъ собою, яко суть правединцы, и уничимающимъ прочихъ", т.е. къ такимъ людимъ, которые не видять и не совнають собственныхъ граховъ, а видять и осуждеють ихъ въ другихъ. Такое самопрельщение или духовная гордость есть, братіе мон, одна изъ главныхъ причинъ нераснаянности, есть пагубивишая свть діавольская, въ воторую онъ уловляеть даже тахъ, которые испренно, повидимому, заботятся о своемъ спасеніи, ревнують объ исполненіи ванона и мнятся по вившней живни своей безпорочными. Это овмопредъщение есть вачало и ворень лицемврія и самохвальства, высокомърія и надменности, преорънія и уничиженія ближнихъ, страсти осужденія и пересудовъ, дука клеветы и злоявычін, зависти и зложелательства; есть парубный ядъ, которымъ оскверняются самыя велинія добродетели и подвиги, который дълветь недъйствительного самую исповъдь налку, не даеть намъ воспользоваться благодатными плодами св. такиства покаянія.

Чтожъ предложилъ Господь въ уврачевание сего недуга нравственнаго, который болъе или менъе свойственъ каждому изъ насъ, но ноторый такъ умъетъ скрываться во глубинъ нашего сердца, что мы сами часто не примъчемъ его въ себъ? "Речо притчу сію: человъка два внидоста въ церковь помолитися". Молитва есть такое состояние души, въ которомъ она высказывается такою, канова есть сама высебь и накою является предъ всевидащимы ономы Вожінмы. Посему Господы и представляеть двухы человных молящимися, чтобы изобразиты наглядно внутр ннее состояніе думи нашей, которое для васъ самихы не всегда бываеть видимо.

Изъ этихъ двухъ человъкъ "единъ бъ оврисей и другій иытарь". Фарисен были, повидимому, жарилии ревинтелями закона Монсеева, строгими исполнителями не только всихъ предписанныхъ въ законъ обрядовъ, но и всъхъ составившихся въ последствія преданій; почему и почетались въ народе людьми святыми и бого угодными, и сами себя почитали праведными, отдъленными отъ гръшниковъ. Но эта ревность о соблюд нін вившнихъ двяъ закона не препятствовала имъ обходить вящшая закона-судъ и милость и въру,- оцъщая комары, поглощать вельблуды, -- очищая вившній образъ поведенія, оставаться внутри полными хищенія и неправды, - вибуду являться человъвомъ праведными, внутрьуду быть полными лицемврія и беззавонія. Это ослівнясніе фарисеевъ своею праведностію и было причиною того, что они не внимали ни проповъди Іоапна Крестителя, призывавшаго всвять къ поканнію, ни благовъстію санаго Господа о приближении царства Божія. Мытари, или сборщики податей и пошлинъ, почитались въ народъ израильскомъ дакъ бы отребіями человъчества, погрязшими въ беззаконімхъ и неправдахъ. По самому свойству своихъ занятій, они прибигали неръдно къ населіямъ, хитрости и неправданъ. Заплативъ римскому правительству большую сумму денегь за право взиманія разныхъ сборовъ съ народа, они употребляли всв средства, накія способно придумать корыстолюбів и лихониство, чтобъ возвратить заплаченное съ лихвою. Понятно, что эти люди были ненавистны народу Божію, какъ орудіе чужевеннаго владычества, что грашиве и омервительные мытари не могь представить себъ добрый израильтянинъ. Но это всеобщее преврвніе скорве всего пробуждало ихъ совъсть и приводило къ глубокому и искреинему раскалнію. Потому-то въ Евангельской исторін встръчаются иногіе принары иытарей, обновившихся нованність и сделавшихся сынами царствія Божія: ны видинъ ихъ и въ числъ самыхъ усердныхъ слушателей Іоанна Крестителя и въ числъ ближайшихъ учениковъ Христовыхъ. Дельнейдій ходъ притии показываєть, накимъ образомъ духъ фарисейской лжеправедности не приближаль, а удаляль фарисеевъ отъ-Бога и отъ истиннаго пути къ царотвію Божію, и какъ, напротивъ, духъ смиренія и самоосужденія приводиль гръшниковъ и мытарей ко Господу Інсусу Христу.

"Фарисей же, ставъ, сице въ себъ моляшеся: Боже, хвалу Тебъ воздаю". Начало молятвы доброе. Нътъ ничего обявательнъе для существа разумнаго, какъ прославлять Господа Бога — Творца своего и Промыслителя, благодарить Его за неисчетныя благодъянія, которыми Онъ ущедряетъ насъ въ каждое міновеніе нашей жизни, и въ особенности за благодъянія духовныя, за ту благодатную помощь, которую Онъ подаетъ намъ къ избъжанію соблазновъ и искушеній, къ преспъянію въ дълахъ въры и любви, благочестія и правды. Повидимому, это самое служитъ предметомъ и благодарной молитвы фарисея: но тотчасъ же и является въ ней духъ самопрельщенія, которымъ заражены были фарисеи.

"Боже, хвалу Тебъ воздыю, яко нъсмы, якоже прочін человъцы". Можно подумать, что это говорить существо не изъ потомковъ Адамовыхъ, которые всв въ бевзаконіяхъ зачинаются и рождаются во грахахъ, что это-ангель съ небеси, который свять и непороченъ, которому нътъ подобиаго изъ всъхъ живущихъ на вемив человъковъ. Какъ ни грубо, какъ ни безсмысленно подобное самопрельщеніе: но оно такъ близко, братіе мои, къ сердцу каждаго, такъ сродно съ свойственнымъ каждому свмолюбіемъ, что нужна самая осторожная баштельность, чтобы не поддаться этому духу самопрельщенія. Присмотритесь внимательно, - и вы найдете следы его въ самихъ себе. Что значить это недовольство всемъ и всеми, это осуждение действий известныхъ и даже неиввъстныхъ намъ людей, оти пересуды чужихъ поступковъ и правиль, это негодование на то, что все дълается не по нашему, эта тонкая зоркость, которая видить и малую пылинку въглазъ брата своего, не примъчая бревна въ своемъ собственномъ, это огорченіе, когда другіе видять въ нась не то, чвив мы хочемъ казаться, эта нетерпиность, когда другіе не соглашаются съ нашинъ мивнісиъ, не хотять следовать нашему совету, эта обидчивость, когда другіє замічають ваши ошибки, хотять исправить насъ добрымъ совътомъ? Все вио, братіе, плодъ духа оарисейскаго самопрельщенія; все это повазываеть, что въ сердці нашень гизадится виви, который шепчеть намь, что им не то, что прочін человіцы. Посему, первое правило христівнина-че смотрёть, что делають или не делають другіе, а устремлять строго испытующій вворь на самого себя, смотрыть неуклоние въ верцало занона Божія и по нему повърять всю внутреннюю и визинюю жизнь свою, всв движенія ума и сердна своего: Чвиъ прилеживе будемъ наблюдать за собою, твиъ скорве убъдиися, "что иного согранивент вси, и аще реченъ, яко грана не иманы, себе прельщаемъ, и истины изсть въ насъ"; что въ самой глубияв сердца нашего есть корень эла, который непрестанно произращаеть злыя отрасли въ нашихъ мысляхъ, чувствованіяхь в желаніяхь, въ нашехь словахь и поступкахь; что въ самомъ существъ нашенъ есть "инъ законъ, противувоюющь закону ука нашего и планяющь насъ закономъ граховнымъ", тавъ что ны часто "не еже хощемъ доброе, сіе творинъ, но еже не хощемъ здое, сіе содъваемъ". Вотъ почему и величайшіе праведники не преставали до самой смерти опланивать немощи и гржки свои, стращились суда Божія, не считали себя праведными, а напротивъ, худшими всъхъ людей предъ Богомъ. "Инчесоже въ себъ свъиъ", (т.-е. нинакого совнательно и самовольно содъяннаго преступленія заповъди Божіей), "но ни о сенъ оправдемен", говорить о себъ св. впостокъ Павелъ.

Но этого-то и не знаеть духъ самопрельщенія оарисейскаго: писье, говорить онъ, якоже прочіи человацы—хищницы, неправедницы, прелюбодае, или якоже сей мытарь". Какъ будто добродатель ножеть быть сравниваема съ явными и грубыми пороками; какъ будто воздержаніе отъ этихъ грубыхъ пороковъесть уже верхъ совершенства, выше котораго не остается и желать ничего болъе; какъ будто подъ втою, слишномъ дешевою, личною праведности не ножетъ скрываться злое и развращенное сердце, нетеринныя предъ лицемъ Божіниъ скверны лицемърія и лукавства, гордости и тщеславія, надменности и презорства, зависти и злобы, жестокости и корыстолюбія. Эти-то именно скверны сердечныя и открывать Господь у сарисеевъ подъличною визшней праведности; за эти-то внутреннія, коренящими въ самомъ сердцъ, безваконія Онъ и предрекаль имъ одно горе и горе. Кого сохраниль Господь отъ грубыхъ пороковъ,

потъ да благодаритъ Господа, но не долженъ успововваться на этой отрицательной добродатели, на этой вившией праведности, ври которой можно подвергнуться горшему осужденію. Чтобъ имъть о себъ болъе върное понятіе, надобно сравнивать себя ве съ явными грешниками, которые, впрочемъ, посредствомъ истиниаго покаянія могуть явиться дучшими нась праведнивами и предварить насъ въ царствъ Божіенъ, но съ тъни земными анголами и небесными человъками, которыхъ добродътельная жизнь прославлена самимъ Богомъ. Ихъ-то Судія міра поставитъ одесную Себе, и указывая на нихъ, спроситъ насъ: что сдадали иы достойнаго возданий небесныхъ? Вотъ, сважетъ Онъ: ликъ св. Пророковъ и Апостоловъ, которые, оставивъ все, псельдовали за Мною, и пребыли со Мною въ напастехъ Мошхъ",--въ бъдахъ, тъснотахъ и скорбяхъ проповъдывали Слово Мое въ міръ, - терпъли за Меня и Евангеліе гоненія, влословія, поруганія, страданія. Воть соборь св. Мучениковь, которые за славу имени Моего, за въру и Евангеліе, претерпъли жесточайщія страданія и муки, павбіени быша, претрени быша, каменіемъ побіени быша, убійствомъ меча упроша". Вотъ ликъ преподобныкъ, которые, изъ любви ко Миъ, изъ желанія пребывать со-Мною во слава Моей, вивнили въ уметы вси прасная міра, отрендись міра и всего, что въ міра, проводили жизнь свою въпоств и молитев, въ слезахъ и сокрушении сердечноиъ, во бдъвів в кольнопреклоненіявь, - пвъ пустыняхь свитающеся в въ горахъ и въ вертепахъ и въ пронастехъ земныхъ", жили какъ странники и пришельцы въ міръ, "въыскуя грядущаго", небеснаго "града, ему же художникъ и содътель-Богъ". Вотъ соборъ праведниковъ, которые, и живи въ мірѣ, жили не по духу міра, которые, въ непрестанномъ духовномъ крестоношенія, служали Мив преподобіємъ и правдою вся дни живота своего, ходя вевсвать ваповъдемъ и оправданиять Монкъ безпорочно, которыеи свям и способности и внущество свое посвящали въ жертву любви въ своимъ ближнимъ, были свътомъ слъпыхъ, ногою хромыхь, отцами серыхь, петателями алчущихь, утышеніемь страждущихъ, опорою немощныхъ, помощію безпомощныхъ. Что сдълали вы, чтобы Я удостоилъ васъ равной съ ними чести во царствін небесномъ, чтобъ разділиль и съ вани "славу Мою, юже мийхъ у Отца Моего прежде сложенія міра"? Скажешь ли: я не быль ни воромы, ни грабителемы, ни прелюбоджемы, ни півницею, ни убійцею? Но такія зледвянія считались гнусными порожани и у саныхъ явыченковъ, а нежду пристіанами, по слову апостола, и вмени ихъ не должно бы слышаться. За такія преступленія подвергаеть поворной казии и судь человіческій; а судъ Божій ввираеть на сердце в совесть человека, судить поныниленія и мысли сердечныя. Открой же сердце и совъсть свою предъ Богомъ; обнажи порочные помыслы и мечтанія, которыми утъщался унъ твой, -- страстныя похотьнія и желанія, которыми волновалось твое сердце, нечистыя вожделенія, которыми услаидалась душа твоя, исчисли, если можещь, всв праздныя, безунныя, злорфивыя, пересудінвыя, кощунственныя и ливыя слова свои; изочти все соблазны, которыми ты растлиль уны и сердца невинныхъ и невъдавшихъ зла; собери всъ неправды, обиды, огорченія и оскорбленія, которыя причиних ты собратіямъ свониъ-словомъ или деломъ, мыслію или намереніемъ, желвніемъ нии дъйствіемъ: устоншь им на праведномъ судъ Божіемъ? "Неимеваль оси, яко буду тебв подобень", снажеть тебв Судія міра: "обличу та, и поставлю предъ тобою грахи твоя, и изведу тайная во свътъ. О, кто стерпить день Господень, и кто постоить въ виденіи его? Аще бо правединнь едва спасается, мы, грашные, гла обращемся"?

Другою опорою самонрельщенія фарисейского служать вижинія добродатели, которыми какъ листьями украшается иногда и безплодное дерево. "Пощуся", говорить фарисей, "два краты въ субботу, десятниу даю всего, едика притяжу". Но, вопервыхъ. вавъ все влое, нечистое и порочное въ насъ есть плодъ собственной-влой и развращенной-воли нашей, такъ все доброе и богоугодное въ насъ есть дъйствіе благодати Божіей: "безъ Мене", говоритъ Господь, "не можете творити ничесоже". Посему, сколько бы при помощи благодати Божіей ни совершиль вто добрыхъ далъ, онъ все еще далекъ отъ совершенства, все остается еще виновнымъ предъ Богомъ за грахи свои, которые не могуть быть заглаждены никакими делами нашими, а заглаждаются только провію Христовою. Воть почему говорить Господь: "аще и вся повельнияя вамъ исполните, глаголите, яко раби невлючими есмы, яко еже должни бехомъ сотворити, сотворихомъ". Но подъ покровомъ визшинхъ дель благочестія,

не таптся ли первость запуствнія въ самонь святилищь сердца нашего? Опъждая комары, подобно фарисенть, не поглощаемъ ли велблудовъ? Исполняя наружные обряды въры, не оставляемъ ли "вящшая закона, - судъ и милость и вёру"? Всё добрын дёла наши не уподобляются ли новымъ платамъ на ризв ветски? Нанъ заповъдано "совлещись" всего "ветхаго человъка съ дъянии его", а не однихъ явныхъ и грубыхъ пороковъ, и "облещись въ новаго человъта, созданнаго по Богу въ правдъ и преподобін истивы", возродиться духонь, стяжать новое сердце и духъ новъ; словомъ: требуется не то или другое доброе дъло, а вован жизнь во Христв. Намъ заповъдуется "быть совершенными, якоже Отецъ нашъ небесный совершенъ есть"; уподобаяться во всемь Сыну Божію, такъ чтобы "вообразился въ насъ **Христосъ"** — съ Его чистотою и святынею, съ Его непорочностію и правдою, съ Его человъколюбіемъ, благостію и милосердіемъ, съ Его смиреніемъ, протостію и незлобіемъ, съ Его самоотверженіемъ и долготерпъніемъ, съ Его всесовершеннымъ послушаніемъ и предавностію воль Отца небеснаго. Оъ другой стороны, и добрыя двла наши будуть судимы на судв Божісив не по вившнему своему достоинству, а по внутреннему расположенію сердца нашего. И фарисен творили не мало добрыхъ дълъ: прилежно изучали законъ Божій, совершали продолжительныя молитвы, соблюдван посты, подавали милостыни, но все это дълвли, какъ скаралъ самъ сердцевъденъ Господъ,---, да видимы будуть человъни, т.-е. дълали не для Бога, не для очищенія и спасенія души своей, а для славы человіческой, чтобы люди почитали и называли ихъ праведниками. Правда, и христівнамъ заповъдяно: "тако да просвътится свътъ вашъ предъ человъти, яко да видять ваша добрая дыла и прославять Отца вашего, иже на небесъхъ", и есть двла, которыя не могутъ быть совершаемы иначе, какъ предъ очани другихъ: но правило христівнское быть, а не казаться добродетельнымъ; не самому прославиять двие свои, а отъ двиъ иметь похвалу у Бога, а не у людей; испать не евоей славы, а прославленія высочайщаго вмени Отца небеснаго. Истинно добрын дела проистекають изъ чистаго ноточника въры и благочестія, любви и милосердія христіанскаго, а не изъ мутныхъ источниковъ самолюбія, славолюбія ж порысти,--творятся предъ Вогомъ и для Бога, а не предъ людьми

и для похвалы человеческой, -- бывають плодомъ истинно пристівнского построенія дука, а не одучайных побужденій и излей. Отбрось же все изъ твоихъ добрыхъ дель, что сделаво че для Бога, не ваз чистыхъ побужденій віры и любан, не для освященія и стасенія дупім своей, что осивернемо самолюбівиъ и тщеславісив, что заражено лицеміврісив и саноугодісив, что очернено своенорыстными намеревіями и целями, что смердить гордостію и овиднадвинностію; предстань съ остачновъ истянае добрыхъ дель, которыя прививеть добрыми Испытующій сердца и утробы, которыя найдеть Онъ достойными небесныхъ воздалній: оправдишься ли ими на праведн мъ судь Божівнъ? Ахъ; такъ многіе, почитавтіеся праведными, повроются тогда стыдомъ и посрамленіемъ! Какъ многіе, ублажавшіеся на вемль, стануть ошуюю Судін въ числё козлицы "Мнови", говорить Господь, прекуть Мив во онъ день: Господи, Господи, не въ Твое ли имя пророчествовахомъ? Не Твоимъ ли именемъ бъсы изгониховъ и силы многи сотвориховъ? И тогда исповниъ инъ: не ввиъ васъ, отъндите отъ Мене двлателіе неправды".

Тавовъ, братіе мов, духъ сапопрельщемія фарисейскаго! Воздерживая человина отъ явныхъ, всимь видиныхъ и грубыхъ мороковъ, онъ внушаетъ ему ложное мизніе о его чистотв и пенорочности, между твиъ какъ сердце его полно нечистоты и беззаконія предъ всевидящимъ окомъ Божіниъ. Укращан жизнь человъка вившинин дълани благочестія, усповонваеть совъсть его мнимою праведностію предъ Богомъ, между тэмъ какъ сердце его остается скопищемъ помышленій злыхъ и похотіній лукавыхъ, которыя сквернять человёна и дёлають его нетераннымъ предъ лицемъ Вожимъ. Въ томъ и другомъ случай онъ заграждаетъ человику двери истинкаго поканнін; а мино ихъникому нельзя войти въ церствіе Вежіе. Посему-то св. Церковь и вооружаеть насъ противъ сего дука сапопрельщения въ сапонъ мервовъ преддверін къ поврищу поста и пованнія. Чанъ вопружасть? Примиронъ сипренія и самоссужденія пытарева. Всистримся жъ ближе въ этотъ образъ кающагося гръщимка, который впроченъ вынівль изъ храна оправдань паче мино-праведнаго оврисея.

"Мытарь- же издалеча стоя не хотяще ниже очно возвести на лебо, но білше перем своя". Уже этогь визаній вида глубокаго



ониренія повазываеть, нань глубоко сознаваль и чувствоваль этотъ иытарь всю тяжесть граховъ своихъ и виновность свою предъ Богоиъ. Ничто не возбраняло ему прибливиться, подобно оарисею, въ самому жертвеннику Божію и предъ нимъ излить свою неваянную молитву: не совъсть говорила ему, что онъ не достоянь сего высочайшаго счастія-приблиматься къ Господу наравив съ другими. Онъ странится осивернить собою свитос мъсто святилнию Божія, не смъсть стать наряду съ людьми благочестивыми и праведными, - такимъ по крайней мъръ, почиталь онь стоявшаго впереди фарисея,—и становится издалеча, у самаго порога церковнаго. Онь не сиветь даже возвести взора. своего на небо, и стоить съ поникшею головою и потупленнымъ вворомъ, какъ преступникъ не имъющій оправданія, праведно осуждаемый на казнь. Вся мысль его погружена внутрь себя въ совнаніе своей виновности предъ Богомъ, своей безотвътности предъ судомъ Божіниъ и той страшной участи, которая ожидаетъ его за гробомъ. Сердце его сокрушается тяжкою скорбію о томъ, что своими гръхами онъ оскорбиль любовь Божію и сдълался недостойнымъ Его отеческого блогословения, что будучи потомномъ Авравна и по естеству наследникомъ его благословеній, онъ оскверниль въ себъ благословенное имя сына. Авравнова и сдълвлся превръниве язычника. Грудь его бользненяю синивется при одной мысли о стрешномъ суде и осужденів, которому достойно и праведно онъ должень подвергнуться въ въчности, - и руки его невольно ударяють въ эту преступную грудь: "и бінше перси своя".

Очевидно, что этотъ мытарь не изъ числа тъхъ гръшниковъ, которые, по выражению пророка "піютъ беззаконія яко воду". Такіе гръшники или не приходятъ въ храмъ Божій, или и въсамомъ храмъ остаются безчувственны и хладны. Все поназываетъ, что онъ былъ изъ числа тъхъ мытарей, которые съ усердіемъ приходили въ пустыню въ Іоанну Предтечъ, слушали обличительную его проповъдь и врестились отъ него крещеніемъ покаянія, изъ тъхъ мытарей, которые, конечно, не изъ одного любонытства спрамивали у Іоанна: "и мы что сотворимъ"? но, получивъ отъ него заповъдь: "имъяй двъ ризы, да подастъ неимущему, и имъяй брашна такожде да творитъ",— исполняли ее самымъ дъломъ. Быть-можетъ, и этотъ мытарь, модобно Зак-

хею, полъ имфнія своего раздаль уже нищимъ, и аще кого чимъ обядёль, возвратиль четверицею. Но онь чувствуеть и сознаеть, что все это не оправдить его предъ Богомъ, не сдълаеть его грёшника правидникомъ, изъ нечистаго чистымъ, не избавить его отъ заслуженной казни и не введеть въ незаслуженный рай. Одно упованіе на безконечное милосердіе Божіе ободряеть его и побуждаеть къ молитвъ; одно это святое упованіе даеть ему право просить у Господа прощенія грѣховъ своихъ; одна живая въра въ Господа, едичано имущию влясть отпущати грѣхи и оправдывать грѣшнимевъ, поощриеть его просить себъ у Господа помилованія и прощенія. "И біяще перси своя, глаголя: Боже, милостивъ буди мит грѣшнику"!

Последуя сему примеру истинного поканнія, обратимь, братіе мон, испытующій вворъ на самихъ себя, войдемъ глубже въ свою совъсть и сердце, озаримъ ихъ свътильникомъ закона Божія и свътомъ Евангелія Христова; вспомнимъ при семъ о страшномъ судв Христовомъ, на воторомъ насъ будутъ судить не по приговорамъ нашего самолюбія и суда человіческаго, а по правильнъ Евангелія Христова, не по тому, наними каженся себъ и людямъ, а наково сердце нашепредъ Богомъ; вообразимъ живъе то испытаніе, которому подвергнутся всё помыслы ума нашего, всь вождельнія сердца, всь намеренія и стремленія дука, всь движенія чувствъ нашихъ, всв, наконецъ, слова и дъла наши,и въ трепетномъ сознания своей виновности и безотвътности предъ Богомъ, въ сопрушении сердца о томъ, что сами, по своему безумію и злой воль, подвергли себя страшному гивву и суду Божію, но вивств съ живымъ упованісиъ на неистощимое видосердіє Божіє, съ крыпкою и живою вырою во весочищающую жертву врестной смерти единородного Сына Божія, будемъ молиться Отпу небесному: "Боже, милостивъ буди мив гръщнику! Пования отверзи ин двери, Жизнодавче!"

### ВВЕДЕНІЕ.

важность и значенік догматовъ (противъ такъ-называемыхъ антидогматистовъ).

(Продолжение).

А) Морализмъ, сводящій существенное содержаліє религін нъ нравственному сл ученію, отрицьющій или ужаляющій важность и значеніе въ религін ся умозрительныхъ или теоретическихъ нвчаль и въ концъ концовъ приводящій нъ пысли о совершенной независимести нравственности человъческой отъ религіи, съ разныхъ сторонъ ниспровергается и исторієй и здравыми соображеніями.

Мых видыли, что религін дветь человыму энаніе не того телько, какъ онь должень жить и поступать, но изнаніе того, что такое: верховное Существо, каковы Его отношенія къ міру и человыму, что такое этоть мірь и человымь, какое назначеніе каждаго изы никъ. Исторія и современное наблюденіе удостовырнють, что религія никогда не состояла и нынь нигдь не состоять выодножь правственномъ ученім. Даже буддизить, въ которомъ ныкоторые хотять видыть не болье нань моральную доктрину, даеть ясное ученіе объ абсолютномъ бытіи, о мірь, о существахь, обитающихъ въ немъ, о человыкь, его назначеніи. Даже такъ-называемыя естественныя религіи, составлявшіяся особенно англійскими и оранцузскими мыслителями трехъ послыднихъ выковъ нашей эпохи, заключають въ себъ далеко не одно нравственное ученіе. Такъ, Шербури (род. 1581 года), предположивъ образовать, въ замыть христівнской религіи, такую религію,

поторая была бы религіей чистаго разуна, жондючичельно нанемь утверждающеюся и отъ него вавненщею, даеть въ своей естественной религи масто учению о Существа верховнома, вакъ Виновникъ и Промыслителъ вселенной, о міръ и человъкъ, е будущей жизни съ ея наградами и наказаніями. Въ Америнъ существуеть необозримое множество протествитских сента, которое болве и болве воврестаетъ. Есть сенты прайме странвыя и дикія по своему жарантеру. Въ Соединенныхъ Штатахъ существуеть даже сента нрайнихь скептиковь. На религіозныя собранія втихъ сектантовъ могуть безразлично являться п еврей, и будансть, и витаець, и нидіець, и натоливь, и кальвинисть, и нормонь, и т. д. На этихъ собраніяхъ одинъ читаетъ Библію. другой Коранъ, третій Зендавосту, четвертый ондософскія провзведенія какого угодно выслителя. Но последователи этой чудовищной секты, служащей уродливымъ протестомъ противъ врайняго развитія и обособленія сентантства въ Америкъ, не уничтожають въ религіи ея умоврительнаго учелія. Это видно уже изъ того, что члены секты остаются каждый съ своинъ теоретическимъ религіовнымъ возаръніємъ. Положимъ, нівготорые сторонники естественной религи старались совершенно выключить изъ религіи разуна всякое умозрительное ученіе. Но это было не болве канъ недоразумениемъ. Даже и тогда, когда редикія сводится къ одному нравственному учекію, въ мей все-таки предполагаются, котя и невсегда высказываются, тв или другія умоврительныя начала, накъ ен осмовы. Дело въ томъ только. что эти начала существенно отличны отъ христівнскихъ и носять странный для религи характерь. Допустив, однакожь, возножность религіи безъ всянаго ученія о высигень бытія, нірв. человъкъ и его назначения. Спрашивается: навовемъ ли мы такое произведение человъческаго разума ръшительно несвойственнымъ еву инененъ редигія? Понятіє: редигіовный, правсувенныйне тождественныя понятія. Омишеніе ихъ противно догини и вдравому спыслу, какъ и воявое сившеніе различныхъ нежду собою вещей. Религія есть живой и непосредственный соювъ Бога съ человъкомъ. Какъ бы различно ни былъ представляемъ и понимент этотъ соють, во всякомъ случай от не выражается и не обинивется сущностью помятія, заключеющеюся въ слови: правственный, правственность, Религовный союзь человака съ-

Вогомъ необходимо предполагаетъ извъстную совокупность умоэрительных представленій о Бога и Его отношеніях нь міру и человъку, опредвляющихъ собею характеръ служенія человъка Богу особыми дълами и душевными расположениями, характеръ богослуженія, обрядовъ, жертвъ, таниствъ, нравственныхъ подвиговъ. Какъ же можно религио сводить из правственности? Быть правственнымъ еще не значить быть непременно религі ознымъ, и наоборотъ. Развъ пожно сказать, что люди, отрицамщіє бытів живаго личнаго Бога, лишены всякой правственности? Напротивъ, и отрицая религію, они могутъ обнаруживать иъкоторыя добрыя правственныя качества и не нускаться въ гнусныя, возмущающія правственное чувство, деянія. Положимъ, нравственность ихъ была бы оснысленною, исходящею изъ достойныхъ ен началъ, и способна была бы обнаруживаться и распрываться глубже, разносторонные и возвышенные, еслибы эти люди были горячо и сердечно върующими. Положимъ, добрыя нравственныя качества, проявляемыя людьми невърующими-пантенстами или матеріалистами, столько же погуть быть вивняемы ниъ, околько можеть быть вивняемо въ заслугу ровъ то, что она издаетъ пріятный запахъ. Все это несомивнио справедливо. Въ самомъ дълв, если всиотръться въ дъло глубже, то не онажется ли, что добрыя черты нравственной жизни памтеистовъ или натеріалистовъ суть результать или природимихъ добрыхъ вачествъ, неизгладившихся съ теченіемъ времени, или нравственно-эдоровыхъ вліяній предшествовавшаго воспитанія и опружающей среды, или счастливой непоследовательности, всявдствіе поторой человінь вы дійствительной жизни проводить и осуществляеть какъ равъ противоположное тому, что требуется или предполагается признаваемыми имъ принципами? Твиъ не менъе добрыя нравственныя черты возможны и въ жизни безрелигіозныхъ людей. Съ другой стороны, возпоженъ низкій уровень нравственной мизии въ людихъ, которыхъ нельзи упрекнуть въ педостатив религиемости. Люди могуть безусловно принимать всв кристівнскіе догивты, строго поститься, быть набожными, постеянно произносить сладчайши имене Спасителя, Пресв. Богородицы и т. д., постоянно посыщать кранъ Божій, делать искренно посильныя комертвованія въ нельзу св. ивсть, исполнять вов обряды религи, принциать участие въ

тавиствахъ церковныхъ и т. под., но въ тоже время не отличаться желательными правственными качествами. Припомникъ напр. ирачные образы средневановых натолических виквизиторовъ. Нервако они отличались не тольно усерднымъ исколненісив требованій церкви касательно постовъ, участія въ сбицественномъ богослужения и т. под, но и пламемявищей, неподдвавной ревностью о слави Божіей, и въ тоже время, однакожи, со стороны своей собственно правственной жизин отличались самыми визменными жачествами. Подобныя явленія часто можно наблюдать повсюду. Съ другой стороны, въ религовной области и самый характеръ нравственной жизии особаго рода. Здёсь правственная жизнь и со стороны движущихъ ею побужденій и со стороны предметовъ, которые обнимаются ею, и со стороны цвлей, которыя она преследуеть, является ниом, чемъ правственная жизнь людей, стоящихъ вив религія. Для религіозивго человъка исполнять требованія нравственности значить исполнять волю Божію по любви къ Богу и въ силу нодчиненія Еро вельніямъ, нанъ верховнаго законодателя и судін своего, ради тъснъйшаго жизненнаго общенія съ Нииъ въ здещней и будущей загробной жизни, условливающаго блаженство человака. Несомнынно, что правственность въ религии имъетъ важное значеніе. Хотя бы человіть бевусловно принишаль всё христіанскіе догиаты, часто молился Богу дома и во храма, постился въ установленное церновью время, отдаваль последнее достояніе на украшеніе крамовъ, часто по заведенному обычаю пріобщался св. Таннъ, и т нод., но если онъ исполненъ дурныхъ нравственныхъ расположеній и силонностей, въ такомъ случав и видимая его религіозность не имветъ смысла. Самъ Богь говоритъ чрезъ пророка всвиъ, исповадающинъ Его: "къ чему инъ иножество жертвъ вашихъ?... Кто требуетъ сего отъ рукъ вашихъ, чтобы вы топтали дворы Мон?... Когда вы простираете руви ваши, Я отвращаю отъ васъ очи Мои. И сколько бы вы ни молились, не послушаю васъ, вбо руки ваши вровей исполнены. Омойтесь, очиститесь, удалите худын делнія ваши отъ очей Монкъ, перестаньте злодийствовать. Учитесь дилать добро. любите справедливость, возотановите угнетенныго, защитите сироту, разберите дъдо вдовицы" (Ис. 1, 11-17). Тоже самое выражается и въ сибдующихъ внаменательныхъ словахъ ан. Пав-

ля: "ости и совобю чяркими летоврлескими и висстрении в любви не имъю, то я -- ивдь звънящая или кимвалъ звучащій. Если нивю даръ пророжества, знаю всв тайны д нивю всякое познание и веро въру, такъ что могу и горы переставлять, а не нивно любви, то я --- ничто. И если я раздамъ все ливніе мое н отдамъ тело мое на сожменіе, а любви не имаю, нать мив въ томъ никакой польвы" (1 Кор. 13, 1-3). Но вакъ ни важна правотвенность, она не выражаеть существа религіц и не исчерпываеть ее. Религія есть гармонія вськъ тіхь элементовь, о которыкъ снавано было выше. Значить, и то ученіе, которое десть жинь правила правственности, ни вългакомъ случат не можеть и не должно называться религіею. Важность нравственнаго ученія въ религіи скорфе всего указываеть на первостепенное значение умозрительных началь редиги, такъ какъ нам опредвая тся характеръ и достоинство самаго правственнаго ученія. Но справедянно ли, что карвятеръ уноврительныхъ или тепретическихъ началь опредълнеть и предращаеть собою харавтеръ иравственнаго ученія? Вопросъ этотъ по своей важности заслуживаеть повможно-обстоятельного разспотранія.

Исторія религіозныхъ и философовихъ міровозарфній свидьтельствуетъ, что нравственная норма или правила нравственной жизнедентельности берутол, "какъ примой логическій выводъ" явъ понятій о причинь, сущности и цыль конечнаго бытія, т.е. наъ умозрительныхъ или теоретическихъ принцицовъ міровозарфиія. Достаточно указать хотя на некоторыя изъ религіозныхъ и философенихъ мірововарвній, чтобы вполив убадиться въ отомъ. Обращаясь прежде всего из ніровозорвиняма религіознымъ, мы ясно видимъ, что особенности и качества правственнаго ученія ихъ предопредвляются и услованивются всецвло особенностями и качествами умозрительных в началь. Напр. правотвенное учение древнихъ видійцевъ последователей браманизма, есть не нисе что накъ прямой немабакный выводъ жет умоврительного ученія. Индієць почитость зло неизбъянымъ савдотвісмъ и неотъемленой принадлежностью самаго конечнаго бытія, добродатель полагаеть въ погашенін вежую телесно-духовныхъ повывовъ, влеченій и стремленій человіческой личности, ередство въ пріобретенію напрысшаго для человенеского сущеския состоямія видить івъ самонвнуреній и самоумершівленій тів-

лесномъ и наконецъ духовномъ, а цълію жизни поставляетъ погруженіе во всепоглощающую міровую субстанцію — въ Врану и исчезновение въ немъ. Не вытекаетъ ли меносредственно это правственное ученіе древнихъ индійцевъ изъ умоврительныхъ вачаль ихъ религіи, содержащихъ въ себв ученіе о томъ, что существуетъ только простое, чуждое всякихъ опредвленныхъ свойствъ и качествъ, абсолютное бытіе-Брана, что существованіе вселенной есть самоуплоненіе безконочнаго бытія отъ единственно свойственной ему заминутой въ себв жизни, что чень дале развивается и становится реальнее потокь конечной жизни, твиъ болве это противорвчить сущности чистаго идеальнаго бытія Брамы и что въ конців-концовъ міръ и человівкъ, вакъ дробное и множественное бытіе, должны исчезнуть, погрузившись въ океанъ божественной блаженной жизни-въ Брану? Такую же органическую зависимость нравственнаго ученія отъ умозрительного мы видимъ и во всвят остальныхъ когда-либо существовавшихъ и теперь существующихъ религіяхъ. Христіанство, представляя собою особое, существенно отличное отъ другихъ религій, ученіе въ догматическомъ отношеніи, существенно разнится отъ нихъ и по своему нравственному ученію. И это различие нравственнаго христіанскаго ученія отъ таковаго же ученія другихъ религій условливается особымъ характеромъ догматического ученія христіанского. По причинь особаго характера умоврительного ученія въ христіанской религіи и въ остальныхъ всвять, нравственное ученіе даже, повидимому, тожественное въ ивкоторыхъ отношеніяхъ, является въ няхъ существенно отличнымъ 1). Хотя заповъдь о любви напр. къ ближнему упоминается и въ витайскомъ, буддійскомъ и въ нъкоторыхъ другихъ до-христівнскихъ мірововорвніяхъ, твиъ не менве, строго и научно говоря, заповедь о любви есть исплючительно христіанская. Тольно идея Бога-любящаго Отца для всвиъ людей одинаково и идея ниспосланія Единороднаго Сына

<sup>\*)</sup> Сущность христіанскаго нравственнаго ученія, поскольку она опреділяєтся догматическим христіанским ученієм, равно и существенное отличіє христіанскаго нравоученія отъ сходныхъ съ нимъ языческихъ нравственныхъ воззрівній, подробно раскрываются въ нашемъ сочиненіи: "Нравственный идеалъ буддизма въ его отношеніи къ христіанству (С.-Петербургъ 1874 г.).

Божія въ міръ для искупленія всего рода человіческого отъзла и неразлучныхъ съ иниъ бъдствій жизни чрезъ воплощеніе Его, страдальческую жизнь и мучительную насильственную смерть обосновывають на непоколебимомъ основании учение о любви и сообщають ему действительный-его, а не враждебный ему-сиыслъ, вакъ это послъднее свойственно браминскому мірововарънію съ его ученіемъ о кастахъ, китайскому съ его дълеціемъ людей на сыновъ неба и земли, буддійскому съ его униженіемъ человъка даже предъживотнымъ и т. под. Зависимость и въ христіанскомъ міровозарвнім нравственнаго ученія отъ догматическаго такъ существенна, что всякое измънение послъдняго влечетъ за собою изивнение и перваго. Католичество и протестантство доказывають это самымь неоспоримымь обравомъ. Такъ, католичество безграничнымъ возвышениемъ авторитета папы и значенія духовенства отнимаеть у своихъ послівдователей почти всякую свободу и самоопредълнемость, на которыхъ созидается нравственная жизнь, подавляетъ внутреннюю жизнь духа и его развитіе излишней обрядностью и всяческимъ формализмомъ, имъющими свой источникъ въ догиатическомъ ученін о церкви, таннствахъ и т. д., ослаблиетъ величіе и необъятность правственного идеала учениемъ о сперхдолжныхъ двлахъ даже святыхъ, порождаетъ безпечность и апатію въдвля иравственной жизни ученіемъ объ индульгенціяхъ, -- визшнимъ чисто-юридическимъ возарвніемъ на заслуги Христа и усвоеніе ихъ со стороны дюдей и на гражданскую или свътскую власть цаны вносить въ нравственное совнание католиковъ смешение юридическаго и нравственнаго, мірскаго и духовнаго, приводя къ фанатизму и језунтству со свойственными имъ отталкиваюндими нравственными чертами, и т. д. Протестантство, предоставляя личному разуму и личному вкусу неподобающее эначеціе въ дёле повнанія и усвоенія религіозныхъ истинъ, устраняя всякое посредство вившнее между Богонъ и человъка, отрицая цервовь и таинства, утверждая наше спасение на одной въръ. склонянсь къ мысли о безусловномъ предопредвлении однихъ къ блаженству, а другихъ въ въчнымъ мукамъ и т. д., въ нравственной жизни логически вызываетъ шаткость и разнохарактерность, лишаетъ ее благодатной помощи и поддержки, внушаетъ чувство самодовольства, столь опасное въдёлё нравственности, питаетъ пренебрежение въ личнымъ нравственнымъ подвигамъ, волеблетъ чувство отвътственности за гржхи и т. д. Тотъ фактъ, что иные католики или протестанты обнаруживають въ своей правственной жизни иныя качества, чёмъ какихъ можно ожидать на основаніи ихъ своеобразныхъ вёрованій, ничего не говоритъ противъ зловреднаго вліянія на нравственное сознаніе католическихъ или протестантскихъ умозрительныхъ началъ: эти правственныя качества — результать непоследовательности, а следов. измены католичеству или протестантству. Напрасно, поэтому, указывають, будто тв или другія умозрительныя или догиатическія начала въ христіанствів не инбють значенія для правственнаго его ученія. Уже католичество и протестантство свидътельствуютъ, что измъненіе и извращеніе догматическ го ученія неизбіжно повело къ изміненію и извращенію самаго правственнаго ученія. Только въ силу предвантой мысли и упорнаго, противнаго требованіямъ разума, предубъжденія можно говорить, будто догиатическое учение даже о троичности лицъ въ Богв, о добрыхъ и злыхъ духахъ, о первородновъ грвив, объ искупленіи, о Божествъ І. Христа, о всеобщемъ воскресенія, о последнемъ суде не иметъ никакого соотношения съ нравственнымъ ученіемъ. Не ниви своей спеціальною задачею расврывать здёсь обстоятельно живую связь этихъ догиатическихъ представленій съ правственными идеями и правилами, мы спрашиваемъ: догнатъ о троичности лицъ въ Богь, нашемъ Создателъ и Провыслителъ, не вноситъ ли въ наше правственное совнаніе идею нашего взаямнаго твенвйшаго общенія другь съ другомъ во имя высшихъ началь, прирожденныхъ важдому изъ насъ, и идею своеобразнаго призванія въжизни, которое доджна выполнять каждан отдъльная личность? Ученіе о добрыхъ и алыхъ духахъ не указываетъ ли нашему нравственному совнанію существованія двухъ противоположныхъ сферъ нравственной жизни, изъ которыхъ идутъ вліянія и на нашъ внутренній духовный міръ? Сознаніе этого обязываеть насъ самодъятельно стать въ тв или другія отношенія нь этинь правственнымь иірамъ, развиваясь и усовершаясь чрезъ-то въ нашей нравотвенной жизни. Ученіе о первородномъ грама не возвышаеть ли жристіанское правственное совнаніе предъ всявимъ другимъ, видащимъ одно лишь поривльное и правственно-вдоровое во

встать природныхъ инстинктахъ, предрасположениять и влеченіяхъ человъка, или, напротивъ, производящимъ нравотвенное здо изъкакой-либо необходиности, - вызывая чревъ-то людей на болье серьезную борьбу со зломъ и побуждая искать болье дъйствительныхъ средствъ къ уврачеванию правственныхъ язвъ, чемъ какія находятся во власти человека? Догиать объ искупленін нашемъ чревъ Богочеловъва І. Христа, воплотившагося, пострадавшаго и умершаго ради нашего примиренія съ правосудіемъ Божіниъ, не раскрываеть ли предъ человъческимъ нравственнымъ сознаніемъ всю неисчерпаемую противоположность между добромъ и зломъ, какой незнала и не знаетъ ни одна редигіозная и философская система? Что же можеть быть важиве для нравственнаго сознанія представленія объ истинной природф добра и зда? Съ другой стороны, не это ли догматическое жристіанское ученіе указываеть нравственному сознанію примиреніе человических чаяній добра съ невозножностью безъ особой помощи воплощать его въ жизни? Не здёсь ли нравственное сознаніе человъка, удрученное неискоренимостью зла, живущаго въ человъкъ, находитъ для себя столь необходимое для него успокоеніе и возбужденіе къ подвигамъ добра? Далье, ученіе о всеобщемъ воскресеніи нашихъ таль и соединеніи ихъ съ душами развъ не имъетъ существеннъйшаго отношенія нъ нравственному сознанію человіна уже чрезь то одно, что выясняеть для него взглядъ на чувственное и духовное съ нравственной точки зрвнія? Твло, по христіанскому возгрвнію, не темница души, вакъ училъ объ этомъ Платонъ, воспроизводившій взгляды иногихъ восточныхъ языческихъ религій, и не источнивъ зла, если оно должно воскреснуть для новой уже безгрышной живни человъка. Наконецъ, столь же странно утверждать, будто и догнатъ о будущемъ всеобщемъ судъ не имъетъ никакого отношенія къ нравотвенности. Развъ учение о визняемости человану его дъйствій и объ отвітственности за нихъ не составляєть необходимой принадлежности всякаго здраваго и разумнаго нравочченія? Между тъмъ ничто столь твердо и решительно не обосновываеть этого ученія, какъ догмать о будущемь всеобщемь судів. Такимъ образомъ даже тъ христівнскіе догиаты, на которые уназывають, накъ на не инвющіе никоного отношенія въ нравственному ученію, въ сущности предрішають и условивають

собою тв или другія стороны нравственнаго возгрвнія. Что касвется оплософскихъ пірововарвній и теорій, то и въ нихъ точно твеже правственная сторона ученія зависить оть умоврительной. Нъкоторые привъры, случайно взятые изъ исторіи философіи, вполив подтверждають это. Знаменитый греческій философь Платонъ (род. въ 430 г. до Рожд. Христ.) представляль себв высочаншее Существо безконечнымъ Разумомъ, который есть источникъ всякаго другаго разума и поситель въчныхъ идей, по которымъ произведенъ имъ міръ изъ совъчной Богу матеріи. Существование въ міръ зла имъетъ своею коренною причивою матеріальность, чувственность. Зло неотвратимое следствіе матерін. Души обязаны своимъ происхожденіемъ тому же безпредвльному Разуму. Сперва онв не были соединены съ твлами. Это соединение съ твлами составляетъ роковое последствие увлеченія душъ прелестями чувственнаго міра, тогда какъ назначенісиъ ихъ было соверцаніе чистыхъ идей. После паденія души подверглись процессу душепереселенія - иногократнаго воплошенія въ тълахъ не только человъческихъ, но и животныхъ. Отогода душа каждаго человъка или животнаго жила до своего новаго соединенія съ телопъ. Это странствованіе души въ телесной оболочев, составляющей для ней темпицу, продолжается до тъхъ поръ, пока душа не прійдеть въ первобытное чистое состояніе. Высшее начало въ человъкъ - разумъ. Съ таковыми умозрительными началами Платоновой философіи вполив гармонируетъ правственное ея ученіе. Зло, съ точки зрвнія Платона, какъ следствіе матерін, неизбежно въ міре и непреодолимо. Тело-тюрьма, могила для духа, являясь источникомъ всёхъ дурныхъ пожеланій и склонностей. Отвътственность человъка за дурное, ослабляемая ученіемъ о связи души съ теломъ-носителемъ зла, подрывается и ученіемъ о душепереселеніи. Хотя Платонъ въ одномъ мъсть своей Республики и говоритъ, что человъкъ отвътственъ за дурное и безиравственное, однакожъ это опровергается и коренными началами его философіи и многими собственными его выраженіями, въ которыхъ онъ категорически говоритъ, что человъкъ не потоку золъ, что хочетъ эла, и т. под. Давая преобладаніе въ представленіи о высшемъ Существъ идеъ разумности, поставляя цълію души до ея падекія соверцаніе идей и привнавая высшимь началомь въ челов'як

разумъ, Платонъ самую добродетель полагаетъ въ знанія, въ философствованіи, а порокъ-въ невіжестві. Человікъ, обладающій философскимъ складомъ мысли, углубляясь въ иден и признавая все чувственное не болве какъ призракомъ, чрезъ вто самое духовно высвобождается изъ оковъ чувственности и приходить въ живую связь съ міромъ идей — источникомъ человъческаго бевспертія и блаженства. Какъ логическое последствіе таковаго взгляда, у Платона является мивніе, что нефилософы, т.-е. въ сущности все человъчество, должны пребывать неизмънно въ состояніи зла и бъдствія. У Платона философія—конечная цвль индивидуальной и общественной двятельности. Отсюда онъ даетъ философамъ самое почетное, первое мъсто на пиру жизни. Самые правители обществъ государственныхъ должны избираться изъ философовъ. Лица, занимающіяся ремеслами, вемледвліемъ и подобными имъ двлами, суть, по Платону, какія-то низшія презранныя существа, назначенныя жить и трудиться для обезпеченія досуга и благосостоянія интеллигенціш-образованных зюдей. Философское ученіе Спинозы († 1677), какъ извъстно, проникнуто крайнимъ пантеистическимъ характеромъ. Какъ умъ въ высшей степени последовательный, Спинова не устрашился, вопреки многимъ представителямъ одного съ нимъ направленія, вывести всв моральныя следствія изъ теоретических в началь своей оплософіи. По ученію Спиновы Божество есть не иное что, какъ субстанція міра, имъющая своими аттрибутами или свойствами мышленіе и протяженіе. Все происходящее въ мірь есть лишь проявленіе единой субстанція, которая въ матеріальныхъ предметахъ является какъ протиженіе, а въ духовныхъ существахъ — какъ нышленіе, хотя то ж другое неотдълным другъ отъ друга. Міровая субстанція Спяновы и постигается человъкомъ въ этихъ двухъ аттрибутахъ. Человъкъ и самъ — не болъе какъ проявление этой субстанция. Такъ какъ иышленіе и протяженіе выражають только различнымъ обравомъ природу одной и той же субстанціи, то въ чедовъкъ духъ не есть что либо отличное существенно отъ тъла, Свобода и беземертіе не могутъ принадлежать человъку. Наиболье свойственная человыческому духу, состоящему въ представленін, дъятельность есть мышленіе, Каково же правственное учение Спиновы? Доброе и влое не суть какие-либо различные

по существу своему предметы, а только представляются таковыми людямъ. Добро и зло въ сущности одно и тоже съ нравственной точки арвнія. Если и есть между ними различіє, то оно инаго рода. Добро то, что пріятно и полезно человіку, в зло-непріятное и вредное. Коренное стреиленіе человъва заключается въ стремленіи къ самосохраненію. Выше этого стремленія человъвъ ничего не можетъ знать. Странно было бы виънять одно въ заслугу человеку, а другое-въ вину, въ преступленіе. Какъ нельзя дерево награждать за одно и карать за другое, такъ нельзя этого дълать и въ отношеніи къ человеку. Высшаго совершенства человъкъ достигаетъ тогда, когда окъ двлается способнымъ усматривать, что вся его двятельность есть только необходимость и что онъ - непроизвольный членъ великой причинной цепи Отъ пантеистическаго міровозаренія, столь последовательно проведенного въ нравственной его части, обратимся къ матеріалистическому. Нравственное ученіе изъ матеріалистическихъ умозрительныхъ принциповъ со всей той ужасающей последовательностью, какую мы видимъ у Спиновы, было выводимо многими мыслителями—матеріалистами 18 въка, изъ которыхъ можно указать на Мандэвиля († 1733) и Эльвесіуса († 1789). Этотъ последній, принявъ основныя начала патеріалистическаго міровозэрвнія, выводящаго духовную жизнь изъ матеріальной основы, отрицающаго духовный міръ съ его свободою, высшими идеальными стремленіями и чалніями загробной жизни и на мъсто Бога поставляющаго матерію и ел силы съ дъйствующими во всемъ необходимыми матеріальными законами, въ нравственномъ отношени совершенно последовательно и исвренно проповъдываль слъдующее: личный эгоизмъ есть единственный и вполна законный двигатель и источника всяха человъческихъ помышленій, стремленій и действій. Добро и зло -ложныя понятія въ томъвидь, въкакомъпонияли и понимають ихъ люди. Зло есть невыгодное и недающее наслажденія человъку, а добро наоборотъ, выгодное и доставляющее удовольствіе. Никавого предпочтенія не должно быть оказываемо выдуманнымъ духовнымъ пользамъ и наслажденіямъ предъ чувствекньми. Человъкъ ни за что не долженъ отвъчать въ своей жизни. Каждый человъкъ есть самъ для себя центръ, къ которому все остальное въ міръ пусть относится какъ радіусы, будуть лито

ближніе или предметы и существа природы. Новъйшіе матеріалисты, начиная съ Фейербаха († 1872), также большею частью не останавливаются предъ прайними моральными выводами изъ теоретическихъ умогрительныхъ началъ, хотя нъкоторые непоследовательно и смягчають ихъ. Замечательно, что даже филосооскія теорія повнанія неотразимо вліяють на характерь ираветвенныхъ возврвній. Исторія двиствительно подтверждаеть, что дотъ философской теорін познанія зависить философская же доктряна этики<sup>се 2</sup>). Основатель свептической философской школы въ Греціи, современникъ Александра Македонскаго (жилъ въ 4 в. до Рожд. Христ.), Пирронъ отрицаль достовърность человъческаго познанія въ сущности на техъ же основаніяхъ, на какихъ дълаетъ это и Юмъ († 1776). Что такое вещи сами по себъ, независимо отъ того, пакими онв намъ кажутся, мы не можемъ энать, учили послъдователи Пиррона. Мы чувствуемъ, что извъстная вещь сладка или кисла, но не знаемъ, такова ли она на саномъ дълв. Это приивнимо ко всему, о чемъ мы составляемъ какін-нибудь понятія и представленія. Даже понятія, возникаюцін въ насъ независимо отъ чувственнаго воспрінтія, могутъ быть вполив обнанчивыми: не даромъ же они у разныхъ людей столь равнообразны и противорвчивы. Если же нигда натъ критерія истины, въ такомъ случав мы должны, съ одной стороны, удерживаться отъ всявихъ ръшительныхъ сужденій, а, съ другой, имъть полную готовность принимать противоположныя нашимъ мивнія. Понятно, какія, при такомъ взглядъ скептиковъ на харантеръ нашего познанія, должны быть у нихъ сужденія в нравственномъ и безиравственномъ. Понятія о добромъ и зломъ, по учению скептиковъ гречеснихъ, не заключаютъ въ себъ чеголибо истиннаго. Люди согласились считать одно добромъ, а другов — зломъ, но это не значитъ, чтобы они имъли достаточныя для этого основанія. Еслибы высказывались и противоположныя возгрвнія по вопросу о сущности добра и зла, то скептикъ не скозаль бы, что ть или другія изъ нихъ несомивнио истинны: скептики греческие не ръшались чего-либо утверждать категорически. Отсюда практическій идеаль скептика состоить въ томъ, чтобы научиться смотрыть на все безразлично и отрышиться



<sup>\*) &</sup>quot;Русскій Въстникъ". Стр. 69, сентибрьской кн. за 1877 г.

отъ всёхъ человеческихъ интересовъ. Такимъ образомъ скептидизиъ въ отношени въдостовърности познанія приводить, какъ къ неизбъяному догическому своему следствію, къ разрушенію понятій о правственномъ и безправственномъ. Кантовскій взглядъ на правственность не есть ин также прямой результать его теоріи познанія? Это очевидно само собою. Кантъ ошибочно вообразиль, будто не существуеть никакой возможности увъриться въ бытіи Бога, если не обратимся къ требованіямъ нравственнаго чувства. Отсюда проистекаеть его учение о независимости нравственности отъ редигіи, о достаточности одного нравственнаго чувства для руководства нравственною жизнью и т. д. Но есть ли какое-нибудь основание предпочитать въ дълъ познанія правственное чувство? Какимъ образомъ то, въ чемъ не въ состояніи убъдить насъ разумъ, ножетъ сдвиать достовърнымъ для насъ нравственное чувство? Развъ, руководясь имъ однимъ, человъкъ не въ состояни приходить какъ разъкъ противоположнымъ предположеніямъ, чъмъ какія построяетъ у Канта правственное чувство? Развъ это послъднее не можетъ находиться подъ вліяніями такого рода, которыя способны вести его не туда, куда следуетъ? Неужели изъ того, что разунъ,-допустимъ это, - не въ состояни вывести изъ свойственныхъ ему идей о Богъ понятія о дъйствительномъ, а не представляемомъ только бытін Его, какъ-либо следуетъ, что мы не имеемъ возможности разумно убъдиться въ бытін Бога? Раціональнымъ путемъ-путемъ силлогизмовъ и умозаключеній мы не въ состоянін увърить себя даже въ бытін видиныхъ предметовъ. Значитъ, Канту следовало бы искать въ чемъ-либо иномъ достоверности представленія о действительномъ бытіи Бога. Но, создавъ одностороннюю теорію познанія, Канть, разрушивь религію, разрушнаъ и правственность. Въ самонъ двяв, почему же не призрачно и не обманчиво все то, что Кантъ въ области нравственнаго ученія построяеть на основанія нравственнаго сознанія? Итакъ, мы видимъ, что какъ въ религіозныхъ, такъ и въ философскихъ міровозврвніяхъ нравственное ученіе всецвло опредвляется и условдивается уноврительнымъ, служа не болве, какъ логическимъ выводомъ изъ него. Какъ ни распространено инвніе о независимости теорій нравственности отъ умозрительныхъ началь, оно не болве какъ грубое заблуждение и нежелание видеть

предметъ, во всёхъ свояхъ резнихъ очертаніяхъ стоящій передъ глазами. Но, говорятъ, историческія данныя—не доказательство того, что нравственное ученіе и должно быть всегда выводомъ изъ умозрительныхъ началъ. Какъ ни несостоятельно таковое сужденіе объ историческихъ доказательствахъ этого неоспоримаго положенія, тёмъ не менёе не излишне показать и инымъ путемъ первостепенную важность для самаго нравственнаго ученія умозрительныхъ или теоретическихъ началъ.

Необходимо признать, что нравственное ученіе, являющееся не въ качествъ вывода изъ представленій человъка о бытіи абсолютномъ, о міръ, какъ цъломъ, его цъли, о природъ и назначенім человъка, не имъетъ никакого спысла и никакого обязательнаго значенія для человіна. Какой-либо преднеть мы навываемъ хорошимъ, когда видимъ, что онъ вполне соответствуетъ своему назначенію. Но чтобы утверждать, что извъстный предметъ дъйствительно отвъчаетъ своему назначенію, необходимо знать и самый предметъ, составивъ ясное и върное представленіе о природъ его, устройствъ и т. д., и его положеніе среди другихъ предметовъ, а равно опредъленное отношение къ нимъ, и наконецъ его назначение или употребление. Безъ точнаго внанія всего этого мы не имбемъ никакой возможности судить о предметъ, какъ хорошемъ или дурномъ. Теперь спрашивается: можемъ ли мы предлагать человъку тъ или другія правила, которыми бы онъ руководился въ своей жизни и дъятельности, м высказывать о его поведеніи одобрительныя или неодобрительныя сужденія, если мы ръшительно не знасиъ, что такое человъкъ по своему происхождению или по своей природъ, какое мъсто занимаетъ онъ во вселенной, какое отношение его во всему существующему и прежде всего къ высшему абсолютному бытію, въ чемъ состоитъ его назначеніе или призваніе въ жизни? Уже одна аналогія требуеть отвъчать отрицательно на этотъ вопросъ: если нельзя судить о какомъ бы то ни было предметъ, какъ дурномъ или хорошемъ, и даже предъявлять въ отношеній къ нему какія-либо требованія, незнавши всего, относящагося въ нему, то вакимъ же образомъ можно предписывать человъку правила касательно его жизнедъятельности и произносить о ней тъ или другія, охуждающія или одобряющія, сужденія, не имбя опредфленныхъ, вполив установившихся и неко-

леблющихся понятій, относящихся къ существу человъка, его положению въ міръ и т. д.? Аналогія же эта несомнънно правильная и неоспоримая. Всякая теорія правственности, если она не хочетъ быть лишенною смысла, произвольной и для человъка нисколько необязательной, непременно должна прикрепляться въ понятіниъ, выработаннымъ касательно высшаго безконечнаго бытія, міра, происхожденія и природы человъка, его положенів во вселенной, отношенія во всему существующему, начиная съ высшаго безконечнаго бытія, и спеціальнаго или особаго назначенія. Будучи отръшено отъ этихъ понятій и не вытекая изъ нихъ, какъ строго логическій выводъ, правоученіе не въ состоянін установить самаго понятія о нравственномъ и безеравственномъ. Имъя въ виду человъка, мы говоримъ: онъ поступаетъ правственно или безправственно. Но почему же мы не примъняемъ такого рода сужденій, когда идетъ рычь напр. о дурномъ зараженномъ воздухъ, о дурной мостовой, гдъ мы спотвнулись, о плохихъ креслахъ, воторыя подъ нами развалились, и т. п. Имъя въ виду человъка, им говоримъ: обижать другихъ, красть, грабить, - дурно, безиравственно. Но разва иы говоримъ: такое-то животное, напр. ястребъ, волиъ, тигръ, поступаетъ безиравственно, когда видимъ, что оно не только обижаетъ другихъ животныхъ и отнимаетъ у нихъ насильственно съ трудомъ и рискомъ добытую ими пищу, но и убиваетъ или пожираетъ нхъ? Откуда же берется такая разность существенная въ нашихъ сужденіямъ о человъкъ и другимъ предметамъ и существамъ природы? Очевидно, человъкъ и другіе предметы природы въ нашихъ главахъ являются совершенно и существенно различными. Представляя человека такимъ-то существомъ особаго рода, имъющимъ особое происхождение и природу, занимающимъ особое мъсто во вселенной, стоящимъ ко всему существующему въ особыхъ отношеніяхъ и имъющимъ особое назначеніе, мы и создаемъ особыя понятія о характерв его жизни и двятельности и прилагаемъ ихъ только къ человъку. Пусть существенно изивнятся всъ укаваниаго рода понятія, относящіяся къ ученію о человъкъ, необходимо изивнится и понятіе о характеръ его вызни и дъятельности, такъ что о поведеніи человъка нельзя уже будетъ говорить, какъ нравственномъ или безиравственномъ. Безъ обоснованія на понятіяхъ о происхожденіи и при-

родъ человъка, о его положени во вселенной, о его отношени во всему сущему и прежде всего къ безконечному абсолютному бытію, о его назначенін-нельяя значить построить ни одного нравственнаго правила или требованія въ отношенти въ человъку. Не было бы ли въ саномъ дълъ странно, еслибы ны требовали отъ пера, чтобы оно само писало, отъ стула, чтобы онъ переноспит насъ въ мъсто нашей службы, отъ чернаго хлъба, чтобы онъ былъ по вкусу одинаковымъ съ какимъ-нибудь изысканнымъ пирожнымъ, и т. д., тогда какъ эти предметы по своему происхожденію, устройству и назначенію не должны и не могутъ выполнять такихъ требованій? Точно также странно говорить человъку: такъ поступай, чтобы правило твоей дъятельноети могло быть всеобщимъ закономъ для всехъ разумныхъ существъ, находящихся въ тъхъ же обстоятельствахъ; подчиняй низшія влеченія и стремленія высшимъ; стремись постоянно въ совершенству; предпочитай общую пользу личной; оставайся во всемъ въренъ своему человъческому достоинству и т. д., какъ скоро эти разнообразныя правила не имъютъ каждое своимъ источникомъ и фундаментомъ вышеуказанныхъ понятій. Пока этого не сделано, все эти правила являются не более-какъ пустымъ празднословіемъ, ни для одного человъка не обязательнымъ. Ничего не стоило Канту сказать: "такъ поступай, чтобы правило твоей дъятельности могло быть всеобщимъ закономъ для всвую разумныхъ существъ, находящихся въ твуъ же обстоятельствахъ". Но на накомъ же оснований человъкъ будетъ руководиться именно этимъ, а не другимъ какимъ-либо правиломъ? Человъку иногда бываетъ весьма неудобно, чтобы остальные люди руководствовались тэмъ же правиломъ, какимъ онъ евиъ руководствуется. Да и въ чемъ же состоитъ сущность этого правила? Сущность его можно поставить въ томъ, что противно понятію о нравственномъ и безправственномъ, жотя бы она и оправдывалась соображеніями объ обстоятельствахъ и условіяхъ, въ воторыхъ могуть находиться люди. Да и почему мое правило должно быть закономъ для всемля людей? На всв эти вопросы можно отвъчать не иначе, какъ установивши твердыя понятія о происхожденій, природе и навижченін человъка, а равно объ его отношеніяхъ ко всему сущему и прежде всего къ абсолютному бытію и о его положеніи во все-

ленной. Пока же правило Канта не будеть обосновано на всемъ этонъ, оно является простымъ наборомъ словъ безъ всякаго опредъленнаго содержанія, которое выводится лишь изъ указанныхъ понятій. Кантъ, отказавши разуму въ возможности поднаться выше конечныхъ явленій и причинъ и постигать существо и цали вещей, тамъ самымъ лишилъ всякой основы и скою теорію правственности. Неоспоримо, преврасно правило гласящее: "подчиний нившія влеченія и стремленія высшимъ". Разграниченіе влеченій и стремленій на нившія и высшія не есть ин плодъ чистъйшаго произвола? Оно и есть таково, пока не утверждено на понятіи о томъ, что же самое высшее въ мірь, о природь человька, его отношенім къ себь самому и ко всему сущему, начиная съ верховнаго бытін, и о навначенія его-При разграничении влеченій и стремленій человъка на низпія и высшія нельзя находить твердой опоры даже во митній объ этомъ предметъ наиболъе развитыхъ людей. Почему же мы ложны думать, что эти люди правы, а иы — нътъ, не находя такого различія между влеченіями и стремленіями нашей природы? Нътъ для насъ и основанія принимать за законъ для себя интнін единичныхъ и какихъ бы то ни было людей. Еслибы сказали, что низшія влеченія и стремленія нужно подчинять высшинь потому, что такой образь действій ведеть ч ловека въ болъе счастливой жизни, то и это не могло бы служить основаніень для предпочтенія однихь сстественныхь душевныхь движеній другимъ. Если, по личнымъ взглядамъ и склонностямъ человъка, онъ испытываетъ больше удовольствіе тогда, когда ствауетъ низшинъ своинъ влеченівиъ и стрепленівиъ, то зачёнъ же онъ станетъ дъйствовать иначе? Счастіе же всегда неизбъжво является субъективнымъ: то, что дълаетъ одного человъка. счастанвымъ, для другаго можетъ быть даже непріятнымъ; съ другой стороны, въдь и мысль о счастіи, какъ цъли человъческой визни, должна быть выведена изъ ученія о человівть, его природв и т. д. Еслибы человыкъ призывался къ предпочтению одшть влеченій и стремленій передь другими во имя долга, и тогда оставалось бы непонятнымъ, почему человекъ долженъповиноваться требованіямъ долга, а не голосу потребности въ пріятномъ. Къ тому же, развъ идея долга унавываетъ, какія меченія и стремленія въ человоко высція и накія низшія? Са-

мая идея долга требуетъ выясненія ея происхожденія и авторитетности изъ началъ, лежащихъ вив ел. Прекрасно правило: пстремись постоянно къ большему и большему совершенству". Но что же такое это совершенство и въ чемъ его нужно полагать? Совершенство можно поставлять въ самыхъ разнородныхъ и даже противоположныхъ вещахъ. Найдутся даже такіе люди, которые способны полагать совершенство въ наилучшенъ обираніи ближнихъ, въ пріобретеніи громадной физической силы. въ лихой верховой вадь, въ уменьи товорить всякій вадоръ въ теченіе ніскольких в часовъ и т. д. Почему же человівь должень поставлять свое совершенство не въ этомъ и подобномъ, а въ чемъ-нибудь иномъ? Скажутъ: увазателемъ истиннаго соверmeнства, котораго должны достигать люди, служать лучшія и благородивншія стороны въ человнив. Но на какомъ основанія ны будень называть лучшинь и благородивйшинь одно, а другое-худшинъ и менъе благороднымъ? Для возможности дълать тавія различія необходимы какое-либо мерило, какой-либо критерій. Каковъ же будетъ нашъ критерій, если мы лишены наддежащаго понятія о существъ всесовершенномъ? Возводить же на степень этого критерія существующее эмпирически среди ограниченныхъ существъ, лишь назначенныхъ въ совершенству, но необладающихъ инъ, было бы неразунно. Да и почену чедовъкъ долженъ предпочитать стремление къ совершенству всякому другому стремленію? Скажуть: это-ваконъ всего существующаго. Откуда же это извъстно? Не изъ понятій ли о высочаншемъ бытіи, о міръ и существъ человъка? Но если такъ, то и приходится строить нравственное учение на такъ или другихъ теоретическихъ началахъ. Характеръ нравственнаго ученія и будеть таковъ, каковъ смысль и какова сущность этижъ началь. И правило: предпочитай общую польву личной является произвольнымъ, если оно не выводится изъ опредъленныхъ возэрвній васательно причины, сущности и цвли бытія вообще, следовательно изъ определеннаго теоретическаго учения о природъ человъка, его положения въ міръ и назначении. На каномъ въ самонъ двяв основания человеть сталь бы предпочитать общую польву личной, когда личныя выгоды и удовольствія для мего ближе всего? Да и въ чемъ нужно полягать эту общуво пользу? Понятіе польвы весьма растяжимо, неопредвленно, без-

содержательно, пока не укажется, въ чемъ именно нужно поставлять ее. Да и въ каконъ отнощени должна находиться общая польза съ частными интересами и выгодами разныхъ людей? Пова все это не уяснится и не опредълится на основаніи ученія объ общемъ порядкъ міровой жизни, о началь и цьли ея, в происхожденім человъка, положенім его въ міръ и назначеній, до тъхъ поръ и разсуждать нельзя о какомъ-нибудь вначеніи для человъка указаннаго правила, все содержание и вся сила котораго берутся не изъ него самаго. Точно также, наконецъ, и правило: "оставайся во всемъ въренъ своему человъческому достоинству" не пиветъ смысла, будучи взято само по себъ, вив органической связи съ ученіемъ о положеніи человіка въ мірі, объ отношения его къ высшему бытію, о его природъ и назначенія. Если человъкъ не есть особое, высшее, непосредственное твореніе Божіе, созданное по образу и подобію Божію, если по своей природъ онъ ничъмъ не возвышается надъ остальной тварью, если онъ есть не иное что, какъ наиболе развитое животное, въ существенномъ ничвиъ отъ нихъ не отличающееся, если его конечный жребій одинаковъ съ остальнымъ бытіемъ натуральнымъ, то на чемъ же, какъ не на воздухъ будетъ держаться требованіе въ отношенік къ человъку, чтобы онъ во всемъ оставался въренъ своему человъческому достоинству? Очевидно, въ этомъ случав не можетъ быть и рвчи объ особомъ достопиствъ человъка, а слъдовательно и какихъ-либо особыхъ требованіяхъ въ отношеніи въ нему. Если въ случав низведеиія человъка на одну ступень съ животными можно еще чеголибо требовать отъ него, то развъ того только, чтобы онъ во всемъ поступаль сообразно съ своей животной природою хотя н высшаго вида. Но и въ этомъ случав моральное правило въ отношеній къ человъку разві будеть утверждаться на иномъ ченъ-либо, а не на общенъ учении о природъ, ен изначальномъ происхожденія, положенія въ ней человъка и его назначенія? Очевидно, иной какой-нибудь, независимой отъ теоретического ученія, основы для этого правила быть не можеть. Будь этою основою жристівнское умозрительное ученіе, и тогда смыслъ санаго правила существенно изивнится и получить действительно обязательное вначение для людей. Будь оно оторвано отъ всякой теоретической почвы, и оно лишается всякаго даже спысла

и превращается въ произвольную мечту, никакимъ образомъ не могущую явиться для человъческой воли въ качествъ какойлибо нормы. Что говорено было относительно извъстныхъ разсмотрыныхъ здысь правтическихъ правиль, то же самое вполны распространяется и на вст какія бы то нибыло нравственныя правила. Всъ они могутъ создаваться и утверждаться только на канихъ-либо теоретическихъ принципахъ, а безъ нихъ лишаются всяческаго реальнаго спысла. Изъ этого, въ начествъ дальнъйшаго неизбъжнаго вывода, проистекаетъ и слъдующее: если человъкъ совершенно лишенъ какихъ бы то ни было представленій о высочайшемъ бытіи, о мірѣ и его цали, о прпродв и назначении человъка, то для него дълается невозможною и нравственная жизнь. Въ самомъ деле, если всякая правственная норма можетъ проистекать только изъ этого рода представляній и на нихъ обосновываться, то какимъ образомъ человъкъ можетъ жить нравственной жизнью, если для него ничего подобнаго ръшительно не существуеть? Ему, какъ и животнымъ, остается жить какъ пришлось, какъ велятъ обстоятельства, куда тянутъ разнородныя влеченія, безъ всякой путеводной нити, безъ всякаго самосовнанія. Нравственная жизнь необходимо предподагаетъ сознаніе подоженія и назначенія чедовъка во вседенной и руководство какой-либо нормою, какими-либо нравственными правилами. Пусть люди, невъдающіе пичего этого, совершаютъ и что-либо доброе, но это доброе будетъ въ такой же степени чуждо нравственнаго характера, въ какой чужды его поступки и дъйствія животныхъ, хотя бы тоже добрые. Не следуеть ли изъ всего этого, что какое бы то ни было правственное учение безусловно немыслимо въ качествъ осмысленной и разумной нормы для человъчесной жизнедъятельности, а не капризной и произвольной фантазіи, если оно не проистекаеть, въ качествъ логическаго вывода, изъ какихъ-либо умозрительныхъ понятій ж представленій и на нихъ не утверждается, какъ на единственномъ своемъ основанія?

Итакъ, не только историческія данныя, но и разумныя соображенія непоколебимо убъждають насъ въ томъ, что всякая теорія правственности утверждается и должна утверждаться на умозрительныхъ предпосылкахъ. Какъ же послѣ этого религію можно полагать въ правственномъ ея ученім или этому послѣднему

отдавать какое-либо преимущество предъ умозрительнымъ ея ученіемъ? Очевидно, это грубъйшее заблужденіе, противоръчащее всявить научнымъ фактическимъ даннымъ и разумнымъ соображеніямъ. Эти последнія не только требують признать за сущность религіознаго или философскаго міровозарвнія умоврительные его принципы или начала, но и приводять къ тому убъжденію, что безъ нихъ даже немыслимо самое понятіе о нравственномъ или безиравственномъ и не можетъ быть предъявлено человъку нивакое нравственное правило. А если столь безусловно важно значеніе умозрительныхъ началь для всякой теоріи нравственности, то само уже собою разумъется, что чвиъ выше, истиннве и глубже эти начала, твиъ выше, истиниве и глубже самая теорія нравственности, на нихъ вутверждающаяся. Тв. кто вивств съ Кантомъ высказываеть свое глубокое благоговъще предъ жристівнскимъ нравственнымъ ученіемъ, прежде всего должны преклониться предъ догиатическимъ христіанскимъ учевісит, какъ основанісить перваго. Въ противномъ случать выходить врайняя непоследовательность и безотчетность въ пониманін и оцфикф христівнскаго міровозарфиія.

## телеологическое значение природы.

Въ нашихъ предыдущихъ изследованіяхъ о телеологической мдев 1) мы имвли цвлью обосновать и защитить отъ возраженій матеріализна мысль о разумности или что тоже-цвлесообразности природы. Этою мыслію, твердо коренящеюся въ необходиныхъ теоретическихъ требованіяхъ разуна и вполив оправдываемою эмпирическими наблюденіями, повидимому могли бы быть удовлетворены интересы какъ оплосооіи, такъ и религіи. Въ виду столь сильныхъ пререканій между философіею и естественными науками по вопросу о такъ-называемыхъ конечныхъ причинахъ, философія, стремящаяся повсюду находить мысль, идею, разумъ, казалось-могла бы по отношению къ природъ удовлетвориться твиъ общинъ результатомъ, что и міръ физическій, это столь противуположное духу и разуму и называемое неразумнымъ бытіе, -- не составляетъ однакоже исключенія въ общемъ царствъ разумности, но не смотря не механизмъ и необходимость своихъ явленій носить на себъ ясные слъды міроправящей мысли. Остановившись на этомъ общемъ выводъ, философія дальнъйшее дъло положительнаго опредълснія телеологическихъ отношеній, связующихъ въ одно стройное цвлое разнообразіе міровыхъ явленій, могла бы передать вполив незараженному предразсудкомъ матеріализма естествознанію. Такое самоограничение онлософіи въ телеологическомъ ученій о природъ общимъ признаніемъ ся цълесообразности, повидимо му твиъ болве умъстно, что этого признанія вполна достаточно 🕦

<sup>4) &</sup>quot;Прав. Обозр." 1877 г. январь, мартъ, сентябрь: Телеологическая идея и матеріализиъ.

для обоснованія той важной уже не для оплосовін только, но и для религін истины, которая является дальнійшимъ результатокъ ученія о цілесообразности міра,—мы разумівемъ истину бытія Божія, въ какой мітрів она вытекаеть изъ телеологическаго возгрівнія на природу, необходимо требующаго для окончательнаго объясненія разумныхъ явленій высочайше разумной, верховной причины.

Но на самомъ дёлё, онлосооія, какъ показываетъ ея исторія, инвогда не соглашалась на подобное самоограниченіе и не довольствовалась однимъ общимъ признаніемъ цёлесообразности природы, хотя и достаточнымъ для того, чтобы служить твердимъ фундаментомъ для телеологическаго доказательства бытія Божія. Она старалась не о томъ только, чтобы доказать и отстоять противъ матеріализма мысль о существованіи пёлей въ природъ, но и положительно опредёлить, въ чемъ именно заключается ея цёль и назначеніе.

Такъ, уже отецъ научнаго естествознанія, Аристотель, не ограничился твиъ, что теоретически выясниль идею цвли въ отличіи ея отъ другихъ сходныхъ категорическихъ понятій, но и старался представить реальное раскрытіе ея въ различныхъ областяхъ природы, при чемъ первый коснулся и вопроса о послъдней цън пригроды. Путемъ не только теоретическихъ умозаключеній но и наблюденій надъ законами и формами последовательнаго развитія органической жизни на земль, онъ пришель въ убъжженію, что последняя цель существованія природы есть человекъ. Доказательствомъ этой мысли служить уже то, что все въ міръ принаровлено въ потребностямъ человъка и въ удовлетворенію его нуждъ. Наблюдение же надъ постепеннымъ развитиемъ органической жизни показываетъ, что человъкъ, по устройству своего организма, есть самое совершенное изъ земныхъ существъ, въ произведению котораго природа стремилась постепенно по лествице различныхъ несовершенныхъ органическихъ формъ. Всв эти формы суть только не вполив достигшія цвли попытки произвести человъка; животныя,—это недокоиченный человъкъ <sup>2</sup>). Еслибы природа удалось тотчась же при самонь началь осилить матерію и возобладать ею, то она тотчась же и достигла

De part. anim. IV. X.

бы своей цъли, — созданія человъка; но въ слъдствіе зависимости отъ матеріи, она точно такъ же, какъ и искусство, можетъ произвести лучшее не иначе, какъ послъ долгаго упражненія; посему прежде чъмъ достигнуть цъли, она сдълала извъстное число напрасныхъ попытовъ и произвела менъе совершенные организмы<sup>3</sup>).

После Аристотеля съ особенною ясностію и силою имсль'о человъкъ, какъ послъдней цъли природы проводится у стоиковъ. По ихъ ученю вся вселенная представляетъ собою стройную систему цълей, въ которой низшее и менъе совершенное служить для высшаго и болье совершеннаге. "Каждое существо создано ради другаго; злаки и плоды земные ради живыхъ существъ; животныя для человъка, какъ напр. лошадь для вады, воль для того, чтобы пахать землю, собака для охоты и стражи, а самъ человъкъ для того, чтобы созерцать въчный порядокъ міра и подражать ему<sup>4</sup> 4). Неодушевленные предметы природы могутъ существовать только для техъ, кто обладаетъ разумомъ "Какъ Анины и Лакедемонъ мы должны признавать существующими ради Авинянъ и Лакедемонянъ, и все, что ни находится въ этихъ городахъ, справедливо считается принадлежащимъ людямъ въ нихъ живущимъ, такъ и все, что ни есть въ міръ, должно считаться созданнымъ для боговъ и людей 5).

Мысль о человъкъ, какъ о вънцъ и послъдней цъли творенія, предносившаяся уму языческихъ философовъ, съ особенною ясностію и силою выступила въ религіозномъ сознаніи міра христіанскаго. Ни одна языческая религія не ставила человъка по отношенію къ природъ такъ высоко, какъ религія христіанская. Это высокое положеніе человъка со всею ясностію указано уже на первыхъ страницахъ библейскаго бытописанія, гдъ вся природа, какъ неорганическая такъ органическая, поставляется въслужебное отношеніе къ человъку, а самъ онъ является главою и обладателемъ ея .



<sup>3)</sup> De coel. 1, 4. De gener. anim. 11. 6. Phys. 11, 8.

<sup>4)</sup> Xpusumus y Ilongepona de nat. Deer. 1, 2, cap. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) De nat. deor. 1. 2, въ концъ.

<sup>\*)</sup> Быт. 1. 26. Ис. 8, 6—9. Согласно съ откровеннымъ ученіемъ и отцъв церкви привнають человъка послъднею цълью природы. Такъ напр. св. Амевросій говоритъ: "по достоинству человъкъ явился послъдникъ, какъ цълъ

Основанная на божественномъ Откровеніи, подтверждаемая авторитетомъ Аристотеля мысль о человъкъ, какъ послъдней цыи природы, не встръчала пререканій и возраженій до самаго началь новой философіи въ лиць Бакона и Декарта. Но тотъ и другой родоначальники этой философіи отнеслись къ ней крайне неблагопрінтно, какъ и вообще ко всякаго рода телеологическимъ пасавдованіямъ. Причиною этого была впрочемъ не столько саная идея цвлесообразности (какъ Декартъ, такъ и Баконъ въ принципъ признавали ен истину и значеніе), сколько поверхностныя и неудачныя попытки положительного опредвленія цъдей природы, вив области точнаго наблюдения и опыта. При явной несострятельности этихъ попытокъ, какъ Бакону, такъ и Декарту вазалось лучшимъ и болъе безопаснымъ совершенно вывлючить телеологическія изследованія изъ области науки. Баконъ од отандомот итометельность и безполезность подобнаго рода изследованій для точнаго познанія природы, Декартъ-на непостижимость для человъческого разума цълей, которыя Богъ предположиль Себв при твореніп міра. Мысль, что міръ существуєть для человъка, казалось ему невъроятною, "Хотя мы должны признавать благочестивымъ, говоритъ онъ, и въ нравственномъ отпошеніи очень хорошимъ мивніе, что Богъ сотвориль всв вещи для насъ, твиъ не менве совершенно невъроятно, чтобы всъ предметы были созданы для человака такъ, чтобы Богь при созданім ихъ не имвль уже никакой иной цвли...; потому что нать никакого сомпанія, что въ мірь и теперь существуєть и прежде существовало и затъмъ изчезло безконечное множество вещей, которыхъ никакой человъкъ не видалъ и не зналъ, и которыя поэтому не могли служить ему ни для какого употребленія 7). (а

природы, созданный для правды, чтобы быть провозвъстникомъ правды между прочими животными...: справедливо онъ явился послъднимъ, какъ вънецъ весто творенія, какъ причина міра, для которой создано все (Epist. XLIII. in Patr. Curs. compl, T. XVI. р. 1133—35.) "Если человъкъ, говоритъ Григорій Богословъ, явился въ міръ послъднимъ, почтенный Божіниъ рукотвореніемъ и образомъ, то сіе ни мало не удивительно; ибо для него, какъ для царя наддежало приготовить царскую обитель, и потомъ уже ввести въ нее царя въ сопровожденіи всёхъ тварей" (Твор. св. отц. IV, 144). Ту же мысль о назначенін природы выражають св. Григорій Нисскій и бл. Өеодорить. (Богосл. Макарія 151, 152, Т. II).

<sup>7)</sup> Princ. de la Philos. III. 3.

Такой же неблагопріятный взглядъ на ученіе о человѣкѣ, какъ послѣдней цѣли природы, находинъ у Лейбнеца и у многихъ другихъ •илосо•овъ <sup>5</sup>).

Если даже такіе ръшительные защитники телеологической иден, какъ Лейбинцъ, затрудиялись допустить это ученіе, то понятно и естественно, какъ должны были отнестись въ нешу отрицавшіе эту идею. Формулируя это ученіе въ такомъ видь: "міръ совданъ для блага человъка", энциклопедисты особенно любили ставить его мишенью для своихъ остроумныхъ, и, какъ казалось имъ, непобъдиныхъ возраженій. Современный матеріализмъ часто съ торжествомъ указываетъ на то, что открытія новъйшаго естествовнанія окончательно убили такъ-называемую имъ геоцентрическую и антропоцентрическую религіозную доктрину, по которой вемля поставлялась центромъ мірозданія, а челов'якъ вънцемъ и последнею целью его. Хотя между учениемъ о центральности земли и ученіемъ о человікі, какъ высшей ціли природы, нътъ, какъ увидимъ, никакой существенной и необходимой связи, твиъ не менве какъ возраженія матеріалистическаго естествознанія, такъ и неблагопріятныя для этого ученія мижнія иногихъ авторитетныхъ философовъ, чуждыхъ натеріализма, не остались безт вліянія на постановку и рішеніе вопроса о ціли природы даже въ рядахъ мыслителей, признающихъ истину телеологическаго возарвнія. Это вліяніе отразилось у однихъ въ какомъ-то неопредъленномъ и нерашительномъ отношеніи къ вопросу о дъйствительной цъли природы °); у другихъ самый этотъ вопросъ обходится и игнорируется; у иныхъ наконецъ онъ сливается съ болбе общимъ вопросомъ объ абсолютной цвли творенія и изчезаеть въ немъ, не смотря на то, что такое или иное ръшеніе последняго не устраняеть еще и не решаеть перваго 10).



<sup>\*)</sup> Отзывы объ этомъ ученіи Спинозы, Монтэня, Бюооона и др. см. у Janet въ его Causes finales. 1876. р. 272 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сюда можно отнести и автора замѣчательнаго и общирнаго новѣйшаго сочиненія о конечныхъ причинахъ, Жанв. (Causes finales, 1876. Ср. стр. 270—280 и стр. 736 и слѣд.

Метафизическій вопросъ объ абсолютной ціли творенія не тожественъсъ вопросомъ о высшей ціли природы физической. Первый обнимаєть собой: всю совокупность сотвореннаго бытія, какъ природу такъ и міръ духовный;

Въ виду столь повидимому неблагопріятных условій для положительнаго рашенія вопроса о цали существованія природы, неужели мы должны малодушно отказаться отъ него и ограничиться общимъ признаніемъ цалесообразности міра, не пытаясь дать себа отчета, въ чемъ именно состоитъ она? Въ частности, неужели древняя п освященная авторитетомъ религіи мысль о высокомъ положеніи человака во вселенной и о служебно-подчиненномъ отношеніи къ нему природы должна быть оставлема, какъ отжившая свое время и окончательно устраненная новайшимъ естествознаніемъ?

Это недоумвніе кажется твив болве дозволительнымв, что само право и способность оплосооіи возбуждать и рвшать вопрось о цвли природы иногда оспоривается не только антагонистами телеологической идеи, но и самыми защитниками ея, и притомв не только въ кругу естествоиспытателей, но и оплософовъ.

Современное естествознаніе, ревниво оберегающее свои исключительным права научнаго изследованія природы, вообще неблагосклонно относится ко всякаго рода попыткамъ оплосооскаго решенія вопросовъ, касающихся природы. Въ виду действительно неудачныхъ попытокъ раціональной оплосооіи природы, особенно въ идеалистическихъ системахъ, часто высказываются нареканія на оплосооію, что она принимаясь разсуждать о природъ ферется не за свое дёло и виёсто истиннаго, основаннаго

выставляя его онлосооія, признающая бытіе личнаго и отдільнаго отъ міра Творца (тейстическая), старается выяснить отношеніе его их творенію, какъ свободному виту его воли. Такой вопросъ вензбіжно возниваєть, какъ своро міръ, вопрежи вантемотическому представленію, признаєтся не необходимить самообнаруменіємъ абсолютного, но свободимить дійствіемъ его воли; такое дійствіе долино, какъ дійствіе разумное, иміть ціль. Но отъ абсолютной ціли творенія метаонзика отличаєть относительных ціли существованія какъ міра онзическаго такъ и духовнаго. Какъ въ ученіи объ абсолютной ціли піръ разсматриваєтся въ его отношеніи ить Боместву, какъ своей не только производящей ио и послідней конечной причиві, такъ въ ученіи объ относительной ціли природа и міръ духовный (частиве, — человінь) разсматриваются въ ихъ взаниномъ телеологическомъ отношеніи. Въ такомъ отношеніи помно различать два момента: отношеніе природы ить человіку и телеологическое дійствіе человіна на природу; въ настоящемъ изслідованіи мы обращаємъ вниманіе лишь на первый моментъ.

на наблюденіи и опыть, при помощи индуктивнаго метода, повнанія природы, даетъ только гипотетическія, если не фантастическія объясненія. Такого рода фантастическія объясненія особенно обильны были въ области телеологическаго изслідованія природы, и они-то главнымъ образомъ отвратили естествознаніе отъ върнаго самаго по себъ, но дискредитированнаго пеумълыми защитниками, телеологическаго возгрівнія на природу.

Но здъсь необходимо провести точную границу между естественно-научнымъ и философскимъ изслъдованіемъ вопросовъ телеологическаго характера.

Еслибы философія природы поставляла себъ задачею разсуждать о конкретныхъ цъляхъ и назначении тъхъ или другихъ отдельных предметовъ и явленій природы, то мы должны бы сознаться, что она, если хочетъ ограничиться здёсь своимъ методомъ и своими средствами познанія, беретъ на себя непринадлежащій ей и неблагодарный трудъ. Установленіе конкретныхъ телеологическихъ связей, какъ въ составъ отдъльныхъ частей органическаго напр. индивидуума, такъ и въ отношеніяхъ различныхъ предметовъ и явленій природы между собою и съ цъдымъ строемъ міра, невозможно безъ помощи естествознанія. Чтобы ръшить вопросъ, для какой цвли существуеть такой или иной органъ въ организмъ, какое физіологическое назначеніе его, очевидно недостаточно одного философскаго метода и одной общей идеи пълесообразности органическаго цълаго; для этого нужны эмпирическія наблюденія. Поэтому, что васается до опредъленія конкретныхъ цвлей природы, то философія вправъ отстранить оть себя эту задачу. Въ техъ случаяхъ, когда такое опредвленіе необходимо въ ней для нагляднаго объясненія и подтвержденія общей иден приссообразности, она вправъ прибъгать къ указаніямъ естественныхъ наукъ и заимствовать изъ нихъ нужныя для разъясненія ся теоретическихъ положеній данныя опыта. На основани этихъ данныхъ оплософія можетъ конечно далать и болве шировія обобщенія и выводить заключенія касательно сущности и строя міра вообще, но во всякомъ случав первое слово о конкретныхъ цвляхъ принадлежитъ естествознанію, а не философіи.

Но если философія не въ правъ и не въ силахъ самостоятельно ръшать вопросы о цълихъ конкретныхъ предметовъ и явле-

ній природы, то нельзя того же сказать о вопрост касающенся цали и назначенія природы вообще. Самая общность и отвлеченность этого вопроса указываеть уже на ту область эканія, где онъ долженъ искать своего решенія. Эмимрическій пауки при раздробленности и разрозненности предметовъ своихъ изсебдованій не могуть дать намъ окончательнаго и поливго представленія о мір'я, бакъ о ціломъ, не могутъ установить общаго міросозернанія, а только съ точки зрвнія этого общаго, потому **енлосооскаго**, міросозерцанія и можеть быть рашень вопрось о последней цели природы. Самый методъ естественныхъ наукъ вовсе непригоденъ для текого решения. При номощи видуктивнаго метода мы могли бы достовърно рашить вопросъ объ общей цъли природы въ томъ лишь случав, если бы предварительно нзучили и дознали вполна цали всаха честныха предветова и явленій. Но не говоря о существующих громадных пробывах въ эмпирическихъ наукахъ въ этомъ отношени, самое выполненіе такого требованія въ виду безконечнаго разнообразія міровыхъ предметовъ и явленій, какъ въ пространства, такъ и во времени, представляется невовножнымъ. Для полнаго познанія природы, дозволяющаго рашительное и достоварное индуктивное заключение о ен цвин, потребовалось бы безконечное время. Но если вопросъ о последней цели природы не можетъ быть ръшенъ эмпирическимъ путемъ, если самое ръшение этого вопроса безразлично для ближайшихъ цвлей естествознанія и не представляеть для него непосредственного и живаго интереса, то никакъ нельзя сказать того же о философія. Философія, ванъ наука, не можеть признать себя удовлетворенною однить общийъ признаніемъ цалесообразности природы; при этомъ признанім невольно возбуждается дальнайшій вопрось: въ чемь же именно состоить она? Бевъ ответа на этоть вопрось оклосоо. ское учение о телеологической идей осталось бы неполнымъ и незаконченнымъ. Притомъ же вопросъ этотъ имъетъ не одинъ только теоретическій интересь: съ такинь или ниынь решеніснь его спединяется не только установленіе правильнаго возкранія на природу, но и отчасти опредвление лашихъ отношений къ ней и къ самому верховному Виновицку ел.

Но если естествоиспытатели иногда оспоривали у оплософіи право решенія вопроса о цели природы, то и среди оплософовъ

были выслители, которые отрицали самую возможность такого развения: мы инвень въ виду Деварта. Онъ вообще устранлетъ изъ еплосое вев телеологические вопросы, касаются ли они частныхъ явлений цвлесообразности въ мірт или общей цвли природы, подъ предлогомъ ихъ непостижниости. "Мы постоянно должны вивть въ виду, говорить онъ, что способности нашего ума очень ограничены и. что поэтому мы не должны инвть слишкомъ тщеславное мивніе о самихъ себв, а мы впадаемъ въ эту ошибку, какъ скоро раздъляемъ убъжденіе, что Богъ для нашего только употребленія сотвориль всв вещи и какъ скоро имвень притязаніе познавать силою нашего ума цвли, для которыхъ Онъ ихъ сотворилъ". Такое притязаніе открывать "непрочицаемыя цвли Божества" Декартъ называетъ "безразсудною-дерзостью" 11).

Вотъ накое замъчание сдвивиъ противъ этого мизния притикъ. Декартовой системы, эмпирикъ и возобновитель атомистической системы Гассенди. "Вы говорите, что вамъ кажется безразсуднымъ изысвивать и стараться процикнуть непроницаемыя наифрекія Божін. Это вонечно справедливо, если вы намфрены равсуждать о цаляхъ, которыя Богъ хоталь сдалать сокровенными или взысканіе которыхъ Онъ запретиль намъ; но это нисколько не можетъ касаться тахъ цалей, кои онъ выставиль на. видъ всему міру, такъ что они открываются безъ большаго труда и которыя, кром'в того, такого рода, что изъяснение ихъ служить нь величайшему прославлению Бога" 12). Съ этимъ заивчанісив Гассевди нельзя не согласиться. Мивніе Декарта онепостижимости цвлей природы могло бы иметь смысль вътомъ только случай, еслибы дъйствительно природа въ своихъ. явленіяхъ не представляла микоких следовъ целесообразносты мы произвольно влагали бы въ нее цали на основании однихъ соображеній разума. Но какъ скоро природа въ безчисленномъ иножествъ своихъ произведеній ясно указываеть на цълесообразное ихъ устройство, то въ виду очевидныхъ оактовъ ссыдаться на отвлеченное понятіе непостижимости нам'вреній Творца.



<sup>11)</sup> Princ. de Philos. III, 2 cp. Medit. IV, § 5.

<sup>42)</sup> Слова Гассенди у Варви въ ero: Examen de la Critique du Jugement. 1850 г. р. 233.

въ высшей степени странно. Въ онгосооіи менъе, чвиъ въ накойлибо другой наукъ, позволительно влоупотреблить понятіемъ непостижниости и подъ защитою этого понятія уклоняться отъ решенія важных для нея вопросовь и темь останавливать свободное движение ума въ какой бы то ин было ея области. Деларта консчво привели къ этому мивнію опыты неудовлетворительныхъ телеологическихъ объясненій въ предшествующей ену ондософін, особенно въ отношенін къ опредъленію епеціальныхъ цвлей различныхъ предметовъ. Но отказываться отъ рвшенія даннаго вопроса на основаніи частныхъ неудачь въ рашенін его было по крайней мірт преждевременно. Притомъ же общее онлосооское ръшение вопроса о цъли природы не связывается необходимо съ полнымъ и обстоятельнымъ решеніемъ вопросовъ о частныхъ пвляхъ единичныхъ предметовъ; ны ножемъ на основания извъстныхъ качествъ и свойствъ предмета върно судить о его назначении и не зная подробностей и частностей его устройства; такъ напр. по двиствію и употребленію чашины мы можемъ правильно судить о ея цели, не зная вовсе точнымъ научнымъ способомъ подробностей ея многосложнаго Mersherams 18)

Если теперь вопросъ о навначении природы есть по существу своему вопросъ оплосооскій и если оплосооію при попыткахъ ръшить его не должна останавливать предзанятая мысль о его

<sup>11)</sup> Позволяемъ себъ привести здъсь удачное, направленное противъ Декарта, сравнение принадлежащее одному изъ учениковъ Ньютона, извъстному емзику Бойлю (Robert Boyle). "Предположите, что крестьянияъ вошедши въ садь намого-нибудь извёстнаго натематика острётиль тамъ одиль изь тёхъ любопытныхъ гиононическихъ инструментовъ, которые указываютъ положевів солица въ зодіакт, его уклоненіе отъ экватора, день місяца, продолженіе дня, воеходъ солнца и т. под. Безъ сомивнія съ его стороны было бы очень дерзвимъ притязвнісиъ не зная ни математики, ни наміреній художника считать себя способнымъ открыть всю цван, для которымъ устроена эта столь любопытная машина. Но когда онъ замёчаеть, что въ ней есть часовая стралка, линін и циоры часовъ, когда онъ видить, что тінь этой стрівлям послівдовательно обовначаеть часы дня, что здёсь есть все, что составляеть привадлежность солнечных часовъ, то онъ безъ всякой пустой притязательности въ правъ върно заключать, что этогъ инструменть, каковы бы на были его частныя цёли и употребленія, предпазначенъ песомивнно для узнанія времеm". Janet, Les Causes finales, 1876. p. 260.

неразръшимости, то очевидно, что за отсутствіемъ иныхъ свольве-инбудь серьезныхъ отвътовъ на него мы должны снова обратиться къ древней, столько же религіозной какъ и омлосооской
имсли, что человъкъ есть цъль существованія природы. По нашему мивнію эта мысль есть необходимое слъдствіе послъдовательно проведеннаго телеологическаго возгрънія на црироду, какъ
споро оно не хочеть останавливаться на нолдорогъ и не боится
идти до послъднихъ результатовъ. Что же касается до массы возраженій и медоумъній, окружающихъ эту мысль, то мы постараемся показать, что онъ не такъ страшны, какъ кажутся, и по
большей части обязаны своимъ происхожденіемъ невърной постановкъ этой мысли у изкоторыхъ защитивовъ ся.

Для правильной постановки вопроса о цали природы, ны должны твердо держаться необходимаго и выясненнаго впервые Кантонъ различенія цілесообразности внутренней (ниманентной) и вившней (относительной). Внутренняя цвлесообразность есть разужное приспособление частей и органова на извастнома существъ къ сохраненію и продолженію жизни этого существа, какъ отнесительно самостоятельнаго цалаго. Такъ напр. въ павастномъ животномъ всв члены твла, всв внутренніе органы предназначены въ поддержанию живни отого индивидуального животного. Вившняя цал сообразность состоить въ томъ, что извастное существо, вроив сохраненія овоего видивидуальнаго бытія, служить въ тоже время средствомъ или орудіемъ для осуществленія какойлибо вив его лежащей цвли; такъ въ органическихъ нидивидуумахъ такая вившияя цвль ближайшимъ образомъ состоитъ въ сохраненія и поддержанія существованія породы: на эту ц'яль ясно указывають и некоторые спеціальные органы и инстинкты, непужные для поддержанія индивидуальной только жизни, но разсчитанные именно на продолжение рода. Разсматривая далъе различные роды органических существъ въ ихъвзаниной связи и соотношеній, им замічаемъ, что одни изъ нихъ необходимы для существованія другихъ и что всв они телеологически связаны между собою; каждое существо, наждый затэмъ родъ существъ, существуя для себя, въ тоже вреия существуетъ и дли другаго. Отсюда видно, что различіе двухъ видовъ целесообразности основано на томъ, разсматриваемъ ли мы предметы природы безотносительно или въ отношеніи въ другимъ; цвлесообразность внутренняя и приссобразность вившими поэтому суть дев стороны или ява момента въ одномъ понятія цвли. Истинно и вполив приссобразное существо, будучи само для себя имивнентною прию, въ тоже время и безъ нарушенія этой прию усть служить и осуществленію какой-либо высшей вив его лежащей прии.

Перенося теперь эти моменты внутренней и вившней цвлесообразности, —первоначальное и самое наглядное понятіе о которыхъ мы получаемъ пзъ наблюденія надъ органическимъ парствомъ, —къ природъ вообще, какъ единому цвлому, мы имъемъ
право предположить, что и она, какъ вполив прлесообразное и
стройное цвлое, должна выражать въ своемъ существованіи оба
телеологическіе момента, достигать своимъ бытіемъ двухъ, хотя
тёсно соединенныхъ, но въ тоже время отличныхъ цвлей: внутренней и вившней. Первая должна заключаться въ самой же
природъ, быть ей имманентною и къ достиженію ся должны быть
направлены всть ся существа, предметы и явленіи; вторая цвль
должна лежать сять ся, въ какомъ-любо бытіи отдвленомъ и отличномъ отъ нед.

Что природа имветь внутреннюю, имманентную цвыь, что эта цвль заплючается не въ чемъ иномъ накъ въ сохранени и продолженін бытія саной же природы, какъ стройнаго и единаго прияго, въ этомъ конечно не можетъ быть сомнания ви для вого, раздвияющаго телеологическое возгрвніе на міръ. Раскрыть во всей широть и полноть это возървніе, понавать взаимоотношевіе и условливаеность однихъ явленій другими, изобразить природу какъ единое целое, въ которомъ все части и сторояы стройно струппированы и связаны телеологическими нитями для произведенія гармонической жизни вселенной, есть монечно высшая задача незараженнаго натеріалистическими тенденціями естествознанія. Не ограничивансь отрывочнымъ, спеціальнымъ изложеніемъ сведеній о различныхъ существахъ и явленіяхъ природы и о законахъ въ ней дъйствующихъ, оно долино, какъ нъ идеальной своей пвли, стремиться нъ тому, чтобы о камдомъ существа дать отчеть, какое масто завимаеть оно на законосообразной ластвица жизни, какое звено образуеть ва отношения **У**Б ВЫСШИНЪ И НЕЗШИНЪ его существамъ, накое колесо или винтъ оно составляеть въ искусной и иногосложной нашина природы, вакую ноту выполняеть въ стройномъ концертъ жизненкой гармонін. Такое телеологическое разсмотръніе природы, основанное не на произвольныхъ гаданіяхъ о цъляхъ тъхъ или другихъ предметовъ природы, но на всестороннемъ изученія ел, будетъ истинно живымъ и иногоплоднымъ; простирансь на всю природу, какъ неорганическую, такъ и органическую, оно будетъ нитъть своею высшею, еплосоескою цълью, —изобразить природу какъ истинный космось, то-есть какъ гармоническое, цълесообразное и прекрасное цълое.

Но если разъяснение понятия внутренней приссообразности есть ближайшимъ образонъ дело естествознанія, то другой номенть въ идет цвии, цвиесообразность визшняя уже ведеть нась 28 предалы эмпирического наблюденія въ область энлосовів. Такъ какъ эта предполагаемая телеологическою идеею цъль природы есть отмосительная, должна заплючаться вит ся, то ны эдъсь очевидно выступаемъ за предълы природы и должны искать -важило бон си сиотивин ктох нітию обис-сиолая св во ней шее отношеніе, но не тожественномъ съ нею. Что представленісиъ ниманентной целесообразности не исчершивается понятіе о последней цели природы, что она должна ниеть не только внутрениюю, но и вижинюю цель своего существованія, это заставляють предполагать не только сущность телеологической нден, слагающейся изъ двухъ моментовъ, но и наблюдение надъчастимин существани природы, которыя достигая инианентныхъ двлей своего бытія, въ тоже вреия служать средствоих для осуществленія вижшией ниъ цали, --сохраненія общаго строя природы; но то, что имветь изсто для важдаго отдальнаго существа природы, должно нивть приивнение и ко всей природа вообще. Инианентною цалью саносохраненія не ножеть огранычиваться приссообразность природы уже и потому, что природа. не есть вполив самостоятельное цвлое: обнимая собою иножество кониретныхъ предметовъ, она въ свою очередь есть тольмо сторона или часть въ общемъ составъ ограничениаго бытін; вроив природы онзической, существуеть мірь духовный, съ которымъ она соеденена, несмотря на свою противоположностъ, твеною связью. По самому почятію целесообразности эта связьь міра онзическаго съ духовнымъ должна быть не иною вавъ разумною, телеодогическою; въ указанім этой связи и заключает ся въ сущности онлосооскій вопрось о вившней цвли природы.

Но въ самомъ, поставленномъ такимъ образомъ, вопросъ о ціли природы завлючаєтся уже и единственно возножный етвэть на него. Такъ какъ визмиля цэль природы должна заключаться ежь ея, а виз природы онзической, какъ параллельное ей бытіе, ны находинь только природу духовную, существа совнательно-разумныя, то единственный отвъть на предложенный вопросъ ножеть быть только тоть, что природа онвическая существуетъ для духовной, что вившнею пълью ся должно быть содъйствіе въ осуществленію высшихъ пълей бытія существъ разумно-правственныхъ. Но такъ какъ единственное извъстное намъ во вселенной разумно-правственное существо, которос по своему положению въ мір'в, какъ существо не только чисто-духовное, но и органическое, имветь ближайнее и непосредственное отношеніе къ природі, - есть человікь, то мы можень сиврать частиве: цвль существованія природы есть человікь, или какъ обыкновенно выражають эту нысль, ніръ (онзическій) существуетъ для блага человъка. Эта теоретически поставлениам нысль находить себв подтверждение и въ наблюдении надъ ходомъ жизни природы и издъ отношенінии къ ней человъка. Въ процессь міроваго развитія человых является последнимъ и завершительнымъ моментомъ. Съ понятіемъ цели необходимо соединяется представление о ченъ-то окончательномъ и завершающенъ, къ чему приводить предыдущій болье или менье продолжительный рядь целесообразных действій, направленных въ этому последнему моменту. Цель, определяя собою рядъ известныхъ дъйствій, есть въ тоже вреня результать ихъ, -- то, что выходить на концъ, въ итогь даннаго развития. Но въ исторіи природы человъкъ и есть именно то последнее, на ченъ остановилась природа и что поэтому указываеть на ед изль. Весь многосложный и необычайно продолжительный процессъ мірообразованія завершился человіжомь, и только мечтатель можеть думать, что и это, представияющееся намы последникь, духовноорганическое существо можеть преобразоваться въ какое-инбудь новое, еще высшее существо, нли что сама природа, помино преобразованія его, можеть создать въ будущемь такое именно существо, по отношению къ которому человенъявится не самостоятельнымъ и опончательнымъ, но преходящемъ моментомъ въ исторів природы, подобно тому, какъ такими напр. моментами явдяются изчезнувше нына палеонтологическія формы живетныхъ. Человакъ слишномъ давно живетъ на земла, чтобы въ немъ не могли сдалаться заматными хотя слабые начатки такой метамереовы, еслибы она дайствительно ималась въ виду природою и была сволько-нибудь вароятною. Итакъ, если мы должиы привнать человака завершительнымъ моментомъ природы, то вмаста съ отимъ въ права видать въ немъ и посладнюю цаль природы, въ достижению которой она шла путемъ посладовательнаго развития.

На такое положение человъка по отношению къ природъ укавываеть и сравнительное совершенство его въ ряду всехъпрочихъ существъ ел. Превосходство человъка надъ природою есть етоль очевидный фактъ, что намъ натъ нужды долго останавливаться на немъ. Не говоря о преимуществахъ его физической организаціи, достаточно указать на духовную сторону его существа,-поименовать сознательность, свободу, разумъ, постоянную усовершаемость и всв главиващие обнаружения этихъ особенностей человъческой природы: религио, науку, искусство, общественность. Но очевидно, что низшее и менже совершенное должно служить средствомъ и орудіемъ для высшаго и болње совершеннаго, а не наоборотъ; не человънъ поэтому существуетъ для приреды, а напротивъ природа для человъка. Для сущеотвованія природы челов'якъ вовсе ненуженъ; уничтожьте . его,-она останется во всей своей стройности и цвлости; она . будеть существовать также, какъ существовала до появленія - на землъ человъва. Человъв в не есть необходимое условіе бытія природы, такое звено въ цепи ся физическихъ явленій, съ вышаденісив вотораго разрушится си вившиій строй. Напро-. тавъ природа составляетъ необходимое предположение и условіс существованія человіка, навъ духовно-органическаго суще-. ства. Поэтому мы имвемъ право думать, что ензическая природа. сеть необходимая ступень для осуществленія природы духовной и служебное средство дли ея развитія; въ этой природъ она. нажодить свою конечную цвль, высшее назначение.

Въ тому же заключению о назначени природы приводить насть и наблюдение надъ отношениями къ ней человъка, сравнительнооъ тъми отношениям, въ какия поставлены къ ней прочия низmin существа мире. Одинъ только человъкъ самыми разнообраз-

ными способами пользуется такъ-сказать природою, обращая ее въ служебное себъ орудіе; нътъ ни одного почти предмета или явленія природы, которымъ бы онъ такъ или иначе пе воспользовался для цвлей своего высшаго, разумного существоваяія. При помощи своего разума и искусства онъ различно приспособляетъ предметы природы для своего блага; онъ преобразуетъ природу, распоряжается, сколько то дозволяеть его ограниченная, хотя и высшая природа, ся предметами и явленіями. Это господственное, спеціально человическое отношеніе къ природъ образно выражается въ названіи его царемъ природы. Вовсе не таковы отношенія къ природъ другихъ, даже болье совершенныхъ существъ ея, напр. животныхъ. Природа господствуетъ надъ ними со всею силою своего неотразимаго для нихъ могущества и высвободиться отъ него они не въ силахъ. Большая часть предметовъ природы для нихъ не имъютъ ровно никакого вначенія, потому что они не могуть и не уміжоть ими воспользоваться. Не таково положение человъка; для него такъ нии нивче служить вся природа, и если есть предметы и явленія, которые повидимому не имъють прямаго непосредственнаго приложенія къ его существованію, то они дають по крайней мъръ матеріалъ для его любознательности. Мы не намърены входить здесь въ подробныя разъясненія этихъ исключительныхъ и своеобразныхъ отношеній природы въ человъку. Такого рода равъясненія издавна служний темою для иногочисленных телеодогическихъ сочиненій, въ которыхъ при помощи эмпирическихъ данныхъ проводилась та мысль, что все въ природъ существуетъ для блага человъка. Каково бы ни было достоинство этихъ часто болве популярно-навидательныхъ, чвиъ строго омлософскихъ и научныхъ изследованій, во всякомъ случае остаетси безспорнымъ очевидный фактъ, что одинъ только человъкъ можетъ сознательно относиться из природе и разумно пользоваться ею; что только онъ одинъ стоитъ надъ исю въ господственномъ отношенін, по крайней мэрэ успашно стремится къ тажому господству. А этоть фанть естетственно ведеть къ предположенію, что человъкъ есть последняя цель природы; потому что разумное пользование и употребление извъстной вещи уже показываетъ, что въ самомъ устройствъ этой вещи заключается приспособленность ен для такого именно пользованін и употребленія. Такъ напр. если художникъ или машиною и при повуется накимъ-нибудь инструментомъ или машиною и при помощи ихъ производитъ удивительныя и разумно-устроенныя вещи, то не въ правъ ли мы предположить, что этотъ инструментъ или эта машина именно и сдълана для того, чтобы служить цълесообразнымъ орудіемъ для механика или художника? Точно также видя, что человъкъ ловко и искусно пользуется природою и притомъ онъ только одинъ изъ всъхъ существъ природы дълаетъ чрезвычайно разнообразныя и разумныя примъненія ея предметовъ и явленій для своего блага, не имъемъ ли основаніе думать, что природа есть цълесообразно устроенное цълое предназначенное для того, чтобы служить орудіемъ въ рукахъ человъка для достиженія его высшихъ цълей?

То телеологическое возарвніе, къ которому приводить насъ наблюдение надъ природою и надъ отношениемъ къ ней человъва, находить свое окончательное подтвержденіе въ идев о Богв, какъ о высочайше разумномъ и свободномъ Творцъ міра. Если міръ не есть случайное и безцільное выраженіе побытка божественной жизни, какъ учили нъкоторые древніе философы 14). если онъ не есть также необходимое самооткровение абсолютной субстанців, какъ полагають новъйшіе пантенсты, но свободное произведение всемогущей воли и разума, то конечно иы должны предположить накую-либо высшую, абсолютную цэль этого произведенія. Мы не наибрены здёсь касаться метафизическаго вопроса объ абсолютной цели творенія вообще, объемлющей собою какъ ніръ физическій, такъ и духовный. Во всякомъ случав будемъ ли мы почитать этою абсолютною цвлью откровение божественныхъ совершенствъ въ существахъ конечныхъ (такъ называемую славу Божію), какъ думають одии, или благо и счастіе этихъ существъ, какъ полагаютъ другіе, - мы одинаково необходимо придемъ нъ той мысли, что относительная цаль ирироды физической не можеть заключаться ни въ чемъ иномъ, какъ въ благе существъ духовныхъ, какъ бы въ частности иы им понимали это благо. Откровение и проявление божественныхъ совершенствъ въ вещахъ сотворенныхъ конечно нужно не для самаго Бога, который и безъ созданія міра быль бы всесовер-



<sup>14)</sup> Міръ, — нгра Зевса; Ζεύς ξπαιζεν κοσμοποίησας.

мень во всей полноть божественной жизни и блаженства, тысь менье было необходимо для полноты этой жизни проявление высочайшихъ совершенствъ въ объектахъ міра матеріальныго. Есля же такое шроявленіе здысь имьло мысто, то оно можеть быть мыслимо только при предположеніи существъ свободныхъ и сознательныхъ, кои способны созерцать и почимать отраженіе божественныхъ совершенствъ въ мірь окачческомъ, и въ приближеніи къ абсолютному совершенству находить свое блаженство. Только для такихъ существъ можеть имьть смырлъ, значеніе и цьдь откровеніе совершенствъ Творца въ твореніи.

Отсюда само собою следуеть, что природа анзическая, какъ бытіе безсознательное и несвободное, не можеть служить исключительно сама для себя целью; если въ ся стров, въ разумности и целесообразности ся предметовъ и явленій мы должны видеть отраженіе высочайшихъ совершенствъ, то цель существованія ся должна заключаться въ существахъ разумныхъ, способныхъ сознавать эти совершенства. Ит той же мысли объ относительном значеніи природы мы придемъ, если поставимъ абсолютною целью творенія благо, счастіе или совершенство существъ сотворемныхъ. При безсознательности природы опа не можетъ на стреняться къ благу и нравственному совершенству, им ощущать счастіе или несчастіе. Ея цель поэтому можеть состоять только въ томъ, чтобы содействовать къ достиженію высликъ целей существъ сознательныхъ; она можетъ быть только служебнымъ орудіемъ для ихъ блага или совершенства.

Мы представили главныя основанія того телеологическаго воззранія на природу физическую, по которому цаль ся полагаєтся въ природа духовной, въ служеніи высшинь интересань и цанив міра сознательно-разумнаго, человаческаго. Для того, кто въ принципа допускаєть истину этой идеи, такое воззраніе есть необходимое, можно сказать единственно возмежное посладовательное принавненіе этого принцица къ положительному отвату на вопрось о цали природы. И ны дайствительно видимъ, что философы, признававшіе эту идею, но не жедавніе допустить этого принавненія, не дали однакожь никакого другато рашенія вопрось о цали природы помимо нами указаннаго; они предпочли уклониться отъ такого рашенія не философскою ссылкою на непостижниость наибреній Творца и на невозножность рішенія подобнаго вопроса.

Такое нерасположение из мысли о челована, кака цали природы, у многиха мыслителей чуждыха предзанято-враждебнаго отношения из телеологической идев, (каковы напр. Декарта и Лейбница), уже заставляета догадываться о довольно значительной сила недоуманий и возражений, которыя могута быть выставлены протива этой мысли.

Прежде всего затрудняетъ насъ кажущаяся невозможность объяснить, съ точки вржнія представленнаго нами телеологическаго возарвнія, назначеніе и ціль существованія иножества предметовъ и явленій природы. На эту невозножность, какъ на ръшительное, фактическое опровержение этого возаръния, особенно любять указывать противники телеологической идеи. Легко найти и перечислить множество предметовъ, для которымъ саная пылкая фантазія не можеть найти никакого отношенія въ нуждамъ и польвамъ человъна. Для человъна напр. все равно, существуеть или нъть на вемлъ какое-нибудь микроскопическое наобкомое, травка, которой и имени онъ не знаетъ, ръдкій и безполезный минераль, извъстный лишь спеціалисту ученому. "Говорять намь, что цвыты существують для того, чтобы радовать человическое врине. Но сколько цвило цвитови, которыхъ никогда не видали глаза человъка. Съ тъхъ поръ какъ жвобрътенъ водолавный колоколъ, ны съ изумленіемъ слышимъ разсказы водолазовъ, которые говорятъ намъ о роскошной прасующейся яркими цвътами олоръ на днъ морскомъ, о неменъе роскошномъ таношнемъ животномъ міръ. Для чего эти прасии и прасоты, для чего эта жизнь въ глубинъ, въ которую прониваеть лишь глазь водолаза?" 15) А что сказать о множествъ вредныхъ для человъка растеній и животныхъ? Что сказать о палеонтологическихъ организнахъ? Растительный и животный міръ существовали на вемль задолго до появленія на ней человив, существовали слидовательно не для него.

Намъ обыкновенно указывають на множество предметовъ и явленій природы повидимому полезныхъ и благотворныхъ для человёка. Но польза ими приносимая доказываеть ли, что они



<sup>45)</sup> Büchner, Kraft und Stoff. 1864, 99.

и предназначены именно для человъка? Каждый подобнаго рода предметь оказываясь съ одной стороны полезнымъ, съ другой оказывается въ какомъ-нибудь отношении непременно вреднымъ, и если ны останавливансь на одной сторонъ говоримъ, что онъ созданъ для блага человъка, то останавливаясь на другой мы имъемъ равное право сказать противное тому; сила доказательства такимъ образомъ уравновъщивается и уничтожается. Огонь, напр. приноситъ пользу человъку, согръваетъ его, служитъ средствомъ для приготовленія пищи и различныхъ орудій, но тотъ же огонь разрушаетъ его жилища пожаромъ, губитъ его молнією и изверженіями огнедыщащихъ горъ; жельзо есть очень полезный для жизни металь, но изъ него же приготовляются смертоносныя оружія и т. п. Каждая вещь имветь свою хорошую и дурную сторону, и обращать вниманіе на одну, закрывая глаза на другую, непоследовательно. Вообще въ каждонъ предметъ природы только начто приноситъ наиъ какое-нибудь одно его свойство, качество, часть; большая же его часть остается для насъ безполезною и если измърять цаль пользою, то - нецалесообразною. Чтобы рашительно сказать, что такой-то предметь существуеть для человъка, нужно доказать, что въ немъ все приспособлено для такого именно пользованія имъ, и не для чего иного. Такъ и бываетъ въ дъйствительно-назначенныхъ для извъстной цъли предметахъ; мы ръшительно говоримъ, что ткацкій станокъ устроенъ для тканья, часы для указанія времени, локомотивъ для движенія вагоновъ, потому что въ этихъ продуктахъ человъческаго искусства все, до мальйшей части, устроено для данной цъли. Но таково ли отнощение предметовъ природы въ человъку? То обстоятельство, что мы пользуемся сравнительно немногинъ въ природъ, въ каждонъ преднетъ только частью такъсвазать его, не говорить ли, что это пользование случайно и вовсе не имълось въ виду природою?

Но и то немногое, чъмъ пользуется человъкъ отъ природы, такого ли рода, чтобы иы вправъ были благодарить ее за это, какъ за благодъяніе, какое она имъла въ вйду оказать намъ? Безпристрастный неоптимистическій взглядъ на природу, приводить насъ къ совершенио обратному пониманію ея отношенія къ намъ. Она вовсе не есть, какъ любятъ представлять ее оп-

тишисты, благодътельная матерь, попечительно заботящаяся о дучшень изь своихь твореній, доставляющая ему щедрою руною все нужное для существованія и для того, чтобы сдълать пріятнымъ это существованіе. Она спорве злая мачиха, изъ всткъ своихъ созданій всего менте пекущаяся о человъкъ. Вст животныя являются на свёть более или менее обезпеченными въ своемъ существованіи; одинъ человінь раждается совершенно безпомощнымъ и беззащитнымъ отъ разрушительнаго дъйствія стихій; предоставленный однимъ попеченіемъ инимой матери природы, онъ немедленно погибъ бы. Нътъ ни одного уголка на земла, гда человакъ погъ бы жить въ чисто-естественномъ состояніи; онъ долженъ изобрасть жилища, чтобы защитить себя отъ холода и зноя; долженъ придумать и орудія и оружіе, чтобы добыть себв пину и защитить себя отъ динихъ звърей. Нътъ ни одного самаго дикаго племени, которое могло бы существовать безъ искуственныхъ средствъ даже въ саимкъ благопріятныхъ климатакъ; природа не дала человъку ни густой шерсти животного, ни его средствъ къ защитъ или нападеню или даже въ бъгству отъ опасности; она не дала ему ни инстинкта, умъющаго отличать полезное отъ вреднаго, ни тонкости чувствъ, которую видимъ у многихъ животныхъ; напротивъ, по нъжной организаціи она сдълала его болье ихъ чувствительнымъ по вибшнимъ вліяніямъ. Природу въ ея отношеніяхъ къ человъку мы скоръе вправъ представлять не нашею благолетельницею, а накою-то злобною и завистливою силою, съ которою намъ должно постоянию бороться, чтобы насильно вырывать у ней то, чего она не даетъ намъ, чтобы силою труда, теривнія и страданій добыть у ней то, въ чемъ она не отназала самымъ ничтожнымъ животнымъ. Вообще, что природа устроена вовсе не такъ какъ нужно для человъка, это онъ лучше всего доказываеть темь, что недовольствуется произведеніями ея, какъ они есть, но передълываеть ихъ по своему, сообразно съ своими потребностями. Въ виду всего этого, развъ можно серіозно утверждать, что земля создана для человъка и что она не могла бы быть болье благоустроенною для обитанія его, чемъ какова она теперь? Съ какими безконечными трудностями нужно было ему бороться, пока удалось сделать годнывъ для своего обитанія клочекъ вемли, и какъ велики ея пространства, которыхъ почва и климатъ совершенно возбраняютъ ему поселеніе"? 14). Если бы навначеніе земнаго шара, говоритъ другой писатель, состояло въ томъ, чтобы быть жилищемъ для человъка, если цъль солнца есть отопленіе и освъщеніе этого жилища, цъль луны и звъздъ—указаніе времени, цъль растеній и животныхъ — доставленіе ему пищи и одежды, то для всемогущаго Творца вселенной гораздо проще и цълесообразнъе было бы создать огромныи каменныя палаты на плоскости въ пространствъ, съ готовымъ отопленіемъ и освъщеніемъ, съ преврасными часами и мебелью, съ готовымы блюдами и напитками. И для человъка это было бы прінтнъе, и для Творца проще и разумнъе, чъмъ создавать громадныя свътила, горныя породы, моря и ръки, безчисленное множество животныхъ и растеній, съ ихъ многосложнъйшею организаціею. Къ чему громадныя средства для ничтожныхъ цълей"?

Вотъ что можно сказать противъ мысли о назначении природы служить для блага человена, если ны буденъ брать во вниманіе только самую ограниченную часть ея, непосредственно близкую къ человъку, т. е. землю. Но что сназать теперь о всей вселенной, которой земля составляеть только малайшую часть? Не сившно ли притизаніе ничтоживищей изъ планеть въ ряду мирівдъ небесныхъ тель поставлять себя главою и центромъ, въ воторому сходятся нити отдаленнъйшихъ сферъ мірозданія? Какъ бы мы сиисходительны ни были къ различнымъ попыткамъ показать значение и пользу техъ или другихъ земныхъ предметовъ для человъка, но самая пылкая телеологическая изобрвтательность окажется бевсильною при взглядв на громадность и величіе вселенной. Какую телеологическую связь съ чедовъкомъ могутъ имъть громадные міры, кажущіеся ему блестящими точками на небесномъ сводъ, но далеко превышающіе своем величиною землю съ другими планетами нашей солнечной сметемы? Для какой цвли они служать, какую пользу ему приносять? Философы обывновенно поставляють счастіе или высочайше благо последнею целью человена; но въ такому счастію совершенно равнодушны и безучастны тв безчисленныя свътила, которыми усъяно небо; человъку не будетъ ни хуже

<sup>16)</sup> Büchner, Kraft und Stoff. 106.

ни лучше жить на зеиль, будеть ли на небь десяткомъ, сотнею звъздъ больше или меньше. Ужели въ самомъ дъль предполагать, что всъ эти блестящія громадныя массы служать только для освъщенія земли во время ночи, исполняють для человъка, наи лучше—пустаго тщеславія въ такой мысли. А что сказать о тъхъ небесныхъ тълахъ, которымъ не можетъ быть приписано даже и такого рода назначеніе? сколько звъздъ вовсе недоступныхъ нашему взору и извъстныхъ лишь вооруженному сильнымъ телескопомъ астроному; сколько такихъ, которыя и ему даже недоступны и существованіе ноторыхъ только предполагаетъ наука за видимыми нами звъздами? Мыслимо ли какоелибо отношеніе ихъ къ землъ и къ человъку?

Вотъ главныя возраженія противъ мысли о цвлесообразномъ отношеніи природы къ человъку. Взятыя въ совокупности, они кажутся чъмъ-то довольно сильнымъ и импонируютъ не особенно привычную къ анализу логической силы доказательствъ мысль! Но на самомъ дълъ эта масса возраженій состоитъ изъ неоднородныхъ элементовъ; на ряду съ дъиствительно сильными и заслуживающими вниманія возраженіями, здъсь стоятъ поверхностныя и пустыя, имъющія значеніе развъ только для столь же пустыхъ и поверхностныхъ понятій о цълесообразности.

Къ числу последнихъ относится именно то, которое всего чаще выставляется на первый планъ, какъ если не болъе сильное, то болъе наглядное. Мы говоримъ объ указаніяхъ на множество предметовъ и явленій въ природъ, не приносящихъ человъку ни какой пользы, и на множество другихъ, которые приносятъ ему очевидный вредъ. Вся фальшь и несостоятельность этихъ указаній въ томъ, что ими предполагается, будто если цвль природы человъкъ, то эта пъль есть не что иное, какъ такъ называемая польза для него, понимаемая въ грубо-матеріальномъ и буквальномъ смыслъ слова. Предполагается, что если природа создана для пользы или блага челована, то это благо должно состоять въ его вившнемъ, оприческомъ благосостояніи, и если природа не даетъ человъку этого внъшняго благополучія, то она не только не благопріятна, но даже враждебна къ нему. Если человъкъ зябнетъ отъ мороза, страдаетъ отъ зноя, если на него наподають дикіе звіри, то это значить, что природа

не имъетъ для него никаного телеологическаго вначенія. Можетъ быть подобнаго рода вовраженія и инван свой смысяв и значеніе противь техь телеологических сближеній, на заднемь планв которыхъ действительно скрывалась мысль, что пелью природы должно быть матеріальное благосостояніе человъка, и которыя имели въ виду показать участіе природы именно къ этого рода благосостоянію 47). Но на самомъ дъль, такое пониманіе цвии природы было бы крайне поверхностнымъ и справедливо возбуждающимъ возраженія. Когда мы видимъ въ человёкв последнюю цель природы, то имвемъ въ виду не одну физическую его сторону и основанное на ея потребностяхъ благосостояніе, но преимущественно его разумно-нравственную, духовную природу, ен цвии и интересы; а такъ называемая польза той и другой не только могутъ не совпадать, но и быть противоположною. Какъ существо телесное, органическое, человекъ самъ входитъ въ составъ органического царства природы, составляетъ одинъ изъ ея моментовъ и уже потому не можетъ быть внъшнею целью природы. Для него, какъ для существа органическаго, природа не дълаелъ ни больше ни меньше, чэмъ и для гсвхъ органическихъ существъ. Если и неправда, какъ сей часъ увидимъ, что въ отношения къ нему одному она является какою-то злобною мачихою, то одинаково неверно и то, что она смотритъ на него какъ на какое-то особенно любимое и привиллегированное существо. Она относится къ нему, какъ существу органическому такъ же, какъ и ко всвиъ прочимъ организнамъ. Человъкъ подчиненъ физическимъ, химическимъ, физіологическимъ законамъ природы одинаково, какъ и прочія существа, и для него она конечно не дълаетъ исключеній. Но иное дъло, если иы будемъ имъть въ виду высшую, истинно человъческую сторону его, его духовною жизнь и условливаемыя ею явленія; эта сторона человъна, ся интересы и цъли и суть то высшее, къ чему стремится природа и въ чемъ получаетъ свое завершение и сиыслъ. Поэтому, когда ны говоримъ, что игръ созданъ для пользы или для блага человека, то должно понямать при этомъ не какое-либо матеріальное благо, или животное счастье, или



<sup>17)</sup> Примъры подобнаго рода поверхностныхъ телеологическихъ объясненій см. у Janet въ его: Causes finales, стр. 266 и слъд.

обыденную пользу въ родъ доставленія сытной пищи и теплой одежды, но благо высшее и пользу духовную; а это благо и есть вся та совокупность духовныхъ преимуществъ, которыя выражаются въ лучшихъ плодахъ его разума и воли. Какъ скоро мы такъ будемъ понямать значение природы, то окажутся тотчасъ пустыми и неидущими къ дълу возраженія, которыхъ смыслъ тотъ, что въ природъ есть много предметовъ не только безполезныхъ, но и вредныхъ для человъка, и что для блага его. еслибы оно было цвлью творенія міра, гораздо бы лучше вивсто настоящей земли, прямо создать роскошныя палаты и т. под. Все это было бы правда, еслибы назначение челована состояло въ животномъ поков и довольствв. Но если на это назначение станемъ смотръть иначе, то при ближайшемъ разсмотръніи могутъ оказаться разумными и цълесообразными для человъка и такіе предметы и явленія природы, которые по видимому не тольконенужны, но и вредять его физическому благосостоянію.

Мы имвень здвсь въ виду именно тв своеобразныя отношенія природы къ человъку, по которымъ нъкоторые называють ее не благотворною матерью, а мачихою, увъряя, будто для человъка и его блага она не дълаетъ даже и того, что дълаетъ для двугихъ животныхъ. Мы не будемъ здёсь останавливаться на положительной, свытой такъ-сказать стороны отношений природы къ человъку, такъ какъ этой стороны не отвергаютъ и наши антагонисты; они только противупоставляють ей другую, мрачную, будто бы опускаемую изъ виду защитниками телеологической идеи, называемыми ими оптиместами; они показываютъ только, какъ говорятъ, и обратную сторону медали. Здёсь какъ на болве выдающійся факть телеологического принвиенія природы къ высшинъ цълянъ существованія человъка, ны ногли бы указать на вполив разумное и пригодное для этихъ цвлей строевіе человвческого организма, способного быть въ высшей степени органомъ психическаго развитія, чего не замізчаемъ у другихъ животныхъ не стотря на частныя преимущества того или другаро изъ нихъ въ органическомъ строеніи предъчеловъкомъ 10).

<sup>16)</sup> Такова напр. равномърность и стройность развитія органовъ чувствъ; прямое положеніе человъка; физіологическія особенности въ устройствъ голосовыхъ органовъ, дающія возможность річи; гибкость организма и приспособленность его къ обитанью въ различныхъ містностяхъ, къ различнымъ занятіямъ и тому под.



Но если оставляя въ сторонъ этого рода телеологическія отношенія природы къ человаку, обратима вниманіе на та спеціальныя, которыя зовуть враждебными, увидимъ, что они-то именно, и притомъ не меньше, если не больше такъ-называемыхъ благопріятных служать въ духовному развитію человена. Возбуждая развитие его уиственныхъ и вравственныхъ сваъ они дълаютъ изъ человъка, какъ существа только органическаго, именно человъка въ высшемъ значенім этого слова, со всёмъ богатствомъ его карантеристическихъ особенностей, столь возвышающихъ его надъ животными. Не будь этихъ неблагопріятныхъ отношеній нь нему природы, на воторыя такъ жалуются, окружи человъка природа полнымъ доволъствомъ, такъ чтобы онъ не имълъ ни иумаы ни побужденія ни о чемъ заботиться, онъ никогда бы не вышель изъ состоянія самодовольнаго животнаго. Но уже то одно, что человъкъ является на свътъ безпомощнымъ и менъе приготовленнымъ для естественной жизни и менъе защищеннымъ отъ вліянія окружающей среды, чэмъ другія животныя, возбуждаеть его самодъятельность и умъ въ изобрътении средствъ пропитан и защиты, в это возбуждение даетъ первый толчевъ такъ-называемой цивилизаціи. Природа конечно не дала человъку ни густой шерсти медвъда для укрытія отъ ходода, ин силы льва для защиты отъ дикихъ звърей, ни крыльевъ орла, чтобъ быетро переноситься съ мъста на мъсто, но она дала ему въ замвнъ того разумъ, а для возбужденія его двятельности и поставила его организив въ тв менве повидимому благопріятныя отношенія въ окружающивъ его физическимъ вліяніямъ, на которыя часто жалуются. 1\*) Возникающая отсюда необевпеченность и нужда была первымъ источникомъ ремеслъ и некусствъ, а первопачальныя искусства, обезпечивъ матері-

Φύσις κέρατα ταύροις 'Οπλάς δ'έδωκεν ἵπποις, Ποδωκίην λαγωοίς, Λέουσι χάσμ' όδὄντων Τοῖς ίχούσιν τὸ νηκτὸν, Τσὶς ὁρνέοις πέτασθαι, Τνῖς δ'άνδράσιν φρόνημα.

(Anacreon. Od. 2)

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Премрасно выражена эта нысль у древияго поэта:

альное соществование человъка, дали досугъ и возможность къ высшему развитію душевныхъ силь, освободивъ человъка отъ гнета обыденныхъ нуждъ. Потребность защиты отъ дикихъ звърей изобръла оружіе, отъ неблагопріятных вліяній атмосферы, одежду и жилища; недостатокъ естественныхъ даровъ природы положиль начало вемледелію, рыбной ловль, торговль и пр. Начало саныхъ повидиному свободныхъ отъ утилитарныхъ целей наукъ часто скрывается въ той же многоплодной нуждъ, условдиваемой особеннымъ отношениемъ природы въ человъку. Историческое преданіе говорить намь, что геометрія обязана своимь происхожденіемъ необходимости искусственняго орошенія полей и религулированія воды при разливъ Нила. Астрономія родилась на обширныхъ равнинахъ Вавилоніи, гдъ кочующіе номады по теченію звъздъ должны были опредълять направленіе пути, и воспиталась на моряхъ, гдв въ древности звъзды служили единственными указаніями пути, и пр. Мы не говоримъ этимъ того, будто сдинственный источникъ всвуъ нашихъ познаній и дъйствій, возвышающихъ человъка надъ природою, есть нужда и потребность самосохраненія отъ враждебныхъ силь природы; этому противоръчиль бы опыть, указывающій на множество знаній и проявленій человаческой даятельности, не имающихъ никакого отношенія къ этому побужденію, но возникающихъ изъ чистой дюбознательности; но говоримъ только то, что эта нужда была первоначальным потивонь общечелоовыческого развитія, давшимъ возножность выступить затёмъ и другимъ высшимъ стремленіямъ человъка. О важности этого мотива часто забывають защитники телеологического возаранія на природу, останавливансь преимущественно на положительно благотворномъ значеніи техъ или другихъ явленій для человека. Но всестороннее телеологическое изследование должно бы показать не эту только сторону отношеній природы нь человіну, но и то, какое могущественное значение въ исторіи образованія инвли различныя неблагопріятныя вліянія природы, вызвавшей то явленіе въ сферъ его духовнаго развитія, которое мы называемъ борьбою человака съ природою. Тогда оказалось бы, что эта борьба вовсе не есть несчастіе, за ноторое мы имвемъ право жаловаться на природу, какъ на элую мачиху, но явленіе цалесообразно предусмотрънное въ общемъ стров міра.

Другая капитальная ошибка представленныхъ нами возражевій противъ телеологической свяви природы съ человіжомъ та, что въ нихъ накъ человекъ, такъ и природа берутся in statu quo, въ настоящій только моменть ихъ существованія. Не обращая вниманія на всецвлое, историческое развитіе накъ природы такъ и человъка, спрашивають: дли чего бы могь быть ему нуженъ теперь тотъ или другой предметь; не находи отвъта на этоть вопросъ, тотчасъ отвергають телеологическое значеніе его, и такъ какъ такихъ предметовъ набирается много.-то в всей природы. Но изъ того, что такой-то частный предметь въ настоящее время не имъетъ значенія для человъка, никакъ не следуеть, что бы онъ и вовсе не имель никакого вначенія; и это не потому только, что при данномъ состоянім нашихъ познаній о мір'я и челов'якв, мы часто не можемъ и знать такого значенія (хотя и эта причина инветь свою силу), но и потому, что при определении телеологическихъ отношений въ намъ природы, мы должны брать во внимание не человъка въ его настоящемъ положеніи, твиъ менве его такъ навываемую и узко понимаемую личную пользу, по человичество во всемъ продолженів его всемірно-историческаго развитія. Природа создана не для N. N. и его личнаго блага, а для человъка вообще; при этопъ естественно, что тъ самыя нвленія природы, поторыя окажутся нногда не только индиферентными, но даже гибельными для индивидуума, будутъ имъть благотворное значение для жизни чедовъчества; и въ общественной жизни общеполезная ивра часто сопровождается страданісив для некоторыхв лицв. Природа создана опять не для настоящьго только момента жизии человъка, но для всего продолженія его бытія на земль. Очень можетъ быть, что тв ея предметы, которые оказывается никуда непригодными для насъ въ настоящее время, не были такими въ предыдущія эпохи живни человёка, и очень можеть также быть, что въ будущемъ, когда съ большимъ усовершениемъ его, расширится и кругъ отношеній его къ природь, окажутся инвющими для него значение и такие предметы, которые теперь представляются ему совершенно ненужными; мы узнаемъ тогда причастность такъ сказать къ жизни человъка и такихъ предметовъ или явленій, которыя теперь кажутся бевразличными. Съ дальнъйшимъ развитіемъ искусственныхъ путей сообщенія, напр.:

жельзных дорогь, пароходства, воздухоплаванія, можеть быть окажутся нівкогда совершенно ненужными выочныя животныя, лошади, верблюды; но на этомъ основаніи едвали кто станеть доказывать, что эти животныя существовали безъ пользы для человіна. Съ успінхами химіи и медицины можеть быть врачебныя растенія будуть замінены (кажь и теперь часто заміняются) различными препаратами изъ неорганических веществь, солей и т. п.; но слідуеть ли отсюда безполезность врачебных растеній?

Если несправедливо при телеологическомъ объяснении отношеній природы въ человіну брать послідняго in statu quo, то также несправедиво и на природу смотрать въ настоящемъ только данномъ и установившенся порядки ея процессовъ и явленій. Но и такую несправедливость допускають противники телеологическаго возгранія. Они прямо вырывають какой-либо предметь изъ общей связи природы и затемъ спрашивають объ отношеніи его къ подьев или благу человека. Но природа не представляетъ чего дибо готоваго, разомъ устроеннаго и неизманчаго; чтобы произвести тв предметы, существа и явленія, которыя ны теперь видимъ, нуженъ быль продолжительный процессъ иногосложнаго развити и этотъ процессъ и теперь существуетъ для образованія каждаго продукта природы. Поэтому многое въ природъ имъетъ вначение не само по себъ, но только какъ средство для достиженія извъстного результата, какъ необходимый моменть въ развити природы. Поэтому странио напр. было-бы спрашивать, какое значеніе имфеть для человіка то или другое палеонтологическое животное или растеніе, и не находя этого значения отвергать всякую целесообразную связь между человъкомъ и природом. Палеонтологическая олора или озуна конечно не инвють вначенія на для природы ни для человака теперь; но она имаетъ посредствующее значение вакъ необходимый моменть въ исторіи природы, какъ средство, при помощи котораго природа выработала настоящую олору и оауну. То же ножно сказать и о телеологичекомъ значеній иногихъ предметовъ природы. Системе природы и нити, телеологически связывающія различныя ся существа, слишкомъ иногосложны и запутанны, чтобы мы имвли право безъ дальняго разсужденія все относить прамо въ человъку и непосредственно приравнивать въ его поль-

замъ и интересамъ. Изкоторые предметы имзють отношеміс въ нему не примое, но очень отдаленное и косвенное, въ томъ симсяв, что служать только средствами нь произведению твхъ предметовъ, которые вивють для него болье прямое и потому болъе очевидное значение. Поэтому слишкомъ легкомысленно и поверхностно было бы отвергать целесообразность природы на томъ основанім, что мы не въ состоянім отвітить напр. на вопросы: какую пользу приносять человаку внеуворіи, тоть или другой видъ насъконыхъ, мухи, муравьи и т. п. Эти виды могутъ и не имъть никакого прамаго телеологическаго отношенік къ человъку, но они имъють свое значеніе въ общемъ стров органической природы, какъ средства или условія существованія другихъ породъ, которыя въ свою очередь уже болье инфютъ значенія для жизни природы и человіна. Такъ изъ остатковъ кремне-панцырвыхъ инфузорій образуются цалые вавествовые, плодносные пласты; мелкія насёкомыя служать пищею иногихъ высшихъ животныхъ. Вообще, повторимъ, манина природы слишкомъ сложив для того, чтобы въ дълъ телеологичесвихъ изследованій мы могли удовлетворяться поверхностными вомбинаціями и сближеніями между различными ен продуктами и человъкомъ и на основаніи ихъ признавать и отвергать значеніе ихъ для человъка. Отвергающій это значеніе на томъ только основаніи, что не видить прямаго и непосредственнаго отношенія многихъ предметовъ къ человіку, похожь на того, вто для постройки дома полагаль бы необходимымь только обработанный матеріаль, напр.: кирпичи, доски, бревиа и пр., а всъ тв предварительныя работы, посредствомъ воторыхъ производится этотъ матеріаль, считаль бы ненужными и безцільными, точно также какъ и тв подмостки и леса, при помощи которыхъ строится зданіе. Такъ въ природь, не все имъетъ прямое цъдесообразное отношение въ человъку; многое въ ней есть приготовительная работа, - лъса и подностви для произведенія явленій, которыя только въ окончательной форм'я им'яють значеніе для духовнаго развитія человава.

Сказаннымъ нами отчасти уже устраннется и то представдяющееся на первый взглядъ довольно сильнымъ возраженіе, что еслибы природа была цълесообразно устроена для человъка, то въ ней есе безъ исключенія должно бы инэть къ нему отношеніе,

точно также какъ въ хорошо и целесообразно устроенной машинъ всъ части безъ исключенія стройно приложены въ достиженію данной цвли: между твив въ природв человвив пользуется далено не всемъ, да и въ техъ предметахъ, которыми польвуется, имветь значение для него только какая либо часть, свойство, особенность предмета. Мы заметили уже, что это явленіе объясияется твиъ, что многое въ природъ, что кажется неимъющимъ отношения въ человъку, имъетъ значение второстепенного оредства или условія къ произведенію тахъ явленій, которыя имъютъ такое отношеніе. Такъ въ машинъ все конечно приспособлено въ данной цели; но чтобы явилась на светь самая машина, можетъ быть нужны многія другія второстепенныя и побочныя машины и сложныя орудія, о которыхъ никакъ нельзя сказать, чтобы они не имъли уже никакого отношенія къ конечной цвин нашины. Но этинь объяснением котя вначительно ослабляется, но не устраняется еще окончательно представленное наин возражение. Здесь-то во всей силь оказывается значение установленнаго нами различенія цілесообравности внутренней м вившней, имманентной и относительной, - различеніи, о которомъ забывають часто не только противники, но и защитники телеологической идеи. Мы видели, что природа, кроме внешней цели,-служенія высшимъ интересамъ бытія духовнаго, разумносознательнаго, имъетъ и свою внутреннюю цъль: эту цъль мы опредълили накъ сохраненіе и развитіе жизни самой же природы какъ стройнаго и прекраснаго цълаго. Но допускан самостоятельную, импанентную цёль природы, мы уже не имвемъ права на ен предметы и нвленія смотрёть молько канъ на средства къ достиженію вившней ей цван, каково усовершенствованіе и благо существъ разунно-свободныхъ. Очень понятно, что при разужности устройства природы, невависимо отъ своей имманентной цъли и нисколько не въ ущербъ своей самостоятельности, она можеть достигать и вившнихъ цвлей, для которыхъ будеть служить орудіемъ; но въ тоже время она будетъ осуществлять и свои собственныя цвин невависимо отъ внашнихъ. Возможность такого совивстнаго достиженія двухъ цвлей: внутренней и вившней, наглядно представляеть каждый органическій индивидуумъ, каждая органическая порода. Но при такомъ возврвнів на природу, очень естественно и даже необходимо, что не все въ

ней будеть нивть телеологическое отношение къ человъку, в только ивчто, т.-е. извъстивя сторона, качество, свойство канъ во всей природъ, такъ и въ каждомъ изъ ея предметовъ; напротивъ, многое въ ней будетъ имъть вначение только накъ средство осуществленія собственных в на природу, нисколько не ослабляя телеологического значенія ея для человъка, въ тоже время вполив объясиметь всв случаи кажущагося отсутствія цівеофобразных связей нежду нею и человіномъ. Такъ напр. мы не можевъ безъ крайнихъ натяженъ объяснивь значеніе многихъ видовъ растеній и животныхъ для человіна: но въ танихъ натяжнахъ нетъ нивакой нужды; телеологическое значение имъ не трудно объяснить, если буденъ имъть въ виду, чао природа преследуеть не тольно вившино, но и свою инманентную паль; пидифферентным но отношению нъ человану растенія и животныя нивють свой симель и вваченіе въ общемъ стров природы. Ихъ телеологическое вначение для человъта поэтому будеть соотоять не въ прямом каномъ-либе содъйствін твиъ нае другинъ его потребностянъ, но въ устроенія гарасническаго правод природы вообще, воздайствующаго на человака воего совокупностію своихъ явленій.

Отстранскіе больней части вовраненій, направленных противъ имели о телеологическомъ отпошени природы въ человъку, до сихъ поръ не представляю для насъ большихъ затрудненій, такъ напъ оти вовращения основивались или на поверхностномъ HOHETIN O TOMB, TTO HOMENO HASHBATL HOLLSON MAN SASTONES TEдовъка, или на нерполив точномъ пониманім самой цвлесоебравности: при чемъ сибимивалось примое и посвенное, бликайшее и отданские онацение различных предпетова и явленій для чедовина. Но что сказать с чимь предметамъ и областямъ природы, исторыя перидимому не имеють даже и самаге отдаленнаго отношения из человану? Ограничиваясь планетою, на воторой ны нивень, ны коночно, при болье вничательномы изучения си предметовъ и явленій, моженъ прослёдить и открыть телеологическія инти свявывающій ее съ существованіснь человъда и моженъ пестому сказать, что она преднастачена из тому, чтобы служить милищемъ человека и содействовать ого духонно-правственному развитію,--- можемъ сказать, что земля существуетъ для человъка. Но имъемъ ли мы праве, не ограничива-15

нсь вемлею, ставить себя центромъ мірозданія и говорить безусловно, что вся природа, вся вселенная существуетъ для человъва? Мы указали очень въскія возраженія противъ этой мысли, которыя говорятъ, что подобное притязаніе было бы невъронтною гордостію и самомнъніемъ съ нашей стороны.

Конечно, уступая силь возраженій, мы имвемъ полную возможность ограничить телеологическое отношение природы къ чедовъку одною малъйшею частью ея, т -е. вемлею, нисколько не нарушан тэмъ общей телеологической идеи о разумности и цълесообразности всего существующего. Для этого нужно только формулу: міръ существуєть для человіка, видоизмінить такь: міръ существуєть для существъ разумно-сознательныхъ. Этою видоизмъненною формулою предполагается, что человъкомъ не ограничивается сфера духовно-органического, сознательно-разумнаго бытія, что кромъ человъка и выше его могуть быть и другія подобныя ему существа, къ которымъ невыдомые и недоступные даже нашему эрвнію міры могуть находиться въ тавихъ же цълесообразныхъ отношеніяхъ, какъ наша земля съ ея произведеніями въ человъку. Такое предположеніе представляется очень въроятнымъ съ философской точки зржнія и не встржчаетъ ръшительнаго противодъйствія со стороны наукъ естественныхъ. Философія не можетъ ничего сказать противъ той мысли, что рядъ существъ, восходя по степенямъ относительного совершенства, не заканчивается человъкомъ; границы нашего познанія и наблюденія мы не имвемъ право считать границами и самой дъйствительности. Очень можетъ быть, что кромъ насъ и населяющихъ нашу планету органическихъ существъ, есть и другія подобныя существа, и что богатство и разнообравіе природы далеко не исчерпывается тами формами органической и психической жизни, какія мы находимъ на земяв. Къ подтверждевію этого предположенія ведеть нась и самая телеологическая идея. заставляющая насъ считать невёроятнымъ, чтобы безчисленное иножество свътивъ, изъ которыхъ иногія превосходять величиною землю, существовало безъ всякой цели, а эта цель всего естественные можеть мыслимою такь, что эти міры каждый служать ивстомъ для развитія своеобразной органической и психической жизни. Что касается до наукъ естественныхъ, то здась, вакъ навъстно, существуютъ разногласія насательно вопроса е

такъ-называемой обитаемости міровъ; но уже самое существованіе разногласій показываеть, что наука не сказала здісь послъдняго слова и что существование во вселенной другить органически-разумныхъ существъ вромъ человъка инъетъ столько же шенсовъ въроятности въ свою пользу, вакъ и противъ. Здёсь по поводу спеціальнаго нашего вопроса, мы конечно не можень входить въ подробное разъяснение этого предмета Замътимъ только, что споры натуралистовъ васается лишь области болье доступпой нашему наблюденію, нашей солнечной или планетной системы. Въ этой сферь, нельзя не совнаться, эмпирическія наблюденія говорять скорже противъ, чёмь въ польку обитаемости планеть. Такъ на ближайщемъ спутникъ нашей вемли -- лунъ. обитаемости ен препятствуеть дозначное отсутство атмосферы. Остальныя планеты, равно вакъ и солице, за исключениемъ саныхъ близвихъ нъ земному шару, каковы Марсъ и Венера. до такой стецени отличаются отъ земли своили физическими свойствами, что вовможность существованія тамъ органической жизни, сколько нибудь подобной той, катую заивчаемъ у насъ, рвшительно немыслима 20). Что касается до двухъ блинайшихъкъ намъ планетъ, то и на михъ по всей въроятности могутъ быть подходящими въ земнымъ условіямъ органической жизни только напоторыя части или мастности мхъ; напр. на Венера, около полюсовъ можеть быть влимать соответствующій нашему экваторіальному. Но вамъ повидимому ни сильны доказательства противъ обитаемости изанотъ 21), они не имеютъ однавоме рв-MAIDINATO TOLOCA BE BONDOCE O BOSNOMHOCTH HIE HEBOSNOMHOCTH существования во всеменной другихъ подобнымъ намъ существъ, " Tary rand othograph toldro no hamen ulahethor chetens, noторая во всякомъ случай есть инчтожная часть вселенной. Что такое дъластся за предълани нашей солнечной системы, наблюденіє не можеть дать нам'я никакних свідівній, деже самых в гнпотетическихъ. Если признать, что неподвижныя свифоватящіяся ЗВЪЗДЫ ТОЖЕ ЧТО НАШЕ СОЛИЦЕ, ТО ОЧЕНЬ ВЪРОЛТНО,----ЧТО И ДОПУСИВ-етъ астрономія, -что и они подобно солнцу составляють центры.

дяють свои. См. Фланарьона, иногочисленность обитаемых в провча-15\*

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>). Допребности, см. въ нингъ Страхова: Міръ накъ цълос. 1872. С. П. Б.
<sup>24</sup>). Допазательстванъ защизинин обитаемости иманетъ противупостав

около которыхъ вращаются невидимыя для насъ планетныя системы. При безчисленномъ множествъ этихъ самосвътящихся центровъ или солицъ и вращающихся около нихъ планетъ, и втъ ничего невъроятивго, что могуть быть и такія шланеты, кото--добод ити вжехжива са волителения сини синопонью оп вид ныхъ положеніяхъ, какъ и наша эсмля въ нашену селицу, а вийсть съ этимъ будуть даны условія къ возникновенію органической и психической живии не на одной нашей плачеть. Не говоримъ о томъ, что рёшая вопросъ о возножности или невозножности существованія жизни на другихъ планетахъ, несправедино было бы брать ивркою органической и исихичеческой живни видимыя нами на земль существа и данныя здысь физическія условія этой живни. Изъ того, что существованіе организмовъ немыслимо для нась, при другихъ чемъ наши окричесвихъ условіяхъ, несколько не следуеть еще, чтобы своего рода организмы не могли существовать при совершенио вныхъ условіяхъ, хотя конечно образъ такого существованія для пасъ, ограниченных земною природою, субъективно непредставимъ.

Такимъ образомъ мыслію о существованіи во вселенней другихъ сознательно-разумныхъ существъ кромів человіна можетъ быть внолит удовлетворено требованіе щілесообразности природы. Недостатовъ этой мысли состоять лишь въ темъ, что ема имъетъ гипотетическій характеръ и поэтому не можетъ быть вполит несомийннымъ рішеніемъ представленныхъ нами возраженій, а только вітроятныхъ, при чемъ степень вітроятности ед увеличивается и уменьшается, судя по тому, признасть ли им разумность и цілесообразность въ мірт мли ність. Для тітчь, кто приридеть се, ема въ высніей стемени вітроятна; для отвергающихъ ес она отень слаба, именло потому, что положительныхъ эмпирическихъ доназательствъ въ си пельку піть, да сдвели они будутъ возможная и съ дальнійшими успіхами остроновів.

Въ виду тельно въроитной, а не несомнънкой силм мнюли о существовании во вселещной другихъ духовно-органическихъ существъ времъ человъка, не воевратиться ли намъ мезадъ, нъ первой, невидоизивненной еще формулъ, что міръ созданъ для блага человъка, в не вообще для разумно-нравственныхъ существъ, бытіе которыхъ представляется намъ гипотегическимъ? При этомъ конечно мы ставимъ человъка вершиною и вънцемъ

мірозданія, а земль, несмотря на ен инчтожество, какъ жилищу совершеннъйшаго совданія, отводимъ самое почетное мъсто въ мирівдахъ другихъ небесныхъ тълъ. Мы не скрываемъ, что эта мысль не пользуется сочувствіемъ въ маше время, и новъйшее съ матеріалистическимъ оттънкомъ естествознаміе двже тщеславится тъмъ, что оно при помощи астрономіи совершенно ниспровергло эту въ существъ будто бы религіозную, а не научную мысль о важномъ значеміи человъка и земиаго шара въ области вселенной, показавъ, что земли есть не болье какъ ничтожная песчинка, затеряниая среди миріадъ другихъ небесныхъ тълъ. Но дъйствительно ли эта мысль окончательно побита и уничтожена,—мысль, которую однакомъ раздъляль Гегель, вовсе нестъснявшійся какими-то религіозными традицівми?

Если иы всмотримся ближе, на чемъ въ сущности основано мивніе о такъ-навываеней инчтожности земли и человіва во вселенной, то легио увидимъ, что главный и единственный аргументъ вдесь пространственная налость и пожалуй-нецентральность земли въряду другихъ громадныхъ міровыхъ твлъ; ремля, говорять, не болье какь песчинка въ ряду этихъ тъль. Но изчврять качественное значеніе и важность чего-либо величиною и пространствомъ, -- дъло едвали научное; это -- точка эрвнія дитяти и динари, а не оплосоов. Пусть земля ванимаеть ничтожное пространство въ сравнени съ нассою другихъ тель; это одно обстоятельство инсколько не ившаеть ей быть болве совершенною и имъть большее значение, по богатству и разнообразію своихъ существъ, ченъ огромнымъ планетамъ и неподвижнымъ звъздамъ, если онъ представляютъ собою не болъе, накъ скученныя массы неорганической матеріи, лишенныя органичесвой жизни. Обратите виниание на землю: органическия существа, если ихъ собрать всв вивств, займутъ инчтожное мъсто въ сравнени съ огромными глыбами неорганическихъ веществъ, составляющихъ толщу вемли; но ито скажетъ, что органическій міръ имъетъ цънности и значенія меньше, чъмъ неорганическій? Человъкъ по массъ и пространству меньше, чъмъ многія органическія существа, но тімь не меніе онь выше и совершевнів ихъ. Въ самомъ организмъ важнъйшія и существенныя части, напр. мозгъ, сердце, вовсе не занимаютъ самаго наибольшаго пространства, вовсе не выдаются своею величиною и даже прасотою, но занимають самое скромное мѣсто. Еще меньше смысла въ томъ представленіи, что самое важное должно быть мѣстно центральнымъ и что земля, а съ нею и человѣкъ, потому не можеть быть идеальнымъ центромъ и кульминаціоннымъ пунктомъ мірозданія, что она такъ-сказать затеряна въ ряду другихъ небесныхъ тѣлъ. Такое представленіе о важности серединнаго или центральнаго мѣста, дозволительное Пифагору при младенческомъ состояніи философіи, совершенно неумѣстно было бы въ наше время. Только по людскимъ приличінмъ самый важный господинъ сидитъ по серединъ, окруженный другими. Природа не знаетъ такихъ приличій; органическая жизнь напр., — важнѣйшее, что есть на землъ,—занимаетъ не центральное мѣсто, а сосредоточена на пермферіи земнаго шара; въ человѣкѣ важнѣйшій психическій процессъ,—мышленіе пріуроченъ не къ средоточію организма, а къ незначительному пункту мозга.

Все это показываетъ, что пространственные такъ-сказать аргументы, если намъ не представятъ другихъ, только для повержностнаго мышленія могутъ имъть значеніе какъ возраженія противъ высокаго и исключительнаго значенія человъка во вселенной. Несмотря на громадность и многочисленность міровыхъ тълъ, всё они столько же могутъ имъть цънности въ сравненіи съ землею, сколько на землъ громадныя неорганическія массы въ сравненіи съ человъкомъ. Одна громадность этихъ тълъ нисколько не мъщаетъ землъ быть единственнымъ мъстомъ высшей, разумно-иравственной жизни.

Но въ такомъ случав, скажутъ намъ, если признать человъка единственнымъ сознательно-разумнымъ существомъ природы, мы должны будемъ поставить его и единственною цвлью вселенной, а это, какъ мы видвли, представляется невозможнымъ, но отсутствію какихъ бы то ни было телеологическихъ связей между нимъ и отдаленнъйшими частями вселенной. Какое отношеніе могутъ имъть къ землъ и къ человъку отдаленнъйшіе міры, мерцающіе для насъ, какъ свътлыя точки на небесномъ сводъ?

Но и здѣсь нельзя сказать, чтобы признающіе исключительное иоложеніе человѣка во вселенной остались совершенно безотвѣтными. Уже то одно, что отдаленнѣйшія міровыя тѣла, повидимому совершенно равнодушныя къ судьбамъ и жизни человѣка,

составляють однакожь обильный матеріаль для его любознательности, высшая, нравственная цёль которой—благоговёніе предъ величіємь Творца, указываеть на идеальную, телеологическую связь между ними и человёкомь. Но и независимо отъ этого вполнё согласнаго съ телеологическою идеею объясненія, помощь для отвёта на выставленное недоумёніе подають намъ тё двё точки зрёнія на цёлесообразность, которыя указаны нами выше, для объясненія тёхъ случаевъ, когда нёкоторые предметы и явленія на земномъ шарё представлялись намъ не имёющими никакого отношенія къ человёку. Что тамъ сказано нами по отношенію къ землё, то отчасти можетъ быть примёнено и ко всей вселенной.

Мы отличили непосредственное телеологическое отношение къ человъку различныхъ предметовъ и явленій отъ посредствованнаго и косвеннаго. Многое на землъ, что не имъетъ прямо никакой связи съ человъкомъ, служило и служитъ только средствомъ въ произведенію техъ явленій, которыя имеють такую связь. Такимъ же точно образомъ, прочія свътила и планеты, не вивя непосредственной телеологической связи съ человъкомъ, могутъ въ процессъ мірозданія имъть значеніе какъ средство нии условіе для выработки, такъ-сказать, земнаго шара въ томъ видъ и съ тъми особенностями, которыя нужны, чтобы сдълать его мъстомъ развитія сначала органической, а затымъ психической жизни. Что насается до нашей планетной системы, центромъ которой служить солнце, то эта мысль вполнъ въроятна по тъсной связи земли съ солнцемъ и всею этою системою. Менъе въроятною представляется эта мысль по отношению въ другимъ солнечнымъ системамъ. Мы не видимъ связи между ними и нашею системою, которая кажется намъ самозавлюченною и отдъльною; мы не знаемъ, почему бы для образованія и существованія нашей планетной системы могли быть нужны въ свою очередь другія системы; намъ кажется, что если совершенно выкинуть нашу систему изъ ряда другихъ, то въ нихъ не произойдеть никакого разстройства, точно также какъ и въ нашей, еслибы не существовало другихъ: не было бы звъздъ на небъ,и только. Но на это должно сказать, что намъ совершенно неизвъстны нити связывающія различныя планетныя системы и что по этому очень можеть быть, что эта связь гораздо суще-

ственные и тысные, чымы кажется. Очень можеты быть, что по невъдомымъ намъ законамъ мірозданія и наша планетная система, а съ нею земля и самъ человъкъ, не могли бы явиться и существовать, еслибы не было прочихъ планетныхъ системъ. Очень можетъ быть, что и всв планетныя системы съ ихъ солнцами и спутниками находятся въ такой же существенной связи и взаимоусловливаемости, въ какой отдельные органы въ нашемъ организмъ, такъ что вся совокупность вселенной условливаетъ каждую часть и наоборотъ каждая часть находится въ необходимой связи съ цълымъ строемъ вселенной и не можетъ быть выпущена безъ ущерба и даже разстройства этого цълаго. При такомъ взглядъ на строй вселенной для насъ станетъ понятнымъ и то, какимъ образомъ неимъющія повидимому никакого отношенія къ землів и человівку свізтила на самомъ ділів могутъ имъть къ нему, хотя очень отдаленное, но твиъ не менъе существенное телеологическое отношение. Вселенная представится намъ какъ органическое целое, вся деятельность и жизнь которой отъ отдаленнъйшихъ периферій такъ или иначе направлена въ тому, чтобы выработать такъ-сказать мозгъ и центральный (въ переносномъ, а не буквальномъ смыслв) органъ мірозданія, т.-е. человъка. Пространственная величина вселенной и малость человъка, какъ мы сказали, тутъ ничего не звачить.

Другая точка зрвнія, о которой мы упомянули, и которой также не должно упускать изъ виду при разрішеній недоуміній относительно телеологической связи вселенной съ человівсомь, есть мысль о существованій въ природі, кромі внішней и относительной,—внутренней и имманентной ціли. Имія въ виду эту ціль мы иожемь и не усиливаться особенно отыскивать нити связывающія человівка съ отдаленнійшими сферами мірозданія; вселенная существуєть конечно для человіжа или для разумных существъ вообще, но не исключительно. Она есть стройное, относительно самостоятельное бытіє: многое въ ней иміветь місто какъ условіє для произведенія этого строя, для образованія космоса, какъ прекраснаго, гармоническаго цілаго, поэтому мы ме должны смущаться тімь, что не все въ ней для человіка или что тів предметы, которые имівоть отношеніе къ нему, не соотвітствують повидимому ся величію и разнообразію.

Такимъ образомъ и тъ возраженія противъ мысли о чело-

въкъ, какъ о конечной цъли природы, которыя представляются наиболъе серіозными, не принадлежатъ къ числу неразръшиныхъ. Они одинаково разръшины, будемъ ли мы признавать послъднею цълью природы вообще существа разумныя, не ограничнвая царства ихъ однимъ человъкомъ, или исключительно человъка, не признавая кромъ его никакихъ однородныхъ ему существъ во вселенной. Что касается до того, какое изъ этихъ двухъ предположеній имъстъ на своей сторонъ болъе въроятности, безъ отношенія къ занимающему насъ вопросу о цълесообразности природы, то вопросъ объ этомъ мы оставляемъ открытымъ и ръшеніе его предоставляемъ читателямъ. Въ настоящемъ случать достаточно, если достигнута наша главная цъль—доказать разумность въ строть міра и ту мысль, что природа онзическая имъстъ свою конечную цъль въ духовной, въ составъ которой входитъ и человъкъ своею психическою стороною.

В. Кудрявцевъ.

## СЛОВО

на 12-е января 1878 года. \*)

Нѣкогда въ великій день праздника, среди храма Іерусалимскаго видямо стоялъ Самъ Господь храма, и множеству народа собравшагося на праздникъ слышимо возглашалъ такое благодатное слово: аще кто жаждеть, да пріидеть ко Мню и пість. Вируяй въ Мя, якоже рече писаніе, ръки от чрева его истекуть воды живы (Іоан. VII, 37, 38).

И нынв въ семъ храмв благодатнаго и тамиственнаго присутствія Христа Господа да прострется къ сонму празднующихъ сіе самое собственное слово Господа—слышимо всвиъ, импошимъ уши слышати.

Аще кто жаждет, да пріндеть ко Мин и пість. Впруки съ Мя, якоже рече писаніе, ръки от чрева его истекуть воды живы. — Евангелисть, записавшій слово Христово, кратко объясняеть: пото Онь сказаль о Духь, котораго имыли принять върующіе во имя Его" (ст. 39). И такъ жажда, о которой идеть дыло, есть какаято необыкновенная жажда, которая и утоляется необычайно — изліяніемь Духа Божественнаго въ душу человъческую. Что это значить?

Намъ понятите обыкновенныя желанія, обыкновенныя стремленія духа человъческаго, и—обыкновенное удовлетвореніе этихъ стремленій. Посмотримъ, не объяснится ли намъ этими обычными явленіями нашей жизни та необыкновенная жажда и то необыкновенное ся удовлетвореніе.

<sup>\*)</sup> Говорено въ церкви Московскаго Университета профессоромъ Богословія, протоіереемъ Н. А. Сергіевскимъ.

Человъку обычно желаніе счастін, блаженства; и это - сильное жельніе у веткъ, встиъ общая жажда, канъ жажда воды въ день виойной. Что же? Обыкновенное удовлетвореніе этого желанія удовлетворительно ли? Не будемъ спрашивать техъ, которые могуть утолять этой жаждё кань бы каплями воды, собираемыми перстомъ, едва достаточными, чтобъ на малое время остудить пламень жажды, послъ чего жажда жаждущихъ еще болъе раз горается. Эти люди не могутъ дать отвъта правильнаго; по невъдънію они скажуть, что еслибы имъ пить не каплями, а чашею полною, то ихъ жажда удовлетворилась бы. Итакъ надобно спросить твхъ, которые пьють венное счастіе чашею полною. Но если они не въ опьянения, а тэмъ болъе не въ обморовъ отъ опьяненія: то они признаются, что на днв ихъ чаши горечь, и потому счастіе-мечта, что ніть его во всёхь благахь міра, что желаніе счастія цълымъ міромъ ненасытимо; что върно свазаль древній цвинтель вежнаго блаженства: все суета и томасніе духа (Евкя. II, 11). Итанъ видите, обывновенное желаніе счастія, при всевозможномъ человъческомъ удовлетворенів, въ концв концевъ возрастаетъ до необыкновеннаго томленія духа ничвиъ ненасытимаго.

Обычное человъку желаніе счастія, блаженства есть цвльное желаніе всего существа человъческого, но оно проявляется въ различныхъ образахъ. Высшіе образы его проявленія суть жеданія добра и истины. Итакъ спросимъ еще: стремленіе человъна нъ добру удовлетворино ли? Конечно, объ этомъ надобно спрашивать тахъ, для кого добро не одинъ звукъ слова, для кого добро есть цвль и подвигь жизни. Чтожь? Кто-либо изъ таковыхъ насытиль ин свою жажду добра, нашель ин удовлетнореніе въ своемъ стремленіи? Послушайте первоверховнаго Апостола Христова, который подвигомъ добрымъ подвизался, но что онъ открываеть о естественномъ человъческомъ стремлении въ добру? "Янаю, говоритъ овъ,что не осиветь во мив, т.-е. въ плоти моей, доброе; потому что жельніе добра есть во мив, но чтобы сдълать добро, того не нахожу. Добра, котораго хочу, не дълаю, а вло, котораго не хочу, дълаю. По внутрениему чедовъку нахожу удовольствіе въ законъ Божіемъ; но въ членахъ монкъ вижу иной законъ, противоборствующій закону уна моего и аблающій меня плонникомъ закона грбховнаго, находищагося въ членахъ моихъ. Бъдный я человъкъ! Кто избавитъ меня отъ сего тъла смерти?" (Рим. VII 18—23). Слыщите, какъ равгорается жажда добра, до накого смертнаго томленія доходить, при невозможности самому великому подвижнику добра вколив изъ своего существа утолить эту жажду. Опять естественная нотребность по мъръ удовлетворенія въ концъ концевъ вограстаєть до необыкновеннаго томленія духа: бъдный человъкъ! кто избавить его отъ сего смертнаго томленія?

Можеть быть, счастливъе тъ естественно жаждущів, которые стремятся къ истинъ и удоваетворяють свое стремасніе пріобрътеніями повнанія истины; они не обрадують ли насъ своимъ успъхомъ? Кого намъ здъсь спросить? Едвали будетъ удобио спрашивать техъ, для которыхъ самый вопрось объ истиче есть какъ бы праздный вопросъ. Они скажутъ: мы не занимаемся такою отвлеченностію какъ истина, ны ищемъ и достигаемъ отдельных познаній. Однако, что это значить?--не то ли, что дюди только по каплямъ собираютъ истину; следовательно полнаго удовлетворенія не вивють, и потому оть внутренняго недовольства не хотять говорить о ней? Спросимъ же тахъ искателей истины, которымъ она любезна, которые ищутъ ся полноты и целости, которые отдельныя познанія сводять на единству, канъ бы собирая отдальныя наши въ чашу, чтобъ отъ исполненія ен утолить жажду истины. Одинъ и лучшій изъ такихъ любомудрствующихъ самъ признался, что всеми усиліями повнавательными онъ достигь только одного познанія, -- онъ узналь, что ничего не виаетъ, то есть ничего не достигь, чвиъ бы утоанась жажда истины. Другіе тоже самое говорять другь другу: система последующая низлагаеть сй предшествующую, чтобъ самой въ свою очередь быть низложенною. Въ этомъ круговорота неудовлетворяющихъ системъ знанія міръ доходить наконепъ до такого отчанинаго положенія, что въ томленіи неудовлетвореннаго духа рышительно сомнавается вы самой истинь, въ ся жизни, въ ся дъйствительности;--міръ безнадежно военицаеть: чид есть истина? разви есть истина? Такое сомниніе есть смерть уна человівческого отъ неудовлетворенной жамды истины.

Не видимъ ли ны такимъ образонъ, что духовная жажда чедевъна, жажда добра, истины, блаженства, вообще есть пъчто необъявновенное? Ота велиная мажда неуспекомнается внутренно не существа самого челована, и — понитно, почему? — потому что человать минемы живны не изъ самото себя и не из самоть себь. Ота мажда не утолиется и ничамъ визинимъ, ниме цальных міромъ, и — еще помятиве, почему? — потому что человать самъ есть цалый міръ и еще ивчто высшее міра. Что же? тама мажда, и ничамъ неудовлетворяемая жажда не угромаетъ ли человачеству голодною смертію? — И такъ какъ ато жажда духовная, то — вачною голодною смертію?

Но эту необынновенную жажду человена утолить и пришель богочеловень и воветь жаждущих: "ито жаждеть, иди ко Мий и ней; не семиввайся, вёруй, что Я твой Спаситель, утолю твою жажду смертную; если вёруешь въ Меня, который изначала быль тебъ живнію, то вода, которую Я спова дамь, будеть въ тебъ внутреннить неточинномь, текущимь въ живнь вёчную; излію оть Духа Моего въ твою душу, и въ ней рёкою потечеть вода живан. Аме кто жажедеть, да пріндеть ко Мии; и пість. Вирупі съ Мя, якоже рече писаніе, раки оть преса его истекуть воды живы.

Уразумбемъ, братіе наное глубоко истинное удовлетвореніе жащам нашей природы предлагается намъ чрезъ вёру въ Дриста Спасителя. Дуту человіка можетъ удовлетворить только Дуть Бомій, поторый по существу есть Духь истини, Сопровиме бличко, или всикаго добра, Уташитель, или источникъ блаженства. Ибкотда кутамъ вёрующимъ во Христа видино былъ инспосленъ Духъ Вомій, и съ той минуты вовіки Онъ пребмваєть въ Церкви Кристовой. Св. Церковь имбетъ Духа Вомій въ Слові Евангелія, въ тамиствахъ, въ исполненіи заповітей Христовыхъ. Такъ въ церкви Христовой неизсякаемымъ ключемъ бьетъ источникъ оной воды живой, и непрестанно простирается слово Христово: кто жаждеть, приди и пей.

Послё этих развышленій, на благодатное призываніе Христа Господа неужели кто-мебо еще снажеть: я не жажду, или же— я самъ имъю, чёмъ утолить мою жажду?—Разсуди упорствующій; одно изъ двухж если истинно, что ты самъ имёешь, чёмъ утолить оную духовную томительную для души жажду; если въ тебъ самомъ внутреннимъ илючемъ бьетъ источникъ напояющій, или, ежели ты знаешь во внёшнемъ мірѣ какой-любо никому другому невъдомый животворный источникъ: тогда для чего ты

томишь свою душу, для чего не наполешь ее благовременно, правильно и ровно, чтобъ желанія души были небользиенны, нетомительны?.. Если же висче одблать не можешь, если и твоя душа испытываеть безповойство внутреннее, и неудовлетворен. ность отвив, то не лучше ли не обольщать себя и другикъ, не лучше ли признаться, что, ты жаждещь, и ни въ себъ самомъ не находишь того, что утоляло бы твою жажду, ни во всемъ міръ не обрътаешь того, что бы ей удовдетворило? Если же такъ, то никто не устраняйся отъ призывающего .Спасителя: аше кто жаждеть, да придеть ко Инь, и пість. Пусть не дунають, что этимъ призываньемъ призывають ихъ разстаться со встии естественными и человъческими источнивами очастія, добра, истины. Совствъ иттъ. Христосъ не говоритъ: бросьте вст ръки, источники и водоемы земли. Нъкогда Онъ Самъ, утрудившись отъ пути, сидвать на источникв, и ивкоторой женв пришедшей почерпнуть воды говориль: дай Мих пить. Въ тотъ разъ онъ также предложиль учение о водъ текущей въ жизнь въчную, и на прощеніе жены: дай инв эту воду, чтобь мив не приходить сюда чернать, не отвъчаль сонзволительно.

Итанъ почерпайте отъ источниковъ земныхъ и человащескихъ, насколько это въ порядка земной жизни, но не уклоняйтесь отъ источника небеснаго Христова, единаю на потребу источника текущаго въ жизнь вачную.—Приступайте ко Христу въ Церкви Его. Приближайтесь иъ нему варою, и по вара молитвою и любовію; и пейте сватъ истины и жизнь благодати и правды—изъ Его заповадей, изъ Его Евангелія, изъ Его таниствъ,

## иностранная богословская литература.

Das Formal-princip des Protestantismus.

Past. Alfred Resch.

Вышеприведенная брошюра представляеть одно нес проявленій высказывающагося въ настоящее время, въ върующемъ протестантизить, стремленія обосновать свое догматическое ученіе на твердой почвъ-для того, чтебы имъть восможность усиъщно бороться и противъ унитаризма, все болье и болье пронивающаго въ протестантизмъ, и противъ радіонализма.

По самому существу дала эта новая нопытка однаю не достигаеть своей цали также какь и предъидущи, ибо осначенное основание можеть быть найдено тольно въ сечетание инвей вселенской Церкви со священнымъ Писаниемъ. Отрицая одина изъ этихъ элементомъ, протестантизиъ, по самому существу дала, долженъ быть подверженъ постояннымъ келебаниямъ и постепенному разложению.

Авторъ самъ говорить во введени, что его трудъ вызванъ несомивнимъ самтомъ (unleughare Thatsache), что прежий сормальный принципь протестантизма находится въ неудержинемъ саморавложения (unaufhaltsamen Selbetzersetzung)...

Этотъ санть до того очениденъ, что унаванія на него, даже нев среды протестантского лагоря, принадлешать въ меслідностани совершенно не нъ исключительниць явленішть. Танънаприштръ лозанскій оплососъ Сепретанъ, въ предисленін по второму явданію своего сочиненія: "La Philosophie de la Liberté," высказываеть тание рядь имолей относительно того, мочему Ресориа не цогла инногда стать на твердое осно-

ваніе, и при этомъ у него оказывается до того удивительное сходство въ мысляхъ съ твиъ, что было высказано о протестантизмъ А. С. Хомяковымъ, что мы считаемъ интереснымъ привести здёсь указанное мёсто изъ его книги.

"Удалось ли Реформъ успъщнъе удовлетворить условіямъ своей программы, чъмъ Романизму? Если же она еще не удовлетворила до сихъ поръ этимъ условіямъ, то остается ли ей по крайней мъръ еще общирное поле дъятельности для достиженія этого удовлетворенія?

"Реформа есть возвращение ит первоначальному христіанству, Реформа есть отрицаніе предамія, есть отрицаніе авторитета Цериви. Она не хочетъ значь другаро основанія кром'в книги. Вся истина заключается въ Библін, въ ней не заключается ничего вроив истины. Діалектика уступаеть свое ивсто грамматике, в сивенением стеновится орудість всинаго несетрованія. Мибийе должно счинением меникизыть, кака опера она высказане въ маноиз-либо мъсть Инсанія, и одинствениро средство осноритого такое мирию запличается въ указания, что оно не закинчестоя въ приведенномъ сфорт Писанія, Изв'ястися идея іприснастея ложною, наих споро она осущаемся Библісй, или пакъ скоро прочинено втой иден проподражен прачанбо въ Бибайи; чтобы опронергнуть подобное осущение, необходино доновать, что тексев инветь другой симель. Все люди равны наведь Библісй: это писичестви свободнами пасніцованість (le hibre вкатеп). Ресориа единко но жачиревалесь уничтенить Церковь. онь сездаль церкии. Не для того чесбы искрений умъ могъ сеставить себъ убъядение на основании рефермалению можета, было бы весбиодине, чтобы ин одинь чексвь не превиварачиль, драгону. Ва априменома случай мотина опроворявая бы ментау. Тробовать, намь иногра двавли, чтобы ума примимым два противоположныя предвожения, не нышаясь даже разъяснить смаголь. противоноложности, значнос бы же чонако требевать отв виа неводинивости, но опиниво бы пребевать ото него ведовножноге. Единеніе на нометь усванавиться, Церковь не нометь соерудичнов на основаниять Росориы, соли свящ, воксть, но настольно всемь и точень и на ссотрудотвін съдругими темстами, чтебы онь представлять востда вебиь добросовностьинь чатьтелянь одина и того же симоль. Ресорие дайсивительно вышла

ваъ этого предположенія и только потому она и могла проявиться и осуждать ереси. Но исторія показала, насколько все это искусственно. Реформа никогда, даже ни на одно игновение не была въ состоянии утвердиться въ единствъ. Свобода индивидуальныхъ толкованій разбила это единство и стреинтся въ все дальнъйшему раздробленію его на безграничное иножество толковъ. Споры, въ началъ весьма горячіе, съ течеміемъ времени усповомансь; протестантскія церкви признають другь друга, онв стараются даже войти въ союзъ (se confedeгег). Но этимъ самымъ каждая изъ нихъпризнаетъ возможность различнаго толкованія текстовъ; а такъ какъ текстъ непогръшимъ, то этимъ каждая церковь признаетъ, что ея собственное мевніе есть мевніе могущее быть опибочнымь. Это значить подтверждать, въ восхищению папистовъ, что непограшимый текстъ безъ непогръщинаго толкователя не представляетъ еще гарантін единства и истины. Между твиъ существованіе каждой секты обусловлено только темъ мивнісмъ, котораго она служить представителемь, хотя она и знаеть, что это мивніе сомнительно. Она принуждена двлать это мниніе обязательным в для своихъ членовъ, т.-е. она можетъ вообще существовать только ограничивая ту свободу толкованія, которой она обязана своимъ существованіемъ; или другими словами-каждая секта состоить изъ върующихъ, которыхъ свободное изследование привело въ принятию формулы секты, и которые затемъ уже перестаютъ изследовать. Если конгрегація не выделяєть изъ своей средыатых, которые отдынются отъ ен выгина, то она превращается въ пустую рамку, она становится ничемъ; такимъ образомъ духъ исканія, совъстливая заботливость о истинъ въ средв членовъ секты оказываются несовивстимыми съ ея инромъ и поставляють въ непрерывную опасность ея существованіе. Личное, независимое изученіе составляеть обязанность протентанта; если же онъ исполняетъ эту обязанность, то около него образуется пустыня: нётъ ничего легче, какъ убёдиться въ этомъ.

"Какинъ же образонъ объяснить, что столько различныхъ живній, по поводу главнійшихъ пунктовъ ученія важдой секты, могутъ равнымъ образомъ и съ равною добросовъстностію основываться на Св. Писаніи? Этотъ фактъ, который уже никто

Digitized by Google

болъе не дунаетъ оспоривать, можно объяснить только однимъ образомъ; но хотя не возражаютъ противъ факта, не хотять допустить его объясненія, потому что допустить это объясненіе вначило бы покинуть тъ основы, на которыхъ утвердилась Реформа. Библія не есть книга, а есть ісобраніе. Никакое въроисповъдание (profession) не общимаетъ ел вполив, и равнымъ образомъ каждая партія основывается на нівкоторымъ только текстахъ, которые говорятъ ясно въ смыслв ея ученія, и стремится съ большимъ или меньшимъ успъхомъ толковать въ томъ же сиысль другіе тексты, служащіе основанісив для противоположныхъ построеній. Противопоставляють тексть тексту, и хотя ни одинъ библейскій кристівнинъ не можетъ допустить, чтобы одинъ текстъ противорвчилъ другому, самое разномысліе не можеть однако не указывать хотя на кажущееся противорвчіе, что въ практическомъ отношенім приводить нь тому же. Коль скоро Библія представляется единственнымъ основанісмъ, единственнымъ источникомъ и единственнымъ судьею, въ ней уже нътъ мъста выбору, одинъ текстъ не можетъ быть важиве другаго, надо все имъть въ виду, все употреблить въ дъло в не повволительно даже сохранять сомнание по какому-либо пункту, по которому Библія высказалась. Воть почему совершенно не такъ легко составить себъ дъйствительно библейское возвръніе. Тъ возарвнія, которыя болье вськъ приписывають себъ это названіе, менве всвуж заслуживають его. Богословіе реформаторовъ было извлечено не изъ одной Библіи и не безъ постороннято пособія. Они приняли догматическую работу пятнадцати стольтій, отвергнувъ только тъ ръшенія, которыя установляли другой авторитетъ кромъ Св. Писанія, или "которыя на первый взглидъ казались въ противоположности съ Инсаніемъ; было бы однако просто невозможно утверждать, что все то, что оно сохранило изъ наследства догматической работы прежнихъ вековъ, можетъ быть выведено изъ Писанія, и что ихъ системы содержать въ себъ совращенную сущность всего Писанія, ничего не оставляя въ сторонъ и ничего не присовокупляя къ нему. Итакъ абсодютный авторитеть текста не уничтожаеть необходимости работы человъческаго ума. Каждый выбираеть въ Библін тволементы, которые наиболее подходять въ его мысли. При всемъ желанін подчиниться тексту, невозможно чтобы живой толкователь не властвоваль надъ буквой; если намъ и кажется, что наше мизніе вытекаеть изъ Св. Писанія, то это не ослабляєть ни нашей заслуги, ни нашей откутственности, потому что другів обосновывають на томъ же Писаніи противоположныя мизнія. Наша вура остается нашимъ дуломъ, и методъ не приводить еще мъ желанией пули.

Делфе, что же служить намъ ручательствомъ сверхестественнато выохновения войхъ частей Св. Писания? Только и исключительно свидетельство церкви, которая приписываеть этимъ произведеніямъ сверхестественное вдохновеніе; еслибы ны стади прибъгать, для разръшенія этого вопроса, къ качеству содержанія каждаго Писанія, то им поставним бы себя въ родь судьи Св. Духа. Признавать подлинность еборнива и отрицать авторитеть тахь, которые собрами его части, это очевидно насильственным пріємъ, на который рашаются не изъ уваженія дъ Слову Божію, а исключительно изъ. уваженія въ ресориатскому преданію. Уваженіе въ Слову Божію требовало бы прежде всего, чтобы принимать только то въ качествъ происходящаго отъ Бога, о ченъ въ атомъ можно быть вполна увареннымъ. Итакъ авторитеть Писанія требуеть предварительно опредвленів того, что составляетъ Св. Писаніе, а последнее необходимо включаеть понятіе авторитета церкви и преданія. Такъ какъ Реформа не признесть на того ви другего, то ей приходится предостеднять наждому заботу находить: въ немъ заключается Слово Божіе, т. е. предоставить есе каждому. Дъло идеть уже не объ опредвленім симсла словъ, а о томъ: который текстъ следуетъдринять и который отвинуть, кто авторы различныхъ текстовъ, какого рода вдохновение каждый приписываеть себъ, какое онъ приписываеть другимъ, какое мы можемъ имъ приписать. Для разращения подобныхъ вопросовъ авторитетъ Библін оказывается недостаточнымь, и индивидуальный дазумь остается единственнымъ критеріемъ, единственнымъ органомъ ислицы.

"И такъ бомественный авторитетъ Бибдін, подоженный превориою въ основаніе въроученія, не освобождаєть чедовъка, подверженнаго опибланъ, отъ необходимости составить себъ собственное цонятіе, потому ито, по меньшей ифръ, ему предстоить сдълать выборъ между раздинными тодкованіями Св.

Digitized by Google

Писанія, т. е. между системами діаметрально противоположными одна другой.

"Далъе, тезисъ о божественной Библіи неизбъжно приводить къ необходимости иризнать вдохновение и авторитетъ церкви, которая сдълала выборъ книгь, составляющихъ Библію, и признала ихъ подлинными. Отсюда вытекаетъ авторитетъ церкви вообще, который можно бы отвергнуть въ настоящее время только въ томъ случав, если бы съ точностію можно было укавать тотъ моментъ, когда церковь лишилась этого авторитета; одного утвержденія для сего недостаточно. Реформа должна отречься и подчиниться преданію или въ противномъ случав вначение и авторитетъ Библік будуть обусловлены индивидуальными сужденіями; Библія будеть тогда просто документомъ и проблемою; Реформа принуждена покинуть свое историческое положение и свою отличительную черту, человеческий умъ остается единственнымъ авторитетомъ и мы на полныхъ парусахъ входинъ въ область свободной мысли (libre pensée), для которой либеральное христіанство служить только благопріятнымъ повровомъ при данныхъ обстоятельствахъ (costume de circonstance). Выборъ этого последняго названія не следуеть однако приписывать капризу, то не удачное воспоминаніе ж не разсчетъ: это название обозначаетъ конецъ оборота, всъ моменты котораго занумерованы. Каждый хватается за свою ру-ROATRY, HO HERTO HE MOMET'S OCTAHOBETS ROJECA".

Сочиненіе Реша можетъ служить хорошею иллюстрацією безуспівшныхъ стремленій протестантизма, такъ мастерски описанныхъ Секретаномъ. Решъ самъ сознаетъ, какъ мы виділи, разложеніе прежняго формальняго принципа протестантизма, разложеніе—неудержимое, и потому ищетъ, чёмъ бы его замівнить, гдів найти твердую, неколеблющуюся почву? Какъ вірующій христівнинъ Решъ видитъ опасность настоящаго положенія и вийстів съ тімъ какъ ученый и искренній человікъ, онъ не можетъ не сознаться, что на одной буквіз Писанія въ настоящее время нельзя обосновать твердаго вірроученія. Что же ділать?—неумолимая логика ведетъ его еще дальше на томъ пути, на который стала Реформа. Историческое основаніе Реформы кажется ему шаткимъ и онъ надівется утвердить это основаніе съузивъ его объемъ; если нельзя основаться непосредственно на

всемъ Писаніи, то надо принять за исключительную норму изреченія и непосредственное ученіе Спасителя, подчиняя Его авторитету не только Ветхій Завъть, но и ученіе Апостоловъ. Что же этимъ выиграно? Раввъ апостольское учение расходится съ ученіемъ Інсуса Христа? Это все тоже въчное стремленіе протестантизма къ положенію первоначальной самой ранней цервви. Видя предъ собою одинъ католицизмъ, Реформа ръшила, что церковь и преданіе отвлонились отъ первоначальной чистоты ученія, и поэтому отвергла церковь и преданіе. Теперь Решъ идетъ еще шагомъ далве: для возстановленія первообразной чистоты ученія и мысли христіанства, онъ если и не отвергаетъ, то по крайней мъръ колеблетъ авторитетъ апостольского ученія. И что же?-его вдравая логика естественнымъ путемъ приводить его же самого обратно къ авторитету церкви, которому онъ придаетъ даже большее значеніе, чэмъ это обыкновенно принято въ протестантизив. Для того, чтобы опредвлить, въ чемъ последующія писанія, а потому и посланія апостоловъ вполит сходятся съ учениемъ Спасителя, и въ чемъ уже проявляется ихъ индивидуальность, необходимо сравненіе, изученіе, толкованіе. Но можно ли это предоставить каждому безразлично?-очевидно нътъ, ибо это значило бы опять поколебать все зданіе: толковать догнатически можеть только преданіе всей церкви. Вотъ самый замъчательный выводъ его соображеній, указывающій, что съ какой стороны ни подойти къ вопросу о томъ, какъ спасти протестантизмъ отъ разложенія, - всегда единственнымъ отвътомъ будетъ: погружениемъ во вселенскую церковь. Онъ впрочемъ не доходитъ до этой последней границы своей аргументаціи потому, что онъ не знаетъ, гдв найти дъйствительное проявление этой церкви и потому ограничивается ответомъ: толковать Писаніе догматически могуть только мужи, исполненные духа пронивающаго всю историческую церковьт. е. выдающіяся христівнскія личности, подобныя напр. Лютеру.

После этой краткой характеристики общей мысли автора, мы приводимъ здёсь извлечение изътой части его брошюры, въ которой онъ трактуетъ о значении церковнаго предания, какъ результата всей церковной жизни, и вообще о задачъ догматическаго толкования Писаний. Но прежде всего мы ознакомимъ читателей, также въ извлечени, съ мыслями автора относительно того; какъ вообще, по его мивнію, следуеть понимать священное вдохновеніє, такъ какъ и этотъ отдель его брошеры по своей своеобразности и оригинальности не лишенъ интереса.

Безъ понятія о вдохновеніи Писанія не можетъ существовать понятія о верховномъ авторитеть въ дълахъ въры, не можетъ существовать твердаго основанія, высшей охраны, несомнівнаго мірила и віврной опоры, подъ которые мы могли бы подвести нашу религіозную віру, наши религіозныя чувствованія и наши религіозныя познанія. Однимъ словомъ то, что для римской церкви мепогрішимость папы, то для протестантизма непогрішимость Писанія

Но какъ понимать это?

Взвъстно, что въ реформатско-предестинаціонномъ ученім понятіе вдохновенія получало иногда крайне исключительное, почти механическое объясненіе, — направленіе, которое не оставалось безъ вліннія и на лютеранское возарвніе разныхъ церковныхъ круговъ (преимущественно такъ называемыхъ ортодоксаловъ). Между твиъ несомивино, что въ библейскомъ канонъ заключаются некоторыя хронологическій противоречія, даже догматическіе оттънки; нельзя потому отрицать, что могуть быть различныя степени вдохновенія. Вотъ почему въ настоящее время уже положительно невозможно ограничивать понятія вдохновенія вившнимъ актомъ писанія (какъ бы подъ диктовку Св. Духа) представляя евангелистовъ и другихъ св. писателей въ видъ "руки", "пера" или "секретари" Св. Духа. При болве глубокомъ понимании значения личности, въ наще время предполагается несравненно болъе значительное и самостоятельное участіе личности писавшаго подъ воздъйствіемъ Св. Духа. Поэтому необходимо найти такое объяснение, которое могло бы сочетать полную внутреннюю свободу личности писавшаго съдействительностію инспираціи. Главная трудность при этомъ заключается въ комбинирования понятия непогращимости, безошибочности вдохновенія съ понятіемъ граховности, ошибочности, несовершенства, соединеннаго съ личностію наждаго человъка.

Для достиженія столь важной цёли необходимо опер ть объясненіе на историческій оундаменть, который, разумъется, можно найти только въ историческомъ явленіи личности Іисуса. Въ Немъ соединяется нравственное совершенство личности исторически потвержденное съ одновременно вытекающею изъ этого совершенства чистотою и безошибочностію религіознаго повнанія и ученія. Гдѣ искать гарантію истины христіанскаго ученія какъ не въ первоначальномъ чистомъ источникѣ всего христіанства?

Обращаясь въ исторической личности Іисуса, мы можемъ констатировать, вопервыхъ, что ръче Іисуса, по общему своему впечативнію, не можеть не представляться всякому человъку, который не вполнъ еще умеръ для всякихъ религіозныхъ впечативній, словомъ истины, исполненнымъ жизни, силы и полнъйшей внутренней красоты, и вовторыхъ, что какъ по отображенію, доходящему до насъ изъ зерцала этого слова, такъ и на основаніи подтвержденныхъ указаній современниковъ, Іисусъ представляется намъ въ абсолютной нравственной чистотъ, ясности и совершенствъ. Это впечатлъніе было то же самое у всъхъ народовъ и во всъ времена, и еще въ настоящее дъйствуетъ между нами съ такою силою, что только нечистыя и грубыя души (Gemüther) дерзаютъ затрогивать нравственное совершенство Іисуса.

Если Павель, стоявшій такъ близко къ моменту историческаго явленія Інсуса, называеть Его "незнавшимъ граха" (Кор. II Посл. У. 21), если Петръ, пробывшій столько літь въ непосредственномъ обществъ Господа, говоритъ про Інсуса, что "Онъ не сдълалъ никакого гръха" (1 Посл. II, 22), если свидътельство Іоанна, принади-жавшаго къ приближеннъйшимъ ученикамъ Інсуса, высказывается совершенно въ томъ же смыслъ: "вы знаете, что Онъ праведникъ"— "такъ какъ Онъ чистъ", "всякій пребывающій въ Немъ не согращаеть (1 Посл. II. 29 III. 3, 5), то мы нивемъ право признавать нравственное совершенство Іисуса не за спекулятивный догиать, а за историческій факть, принадлежащій къ наиболье подтвержденнымъ событіямъ, - и можемъ требовать отношенія къ нему съ тою же историческою (т. е. основанною на фактъ, не спекулятивною) върою, съ какою иы относнися ко всякому исторически подтвержденному происшествію, хотя и не совершившемуся на нашихъ глазахъ.

Эти столпы первохристівнской истины соединяють съ свидътельствомъ о безгръшномъ совершенствъ Іисуса убъжденіе въ абсолютной истиности своего Господа и учителя, такъ что Іоаннъ прямо называетъ Его "дахносос". Петръ же въ вышеуказанномъ мъстъ (1, 2, 22) прибавляетъ "и не было лести въ устахъ Его"—выраженіе, которое хотя и заимствовано изъ Ветхаго Завъта, но получаетъ въ настоящемъ случат несомитино значеніе историческаго утвержденія 1). Наконецъ высшую первостепенную важность получаютъ въ настоящемъ случат изреченія самаго Іисуса.

Всв Его рвчи, воспроизведеныя какъ въ синоптикахъ, такъ и въ евангеліи отъ Іоанна, преисполнены собственнымъ Его сознаніемъ, что въ противность общечеловвческой гръховности— Онъ обладаетъ безусловно свободною и чистою совъстію, святою увъренностію торжества, ибо даже злъйшіе Его враги ни въ чемъ не могутъ упрекнуть Его. Далъе всъ Его страданія и всъ обстоятельства сопровождавшія Его смерть исно указываютъ, какъ сквозь тьму физическихъ и нравственныхъ страданій просвъчиваетъ неутраченное Его нравственное совершенство. Наконецъ евангеліе отъ Іоанна сохранило даже непосредственное свидътельство (VIII, 46), находящееся въ полной гармоніи съ впечатльніемъ производимымъ всею Его жизнію: "Кто изъ васъ обличитъ Меня въ неправдъ?" Въ этихъ словахъ высказывается полное сознаніе торжества безусловно свободной отъ гръха совъсти.

Подобное же велличіе сознанія проявлялось въ Інсуст касательно происхожденія, содержанія и дъйствія Его слова. Онъ прямо указываетъ на божеское происхожденіе Своего слова (Іоан. XIV. г. 4): "слово же которое вы слышите не есть Мое, но пославшаго Меня Отца"; далте въ молитвъ къ Отцу предъ учениками, Онъ говоритъ (Іоан. XVII. 8): "слова, которыя Ты далъ Мита предалъ имъ" Согласно съ этимь Онъ провозглашаетъ (Іоан.



<sup>1)</sup> Авторъ замвчаетъ, что если вообще могъ только возникнуть вопросъ о безошибочной непогръпшиости Іисуса, то—въ слъдствіе смъшенія, въ приводимой Мато. 16, 28 и 24, 29, оскатологической ръчи Его, паденія Іерусалина съ концонъ міра, которое будто и должно было совершиться при жизни нізкоторыхъ изъ ученивовъ. Авторъ указываетъ однако на многія другія изреченія Іисуса Марк. 9 1, Лук. 9, 27 и 21 24, изъ которыхъ явствуетъ, что Спаситель предвидълъ продолжительное существованіе міра, и по этому подобное смішеніе приписывается Ему неправильно, и не можетъ поколебать въры въ Его непогръщимость.

VIII. 31, 32), что Его слова въчная истина: "если пребудете въсловъ Моемъ; то вы истинно Мои ученики, и познаете истину." Если же Онъ въ молитвъ въываетъ (I. XVII, 11) "освяти ихъ истиною Твоею; слово Твое есть истина"—то подъ словомъ "Твоимъ" сообразно є съ вышеприведеннымъ текстомъ (XIV. г. 11)—ножно понимать только слово Отца провозглашенное Інсусомъ.

Но особенную, необычайную силу получаеть Его рвчь въ томъ мвств (І. V. 24), гдв Онъ описываеть двйствіе Своего слова: "истинно, истинно говорю вамъ: слушающій слово Мое и вврующій въ пославшаго Меня имветь жизнь ввчную и на судъ не приходить, но перешель отъ смерти въ жизнь"; также въ текств (І. VIII. 51): "истинно, истинно говорю вамъ: кто соблюдеть слово Мое, тотъ не увидить смерти во ввкъ." Одновременно съ указаніемъ на оживляющее влілніе Онъ указываеть и на очищающую силу Своего слова (І. XV. 4) "Вы уже очищены чрезъ слово, которое Я проповъдаль вайъ". Но сильнъе всего изреченіе Інсуса о судномъ значеніи Его слова (І. XII, 48): "Отвергающій Меня и не принимающій словъ Моихъ имъеть судію себъ: слово, которое Я говориль, то будеть судить его въ послъдній день."

Еслибы кто либо сталъ возражать, что всё вышеприведенныя выраженія почерпнуты исключительно изъ евангелія отъ Іоанна, въ которомъ самосознаніе Інсуса высказывается съ такою силою не только по новоду божественнаго происхожденія, въчнаго содержанія и рёшительного дійствія Его ученія, но и во всёхъ другихъ отношеніяхъ, то для опроверженія такого возраженія достаточно указать на слова: "небо и вемля прейдутъ: но слова Мон не прейдутъ", которыя неизмінно повторяются у всёхъ трехъ синоптиковъ (Ме. XXIV. 35 Мк. XIII. 31 Лук. XXI. 33) и которыя віроятно взяты изъ древнійшей записи изреченій Інсуса, Logia Matthäi,—доказывающія несомивнио, что Інсусь дійствительно указываль на вічное, божественное значеніе Своихъ словъ.

Историческая истина этого самосвидътельства Інсусова подтверждается еще, кромъ того и съ особенною силою, тъмъ, что до сихъ поръ слова Іисусовы сохраняютъ въ себъ печать происхожденія изъ нравственно совершенной личности, печать прохожденія взъ полноты духа присущаго этой личности, печать, ноторан выражается въ харантеристичной законченности формы изложения и въ оригинальной и абсолютной соотвътственности способа выражения съ седержаниемъ этихъ словъ.

Ибо только тогда, когда тело и душа мысли, содержание и визиняя форма, возникли съ первичною, глубововнутрениею одновременностію (in ursprünglicher, tiefinnerlichster Geichzeitigkeit), только тогда, когда мысль и слово отделились непосредственнымъ образомъ, въ свое время и въ настоящемъ мъстъ, отъ древа личной живан, какъ вполив соерващіе и носящіе уже въ себв свия плоды-тольно тогда можетъ произойти та высшая законченность формы, которая въ своей неподражаемой своеобразности является вившнею печатью внутренней истины. И это впечативніе производять слова Інсуса на всакаго, кто въспонойномъ настроеніи дука подчинится ихъ действію (wenn man in stiller Sammlung des Geistes sie auf sich wirken lässt). Тайна человъческой ръчи, эта неравоблаченная еще въ своихъ глубочайшихъ корняхъ тайна самоотировенія человъческаго дуна чреть посредство слова была для Інсуса Христа вавъ бы плодотворною материнскою утробою, въ которой зачата и рождена въчная истина, въ которой произошло самосообщение Божескаго духа человъческому духу.-Полагаемъ, что мы теперь подощи на столько близко къ тайнъ вдохновенія, насколько возможно выразить ее въ человъческихъ словахъ и вартинахъ. Если Імсусъ говорить (Іоан. VI. 63): "слова, которыя говорю вамъ, суть духъ и жизнь", то этимъ Онъ самъ свидътельствуетъ о вдежновенности Своихъ словъ, вдохновеніи проявляющемся однако не иначе накъ въ органической связи съ Его собственною исполненною Духа личностію; такъ что сназанныя Инъ в предавныя писаніемъ потомству слова, какъ истекшія изъ Его личности, содержать въ себъ и передають вникающимъ въ нихъ тотъ Дукъ, изъ которако они неопили.

Если понимать вдохновеніе во этомъ смыслів, т.-е. обитающимъ въ исполненной Духа личности, въ начествів ен внутренней истичной живненной силы, а не соединнющимся накъ бы магическимъ образомъ съ вдохновенными слевами, то очевидно нельзя стигать вдохновеніе чімъ-то схватывающимъ личность въ видів переходящаго дійствія (Ruptus), мистически подавляющаго самую свободную живнь, а слідуетъ мапротивъ того принимать, что

дъйствіе этой духовной силы сообщенія происходить подъ властію вполив спокойнаго самосовнанія и что выраженіе (Acusserungen) этой силы направляется свободою личной воли. Такой характеръ высшаго внутренняго единства, въ которомълично нравственная, исполненная истины и любви, свободная личность неразрывно соединилась во едино съ въчною истиною, проявляется въ словъ единаго Господа, въ томъ словъ, изъ полноты котораго всъ черпали благодать на благодать.

А что мы дъйствительно вправъ соединять со словами Інсуса понятіе вдохновенія, то вто подтверждается знаменательнымъ сактомъ Его крещенія Духомъ, фактомъ стоящимъ въ началъ Его служенія.—Сущность дъла, то есть сообщеніе Духа, передается почти въ тъхъ же словахъ встии четырьмя евангелистами, повъствующими, что Духъ Святый сошелъ на Інсуса и пребылъ на Немъ. (Мк. І. 10, Іоан. І. 32, Лук. ІП. 22, Ме. ІП. 16).

Истинное значеніе этого факта можно понимать только такимъ образомъ, что духовныя силы, пребывавшія до того въ Інсусъ сокровенно, съ этого момента возбудились къ дъйствительному проявленію, такъ что этимъ пробужденіемъ стремленія къ сообщенію покоившагося въ Немъ Духа опредъляется начало (починъ) Его служенія на спасеніе человъчества и Его постояннаго затъмъ стремленія "дълать" (Іоан. ІХ. 11) "Мнъ должно дълать дъла пославніаго Меня, пока есть день." У Іоанна слова Іисуса называются словами Бога, именно въ связи съ указаніемъ на духовное прещеніе (І. ІІІ. 34)... и тотъ, котораго послаль Богъ "говорить слова Божій, пбо не мърою даетъ Богъ Духа". Этимъ — слово Іисусово ясно опредъляется какъ истекшее изъ полноты Духа, какъ проявившееся подъ вліяніемъ истиннаго вдохновенія.

Если такимъ образомъ вдохновенность словъ Іисуса подтверждается съ одной стороны духовнымъ крещеніемъ и свидѣтельствомъ Его собственныхъ изреченій о божественномъ происхожденіи Его ученія изъ вдохновенія, то съ другой стороны эта вдохновенность доказывается сама собою, такъ какъ матеріальное содержаніе божественно вдохновеннаго слова не можетъ быть ничѣмъ другимъ кромъ въчной истины (это второе доказательство относится однако къ догматикъ).

Но остается еще указать на третій доказательный моментъ,

который заключается въ благотворно-спасительномъ (beseligend) влінній божественнаго слова, явившагося въ Ійсусъ. Въ сущности это самое первое впечатльніе, которое ощущаетъ человъческій духъ, когда онъ предается слову Божію. И только потому, что человъкъ испытываетъ на себъ благодатное влінніе небесной силы истекающей изъ слова Ійсуса, онъ выводить заключеніе о истинъ содержанія этого слова и даже о божественности его происхожденія.

Общность впечатавнія, которую испытываеть способное на такое воспріятіе человъческое сердце, подъ вліяніемъ вдохновеннаго слова, есть именно то, что въ догматикъ называется, съ такимъ глубокимъ смысломъ, псвидътельствомъ Св. Духа".

На основаніи всего вышеизложеннаго мы можемъ опредѣлить вдохновеніе Іисуса какъ пребывавшую въ Немъ постоянно, — въ слѣдствіе полнъйшаго проникновенія Его безгръшной личности божественнымъ Духомъ, —и во всякое удобное время дѣйствовавшую въ теченіе всего Его служенія силу сообщенія (Mitheilung skraft религіознаго откровенія (Erkentniss) — божественнаго по своему происхожденію, безошибочнаго по своему содержанію, и спасающаго по своему дѣйствію.

Это поличишее единеніе свободной личности съ дъйствующимъ въ ней Духомъ, т.-е. то что Павелъ выражаетъ кратко словомъ "Господь есть Духъ" (2 Кор. 3,17), встръчается, равумъется, только въ Іисусъ Христъ; такъ что можно сказать, что еся полнота вдохновенія проявилась только одинъ разъ, именно въ Іисусъ Христъ, и въ этомъ случать дъйствительное осуществленіе понятія вдохновенія объясняется и подтверждается историческимъ фактомъ нравственнаго совершенства Іисуса, представляющимъ человъческое обезпеченіе въчной безошибочности раскрытаго Іисусомъ откровенія.

Такимъ образомъ мы можемъ признать исполненное жизни м духа слово Христово мъриломъ всего того, что называется истиной, и источникомъ того дальнъйшаго вдохновенія, которое со временъ апостоловъ продолжаетъ дъйствовать въ христіанской общинъ (Gemeinde).

Возможность передачи слова и двлъ Іисуса въ полной сообразности съ Его двиствительнымъ историческимъ проявленіемъ, эта возможность должна была быть обусловлена со стороны

писателей не только върностію и несомнівностію истины предаваемаго ими, но и идеальнымъ мониманіємъ личности и різчей Інсуса; тімъ боліве, что самъ Інсусъ не принялъ никакихъ (внівшнихъ) мітръ для обезпеченія правильной письменной передачи Своихъ словъ, оставивъ разрішеніе этой задачи, историческимъ путемъ, свидітелямъ дійствій. Нигдів никогда никому не диктовалъ Онъ Своихъ словъ,—по этому передача ихъ могла быть обусловлена только или записью современниковъ или послідующимъ возстановленіемъ ихъ изъ памяти евангелистами.

Въ дъйствительности, повидимому, произошло и то и другое. Первая, если не современиая Інсусу, то по крайней итръ самая древняя запись сто изръченій—есть Logia Matthäi. Но, наскольно мы можемъ судить о содержаніи этой записи, она не могла представлять сколько нибудь полной картины ученія Іисусова, а содержала только воспроизведеніе важивйшихъ пунктовъ ученія, впечатлительнъйшихъ картинъ и притчей, соединенныхъ съ голымъ перечнемъ главнъйшихъ дъяній Іисуса. Она является какъ бы первымъ абрисомъй картины, которая имъла быть начерчена впоследствіи и въ этомъ смысль эта древнъйшая христіанская грамата, не дошедшая до насъ, должна была имъть неоцъненное достоинство.

Какимъ-же образомъ возникли въ последствии наши четыре Евангелія, въ которыхъ выдилась вся живнь христіанства? По всвиъ современнымъ свидетельствамъ учениян Інсуса были въ началь поражены могучимь действіемь отпровенія Духа, глагелавшаго изъ Інсуса, дотого, чте они не могли даже совладать съ прининаеными впечатавніями. Какъ часто, по ихъ собственному совнанію, они были не въ состояніи понять своего Учителя! Между твиъ эти слова продолжали двиствовать на учениковъ, сохраняясь частію въ памяти слышавшихъ ихъ отъ Інсуса, частію посредствомъ проповъди Евангелистовъ, частію чрезъ посредство Logia Matthäi.—Изліяніе Св. Духа, первое гоненіе ісрусалимской общины, разстяніе христівнъ по разнымъ явыческим вемлямъ, вступление громаднаго числа явычниковъ въ христіанскую церковь, борьба ап. Павла противъ іудействующихъ христівнъ, разрушеніе Іерусалина, наконецъ начинающееся гоненіе со стороны язычниковъ-вое вто были какъ бы новыя ступени, по которымъ Духъ Інсуса Христа все болве

и болье переходить въ совнаніе Его общины; одно непонятое слово Учителя за другимъ распрывалось такимъ образомъ въ понятіяхъ Его последователей и одна часть Его ученія за друпомо все болже и болже выяснялась и едивалась съ общинъ совиднісмъ молодой церкви. Не естественно-ли предположить, что при такихъ условіяхъ тотъ человівть, который съ санаго начали можеть быть лучше всихь пониль Інсуса и вслидствіе того извлекъ наибольшую пользу для своего сердца изъ одыта жизни юнаго христіанства, долженъ быль наконецъ достичъ внутренняго совершенняго (вдекватняго) пониманія словъ Учителя, которыя онь съ върностію сохраниль въ своей памяти, и до такой степени пронивнуться Духомъ обитавшимъ въ Інсусв, что онъ почувствоваль себя истинно вдохновеннымъ для начертанія евангелія, подобнаго четвертому каноническому евангелію,-и что такимъ образомъ онъ могъ возсоздать образъ любимаго Господа, исполненный единствомъ мысли и формы, образъ воспроизводящій съ возможною поднотою Его рачи и преисполненный внутренняго пониманія мыслей Інсуса, образъ который должень быль служить дополненіемь изображеній представленныхъ предшествовавшини ему треми свящ, писателями?

Если это было дъйствительно такъ, тогда генетическое дроисхождение Евригелія отъ Іоанна ясно предначертано словами Інсуса, сохраненными саммиъ-же Іоанномъ (XIV. 26) "Утфинтель же, Духъ Святый, котораго пошлетъ Отецъ во имя Мое, изучитъ васъ всему и напоминтъ вамъ все, что Я говорилъ вамъ."

Все вышензложенное приводить мась из тамь главнайщимы моментамы, которые получають исиличительное значене при томы особенномы вдохновении, поды влиниемы которыго начертамы и историческия писания Новаго Завата.

Первый моменть должень заключеться въ исторической истинмости воспроизведенцаго, вы той абослютной истинности, которая воспроизводить сакты безъ всякаго измъненія, и слова и рэчи безъ всякихъ искаженій въ мух цервоначальномъ состоиніи. Потому что въчная историческихъ граней и столбовъ. Дожная религіозность, которая дерзасть извращать историческую истину сактовъ, ми терцить, оправдываеть подобное искаженіе н пользуется имъ для себя, есть противуположность дуку Христову, назвавшему себя "истиною", это лежь римскаго папивиа.

Но и полная историческая дайствительность представлялась бы непонятнымъ хаосомъ, если бы она не обнималась тою высшею мыслю, которая проходить чревъ теченіе историческихъ
сактовъ и реализуется ими. Точно также исторія жизни Інсуса
освъщается только Его собственнымъ разъясненіемъ и пониманісиъ такъ идей, которыя на основаніи Его разъясненій лежать
въ основаніи происшествій Его жизни... Какъ было возмежно,
напримъръ, понять иначе искупительное значеніе Его смерти,
если бы Онъ собственными словами не засвидѣтельствоваль, что
Его смерть нослѣдуетъ для искупленія многихъ" (Ме. ХХ 28.
Мк. Х. 45)?

Таким образом великая задача исторического евангельского писанія заключалась въ наглядномъ мосировзведеній вейкъ Его изръченій (Seire gesammte Selbatausrage) въ самой тюсной связи съ Его дъяніями и твореніями для того, чтобы міръ могъ обинть вее это въ поливищемъ едивеніи смысла,—а подобная задача метла быть исполнена только благодаря своеобразнему историческому (т.-е. не механическому) вдохмовемію. Исторія Імеуса должа были быть написана ві дужь Імеуса. А дукъ Імеуса ввангенесть могъ постичь только путемъ утлубленія въ слово Імеуса. Вивиння дъйствительность дъяній Імеуса, вивиній лаукъ Его словъ, нервоначальный смысль Его менслей, могли ве иначе пребудиться вновь къ творчеству писамія (ди вейгійы Пегіства Leben) жанъ подъ вліяніємъ того же Дужа, наъ котораго пречествям тъ слова и произощли тъ дъяв.

Такимъ образомъ для составления свангелій отъ составителя ихъ требовалось не тольно, чтобы онъ быль изъ чтола свидътелей самихъ проистествій или подучиль точныя о нихъ овъданія, но чтобы онъ обладаль кромъ того внутреннимъ невиманіемъ того слова, чрезъкоторое онъ домженъ быль самъ прониннуться Дукомъ Інсуса,—св. Дукомъ.—Такимъ образомъ становитоя понятнымъ, что при почти ненямъримомъ величіи историческаго явленія (Erscheinung) Інсуса, при недостижимой глубинъ Ето словъ, и при непроницаемой именно для Іудеевъ мовости Ето мыслей,—образъ Інсуса вполиъ върный съ оригиналомъ и въ точности воспроизводившій всъ отдёльныя черты

онаго могъ быть совденъ только по прошествіи некотораго довольно продолжительнаго періода времени, т.-е. после полученія боле глубокаго пониманія исторической жизни Інсуса, съ помощію того υπόμνησις (напоминанія Духа), о которомъ говорить самъ Інсусъ.—Тутъ можно сказать произошло то, что происходить при взгляде на Альпійскія горы, для величины которыхъ человеческій главъ, находясь у подножія горъ, теряетъ всякое вёрное мерило, такъ что правильное и общее понятіе о нихъ (Totaleindruck) можно получить только съ довольно значительнаго разстоянія.

Тании образонъ богатство Духа обитавшаго въ Інсуса проникало въ церковь съ различныхъ сторонъ и различными путями, при чемъ церковь проникалась этимъ духомъ исторически, такъ сказать истинно человъческимъ путемъ, а человъчество оплодотворялось имъ несравиенно глубже, чъмъ бы это было вовможно въ томъ случать, еслибы означенное оплодотворение совершилось внезапною силою сверхчеловъческаго вдохновения.

Какъ объяснить иначе тотъ удевительный фактъ, что каноническія евангелія различаются между собою различными степенями пониманія живни и слова Інсуса, и потому можно сказать равличными степенями вдохновенія, и несмотря на то вов отъ перваго до последняго пронивнуты вліянісмъ простейшей и высшей идеи, высказавшейся къ этой жизни и въ этомъ словъ, именно сознанісиъ, что въра въ дичность и слово Іпсуса сообщаеть самую жизнь. Воть почему несомнанно, что текстъ заванчивающій XX главу Іоанна (по мнинію никоторых заканчивавшій прежде все Евангеліе) "сіе же написано, чтобы вы увъровани, что Інсусъ есть Христосъ, Сынъ Божій, и въруя нивли жизнь во имя Его",-не только не можеть служить докавательствомъ противъ исторического характера этого евангелія, какъ полагаютъ изкоторые тенденціозные критики, но, напротивъ того, мысль выраженная въ этихъ словахъ, какъ вподив совпадающая съ содержаніемъ жизни и ученія Інсусова, можетъ именно служить привиакомъ истиннаго историческаго пониманія вемной жизни Іисуса, до такой степени, что всякое другое описаніе этой жизни, какъ бы то ни было совершенно по своему исполненію, следовало бы считать вполие неудачнымъ (verfehlt), еслибы оно только уклонялось отъ этой глубочайшей мысли, проникавшей всю жизнь Інсуса Христа.

На основани всего вышеизложеннаго, мы можемъ теперь опредълить вдохновеніе, подъ вліяніемъ котораго находились св. писатели, слёдующимъ образомъ: это вдохновеніе заключалось—въ большей или меньшей,—обусловленной различною степенью проникновенія ихъ духомъ Христовымъ силы сообщенія (Mittheilüngskraft) обитавшей въ писателяхъ и дававшей имъ возможность воспроизводить, для спасенія человъчества, въ своихъ писаніяхъ историческіе факты перваго христіанства, которыхъ они были сами свидътелями, или которые дошли до няхъ изъ, върнаго источнива, съ историческою истиною и върностію.

Съ этимъ вдохновеніемъ находилось въ ближайшей связи и то особенное вдохновеніе, дъйствіе котораго проявилось при развитіи апостольскаго ученія и при изложеніи таковаго въ дидактическихъ писаніяхъ Новаго Завъта.

И это вдохновеніе имъетъ своимъ источникомъ слова Інсуса и находится потому въ постоянной зависимости отъ историческаго изложенія жизни и ученія І. Христа. Апостольское ученіе начинается съ того, въ чемъ евангельская исторія пришла къ высшей своей идеъ, т.-е. съ положенія: что върою въ Інсуса и Его слово достигается спасеніе.

Каждый изъ апостольскихъ учителей первоначальной церкви выбираетъ въ связи съ существующимъ уже историческимъ описаніемъ личности Христа, такъ сказать для себя, нъкоторыя слова Інсуса, слова, которыя были для него особенно знакомы, особенно драгоцънны,—и преимущественно погружается духовно въ эти слова, стремясь усвоить себъ все ихъ значеніе; — за тымъ съ теченіемъ льтъ, съ возрастаніемъ силы его личнаго опыта, а также благодаря опыту почерпнутому изъ жизни всей церкви, эти слова все болье и болье разрабатывались въ его душъ такъ, что окончательно они становилось какъ бы причастными его собственной личности. Такимъ образомъ вознивали историческимъ путемъ апостольскіе типы ученія, которые всъ вылились изъ одного и того-же источника и всъ могутъ служить свидътельствомъ богатства духа Інсусова и плодотворныхъ Его словъ.

Такимъ образомъ не слъдуетъ-ли предполагать, что и апосто-

ламъ Духъ сообщался чревъ посредство слова? 3) Хота и нельвя отрицать, что между тою полнотою Духа, которою были преисполнены Апостолы, и последующими временами—существуетъ
виачительная разница не только въ количественномъ, но и въ
качественномъ отношеніи, потому что вти первообразы цериви
черпали его непосредственно изъ личности и словъ самого Спасителя.—Вотъ почему даже тё части Писанія, которыя носятъ
на себъ характеръ іудейско христіанскаго оттёнка производятъ
тоже рёшительное впечатлёніе какъ и всё остальныя, потому
что и въ нихъ Духъ Христовъ дёйствовалъ въ первоначальной
воей силё и могуществе; они преисполнены той-же высовой
правственной серіозности и въ своей дёйствительности, относительно третьяго (т.-е. спасительнодёйствія) изъ указанныхъ
нами моментовъ вдохновенія, нисколько не отличаются отъ другихъ писаній.

Мы признаемъ такимъ образомъ безусловное существованіе вдохновенія во всёхъ каноническихъ писаніяхъ, т.-е. мы находимъ во всёхъ писаніяхъ проникновеніе непосредственнымъ (ursprünglich) Духомъ Христовымъ, дъйствовавшимъ тогда еще въ совершенной свёжести и полнотѣ, но мы утверждаемъ, что этотъ Духъ былъ присущъ творцамъ новозавѣтныхъ писаній въ различной мѣрѣ силы, чистоты и непосредственности, сообразно съ тѣмъ, на сколько каждый изъ нихъ болѣе или мемѣе глубоко проникъ въ пониманіе слова Христова. Мы допускаемъ даже, что въ слѣдствіе присущей людямъ грѣховности и несовершенства, возможно было нѣкоторое помраченіе (Trübung) первоначальнаго ученія Христова уже въ древнѣйшихъ апостольскихъ кружкахъ, или у тѣхъ писателей, которые вышли изъ этихъ кружкахъ, или у тѣхъ писателей, которые вышли изъ



<sup>\*)</sup> Едва ли это можно принять безусловно уже потому, что въ день пятидесятивцы произошло непосредственное изліяніе Дужа на св. впостоловъ, котя и можно сказать, что они все же были приготовлены иъ воспріятію Еге словоиъ.

<sup>&</sup>quot;) Авторъ въ этомъ мѣстѣ высказывается нѣсколько прикровенно, такъ чте нельзя съ точностію опредѣлить: говорить ли онъ объ апостолахъ или о шхъ первыхъ ученикахъ. Въ первомъ случаѣ было бы несомиѣнно, что онъ ошибается—потому что ап. Павелъ ясно различаетъ результаты непогрѣшимаго вдохновенія отъ личныхъ мнѣній апостоловъ: "относительно дѣвства я не ниѣю посельнія Господия" ІФКор. 7, 25. 11.

Мы не забываемъ, что при всякой писательской двятельности, человъческія способности находятся въ особенномъ напряженій и что потому всякій истинный писатель въ своихъ идеяхъ возвышается надъ несовершенствами и реальностію своей собственной личности. Точно также и новозавътные Апостолы были руководины нанъ въ своихъ ръчахъ (см. Лук. 12, 11. 12, Марк. 13, 11 и др. м.), такъ и еще въ высшей степени въ своихъ писаніяхъ онлою бывшаго присущинь имъ Духа, при чемъ ихъ личное несовершенство и ихъ слабость были вполнъ подавдены, и это темъ спленее, чемъ глубже жизнь, имсль и чувства такого апостольскаго мужа погружались въ слово и въ Духъ Христовъ. Не смотря на все это, однано, совершенно невозможно - обнести писательскую и священнодъйствующую двятельность евангелистовъ и апостоловъ твердою границею, которая-бы исвлючала всякое вліяніе граха в всякую возможность ошибки и придавала слованъ св. писателей непосредственное значение непогращимости (Unfehlbarkeit) Поэтому ны видамъ единотвенную возножность, для полученія непонолебинаго убъяденія въ чистоть апостольскаго ученія и въ норнальномъ виаченін апостольских писаній, въ сравненім этихъ писаній съ непогрышнымы (unf-hlbar) словомы Інсуса

Вдохновеніе не прекратилось послів Апостолови; оно продолжаєть дійствовать вездів, гдів слово Інсуєв и Апостолови проникаєть ви понятіє людей и усвойваєтся ими, т.-е. вездів, гдів устронется истинная церковь.

Разница между апостольскимъ и церковнымъ вдохновеніемъ заключается только частію въ степени вдохновенія, сообразно съ силою духа почерпаемаго наъ слова, частію имъетъ специфичесній характеръ, въ слідствіе того что аностолы жили въ
одно время съ Інсусомъ и потому могли быть свидітелями историчесной дійствительности Его жизни, Его дійствій и Его слова и разълонителями первоначальнаго смысла этого слова.

Церковное вдохновеніе не можеть принисывать себь а prioriнепогращимости, которая принадлежить только Глава и Господу ся. Воть почему на церкви лежить священная обяванность постоянно подвергать себя самокритива, т.-е. проварять, съ

<sup>4)</sup> См. вышеприведенное примъчание.

цомощію слова Христова и Его Апостоловъ, на сколько она развивается сообразно (аденвантно) съ духомъ своего Главы ) (wie weit sie ihrem Haupt adäquat sich entwickelt. hat).

Само собою разумъется, что не всякій непризванный можетъ производить эту критику церкви, но только тоть, кто имаеть на это внутреннее право, т.-е. кто положительнымъ образомъ приняль въ себя духъ церкви, т.-е. духъ ен Главы, Інсуса Христа, и кто глубокимъ пониманіемъ слова сделался носителемъ церковнаго вдохновенія. Е ли въ лиць Павла и въ лиць Іоанна, въ сущности общество Христово являлось толкователенъ и равъяснителемъ Его слова, такъ какъ дукъ этого общества сосредоточивался въ Апостолахъ для постояннаго успъха раскрытія повнанія, то тоже самое следуеть применять и из церкви последующихъ временъ, которыя только въ своей совокупносши можеть быть признаваема достойнымь излагателемь слова Христова и Его Апостолова; и только вто глубоко проникнутъ Духовъ обитающимъ во всей церкви, и кто ощущаетъ въ себъ ся дуковную борьбу, способень сделаться орудіемь, приспособленнымь Богомь для дальнейшаго развитія церкви. А такъ какъ каждый успехъ церковной жизни долженъ происходить по пути указанному словомъ I. Христа, то отскода непрерывное толкованіе и изъяясненіе этого слова представляется самою внутреннею обязан-ностію жизни всей церкви, а вдохновеніе, пребывающее въ ней силою этого слова, является рашительнымъ условіемъ плодотворнаго изложенія новозавътнаго слова и распрытія таящихся въ немъ сокровищъ. Только тотъ Духъ, изъ котораго возникли писанія новозавётнаго канона, можеть вводить въ пониманіе ихъ.

Менње всего подобное вдохновеніе необходимо при детальней работь исторически-притическаго эквегеза.—На этомъ поприщъ и язычески-настроенный духъ можетъ помогать сооруженію, подобно тому какъ тирскіе и сидонскіе работники царя Гирама прилежно трудились надъ обработкой кедровъ ливанскихъ и обтесомъ камней, изъ которыхъ строился храмъ Герусалимскій.



<sup>\*)</sup> Если авторъ какъ протеставть не могущій понять значенія вселенской церкви, въ этомъ случав ошибается—то въ приміненіи къ містимиъ церквамъ эти положенія едва-ли могуть быть оспариваемы.

Безопасность подобной работы показываетъ примъръ Баура. Не только его спекулятивныя соображенія пали сами собою, но в возбужденная имъ историческая критика была вынуждена покинуть одну за другою—тъ укръпленныя позиціи, которыя они было заняли на пути къ отрицанію. Такимъ образомъ вся польза, соединенная съ критическою работою, осталась для дъла, а всъ вызванныя ею ошибки и заблужденія нашли съ успъхами научнаго познанія естественное опроверженіе и исправленіе; Духъ истины обитающій въ церкви въ свое время всегда одерживаетъ побъду.

Если вообще никакая догматическая работа не можеть быть вполить отделена отъ вритической деятельности, то съ другой стороны нельзя не признать, что сущность догматики не заключается въ критикт. Дале несомивно, что всякій умъ, становящійся исключительно на критическую почву, делается совершенно неспособнымъ къ спекулятивно догматической работть. Положеніе это неоспоримо доказывается критическою работою новъйшаго времени. — Догматика Штрауса представляетъ прямую противоположность всякой догматикть — это раврушеніе всего содержанія христіанскаго въроисповъданія. Могъ ли вообще исключительно критическій умъ Штрауса понять Іисуса Христа?

Всв изрвченія Інсуса Христа инвють спекулятивную подкладку, которая однако является не продуктомъ трудовой человъческой умозрительной работы, а непосредственнымъ созерцаніемъ (Intuition) самой высшей истины, высказывающимся въ совершеннъйшемъ поков; это зрвніе (ein Schauen) вычности, которая заставляетъ предчувствовать еще болве того что непосредственно высказывается.

Далве историческое явленіе Інсуса имветь метафизическую основу (Hintergrund), которую можно понять только путемъ умозранія,—основу, которая впрочемъ достаточно ярко освіщена собственнымъ словомъ І. Христа и словами Апостоловъ, ділающими доступнымъ и для нашего ума то единеніе трансцендентальной візчной истины съ историческою дійствительностію, которая проявилась въ Інсусів Христів.

Танимъ образомъ, навъ бы отражансь отъ зернала слова Христова, образуется религіозное пониманіе существа Вожія и міроваго, пониманіе съ одной стороны въ высшей степени спеку-

лятивное, а съ другой, доступное самому простому народу; пониманіе, представлиющее по своему внутреннему содержанію такую глубину, ширину и долготу и высоту, что даже самый острый вритическій умъ разбивается объ это пониманіе: вотъ почему никакой единичный ч ловінь, какъ бы высоко онъ ни былъ развить въ спекулятивномъ отношеніи, не въ состояніи исчерпать содержаніе этого пониманія "Только все человічество, воодушевленное духомъ Іисуса Христа, т.-е. только церковь, въ самомъ широкомъ смыслі этого слова, въ состояніи, работою столітій и при участіи всіжть своихъ органовъ и высшихъ умовъ, переработывать и развивать візчныя мысли изложенныя въ словахъ и ученіи Христа".

Если несомивнио, что даже свътскія науки являются продуктомъ умственнаго труда всего человъчества, то тъмъ болъе это должно быть въ церковныхъ наукахъ, т.-е. въ богословіи и слеціально въ богословской спекуляціи.

Съ другой стороны всякое стремление спекулятивнаго богослови направленное къ разръшению высшихъ вопросовъ человъчества, изъ глубины собственнаго человъческаго ума, а не изъ словъ Інсуса Христа (при чемъ тоже не исключается возможность пользоваться оплософий какъ вспомогательной наукой) должно связывать неизбъжно судьбу богословия съ колеблящеюся судьбою оплософи, какъ это показываетъ раціонализмъ.

Только при сохраненіи непрорывной связи (Continuitas) съ историческимъ прошедшимъ церкви, догматическое богословіе можеть считаться внутреннимъ оплотомъ и носителемъ прямоличейнаго церковнаго развитія, центромъ духовнаго единства церкви, подобно тому какъ внутреннее самосознаніе человъка (томдественное отъ юности до старости) сдерживаетъ все его существо.

Конечная цаль (letzte Tendenz) обитающая въ отвровени Христовомъ, спасеніе міра, эта цаль, сватящая во всахъ писаніяхъ апостольскихъ, должна проникать общую жизнь и даятельность церкви Христовой. – Практическое осуществленіе этой цали происходитъ въ церкви путемъ установленной самимъ Христомъ, какъ гланою церкви, проповаднической должности (Predigtan.t), на которую возложено непрерывно происходящее провозглащеніе слова жизни Новаго Завата. Такимъ образомъ выясняется и третій моменть понятія вдохновенія, спасительная дійственная сила слова. Исторически-притическій экзегезись раскрываеть корни спасительной истины (Heilsgedanken); догиатическое изложеніе указываеть на стволь этой истины со всіми ся развітвленіями, и наконець духовная должность (geistige Amt) предлагаеть общинів сладкіе плоды сего древа, путемъ практически-паренетическаго пользованія словомъ.

Вотъ почему носители этой духовной должности должны пріять на себя печать дара Духа Святаго (testimonium spiritus sancti) проникающую все писаніе;—ограниченіе двятельности духовной должности одною практическою стороною, какъ это существуетъ въ римской церкви и въ сектахъ, примъненное къ евангелической церкви, привело бы къ пониженію всего церковнаго уровня.

Евангелическая проповъдь должна быть плодомъ личнаго вдохновенія, которымъ обусловливается успъшное исполненіе проповъднической должности.—Но она должна опираться на вдохновеніе обитающее во всеобщей церкви (Gesamtkirche), постояннымъ осадкомъ (bleibende Niederchlag) которой слъдуетъ считать дерковное въроисповъданіе (Bekenntniss).

Сама же церковь должна постоянно вновь и вновь оріентироваться въ словъ апостольскаго вдохповенія, оставившаго въ подлинныхъ писаніяхъ новозавътнаго канона свои неизмънные документы.

Въ этомъ симслъ должно дъйствовать постоянно и непрерывно истинное вдохновение въ церкви.

И такъ не только ограничение области спекулятивнаго богословія одною этикою (нравственностію) съ совершеннымъ устраненіейъ догматическаго содержанія—было бы само по себѣ безсмысліемъ (· in Unding), но даже покиданіе догматикою своего господствующаго положенія въ средѣ протестантскаго богословія и протестантской церкви – т. е. допущеніе равноправністи противоположныхъ точекъ зрѣнія въ одной и той же церковной общинъ—повело бы, скрытымъ путемъ, къ саморазложенію положительнаго протестантизма.

Вообще не сладуетъ допускать относительно матеріальнаго принципа субъективизиъ (въ томъ вида напр. какъ онъ выразился у Шлейермахера) въ евангелическую догиатику.

. Какъ субъективное сознаніе отдъльной личности не можеть сдълаться масштабомъ и принципомъ догиатики, точно также таковымъ не можетъ сдъдаться и религіозное возаръніе всего человъческаго общества въ данный моментъ (das religion Zeitbewustsein der Menschneit). Ибо это возэрвніе является вившини продуктомъ двухъ противоположныхъ факторовъ: во первыхъ, духовнаго наслъдства раціоналистическаго прошлаго и во вторыхъ, новыхъ, но еще не переработанныхъ идей, брошенныхъ выдающимися современниками вътсреду нашего времени. Между этими двумя элементами происходитъ постоянная борьба, и положеніемъ борьбы въ дадный моменть обусловливается всегда общественное воззрание на религию. Находясь такимъ образомъ въ постоянномъ преобразования это возгрвние никогда даже не можетъ быть абсолютно схвачено въ данный моментъ. Догматика, которан обосновалась бы сегодня на религіозномъ возарвнім человвческаго общества въ настоящій моментъ, стала бы четверть стольтін спустя устарылою. Однимъ словомъ спекулятивная догматика должна сообразоваться съ сознаніемъ времени только на столько, насколько ей необходимо проникать въ глубину научной работы и сохранать внутреннее соотношение (Contact) съ общей наукой. (Gesamtwisseaschaft).

Достойно замъчанія, что положительные результаты добытые естественными науками (т.-е. оставляя въ сторонъ болье или менъе смълыя и неосновательныя гипотезы натуралистовъ) въ области антропологіи могутъ только служить какъ бы прямымъ подтвержденіемъ отдъльныхъ положеній ученія о спасеніи, и подтвержденіемъ столь сильнымъ, что даже съ научной точки зрънія будутъ скоро смотръть съ презрительнымъ сожальніемъ на антропологическія фантазіи раціонализма. Такъ напр. съ точки зрънія науки уже нельзя болье оспаривать единичное происхожденіе человъческаго рода, далье неопровержимо доказананая сила наслъдственной передачи (Vereibung) раскрываетъ новое пониманіе церковнаго ученія о первородномъ гръхъ, навнонецъ нравственная статистика неопровержимо доказала поразительный фактъ сстественной (натуральной) несвободы человъческой воли.

Было бы большою ошибною полагать, что пожертвовавъ тою частію содержанія христіанства, которая основана на Открове-

нін, и отказавшись отъ церковной самостоятельности, т.-в. путемъ испаренія (Sebstentleerung) догмативи, въ польву проявляющагося въ данный моменть на певерхности жизни общественнаго возэрвнія,—индеферентные въ религів люди, или даже враги религін и церкви, могли бы быть пріобщены въ христівиству.

Съ этимъ самообольщениемъ евязано въ настоящее время еще другое вполнъ ошибочное миъніс, а именно предположение, что унитаріанское стремленіе, увлекающее въ настоящее время нъкоторую часть нашего общества т.-е. какъ богослововъ такъ и свътскихъ людей, движеніе, которое стремится въ равноправности съ ученіемъ о Троицъ, въ средъ евангелической церкви можетъ питать какую-дибо надежду на успъхъ <sup>6</sup>).

Совнаніе христіанской церкви развивалось съ самаго начала на основаніи тринитарнаго понятія о Божествъ. Это понятіе до того специфически христіанское понятіе, что оно сдълалось не только самымъ существеннымъ признакомъ различія между іудействомъ и христіанствомъ, побудительною причиною выдъленія изъ древней христіанской церкви тъхъ іудейско-христіанскихъ сектъ, которыя не могли возвыситься до высоты тринитарнаго понятія о Божествъ, но что и въ настоящее время тринитарное понятіе о Божествъ представляетъ единственную связь, обхватывающую католическія и евангелическія церкви.

На унитаризмъ, появляющійся по временамъ въ той или другой христівнской церкви, слёдуетъ по этому смотрёть какъ на нисхожденіе мысли съ высоты христіанскаго Богопознанія, какъ на вытекающее изъ слабости спекулятивнаго созерцанія возвращеніе къ іудейскому понятію о Божествъ. Задача догматики заключается въ категорическомъ опроверженіи ошибочнаго понятія, будто бы унитарное понятіе о Божествъ научнъе или ближе подходитъ къ христіанской идеъ, чъмъ тринитарное.

Положительныя науки не затрогиваются этимъ вопросомъ, но глубокое философское мышленіе гораздо болье сродно христіанскому понятію о Божествъ, и особенно тайнъ воплощенія Божія, на которой это понятіе основано, тайнъ разръшающей



Какъ извёстно тоже движеніе высказалось и въ среде протестантовъ во Франція.

вопрост, на [который пытались (отвътить пантензиомъ—чъмъ скудному и страдающему внутренною неполнотою (Halbheit) іудейсно-унитарному понятію о Божествъ. Особенно понятіе о пребываніи Бога въ міръ (Іммаменz) столь знакомое новъйшему мышленію связано самымъ тъснымъ образомъ съ тринитарною идеею Божества. Безъ послъдняго—пребываніе Бога въ міръ можетъ только быть голымъ пантензиомъ, и по этому не въ состояніи противустать ни атензму ни матеріализму, этимъ исчадіямъ пантензма.

Выстій синтевъ между понятіями Божества пребывающаго надъ міромъ (Transcendez) и Божества пребывающаго вь міръ и становится возможнымъ только въ тринитарномъ понятіи о Божествъ, которое однако этимъ синтезисомъ далеко еще не исчерпывается и не ограничивается.

θ. T.

## ОЧЕРКЪ ЖИЗНИ

## АРХИМАНДРИТА АНТОНІЯ НАМЪСТНИКА СВЯТО-ТРО-ИЦКОЙ СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ

1. ДО НАЗНАЧВНІЯ НАМЪСТНИКОМЪ ЛАВРЫ.

Архимандритъ Антоній быль однимъ изъ замвчательнъйшихъ лицъ православнаго монашества. Человъкъ неизвъстнаго происхожденія достигаетъ такой извъстности, что его знала не только вся Россія, но и многіе за границею, какъ на Востокъ, такъ м на Западъ. Не получивъ никакого школьнаго образованія обнаруживаетъ такія познанія и такой умъ, что митрополитъ моствовскій Филаретъ часто проситъ его совътовъ и слъдуетъ имъ. Занимая невысокое мъсто намъстника лавры, получиль отличія, ръдко даваемыя архимандритамъ ставропигіальныхъ монастырей, и получалъ знаки такого вниманія не только отъ высшихъ лицъ въ государствъ, но и отъ царственныхъ особъ, какого удостонваются немногіе изъ архіереевъ.

Не только происхождение о. Антонія, но и вся обстановка его жизни въ молодости не могли предвіждать его будущей судьбы. Отецъ его Гавріилъ Ивановъ Медвідевъ и мать Ирина Максимовна были вольноотпущенные графини Екатерины Ивиновны Головкиной 1). Медвідевъ служилъ въ Лыскові у князя Грузни-

<sup>4)</sup> Съ большими усиліями удалось намъ наконець получить точным свёдёмія о родителяхъ о. Антонія. Этимъ мы обиваны родному племяннику его Василію Ивановичу Рудакову. Мать о. Антонія дочь вемлемёра выбхавшаго въ Москву изъ Сибири. Вскорё онъ умеръ гдё-то на мемеваніи, за нимъ послёдовала и жема бывшая купеческаго рода. Оставшаяся спротою дочь мхъ.

скаго вольнонаемнымъ поваромъ, когда у него родился младшій изъ дътей и единственный сынъ Андрей (въ иночествъ Антоній). Это было 6 октября 1792 года: 17 октября быль день его тегоименитства. На пятомъ году жизни Андрей лишился своего отца, о нъжныхъ ласкахъ котораго впрочемъ сохранилось у него полное любви воспоминаніе. Мать свою онъ называль женщиною строгою. Она умерла на 95 году жизни. Оставшись вдовою съ мадольтними дътьми. Ирина продолжала жить въ Лысковъ, гдъ мужъ ея успълъ уже пріобръсти свой домъ, и кормилась трудами рукъ євоихъ. Изъ годовъ отрочества и первой юности Андреи извъстны нъкоторые отдъльные факты, которыхъ не можемъ мы возстановить въ строгой хронологической последовательности, равно какъ и объяснить значеніе ихъ для умственнаго и нравственнаго его развитія. Послъ обученія грамоть онъ отданъ быль матерью въ ученики аптекарю при больницъ въ Лысковъ Полидорову. Въ то же время состояль онъ и въ првисскомъ хорф поя альтомъ. Приглашенный княземъ Грузинскимъ въ домашніе врачи и для завъдыванія больницею французь докторъ Дебше полюбиль Андрея, взяль его нь себв и заставляль подъ своимъ надворомъ прислуживать больнымъ, знакомилъ и съ средствами врачеванія и умирая отказаль ему всё свои книги. Живой и воспріничивый юноща скоро пріучился такъ успъшно помогать больнымъ, что когда заступившій місто Дебше врачь не понравился князю, онъ Андрею Медведеву поручиль заведываніе всею больницею.

Но положеніе фельдшера не могло удовлетворить такой натуры, какова была у Андрея Медвёдева. Мётко охарактеризоваль его архимандрить Михаиль въ слове сказанномъ при погребеніи его. "Вдали минувшаго видится мяё юноша не полу-

Ирина, собою некрасивая, выросши вышла замужь за крёпостнаго грасини Головкиной Медвёдева, бывшаго у нея поваромъ. Умирая грасния Головкина дала вольную Медвёдеву. Въ 1788 г. Медвёдевъ переёхалъ въ Лысково, гдё и былъ насинымъ поваромъ князя Егора Александровича Грузинскаго. У шего тогда было двё дочери Екатерина и Елена; въ Лыскове родилась дочь Вёра и потомъ Андрей. Екатерина, бывшая два раза замужемъ, но бездётная, окончила жизнь въ Алексевской Арзамаской общине 80 лётъ; Елена болёзненная и странствовавшая всю жизнь умерла также въ Алексевской общине; Вёра вышла замужъ за Рудакова и оставила потоиство.

чившій правильнаго школьнаго, даже, нажется, домашняго воспитамія, но богато одаренный отъ природы замічательными душевными качествами, юноша съ зачатками ума наблюдательного, кріпкаго, тонкаго, остраго и игриваго, не любящаго останавливаться на поверхности, но стремящагося проникнуть въ гдубь, съ зачатками воли сильной, эвергической, упругой и гибкой, съ сердцемъ ніжнымъ, впечатлительнымъ и воспріничивымъ, глубоко чувствующимъ и отзывчивымъ, съ характеромъ бодрымъ, діятельнымъ, подвижнымъ, съ воображеніемъ живымъ, нісколько поэтическимъ".

Несмотря на молодость из осльдшеру Андрею Медведеву многіе обращались за врачебною помощію, —и не безъ пользы. За недостаткомъ врачей прикомандированный къ готовившемуся въ 1812 г. ополченію нижегородскому онъ получиль формальное довволеніе на врачебную практику. Не мало врачебной практики доставляла ему Макарьевскоя ярмарка, которая была въ пяти верстахъ отъ Лыскова. Кущни посковскіе, которыхъ лечилъ Медвидевъ, звали его въ Москву. Произжавшій по Волги инпо-Лыскова киязь Кочубей долженъ быль обратиться за врачебною номощію для больной своей дочери въ Медвідеву и когда онъ облегчить ен страданія, приглашаль его сопутствовать ему въ Крымъ, объщая послъ свое повровительство. Но Медвъдевъ на опыть испытываль, какь тяжело покровительство вельможь, и охотиве склонился на приглашение московских в купцевъ. Вообще переивнить свое положение было у него желание, но всего менве приходиль на мысль тоть путь, на которомъ суждено было получить ему извёстность.

Но сначала безсовнательно для него самого душа его подготовлялась и какъ бы случайными впечатляніями и самыми обстоятельствами жизни къ новому направленію. Однажды случайно забрель онъ ночью въ нижній этажъ нняжескаго дома, всегда открытаго для странствующихъ монаховъ. Въ одномъ углу его, освъщенномъ лишь лампадою, увидаль онъ послушника стоящаго на колёняхъ и молящагося. Завязался разговоръ. Медвъдевъ полюбопытствовалъ узнать, въ чемъ состоятъ келейное монашеское правило. Странникъ предложилъ совершить его вивстъ. Душа Андрея усладилась именемъ сладчайшаго Іисуса многократно повторяемымъ и въ канонъ и въ акаеистъ. Въ глу-

бинъ души Андрея сохранилось это первое благодатись впечатльніе, однако оно не произвело измъненія въ обрась его житни и служило мишь точкою опоры для блуждающаго воображенія и помогало, такъ-сказать, откликаться на призывающій нь чемуто и куда-то голось Божій.

Последовавшее вспоре засимъ случайнымъ образонъ знакомство съ настоятельницею Арзанаской Алексевской общины Ольгою Васильевною Стригалевой имило болье опредвленное и ръшительное на него вліяніе. Алексвевская Арзимаская община, возникшан изъ семьи ученицъ Синаксарскаго настоятеля о. Осодора Ушакова около 1757 г., до конца жизни этого старца († 1791 г.) находилась подъ его немосредственнымъ дуковнымъ руководствомъ и содержала строгій иноческій общежительный уставъ. Подъ ближайщимъ руководствоиъ второй настоятельницы этой общины Марьи Петровны Протасьовой (1795—1813 г.). умной и опытной въдуховной жизии, возрастала Ольга Васильевна. Дочь богатаго костроискаго купца, на двадиатомъ году евоей жизни она въ 1793 г. постужнав въ Алексвенскую общину и въ 1795 г. была тайно поотрижена съ именемъ Олимпіады. Еще при жизни Протасьевой, во время отсутствия си она мередио исправлила должность настоятельницы. Избранная въ 1813-г въ настоятельницы Ольга Васильевиа, несмотря на свою больэненность, была двятельною начальницею почти 400 сестерь. Она стяжала глубокое духовное равсуждение Въ сохранившихся ея наставленіяхъ и письмахъ сестрамъ общины внушается особенно строгое исполнение устава, покорность старшинъ, взаниная любовь и снисхождение къ немощамъ другикъ и чистая усердная молитва души любящей Господа. Провиннутая вся мыслію о Борь и вычномъ спасенія она сіе единое на потребу внушала и всемъ . Этой-то настоятельнице суждено было имъть ръшительное вліяніе на Андрен Медвъдева.

По врачебной практин'я Медейдевъ бываль и въ Арзамаси. Разъ изъ дома одного купца онъ приглашенъ быль подать по-



<sup>2)</sup> Свідвнія объ Арзамаской Алексієвской общині напечатаны въ "Моск. Від." 1850 г. № 65 и 66. Есть и отдільное изданіе сей статьи: Краткое описаніе жизни М. П. Протасьєвой: напечатано въ Москві 1866 г. тип. Готье. Объ Ольгі Васильєвні Стригалевой краткое сказаніе издано въ С.-Петер бургі 1866 г.

нощь тяжко больвшей Ольгь Васильевив, подль изголовыя которой провель онь ивсколько часовь и немало выслушаль духовнаго и назидательнаго. Ему удалось облегчить больвенное состояние Ольги Васильевны. Отъ нея приглашень быль онь ить болящей блаженной Еленъ Асанасьевив изъ рода дворинь Дертьевыхъ. 3)

Елена встретила Медеедева словами: "ныне начахъ: сія измена десницы Вышняго (Псал. 76 ст. 11), потомъ взглянувъ на его мірскую одежду сказала: "хорошъ паренекъ, да одежду нужно подлиниве, до самыхъ пятокъ". Лъкарство принимать какое-либо она отназалась. Не поняль тогда Медвідевь словь блаженной, но послъ видълъ въ нихъ проречение объ его иночествъ и указаніе на то, что знакомство съ Ольгою Васильевною было началомъ для него новаго поворота въ его жизни. Духовный строй свътлаго и благодатно-просвъщеннаго уна Ольги Васильевны незамътнымъ, но быстрымъ образомъ воспламенилъ молодую, воспріничивую, пылкую душу в открыль ей то, къ чему невъдомо себф безсовнательно стремилась она. Не внасиъ, о чемъ были первыя бесёды Ольги Васильевим съ Медвёдевымъ, но по ел духовному устроению бевъ сомивния направлящись онв въ предметамъ духовнымъ. Нередко безсовнательно и мезаметно для масъ самихъ западаютъ въ душу впечатлънія бесёдъ или примъра жизни и изъ этого малаго съмени возрождается новое направленіе. Такъ было и съ Медвідевынъ. Вопросы религіозные стали волновать мысль его и нередно можеть быть возникаль предъ нимъ образъ той жизии, накую проводили въ Алексвевской общинв.

Какъ въ Лысковъ, такъ и въ ближайшихъ къ нему ивстностяхъ особенно по лъвому берегу Волги было многочисленно маселеніе раскольниковъ. Многіе и ивъ купцовъ московснихъ, которыхъ случалось лъчить во время ярмарки Медвъдеву, принадлежали къ расколу. Пропаганда свойственная расколу не опустила случая коснуться и даровитаго юноши. Правосламные мяъ простаго народа доказывали истину своей въры преимуицественно темъ, что въ православной церкви много мощей, а



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Краткое сказаніе объ Еденѣ Асанасьевнѣ напечатано въ Москвѣ 1866 в. тип. Готье.

у раскольниковъ ихъ нътъ. Поэтому раскольники старэлись подорвать довъріе и уваженіе къ св. мощамъ чествуемымъ православными. Много такихъ внушеній пришлось выслушать и
Медвъдеву. Не видавъ дотоль мощей св. угодниковъ, Андрей
при первомъ представившемся случав отправился въ Муромъ и
Владиміръ, гдъ были св. мощи. Путь его былъ чрезъ Арзамасъ.
Узнавъ о побужденіяхъ къ путешествію въ Муромъ и Владиміръ, Ольга Васильевна воспользовалась этимъ случаемъ, чтобы
врачу своему тълесному предложить врачеваніе духовное, и
стала бесъдовать о душевномъ спасеніи и о томъ, что прославленные метлъніемъ угодники подвизались преимущественно въ
иноческомъ образъ.

Посвщеніе мість, гді почивають угодники Божіи въ нетлінів своихъ мощей, разсіяло ті внушенія, какія сділаны были раскольниками. Особенно сильно поразило его нетлініе мощей во Вледимірів.

Съ этого времени яснъе и опредълениве стала возникать у него мысль объ иноческой жизни. Въ впечатлительной душъ разъ возникшая имсль усиливалась болье и болье. 4) Ольга Васильевна снабжала его духовными и свято-отеческими книгами, въ ноторын онъ дотолъ не заглядываль. Въ подваль того дома, гдъ жилъ Андрей, отыскалъ онъ уголовъ, куда по временамъ иногда на день, иногда на два удалялся онъ такъ, что не знали, гдъ онъ былъ. Здъсь пріучелся онъ къ молитвъ и собранности духа. Исполнение служебных обязанностей при больницъ въ Лысковъ при князъ Грузинскомъ, хотя добромъ, но своенравномъ, тиготило его давно. Онъ желалъ другаго изста, но оказалось важное препятствіе. Андрей Медевдевъ не только не нивлъ никакого вида на жительство, но быль не записань и въ ревизію. Вольная отца его осталась въ конторъ клязя. Три года мать Андрея просила отпустить его, но киязь не соглашался, и когда она настанвала на возвращенія вольной ся мужа, объявили ей, что вольная сгоръла. При дальявищей просьбе инязь даже грозиль, что от дастъ въ солдаты Андрея. Въ этомъ затруднительномъ подоженін помогь Андрею секретарь нагистрата Макарьевскаго



<sup>4)</sup> Въ это время онъ не разъ говаривалъ сестранъ своимъ: вы будете у меня целовать руки.

Соловцевъ. Онъ помогъ достать копію съ вольной и метрическое свидътельство и на основаніи этихъ документовъ приписаться въ мъщане города Арзамаса. Во время этихъ хлопотъ, чтобы не подвергнуться какому-либо тяжелому дъйствію вспыльчиваго князя и вмъстъ съ тъмъ подготовиться къ иноческой жизни, мысль о которой стала преобладать теперь въ душъ Медвъдева, онъ прибылъ въ Арзамасъ, надълъ лапти, худую одежду и бъднымъ странникомъ отправился вь Саровъ.

Передаемъ разсказъ одного лица, слышавшаго о семъ первомъ посъщени Сарова отъ самаго о. Антонія. "Много хвалили ему обитель эту, какъ разсадникъ истинной иноческой подвижнической жизни; много разсказовъ слышалъ онъ о святости нъкоторыхъ старцевъ, объ ихъ подвигахъ благочестій, высокой духовной мудрости, нестяжательности и т. д. Съ другой стороны люди непріязненные монашеству глумились надъ отзывами благочестивыхъ повлонниковъ и чтителей Саровской пустыни и потрясали его довъріе разными клеветами и въ особенности обвиняли ихъ въ низкомъ лицепріятіи увфряя, что они уловляють въ свои съти лишь тъхъ, отъ которыхъ надъются получить пользу. Желая убъдиться собственнымъ опытомъ, онъ въ осеннее дождливое время въ рубище нищаго явился въ обитель (въ 1817 г.) и перваго встрътившагося ему послушника спросилъ, въ кому следуетъ ему обратиться съ просьбою о приняти его въ число братства? Вопрошаемый подозрительно осмотрель его съ ногъ до головы. Замътивъ, что грязное рубище слишкомъ ръзко противоръчитъ всему прочему, послушникъ, считая его обманщикомъ и подозръвая худыя намъренія, сказалъ, что въ святой обители нетъ неста такимъ шатунамъ, и прибавилъ, чтобы онъ поскорве убирался изъ обители, грозя призвать сторожей, чтобы выпроводить его. Далеко еще не нищій духомъ, инимый нищій запальчиво сталь обличать послушнила за несообразное съ его званіемъ лицепріятіе и темъ еще болье убъдыль послушника въ справедливости родившагося въ немъ подоврвнія. Но дальныйшія объясненія прерваны были появленіемъ монажа, который, подозвавъ къ себъ послушника, увелъ его для исполненія спъшнаго послушанія. Проходящій монастырскій работникъ указаль страннику входъ къ казначею, 3) объяснивъ,

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) По другому сказанію Медвёдевъ зашель въ келію не казначен, но іеро-

что къ нему-то слъдуетъ обратиться ему съ своими нуждами. Казначей занять быль деломь и келейникь отказался доложить ему. Медвъдевъ, услышавъ въ сосъдней комнатъ разговаривающихъ, безъ доклада вошелъ туда. Строгинъ словомъ остановилъ казначей дерзкаго нарушителя келейнаго благонриличія. Глубоко и тяжко было разочарование молодаго человъка, мечтавшаго встрътить иной пріемъ. Накипъвшее чувство выразизилось предъ изумленнымъ казначеемъ. По самому складу выраженій онъ понялъ, что подъ рубищемъ говоритъ съ нижъ не нищій. Сиягчивъ тонъ, обратился онъ къ нему съ вопросомъ, но оскорбленный и огорченный Медвъдевъ, высказавъ все прочувствованное имъ, удалился изъ келіи и быстрыми шагами, глотая слезы, направился къ выходнымъ воротамъ съ твердымъ намъреніемъ не бывать впредь въ Саровъ. За воротами встрътился ему отецъ Маркъ. Блаженный въ одной рубашкъ съ обнаженною грудью и въткой въ рукахъ остановилъ бъжавшаго изъ обители и положивъ ему руку на плечо, съ улыбкою вперивъ на него взоръ, произнесъ: "не искушай Господа Бога твоего." Уразумълъ Андрей смыслъ обличенія отъ отца Марка, поняль, что Господь попустиль быть ему искущеннымъ такимъ непріязненнымъ пріемомъ въ обители за то, что самъ приходиль искушать иноковъ. Съ слезами раскаянія паль онъкв ногамъ блаженнаго.-Прости меня, батюшка, говориль онъ рыдая, и помолись о мив Господу, согращиль я.-Старецъ улыбнулся, перекрестиль его и сказаль: смиряйся и спасешься. Иди съ миромъ. Не убо пріиде еще чась. Господь управить путь твой въ mbcto cie."

Изъ своего путешествія Медвъдевъ возвратился въ Лысково, но съ твердою ръшимостію оставаться тамъ недолго. Мать неохотно давала согласіе на поступленіе его въ монастырь, и это навремя остановило его. Какъ человъкъ теперь независимый уже отъ князя, онъ могъ свободнъе располагать собою и всего менъе готовъ былъ выносить неприличное обращеніе. Князь сердившійся на Медвъдева за то, что онъ вышель изъ подъ



монаха Савватія, осебенно любившаго чистоту въ своихъ комнатахъ и въ ужасъ пришедшаго, когда грязными лаптями сталъ Медвёдевъ топтать ежо чистые половики и бёлый полъ.

власти его, при первомъ случав неисполненія приказанія его, хотыть ударить Медвыдева по щень (можеть быть и удариль). Раннимъ утромъ на другой же день Медвидевъ оставилъ совстить Лысково и 27 іюля 1818 г. в) пришель въ Саровъ съ просьбою о приняти въ монастырь. Игуменъ Нифонтъ принялъ его внимательно и даль ему особую малую келію. Поступивъ въ Саровскую обитель Медвъдевъ старался пріучать себя къ разнымъ иноческимъ послушаніямъ, между прочимъ пълъ на клирост и быль чтецомъ. Когда въ первый разъ всталь онъ къ аналою и сталъ читать канизму дрожащимъ отъ робости, тихимъ голосомъ; подошелъ къ нему уставщикъ и отодвигая его отъ аналон сказалъ: не такъ читаешь, какъ подобаетъ. И зачиталъ самъ громкимъ голосомъ, отчетливо, твердо, внятно, выразительно. По окончаніи славы уставщикъ опять подвинуль его къ аналою говоря: "читая въ церкви помни всегда, что твоими устами произносится и возносится къ Престолу Божно молитва всвять предстоящихъ, и что каждое произносимое тобою слово должно проникать въ слухъ и душу каждаго молящагося въ храмъ". Все существо ное прочувствовало эти слова, говорилъ о. Антоній, и звучать онъ досель во мнъ всегда, съ этой минуты одушевляя меня при чтеніи церковномъ. Послів словь уставщика зачиталь я каоизму уже безъ робости, но весь объятый сознаніемъ высокаго значенія чтеца церковнаго-посредника между Господомъ Богомъ и молящимися въ храмъ.

О. Антоній не могь пользоваться совътами и наставленіями великихъ подвижниковъ Сарова Марка и Серафима. Маркъ скончался 4 ноября 1817 года, а Серафимъ былъ въ затворъ съ 1810 года до 1825 года, и до 1820 года сохранялъ обътъ молчанія. Никакому старцу въ послушаніе и не былъ порученъ ищущій иночества, можетъ быть потому что не былъ пріукаженъ. Былю еще обстоятельство, которое затрудняло выборъ духовнаго руководителя. Братство саровское при поступленіи въ него Медвъдева къ сожальнію дълилось на нъсколько партій: была партія игуменская, была партія казначейская, были и другія партіи. Сближеніе съ лицемъ одной партіи навлекало непріязнь лицъ принадлежавшихъ къ другой партіи, а потому и благо-



Такъ звписано саминъ о. Антоніемъ на одной книгъ.
 188

разумное желаніе мирнаго пребыванія заставляло откаваться отъ выбора руководителя въ духовной жизни. Притомъ Медвъдевъ имълъ мудрую руководительняцу къ духовной жизни въ настоятельницъ Алекствевской общины. Болтаненное состояніе Ольги Васильевны, которую Медвъдевъ чтилъ и любилъ какъ духовную мать довърявшую врачебному искусству Андрея Гавриловича, подавало поводъ къ частымъ посъщеніямъ, во время которыхъ врачуя ее тълесно, самъ врачевался отъ нея духовно.

Въ первое время пребыванія своего въ Саровъ Медвъдевъ не встръчаль препятствій къ посъщенію ея, но потомъ стали отказывать ему въ дозволеніи на это, такъ какъ отлучка изъ обители по иравиламъ монастырскимъ возбранялась. При этихъ обстоятельствахъ пребываніе въ Саровъ для молодаго человъва, не покорившаго воли своей безропотному послушанію, казалось тяжело. Къ сему присоединилось предложеніе одного богатаго помъщика, узнавшаго Медвъдева въ Саровъ и полюбившаго его, перейти къ нему въ домъ, при чемъ помъщикъ объщаль усыновить его.

Пробывъ около полутора года въ Саровъ Медвъдевъ возвратился въ Арзамасъ—не даленій отъ мысли совсъмъ отказаться отъ монашеской жизни.

Ольга Васильевна своими убъжденіями разсъяла его колебаніе и убъдила его поступить въ Высокогорскій монастырь, находящійся верстахъ въ четырехъ отъ Арзамаса. Живя въ этой пустыни јонъ могъ пользоваться совътами и наставленіями Ольги Васильевны и вмъстъ быть ея врачемъ. Медвъдевъ пришелъ въ Арзамасъ какъ бы для того, чтобы принять послъднее благословеніе отъ блаженной Елены Аванасьевны. Въ великую субботу марта 27, 1820 года, Андрей Гавриловичъ посътилъ ее, и такъ какъ она лежала на полу, то вставъ на кольни просилъ ея благословенія. Желая облегчить ея страданія, онъ предложиль ей принять магнезіи и разведя въ стаканъ воды поднесъ ей. Она вдругъ взяла стаканъ и плеснула ему въ глаза говоря: я не этого лъкарства желаю, повови мнъ свищенника. Призванъ быль ея духовиый отецъ, протоіерей Аванасій, который исповъдалъ и причастиль ее: на другой день она скончалась.

Высокогорская пустынь, въ которую поступиль Медвёдевъ, была скудна и средствами матеріальными и числомъ братства.

На новаго послушника, который и здёсь еще немало времени оставался незачисленнымъ формально въ братство, можетъ быть по причине неполучения увольнительнаго свидетельства отъ общества, возложена была обязанность пономаря. Имёя свои средства, Медведевъ каждый день для служения доставлялъ свества просфоры и нескудно удёлялъ вино. Поэтому служащіе были очень довольны имъ. Онъ продолжалъ заниматься и врачеваніемъ, и многіе обращались въ нему за врачебною помощію.

Наконецъ въ 1822 году оффиціально зачисленъ быль онъ послушникомъ пустыни и вслъдъ за тъмъ постриженъ въ монашество 27 іюня съ именемъ Антонія въ честь предобнаго Антонія Печерскаго. Недостатокъ въ іеромонахахъ и способности новаго постриженника побудили начальство вскоръ же послъ постриженія рукоположить его въ священный санъ. Іюля 20 онъ быль рукоположенъ въ іеродіакона, а 22 въ іеромонаха.

Со времени поступленія своего въ Высокогорскую пустынь о. Антоній находился подъ непосредственнымъ духовнымъ руководствомъ Ольги Васильевны. Она пріучала его къ подвигамъ вноческимъ, отсъкая всякое излишнее желаніе. Разъ будучи у Ольги Васильевны сказалъ онъ ей, что купилъ очень хорошій себъ тулупъ изъ овчинъ калмыцкихъ. Ольга Васильевна призвала купца продавшаго тулупъ, и велъла возвратить данныя деньги сказавъ: съ тебя достаточно и простой овчины для защиты отъ холода.

Не оставляль о. Антоній и общенія съ саровскими старцами, для которыхъ путь въ Москву или Нижній быль чрезъ Арзамазъ. По временамъ бываль въ Саровъ самъ о. Антоній. Послъ того, какъ въ 1820 году, о. Серафимъ разръшиль свой объть молчанія, онъ пользовался его совътами и наставленіями. Князь Грузинскій примирился съ тъмъ, что Медевдевъ оставиль его, и даже съ довъренностію обращался къ нему за содъйствіемъ въ своихъ семейныхъ дълахъ. Одно такое порученіе подало поводъ или вызвало окончательно ръшимость о. Антонія предпринять путешествіе къ святымъ русскимъ мъстамъ даже до Кієва. Это было въ 1824 г. Сбираясь въ долговременный путь о. Антоній приготовиль особую книжку для веденія журнала своего путешествія, но къ с ожальнію запись прекратилась на первой станцік по вывъздъ изъ Нижняго. Но и немногія страницы этого днев-

ника любопытны, такъ какъ даютъ понятіе о настроеніи его духа въ то время.

"Давно, пишетъ онъ, было у меня желаніе повлониться св. угодникамъ Вожінмъ въ ивстахъ, болве извъстныхъ въ отечествъ или болъе иною слышанныхъ отъ посъщавшихъ и передававшихъ много любопытнаго и назидательнаго. Было побужденіе навъстить и нъкоторыя отдаленныя пустыни, гдъ зналь я еще живущихъ пустынниковъ, дабы слышать и видъть ясные пути иноческой жизни въ живыхъ буквахъ. Все это приготовило желаніе души моей пуститься въ путь, имън къ тому всъ нужные способы. И наконецъ одно здёсь умалчиваемое обстоятельство вытолкнуло меня рышиться бхать тотчась и писать, что я увяжаю въ половинъ мая мъсяца или раньше. Собравшись устроилъ все нужное для пути, - повозку и три лошади, нанявъ добраго и снирнаго кучера; отслушавъ раннюю литургію очень рано, принявъ благословение отъ строителя, проотяся со слезами съ братіею я выбхаль изъ пустыни съ восходящимъ весеннимъ солнцемъ. Вхавши лъсомъ долго я не спускалъ глазъ, такъ волотило верхушки деревъ восходящее солнце. Душа поя въ возвышеннъйшему благоговънію еще болье возбуждалась пъніемъ птицъ, встръчавшихъ восходъ солица. Въ эту минуту думалъ я, что я отръшился отъ связей человъческихъ. Пустынь сирылась отъ глазъ, подчиненность, заботы, отвътственность, угодливость человическая-все исчезло отъ души моей и я свободно вздохнуль для удовольствій сердца моего, свободнаго стремиться къ препрасному въ природъ. Теперь, подумалъ я, буду каждодневно читать въ тебъ, природа, съ полною свободою безъ отвлеченія, премудрость, благость, богатство и любовь Господа моего. Солице стало выше, и я въ порывъ восиламененныхъ чувствованій монхъ обнять его всеми силами души моей какъ велинато моего друга.

"Прівадъ въ общину въ Аранмасъ сившаль мои ощущенія. Прощаніе съ натушкою Ольгою Васильевною, которая также собиралась вхать въ Ростовъ, прощаніе со всёми присными съ мыслію, что я не возвращусь, любовь искренняя гражданъ, которые здёсь застали меня — все это завизало опить меня въсоюзъ любви человъчесной. Мив стало и жаль, что я бду; были мысли, что я более добра сдёлаю оставшись, нежели отъбхавши

для добра самому себъ. Долго думалъ я, многіе просили меня оставить повздку. Но въ ту пору и самолюбіе годилось. Стыдъ быть неосновательнымъ и вывхавши опять возвращаться въ пустынь решиль меня тотчась ехать изъ Арзамаса, дабы более себя не разстроивать. Принявши Божіе благословеніе, слушая желанія всякаго благополучія въ пути, видя искреннее сожальніе въ проводахъ, сълъ въ повозку и уже не глядя никуда тхалъ съ разбитою душею. Уже и солнце мив казалось неяснымъ или какъ будто и стыдился показать ему лице свое после давишней бесъды съ нииъ и восторга. Я закрываль пристально сторочки въ повозив, гдв лучи его могли вкрадываться въ мою катящуюся нелейку. О бъдный человъкъ! то восхищается свободою послъ отръшенія, то плачеть о связяхь человъческихь какь бы въ укоръ восхитившей свободы. Это подало причину подумать о слабости своего сердца и накъ еще въ немъ много, за что люди могутъ держаться и оно въ людяхъ. И наука самоотвержения едва лишь читается по складамъ. Господи помощниче и избавителю мой! защити Ты самъ бъднаго меня отъ меня и разумъ мой просвъти, и сердце направь и еже хотъти и еже дъяти въ Твое благоволеніе".

Располагаться, гдж кормить лошадей, предоставиль о. Антоній своему кучеру. Въ 50 верстахъ отъ Арзамаса къ Нижнему, когда остановился о. Антоній на станціи, крестьяме знавшіє єго привели больныхъ малыхъ и большихъ. "И я, пишетъ онъ, въ продолженіе отдыха лошадей, едва едва съ ними равдѣлался. Не имъя ничего съ собою я долженъ былъ находить травы и указывать домашнія лъкарства, которымъ они не върнли, и все просили, чтобы я далъ что-нибудь отъ себя. Узнавъ, что я далеко ъду, многіе принесли но мит янца, лепешки, медъ на дорогу, и я не въ силахъ былъ отказаться. Миръ вамъ Божій, добрыя души! Хорошо, кого благословитъ Господь дѣлать добро ближнему ивъ любви къ добру. Это благовонная пища сердца человъческаго, и по употребленіи долго обоняется ея благоуханіе."

Основныя черты духовнаго устроенія о. Антонія въ началь его монашества, выражающіяся въ его дневникъ, сохранились и во всю его жизнь. Мы не видинъ здъсь строго аскетическаго направленія, видно сердце чувствительное. Оно доступно наслажденію прасотами природы, что было, навъ говариваль не

разъ о. Антоній, прирожденнымъ свойствомъ его души отъ юности. Видно и расположеніе сердца въ дружескимъ отношеніямъ, но особенно выступаетъ желаніе дълать добро другимъ ради самаго добри. Сердце его находило особое утъщеніе въ томъ, чтобы врачевать больныхъ, утъщать несчастныхъ, помогать неимущимъ, и для этого онъ готовъ былъ отказаться и отъ добрыхъ желаній, если онъ служили только для собственнаго его блага и утъщенія.

Въ Нижнемъ о. Антоній долженъ быль прожить довольно времени въ ожиданіи сына князя Грузинскаго, котораго онъ долженъ сопровождать въ Бълбашскій монастырь. Это замедленіе было причиною новаго смущенія для о. Антонія. Вотъ что онъ пишеть. "Въ Нижній прибыль П. А. Об. и умоляль меня возвратиться въ Арзамасъ для пользованія привезенной имъ жены, бывшей въ чахоткъ, въ надеждъ моего на это согласія. Онъ увърялъ, что письмо мое, извъщавшее его объ отъъздъ, онъ не получилъ. Больную едва довезли изъ Москвы. Ея довъренность, его просьба спльно волновали мой духъ. Съ одной стороны все сдъланное къ продолженію пути, добрыя наміренія пользоваться видомъ жизни отцевъ, которыхъдумалъ постить, и притомъ самому имъть отръшение отъ многосложной жизни монаха и лъкаря; съ другой стороны просьба и любовь моякъ доброй болящей 7), просьба мужа, сиротство дътей — все это и последнее, что не получивъ моего письма, въ надежде застать меня въ Арзамасъ, вывезли ее едва живую изъ Москвы, совершенно раздълнии меня на двъ части: съ одной стороны добро въ самому себъ представляло решиться эхать далее, съ другой добро въ пользу ближнихъ решало возвратиться и послужить больной. Сіе последнее вленло меня сильнее всего: чувства души моей сію минуту готовы были оставить путь и возвратиться въ Арзамасъ и я выдерживаль такую тайную слабость сердца, сопротивляющуюся моему путемествію. Я убъдиль Об. возвратиться иъ женв, убъдить ее пользоваться у врачей Арзама-



<sup>1)</sup> Г-жа Обр. жила нъсколько времени вблизи Высокогорской пустыни и сдълалась весьма преданною о. Антонію. Когда по убъжденію матеря она перевхада въ Москву, у ней открылась чахотка, врачами московскими признанная неизлечимою. Но больная вършла искусству о. Антонія и надъялась получить отъ вего помощь вли по прайней мъръ утишеніе.

скихъ и объщаль употребить всв усили возвратиться изъ Ярославля. Об. вздиль къ преосвященному, просиль его заставить меня возвратиться; но владыка даль свободу моей волв дълать, что хочу".

15 мая вывхаль о. Антоній изъ пустыни; наступило 4 іюня, а онъ быль еще въ Нижнемъ. Въ этотъ день прівхала въ Нижній начальница Арзамаской общины Ольга Васильевна и остановилась въ Дъвичьемъ монастыръ у игуменьи Доровен Мартыновой—умной, духовной старицы, много испытавшей въ жизни и всегда назидательной въ бесъдахъ ея. Къ нимъ отправился о. Антоній просить совъта для разръшенія смущавшихъ его помысловъ.

"Думали, пишетъ онъ, говорили и извлекали изъ примъровъ и наконецъ единогласно ръшили, что Бога ради можно и то и другое дълать. Но накъ лъченіе не собственное дъло монаха, то предпочли, что лучше Бога ради для назиданія душевнаго видать отцевъ, видеть ихъ жизнь и собрать полезное для своей души. Случившійся туть же духовный отець монастыря прочиталь молитву и благословиль меня въпуть предлежащий. После сего ръшенія я совершенно ожиль отъ развязки совъсти и мышленія. Теперь и самъ я видълъ, что путь имъетъ для меня пользу, а потому столько и препятствій встрачалось. Ка двума старицама присоединилась еще духовная старица Ев. Л., и каждан изъ своего садодъланія износила въ бестду, кто какъ учился вскапывать, кто поливать, кто блюсти, чтобы не росло терніе на нивъ сердца. Завлючение беседы было такое, что къ спасению душевному при помощи Божіей благодати надо во всемъ понуждать себя. Свободу въ добродътели мы потеряли и уже царствіе Божіе, по слову Божію, нуждею восхищается. Недовърчивость въ своему разуму, отстчение своей воли, всегдащиее признание недостатковъ своихъ, смиреніе и любовь,--это какъ бы языки, которынъ необходимо учиться желающему быть въ царствін небесномъ".

Между тъмъ ниявь Грузинскій все не прівжаль. Снука отала одолжвать о. Антонія, но онъ нашель врачество отъ нея въ довольномъ запасъ отеческихъ книгъ, которыя онъ взялъ съ собою въ нуть.

Напонецъ 8 іюля пріжкаль князь и съ нимъ чрезъ Хатунии и

Пучежъ отправился о. Антоній въ Бълбашскій моластырь. По прівзді въ Пучежъ прекращаются записки о. Антонія.

Не нашли мы извъстій, куда завзжаль о. Антоній во время путешествія и когда онъ воротился въ свою пустынь. Чревъ Кострому и Ярославль онъ провхаль въ Сергіеву Лавру, гдв, какъ онъ вспоминалъ, братія обощлась съ нимъ грубо. Конечно ни братія лаврская, ни онъ самъ не могли тогда думать, что менъе чъмъ чрезъ семь лътъ этотъ молодой јеромонахъ прівдетъ въ Лавру въ силв наивстника въ ней интрополичьиго. Въ Москвъ онъ останавливался въ Симоновъ монастыръ и по совъту жившаго въ Симоновъ на поков бывшаго намъстника сего монастыря іеромонаха Іосифа, проходившаго подвижническую живнь, и схимонаха Павла, 95-лътняго старца, о. Антоній представлялся тогдашнему архіспископу московскому Филарету. Преосвященный Филаретъ не малое время беседоваль съ Антонісиъ. Беседа сначала была о Сарове и его подвижникахъ, но потомъ перешла къ библейскимъ обществамъ в) и тогда господствовавшему мистическому направленію. Антоній прямо высказываль мысли неблагопріятныя и для библейскихь обществь и для моднаго тогда духовнаго направленія и довольно настойчиво спорилъ съ архіспископомъ московскимъ. Отпуская отъ себя Филаретъ сказаль Антонію, чтобы онъ на обратновъ пути зашель къ нему опять. Но о. Антоній не исполивль этого желанія митрополита, чтобы опять, какъ онъ говориль, не вступить съ нимъ въ преніе. На впечатлительную душу Филарета эта встрача имела, какъ онъ самъ после говорияъ, довольно сильное впечативніе. Онъ неріздко вспоминаль объ ісромонахів высокогорскомъ Антонів.

Путешествіе по Россін, встрівча съ разными лицами опытными въ духовной жизии, знакомство съ разными порядками монастырской жизни для наблюдательнаго инока иніди больное значеніе, расширяя кругь его возгріній, обогащая его иногими свідініями.

Преосвященный Монсей Никегородскій, рукоположитель его во свящемство, любиль с. Антомін. Неоднократно онъ вздиль въ-



<sup>\*)</sup> Въ Арванасћ въ 1820 г. было открыто библейское общество. Толькочто последовавшее закрытіе всёхъ библейскихъ обществъ, которынъ сочувствовалъ арх. Филаретъ, естественно вызывало на разговоръ с сенъ предметъ.

Нижній по вызову преосвященнаго и не малое время въ предсмертную болізнь его провель при немъ; въ его глазахъ и скончался преосвященный Моисей 10 января 1825 г.

Въ 1826 г. апръля 2 строитель Высокогорской пустыни переведенъ былъ въ настоятеля Оранскаго монастыря. На его мъсто строителемъ преосвященный Месодій Орловъ, особенно сбливившійся съ княземъ Е. А. Грувинскимъ, назначилъ іюля 9 1826 г. о. Антонія. Можетъ быть на него обратилъ вниманіе и московскій архіспископъ, который рукополагалъ Месодія 28 февраля 1826 г. въ спископа.

Вмёстё съ назначенемъ строителемъ о. Антоній назначень былъ и присутствующимъ въ духовномъ правленіи Арзамаскомъ. Эта должность могла познакомить его съ канонами церкви. Первоприсутствующимъ въ Арзамаскомъ духовномъ правленіи былъ тогда Александръ, архимандритъ Арзамаскаго Спасскаго монастыря—мужъ духовнаго настроенія. Хотя не сохранилось свёденій о близости о. Антонія къ о. Александру, но служебное сближеніе не могло остаться совсёмъ безъ вліянія на о. Антонія.

Въ сентябръ того же года о. Антоній награжденъ набедренникомъ, а въ 1829 палицею уже отъ новаго епископа Нижегородскаго Асакасія, ученика митрополита Филарета изъ перваго курса С.-Петербургской д. Академіи.

Подъ управленіемъ новаго строителя быстро стала процевтать и прославляться Высокогорская пустынь. Она обновилась и улучшилась во многихъ отношеніяхъ. Личность настоятеля, его служение, его даръ слова привлекали изъ Арзамаса и окрестностей въ праздничные дни многихъ посътителей. Многіе обращались къ нему съ просъбою имъть его себъ отцемъ духовнымъ. Строгая мать о. Антонія, неръдко пріважавшая въ обитель, смотри иногда на наполненную после обедни пріемную строителя различными посътителями, въ служъ говорила: это ли удаденіе отъ людей? Это ли отреченіе отъ міра? - Церкви украсились, установилось благольное служение, введено благоустройство во всемъ. Братін въ пустыни при вступленіи с. Антонія въ званіе строителя было 20 человъвъ, при переходъ его въ наивстника Лавры въ ней считалось 90 человъкъ. Для помъщенія иноковъ воздвигансь новые порпуса. Ольга Васильевна и для строителя Антонія была такою же духовною матерію, какъ и для Андрея

Гавриловича, и продолжала назидать его мудростію своихъ духовныхъ наставленій. Но въ 1828 г. она отправилась на богомоліе въ Кіевъ и тамъ скончалась.

Нъсколько разъ въ годъ вздилъ о. Антоній въ Саровъ для бесёды съ опытными старцами и особенно съ о. Серафимомъ. Старцы саровскіе любили его, уважали и не ръдко навъщали сами. Одинъ изъ уважаемыхъ старцевъ Сарова Арсеній умеръ на его рукахъ въ Высокогорской пустыни въ 1830 г.

Въ 1831 г. февраля 23 скончался намъстникъ Сергіевой Лавры архимандрить Аванасій. Митрополить Филареть, получивь извъстіе о семъ, озабоченъ былъ выборомъ ему преемника. Мысль его между прочимъ остановилась на настоятель Высокогорской пустыни о. Антонів. "Но, какъ самъ онъ разсказываль, не хотвлосъ мнв брать человвка изъчужой эпархіи, тогда такъ много ихъ въ своей. Но въ это время явился странникъ, который и назваль мив наместникомъ Лавры о. Антонія. Въ этомъ указаніи, совершенно совпадавшемъ съ моею мыслію, я видълъ указаніе Провиденія". Митрополить спешиль пригласить о. Антонія въ намъстника Лавры. Съ тэмъ же, кажется, самымъ странникомъ, который указаль на о. Антонія, онъ отъ 26 февраля посладъ ему письмо: "Мысль, которую я вчера имълъ, но не успыть сказать, сегодня предваривь меня сказаль мив другой, и сіе внезапное согласіе сдълвлось свидътельствомь того, что мысль пришла не даромъ. Сія мысль есть надежда, что при помощы Божіей, благоугодно Богу и преподобному Сергію можете вы послужить въ его Лавръ, гдъ упразднилось мъсто намъстника. Призвавъ Бога и взыскуя Его воли, а не моей приглашаю васъ на служение сис. Да будетъ вамъ къ принятию сего звания благимъ побуждениемъ то, что это не ваша воля и что я васъпризываю какъ послушникъ преподобнаго Сергія, воторый о вашемъ ему чрезъ меня послушаніи будетъ благій предъ Богомъ о васъ свидвтель и за васъ предстатель. ').

Еще за два ивсяца до назначедія Антонія въ наивстника Сергієвой Лавры, когда живъ быль прежній наивстникъ и не



<sup>\*)</sup> О. Антонію вногда зам'ячали: зачіми онъ терпить юродивших: Онъ отвічаль на это: но одинь юродивый нийль такое рімцающее вліяніе на всю мою жизнь, что я не могу забыть этого.

было ръчи о его замъщеніи, саровскій старецъ Серафимъ предсказаль это назначеніе. Разсказъ объ этомъ предсказаніи записанъ самимъ о. Антоніемъ и съ его записки напечатанъ въ жизни старца Серафима.

Въ январъ 1831 г. о. Антоній отправился къ о. Серафиму въ Саровъ для совъта по случаю сильно смущавшихъ еге неотвязчивыхъ мыслей о смерти. Прівхавши въ Саровъ вечеромъ и никуда не заходя, Антоній пошелъ прямо къ келліи старца Серафима. Не доходя до нея онъ встрътилъ нъкоторыхъ изъ братіи Саровской пустыни, которые сказали ему, что о. Серафимъ въ монастырь не возратился еще изъ своей пустыни. Было уже около пяти часовъ вечера и темнъло. Прівхавшій остановился въ раздумьъ: идти ли ему куда или тутъ дожидаться? Въ это время стоявшая съ нимъ братія, завидъвъ издали грядущаго старца повъстила: вотъ о. Серафимъ идетъ. Старецъ шелъ въ обыкновенной своей одеждъ съ мъшкомъ за плечами, опираясь на топоръ. О. Антоній тотчасъ подошелъ къ нему и поклонился обычно.

Что ты? спросиль его старець.

Къ вамъ, батюшка, съ скорбною душею, — отвъчалъ Антоній. Пойдемъ, радость моя, въ келію, привътливо сказалъ старецъ. Въ келіи наединъ Антоній умолялъ старца Серафима сказать ему откровенно: свершится ли съ нимъ то, что внушаютъ ему скорбные помыслы? Не приближается ли въ самомъ дълъ смерть его? Сижу ли я въ келіи, говорилъ Антоній, выду ли на монастырь, мнъ представляется, что послъдній разъ вижу обитель. Изъ сего я заключаю, что скоро умру, и потому указалъ уже и мъсто могилы для себя. Желаю знать о свосй смерти единственно для измъненія моей жизни, чтобы, отказавшись отъ должности, посвятить остальные дни свои безмолвному вниманію. Извъщеніе о смерти, прибавилъ Антоній, не будетъ страшно для меня.

- О. Серасимъ слушалъ равскавъ, не измъння положенія и держа за руку Антонія. Когда же сей окончиль, блаженный старецъ, ввирая на вего съ любовію сказалъ: Не такъ ты думаешь, радость моя, не такъ: Промыслъ Божій ввъряетъ тебъ обширную давру.
- О. Антонію подумалось, что старецъ Сераениъ желаетъ развлечь его отъ скорбныхъ мыслей, посему, прерывая рѣчь его, сказалъ: Батюшка! это не успокоитъ меня, не усмиритъ можхъ

помысловъ; я умоляю васъ, скажите мив прямо: мысли мои о смерти не служатъ ли отъ Бога указаніемъ на близкую мою кончину? и въ такомъ случав я буду просить молитвъ о душв моей и приму мирно и благодарно ваше слово. Мив хочется встрвтить часъ смертный съ должнымъ приготовленіемъ.—О. Сераемиъ съ ангельскою улыбкою отввчалъ: невврны твои мысли, я говорю тебъ, что Промыслъ Божій ввъряетъ тебъ лавру общирную. Строитель же отввчалъ на это: гдв же Высокогорской пустыни быть лаврою? Дай Богъ, чтобы не сошла ниже, чъмъ теперь стоитъ.

Къ большему удивленію Антонія старецъ Серафимъ, не перемъняя своихъ мыслей, сталъ просить его милостиво принимать изъ Сарова братію, кто придетъ въ лавру, или кого онъ пришлетъ. Оставаясь въ прежнемъ впечатлъніи, Антоній продолжалъ: Батюшка! кто захочетъ изъ Сарова переходить въ скудную Высокогорскую пустынь? А еслибы кто пожелалъ или кого бы вы прислади, то вы знаете всегдашнюю мою готовность дълать все, что вамъ угодно, да на дълъ сего не можетъ быть.

О. Серафимъ, какъ будто идя по одной и той же дорогъ, сказалъ: не оставь сиротъ моихъ, когда дойдетъ до тебя время.

Не выдержалъ строитель Антоній и въ порывъ безпредъльной любви и уваженія въ старцу бросился въ нему, обнялъ его и долго плавалъ. Не понимая значенія свазанныхъ словъ онъ остановился вниманіемъ своимъ на словъ "сиротъ"; ему казалось, что старецъ говоритъ о скорой своей кончинъ. Блаженный Серафимъ продолжалъ: поминай моихъ родителей Исидора и Агаейю. Затъмъ сталъ совътовать покоряться во всемъ волъ Господней, быть прилежиу въ молитвъ, строго исполнять свои обязанности, быть милостивымъ и снисходительнымъ въ братіи: матерью будь, говорилъ онъ, а не отцемъ въ братіи, и вообще во всёмъ быть милостивымъ и по себъ смиреннымъ. Смиреніе и осторожность, говорилъ онъ, есть красота добродътели. Потомъ о. Серафимъ нъсколько разъ обнялъ строителя, благословилъ висъвшимъ на груди его врестомъ и сказалъ: теперь гряди во имя Господне. Время уже тебъ; тебя ждутъ.

Во время возвратнаго пути Антоній слышить, что вдущій съ нимъ монахъ началь планать. О чемъ онъ плачетъ? спросилъ Антоній. Инокъ отвъчаль, что по прівзда въ Саровъ онъ встрътиль о. Серафима нозвращающагося изъ пустыни въ монастыр скую свою келію, который сказаль ему: ну воть и вамь предстоить разлука съ вашимь строителемь.

Между тъмъ время шло: прошелъ январь, февраль, наступилъ мартъ и великій постъ. На 2 день сего мъсяца, въ понедъльникъ первой недъли поста, отправивъ чреду неусыпаемаго чтенія Псалтири, отправляемую каждымъ братомъ по два часа, строитель сталъ на свое мъсто. Здъсь подали ему письмо отъ митрополита Московскаго. О. Антоній пошелъ въ свою келію. При письмъ приглашающемъ Антонія въ намъстника Сергіевой Лавры приложенъ былъ конвертъ къ Нижегородскому преосвященному Афанасію о скоръйшемъ увольнеміи о. Антонія отъ должности строителя Высокогорской пустыни и отправленіи его въ Москву.

По полученіи письма митрополита Филарета о. Антоній немедленно отправился въ Нижній; и представивъ преосв. Аванасію отношеніе митрополита Московскаго, 4 числа получилъ увольненіе отъ должности настоятеля Высокогорской пустыни; 5 и 6 сдалъ монастырь казначею; 7 въ субботу первой недъли совершилъ литургію и причастивъ св. Таинъ братію простился съ нею и проёхавъ въ Арзамасъ простился съ знакомыми; 10 числа прибылъ въ Москву и остановился въ Симоновъ монастыръ и въ тотъ же день явился митрополиту 10). Въ домовой церкви митрополита приведенъ былъ къ присягъ на служеніе въ должности намъстника; 15 посвященъ въ санъ архимандрита Виоанскаго монастыря; 19 числа въ четвертокъ во время часовъ пріъкалъ въ Лавру и прямо вошелъ въ алтарь безъ всякой встръчи одътый по пустынному въ манатейную рясу, съ которою не скоро разстался и на новомъ мъстъ служенія.

Выборъ митрополита былъ весьма счастливый, а поддерживать избранныхъ имъ лицъ онъ умълъ 11).



<sup>10)</sup> О. Антоній разсказываль, что экономъ архіерейскаго дома долго не хотвль докладывать митрополиту объ о. Антонів говоря, что онь занять и не время ему принимать теперь странствующихъ монаховъ. Но когда послі настоятельнаго требованія о. Антонія доложиль, и митр—ть велімь немедленно принять его, экономъ удивленный симъ обратился къ провожаванему о. Антонія момаху Савватію св вопросомъ: что вы за сборомъ что ли? Тоть отвічаль: мы въ намістники прівхали.— Эко хватиль. Далеко кулику до Петрова дия.

<sup>11)</sup> Нънго сравнивая Филаретовъ Кіевскаго и Московскаго довольно върно скавалъ: Кіевскій умъетъ выбирать людей, но не умъетъ ихъ поддерживать; Московскій не умъетъ выбирать, но умъетъ поддерживать.

## СЛОВО

ПРЕОСВЯЩЕННАГО ХРИСАНФА ПРИ ПРОЩАНІЙ СЪ АСТРАХАНСКОЮ ПАСТВОЮ. \*)

Нынъ въ послъдній разъ, братіе мон, принесена мною великви безкровная жертва о вашемъ спасеніи на той же св. трапезъ этого престольнаго храма, на которой около трехъ лътъ тому назадъ она совершена была мною въ первый разъ.

Новое мъсто служенія—внутри Россін, хотя на той же великой ръкъ, указала миъ церковная и державная власть. Такъ судиль Господь и да будеть Его святая воля!

Не долго быль я съ вами, возлюбленные братіе, но союзъ пастыря съ паствою не обычный житейскій союзъ, а духовнонравственный и гораздо менъе, чъмъ первый, зависить отъ времени и пространства. Что однажды соединено во имя Господа, 
то должно оставаться кръпкимъ и нерушимымъ. Молитвенная 
память моя о васъ и духовное общеніе съ вами—мыслію и чувствомъ—навсегда пребудутъ въ моей душъ.

Да! Не долго быль я съ вами и съ своей стороны не могь сдёлать, чего хотёль и что обязань быль сдёлать. Но за то въ васъ самихъ,—и въ это недолгое время видёль многое доброе, о чемъ и хотёль-бы засвидётельствовать предъ вами въ эти послёднія минуты моего пребыванія среди васъ.

Благодарю васъ, возлюбленные братіе, отъ лица самой церкви Божіей, за ту преданность въръ отцовъ нашихъ, за то живое, сердечное, еще нетронутое усердіе къ церкви какое всегда

<sup>\*)</sup> Сказано 8-го января 1878 года, въ послъднее служение его въ Астраханскомъ каеедральномъ соборъ.

встрачаль и здась отъ начала моего прибытія къ ванъ до настоящаго дня. Благодарю за ревностное посъщеніе храмовъ Бомінхъ, усердіе къ слушанію слова Божія и вниманіе къ слову пастырей—проповадниковъ его. Тамъ дороже и цаннае все это, чанъ обыкновеннае въ наши дня холодность къ вара и равнодушіе къ богослуженію и священнодайствіямъ. Мив остается пожелать, чтобы эта простая, сердечная вара стала разумною и сознательною и отъ этого еще болае возросла и окраща, чтобы вса, и ближніе и дальніе этого края, сдалались чскусны въ вара", чтобы и у обитателей глухихъ степей просватились очи сердца", чтобы вса получили, сверхъ духа страха Божія, и духъ премудрости и разума, о чемъ вопіяль къ намъ и къ чему призываль такъ недавно всахъ насъ Господень на водахъ.

Блягодарю васъ, боголюбезные сопастыри и сотрудники мои, за ваше всегдашнее искреннее сочувствіе благу и нужданъ церкви и за посильно-ревностное служение ей и частиве за старание о благочини въ богослужени. Въ лицъ васъ, братие этого престольного храма, -- мон преимущественные соучастники въ богослуженін, и васъ, братіе этого града, благодарю всехъ пастырей края, разсъянныхъ по широкому пространству степей и по острованъ ръки и моря. Трудно здъсь ихъ служение, по санынъ условівив вившияго быта. Не говоря о нуждв вещественной, часто имъ приходится бороться съ самою природою и вліянінии климата. Все это многіе изъ нихъ выносять благодушно, не смотря на бремя своего служенія и не ослабъван въ пастырской дъятельности. Никогда не забуду и того впечатлънія, какое производили на меня эти скромные храмы въ безвъстной иногда въ безводной степи и особенно на островахъ ръки и мори. Къ этимъ послъднимъ нелегко и приблизиться, а часто они на цълые ивсяцы совершенно разобщены со всвиъ остальнымъ міромъ! Но и здесь высится Крестъ, - этотъ великій символь торжества Христовой въры надъ явыческимъ и мусульманскимъ суевъріемъ и невъріемъ, -- вто знаменіе могущества православной русской державы. И здёсь синренный служитель церкви, въ терпънін и лишеніяхъ, но часто мужественно несетъ свой крестъ! Да множатся эти храны и да не оскудветъ усердіе ихъ пастырей.

Мон личныя отношенія къ вамъ, отцы и братіе, если повводительно говорить объ этомъ съ этого святаго мъста, гдъ должно умолкать слово о всякихъ личныхъ чувствахъ, также возбуждають во мив одно благодарное чувство. Никогда и ин отъкого изъ васъ не виделъ, не испытывалъ я ничего, что оставило бы во мив савды горькаго или тяжелаго личнаго чувства. Не уношу съ собою такого чувства и не вналъ его здёсь. Съ светлыми мирными воспоминаніями отхожу отъ васъ. Достойна уваженія и признательности эта ваша истинно пастырская "мерность." Не всегда встрвчается она и между пастырями. Могу сказать также, и не обинуясь, съ своей стороны, что я руководился, по мъръ моего разумънія, чувствомъ правды и долга и дъйствовалъ всегда искренно. Но если въ моихъ словахъ, распоряженіяхъ, дъйствіяхъ, было что-либо для кого-нибудь изъ васъ лично непріятное или казалось обиднымъ, прошу простить во имя любви общаго нашего Пастыреначальника.

Есть у меня, братіе, ко встиъ вамъ-и къ пастырямъ и къ паствъ-одна общая последняя просьба, и пусть будеть она завътною! Есть двло, которое препиущественно занимало меня во время моего служенія среди васъ, о которомъ я часто бесёдовалъ съ вами и служение которому навсегда для меня будетъ памятно. Я разумъю высокое, святое дъло обращения ко Христу явычествующихъ инородцевъ здёшняго края. Благодаря вашему общему сочувствію и усердію къ этому дълу, начало ему уже положено. Въ степи-среди язычествующихъ кочевниковъ уже высится храмъ, при которомъ живутъ проповъдники Христовой въры. Скоро благодари участію въ дъл самихъ высшихъ властей — явится тамъ другой храмъ вийсти съ училищемъ для обращенныхъ. Нужно, братіе мои, съ неослабною ревностію продолжать это великое для края дело. Повторяю то, что не разъ уже говориль объ этомъ. Целыхъ два въка ждала такой дъятельности ваша неплодная-и вещественно и нравственнопустыня. И. если-бъ вамъ, вашему времени суждено было обратить ее въ плодоносную, раждающую ниву Божію, -- это было бы великой заслугой вашей предъ церковію и государствомъ, предъ всемъ нашимъ великимъ отечествомъ. Усердно молю Господа, да поможетъ онъ вамъ совершить это!...

Съ чувствомъ благодарности и признательности ко всемъ вамъ за ваше внимание ко миз я разлучаюсь съ вами. Разлука всегда чувство скорбное...

Но, какъ я сказалъ уже, нашъ союзъ съ вами не знаетъ пространства. Есть для этого союза и особое духовное средство всегдашняго общенія, несмотря ни на какія пространственныя разстоянія. Это молитвенная мысль и молитвенное чувство. Прошу васъ, братіе, не забыть меня въ этомъ святомъ христіанскомъ чувствъ и теперь помолиться о моемъ недостоинствъ и объ укръпленіи моихъ духовныхъ и тълесныхъ силъ для дъятельности въ новомъ мъстъ моего служенія.

Еще разъ всъхъ знаемыхъ и незнаемыхъ иною, всъхъ ближнихъ и дальнихъ края—прошу покрыть своею христіанскою любовію мон опущенія и ошибки и простить инъ гръхи слова и дъла.

А последнее слово мое къ вамъ да будетъ темъ-же благожеланіемъ, съ какимъ я обращался къ вамъ и въ минуту моего перваго явленія среди васъ. Да множится христіанское населеніе въ крат и благодать Духа Божія да угаситъ въ немъ "языческая шатанія", да разсветъ мглу суевтрія и невтрія языческаго и мусульманскаго, да распространяется въ немъ отъ конецъ до конецъ христіанское просвъщеніе и да возрастаетъ христіанская добродътель. Да исчезнетъ всякая рознь въ жизни и да царствуетъ среди васъ миръ и любовь, да процвътаетъ трудъ на пользу общую и да несетъ онъ встиъ вамъ миръ и довольство въ жизни.

Самъ Богъ любви и мира да освятитъ васъ всесовершенио: и да сохранится во всей цълости и безъ порока вашъ духъ и душа и тъло—въ пришествіе Господа нашего Інсуса Христа, воторому слава во въки (1 Сол. V. 23).

Въ послъдній разъ — съ высоты этого святаго мъста — отъ сердца призываю на всъхъ васъ и на все ваше миръ и благословеніе Божіе, —на ваши чада и семьи, на ваши домы и достояніе, на всю страну Астраханскаго края...

# **ЛВТОПИСЬ ЕВАНГЕЛИЧЕСКИХЪ ОБЩИНЪ ВЪ МОСКВЪ.**

Chronik der Evangelischen Gemeinden in Moskau. Zum dreihundertjährigen Jubiläum der Evangelisch-Lutherischen St. Michaelis-Gemeinde zusammengestellt von A. W. Fechner. Moskau (I. Deubner), 1876. I Bd. (s. XII, 517), II Bd. (s. IV, 750).

Книга, заглавіе которой только что прочли наши читатели, хотя уже и вышла въ свътъ болве года тому назадъ, но еще до сихъ поръ не вызвала въ нашей литературъ болъе или менъе обстоятельного отзыва о себъ, за исключениемъ появившейся на дняхъ въ пятомъ томъ "Сборника государственныхъзнаній" рецензіи дерптскаго профессора Брикнера. Прежде всего, казалось бы, должна была сказать свое слово о ней московская печать, потому что означенная книга написана по поводу трехсотлатняго юбилея евангелико-лютеранской общины св. Михаила въ Москвъ старшимъ пасторомъ Свято-Михайловской церкви А. В. Фехнеромъ, уже извъстнымъ нъмецкимъ переводомъ изслъдованія Н. С. Тихонравова о Квиринъ Кульманъ, и преисполнена любопытныхъ подробностей не только изъ церковной и бытовой исторіи москвичей лютеранскаго исповъданія, но и изъ общественной жизни Москвы вообще. Несмотря на то мы не знаемъ ни одной рецензіи на сочиненіе пастора Фехнера, которая бы появилась въ какомъ-либо московскомъ изданіи. Впрочемъ такой пробъль объясняется отчасти темъ обстоятельствомъ, что названная внига, составляя плодъ многолетнихъ занятій автора не только надъ печатными пособіями, но и надъ историческими рукописями московскаго Архива Министерства Иностранныхъ Дёлъ и самой церкви св. Михаила, требуетъ отъ рецензента и времени для внимательнаго прочтенія, по своему значительному объему, и

тщательной провърки многихъ спорныхъ вопросовъ, которые приходилось разръшать автору. Но съ другой стороны не слъдуетъ и преувеличивать научнаго значенія, которое можно приписать сочиненію пастора Фехнера: оно во всякомъ случат не даетъ прагматическаго изложенія внутренней, собственно религіозной исторіи лютеранства въ Россіи; оно есть только сводъ критически-провъренныхъ извъстій о внъшней судьбъ евангелическихъ общинъ въ Москвъ. Предлагаемая рецензія не имъетъ притязанія ни исчерпать всего содержанія того общирнаго матеріала, который собранъ авторомъ, ни подвергнуть пересмотру всъхъ новыхъ выводовъ, къ которымъ авторъ пришелъ по нъкоторымъ вопросамъ, попадавшимся ему на пути его ученыхъ работъ. Но во всякомъ случать она попытается познакомить читателей какъ съ общимъ характеромъ его вниги, такъ и сънаиболъе выдающимися подробностями въ ней.

Авторъ разсматриваемаго нами сочиненія задался повидимому простою задачею: собрать всв печатныя и архивныя извъстія, ваними только онъ могъ располагать, о религіозной, церковной и отчасти общественной жизни прибывавшихъ въ Москву въ теченіе трехъ стольтій иностранцевъ евангелического исповъданія и поселившихся въ ней навсегда ихъ потомковъ, изложивъ эти извъстія по годанъ въ видъ льтописи. Несмотря однакожъ на нажущуюся легкость предположенной задачи, она потребовала отъ автора, для полноты ея исполненія, не только просмотра названныхъ выше рукописныхъ и изданныхъ источниковъ, но и постояннаго сличенія находящихся въ нихъ извъстій, выбора между ними наиболъе въроятныхъ и неръдко опроверженія мивній, пущенныхъ въ ходе прежними писателями. Можно сказать, что кроив документовъ, хранящихся въ архивахъ, углавнымъ источникомъ для автора послужили также извъстія иноетранныхъ путешественниковъ, посъщавшихъ Россію въ XVI-XVIII столътіяхъ, и всъ обнародованныя или впервые открываемыя авторомъ общія и частныя распоряженія русскаго правительства о лютеранскомъ исповъдании вообще и лютеранскихъ въ Москвъ приходахъ въ особенности. Что касается литературныхъ пособій, то, не говоря уже о трудахъ русскихъ историковъ Карамзина и Соловьева, а по церковной исторіи-черниговского архіспископа Филарета въ переводъ г. Блюменталя, съ которыми

авторъ справлялся постоянно, онъ долженъ былъ имъть дъло еще съ предшественниками по избранному имъ для обработки предмету. Такими предшественниками были намецкие писатели: Ант. Фр. Бюшинг, издавшій "Исторію евангелико-лютеранскихъ общинъ въ русской имперіи" (двъ части, въ Альтонъ, въ 1766 и 1767 гг.); І. Хр. Гротъ, напечатавшій "Замътки о религіозной свободъ иностранцевъ въ русской имперіи" (три части, С.-Петерб. и Лейпц., 1797 и 1798 г.); Т. Юнгблютъ, написавшій книгу "Объ основаніи евангелико-лютеранских церквей въ Россін" (С.-Пет., 1855 г.); Леммершъ, авторъ "Исторіи евангелико-лютеранской общины св. Петра въ Петербургъ" (двъ части, въ С.-Петербургъ 1862 г.); Г. Дальтонъ, составившій "Исторію реформатской цервви въ Россіи" (Гота, 1865 г.); Э. Г. Бушь, собравшій "Дополненія къ матеріаламъ для исторіи и статистики церковной и школьной жизни евангелико-лютеранскихъ общинъ въ Россіи<sup>и</sup> (двъ части, въ С.-Петерб. и Лейпц., 1867 г.). Изъ русскихъ писателей у пастора Фехнера быль одинь предшественникь, покойный И. М. Снезирева съ его статьей: "О началь и распространеніи лютеранскихъ и реформатскихъ церквей въ Москвъ", помъщенной сперва въ "Москвитянинъ" за 1843 годъ, а потомъ съ нъкоторыми измъненіями въ сентябрьской книжкъ "Православнаго Обозрънія" за 1862 годъ. Замътимъ мимоходомъ, что эту статью пастору Фехнеру пришлось поправлять довольно часто. Наконецъ, по связи избраннаго имъ предмета съ исторіей Прибалтійскаго края, авторъ долженъ быль обращать вни-маніе на общія сочиненія по этой послъдней, и изъ трехъ писателей: Рихтера, Рутенберга и Крёгера, онъ избраль перваго, какъ наиболъе подробнаго, хотя и писавшаго ранъе двухъ остальныхъ. Чтобы покончить съ визшнею стороною разсматриваемаго нами сочиненія, остается прибавить, что первая часть его обнимаеть собою льтопись московских евангелических общинъ съ 1552 до 1761 года, что ей предшествуютъ исторические обзоры времени отъ олорентинскаго собора до 1552 года, и кромътого приложенъ планъ Москвы; а вторая часть занлючаетъ въ себъ свъдънія, начиная съ царствованія Петра III до года, въ кото-рый совершился юбилей Свято-Михайловской общины; кромъ того при второй части имъется 26 приложеній отчасти аржеодогическаго и историческаго, но главнымъ образомъ статистическаго содержанія. Книга заканчивается указателемъ упоминаемыхъ въ ней собственныхъ именъ, а также тъхъ страницъ, которыя касаются отдъльныхъ лютеранскихъ общинъ въ Москвъ: старой и новой, реформатской и англійской.

Отитивъ во введени въ своему сочинению время женитьбы Ивана III на Софін Палеологъ, какъ пору перваго наплыва иновенцевъ въ московское государство, въ особенности грековъ м нтальянцевъ, авторъ указываетъ потомъ на появленіе въ Москвъ купцовъ, техниковъ, медиковъ и ремесленниковъ изъ ивмецкихъ земель. Самою собою разумъется, что первыя покольнія западныхъ европейцевъ, переселявшихся въ Москву, принадлежали католической церкви. Но когда реформація проникла съ одной стороны въ Литву и Польшу, а съ другой въ Скандинавскія земли, когда наконецъ англичане открыли морской путь въ Россію, то должны были появиться въ Москве и представители лютеранства. Съ этого времени начинается и погодная лътопись, составленная авторомъ. Она открывается извёстнымъ письмомъ датскаго короля Христіана III въ Іоанну Грозному отъ 13 мая 1552 года, съ которынъ посланъ былъ въ Москву 1) Гансъ Миссингеймъ съ предложениемъ царю принять протестантизмъ; онъ привозилъ съ собой Библію и двъ другія вниги, въ вонхъ содержалась сущность христіанской въры по новому ученію. Идя далье, авторъ подъ 1556 годомъ, въ которомъ умеръ Максимъ Грекъ, останавливается на вопросв: писалъ ли этотъ ученый богословъ противъ лютеранъ? Извъстно, что еще Караизинъ приписывалъ Максиму Греку "Слово о Лютеровой ереси", или "Слово на Люторы". Его мивніе повторено было въ статьв черниговского архіепископа Филарета, напечатанной безъ подниси автора въ "Москвитанинъ" за 1842 годъ, гдъ одно изъ сочиненій Максима Грека названо "Словомъ о поклоненіи свитыхъ иконъ противъ явившагося въ немцехъ иконоборца Лютора", наконецъ въ изданныхъ казанскою духовною академіей "сочиненіяхъ Максима Грека" редакціей отнесены 3) къ сочиненіямъ про-



<sup>4)</sup> Письмо это впервые было обнародовано Снегиревыи по тексту, сообщенному въ Общество исторіи и древностей россійских рафномъ, секретаремъ Общества съверных в древностей въ Копенгагенъ, въ "Русскомъ Историческомъ Сборникъ", т. IV, стр. 119—121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. предисловіе къ I части, стр. 13.

тивъ лютеранъ: а) слово о повлоненіи святымъ иконамъ (напечатано въ ч. І, стр. 485-494); б) слово на хульнивы пречистыя Божія Матере (стр. 495-508); в) сказаніе о рукописаній гръховнымъ, данномъ д'аволу (стр. 533-541); г) сказаніе противу глаголющихъ, яко плотскимъ совокупленіемъ и рожествомъ хотяше иножитися человъческій родъ, аще (бы) и не согръщили праотцы (стр. 541-546); д) свазаніе, который убо грыхь первый въ человъческомъ естествъ (стр. 546-547). Пасторъ Фехнеръ не соглашается съ инвніемъ, что Максииъ Грекъ писаль эти сочиненін, имъя въ виду лютеранъ. Онъ основывается при этомъ на савдующихъ доводахъ. Во всвхъ названныхъ сочиненіяхъ ни разу Максимъ Грекъ не упоминаетъ ни имени Лютера, ни навванія лютеранъ. Первое сочиненіе, опирающееся главнымъ образомъ на ветхозавътномъ богослужени, которое было представленіемъ небесныхъ вещей, есть довольно сильная рачь противъ пренебрегающихъ почитаніемъ иконъ и святыхъ; Максимъ Гревъ обличаемыхъ имъ еретивовъ называетъ вообще придерживаю. щимися раціонализма: "еретицы... уповаща бо на разсужденія ума (стр. 492). Во второмъ словъ Максимъ Грекъ прямо говоритъ о датинянахъ и армянахъ, что они, хоти и поклоняются вивств съ православными Пресвятой Деве и ея изображению, но суть лженудрствующіе еретики. "Еслибы кто и могь послв этого утверждать, замъчаеть авторъ (І, стр. 30), что Максимъ Грекъ въ своемъ обличени непочитающихъ изображения святыхъ и Дъвы Маріи думаль о Лютервили намекаль на его имя, хотя все-таки останется въ высшей степени страннымъ, почему смълый полемисть не назваль прямо своихъпротивниковъ, что однакожъ было необходимо для техъ, для кого онъ писалъ, - то возможно ли ръшительно утверждать, что остальныя три сочиненія его следуеть считать направленными на лютерань"? Содержаніе четвертой и пятой статей, изъ коихъ последняя состоитъ только изъ 17 печатныхъ строкъ, видно изъ самыхъ заглавій ихъ; а третья представляєть собою толкованіе одного мъста изъ посланія къ колоссаямъ (II, 13-14). "Что имъютъ общаго эти темы съ лютеранствомъ, спрашиваетъ авторъ, или какъ оно могло согръшить ихъ ошибочнымъ ръшеніемъ"? На эти запросы мы съ своей стороны можемъ замътить, что современный наиъ историкъ русской церкви, архіспископъ литовскій

Макарій не утверждаеть положительно, чтобы Максинь Грень писаль противь лютерань. Перечисляя его догивтико-полемическія сочиненія, пр. Макарій говорить, что они написаны были противъ іудеевъ, язычниковъ, магометанъ, армянъ и датынянъ, а также противъ суевърій и апокрифовъ, изв'ястныхъ тогда въ Россіи, - и не упоминаетъ при этомъ лютеранъ. О главномъ сочиненіи Максима Грека, которое въ казанскомъ изданіи даже озаглавлено "на люторъ", пр. Манарій говоритъ, что оно равно могло относиться и въ іудеянъ и въ лютеранамъ; по поводу же "Слова на хульникы пречистыя Божія Матере" замічаеть, что въ концъ его иысль, которую обличаль Максинь, названа "умышленіемъ іудейскимъ", и что она могла принадлежать русскимъ іудействовавшимъ еретикамъ 3). Только приступая къ изложенію первоначальных отношеній русской церкви къ лютеранству, пр. Макарій выразняв мысль, что "Максимъ Грекъ увидъль нужду (по поводу ереси Башкина) написать сочинение и "на люторы", хотя ограничился въ немъ только защитою православного иконопочитанія<sup>и. 4</sup>). Итанъ ясно, что, по содержанію своему, вышеназванныя сочиненія Максима Грека не считаются и въ русской исторической литературъ относящимися непосредственно къ ученію Лютера. Но естественно возникаеть вопрось: самъ ли Максимъ назвадь свое слово, направленное противъ иконоборцевъ, словомъ "на люторы", или же это заглавіе появилось позднъе, подъ перомъ составлявшихъ сборники изъ его сочиненій? Казанское изданіе не даеть на это отвъта; да и вообще въ немъ вопросъ о времени составленія сочиненій Максима Грека оставденъ неразръшеннымъ, не выяснена также и исторія постепеннаго распространенія его сочиненій въ древней Руси. Эта сторона вопроса еще ожидаетъ дъятелей.

Обращансь отъ частнаго вопроса объ отношеніяхъ Максина Грева въ лютеранству, вліяніе котораго только начинало пронивать въ московскую Русь предъ его смертью, къ общему вопросу объ отношеніяхъ русской церкви въ лютеранамъ, иначе говоря—слъдуя далъе за авторомъ разсматриваемой нами книги, мы встръчаемъ въ Москвъ въ 1558 году, въ качествъ плъннаго,



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исторія русси. церкви, т. VII, (С.-Петерб., 1874 г.) стр. 274—276.

<sup>4)</sup> Танъ же, т. VIII, етр. 403.

одного пастора въ Псковъ. Подъ следующимъ годомъ помещенъ и подробный разсказъ этого пастора, Тимана Браксля, о разореніи Ливоніи москвитянами. Извъстно, что ливонская война при . Іоаннъ Грозномъ всего болъе содъйствовала разселенію нъмцевъ въ руссвихъ городахъ: Москвъ, Новгородъ, Твери, Владиміръ, Угличь, Костромъ, Нижнемъ-Новгородъ, гдъ они сперва явились въ качествъ плънныхъ, но потомъ остались жить виъстъ съ свонии семействами. Именно въ это время заселена была новая нъмецкая слобода на берегу Яузы. Къ этому же времени отнесъ Снегиревъ, а занимъ и нъкоторые другіе писатели, построеніе въ Москит первой лютеранской церкви. Снегиревъ основывался при этомъ на сочинении Грота, указанномъ нами выше; но Гротъ, по справедливому замъчанію пастора Фехнера (стр. 42), говоритъ только, что при Іоаннъ Грозномъ въ 1560 и 1565 годахъ учреждена была въ Москвъ первая лютеранская община, что конечно не обозначаетъ церновь, а лишь приходъ. Сладя за дальнъйшими отношеніями Іоанна IV къ лютеранамъ, авторъ останавливается на томъ вниманіи, съ какимъ отнесся царь къ дерптскому пастору Веттермену, переселившемуся со своими прихожанами въ Москву, и при этомъ пишетъ довольно пространное опровержение мивнія утверждавшаго, что Веттерманъ не только привель въ порядокъ царскую библіотеку, какъ увъряли Аридтъ и Рихтеръ, но даже былъ и хранителемъ ея, какъ толковалъ Снегиревъ. Опять замътимъ, что важнъйшіе изъ русскихъ историковъ, согласно съ истиной, допускаютъ лишь дозволение со стороны царя Веттерману осмотрёть его библютеку, и во всемъ этомъ эпизодъ для русскаго историна конечно самую любопытную сторону составляетъ то впечатленіе, которое произвела на ваважаго пастора громадность библіотеки.

Постепенное ознакомленіе съ религіозными върованіями лютеранъ, за увеличеніемъ числа которыхъ въ Москвъ авторъ внимательно слъдилъ по дошедшимъ до насъ отъ того времени разсказамъ путешественниковъ, привело потомъ Іоанна IV къ преніямъ съ однимъ изъ ихъ представителей. Это былъ извъстный глава чешскихъ братьевъ Янъ Рокита, родомъ изъ Литомышля, удалившійся въ Польшу вслъдствіе религіозныхъ смутъ, которыми раздираема была въ это время Чехія. Будучи отправленъ королемъ Сигизмундомъ Августомъ къ московскому царю вмъстъ

съ послами Яномъ Кротовскимъ и Рафанломъ Лещинскимъ, Ровита имълъ бесъду съ Іоанномъ, которую потомъ и описалъ по-польски, а Ласицкій издалъ въ латинскомъ переводъ при своемъ сочиненіи (De Russorum etc. religione. 1582). Пр. Макарій довольно подробно изложилъ въ исторіи русской церкви (VIII, стр. 405—410), возраженія царя Рокитъ, кончившінся тъмъ, что Іоаннъ назвалъ его еретиномъ и запретилъ ему распространять свое ученіе въ московскомъ государствъ. Пасторъ Фехнеръ изложилъ особенно подробно отвъты Рокиты, и при этомъ воспользовался сочиненіемъ Гиндели (Quellen zur Geschichte der войнізскей Вгйфег), чтобы указать главныя событія изъ жизни этого замѣчательнаго чеха 3).

Вопросъ о времени, когда была основана первая евангелическая церковь въ Москвъ, разумъется, долженъ быль занять видное мъсто въ книгъ пастора Фехнера. Событіе это отнесено къ 1576 году и утверждено авторомъ на прочныхъ основаніяхъ. Главнымъ доказательствомъ тому служитъ впервые появляющееся въ его сочинени (I, 89-90) письмо ивкоего Магнуса Паули изъ Москвы отъ 1 мая 1576 года къ родственникамъ въ Данцигъ, въ которомъ онъ извъщаетъ о данномъ нъицамъ отъ царя разръшении построить въ Москвъ церковь, въ коей они могли бы проповъдывать чистое ученіе евангелія по аугсбургскому исповъданию". Письмо это хранится въ Ревельскомъ городскомъ архивъ въ спискъ, по всей въроятности доставленномъ туда изъ Данцига, и сообщено автору ревельскимъ архиваріемъ Карломъ Руссвурновъ. Магнусъ Пачли быль въ службъ у герцога голщтинскаго. На вопросъ о томъ, испросиль ли дозволение на построеніе лютеранской церкви въ Москва этотъ Магнусъ, ставшій родственнивомъ царя, авторъ отвічаеть отрицательно. Разръшенію вопроса о томъ, гдъ именно была построена эта церковь? посвящено особое приложение ко второму тому (стр. 360-366). Основываясь на сличеніи поназаній иностранцевъ, бывшихъ въ Москвъ въ концъ XVI и началъ XVII въка, именво: англичанина Горсен, голландца Массы, ивица Буссова и

<sup>1)</sup> Авторъ однакожъ не объясняеть, почему годомъ смерти Рокиты считаетъ 1572 г., въ противность мивнію Іоснов Иречка (Dejiny literat. ceske, Dil I, sv. 2, str. 194) и чешскому "Slovnik Naucni "(Dil. VII, str. 619), по коммъ Рокита умеръ 25 января 1591 года.



шведа Петрея, авторъ приходитъ къ заключенію, что эта церковь находилась вит Москвы въ итмецкой слободъ, расположенной по правому берегу Яузы.

Такъ какъ главною заботою автора было не пропустить въ своей летописи ни одного сколько-нибудь замечательнаго иноземца евангелического исповъданія изъ числа посъщавшихъ Mockby въ XVI, XVII и XVIII въкахъ, то весьма естественно, что въ своей книгь, представляющей непрерывный рядъ извъстій объ отношеніяхъ такихъ дицъ къ лютеранской церкви или общинъ въ Москвъ, онъ не ръдко долженъ былъ, включая въ свой разсказъ свъдънія уже привнанныя достовърными, останавливаться также на разборъ извъстій сомнительныхъ, особенно если они касались людей съ именемъ извъстнымъ въ исторіи. Такъ, поправляя свёдёнія о пребываніи въ Москвё датскаго посланвика Ульфельда, пріважавшаго въ русскую столицу лишь однажды въ 1578 году, а не дважды (какъ сназано у Аделунга и Бестужева-Рюмина), авторъ отвергаетъ также и мизніе Снегирева о принадлежности Ульфельда къ московской евангелической обшинъ.

Встръчаясь подъ 1580 годомъ съ разсказомъ современниковъ о инъвъ Іоанна Грознаго на плънныхъ Ливонцевъ, вслъдствіе чего будто бы были разрушены въ Москвъ двъ церкви ихъ, авторъ считаетъ первоначальнымъ виновникомъ такого извъстія Поссевина, отъ коего оно было заимствовано потомъ Маржеретомъ и принято Карамзинымъ (), и съ своей стероны держится объясненія Леммериха, который подъ этими церквами разумъстъ старый "молитвенный домъ" лютеранъ и "настоящую церковь" ихъ. Авторъ допускаетъ однакожъ, что до означеннаго событія плънные ливонцы, въ первое время своего пребыванія въ Москвъ, жили и внутри города.

При Борисъ Годуновъ наступили лучшія времена для иноземцевъ; но, товоря объ этомъ времени, историкъ встръчается опять съ разноръчивыми показаніями о томъ: кто исходатайствовалъ разръшеніе на постройку въ Москвъ мовой лютеранской церкви и сколько такихъ церквей было построено? Изъ сличенія из-

<sup>6)</sup> Караменнъ одну церковь считаль лютеранскою, другую—реформатскою (Ч. ІХ, гл. 7).



въстій Петрея, Массы и Буссова авторъ заключаетъ, что церковь выстроена была только одна, вопреки мевнію Грота, коему следоваль между прочимь Снегиревь, и при томь не по ходатайству сына влополучнаго шведскаго короля Эрика XIV принца Густава, изгнаннаго изъ отечества. Но еще любопытиве вопросъ о томъ: къ какому исповъданію принадлежаль предподагавшійся женихъ Ксенін Борисовны? Такъ какъ Петрей выставляеть его ходатаемь за лютерань, а Буссовъ говорить, что погребаль Густава пасторъ Берь, то казалось бы, что правильнъе считать жениха Ксеніи лютераниномъ. Но навъстивншіе изъ свверныхъ историковъ доказываютъ самымъ решительнымъ образомъ, что Густавъ былъ католикъ. Шлегель въ "Исторін Христіана IV" (ч. І, стр. 311) прямо говорить, что польскій король Сигизмундъ III далъ ему, какъ католику, одно силевское аббатство, приносившее ежегоднаго дохода 2000 олориновъ; Далинъ въ "Исторіи Шведскаго Государства" называетъ Густава танже католикомъ; Гейгеръ въ "Исторіи Швецін" разсназываетъ о воспитаніи его ісвунтами въ Браунсбергъ и Торнъ, связяхъ съ императоромъ Рудольфомъ II и королемъ Сигизмундомъ III; Фриксель въ "Матеріалахъ для Шведской исторіи", упоминая о предполагавшемся бракв Густава съ Ксеніей, замвчаеть, что онъ долженъ былъ отречься отъ католицизма въ пользу православія. Изъ русскихъ историковъ Карамзинъ не упоминаетъ объ исповъданіи Густава; авторъ же "Исторіи Россіи съ древнъйшихъ временъ говоритъ что "Густавъ не захотълъ отказаться отъ протестантизма и любовницы"?). Пасторъ Фехнеръ считаетъ Густава ватоликомъ. Извъстно, что Ксеніи прінсканъ былъ другой женихъ, сынъ датскаго короля Фридриха II, братъ короля Христіана IV, принцъ Іоаниъ. Авторъ даетъ въ своей книгъ нъсколько новыхъ подробностей по этому дълу. Такъ на стр. 136-137 у него помъщены свъдънія, сообщенныя ему Др. Вегенеромъ изъ Христіанборга на датскомъ явынъ съ нънециимъ переводомъ, заимствованныя изъ королевскаго тайнаго архива. На основаніи ихъ можно допустить, что еще до вывада Іоанна въ Россію Борисъ Годуновъ соглашался предоставить ему: свободное отправление богослужения по аугсбургскому исповъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. VIII, стр. 31, по первому изданію.

данію, свою особую церковь въ Москвъ и право строить для себя церкви въ тверской области, которая предназначалась ему въ удълъ. Любопытны также подробности о пребываніи Іоанца въ Москвъ, въ особенности извъстія изъ дневнива датскаго посла Акселя Гильденстирна о посъщеніяхъ умирающаго принца Борисомъ, рисующія русскіе нравы того времени и до сихъ поръ или выпускавшіеся въ сочиненіяхъ русскихъ историковъ, или излагавшіеся въ краткихъ извлеченіяхъ.

Излагая дальнъйшую судьбу лютеранскихъ общинъ въ Москвъ во время смутной эпохи и въ началь царствованія Михаила Өедоровича, авторъ помимо тщательнаго собиранія біографическихъ извъстій о замъчательныхъ иноземцахъ лютеранскаго исповъданія, пребывавшихъ тогда въ Москвъ, обращаетъ особенное вниманіе на свъденія о евангелическихъ церквахъ, которыя если върить позднъйшимъ нъмецкимъ историкамъ, воздвигались довольно часто въ русской столицъ. Такъ слова Буссова о томъ, что черевъ два дня по бракосочетаніи Лжедимитрія "Мартинъ Беръ говорилъ въ Кремлъ (auf Schlosse) съдозволенія государя первую лютеранскую проповёдь для капитановъ, докторовъ и другихъ нъмцевъ, коимъ слишкомъ делеко было ходить въ нъмецкую слободу", дали поводъ Юнгблуту и Леммерику предположить устройство молитвеннаго дома, а Гроту придумать постройку целой церкви, чему поверили Бушъ и даже Поссельтъ, и по однимъ эта церковь продолжала существовать до 1614, а по другимъ даже до 1632 года. Пасторъ Фехнеръ справедливо относить всв эти извъстія къ разряду басень. Гроть, допустивь уничтожение этой псевдо-кремлевской церкви въ 1614 году, придумаль постройку въ замънь ен новой на Моховой будто бы на томъ мъстъ, гдъ позднъе построенъ былъ университетъ. Ему вторили Снегиревъ и другіе: но и эта догадка также не имветъ никакихъ основаній. Такимъ образомъ одна ошибка повлекла за собой другую, а последняя привела и третью. Допуская разореніе лютеранских церквей въ 1614 или 1616 году и основываясь при этомъ на неправильно истолкованныхъ словахъ Олеарія, намециіе историки допускали съ одной стороны существованіе въ то время двухъ лютеранскихъ церквей въ Москвъ, а съ другой и двухъ евангелическихъ общинъ, старой и новой или лютеранской и реформатской. Таковыя мизнія Бюшинга, Грота

н Дальтона оказываются, по изследованіямъ пастора Фехнера, невърными. Образование новой т.-е. второй лютеранской общины въ Москвъ относится къ 1626 году; ея первымъ проповъдникомъ былъ Яковъ Нейенбургъ, и только въ 1629 году основана была первая реформатская, голландская, церковь въ Москвъ; разрушение же по повелънию патріарха новой лютеранской цервви, построенной при Годуновъ, а въ 1622 г. возобновленной после пожара, должно быть отнесено къ 1632 году. Однакожъ есть извъстія, доказывающія, что въ томъ же самомъ году при шведскомъ подворью была своя лютеранская церковь. Следуеть заметить также, что съ 1519 года въ источнивамъ, которыми нольвовался пасторъ Фехнеръ при составлении своей вниги, присоединяются два важныхъ рукописныхъ отрывка: оторванный поллисть, четко исписанный рукою пастора Оссе и сообщающій имена церковныхъ старостъ, а также повънчанныхъ паръ и крещеныхъ дътей съ 1629, и рукописное извлечение на 12 листахъ изъ церковныхъ книгь общины св. Михания, погибшихъ въ 1512 году, сохранившееся между бумагами исторіографа Миллера и обнимающее собою время отъ 1620 до 1634 года и потомъ съ 1648 года и далве до конца XVII въка, съ какого времени авторъ начинаеть уже цитовать "церковныя книги старой общины". Кромъ числовыхъ данныхъ, заключающихся въ этихъ источникахъ, не лишены историческаго значенія имена людей, упоминаеныхъ въ нихъ, при чемъ названы также ихъ служебныя занятія,

1643 годъ былъ решительнымъ въ исторіи построенія лютеранскихъ церквей въ Москве. Причты девяти православныхъ церквей, въ томъ числе: попъ Проковій и діаконъ Маркъ отъ церкви Николы Чудотворца отъ Столпа (теперь въ Армянскомъ переулке), попъ Өеодосій и діаконъ Кириллъ отъ церкви Козмы и Даміана (на Моросейке) били челомъ въ марте 1643 г. государю Михаилу Өедоровичу о следующемъ: "въ ихъ де приходехъ немцы на своихъ дворехъ близко церквей поставили ропаты (т.-е. молитеенные домы), и русскихъ людей немцы у себя въ дворехъ держатъ, и всякое оскверненіе русскить людемъ отъ техъ немцевъ бываетъ, и те немцы, не дождався государева указу, покупаютъ дворы въ ихъ приходехъ вновь и вдовыя немки, и держатъ у себя въ домехъ всякія норчмы; и инотіе прихожане, которые у нихъ въ приходехъ живутъ, хотятъ

свои дворы продавать нёмцамъ, потому что тё нёмцы покупаютъ дворы и дворовыя мъста дорогою ценою, передъ руссвими людии вдвое и болши, отъ тъхъ де нъмецъ приходы ихъ пустъютъ". Государь запретилъ нъмцамъ покупать у русскихъ дворы въ Китай-городъ, Бългородъ и за городомъ въ слободахъ, да роцаты, которые у немецъ поставлены на дворехъ близко русскихъ церквей", велълъ сломать. Старая лютеранская была въ Землиномъ городъ, новая-въ Бъломъ; пришлось объ уничтожить. Въ мав того же года ходатанми за лютеранъ выступили царскіе доктора. Они говорили въ своей челобитной: "сходились мы, холопи твои, съ твоими государевыми служивыми иноземцы и съ переводчики и съ торговыми людьми за городомъ, за фроловскими вороты, близко землянаго города, и тутъ мы, холопи твои, приходимъ и Богу молимся и проповъдаемъ святое Евангеліе, по Божію повельнію, а безъ богомолья и службы къ Богу не подобаетъ жити всякому крестьянскому роду и въ тъхъ нашихъ службахъ мы, холопи твои, всегда отъ чиста сердца Бога модимъ за твое государское многодътнее вдоровье и счастливое воздержание скипетра великаго россійскаго государства; о томъ нашемъ дворъ, гдъ сходимся молиться, челобитчиковъ никакихъ нътъ и русскихъ храмовъ близь того мъста нътъ же, пришли кругомъ все огороды; а мы, холони твои, довтора всв одной ввры, и всегда сходимся для богомолья далеко за городомъ за фроловскими вороты, близко землянаго валу, а далъ того намъ, твоимъ царскимъ холопемъ, ъздить изъ города невозможно того ради, что по всякъ часъ рано и поздно готовымъ быть для обереганья твоего царскаго иногольтняго здоровья безотступно, а для всякаго времени отлучиться нелави. Доктора просили предоставить имъ молиться на ихъ старомъ дворъ. Между тъмъ объ прежнія церкви были разрушены; нъсколько недъль иноземцы евангелического исповъданія оставались безъ модитвеннаго дома. Наконецъ 13 іюля последоваль указъ, который и хранится въ архивъ церкви св. Миханаа; по этому указу дано было нимцамъ подъ ихъ богомолья, подъ ивбу съ комнатою и подъ дворъ, гдв имъ съвежаться для богомолья, за землянымъ городомъ, межъ Фроловскихъ и Покровскихъ воротъ, изъ Никитина огорода Зюзина вдоль 30 саженъ, и поперегъ тожь". Но церкви построенной на этомъ мъств, не посчастливилось у историковъ. У Грота есть извъстіе, что едва прошло три года послв постройки ея, какъ она была снесена по приказанію новаго царя Алексвя Михайловича, будто бы перекрестившагося предъ ней по невъдънію. Пасторъ Фехнеръ отвергаетъ это извъстіе, какъ не основанное ни на какихъ прочныхъ данныхъ, тъмъ болье что при устройствъ нъмецкой слоболы въ 1652 году (а не въ 1635 году, какъ сказано у Бюшинга по одной опечаткъ, однакожъ повторявшейся у другихъ писателей) эта церковь продолжала существовать на томъ же мъстъ, какое было отведено ей указомъ 1643 года в).

Первые годы царствованія Алексвя Михайловича составляють весьма заметную грань въ судьбе чужестранцевъ, поселившихся въ Москвъ. Число ихъ въ значительной степени возрастаетъ; они занимаютъ особую "иновемческую слободу". Уложение заносить въ число различныхъ чиновъ людей, живущихъ въ московскомъ государствъ, и иностранцевъ: "также и пріъзжихъ иновенцевъ, говорится въ десятой главъ его, и всякихъ прибылыхъ людей, которые въ московскомъ государствъ будутъ, тъмъ же судомъ судити и расправу дълати по государеву указу вправду." Подчиняя чужевемцевъ во всёхъ явленіяхъ общественной жизни однимъ законамъ съ русскими, уложение выдъляло ихъ изъ общей нассы населенія по двумъ вопросамъ: въ главъ девятнадцатой оно запрещало имъ покупать у русскихъ людей дворы и дворовыя мъста въ Китай-Городъ, въ Бълонъ и Земляномъ городахъ; разръшало быть ихъ киркамъ за Землянымъ городомъ "отъ церквей Божінхъ въ дальнихъ мъстахъ"; а въ двадцатой главъ запрещало имъ держать у себя въ работъ, по припостямъ и добровольно, русскихъ людей. Касательно же богохульства иновърцы подвергались одинаковому съ православными суду и казни; запрещение держать табакъ и торговать этимъ запретнымъ товаромъ распространялось и на нихъ. Укавъ отъ 4-го октября 1652 года "объ отводъ земли подъ строенія въ Нъмецкой слободъ" установиль порядокъ разселенія

б) Остается прибавить, что въ книгъ пастора Фехнера читатели найдутъ подъ 1643 и 1644 годами обширную выписку изъ Олеарія о вторичномъ его пребываніи въ Москвъ и всъ извъстія, относящіяся къ сватовству датскаго принца Волдемара къ царевнъ Иринъ и къ происходившимъ при этомъ препирательствамъ о въръ.

иновенныхъ дюдей всякихъ статей за Землянымъ городомъ по строильнымъ книгамъ. Двъ лютеранскія церкви, при коихъ насторами были Фаденректъ и Якоби, и одна реформатская съ пасторомъ Кравинкелемъ удовлетворяли духовнымъ потребностямъ московскихъ протестантовъ того времени. Голландецъ Андрей Денисовичъ Виніусъ представляль уже собою первый примъръ иноземца, получившаго вліяніе на государственныя дела <sup>9</sup>). Но увеличение иностранцевъ въ Москвъ должно было повести за собой и несогласія между ними. Самый составъ иноземческаго населенія, наполнявшагося сплошь и рядомъ испателями счастія и приключеній, былъ причиной паденія правовъ внутри иностранной колоніи, которое съ одной стороны вызывало громкія жалобы современниковъ, прівзжавшихъ съ запада въ Москву съ дипломатическими поручениями, а съ другой-создавало ссоры, ябеды и процессы, разбиравшіеся въ русскихъ судахъ. Не ногло остаться безъ вліянія на внутреннюю жизнь московскихъ иновенцевъ и то обстоятельство, что население Нъмецкой слободы имвло въ себв представителей многихъ національностей, что всегда могло быть причиной несогласій и не замедлило отравиться на отношеніяхъ церковныхъ.

Первый разладъ коснулся общины, принадлежавшей къ новой лютеранской церкви, построенной въ 1652 году. Полковникъ Бауманъ, поступившій на русскую службу 18 октября 1654 года, въ сентябръ 1657 года былъ въ Копенгагенъ для приглашенія въ Россію воинскихъ людей и, узнавъ отъ прибывшаго въ Данію русскаго посольства о смерти пастора Якоби, сталъ звать на его мъсто пастора Іоанна Дитриха Фокерота, письмощь отъ 15 сентября того же года. Чрезъ три дня Гансъ Сване, докторъ и профессоръ богословія въ копенгагенскомъ университетъ и суперинтендентъ Зеландіи, совершилъ ординацію и выдалъ Фанероту свидътельство. Въ 1660 году возникаютъ распри между членами новой лютеранской общины, первымъ поводомъ къ чему нослужилъ споръ о землъ, которую наслъдники пастора Якоби считали своею, а Бауманъ, Фокеротъ и значительная часть прихожанъ считали предназначенною для ихъ церкви. Объ



<sup>•)</sup> Въ последстви Виніусъ переходить впрочемъ въ православіе, что его сравниваеть съ природными русскими.

стороны подали челобитныя царю, вслёдствіе чего произведено было следствіе. Восторжествовала церковная партія. Между твиъ число протестантовъ скандинавского происхожденія увеличивается въ Москвъ, вслъдствіе въчнаго мира между Россіей и Швеціей, заключеннаго въ Кардись 21 іюня 1661 года. Въ слъдующемъ году, всявдствие ходатайства саксонскаго двора, возникаетъ въ Мосивъ саксонская церковная община, для которой присывается изъ Дрездена пасторъ Іоаниъ Готоридъ Грегори. Сначала она примываетъ ко второй лютеранской общинъ: не только Фокеротъ, но и Грегори состоятъ проповъдниками при ней. Въ церковномъ правлени первый предсъдательствоваль, второй быль вицепрезидентомь, членами четыре высшихь военныхъ чина. Правленіе имъло печать съ надписью: Sigillum есclesiae militantis in Moscovia". Въ 1667 году пасторъ Грегори вздиль, по указу государеву, въ Саксонію и вывезь въ Москву доктора Баюментроста и разныхъ техниковъ. Но кромъ того Грегори, во время пребыванія своего въ Дрездень, получиль на церковныя дела саксонской общины въ Москве 1000 талеровъ, а затемъ этой общине сталь оказывать постоянныя и щедрыя пособія герцогъ саксенъ-готскій Эрнстъ Благочестивый, сносившійся какъ съ Грегори, такъ и съ Бауманомъ, который тогда быль уже генераломъ. На средства полученныя изъ Саксоніи устроена была въ Москвъ школа для лютеранскаго юношества. Но самые результаты, которые имвла поведка Грегори за границу, а также его ординація въ Дрезденъ и магистерская сте-пень, полученная въ Іенъ, возбудили противъ него Фокерота. Отсюда возникла продолжительная и горячая распри въ приходъ второй лютеранской церкви: начальную вину въ томъ современники возлагали на Фокерота, дъйствовавшаго крайне неблагоразумно, даже присвоившаго непринадлежавшія ему деньги и вообще возбудившаго противъ себя остальныхъ членовъ церковнаго правленія. Но и у пастора Фокерота нашлись свои защитники между лютеранами. Дъло дошло до дранъ и ябедничества другъ на друга со стороны приверженцевъ Фоверота и Грегори, и распри ихъ должны были разбирать инозеиный и посольскій приказы. Генералъ Бауманъ, нъкогда привезщій изъ Копенгагена Фокерота, сталъ на сторонъ Грегори и пользуясь своимъ положениемъ, подалъ 10 сентября 1668 года челобитную

царю Алекстю Михайловичу, въ которой сильно жаловался набезразсудныя будто бы дъйствія Фокерота и его сторонниковъ. Оба пастора были допрашиваемы въ посольскомъ приказв и вромъ того 25 иноземцевъ военнаго чина давали свои показанія. Въ дополнение въ своимъ показаниямъ генералъ Бауманъ подавалъ вторую, пространную челобитную, въ которой не щадилъ Фонерота и его партію. Вся эта распря не лишена была значенія и для русскаго правительства, въ виду техъ должностей, которыя занимали представители объихъ партій. Результатомъ ссоръ между иновемцами было обравование пасторомъ Грегори, генеразомъ Бауманомъ и вообще противниками Фокерота третьяго лютеранскаго прихода. Вследствіе новыхъ пособій отъ герцога саксенъ-готского Эрнста этотъ приходъ проценталъ. Подробныя свёдёнія обо всемъ этомъ энизодё взяты авторомъ изъдокументовъ московскаго главнаго Архива министерства иностранныхъ дёлъ. Снегиревъ же заимствовалъ свои скудныя и притомъ неточныя свёдёнія изъ книги Грота. Только въ 1688 году, по смерти пастора Фокерота, второй лютеранскій приходъ (такъ называемая новая лютеранская церковь) присоединился къ отдълившемуся отъ него приходу, который назывался кромъ того и саксонскою церковью. Такимъ образомъ въ концъ XVII въка въ Москвъ при четырехъ храмахъ были опять три евангелилическія общины, при чемъ старый или первый лютеранскій приходъ выстроиль для себя въ 1685 году каменную церковь. но безъ башни. Наиболъе пожертвованій при этомъ сдълали гамбургскіе купцы. Любопытно, что подъ строильнымъ актомъ между 40 подписями встрвчаемъ одну, писанную русскими буквами: "Христофъ Кро руку приложилъ". Девять лютъ спустя выстроила ваменную церковь реформатская община, съ помощію внаменитаго Витзена, а въ следующемъ году явилась наменная церковь и во второмъ лютеранскомъ приходъ.

Едва совершилось возсоединеніе втораго лютеранскаго прихода съ саксонцами, какъ въ слёдующемъ же году московскія евангелическія общины взволнованы были знаменитымъ процессомъ Квирина Кульмана, прибывшаго въ Москву 27 апрёля 1689 года, привлекшаго къ себё нёсколькихъ послёдователей Якова Бема и распространившаго между иноземцами нёсколькопамолетовъ противъ лютеранской церкви и ея служителей. Извъстно, что въ октябръ Кульманъ и одинъ изъ его приверженцевъ, купецъ Конрадъ Нордерманъ, были сожжены, какъ еретики, вмъстъ съ ихъ писаніями.

XVIII стольтіе унаследовало отъ предшествовавшаго расположение къ смутамъ внутри евангелическихъ общинъ Москвы. Въ теченіе первой половины произошли четыре ссоры: одна въ старомъ лютеранскомъ приходъ и три во новомъ 10). Но вмъстъ сь тъмъ прошлый въкъ принесъ для чужеземныхъ иновърцевъ, переселившихся въ Россію, и новыя льготы. Петръ Великій подписаль въ Москев 16 апрвля 1702 года манифестъ, которымъ призыван иностранцевъ въ русскую службу, утверждалъ за ними различныя привилегіи, въ томъ числь и право свободнаго отправленія религіозныхъ обрядовъ, и повельлъ своему генеральному комиссару въ Герминіи, тайному совътнику Паткулю обнародовать его за границей. Еще важиве для дальнвишей судьбы протестантскихъ церквей въ Россіи было распоряженіе Петра, последовавшее въ 1715 году. Мы разументь назначение первыго суперинтендента для лютеранскихъ приходовъ вълицъ Б. Фагеція и составленіе регламента для евангелическо-лютеранскихъ церквей и школъ, который авторомъ впервые напечатанъ по найденнымъ имъ въ московскомъ главномъ Архивъ министерствъ иностранныхъ дълъ бумагамъ (ч. I, стр. 450-457). Въ 1719 году последоваль, на основании послания константинопольскаго патріаршаго синода, изв'ястный указъ, предписывавшій русскимъ епархіальнымъ начальникамъ потъ ереси лютор-



<sup>1°)</sup> Первая ссора была между пасторами старой лютеранской церкви, Бартольдомъ Фагеціемъ и Александромъ Юнгеномъ въ 1702 году и изложена авторомъ по документамъ, хранящимся въ гамбургскомъ церковномъ архивъ; вторая ссора произошла между старшинами и пасторами новой лютеранской церкви въ 1704 году, третья между пасторами и старшинами той же церкви въ 1731, и оба эти происшествія, равно какъ и слъдующее изложены по бумагамъ, хранящимся въ московскомъ главномъ Архивъ манистерства иностранныхъ дълъ; четвертая распря была опять въ томъ же новомъ приходъ въ 1749 году, вогда прихожане старались удалить недостойнаго пастора магистра Лютке. Такъ называемыя "духовныя иностранныя дъла", находящіяся въ помянутомъ московскомъ архивъ, дали автору немало и другихъ любопытныхъ извъстій какъ о внъшней, такъ и о внутренней жизни московскихъ евангелическихъ общинъ въ прошедшемъ стольтіи.

скія и кальвинскія приходящихъ не перекрещивать, но единымъ токмо помазаніемъ святаго мура удостопвать совершенными христіаны, сынами свъта и наслъдниками царства небеснаго."

Время, последовавшее за парствованіемъ Петра, описано авторомъ уже не съ такою подробностію, какъ предшествовавшее 11). Имъя въ виду спеціальную исторію московскихъ общинъ, авторъ не вдается напримъръ въ историческія разысканія о борьбъ между католическимъ и протестантскимъ вліяніями на русскую духовную литературу, разгоръвшейся въ особенности при Аннъ Іоанновиъ. Да и вообще "льтопись евангелическихъ общинъ", захватывавшая до реформъ Петра весьма широко жизнь иновенцевъ протестантскаго исповъданія въ московскомъ государствъ, естественно должна была, переступивъ въ XVIII въкъ, ограничить свои предълы только извъстіями, уже прямо относящимися въ ея предмету. За то летопись событій XIX стольтія изложена съ вначительно большею подробностію, хотя особенно видныхъ явленій въ исторіи московскихъ евангелическихъ общинъ за это время было и немного. Между ними намболъе замътнымъ происшествіемъ авторъ считаетъ отдъленіе англичанъ отъ реформатскаго прихода; ему предшествовала продолжительная ссора ихъ съ остальными членами того прихода, начавшаяся после 1812 и окончившаяся только въ 1825 году. Реформатскій приходъ, основанный, какъ мы видели выше, голландцами, до 1718 года находился подъ ихъ преобладаніемъ: до 1694 года въ немъ бывало даже по два голландскихъ проповъдника. Но съ основаніемъ Петербурга голландскія семейства нало по малу переселились въ съверную столицу; съ 1744 года проповъданіе, совершившееся прежде на голландскомъ языкъ, стало происходить на нъмецкомъ, а съ 1768 года присоединился и



<sup>11)</sup> Изъ 38 лътъ, протекшихъ отъ смерти Петра I до Екатерины II, тольво десять представляютъ важныя въ историческомъ отношенів извъстія, за 17
лътъ имъются краткія извъстія о происшествіяхъ мелкихъ и 11 лътъ не
оцисаны; за царствованіе Петра III иътъ никакихъ извъстій; изъ царствованія Екатерины II девять лътъ оставлены безъ извъстій, 19 лътъ наполиены свъдъніями о событіяхъ, неимъющихъ общаго значенія, и только шесть
лътъ могли дать автору болье богатый матеріалъ для изложенія событій характера общаго. Затъмъ "льтопись" уже не имъетъ годовыхъ пробъловъ и разскавъ опять становится подробнье.

еранцузскій языкъ. Въ 1795 году въ числь прихожанъ московской реформатской церкви считалось уже только 14 голляндцевъ, нежду темъ какъ немцевъ было 183, швейцарцевъ 130, англичанъ 119, французовъ 76 и венгерцевъ 6. Послъ истребленія Мосявы пожаровъ 1812 года, когда погибла и реформатская церковь, пасторъ Берсефордъ и несколько англійскихъ подданныхъ обратнись къ секретарю иностранныхъ дълъ Великобритании лорду Кастльриджу о денежной помощи для постройки въ Москвъ англійской капеллы. Данъ ли быль какой отвътъ изъ Лоидона просителниъ, неизвъстно; но помощь пришла отъ русскаго правительства; на возобновление реформатской церкви дано 40 966 рублей подъ росписку Ө. Я. Газа. Открылся комитетъ для постройки новой церкви; начались разногласія, изложенныя подробно въ четвертомъ приложени къ книга пастора Фехнера, написанномъ Евг. Краузе, и окончились темъ, что англичане, стремившіеся завладёть всёми дёлами въ реформатскомъ приходъ, потерпъли неудачу и отдълились, получивъ въ 1825 году разръшение построить свою особую церковь. Такъ образовалась въ Москвъ четвертая евангелическая община.

Чтобы окончательно повнакомить читателей съ содержаніемъ втораго тома "Летописи", намъ остается прибавить, что въчисль приложеній къ оному наибольшій питересъ представляють, кромъ уже указанныхъ выше, еще слъдующія, служащія не маловажнымъ дополнениемъ къ тексту: пять писемъ извъстного дъятеля по государственному управленію временъ Екатерины ІІ, графа Якова Сиверса, и его дочерей въ церковному совъту старой лютеранской церкви (стр. 405-410), историческая ваписка доктора Ф. Ф. Фе о школъ при церкви Св. Михаила (410-443), біографическій словарь пропов'ядниковъ всёхъ четырехъ общинъ, начиная съ XVI въка (стр. 443-530), замътка пастора И. Эверта объ евангелическомъ миссіонерскомъ обществъ (566-572), замътка Г. В. Шубната о московскомъ отдълъ евангелическаго библейскаго общества (573-580), записки о разныхъ благотворительныхъ учрежденіяхъ, существующихъ при носковскихъ евангелическихъ общинахъ, списки ихъ должностныхъ лицъ, статистическія данныя о ихъ имуществахъ и наковецъ исторія лютеранскихъ кладбищь въ окрестностяхъ Москвы, составленная самимъ авторомъ (стр. 673-708).

Изъ всего сказаннаго нами, нетрудно, надвемся, убъдиться, что внига пастора Фехнера представляеть собою не только обильный матеріаль для исторіи евангелическихъ общинъ, вознившихъ въ Москвъ постепенно въ теченіе трехъ послъднихъ стольтій, но и значительныя поправки и дополненія въ прежнимъ сочиненіямъ, имъвшимъ въ виду исторію лютеранской церкви въ Россіи. Въ этомъ отношеніи разсмотрънная нами книга представляетъ цънный вкладъ въ литературу по церковной исторіи вообще и отчасти по исторіи русскаго просвъщенія.

Нилъ Поповъ.

## извъстія и замътки.

### МИССІОНЕРСКАЯ ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ РУССКОЙ ЦЕРКВИ ВЪ 1876 ГОДУ\*).

Миссіонерство въ Сибири.

Средоточіємъ миссіонерскихъ дъйствій по просвъщенію язычниковъ служила, какъ и прежде, Сибирь съ ея многочисленными инородческими населеніями, остающимися въ заблужденіяхъ язычества или магометанства.

Миссіи Иркутская и Забайкальская.

Въ предълахъ Иркутской епархіи озареніе свётомъ вёры Христовой инородцевъ совершалось двумя миссіями—Иркутскою и Забайкальскою.

Въ 15 станахъ Иркутской миссіи, простирающей свою деятельность на девять инородческихъ въдомствъ въ трехъ округахъ, на поприщъ благовъствованія Христова подвизались: начальникъ ея, архимандритъ Мелетій, 2 іеромонаха, 16 священниковъ и 2 діакона, при участіи 13 псаломщиковъ (изъ нихъ двое туземцы) и 4 переводчиковъ (изъ новопросвъщенныхъ ламъ). Въ видахъ болве точнаго соблюденія порядка въ миссіи, введенія въ ней отчетности и собранія срочныхъ свъденій, въ минувшемъ году признано было нужнымъ назначить сотрудниковъ начальнику миссіи изъчисла наличныхъ миссіонеровъ. Для сего обширная область, въ предълахъ которой действуетъ Иркутская миссія, разділена на три округа, примінительно къ топографическому ея положенію, и для каждаго округа избранъ особый сотруднивъ. Съ назначеніемъ этихъ должностныхъ лицъ, јвсв благочинническія обязанности по миссій возложены на ея начальника съ сотрудниками, и миссіонерскіе станы выдёлены изъ въдънія окружныхъ благочинныхъ епархіи.

При содъйствін православнаго миссіонерскаго Общества и живомъ участін къ дъланъ Иркутской миссін частныхъ благотво-

<sup>\*)</sup> Извлеч. изъ отчета оберъ-прокурора Св. Синода за 1876 годъ.

рителей, учрежденія ея благоустрояются все болье и болье, и миссія пріобрътаетъ лучшія средства къ исполненію своего служенія. Такъ, въ Жиныгытскомъ станъ, въ минувшемъ году, освящена церковь во имя Святителя Иннокентія, къ сооруженію которой приступлено было въ 1875 году. Освящение совершено преосвященнымъ иркутскимъ съ собою торжественностію, при огромномъ стечени инородцевъ, и сопровождилось крещениемъ значительнаго числа язычниковъ. Въ Окинскомъ крав, причисленномъ къ Шимковскому стану, также приступлено къ сооруженію храма. На постройку эту совъть миссіонерскаго Общества ассигноваль 800 р., а пркутскій архіерейскій домъ пожертвоваль иконостась съ иконами, писанными на жести. При вновь строющейся церкви инвется уже и помвщение для инсстонера,небольшой домикъ, съ надворными постройками, пожертвовамный одною вдовою на поминовение ея мужа, занимавшагося въ Овинскомъ крав торговлею съ соседними монголами. Шимковскій станъ въ минувшемъ году постигло несчастіе: здёсь въ іюль мъсяцъ отъ удара молнін сгоръда церковь. Но миссія, поставленная этимъ прискорбнымъ событіемъ въ затруднительное положеніе, выведена была изъ онаго усердіемъ одного благотворителя. Въ Зоктуйскомъ назачьемъ селеніи, находящемся въ 8 верстахъ отъ Тункинской казачьей церкви, сооружалась деревянная церковь иждивеніемъ мъстнаго казака Алексья Пермякова. Потребность въ церкви была не столь велика въ Зоктув, какъ въ Шимкахъ, гдъ близость ламайскаго дацана и густое населеніе бурять вызывали необходимость спешить устройствомь новаго храма, - и потому Пермяковъ изъявилъ готовность переивстить созидаемую имъ, но еще недостроенную церковь изъ Зоктуя въ Шимки. Въ теченіи минувшей зимы церковное зданіе уже было перевезено на новое мъсто. Въ Паресніевскомъ станъ приступлено было въ осуществленію мысли, давно уже занимающей миссію, -къ сооруженію часовни во имя св. Пароенія, епископа Лампсакійскаго, на ближайшемъ къ стану холыв, на которомъ нъкогда было идольское капище, разрушенное при архіспископъ пркутскомъ Паросніи. Сооруженіе этой часовни приняль на свой счеть одинь изъ коймарскихъ прихожанъ. При ней предположено устроить христіанское кладбище. Между тъмъ начаты приготовленія къ устройству новаго стана миссіи въ Аларскомъ въдомствъ, въ которомъ до сего времени на 12.000 бурятъ находился только одинъ миссіонеръ при Бажеевскомъ станъ, и гдъ въ послъдніе годы въ инородческомъ населеніи обнаруживалось сильное стремленіе къ свъту Христову. Въ семъ случав особыя нужды и обстоятельства. Иркутской инссін со-. впали съ особеннымъ событіемъ для пркутской епархіи. Въ 1876 году исполнилось 150 летъ со времени учрежденія самостоятельной епископской ваоедры въ Иркутскъ и возведенія на оную приснопамятного святителя Инновентія, который прославленъ Церковію, какъ "неумолкаемый проповъдникъ въры во языцъхъ монгольскихъ". Въ ознаменование этого события въ приутской епархін открыта подписка на устройство новаго миссіонерскаго стана съ церковію и помещеніемъ для миссіонера и школы, а мъсто для сего стана преосвященнымъ пркутскимъ избрано при Аларской степной думъ, - центръ ламайства и мъстнаго инородческаго населенія. Въ октябръ минувшаго года торжественно освящено ивсто для храма и на ономъ водруженъ крестъ; прінсванъ и миссіонеръ для предположеннаго въ отврытію стана,бывшій воспитанникъ иркутской семинаріи, уже 10 лють служившій учителемъ въ школахъ инородческихъ въдоиствъ, Иванъ Сотниковъ. Рукоположенный во священника, онъ въ денабръ отчетнаго года отправился на мъсто своего назначения и, съ разръщенія епархіального начальства, открыль богослуженіе во временной церкви, устроенной въ помъщении инородческого училища. Вивств съ твиъ попеченіями священника Сотникова подожено начало и миссіонерской школь; 12 поступившихъ въ нее крещеныхъ инородческихъ дътей приняты на полное содержавіе миссіи.

На ряду съ внёшнить благоустройствомъ иркутской миссіи и увеличеніемъ средствъ въ просейтительному воздёйствію на инородческую среду, преуспіваєть и ен діятельность. Въ минувшемъ году трудами миссіонеровъ просейщены св. крещеніемъ 1.587 человіять обоего пола. Изъ сего числа боліве 200 душть окрещено при помощи начальника миссіи и містныхъ миссіонеровъ самимъ преосвященнымъ иркутскимъ, принимавшимъ непосредственное участіе въ ділахъ миссіонерскаго служенія и совершившимъ потвядку по миссіонерскимъ станамъ въ Тункинскомъ країв. Кроміт того приходскими священниками въ предівлахъ Иркутской миссіи обращено изъ язычества къ православному христіанству 87 человіть.

Пріумножая число чадъ св. Церкви обращеніями изъ язычества, миссіонеры въ то же время прилагають попеченія объ утвержденіи въ началахъ христіанской въры уже озаренныхъ ся свътомъ инородцевъ, а съ другой стороны объ искорененія

между ними суевърій и преданій языческихъ, и отчетъ по миссім за минувшій годъ указываеть на такія явленія въ инородческой средъ, которыя свидътельствуютъ, что труды миссіи на этомъ поприще не остаются безъ успеха. Такъ, на Улев, изстности за Березовымъ горнымъ хребтомъ, довольно удаленной отъ инссіонерскаго стана и церкви, одинъ изъ крещеныхъ инородцевъ устроилъ въ особой юртъ христіанскую моленную со св. иконами и дампадами предъ ними. Утромъ и вечеромъ хозяинъ молитвенной юрты съ своимъ семействомъ, а также ближайщіе сосъди посъщають ее для общей молитвы. Минулолишь четыре года по открытіи Малькинскаго стана,-а между тамъ, по свидътельству преосвященнаго, благотворное вліяніе его на окрестныхъ инородцевъ весьма замътно. Когда въ миссіонерской церкви совершается богослужение, особенно въ большие праздники, то она бываетъ полна молящимися. О стремленіи самихъ инородцевъ-христіанъ усвоить себъ обычаи христіанскіе свидътельствують обращаемыя къ миссіонерамъ усиленныя ихъ просьбы о снабжении ихъ юртъ иконами. Къ сожалънию, миссия не въ состояніи удовлетворить всё такія просьбы по ихъ многочисленности. Тамъ, гдъ инородцы-христівне живуть сплошными массами и гдъ иъстныя власти состоятъ изъ христіанъ же, вкоренившійся между инородцами обычай покупать женъ (калымъ) постепенно исчеваеть подъ вліяніемъ настоятельныхъ внушеній миссіонеровъ. Упориве онъ держится въ твхъ мастахъ, гда христіане живуть сившанно съ явычниками. Здёсь встречаются такія прискорбныя явленія, что христіанинъ и христіанка, вступившіе въ бракъ безъ калыма, подвергаются насиліямъ со стороны своихъ язычествующихъ родичей, отбирающихъ у христіанской четы, въ видъ калыма, что-либо наиболъе цънное изъ ея имущества. Миссіонеры въ подобныхъ случаяхъ являются защитниками притъсняемыхъ и ходатаями за нихъ предъ инородческими властями.

Утвержденіе въ средъ крещеныхъ инородцевъ началъ въры и жизни христіанской миссіонеры совершали и путемъ школьнаго обученія. Въ десяти миссіонерскихъ школахъ, въ минувшемъ году, обучалось 175 инородческихъ дътей обоего пола; сверхъ того миссіонеры занимались преподаваніемъ Закона Божія въ училищахъ, заведенныхъ при нъкоторыхъ степныхъ думахъ. Наиболъе успъшно идетъ школьное образованіе въ Тункинскомъ въдомствъ: здъсь больше и школъ и учащихся; самая программа преподаванія шире. Въ другихъ инородческихъ въдомствахъ раз-

витію школьнаго діла полагаєть важныя преграды кочевой быть инородцевь, отвлекающій ихъ иногда на делекое разстояніе отъ містности, гдів существуєть школа, а буряты съ одной стороны слишкомъ біздны, а съ другой — слишкомъ еще мало сознають пользу обученія, чтобы нанимать при школахъ или вблизи ихъ поміщенія для своихъ дітей и давать имъ содержаніе отдільно отъ своихъ семействъ. Доколів не утвердится осіздый бытъ инородцевь, единственнымъ средствомъ подвинуть діло школьнаго обученія служить пріємъ всіххъ инородческихъ дітей въ школы на полное содержаніе отъ миссіи. Миссія сознаеть это, но не имъетъ матеріальныхъ средствъ привести въ исполненіе.

На содержаніе Иркутской миссіи въ отчетномъ году отпущено было совътомъ миссіонерскаго Общества 17.977 рублей. Сверхъ того она получила отъ постояннаго благотворителя своего, верхоленскаго купца Сапожникова 10.000 руб. на обезпеченіе содержанія миссіонера и псаломщика въ Залогскомъ миссіонерскомъ станъ (Ленскаго въдомства), устроенномъ на пожертвованіе того же Сапожникова.

Забайкальская миссія состояла подъ управленіемъ пркутскаго викарія. Въ 18 станахъ, въ которыхъ сосредоточивалась дъятельность этой миссіи, трудились 6 іеромонаховъ, 10 священниковъ (въ томъ числъ двое изъ бурятъ) и 1 діаконъ, при участіи 15 причетниковъ, изъ коихъ семь инородцевъ, получившихъ образованіе въ миссіонерскомъ училиць при Посольскомъ монастырь. Въ минувшемъ году миссія понесла важную утрату въ лицв Князе-Урульгинского миссіонера священника Григорія Литвинцева, скончавшагося въ январъ мъсяцъ. Еще будучи воспитанникомъ иркутской семинаріи, онъ готовиль себя къ миссіонерскому служенію и изучиль монголобурятскій языкь; затымь, по окончанін курса ученія, съ 1847 года всю свою жизнь онъ провель въ миссіонерскихъ трудахъ, въ предълахъ Ачинскаго и Князе-Урульгинского въдоиствъ, совершая продолжительныя и трудныя путешествін по огроннымъ пространствамъ. Знаніе бурятскаго языка, близкое знакомство съ нравами, обычаями и нуждами инородцевъ, наконецъ личныя правственныя качества онискали ему полное довъріе и уваженіе со стороны инородцевъ, всявдствіе чего его проповідь и пастырскія наставленія глубоко проникали въ ихъ души. Лишившись одного изъ лучшихъ своихъ дъятелей, миссія, какъ бы взаивнъ этой утраты, въ минувшемъ году пріобрала новое средство для своего дайствованія. Для обширныхъ Баргувинскаго и Бодонскаго въдомствъ, гдъ

преобладаетъ кочевой бытъ надъ осъдлымъ и инородцы живутъ разбросанными улусами, къ концу года устроена походная церковь, которая должна получить весьма важное значение въ дълъ не только утверждения въры между мъстными христинами, но и распространения ея между многочисленными язычниками.

Забайвальская миссія совершала свое служеніе на духовную пользу инородцевъ проповідью слова Божія язычнивамъ и наученіемъ готовящихся въ св. врещенію истинамъ візры, назиданіемъ и духовно-нравственнымъ руководствомъ уже озаренныхъ світомъ Христовой візры, наконецъ обученіемъ инородческихъ дітей въ школахъ. Въ тоже время она прилагала старанія о наділіт инородцевъ-христіанъ землею и водвореніи между ними осталаго быта, защищала ихъ отъ разнаго рода притітененій со стороны языческихъ властей, оказывала матеріальную помощь нуждающимся и бізднымъ.

Для Церкви Христовой миссія пріобрела въ минувшемъ году 345 новыхъ чадъ изъ язычниковъ, преимущественно шаманцевъ. Между частными случаями обращенія въ вера Христовой заслуживаетъ особаго вниманія обращеніе одного заштатнаго ламы. Этотъ дама, искусный въ леченіи болевней, оказываль весьма сильное вліяніе на инородцевъ Кударинсваго ведомства, не только ламантовъ, но и шаманцевъ, и полагаль большія преграды христіанской проповеди. Но противодействуя христіанству, онъ несколько ознакомился съ его святыми началами и получилъ влеченіе въ нему. Лама явился въ Посольскій монастырь и здесь, после наученія въ истинахъ веры, приняль св. крещеніе виесте съ женою своею. Онъ изъявляетъ желаніе посвятить себя на служеніе миссіи, и съ этою целю теперь изучаетъ русскій языкъ-

Для утвержденія въ въръ врещеныхъ инородцевъ, миссіонеры проводили значительную часть времени въ разъвздахъ по улусамъ, совершали тамъ богослуженія, учили инородцевъ молитвамъ, объясняли имъ истины въры и церковные обряды, знакомили съ важнъйшими событіями священной исторіи и съ житіями святыхъ. По отвыву преосвященнаго Мартиніана, эта просвътительная дъятельность миссіонеровъ приноситъ благіе плоды. Вывств съ тъмъ и въ тъхъ же видахъ, миссіонеры несли труды въ дълв христіанснаго образованія юнаго покольнія внородцевъ. Кромъ училища при Посольскомъ монастыръ, открытаго въ 1863 году съ цълію приготовленія инородческихъ дътей къ миссіонерскому служенію, Забайкальская миссія содержала нъсколько школь при станахъ. Въ минувшемъ году вновь от-

врыты двъ тавія шволы при станахъ Торбогатайскомъ и Баргузинскомъ. Въ посольскомъ училищъ обучалось 26 мальчиковъ, въ прочихъ шволахъ миссіи до 90 дътей обоего пола.

Средства въ содержанію Забайкальской миссіи простирались въ минувшемъ году до 14.650 р. и слагались изъ штатнаго оклада отъ казны въ количествъ 2.058 р., изъ суммы, отпускаемой миссіонерскимъ Обществомъ въ размъръ 11.244 р. и изъ доходовъ отъ миссіонерскихъ часовенъ и иргинской церкви въ 1.317 р.

#### Алтайския миссія.

Въ составъ алтайской миссіи, дъйствующей въ предълахъ томской епархіи, находились, кромъ начальника миссіи архимандрита Владиміра, одиннадцать миссіонеровъ (игуменъ, протоіерей, два іеромонаха и семь священниковъ), три діакона (въ томъ числъ двое изъ новокрещенныхъ инородцевъ) и 21 лицо служащихъ въ качествъ причетниковъ, школьныхъ учителей и толмачей; сверхъ того миссіонерскіе труды несли одинъ іеромонахъ благовъщенскаго монастыря, командированный въ чулышманокое отдъленіе миссіи, и священпикъ при женской улалинской общинъ. По свидътельству начальника миссіи, личный составъ ея оказывается педостаточнымъ по численности и настоитъ крайняя надобность открыть вновь по крайней мъръ четыре стана, съ назначеніемъ особыхъ миссіонеровъ въ Кузнецкомъ, Урсульскомъ и Чулышманскомъ округахъ.

Труды алтайскихъ миссіонеровъ по благовъствованію Христову въ отчетноиъ году увънчались успъхомъ, значительно большимъ, нежели предшествовавшіе годы: ими приведено къ свъту истинной въры 400 человъкъ. Значительнъйшія обращенія были по Кузнецкому овругу (до 200 человъкъ), гдъ притомъ въ одномъ мъстъ и въ одно времи крестилось 118 человъкъ черновыкъ татаръ. Въ предълахъ алтайской миссіи одновременное крещеніе такого числа инородцевъ, по разбросанности ихъ жительства и другимъ причинамъ,—явленіе, въ первый разъ совершившееся. Достойно примъчанія, что въ дълъ просвъщенія алтайскихъ инородцевъ усердное содъйствіе миссіонерамъ оказали новокрещенные инородцы же: по Бійскому округу—зайсамъ Александръ Казагашевъ, учитель чулышманской школы (изъ учениковъ уламинскаго училища), Яковъ Кумандинъ и улаганецъ Оедоръ Акча; по Кузнецкому округу—бывшій воспитанникъ мъстной миссіонерской школы Сампсонъ Штыгашевъ. Замъчательно и то явленіе, что большая часть врещенныхъ по Бійскому округу, по

принятіи св. крещенія, сами озаботились постройкою для себя домовъ вмѣсто юртъ, тогда какъ прежде иные изъ новокрещеныхъ, получивъ отъ миссіи готовыя избы, помѣщались около нихъ въ юртахъ.

Приводя въ познанію истиннаго Бога невъдавшихъ Его и утверждан въ въръ Христовой воспріявшихъ оную, алтайская миссія усердно трудилась и на поприще христіанскаго образованія инородческихъ дътей. Въ центральномъмиссіонерскомъ училищъ и въ начальной при немъ школъ, на ходящихся въ с. Улалъ, въ минувшемъ году обучалось свыше 50 дътей обоего пола, изъ нихъ 20 мальчиковъ состояли на полномъ содержаніи миссіи и трое пользовались содержаніемъ на счетъ начальника ся, архимандрита Владиміра. При этомъ училищь существуетъ иконописное отдъленіе, въ которомъ въ 1876 г. обучалось пять новокрещенныхъ учениковъ водъ руководствомъ миссіонера, іеромонаха Антонія, и которое доставляетъ миссіи важную практическую пользу. Въ минувшемъ году имъ изготовлены два иконостаса для молитвенныхъ домовъ въ селеніяхъ Башкаусскомъ и Боробашевомъ, Бійскаго округа-Кромъ иконописи, въ улалинскомъ училищъ двое мальчиковъ обучаются еще переплетному мастерству, а всв вообще пансіонеры миссіи, особенно въ лътнее время, пріучаются къ сельскимъ хозяйственнымъ работамъ. Въ десяти другихъ школахъ, открытыхъ въ разныхъ станахъ алтайской миссіи, обучалось до 170 дътей обоего пола. Изъ числа учениковъ и ученицъ этихъ школъ 14 пользовались пособіемъ изъ сумиъ миссіи.

Особое вниманіе и попеченіе миссіи обращено на христіанскую общину улалинскаго стана, какъ главнаго и центральнаго пункта ен, отъ котораго нравственно-религозное развитие должно распространиться на всв прочіе христіанскіе пункты Алтая. Въ благодиномъ Улалинскомъ храмв, при стройномъ пвніи, съ особенною торжественностію совершаются богослуженія и сопровождеются поученіями, произносимыми начальникомъ миссіи или его помощникомъ. Кромътого въ училищной залъвъ минувшемъ году заведены воскресныя и праздничныя бестды, привлекавшія вначительное число посттителей. На этихъ бестдахъ объяснялись дневныя чтенія изъ Евангелія и Апостола, въ последовательномъ порядкъ передавались разсказы изъ исторіи русской церкви и, наконецъ, въ видахъ развитія въ мъстной христіанской средъ одного изъ главныхъ началъ христіанской жизнилюбви къ ближнимъ, сообщались скорбныя и радостныя извъстія о положенін нашихъ собратій по въръ-южныхъ славянъ, дълались заявленія о нуждахъ мъстныхъ бъдныхъ и въ частности о нуждахъ вновь просвъщаемыхъ свътомъ Христовой въры. Канъ на плодъ такихъ бесъдъ начальникъ миссіи указываетъ на два утъщительныя явленія. Во-первыхъ, судьба южныхъ славянъ возбудила не только въ улалинцахъ, но и жителяхъ другихъ мъстностей Алтая, самое живое участіе, которое и выразилось въ сборъ пожертвованій въ пользу страждущихъ на Балканскомъ полуостровъ: такихъ пожертвованій собрано было на Алтав 332 р. Вовторыхъ, въ Улалъ и ея окрестностяхъ возникла и созръла мысль объ учрежденіи приходскаго попечительства, главнымъ образомъ съ благотворительными цълнии. Осуществленіе этой мысли пріостановилось въ минувшемъ году лишь за кончиною томскаго преосвященнаго.

Между тымъ сама миссія подаетъ примъръ христіанской благотворительности и полагаетъ начало благотворительнымъ учрежденіямъ. Въ минувшемъ году въ Улалъ выстроено вчернъ двухъ-этажное деревянное съ каменнымъ полувтажемъ вданіе, для помъщенія больницы и дътскаго пріюта, подъ надзоромъ сестеръ женской общины. А до окончательной отдълки означеннаго зданія, въ одномъ изъ зданій миссіи въ январъминувшаго года открыта временная больница, въ которой постоянно находились 14 человъкъ, пользовавшіеся врачебнымъ пособіемъ и содержаніемъ на счетъ миссіи. Сверхъ того фельдшеромъ этой больницы оказано пособіе до 300 больнымъ, по большей части инородцамъ, приходившимъ въ больницу или лъчившимся на домахъ.

Предположенная въ 1875 году въ учрежденію типографія при алтайской миссіи не была еще открыта въ минувшемъ году. Въ ожиданіи ея открытія миссія продолжала приготовлять къ печатанію переводы на алтайскомъ наржчін. Въ отчетномъ году при соучастіи многихъ новокрещенныхъ инфродцевъ изъ разныхъ племенъ Алтая, пересмотрънъ и исправленъ переводъ евангелія отъ Матеея и вновь переведено нъсколько статей изъ ротечника" преосвяще́ннаго Игнатія.

Расходы по содержанию Алтайской миссіи въ минувшемъ году простирались до 18.180 р., и покрывались изъ средствъ миссіонерскаго Общества.

Успихи христіанской проповиди въ Енисейской впархіи.

Въ Енисейской епархіи, вміщающей въ своихъ преділахъ значительное число магометанъ и язычниковъ и не иміющей

Digitized by Google

особыхъ миссіонерскихъ учрежденій по примъру Иркутской, Томской и другихъ Сибирскихъ епархій, дъло миссіонерскаго служенія среди инородцевъ совершали приходскіе священники. Руководимые совнаніемъ пастырскаго долга, они въ теченіи многихъ лътъ съяли съияна благовъствованія Христова и эти съмяна невримо произрастали. Въ минувшемъ году явственно обнаружились плоды этого съянія: въ Минусинскомъ округъ одновременно обратились къ свъту въры Христовой свыше 3.000 язычниковъ. Крещеніе ихъ, по гнадлежащемъ удостовъренім въ искренности и твердости ихъ желанія принять св. въру, совершено на ръкъ Аскысъ, въ селеніи того же имени, преосвященнымъ енисейскимъ, при участіи шести священнослужителей, 15-го іюля, въ знаменательный для вемли Русской день памяти св. равноапостольнаго князя Владиміра. Обращеніе къ христіанству столь значительнаго числа язычниковъ вызвало необходимость озаботиться дальнейшимь устройствомь ихъ религіознонравственнаго быта. Въ этихъ видахъ къ церкви села Аскыса, составляющаго центральный пунктъ мъстности, въ которой живуть новопросвыщенные, назначень новый настоятель, пользующійся довіріємъ и уваженіємъ инородцевъ, а въ помощники ему рукоположенъ священникъ изъ инородцевъ, знающій ихъ явыкъ и условія быта. Аскыскую церковь предположено расширить и устроить при ней придель во имя св. князя Владиміра. Расходы по этому благому предпріятію изъявиль готовность принять на себя потомственный почетный гражданинъ, красноярскій 1-й гильдін купецъ Петръ Кузнецовъ, который, проживая болье 20 льть въ Аскысь по дъламь золотопромышленнымъ, имълъ, какъ свидътельствуетъ преосвященный енисейскій, доброе вліяніе на инородцевъ и отчасти содъйствоваль ихъ обращенію къ православному христіанству. Такъ какъ, съ одной стороны, нъкоторые улусы новообращенныхъ отстоять на далекое разстояніе отъ церкви села Аскыса, и такъ какъ съ другой, -- движеніе въ воспринятію христіанства между инородцами Минусинскаго округа еще продолжалось и въ сентябръ 1876 года, то въ виду этихъ обстоятельствъ, Святъйшій Синодъ поручилъ енисейскому епархівльному начальству войти на мість въближайшія соображенія относительно открытія новыхъ инородческихъ приходовъ въ означенномъ округъ.

Въ Туруханскомъ крат, витстт съ прекращениемъ свиръпствовавшей въ 1874 и въ 1875 годахъ оспы, усилено миссіонерское дъйствование. Въ минувшемъ году здъсь пріобрътено для Святой Церкви 49 новыхъ чадъ между язычниками. Возвращеніе инородцевъ изъ тундръ на обычныя ихъ кочевья открыло возможность духовенству возобновить свои дъйствія по утвержденію новокрещеныхъ въ началахъ истинной въры и освященію ихъ церковными тамиствами. Для этой цъли оно пользовалось преимущественно тъмъ временемъ, когда инородцы собираются на опредъленныя мъста для взноса ясака. Дъло школьнаго обученія инородческихъ дътей въ Туруханскомъ крат, имъющее теперь весьма скромные размъры, объщаетъ въ близкомъ будущемъ получить болъе прочное положеніе, такъ какъ енисейскимъ комитетомъ миссіонерскаго общества постановлено существующую въ гор. Туруханскъ инородческую школу съ 1877 года принять на содержаніе общества

#### КЪ ВОПРОСУ О НУЖДАХЪ ЕДИНОВЪРІЯ\*).

I

Въ октябрской книжкъ "Православнаго Обозрънія" мы позволили себъ сдълать нъсколько замъчаній по вопросу "о нуждахъ единовърія". Мы имъли тогда въ виду извъстіе о намъренія московскихъ единовърцевъ ходатайствовать предъ церковною властію объ измъненіи правилъ митр. Платона. Извъстіе это долгое время оставалось какъ бы незамъченнымъ со стороны нашихъ духовныхъ журналовъ и газетъ. По поводу предполагаемаго ходатайства нигдъ не сказано было ни слова. Между тъмъ ходатайство это возбуждало нъкоторыя недоумънія. Мы взяли смълость высказать эти недоумънія.

Мысль единовърцевъ осуществилась. Ходатайство пошло въ ходъ, хотя не отъ лица московскихъ единовърцевъ, какъ было сообщаемо, а отъ лица нижегородскихъ. Текстъ ходатайства тотъ же, со небольшимъ только добавленіемъ. Прошеніе единовърцевъ нижегородскихъ было помъщено въ "Гражданинъ" съ

<sup>\*)</sup> Мы даемъ мъсто на страницахъ нашего журнала нижеслъдующимъ корреспонденціямъ нивя въ виду вызвать научное разъясненіе дъла со стороны спеціалистовъ по церковнымъ древностямъ и знатоковъ по русскому расколу. Надъемся, что и высшая церковная власть съ своей стороны дастъ разумное и твердое руководящее ръшеніе въ отвътъ на современныя притяванія нъкоторыхъ единовърцевъ, которыя слъдуетъ назвать по крайней мъръ "неблатовременными".

благожелательнымъ примъчаніемъ къ нему отъ редакців "Грамданина". Изъ "Гражданина" это прошеніе перепечатано въ "Церковно-общественномъ Въстникъ" (№ 127), въ которомъ дано было мъсто двумъ мнъніямъ по поводу этого прощенія; и сама редакція Ц. О. В. высказала свой взглядъ на этотъ вопросъ.

Одно изъ этихъ мивній, принадлежащее перу человъка важется довольно извъстнаго въ единовърческомъ міръ—свящ. Верховскаго, представляется намъ любопытнымъ по оригинальности идей, въ немъ заключающихся. Считаемъ не лишнимъ подълиться своими впечатлъніями.

Священникъ Верховскій пріобрыть себь популярность, кажется, своею привязанностію къ особенностямъ единовърія, по всему, что даеть ему отличіе отъ православія. Можно было думать, что онъ будетъ болве другихъ привътствовать ходатайство единовърцевъ. Вышло наоборотъ. Всв пункты ходатайства онъ безъ церемоніи назваль псовершеннымь пустословіемь", ибо все, просимое единовърцами, 77 дътъ назадъ Высочайше не только дарована, но и подтверждено". По сущности оно это и есть, но мы остереглись дать ходатайству единовърцевъ это название, предполагая въ единовърцахъ какія-либо другія цвли, невысказанныя ясно, только подразумъваемыя, дълавшія ихъ ходатайство не празднымъ пустословіемъ. Впрочемъ недовольство о Верховскаго на ходатайство единовърцевъ происходитъ изъ другихъ побужденій. Его раздражила уміренность требованій, скромность желаній, нервшительность рвчи. Не того ему хотвлось бы. Его уху пріятиве было-бы послушать раздирающіе душу "вопли постояннаго недовольства единовърцевъ своимъ положениемъ", онъ кажется готовился насладиться дикимъ ревомъ бури — и вдругъ (о разочарованіе!) "легкая рябь скользящая по гладкой поверхности водъ отъ случайнаго вътерка: пролетитъ вътеръ, и по прежнему настанетъ тишь и гладь". Въ своемъ раздражения разочарованный человыкь не преминуль кольнуть и такихълюдей, которые, какъ трудящіеся на пользу единовірія, не должны бы были кажется подвергаться его гизву. Отъ проніи Верховскаго досталось "Гражданину" за его "родительскія притязанія на чужое дитя" и "присному его сотруднику" Т. И. Филиппову; а также "затвинымъ толковникамъ-Павлу прусскому, Голубеву, Паонутію; последніе безъ всякихъ чиновъ названы прямо "людьищ беззаствичивыми". Не остались мы въдолгу и передъ правительствоиъ за "его желъзную рукавицу", сдерживавшую долго недовольство единовърцевъ.

Посмотримъ же теперь на собственныя желанія о. Верховскаго, насколько они видны въ его статейкъ.

1) При утвержденіи единовірія первовь православная дозволила людямъ, присоединяющимся въ ней на правилахъ единовърія, оставаться при старомъ обрядв и освободила ихъ отъ клятвъ положенныхъ ею на тъхъ, которые ради стараго обряда оказывали сопротивление церкви, поносили и хулили ее. Клятвы подожены были не на обрядъ, а на раздоръ и противление изъ-за обряда. Отдавая полное предпочтение обряду своему, какъ совершенному, но въ тоже время ревнуя о миръ и единении всъхъ членовъ церкви и заботясь о спасеніи чадъ, пребывающихъ въ отчуждени отъ нея, православная церковь дозволила содержать обрядъ несовершенный, не какъ равночестный, но какъ нужный для прекращенія раздора. Она поступила съ мудрою снисходительностію къ немощи и слабости людей и съ полною любовію къ нимъ. Чъмъ слабъе и немощиве люди, тъмъ больше знаковъ любви оказывается имъ. Въ дътствъ человъку многое не возбраняется по внименію къ дътскому неразумію и слабостямъ дътскаго возраста. Изъ вниманія къ этой слабости людей, не могущихъ отвазаться отъ обряда привычнаго, но искренно желающихъ быть чадами церкви, православная церковь не возбранила имъ по присоединении ихъ въ церкви содержание обрядовъ, несоставляющихъ собою особой помъхи спасенію. Это-елиновъріе. Кромъ любви въ единовърцамъ тутъ невидно ничего другаго; обряды же ихъ церковь не признала совершенными, равночестными съ обрядами православной церкви, но и не чувствовала къ нимъ отвращенія, подобно тому кавъ многія дійствія, разрішаемыя дътячъ какъ невинныя, встречаемыя съ ласкою матерининскою, считаются несовивстиными съ зрвдымъ возрастомъ; и если мать съ уважениемъ относится къ поступкамъ варослыхъ дътей, съ ласвою-къ поступкамъ малыхъ, то никто не скажетъ, что и тъ и другіе одинаковы, равночестны, или, что поступки малыхъ двтей она ласкаеть съ внутреннимъ отвращениемъ!

Не такь смотритъ на дъло о. Верховскій. Кто не понимаетъ, говоритъ онъ, что невозбранять, терпъть, переносить можно съ огорченіемъ, съ негодованіемъ, съ отвращеніемъ и т. д. Вотъ почему "невозбраненіе" единовърцамъ стараго обряда, вмъсто чаемаго ими "благословенія", мы называемъ "камнемъ" (вмъсто хлъба)". Вмъсто того онъ приглашаетъ всъхъ добызающихъ совозъ церковный воскликнуть: миръ и благословеніе не только крестящимся треперстно, но и крестящимся двуперстно, не

только обряду нашей великой всероссійской церкви и вибств сътвив обряду всего православнаго Востока, но и обряду старому, обряду древней нашей церкви, обряду "толико же православному, достопочтенному, святому и спасительному! Миръ и благословеніе, но не отъ епистоліи 1655 г., не отъ 26 соборнаго правила, и не отъ св. Синода 1722 г. 1800 и 1866 г. а вопреки всвив имъ". (Отъ кого же после этого?)

Обряду толикоже православному, достопочтенному, святому и спасительному! Или о. Верховскій въ пылу увлеченія не замъчаєть всей несообразности своихъ требованій, или представителей православной церкви считаєть неспособными замътить несообразность его требованій? Поступить по его желаніямъ незначило ли бы произнести православной церкви осужденіе на саму себя, не значило ли бы это показать, что исправленіе обрядовъ, повлекшее за собою несчастный расколь, было—мало сказать дъйствіемъ необдуманнымъ, было посягательствомъ на то, что православно, достопочтенно, свято и спасительно", не значило ли бы это, что Аввакумы, Павлы, и пр. умиравшіе за старый обрядъбыли правы и потому память о нихъ должна быть съ похвалами, а исправители обряда были истребители и опустопители спасительныхъ дъйствій, не потребовалось ли бы послъ того православной церкви принести покаяніе въ пненужномъ исправленіи какъ дълъ повлекшемъ за собою расколъ?

"Это "благословеніе" есть настоятельнайшая потребность единоварія, его злоба дня, его насущный хлаба, котораго оно тщетно ждеть цалое столатіе".

Нужды единовърія! Это слово, оказывается, означаетъ совствив не то, что мы сначала разумъли подъ нимъ. Когда мы въ первый разъ услышали это слово, мы думали, что ръчь идетъ о какихълибо утъсненіяхъ, чинимыхъ единовърцамъ, относительно содержимыхъ ими обрядовъ, о чемъ либо смущающемъ ихъ совъсть. Оказывается совствиъ не то. Нужды единовърія — это полное торжество его, признаніе безусловной, сейчась и на всегда безъ ограниченій и оговоромъ, святости содержимаго имъ обряда и встя вытекающихъ изъ того последствій.

2) Еще любопытнъе и курьезнъе другая нужда единовърія, выставляемая о. Верховскимъ. Относящееся сюда мъсто изъ его статьи стоитъ того, чтобы его привести цъликомъ. "Но равночестность и равноправность еще неисчернываютъ нуждъ единовърія. При преобладаніи въ нашей отечественной церкви авторитета надъ свободой, т.-е. іерархіи надъ народомъ, равночестность

рабось со рабами, единовърцевъ съ православными не можетъ быть концемъ желаній, идеаломя, къ осуществленю которато стремятся единовърцы. Они не успокоятся, пока народъ, самое тъло церкви и попреимуществу хранитель благочестія не будетъ поставлень въ возможность не дозволять не только лично іерархамъ, но и соборамъ ист, бевъ народнаго на то согласія и одобренія, касаться даже буквы и черты изъ всего, что для народа священно и любезно, отъ догмата до обряда, или вносить что либо новое, подобно папамъ западной церкви, которые по временамъ безъ труда, а иногда съ насиліемъ канонизовали многія новизны ради благоустройства, какъ говорили они въ оправданіе свое отцамъ нашимъ, хотя на самомъ дълъ производили нестроеніе въ тълъ Христовомъ."

Преобладаніе авторитета надъ свободой! Равночестность рабовъ съ рабами! какъ-то дико звучатъ эти слова въ устачъ хотя единовърческого, все жь таки православнато священника! Добробъ еще какой-либо безпардонный демократь бакунинской кухни, а то православный священники! Чтобы показать нельпость этой оразы, намъ следовало бы разъяснить о. Верховскому отношеніе авторитета въ свободь, т.-е. что понятіе о истинюй свободъ не исключаетъ подчинения авторитету, что свобода не есть своеволіе, что привнаніе авторитета не есть рабство, что авторитеть въ дълахь въры темь паче не есть рабство. Но эти разсужденія демократически настроенному Верховскому можетъ быть были бы непонятны. Да и кроив того обо всеив этомъ онъ можетъ найти въ любой статьв, разбирающей учение крайнихъ демократовъ. Мы употребииъ другой способъ докавательства, который ему, какъ православному священнику, думаемъ, будетъ понятиве. Не помнитъ ли онъ исторію съ Кореемъ, Дананомъ и Авирономъ? Каная была причина ихъ возмущения? Не тоже ли недовольство подчинениемъ авторитету богоучрежденной ісрархіи? И накой судъ постигь ихъ? Совътуемъ отцу прочитать эту исторію. Авось она надоунить его.

Равночестность рабовъ съ рабами! Не подобный же ли ропотъ погубилъ денницу? Онъ тоже не захотвлъ признать необходимости подчиненія Богу—высочайшему авторитету. Быть хотя и свътлъйшимъ, но все же рабомъ Божіимъ на равнъ съ другими—эта равночестность его не удовлетворяла

б) Предвлами истинной гармоніи отношеній авторитета къ свободъ, по ученію Верховскаго, должны быть признаны тъ, когда нароль будетъ поставленъ въ возможность недозволять не

· только лично iepapxame, но и собораме ихъ касаться даже черты изъ того, что для народа любезно. Учение по истинъ странное! Мы не говоримъ уже о личномъ авторитетъ ісрарховъ, какъ ближайшихъ преемниковъ апостольскаго служенія и власти, облеченных сугубым даром благодати, неужели авторитеть соборовъ даже вселенскихъ (Верховскій говоритъ вообще о соборахъ, значитъ онъ не исплючаетъ отсюда и вселенскихъ соборовъ) долженъ быть ниже авторитета народныхъ собраній? Мы, члены православной церкви, не привыкли къ такимъ легкомысленнымъ сужденіямъ о соборахъ. Мы думали, что соборъ есть голосъ церкви, вселенской или помъстной. Если на нихъ дъйствуютъ по преимуществу јерархи, то это не по предвоскищенію правъ имъ непринадлежащихъ (наприи. правъ народа), а потому что они суть законные, богопоставленные представители ученія церкви, суть сохранители и истолюватели сего ученія, они поставлены на божественной стражь. Мы привыкли смотрёть на соборы, накъ на органы церкви, где действуетъ Св. Духъ. Это-то право, дарованное соборамъ свыше, хочетъ отнять у нихъ о. Верховскій. Пусть разсудить всякій благоныслящій христіанинъ о семъ ученін о. Верховскаго, отъ Бога ин оно или отъ человъка! Далъе: "народъ долженъ быть поставленъ въ возможность не дозволять соборамъ" и пр. Но о. Верховскій не говорить, какъ бы это могло быть осуществлено. Голосъ церкви есть соборъ, голосъ народа есть въче, зеиское собраніе, мірсван сходка. Значить всякое соборное опредъление прежде чамъ стать обязательнымъ должно быть подвергнуто обсуждению мірской сходки и отъ нея заимствовать себв авторитетъ. И это нармонія отношеній авторитета въ свободь? Не будеть ли это уничтожениемъ всякаго авторитета, воцарениемъ анархіи, своеволія, произвола со всеми благими последствіями отъ того происколепінии?

в) Любопытно это указаніе на папъ, дълаемое о. Верховскимъ. Нужно быть слёпымъ, чтобы не видёть, въ чей огородъ камушем бросаетъ онъ. "Народъ долженъ быть поставленъ въ возможность недовволять соборамъ вносить что-либо новое подобно папамъ западной церкви, которые по временамъ безъ труда, а иногда и съ насиліемъ канонизовали многія новизны ради благоустройства, какъ говорили они въ оправданіе свое отцамъ нашимъ, хотя на самомъ дёлё производиля нестроеніе въ тёлё Христовомъ". Папы западной церкви тутъ ни причемъ; объ нихъ упомянуто къ слову, чтобы накинуть легкій и прозрачный по-

кровъ на мысль, которая очень по душт старообрядцамъ и которая есть деракое порицаніе дъйствій іерарховь православной церкви принявшихъ исправление книгъ и обрядовъ, произведенное при Никонв, и твиъ произведшихъ нестроение въ твив Христовомъ". Выводъ изъ этихъ словъ о. Верховского ясенъ. Нестроеніе въ твив Христовомъ, т -е. русскій расколь старообряд-ства произошель отъ того, что Никонъ и другіе ісрархи русскіе нашли нужнымъ исправить грубыя ошибки въ книгахъ, а соборы одобрили это. Кабы спросили тогда пародь, пребывавшій въ невъжествъ, по слъпотъ и неразумию упорно державшийся даже грубыхъ ошибокъ, то понятно—какой бы былъ результатъ. Народъ, предводимый Аввакумомъ, діакономъ Өедоромъ, Іоанномъ Нероновымъ, не допустилъ бы ни одной черты исправить въ книгахъ. Старопечатныя книги остались бы при своихъ неисправностихъ, но за то гармонія истинныхъ отношеній народа къ ісрархіи проявилась бы въ полной силь. Заблужденія остались бы въ полной силь, благодаря вившательству народа, этого по преимуществу хранителя благочестія, нестроенія въ тыль Христовомъ не произошло бы никакого, и јерархи знали бы свое мъсто. Если бы всъ подобныя разсужденія Верховскаго могъ послущать протопопъ Аввакумъ, нътъ сомнанія, онъ облобываль бы его яко своего единомысленника. Мы когда-то читали его автобіогрифію. Намъ припоминаются нікоторыя характерные случаи его отношеній къ ісрархіи: съ нашей, православной точки врвнія это были дерзкія выходки. Съ точки эрвнія Верховскаго едва ји бы можно было назвать ихъ таковыми.-Да позволить намъ о. Верховскій привести ему на память нъкоторыя изреченія Св. Апостола Павла, которыя покажуть, какъ долженъ свъдующій въ Писаніи человъкъ равсуждать о томъ дълъ, которое онъ такъ превратно толкуетъ: Тъло нъсть единъ удъ, но мнози. Аще все тъло око, гдъ слухъ, аще же все слухъ, гдъ уханіе? Аще ли быша вси единъ удъ, гдъ тъло? И овыхъ убо положи Богь въ церкви первве апостоловъ, второе пророковъ, третіе учителей, потомъ же силы, тоже дарованія исцівленій, заступленія, правленія, роди языковъ. Еда вси апостоли, еда вси пророды, еда вси учители, еда вси силы?"1 Кор. XII. стихи 14. 17, 19, 28, 29,

II.

Въ 49 № "Московскихъ Епархіальныхъ Вёдомостей", въ которомъ описывается юбилей единовёрческаго протоіерея, при-

водится письмо о. Евф. Каллимонтова, писанное въ юбиляру, гдъ между прочимъ говорится о стремленіи накоторыхъ единовърцевъ изивнить принятый досель образъ св. причащенія. Поборники сего измененія распускають слухи, будто бы какнивто священникомъ изивнено первоначальное единовърческое богослужение. Тъже, которые не желають сего изывнения, справеддиво указывають, что Троицкая, какъ самая первая изъ всвхъ единовърческихъ церквей, досель остается съ твиъ самымъ богослуженіемъ, которое получила при своемъ утвержденія, и потому не желають, чтобы и впредьбыли какія-либо самовольных измъненія въ богослуженіи. Въ доказательство того, что содержимый Троицкою единовърческою церковію обычай есть древнъйшій, можно указать на то, что стартишая посль Троицкой изъ единовърческихъ церквей Михаило-Архангельская въ Михайловской слободъ, немного позже освященная и существующая по свидътельству о. Каллимонтова болъе 60 лътъ, содержитъ тотъ же обычай относительно образа причащенія, который досель сохраняется въ Тронцкой. И еще поздиве освященныя въ Москвъ единовърческія церкви, какъ-то Всъхсвятская, что нынъ женскій монастырь, Николаевская, что на Рогожскомъ кладбицъ, Преображенская, что нынъ Никольскій мужской монастырь, первоначально содержали тотъ же обычай, одинаково съ Тронцкою церковію. Начало изміненіямъ самочинно и своевольно положилъ священникъ отецъ Симеонъ, переведенный изъ Тверской губерніи, г. Ржева по просьбѣ прихожанъ покойнымъ митрополитомъ Филаретомъ къ Всехсвятской церкви, а потомъ перемъщенный къ Николаевской на Рогожскомъ владбищъ. Въ последствін онъ темъ же митрополитомъ Филаретомъ за некоторые поступки, несообразные съ саномъ, отръщенъ быль отъ мъста и возвращенъ въ тверскую епархію; но измъненія введенныя имъ были удержаны въ двухъ церквахъ (Всъхсвятской и Николаевской, что на Рогожскомъ кладбище, ихъ примеру бевъ достаточныхъ основаній последовала и церковь на Преображенскомъ владбищъ, что нынъ мужской Никольскій монастырь. Первоначальный обычай сохранили въ чистоть и неповрежденности только двъ церкви-Троицкая и Михаило-Архангельская, что въ слободъ, гдъ и находился долгое время вышеупомянутый священникъ о. Евоимій, авторъ упомянутаго выше письма. Саное же изивнение, о которомъ идетъ рвчь, состоитъ въ следующемъ: въ Троицкой и Михаило-Архангельской церквахъ при ведикомъ выходъ, какъ и во всъхъ православныхъ церквахъ, по-

минается царская фамилія и Св. Синодъ. Последователи о. Симесна желають, чтобы по примъру трехъ вышеупомянутыхъ церввей сіе поминовеніе уничтожить и въ Троицкой цервви и замънить его только многократнымъ повтореніемъ: "всёхъ васъ да помянетъ Господь Богъ во царствіи своемъ". И когда это не состоялось по несогласию на сіе священника о. Воздвиженскаго, то измъненіе приняло такой видъ: посль поминовенія царской •амили и Св. Синода возглашается шесть разъ: всъхъ васъ да помянетъ Господь Богъ во царствін своемъ; этого досель не было. Но самое главное изманение касается способа причащения мірянъ. Въ Троицкой и Михаило-Архангельской церкви, какъ и во всъхъ православныхъ церквахъ Россіи и даже всего православнаго востока содержимъ былъ обычай причащать мірянъ по единой ажицъ, теперь же немногіе прихожане, поощряємые примъромъ отца Симеона и нъкоторыхъ другихъ своихъ священниковъ требують, чтобы причащать мірянь по три лжицы. Основаній для этого, какъ справедливо замітиль о. Е. Каллимонтовъ, ни въ служебникахъ старинныхъ, ни въ другихъ книгахъ нигдъ не находится, а совершается то, канъ они выражаются, обычно хотя и не повсемъстно. Въ нъкоторыхъ церквахъ другихъ губерній досель пріобщають по единой лжиць. По поводу этихъ-то главныхъ измъненій, не говоря уже о нъкоторыхъ другихъ несущественныхъ, неважныхъ изивненіяхъ, въ настоящее время въ Троицкой церкви идетъ борьба. Свящ. о. Воздвиженскій съ большинствомъ прихожань не соглашается на сіе столь важное изивнение. Да можно ли изивнять столь древний и столь важный обычай на основании какого-то обычая, камъ то и гав-то содержимаго, но не повсемъстно, даже не имъющаго для себя довволенія отъ церковной власти? Защитники этого, по истинъ новаго обычая, говорять, будто этоть обычай быль древній, но уничтоженъ якобы самовольно какимъ-то священникомъ. Но линвость сего слуха могуть обличить тв прихожане, которые уже находятся по 50 лътъ при Троицкой церкви и никогда не слыхали ни о какой перемень. Даже есть еще одинъ достовърный свидетель Николай Васильевичъ Шумовъ, священникъ Ново-Дъвичьяго монастыря, который тоже почтиль своимъ посъщениемъ въ день юбилея о. протојерея и участвовалъ на можебить съ прочими. Онъ родился при Троицкой Единовърческой церкви въ 1801 году (а церковь Троицкая освящена въ 1800 году) и выросъ при ней. Онъ одинъ изъ первыхъ записанъ въ истрическихъ записяхъ. Но и онъ говоритъ намъ, что никогда и ръчи

не было о теперь вводимомъ обычай. Кроми того если изнть во вниманіе, что тогда прихожань при Троицкой церкви было гораздо болбе чимъ теперь, и прихожане эти были гораздо усердние въ древнимъ обычаямъ, то само собою будетъ понятно, что никакой священникъ не могь ничего преминить даже незначительнаго въ служби, а тимъ паче обычая столь важнаго и для всихъ замитнаго. Какъ бы это совершилось безъ всякаго протеста, безъ неудовольствія и борьбы? Вотъ напримиръ теперь, лишь только никоторымъ пришло въ голову изминить привычный образъ причащенія, какъ возникли неудовольствія, споры по поводу перемины богослуженія; віроятно это для многихъ будетъ памятно и не пройдетъ безслидно.

Да возрадуется при семъ сердце препод. отда Верховскаго. Въ статъъ, недавно помъщенной въ "Церков. Обществ. Въстникъ" въ № 127 онъ говоритъ, что народъ долженъ имъть верховенство надъ архіереями и не архіерен надъ народомъ, что мірская сходка должна замёнить вселенскій соборъ, что іерархи не могутъ ничего безъ воли народной перемънить, а что народъ міръ ножеть делать все. И воть последователи о. Верховского (къ счастію ихъ немного) хотять осуществить его мечты и испытать свое могущество; мы не шутимъ говоря это. Прежде ни о чемъ подобномъ ни мечталось. Только когда единовърцы повнакомились съ писаніями сего пастыря единовірія, въ которымъ проглядываетъ нерасположение къ церковной јерархіи, они начали видъть во всемъ что сближаетъ единовъріе съ православіемъ, нвито чуждое себв, стали стремиться какъ можно болве обособить единовъріе, и что еще хуже стали навязывать свои взгляды насильно и другимъ, совстиъ несочуствующимъ имъ.

## ЗАГРАНИЧНЫЯ ИЗВЪСТІЯ.

Некрологъ Пія IX.—Норядокъ избранія папы.—Новый папа Левъ XIII.

— Въ берлинской "Національной Газеть", отъ 7 февраля, (н. ет.) помъщенъ некрологъ папы Пія ІХ, изъ котораго заимствуемъ наиболье существенныя мъста: "Сегодня пополудни скончался папа. Уже ночью въ положеніи больнаго наступило значительное ухудшеніе. Послъ 1 часа началась агонія. Депеша изъ Рима помъченная "пополудни", извъстила, что папа уже пріобщился святыхъ Таинъ и что тотчасъ же приняты были мъры, возвъ-

щавиля неизбъяный конецъ. Входъ въ комнаты папы быль воспрещенъ, никому не было дозволено покидать Ватиканъ и во вев концы свъта разосланы были по телеграфу приглащенія миостраннымъ кардиналамъ собраться для ивбранія новаго папы. Хоти въ теченіи болве года всв ожидали со дня на день смерти Пія ІХ: тэмъ не менте она произвела сильное впечатленіе. Со сцены сходить одна изъ замфчательныйшихъ личностей, за двйствіями которой следили съ постояннымъ интересомъ взоры всъхъ современниковъ. Никогда еще глава римской церкви не былъ столь любимъ и почитаемъ безчисленною массою върующихъ, какъ Пій IX. Римская церковь продолжала слепо следовать за папою даже и въ то время, когда онъ рашился объявить себя полубогомъ и непогращимымъ. Клонились ли его дайствія во благу или во вреду церкви-вопросъ этотъ будетъ решенъ болье безпристрастною эпохою. Во всякомъ случав, Пій ІХ имъетъ гроиадное значение для католической церкви. Тотъ фактъ, что Пій IX умираеть въ городь, въ которомь безмятежно царствуетъ второй итальянскій король, невольнымъ образомъ бросается въ глаза. Какая доля вліянія на върующихъ, которымъ пользовался ПійІХ, перейдеть къ его преемнику — покажеть будущее.

"Пій IX (до избранія въ папы—Джованни Марія, графъ Мостан-Феррети) родился 13-го мая 1792 года въ Синигальи (Церковная область) и получиль первое воспитание въ Вольтерръ Въ началь онъ понышляль избрать военную карьеру, но въ последствін отназался отъ своего наибренія и сталь изучать въ Римъ богословіе. Здісь же онъ облечень быль въ священническій санъ и въ 1823 году сопутствовалъ апостолическому викарію въ Чили. Два года спустя онъ возвратился въ Римъ, въ мав 1827 года назначенъ былъ епискономъ сполетскимъ, въ 1833 году архієпископомъ имольскимъ, а въ 1840 году—нардиналомъ. 1-го іюня 1846 года скончалси папа Григорій XVI, а 16-го іюня 1846 года кардиналъ Мостаи избранъ былъ папою и вступилъ на престолъ подъ именемъ Пія IX. Въ то время римляне вовлагале на него большія надежды, хотя они только и знали о новомъ папъ, что онъ "не иностранецъ и не монахъ" и происходитъ изъ фамили, извъотной своимъ либеральнымъ патріотизиомъ. Но вогда Пій IX провозгласиль всеобщую аминстію и объщаль коренныя преобразованія, когда онъ въ своемъ протесть противъ незаконнаго занятія Феррары напомниль князю Меттерниху объ идет итальянской національности, права которой, по

его словамъ, были древиве и священиве всвяъ писанныхъ договоровъ, когда новый папа изъявиль желаніе превратить папскій абсолютивиъ въ конституціонный обравъ правленія-то итальянцы предались санымъ смълымъ мечтамъ. Вскоръ однако оказалось, что пап'в невозможно стоять во главъ національнаго движенія. Хотя Пій IX и благословиль возникшую въ 1848 году. войну за независимость, но впоследствии, не желая терять Церковной области, долженъ былъ взять свое благословение назадъ. Изгнанный римскою республикою въ Гарту, онъ заключилъ союзъ съ побъдоноснымъ абсолютизмомъ, и вступивъ вновь на папскій престоль, сталь преследовать прежнія идеи съ фанатизмомъ ренегата, пользуясь защитою иностранныхъ штыковъ. Еще ранње онъ подпалъ вліянію мистицизма и 8-го декабря 1854 года быль имь провозглашень новый догмать о безпорочномь зачатіи Дъвы Маріи. Въ то же время началась борьба противъ свътскаго государства путемъ папскихъ буллъ, конкордатсвъ и конвенцій. Но въ 1859 году вспыхнула война и въ самой Италіи основалась держава, для которой уничтожение Церковной области являлось вопросомъ о существованіи. Всявдствіе великихъ политическихъ переворотовъ 1859 и 1860 гг., папа долженъ былъ уступить новому итальянскому королевству Легатства и Мархіи. Съ этого времени папскій фанатизиъ объявиль непримиримую войну всему, что напоминало о государствъ. Энциклика 8-го девабря 1864 года съ Силлабусовъ псоставляють открытое объявденіе войны современному государству. Въ числь заблужденій современныхъ диберализма Силлабусъ проклинаетъ мивніе, что римскій престоль можеть примириться съ прогрессомъ и либерализмомъ современной цивилизаціи. Такъ какъ Пій IX отказывался отъ всякаго соглашенія съ ятальянскимъ королевствомъ, то свътская власть папы поддерживалась лишь французскими войсками, которыя послъ сентябрьской конвенціи 1866 г. покинули было Римъ, по 1867 г. вновь заняли его, по случаю нападенія Гарибальди на Церковную область. 8-го декабря 1869 г. Папа открыль ватиканскій соборь, который, вопреки возраженіямъ наиболье извъстныхъ епископовъ и благодаря личному вліянію папы, приняль догиать о папской непогращимости и твиъ довершиль неограниченный абсолютивиъ въ римской цервви. Новый догиать быль принять 18-го іюля 1870 года. Одновременно съ его провозглашениемъ вспыхнула франко-германская война, окончившаяся пораженіемъ Франція. Выступленіе французскихъ окнупаціонныхъ войскъ изъ Рима послужило сигналовъ въ вступленію туда итальянцевъ, которое совершилось 20-го сентября 1870 года. Съ того дня Пій IX заперся въ Ватяканъ, сталъ разыгрывать роль узника, отвергъ законъ о гарантіяхъ, изданный 13-го мая 1871 года, и при всякомъ случав осыналъ оскорбленіями итальянское правительство. 3-го августа 1873 года Пій IX обратился съ извъстнымъ письмомъ къ императору Вильгельму, а въ энцикликъ 5-го февраля 1875 года объявиль прусскіе майскіе законы "недвиствительными". Въ 1876 году Пій IX правдноваль свой тридцатильтній папскій юбилей, а 1-го іюня 1877 года пятидесятильтній епископскій. Онъ все болъе и болъе поддавался въ послъдніе годы своей жизни вліянію ісауитовъ, которому слёдуетъ приписать отчасти и политическій переворотъ, совершившійся во Франціи 16-го мая 1877 года. По случаю последовавшей 9-го января 1878 года смерти короля Виктора-Эммануила въ душъ Пія ІХ казолось одержали верхъ болве либеральныя чувства относительно отлученнаго "грабителя церкви", но вскоръ вліяніе ісачитовъ стало снова преобладающимъ. Такимъ образомъ Пій IX скончался, не примирившись съ новымъ порядкомъ вещей въ Италіи.

, — Газета "Indépendance Belge" по поводу смерти папы разсуждаетъ следующимъ образомъ: "Смерть Пія IX составляєть для католического міра большую печаль. Она положила конецъ самому продолжительному изъ папствованій, о которыхъ когдалибо упоминалось въ церковныхъ летописихъ, и въ то же время самому бурному и, можетъ быть, самому несчастному. Во времена предшественникоъ Пія IX, римско-католическая церковь ръдко страдала такъ много отъ смуть внутреннихъ и внашнихъ, и ръдко видъла столь знаменательныя и въ то же время столь грозныя событія. Съ этого папствованія настала для цервви эпоха окончательного разрыва современныхъ обществъ со старымъ порядкомъ вещей, религіознымъ и политическимъ. Пій IX провозгласилъ два новые догмата; онъ обнародовалъ свой Syllabus; онъ видълъ, какъ при немъ рушилась свътская власть. Папствованіе это, съ которой стороны его ни разсматривать, не было благопріятно для церкви. Начало его привътствуемо было единодушнымъ одобреніемъ. Движимый непреодолинымъ и всеобщимъ стремленіемъ къ идеямъ прогресса и свободы умственной, нравственной и политической, епископъ Имолы, до техъ поръ неизвъстный, тольно на одинъ мигъ показался самымъ либеральнымъ изъ европейскихъ государей,—казалось, что для Рима открылась новая эра благоденствія. Раздъляя заблужденія,

общія всёмъ просвёщеннымъ умамъ той эпохи, знаменитый гражданинъ, котораго Франція столь рано лишилась, Тьеръ могъ воскликнуть тогда съ высоты французской трибуны: "мужайтесь, святой отецъ!"—и никто не подумалъ сомнёваться въ справедливости его словъ. Но заблужденіе это было только кратковременное. Тьеръ, при концё своего поприща съ грустію увидёлъ, что восклицаніе его, полное довёрія, должно было обратиться въ тревожный крикъ, раздавшійся тогда на французской трибунё и который теперь всё либеральные умы, рукоплескавшіе ему, повторяють: "клерикализмъ—вотъ врагь!" Вся философія исторіи Пія ІХ заключается въ этихъ двухъ восклицаніяхъ".

— Приводимъ съ нъкоторыми сокращениями одну изъ болъе интересныхъ статей о порядкъ избранія цапы, напечатанную въ Independance Belge, за подписью: Г. Мерё, Римь, 1 октября 1877.

Хотя въ католическоиъ міръ избраніе первосвященники, привваннаго для управленія римскою церковью, считается діломъ Духа Святаго, и хотя кардиналы, принимающіе участіе въ этомъ избраніи, считаются только орудіями Божественнаго Провиденін, тъмъ не менъе правила, установленныя для операцій конклава, наполнены предосторожностями, которыя папы принимали для предупрежденія интригъ, подкуповъ и обивновъ. Можно подушать, что папы, видя ежедневно такъ ближо. кардиналовъ, и бывши сами нардиналами, понимали въ настоящемъ его значеніи характеръ священныхъ избирателей, и старались строгими распоряженіями ограничить волю кардиналовъ и изолировать ихъ такимъ образомъ, чтобы способностикъ подкупу, которыми одаренъ каждый изъ нихъ, не могли, во время конклава, обнаружиться и восторжествовать общими сидами. Между тэмъ, какъ въ политическихъ собраніяхъ избирательныя операціи и повірка бюлдетеней производится большею частію добросовистно и съ необывновенною быстротой, на конклавъ баллотировка обставлена безчисленнымъ множествомъ формальностей, внушенныхъ недовърчивостью изначительно замедляющих окончательный исходъ, такъ что весьма страннымъ считается заявленіе, что избраніе папы есть дело Святаго Духа.

Надо сознаться, однако, что избирательный механизмъ конклава чрезвычайно усовершенствованъ и что подлогъ папъл невозможенъ, если только священная коллегія не избираетъ папу адораціей или компремиссомъ.

Изъ восемнадцати способовъ избранія, употреблявшихся въ

прошедшее время, еще три остаются и нынв въ силв. Конклавъ вопервыхъ можеть избрать папу аккламаціей или иначе говоря водожновеніеми или адораціей, вовторыхъ компромиссоми и наконецъ баллотировкой. Этотъ последній способъ наиболе употребительный и избраніе адораціей пли компромиссомъ делается въ некоторыхъ спеціальныхъ обстоятельствахъ.

Въ строгомъ смысль аккламація даже зепрещается, ибо она открываетъ путь всякаго рода неожиданностимъ и болье двухъ стольтій, какъ эта метода оставлена. Послъдній папа избранный адораціей былъ Иннокентій XI, назначенный 20 септября 1676 г. Первый папа, избранный аккламаціей, былъ Фабіанъ. Церковная легенда гласитъ, что кардиналы увидъли голубя, спускавшагося на голову Фабіана, и приняли эту птицу за Святаго Духа, ниспосланнаго Богомъ для указанія Своей воли. Они немедленно подчинились этому указанію и возвели въ папы избранника Господня.

Григорій VII, Юлій III, Маркель II, Павель III, Павель IV, Клименть VII, Пій IV, Пій V, Урбань VIII, Григорій XIV, Григорій XV были избраны также провозглашеніемь или адораціей; но этоть послёдній папа, приниман во вниманіе злоупотребленія, неожиданности и нравственныя насилія, къ которымь подавляь поводь этоть способь избранія, окружиль его столькими предосторожностями и ограниченіями на основаніи спеціальной конституціи, что сдёлаль его невозможнымь на дёль, вслёдствіе чего онь и вышель изъ употребленія.

Григорій XV постановиль также правила для избранія "компромиссомъ", который есть второй изъ нынъ дъйствующихъ. Конклавъ прибъгаетъ къ компромиссу, когда онъ раздъленъ на нъсколько партій, которыя упорствують въ проведеніи своихъ кандидатовъ и не могутъ согласиться безъ предварительныхъ переговоровъ. Дабы положить конецъ этимъ раздорамъ и упорству различныхъ группъ, взаимно парализующихъ одна другую, избирають несколько кардиналовь, коимь предоставляется право назначить папу. Эти кардиналы сговариваются между собою и назначають папу, котораго конклавь обязань признать бевь компромисса на основаніи буллы Григорія XV Aeterni Patris. Иногда даже избирается одинъ кардиналъ, навначающій папу. Конклавъ прибъгаетъ обыкновенно къ этому способу избранія, когда послъ долгихъ засъданій и многочисленныхъ баллотировокъ, усилія его оказываются безплодными. Такимъ образомъ Клименть IV быль избрань компромиссомъ въ Перуджін въ

. .

1265 году послъ вакансін папскаго престола продолжавшейся пять мысяцевъ и шесть дней; въ слыдъ за тымъ, въ 1271 году, Теобальдъ Висконти, архидіанонъ Люткинскій быль избранъ въ Витербо послъ вакансіи продолжавшейся болье двухъ льтъ. Онъ принялъ имя Григорія X. Посль Бенедикта XI, коннлавъ, собравшійся въ Перуджін, подавалъ голоса въ теченіе десяти ивсяцевъ безъ результата. На свищенной коллеги отравились политическія распри, раздиравшія Римъ. Съ одной стороны стояли кардиналы, желавшія избрать папу благопріятнаго Оренни, съ другой тв, которые хотвли поднять Коло и ихъ, приниженныхъ предшествовавшими папами. Ненависть исоперничество этихъ двухъ княжескихъ домовъ были глубоки и непримиримы, какъ глубока и непримирима была вражда раздълявшая ихъ сторонниковъ. Именно отъ этого раздора оказалось потомъ необходимымъ перепести временно папскій престолъ въ Авиньйонъ. Конклавъ и поручилъ дъйствительно кардиналамъ Гаэтони и Прото назначение этого папы, и они избрали Бертрама де-Го, архіепископа Бордосскаго, который приняль имя Климента V и тотчасъ же перенесъ папскій престоль въ Авиньйонъ.

Посять смерти Климента V, въ конклавъ снова обнаружились глубокіе раздоры; вакансія папскаго престола продолжалась два года, пять мъсяцевъ и семнадцать дней: были два конклава одинъ въ Карпатръ, другой въ Ліонъ. Избранъ былъ Іоаннъ XXII. Способъ, коимъ совершалось это избраніе, неизвъстенъ въ точности современнымъ историкамъ; но изъ всего можно заключить, что при этомъ случав избраніе компромиссомъ должно было подать поводъ къважнымъзлоупотребленіямъ. Кажется несомнъннымъ, что кардиналы, убъжденные въ невозможности сговориться между собою, поручили кардиналу Іакову д'Эру избрать папу, и что этотъ прелатъ, получивъ означенное полномочіе, воскликнулъ Едо зим Рара! Онъ царствовалъ подъ именемъ Іоанна XXII.

Ісаннъ XXIII, избранный въ Болонь 17 мая 1410, обвиняется также въ злоупотреблении полномочиемъ конклава и въ назначении самаго себя папой. Со времени этого папы не было потомъ избрания компромиссомъ за исключениемъ избрания Пія VII въ Венеціи. Повидимому въ это время кардиналы послъ трекмъсячнаго конклава пожелали избрать папу компромиссомъ, ибо видя, что имъ согласиться трудно, они начали избраниемъ изъ своей среды десяти кардиналовъ, изъ конкъ предстояло избрать первосвященника. Къ счастию избранъ былъ Пій VII, на-

Digitized by Google

ходившійся въ числь этихъ десяти, изъ чего можно предполагать, что если бы безсиліе конклава продолжалось еще нъсколько дней, то несомнынно состоялся бы компромиссь.
Затымъ слыдуетъ третій и послыдній способъ избранія бал-

Затвиъ следуетъ третій и последній способъ избранія баллотировкой, который одинъ и употребляется въ наше время. Это избраніе производится посредствомъ бюллетеней, заключающихъ въ себе голоса кардиналовъ, и происходитъ съ открытія конклава два раза въ день, не исключая даже большихъ праздниковъ, каковы Рождество Христово и Пасха. Ни одинъ изъ важныхъ кандидатовъ не можетъ отказаться отъ участія въ въ голосованіи, и если какой-либо изъ членовъ свищенной коллегіи принужденъ по нездоровью оставаться въ своей келье, то Григорій XV спеціальною буллой поставилъ назначать кардиналовъ, которые должны отбирать голоса у своихъ больныхъ товарищей.

Утренняя баллотировка происходила посль отправленія миссы въ самой часовив, гдв находится сосудъ служащій урной; посльполуденной предшествуеть призваніе Св. Духа пъніемъ Veni Creator Spiritus.

Баллотировка должна быть тайная, дабы оградить несогласныхъ кардиналовъ отъ неудовольствія и мести новаго папы. Она производится при обстановкъ, ръшительно не допускающей подлога. Изъ помъщаемаго ниже описанія читатели увидятъ, что папы предусмотръли всъ случаи кардинальской недобросовъстности и старались предупредить ихъ. Такая баллотировка раздълена на три періода: до подачи голоса, во время его и послъ подачи голоса.

До подачи голоса кардиналы готовять свои бюллетени; затвиъ они вынимають по жребію имена трехъ кардиналовъ, которымъ будетъ поручена повърка голосованія; послъ этой второй операціи кардиналы пишуть на бюллетень ими того, кого они желають избрать папой, и наконецъ свертывають и зацечатывають свой бюллетень.

Бюллетень имъетъ форму четвертушки обыкновенной бумаги, сверку которой слова Ego и Card.—за первымъ кардиналъ избиратель ставитъ свое имя, за вторымъ фамилію. По срединъ слова: Eligo in summum pontificem R. D. meum D. Card.; послъ никъ избиратель ставитъ имя кардинала, котораго онъ желаетъ возвести на папскій престолъ. Избиратель пишетъ это имя искаженнымъ почеркомъ, чтобы не узнали его руки, такъ какъ при повъркъ выборовъ верхняя часть съ именемъ избирателя отръзы-

вается и сожигается, и въ избъжаніе замъщательства каждый избиратель ставитъ внизу или какое-нибудь число арабскими цифрами или стихъ изъ Священнаго Писанія. Печать, которою запечатываетъ свой бюллетень избиратель, должна имъть одну какую-нибудь эмблему—птицу, растеніе, цвътокъ и проч., чтобъ онъ одинъ могъ узнать ее.

По запечатаніи бюллетеней начинается баллотировка, состоящая изъ восьми пріемовъ: 1) отнесеніе бюллетеня; 2) принесеніе присяги; 3) положеніе бюллетеня въ чашу, служащую урной; 4) смъшеніе бюллетеней въ чашъ; 5) занумерованіе бюллетеней; 6) провозглашеніе бюллетеней; 7) насчитываніе бюллетеней, и 8) раздъленіе бюллетеней.

По написаніи, сложеніи и запечатаніи своего бюллетеня, каждый кардиналь, начиная съ декана, береть его между указательнымъ и большимъ пальцомъ правой руки и приближается съ поднятою рукой къ алтарю, посреди коего поставлена большая чаша; подошедши къ алтарю, избиратель преклоняеть кольна, читаеть краткую молитву и поднявшись, пропзносить громкимъ и внятнымъ голосомъ ельдующую присягу: Testor Christum Dominum, qui me judicaturus est, me eligere, quem secundum deum judice cligi debere, et quod in accesso praestabo.

По произнесеніи присяги, онъ кладетъ бюллетень въ чашу, и затъмъ улаляется, уступая мъсто другимъ кардиналамъ.

Когда вст кардиналы положили свои бюллетени, то чашу прикрывають пеленой и потрясають ее для смешенія заключающихся въ ней бюллетеней. Дело это поручается первому кардиналу проверщику; второй кардиналь проверщикь береть чашу изъ рукь своего товарища и вынимаеть оттуда бюллетени, считая ихъ для поверки, соответствуеть ли ихъ число числу кардиналовь, подающихъ голоса; въ случав несходства обоихъ чисель баллотировка недействительна. Актъ провозглашенія голосовъ производится следующимъ образомъ: три кардинала проверщика сидять вокругь стола приготовленнаго съ этою целію; они должны сидеть спиной къ алтарю такъ, чтобы кардиналы, сидящіе за столомъ на своихъ местахъ, могли наблюдать все ихъ движенія и убедиться, что они не сделають никакого подлога, котя бы съ целію уничтоженія бюллетеня.

Первый провърщикъ читаетъ имя избранника, написанное въ бюллетенъ, передаетъ его своему второму товарищу, который, также прочитавъ его, вручаетъ его третьему провърщику. Этотъ послъдній громво провозглашаетъ имя кардинала, избраннаго бюллетенемъ. Каждый изъ присутствующихъ кардиналовъ двлаетъ отмътку поданнаго голоса на печатномъ листъ, заключающемъ въ себъ имена всъхъ кардиналовъ и отмъчаетъ чертой имя избраннаго.

Затъмъ приступаютъ къ седьмому акту баллотировки, состоящему въ томъ, чтобы связать каждый бюллетень ниткой, такъ чтобы игла проходила непремънно черевъ слово Eligo. Восьмой и послъдній актъ баллотировки состоитъ въ томъ, чтобы положить на столъ связанные такимъ образомъ бюллетени такъ, чтобы они были совершенно отдълены одинъ отъ другаго.

Третья фаза выборовъ, то-есть та, которая слъдуетъ за баллотировкой, измъняется смотря по тому, состоялось ли избраніе или нътъ. Если папа избранъ, то происходятъ три операціи: 1) считаютъ бюллетени; 2) повъряютъ голоса и 3) сжигаютъ бюллетени.

Если же напротивъ папа не былъ избранъ, то начинается приступъ (accessum) и тогда послъдния фаза состоитъ изъ семи операцій: 1) приступъ; 2) открытіе печатей; 3) открытіе бюллетеня съ той стороны, гдъ находится число, слово и знаки, принятые избирателемъ; 4) внесеніе этихъ условныхъ знаковъ въ спеціальный бюллетень; 5) разсмотръніе голосовъ; 6) признаніе голосовъ; 7) истребленіе бюллетеней огнемъ

"Приступъ" состоитъ въ предложении кардиналомъ средства избрать папу во время тайной баллотировки, не ожидан длинныхъ избирательныхъ операцій, которыя къ тому же могли бы дать тъ же результаты. Когда баллотировка не доставила ни одному изъ кандидатовъ достаточнаго числа голосовъ, то открываютъ приступъ, которымъ каждый изъ подающихъ голосъ можетъ отказаться отъ кандидата, въ пользу котораго онъ подалъ его прежде и перенести свое избраніе на другаго кандидата, представляющаго, по его мивнію, ивкоторую въроятность на успъхъ. Приэтомъ установлено, чтобы голоса приступа давались непремвино кандидату, получившему хотя одинъ голосъ при баллотивкъ, дабы избъжать положенія новыхъ кандидатуръ. Этому послъднему способу голосованія дано было назнаніе приступа потому именно, что онъ означаєть именно приступить къ волъ другихъ.

Если, однако, какъ часто случает я, — какой нибудь кардиналь настанваеть въ пользу своего кандидата, то онъ пишеть nemini послъ словъ: Accedo reverendiss. D. meo D. и т. д.

Окончивъ операцію положенія бюллетеней приступа и отданія

урны, избраніе продолжается исполненіемъ посліднихъ актовъ розт scriptum, состоящихъ въ снятіи печатей и въ отміткі особыхъ знаковъ, принятыхъ подателями голоса, и внесеніи въ списки для изслідованія подлинности голосованій. Затімъ считаются голоса. Если одинъ изъ кандидатовъ получитъ между баллотировкой и приступомъ дві трети голосовъ, то его избраніе провозглащается съ тімъ однако, что прежде откроють его бюллетень и убіднтся, что онъ не подаль голоса за себя, а вотироваль дійствительно въ пользу другаго кандидата. Съ этою цілію открывается та часть бюллетеня, гді скрыто его имя.

Послів того кардиналы ревизоры повівряють въ послівдній разъ законность голосовъ и наконець приступають къ истребленію бюллетеней.

"Јитатели видѣли, какими утонченными предосторожностями высшія церковныя сферы умѣли окружить способъ подачи голосовъ, допускающій каждаго вотировать, не обнаруживая себя, и систему баллотировки, дающую каждому возможность узнать свой бюллетень не изобличая себя лично. Способъ выниманія бюллетеней изъ урны также дѣлаетъ невозможнымъ какой-либо подлогъ. Нынѣ возможно только одно: кардиналъ провѣритель можетъ спутать бюллетени, сдѣлать недѣйствительною баллотировку и выиграть время, чтобы склонить большинство въ пользу своего кандидата. Но это чрезвычайно затруднительно.

Касательно распознанія голосовъ не можетъ никакого замъщательства. Бюллетени падаютъ въ урну такъ, что видно только имя избранника. Съ одной стороны, гдъ слово Signa, скрыты знаки принятые каждымъ изъ избирателей; на противуположной запечатанной сторонъ находится имя избирателя. При вскрытіи бюллетеня Signa, которыя открываются, удостовъряютъ избирателя, что имя прочитанное провърщиками въ бюллетенъ то самое, которое внесъ въ него избиратель.

Исполняя всё эти формальности, кардиналы могутъ воскликнуть съ общаго согласія: "Да совершится воля Святаго Духа".

— Какъ извъстно, въ папы избранъ кардиналъ Печчи, вступивщій на преетоль подъ именемъ Льва XIII. По сообщепіямъ Голоса, кардиналъ Печчи родился въ Италіи, въ Карпиннето, въ 1810 году. Онъ былъ однимъ изъ самыхъ значительныхъ лицъ священной коллегіи—значительныхъ по своему характеру, по энергіи, по мудрости, добродътелямъ и заслугамъ. Онъ соединяетъ въ себъ въ должной мъръ апостольскую кротость съ адми нистративною строгостью. Онъ заставляетъ себя любить и бо-

яться. Онъ высокаго роста; худъ накъ аскетъ. Голова его замъчательна по тонкости чертъ; линіи лица разко очерчены, опредъленны, нъсколько угловаты. Голосъ его звучный и блестящій, когда онъ произноситъ рачь; въ обывновенномъ же разговоръ онъ говорить несколько въ носъ. Въ своихъ частныхъ сношеніяхъ онъ простъ, обходителенъ, любезенъ, исполненъ ума. Во время церемоніи, подъ пурпуромъ и въ епископскомъ одтянів, онъ становится важенъ, строгъ, величественъ; онъ какъ будто проникается величіемъ своего служенія. Можно бы сказать, что онъ позируеть; но это не такъ: поза у него вполнъ естествена; онъ не ищетъ ея; она сама собою является у него; она служитъ какъ бы выражениемъ его патрициевской натуры. Будучи делегатомъ въ Беневентъ, онъ очистилъ провинцію эту отъ разбойничества. Будучи назначенъ делегатомъ въ Сполетто и въ Перудію, онъ выказаль и тамъ подобную же энергію. Чъ Перуджін во время его администраціи тюрьны были пусты. Будучи нунціемъ въ Брюссель, онъ заслужиль, что Леопольдъ І-й попросилъ для него кардинальскую шапку у Григорія XVI. Григорій XVI даль ему ее, и назначиль его кардиналомь in petto и ввърилъ ему епархію Перуджію, которою онъ управляль и до сихь поръ. Кардиналъ Антонелли тщательно держалъ его въ отдаленін отъ Рима; онъ боялся въ немъ сопернива. Кардиналу Печчи пришлось пережить тяжкія времена. Онъ постоянно оставался въренъ себъ: человъкомъ высокой католической доктрины и большаго политическаго смысла. Онъ основаль для свищенниковъ своей епархіи дакадемію св. Оомы" и председательствоваль на ихъ богословскихъ пренінхъ. Самь онъ обладаеть самыми разнообразными познаніями; въ свободное время онъ сочиняетъ стихи. Передъ синдиками, префектами, властями Италіи онъ держаль себя выше партій. На кардинала Печчи давно уже указывали, какъ на papabile. ilовидимому, Пій IX, незначивъ его после тридцатилетней немилости, камерлингомъ, несколько ослабилъ его шансы на избраніе". Соображеніе это, какъ видно, не оправдалось.

# О ПУБЛИЧНЫХЪ ЛЕКЦІЯХЪ В. С. СОЛОВЬЕВА.

Въ большой аудиторіи Музея Прикладныхъ Знаній начиная съ 29-го января по воскресеньямъ и пятницамъ (8<sup>1</sup>/<sub>2</sub> часовъ

вечера), происходятъ чтенія магистра философіи В. С. Соловьева по "философіи религіи".

Задача чтеній г. Соловьева будетъ: показать разумность положительной религіи, показать, что истина въры, во всей полнотъ ел конкретнаго содержанія, есть вмъстъ съ тъмъ и истина разума.

Центральная мысль чтеній—идея Богочелов в чности или живаго Бога.

Изъ двънадцати чтеній, первыя шесть будуть представлять необходимый переходъ отъ природнаго содержанія человъческаго сознанія въ той центральной идеъ, впервые получившей историческую дъйствительность въ христіанствъ. При томъ будутъ имъться въ виду главныя ступени этаго перехода, какъ онъ выразились въ умственной исторіи до христіанскаго человъчества, а именно: буддійскій пессимизмъ и нигилизмъ, идеализмъ Платона, ветхозавътный монотеизмъ.

Остальныя шесть чтеній будуть заняты положительнымъ развитіемъ самой религіозной идеи, въ нихъ будетъ говориться объ осуществленіи Богочеловъчества въ въчности и во времени, о міръ божественномъ, о гръхопаденіи духовныхъ существъ, о происхожденіи и значеніи природнаго міра, о земномъ воплощеніи Христа и объ искупленіи, о видимой и невидимой церкви, о вонцъ міроваго процесса и полномъ откровеніи Богочеловъчества.

#### ПРОГРАММА ЧТЕНІЙ В. С. СОЛОВЬЕВА.

Чтеніе первоє. Общее состояніе современной культуры. Раздробленность и разладъ въ жизни и сознаніи. Отсутствіе безусловнаго начала и средоточія. Соціализмъ и позитивизмъ. Ихъ дъйствительное и мнимое значеніе. Редигія какъ единственная область безусловнаго. Римское католичество, правда его стремленій и неправда его дъйствительности. Религіозное призваніе Россіи. Общее опредъленіе религіи. Понятіе истинной религіи какъ всецьлой и ея центральное отношеніе ко встивь частнымъ областямъ человъческой жизни и сознанія.

Второс. Божественное начало въ человъкъ. Человъческое Я, его безусловное значене и его ничтожество. Свобода и необходимость. Данная природа человъка—внутренняя и внъшняя. Искомое содержаніе, сущность, или идея человъческой жизни. Смъшеніе этого содержанія съ природой внъшней и внутренней. Природныя религіи (имеологія).

Третіе. Сознаніе превосходства человіческаго Я надъ данной природой и природными богами. Первое систематическое выраженіе этого сознанія въмидійской теософіи и философіи. Отверженіе всякаго даннаго бытія какъ приврачнаго. Міръ какъ обманъ, зло и страданіе. Отрицательное опреділеніе

безусловнаго содержанія какъ нирваны. Общее значеніе Буддійского нигилизма въ религіозномъ сознанія.

Четвертое. Опредъление безусловного содержания какъ царства вдей. Платоннамъ. Божество какъ всецълая идея или идеальное все.

Пятое. Богъ какъ безусловно единое или Сущій (чистое H). Религія закона и пророковъ,

Шестое. Отношение Бога какъ субъекта или сущаго къ божественному содержанию или сущности. Психологическое объяснение этого отношения. Необходимость троичности лицъ въ одномъ Божествѣ. Учение Филона о словѣ (Логосъ) и неоплатониковъ о трехъ иностасяхъ.

Седьмое. Богъ какъ цёльное (конкретное) существо или единое и все Богочеловъкъ (мессія или Христосъ), "въ немъ же обитаетъ вся полнота Божества телесно". Христосъ какъ слово и мудрость (Логосъ и Софія). Божественный или небесный (въчный) міръ. Его основныя сферы.

Восьмое. Человъкъ какъ конецъ божественнаго и начало природнаго міра. Половая двойственность. Человъкъ и человъчество. Гръхопаденіе.

Девятое. Объясненіе основныхъ формъ и влементовъ природнаго міра. Пространство и время, вещество и движеніе. Три основныя силы міроваго процесса.

Десятое. Личное воплощение Христа въ природномъ мірѣ. Искупленіе природнаго человъка чрезъ возсоединеніе съ человъкомъ божественнымъ.

Однинадцатое. Церковь какъ богочеловъческій организмъ ими Тъло Христово. Видимая и невидимая церковь. Возростаніе человъка "въ полноту вовраста Христова".

Двѣнадцатое. Второе явленіе Христа и воскресеніе мертвыхъ (искупленіе или возстановленіе природнаго міра). Царство Духа Святаго и полное откровеніе Богочеловѣчества.

Первое чтеніе происходило 29-го января, а остальныя 11-ть по воскресеньямъ и пятницамъ, въ слъдующія числа: 3, 5, 10, 12 и 17-го февраля и 5, 10, 12, 17, 19 и 24-го марта. По словамъ "Голоса" публичныя лекціи В. С. Соловьева продолжаютъ привлекать многочисленную публику высшихъ круговъ. Онъ будутъ печататься по рукописи самаго лектора (а не по сомнительной записи слушателя) на страницахъ "Правосл. Обовр."; начиная съ мартовской книги.

# ЖУРНАЛЬНЫЙ ЛИСТОКЪ.

Съ глубочайшимъ сочувствіемъ и съ живъйшимъ усердіемъ отнеслось, какъ мы видимъ изъ послѣднихъ денабрскихъ и январскихъ нынъшняго года №№ "Епархіальныхъ Въдомостей", русское духовенство къ воспоминанію стольтней годовщины дня

рожденія Императора Александра I. Во всёхъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ этотъ день праздновался съ особою торжественностію, и слова и ръчи, произнесенныя въ нихъ или въ другихъ храмахъ, напечатаны въ последнихъ ЖМ "Епархіальныхъ Въдомостей". Въ этихъ словахъ и рачахъ, сверхъ обозранія-болве или менве общирнаго, - блестящаго царствованія Александра I, по большей части особенно воспоминается попечительность покойнаго императора объ образованіи духовенства. Съ большею подробностью перечислено иногое, что сделано было Александровъ I по делу духовнаго образованія, г. Можаровскимъ ("Нижегор. Епарх. Въдом." № 1) при праздновании этого дня въ Нижегородской семинаріи. Онъ ставить въ основаніе своего очерка сжатую и сильную характеристику двятельности Александра I въ этомъ отношении въ словъ преосвященнаго митрополита Филарета (слово на 13 е августа 1814 г.), въ то время ректора преобразованной С.-Петербургской Духовной Авадеміи. "Даровавъ новый блескъ и силу просвъщенію гражданскому", говорилъ краснорвчивый витін, лимператоръ Александръ обратился отеческимъ сердцемъ и къ смиреннымъ обителямъ духовнаго просвъщенія, въ которыхъ люди, пожертвовавшіе небесной мудрости блескомъ вемнаго счастія и выгодами общежитія, посвяли первыя свиена полезныхъзнаній не токмо для церкви, но и для отечества, и въ которыхъ юношество по состоянію родителей, скудное въ средствахъ къ своему образованію, болье терпъніемъ и неутомимостію, нежели обиліемъ пособій, приготовлялось въ служенію церкви, въ самыхъ обыкновенных степенях важному. Припоминается во многих ръчахъ и то, что было сдълано Державными предками Александра I на пользу просвъщенія духовенства. При императрицъ Екатеринъ II вся сумма на содержание духовныхъ училищъ простиралась до 77 тысячъ рублей. Императоръ Павелъ I при учрежденін "потребнаго порядка" для духовныхъ училищъ увеличиль эту сумму до 180 тысячь и на нихъ нужно было содержать 4 академін, 36 семинарій и 115 малыхъ училищъ, въ коихъ число учащихся и тогда уже достигало цифры 29.000 лицъ. Императоръ Александръ І-й и въ справедливомъ уваженіи къ столь несоразмерному положению духовных училищъ въ способахъ ихъ содержанія Высочайше повельть соизволиль съ 1807 года удвоить сумму, отпускаемую на нихъ и возвысить ее до 339 тысячъ рублей, и сверхъ того соизволилъ учредить спецільный комптеть по всестороннему преобразованію духовныхъ училищь.

Воспоминатся поэтому съ глубокою благодарностью въ тъхъ же ръчахъ ими незабвеннаго сподвижника Александра въ двлъ образованія духовенства, гражданскаго Велизарія, какъ называетъ его владимірскій проповъдникъ, М. М. Сперанскаго (Влад. Снес. Пенз. и Чиж. Епар. Въд. № 1). По ихъ справедливому замъчанію, заслуги Сперанскаго въ пользу высшихъ и низшихъ духовныхъ училищъ, для которыхъ государственный секретярь въ 1809 году самъ составлять проэкты, планы и уставы—должны быть незабвенны для духовенства. Въ одномъ изъ органовъ столичной печати ("Совр. Изв." № 343 1877 г.) также высказано желаніе, чтобы въ наше время отдано было все должное уваженіе памяти Сперанскаго, жестоко и несправедливо заподозръннаго современниками его даже въ измънъ отечеству, и желаніе увъковъчить память о невинномъ страдальов и труженикъ какимъ-нибудь пръмятникомъ.

Каково было состояніе духовныхъ училищъ при восшествіи на престолъ Александра I, и какимъ "терпъніемъ и неутомимостью" снискивали себв средства къ жизни духовные воспитанники того времени, мы находимъ въ весьма удачномъ очеркв начала царствованія Александра, проивпесенномъ при празднованіи годовщины Александра І въ Пермской духовной семинаріи ("Пермск. Епарх. Въд." № 1). Авторъ припоминаетъ, какъ скудость содержанія наставниковъ семинарій, которые получали въ нъкоторыхъ семинаріяхъ по 15 рублей въ годъ, такъ и бъдственное положение голодныхъ воспитанниковъ. Онъ припоминаетъ, что бурсани жили въ то время большею частію мірскимъ поданніемъ, напр. въ Черниговской семинаріи, по словамъ современника, бурсаки ходили по городу, подъ окнами пъли духовныя пъсни и за то отъ жителей съестное и денежное подаяние получали. Въ Переяславской семинарін (въ конце прошлаго и въ началь ныньшняго стольтія) мледшіе ученики кормили и себя и старшихъ; они расходились вечерами по городу на пъніе псалмовъ и другихъ духовныхъ пъсней подъ окнами и на дворы съ горшечками и мъшечками, которые наполнялись рукой доброхотныхъ дателей. Согласнымъ хоромъ человъвъ въ 10 и 15 пъли они псальму "Боже, ври мое смиренье, ври мои печальны дни!" и по окончания жалобивго канта изъ средины толпы раздавался разкій, дрожащій голось "борщику"... Этому нищенству духовныхъ воспитанниковъ ноложиль конецъ комитетъ по

преобразованію духовныхъ училищъ, душою котораго былъ Сперанскій, по мысли благословеннаго императора Александра I.

День празднованія годовщины императора Алеаксандра I вообще будеть въ послъдствіи памятень учащемуся юношеству. Чтобы почтить память незабвеннаго ревнителя просвъщенія

Россіи собраніе с.-петербургской думы постановило:

- 1) Учредить, независимо отъ предположенныхъ городскою думою 32-хъ начальныхъ городскихъ училищъ, на тъхъ же самыхъ основанияхъ, еще 8, съ наименованиемъ ихъ начальными городскими училищами, въ память императора Александра I, на каковой предметъ и назначить, съ будущаго 1878 года, къ ежегодному отпуску изъ городскихъ доходовъ по 14.000 руб. (на каждое училище по 1700 р.); на первоначальное же ихъ устройство и обзаведение встии необходимыми предметами отпустить въ будущемъ году единовременно 4000 руб. (по 500 руб. на каждое училище).
- 2) Устроить въ разныхъ пунктахъ столицы, какъ въ день самаго торжества, такъ и въ ближайшее къ нему воскресенье и праздничные дни, рядъ публичныхъ чтеній для народа о царствованіи императора Александра I, для чего войти въ соглашеніе съ Высочайше утвержденною постоянною коминссіею по устройству народныхъ чтеній.
- 3) Оказать со стороны города содъйствіе къ напечатанію въ нъсколькихъ тысячахъ экземплярахъ, по соглашенію съ коммиссіею по устройству народныхъ чтеній, очерка жизни императора Александра I, {съ его портретомъ, для безплатной раздачи народу, на что и ассигновать 3000 рублей. (Извъстія с.-петербургской думы 1877 г. № 15).

Подобное державной столицъ сдълала постановленіе и Москва, столичнымъ городскимъ обществамъ послѣдовали и общества многихъ городовъ Россійской имперіи. Изъ духовно-учебныхъ собраній въ честь годовщины императора Александра I, всѣхъ лучше распорядилось вологодское собраніе, открывши въ этотъ день, какъ выразился о. ректоръ семинаріи, "на память о человъколюбивѣйшемъ изъ монарховъ, благотворительное при семинарской церкви въ Вологдѣ учрежденіе, подъ названіемъ попечительства о бѣдныхъ воспитанникахъ Вологодской семинаріи ("Вол. Епарх. Вѣд." № 1, стр. 3). "Многіе воспитанники Вологодской семанаріи", говоритъ статья объ учрежденіи въ Вологдѣ этого попечительства (тамъ же, стр. 18) "терпятъ такую невыноскиую бѣдность, что не только во время зимней стужи не имѣ-

ють нужной одежды для защиты, но и въ теплые мъсяцы ходять въ старомъ рваномъ платъв, самой ничтожной цены. Квартиры ихъ твены, душны, грявны и угарны, содержание столомъ до того скудно, что нъкоторые питаются на копъйки отъ 4,5 до 6; учебныхъ книгъ совствъ не имъютъ. Правление семинари не разъ выставляло такую бъдность и неудобства въ учебныхъ занятіяхъ преосвященивишему Өеодосію, и, благодаря Его милостивому вниманію и распоряженію, бъдные ученики, въ продолженів последнихъ двухъ летъ и трехъ месяцевъ, снабжаемы были денежнымь пособіемь изъ епархіальныхъ средствъ, изъ коихъ въ 1875—76, 1876—77 учебныхъ годахъ каждый ивсяцъ отделялось по 75 руб., а съ сентября 1877 года и по сіе время болье 100 р. Но и это пособіе, при большемъ количествъ бъдныхъ учениковъ до того недостаточно, что многіе изънихъ получають 1 р. 50 к.— 2 р. въ мъсяцъ, слъдовательно только на скудный столъ, но уже никакъ не на квартиру, одежду и учебныя руководства. Казеннымъ содержаніемъ, соответственно установленному штату, могутъ пользоваться только 148 воспитанниковъ; число же пхъ всвхъ въ настоящее время доходить до 380.

"Имъя постоянно въ виду такую тяжелую бъдность многихъ учениковъ, которые по своимъ успъхамъ и поведенію вполнъ заслуживаютъ благотворительнаго участія, правленіе семинаріи, руководясь примъромъ другихъ духовныхъ учебныхъ ваведеній, пришло къ мысли обратиться къ общественной помощи и устроить при семинарской Кирилло-Іоанно-Богословской церкви попечительство о бъдныхъ воспитанникахъ семинаріи, на основаніи Высочайше утвержденнаго 2 августа 1864 года положенія о приходскихъ попечительствахъ при церквахъ. Для такого попечительства составленъ и уставъ, утвержденный его преосвищенствомъ 9 декабря 1877 года.

"При этомъ правленіе семинаріи сочло нужнымъ просить преосвященнъйшаго имъть попечительство подъ своимъ покровительствомъ и зависящими отъ него мърами склонить всъхъ оо. благочинныхъ ввъренной ему епархіи состоять при томъ же попечительствъ членами-соревнователями, на что и послъдовало милостивое архипастырское соизволеніе его преосвященства.

"Бѣдность иногихъ воспитанниковъ семинарій, знакомая жителямъ Вологды, вызвала состраданіе у большей части лицъ, удостоившихъ своимъ посъщеніемъ семинарское собраніе 12 декабря минувшаго года, въ день столътней годовщины императора Алеисандра І. Многія изъ этихъ лицъ заявили желаніе войти въ составъ членовъ новоучреждениаго попечительства. Особенно пріятно было видеть, что досточтимые высшіе светскіе чины, начиная съ г. начальника губерніи, несмотря на то, что въ нынъшнее время, по случаю войны, идутъ въ большихъ размърахъ благотворенія на раненыхъ воиновъ и ихъ семейства, выразили живое сердечное участіе въ бъднымъ воспитаннивамъ, и съ открытою радостію привътствовали учрежденіе попечительства. Нъкоторыя благородныя свътскія лица, учившіяся и неучившіяся въ семпнаріи, уже собрали порядочную сумму на это доброе дъло. И наставники семинарів изъ своихъ нероскошныхъ средствъ также внесли свою лепту на пользу обучаемаго ими юношества." Вотъ настоящій способъ вспоминать благодъянія монарховъ русскому духовенству. Подражая ихъ заботливости о нищенствъ духовныхъ воспитанниковъ, вологодское попечительство навърное поможетъ многимъ нынъшнимъ полунищимъ кончить семинарское образованіе.

Въ виду высоваго вообще значенія для учащагося юношества подобныхъ патріотическихъ празднествъ, въ губерискихъ органахъ печати встръчаются желанія, чтобы они были у насъ вообще почаще. Заключая короткое описаніе празднованія годовщины Александра I въ одесскихъ учебныхъ заведеніяхъ, хроникеръ "Правды", одесской газеты (Правда № 64, 1877 г.) прибавляетъ: нельзя не обратить вниманія на то высоко-нравственное и восиитательное значеніе, какое могуть оказывать подобныя національно-историческія празднества на развитіе нашего учащагося юношества. Среди какого народа, какъ не среди русскаго, существуетъ такия масса твхъ жалкихъ нравственныхъ уродовъ, жон, порвавъ всякую связь съ своею національностью, съ упорствомъ, достойнымъ осла, порицаютъ все отечественное, вовсе не понимая его, и даже прибъгаютъ къ иностранной ръчи, чтобы скрыть свое русское происхожденіе! Что же это, какъ не отсутствіе народной гордости и патріотизма, въчемъ упрекаль насъ еще Карамзинъ? И вотъ, въ виду такого настроенія нъкоторой части нашего общества, школа наша остается нъма и глуха по отношенію даже къ такимъ событіямъ, какъ взятіе Карса и Плевны! Весь народъ ликуетъ, а дъти наши и не помышляютъ о томъ громадномъ вначеніи, какое имъютъ вышеуказанныя событія! Неужели такъ сильно пострадала бы наука, еслибы школа наша проведа день, когда узнала о паденіи Плевны, такъ же, какъ провела она день годовщины рожденія Александра І? Если и въ этомъ случав мы не можемъ обойтись безъ чужаго урока, то за нимъ не далеко ходить; стоитъ только присмотръться къ нашимъ друзьямъ, нъмцамъ. Въдь они никакою мелочью не брезгаютъ для развитія въ дътяхъ патріотизма. Кому, напримъръ, не попадались въ руки тетрадки, употребляемыя въ нъмецкихъ школахъ? Присмотритесь и вы увидите, что картинки, помъщенныя на оберткахъ, непремънно изображаютъ какую-нибудь славную страницу изъ исторіи Германіи."

Смоленскій авторъ описанія "небывалаго въ зданіяхъ семинаріи празднованія" годовщины Александра I съ своей стороны желаетъ, чтобы семинаріи, "осужденныя на въчное уединеніе", по его словають, не были лишены публичныхъ собраній. Описывая празднество 12 декабря въ смоленской семинаріи, онъ прибавляетъ:

"Къ сожалънію нужно сказать, что въ другой разъ семинарія не скоро дождется подобнаго собранія. Правда, о публичныхъ вкзаменахъ, бывшихъ во время оно и давно уже оставленныхъ, сожальть никто не будетъ: они поставляли въ неловкое положеніе и заведеніе и преподавателей и учащихся; но можно пожальть, что въ семинаріи не бываетъ публичныхъ актовъ на подобіе того, какъ это бываеть въ свётскихъ заведеніяхъ. Эти акты инфли бы хорошее значение для семинарии. Чрезъ нихъ бы познакомились съ бытомъ нашихъ заведеній многіе, которые знають о семинаріи только по слуху и часто не могуть отличить семинаріи отъ училища. Новый уставъ даль возможность лицамъ и недуховнаго званія воспитывать своихъ детей въ семинаріи; но этимъ правомъ по крайней мъръ въ нашей епархіи до сихъ поръ никто не желаетъ пользоваться и, дунаемъ, отчасти потому, что о воспитание въ семинарии многие не имъютъ понятия. Съ другой стороны, эти акты внесли бы хотя немвого оживленія въ самыя семинаріи, осужденныя на въчное уединеніе. Воспитанникъ, вышедшій изъ ваведенія и поселившійся въ деревенской глуши, съ удовольствиемъ вспоминаль бы объ этихъ публичныхъ собраніяхъ. Впроченъ по нъкоторымъ обстоятельствамъ для сеиннарій вообще, а для смоленской въ особенности эти публичныя собранія долго еще будуть составлять только pium desiderium." Отъ себя ны моженъ прибавить къ желанію автора, чтобы въ семинаріяхъ были публичные акты, --жела іс, чтобы эти акты не состояли только изъ чтенія отчетовъ оо. ректоровъ семинарій, въ которыхъ, какъ и следуетъ ожидать, "все обстоитъ блигополучно", и изъ чтенія которыхъ, да еще изъ пѣнія, часто не стройнаго всей массы воспитанниковъ, и составляется семинарскій сить. Отчего бы гг. преподавателянь не читать на этихъ актахъ свои лучшія или любимыя лекціи или опыты своихъ изысканій по своему предмету? Если частныя заведенін умъють оживлять свои акты чтеніями своихъ преподавателей и весьма интересными (напр. моск. частн. гимназія Креймана), то заведенія правительственныя, каковы семинаріи, всегда найдутъ въ своихъ стънахъ талантливыхъ чтецовъ хорошихъ.

Кромъ этихъ описаній, словъ и ръчей по случаю празднества Александра I, въ "Епархіальныхъ Въдомостихъ" печатаются списки пожертвованій въ пользу больныхъ и раненыхъ воиновъ въ послъднюю войну. Дай Богъ, чтобы это печатное упоминаніе о пожертвованіи подвинуло жертвователей къ продолженію своихъ жертвованій на пользу страждущихъ отъ войны. Близокъ миръ, по газетнымъ извъстіямъ, но не близокъ конецъ страданіямъ семействъ, пострадавшихъ отъ войны. Въ этомъ отношеніи чрезвычайно замъчателенъ отчетъ о трехмъснчной дъятельности перваго С.-Петербургскаго попечительства для пособія нуждающимся семействамъ воиновъ, извлеченіе изъ котораго мы находимъ въ "Утренней почтъ (№ 14, 1878 г.).

"Собрано пожертвованій 3,783 рубля; израсходовано 1,477 рублей. Деньги эти употреблены, между прочимъ, на выкупъ заложенныхъ пенсіонныхъ книжекъ, на устройство общихъ квартиръ для семействъ нижнихъ чиновъ и на выдачу пособій.

"Попечительство обследовало 256 семействъ. 158 семействамъ выдается ежемъсячное пособіе отъ 1 до 5 рублей.

"Такъ какъ попечительству пришлось знакомиться съ бытомъ семействъ нижнихъ чиновъ и съ ихъ средствами къ существованію, для чего были собраны имъ весьма обстоятельныя и интересныя свъдънія, то оно "считаетъ для себя пріятнъйшимъ долгомъ занести въ свой отчетъ тотъ отрадный фактъ, что по 256 обслъдованіямъ, имъ произведеннымъ, обнаруженъ лишь одинъ случай мужа и отца, пьянствовавшаго и бывшаго вслъдствіе того не кормильневъ семьи, а бременемъ для него. Всъ остальные были дъйствительными работниками, дъйствительной поддержкой семейства".

"Пусть примуть этоть факть къ свъдънію петербургскіе корреспонденты провинціальныхъ газеть, такими мрачными красками изображающіе поголовное пьянство столичнаго простонародья- "прожигающаго" себя водкою.

"Что касается женщинъ-солдатокъ, то онъ, за исключеніемъ трехъ, оказались личностями, добросовъстно исполняющими свои семейныя обязанности и вполнъ заслуживаютъ содъйствія попечительства.

"Попечительство, всесторонне обследуя положение семействъ вояновъ (а обследования эти, по своей чрезвычайной добросовестности, открыли весьма много интересныхъ, поучительныхъ и полезныхъ данныхъ), не могло не обратить внимания и на нравственное положение женщинъ, оставшихся въ одиночестве по уходе ихъ мужей на войну. Нравственныя потрясения, испытанныя этими женщинами, должны были быть ужасны: одна пзъ нихъ лишилась разсудка, другая осмема от слезъ, многи подверглись нервному разстройству, въ особенности, какъ говоритъ отчетъ, после дела 12-го октября, т.-е. после убийственной для гвардии атаки на турецкую позицию у Горняго Дубняка.

"Одною изъ существенныхъ заботъ матерей является обезпечене ихъ дътей, и въ этомъ случав, по свидътельству лицъ, завъдывающихъ дълами попечительства, ими руководитъ не одинъ только матеріальный разсчетъ, но также и "желаніе, чтобы дъти

не остались темными людьми".

Мы приводимь извлечение изъ втого отчета собственно съ тъмъ намърсниемъ, чтобы указать существующимъ уже давно у насъ церконно приходскимъ попечительствамъ самую современную и насущную потребность въ ихъ христіанскомъ попеченіи. Кормилецъ семьи,—мъщанинъ, крестьянинъ, дворянинъ оставляетъ семью безъ помощи,—вотъ куда теперь должна быть направлена дъятельность приходской благотворительности, которая очень легко станетъ оскудъвать безъ пастырскихъ указаній въ случав окончанія войны. Поднять семью честнаго воина, погибшаго на войнъ,—наградить его въ лицъ его жены и дътей,—вотъ истинный долгъ пастырей и согражданъ этихъ славныхъ павшихъ!

Епархіальныя въдомости много бы могли помочь великому делу христіанской помощи семействамъ воиновъ, печатая не одни только списки павшихъ на войнъ, но и списки ихъ семействъ, съ указаніемъ ихъ положенія. Вообще мы желаемъ, чтобы Епархіальныя вёдомости были живыми органами нуждъ какъ духовенства, такъ и православнаго населенія епархіи, а для самихъ священинковъ служили бы руководящимъ современнымъ листкомъ, откуда бы священникъ могъ узнать, куда и какъ направить свою пастырскую двятельность. А именно руководящаго значенія и лишены Епархіальныя въдомости. Возьмемъ напримэръ хотя бы одинъ изъ "насущныхъ вопросовъ" жизни духовенства, вышиску необходимых внигь. Если ны будем выписывать по объявленіямъ, помъщаемымъ въ Епархіал въдомостяхъ, то навърное сдълвемся жертвой эксплуатаціи столичныхъ любителей сбывать въ провинцію никуда негодное Возьмемъ для приивра на глазахъ теперь совершающуюся исторію съ книгой Полный кругь духовныхъ законовъ", изданной С. Леухинымъ, Московско-Никольскимъ книгопродавцемъ. Полный кругъ церковныхъ законовъ! Чего кажется дучше-и цена не слишкомъ еще высокая *три рубля въ переплети* (Впроченъ и за три рубля въ переплетъ не высылаютъ. Смотри Харьк. Епарх. Въд. № 1, стр. 30). Г. Леухинъ резослалъ свое изданіе по епархіямъ при слъдующемъ письмъ, содержание котораго вполив напечатано въ

однихъ Епархіальныхъ ведомостяхъ.

"Съ чувствомъ глубокаго смиренія и уваженія въ достойно чтимой особъ вашего преосвященства осмъливаюсь представить, для собственной библіотеки и употребленія вашего преосвященства экземпляръ вновь изданной мною книги: "Полный кругь духовныхъ законовъ".

Книга эта и какъ сборинтъ постановленій по духовному въдомству, какъ прежняго времени, такъ и позднійшихъ, не вошедшихъ въ Сводъ законовъ и разрозненныхъ по разнымъ явданіямъ, конечно, обратитъ на себя просвіщенное винманіе вашего преосвященства. Но она можетъ быть интересна и для любителей церковнаго законовъдінія и духовнаго просвіщенія, и особенно полезна и даже необходима для правословныхъ христіанъ и приходскихъ священнослужителей, какъ заключающая въ себъ многія узаконенія и правила, нужныя для повседневныхъ справокъ и руководствъ въ особыхъ случаяхъ жизни и практики церковной.

По сейу питаю скромную надежду, что ваше преосвященство удостоите это приношеніе благосклоннаго принятія, и ръшалось прибъгнуть къ вашему преосвященству съ нижайшею просьбою, дабы благоволено было не оставить меня содъйствіемъ и реномендаціей книги этой для пріобрътенія и употребленія въ средъ

ввъренныхъ вашему преосвященству клира и паствы.

Съ глубочаящимъ уважениемъ и совершенною преданностию къ особъ вашей имъю честь быть вашего преосвященства, милостивъйшато отца и архипастыря, покорнъйшимъ слугою издатель С. Леухинъ".

Нужно замътить, что это изданіе г. Леухина никуда не годится. Къ нашему удивленію Церковно-Общественный Въстникъ (№ 144, 1877 г.) рекомендуетъ "Полный кругъ духовныхъ вако-

новъ", какъ книгу полезную.

Неизвъстно чъмъ руководясь, можетъ быть этимъ отъмномъ Церковно - Общественнаго Въстнива, къ сожальню нъкоторыя Епархіальныя начальства, какъ напр. Ярославское (Яросл. Внарх. въд. 1877 № 49, стр. 411), вмъняютъ въ обязанность пріобрътать ее всёмъ начальствующимъ по духовному въдомству лицемъ. Преосвященный Смоленскій должно быть съ того же петербургскаго листка рекомендоваль выписать эту несьма нужную для духовенства внигу но всё церковныя библіотеки на счетъ церковныхъ суммъ: изъ дълъ церковныя библіотеки на счетъ ся, что наше духовенство весьма мало знаетъ законы, къ мему относящіеся (Смол. Епарх. Въд. 1877 г. № 24, стр. 679). Смоленская консисторія съ своей стороны объявила духовенству, что она имъетъ снестись съ авторомъ книги объ условіяхъ выписки этой вниги для всёхъ церквей епархіи.

Между твиъ эта книга совершенно непригодна, даже вредна, для духовенства. Церковный Въстникъ указаль на большія ошибки, которыми полно это изданіе и заключиль сною обстоятельную рецензію на эту книгу "ожиданіси» новыго ожь-

жаго труда въ области практическаго церповнаго задоновъдънія. Вредна она потому, что въ ней пропущены иможество дополнительных постановленій, необходимых въ практивъ, а гланиое заключаеть вы себъ статьи, вовсе отивненныя Оовершенно справеданно но этому поводу замечають Харьновскіе Епарх. пъдомости, что вся книга—просто спекуляцій книгопродавца, что во всей книга бездна ошибовъ и промаховъ. Болье крупные промаки вотрачаются въ отд. IV-, Опризрани и обезпечении лицъ духовнаго званія". Первая, приведенная здась ет. уст. дух. консис. (82) отывнена: нынъ священно-церковнослужители могуть быть уволены за штать и не нивя 60 лать отъ роду, но при извъстныхъ, конечно, опредъленныхъ условіяхъ.—Помъстивъ затвиъ (стр. 65) ст. 1562 и 1563 т. XIII Св. Зак. Уст. Общ. Пр., составитель пропустиль почему-то того же Уст. статьи 1564-1571, и въ помъщенной затьмъ 1590 ст. не прибавиль примъчанія по прод. 1868 г. и ст. 252, т. Х. ч. І. по тому же продол. Ни слова не сказалъ равно и о томъ, что дъла по опекамъ отнесены къ пъдънію епархіальныхъ попечительствъ (Собр. Узак. 26 іюня; 1967 г., № 745). Далье, нельзя миновать ст. 1603 (стр. 66), въ которой слъдовало бы прибавить Ув. Св. Син. 17 іюня 1871 г., № 37, о томъ, что дъти духовныхъ лицъ, воторые не обучались въ дух. учеб. зав. или если и обучались, но не несли никаной службы по спархівльному въдомству, ли-шаются права на пособіє. Сюда же относится и 194 ст. т. X, ч. I, которой тоже не находинъ въ "Полномъ кругъ законовъ".

Пропуски еще важные замвчаемъ на следующей, 67 стр.; здёсь кром в пропушенныхъ весьма важныхъ ст. XIII т.—1608, 1609, 1611—1614, не находимъ "Правилъ Высочайше утвержденныхъ 24 марта 1873 г. о мъстныхъ средствахъ содержанія православнаго духовенства и о раздёлё сихъ средствъ по отношенію ихъ къ епархівльнымъ попечительствамъ" (§§ 3, 18, 21, 23 – 25). Тамъ же почему то пропушены ст. 1617 и 1619 того же XIII т, не отмъненныя и имъющія такое же значеніе, какъ и тъ, которыя

составитель нашель нужнымъ помъстить.

На слѣдующихъ, за тѣмъ страницахъ (68,69) помѣщены статьи Св. Зак. т. XII—99, 102, 103 и 105, которыя отмѣнены, и иѣтъ относящагося сюда Указа Св. Син. 23 февраля 1867 г., № 9.

Нельзя не обратить вниманія и на ту неразборчивость, съ вакою редакціи Епарх. Відомостей печатають объявлянія о газетных и других періодических и неперіодических віданіях Сплошь-да-ридомь оні поміщають на страницах Відомостей рекламы самого сомнительнаго свойства. Папримітрь, по 6 страниць оні уділиють для объявленій объ излюстрированномь изданіи: "Церковь и ем служители", — котораго издатель неизвітель и въ объявленіи указана только квартира редакціи съ апокривноскими именами сотрудниковь; также съ іюля прошлаго года печатаются объявленія объ изданіи "Славянскій мірь", котораго ни одной тетради доселі не вышло. Когда выйдеть хоть одинь вывускъ того или другаго изданія?—неизвітетно... Не говоримь о томь, что такія объявленія могуть ввести въ обмань довітр-

чивыхъ читателей, такое щедрое удъление страницъ Епарх. Въдомостей для изданій, носящихъ явные слъды грубой спекуляціи, согласно ли съ ближайшею задачею епархіальныхъ органовъ и интересами гуховенства? Въдь Епарх. Въдомости издаются на средства доставляемыя обязательного подпиского изъ церковныхъ денегъ. Ради чего же редакціи ихъ усердно, безъ разбору печатаютъ объявленія о книгахъ и періодическихъ изданіяхъ, которыя непригодны для духовенства? Ужели ради того, что онъ даромъ будутъ получать такія изданія?...

Вообще можно посовътовать Епархіальным въдомостям быть болье осторожными въ печатаніи объявленій объ изданіях в. Не все то нужно печатать, что присылается изъ столиць, а съ вы-

боромъ и съ осторожностью...

# объявленія.

#### о продолжении изданія журнала

# ...ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІМ"

въ 1878 году.

"Труды Кіевской духовной Академія" будуть надаваться въ 1878 году по прежней программъ.

Въ "Трудахъ Кіевской духовной Академін, будутъ пом'ящаться:

- Лекцін наставниковъ Академін и произвосимыя ими церковныя собесъдованія.
- II. Диссертацін на ученыя академическія степени и сочиненія на премін, также диссертаціи pro venia legendi.
- Трактаты, очерки и изследованія по наукамъ преподаваемымъ въ Академіи.
- IV. Переводы иностранных сочиненій замічательных въ религіовномъ отношеніи.
- V. Статьи, имъющія предметомъ критическое обозраніе произведеній современной, по преимуществу богословской и философской литературы. какъ отечественной, такъ и иностранной.
- VI. Памятники, относящеся къ исторіи русской церкви я русской духовной литературы, могущіє имъть интересъ не для однихъ только спеціалистовъ, но и для большинства читателей духовныхъ журваловъ.
  - VII. Извъстія церковно-археологическаго общества при Академін.
- VIII. Въ приложении къ журналу будутъ печататься протоколы засъданій академическаго совъта.
- "Труды Кіевской духовной Академін" выходять книжками отъ 12 до 20 и болье листовъ ежемъсячно, и притомъ вначаль того мъсяца, на

который кинга назначается. Цзна годовому изданію на мість 6 руб. 50 кон., съ пересылкою въ другіе города и доставкою на домъ въ

г. Кіевь 7 рублей.

Подписка принимается главнымъ образомъ въ редакція "Трудовъ Кіевской духовной Академін", въ г. Кіевъ: а также 1) въ книжныхъ магазинахъ Н. Я. Оглоблина (бывшихъ С. И. Литова) — въ Кіевъ, на Крещативъ, д. С. И. Литова и въ С.-Петербургъ, на Малой Садовой, д.

**Ж 4, и 2) у книгопродавца А. Н.** Ферапонтова—въ Москвъ.

Въ редакців можно получать "Воскресное Чтеніе" за слідующіе годы существованія журнала при Академін: І (1837—38), ІІ (1838—39), V (1841—42). VI (1842—43), VII (1843—44), X (1846—47), XI (1847— 48), XII (1848—49), XV (1861—52), XVII (1853—54), XVIII (1854—55), XIX (1855—56), XX (1856—57), XXI (1857—58), XXIII (1859—60), XXIV (1860—61), XXV (1861—62), XXVII (1863 - 64), XXVIII (1864—65), XXIX (1865—66), XXX (1866—67), XXXI (1867—68), XXXII (1868—69), XXXIII (1869—70), XXXIV (1870—71).

Воскресное Чтеніе продается на місті по 2 руб. за годовой виземпляръ безъ пересылки, а съ пересылкою и укупоркою 2 руб. 60 коп.

"Труды Кіевской духовной Академін" продаются по уменьшенной цвив: 1860—69 годы по 2 руб. безъ пересылки, а съ пересылкою 2 р. 60 к.; за 1870-1878 годы по 3 руб. 50 коп. безъ пересыяки, съ пересылкою 4 р. 60 к-; за 1874 годъ 4 руб. 50 коп. съ пересылкою 5 р. 50 коп.; за 1875 годъ 6 руб., за 1876 и 1877 г. по 7 руб.

Выписывающимъ единовременно не менъе 10 годовыхъ экземпляровъ "Трудовъ" и "Восвреснаго Чтенія" двлается уступка по 25% съ номинальной ціны; выписывающіе "Воскресное Чтеніе" получають сверхъ того указатель въ первымъ 25 годамъ журнала журнала.

Мъсячныя книжки "Трудовъ" 1860—1878 гг. отдъльно продаются по 65 коп., съ перес. 75 коп.

## ВЪ РЕДАВЦІИ ПРОДАЮТСЯ ВНИГИ:

(Цвны на нвкоторыя книги значительно понижены).

- 1) Толкованіе на первые 26 псалмовъ. Высокопр. Арсенія, Митрополита Кіевскаго (въ 8 д. 634 стран.). Ціна (вийсто трехъ рублей) 1 р. 50 коп., съ перес. 1 руб. 75 коп.
- 2) Изъяснение Вожественной Литургии. Высокопр. Арсения, Митрополита Кіевскаго (въ 8 д. 450 стр.). Ц. 1 р. 50 к., съ пер. I р. 75 к.
- 3) Бесёды сельскаго священника съ прихожанами, 25 бесёдъ. Ц. 40 к. съ пер. 55 коп.
- 4) Книга для назидательнаго чтенія. Изданіе второе, Ц. 40 к. съ пер. 55 коп.
- Сборникъ статей изъ Воскр. Чтенія (для народныхъ школъ). Ц. 20 к. съ пер. 30 коп.
- 6) Пятидесятильтній юбилей Кіевской духовной Академін. Ц. 1 руб. 25 к., съ пер. 1 р. 40 коп.

7) Изследование о талмуде. Ц. 40 коп., съ пер. 50 коп.

- 8) Девять исторических внигь Св. Писанія ветхаго завёта, въ русск. перев. съ евр., съ примъчан. М. С. Гуляева. Ц. 1 р. 25 к. (вм. 1 р. 80 к.).
  - 9) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 40 коп., съ перес. 50 коп. 10) Яковъ Косинчъ Анфитертровъ. Ц. 30 коп., (ви. 70 к.).

11) Последніе дня жизни Преосвящ. Филарета, Митронолита Кіскскаго. Ц. 25 коп. (ви. 50 коп.).

12) Описаніе 50-льтняго юбилея Высокопреосвященняго Арсенія, Ми-

тронолита Кіевскаго и Галицкаго. Ц. 50 коп., съ пер. 60 коп.

13) Списокъ начальниковъ, наставниковъ и веспитанниковъ Кіевской духовной Академіи первыхъ XXV курсовъ (1819—1869). Ц. съ пер. 10 к.

13) Указатель Воскреснаго Чтенія. Ц. 30 к. съ пер. 40 к.

15) Христіпиская наука, или основанія св. герминевтики, твореніє блаж. Августина. Ц. 25 к., съ перес. 35 к. (вм. 90 к.).

16) Ученіе св. отцевъ подвижниковъ о благодати Божіей. Ц. 25 к., съ перес. 35 к (вм. 65 к.).

17) Император'в Өеодосій. Ц. 25 к., съ перес. 35 к. (вм. 45 к.).

- 18) Императоръ Юстиніанъ и его заслуги для церкви. Ц. 25 к., съ перес. 35 к. (вм. 65 к.).
- 19) Софроній патріархи ісрусалинскій. Ц. 25 к., съ перес. 35 кол. (вм. 55 к.).

20) Михаилъ Керулларій. Ц. 25 к., съ перес. 35 к. (нп. 65 к.).

21) О времени крещения св. Ольги. Ц. 10 к., съ перес. 16 к.

22) Кієвъ съ его древивнимъ училищемъ Академіско. В. И. Аскоченскаго. Два большихъ тома. Ц. 1 р. 50 к. (вм. 3 р.).

23) Историческое обозрѣніе богослужебныхъ инигъ. Ц. 25 кон., съ

перес. 35 к. (вм. 75 к.).

24) О чинъ правослати. Ц. 25 в., съ перес. 35 в. (вн. 65 в.).

25) О первоначальномъ переводъ Св. Писанія на славанскій явыкъ. Ц. 10 к., съ перес. 20 к. (вм. 80 к.).

26) Библейская хронологія. Ц. 60 к., съ мерес. 75 к.

27) Польская грамматика. Ц. 25 к., съ перес. 35 к. (вм. 45 к.).

28) Собраніе сочиненій студентовъ Кіевской дух. Акаденія. Т. 1-й.

Ц. 75 к., съ перес. 1 р. (вм. 1 р. 25 к.).

29) Ученіе о первын въ первые три вѣва христіанства. Архимандрита Сильнестра. Цана 1 р. '20 к., съ перес. 1 р. 50 к.

30) О кингъ премудрости Соломона. Д. В. Посибхова. Ц. 2 руб., съ

перес. 2 р. 50 к. (вы. 3 р.).

31) Мелетій Пигасъ и его участіе въ дёлахъ русской церкви, т. 1-й. Ив. Игнат. Малышевскаго. Ц. 3 р., съ перес. 3 р. 50 коп. (ви, 4 руб.).

32) Руповодство къ начальному обучению. Ц. 50 к., съ перес. 60 к. (вм. 70 к.).

33) Обзоръ философскихъ ученій И. Ив. Динццкаго. Ціна 80 коп. (вм. 1 р. 50 к.).

34) Ученію Платона о божествів П. И. Липицкаго 1876 г. Ц. 1 руб, (вм. 1 р. 25 к.).

35) Философія отцовъ и учителей церкви (періодъ древнихъ апологетовъ христіанства). К. Ив. Скворцова. Ц. 1 р. 85 к., съ нерес. 2 руб.

36) Объ авторъ сочиненів, извъстиму съ именемь св. Діонясія Ареопагита. К. Ив. Скворцова. Ц. 65 к., съ перес. 80 к.

37) Бааженный Августиих, кака психолога. К. Ив. Скворцова. Ц. 1 р.

30 к., съ перес. 1 р. 50 к.

38) Записки по церковному закоповъдению. Прот. И. М. Сквордова, изд. 4-е. Ц. 90 к., съ перес. 1 р. 5 коп.

39) О видахъ и степеняхъ родства. Прот. И. М. Сивориова. П. 85 к.

съ перес. 45 коп.

40) О происхождения и составь римско-потояпческой литуры и отличін ся отъ православной. Ив. М. Боброжищиво. Ціна 65 коп., съ перес. 80 коп

41) Спишіское діло. А. Д. Воронова. Ц. 80 к., съ перес. 90 к.

42) Сборникъ изъ лекцій бывшихъ наставниковъ Кіевокой духовной Академін, архимандрита Инновентія, прот. Ив. М. Скворцова, Ц. С. Авсеньева (архимандрита Өсофана) и Я. К. Анфитеатрова. Ц. 2 руб. 50 к. (вм. 3 р. 40 к.).

43) Объ отношения древней христіанской перкви къ римскому госу-

дарству. И. А. Ламиврева. Ц. 30 к. (вм. 40 к.).

44) Кіевская архитектура въ X-XII вв. И. А. Лашкарева, ц. 30 к.

45) Беконъ Веруланскій Купо-Фишера (съ портретомъ Беконь) Ф. А.

Терновскаго. Ц. 20 к, съ перес. 30 к. (вм. 40 к.).

- 46) Изучевіє византійской исторін и ся приложеніе на древней Руси. А. Ф. Териовского. (1-й выпускъ несь распроданъ). Выпускъ 2-й. 1876 г. Цѣна 1 р. 50 к.
- 47) Общедоступная христіанская библіотека, т. 1-й. Послёдиіе дни Іерусалима. Переводъ протоіерея К. Л. Кустодієна. Ц. 1 р., ст. перес. 1 руб. 15 коп.

48) Пособіе къ изученію евангельской исторіи. Д. Державица, Ц. 50 к.,

съ перес. 60 коп.

49) О богослужевін воскресному и праздинчиомь въ соединациой церкви Англіи и Ирлиндіп. Кіевь 1870 г. Ц. 23 к., порос. 35 к.

50) Патріаркъ Кирилль Лукарисъ. Архимандрита Арсенія. Ц 75 к.

51) Св. Григорій Палана, митронолять солунскій. Архинандрита (нинъ епископа) Модеста. Цъна 75 поп.

52) Аповрисисъ Христофора Филарета и исторія Флорентійскаго собора (большой томъ болье 600 страницъ). Цена три рубля.

53) Ветхозавётная исторія. Прот. И. М. Скворцова. Ц. 70 к.

54) О богослужении православной церкви. И. М. Скворцева. Ц. 80 к. 55) Призваніе Авраама и церковно-историческое значеніе этого со-

бытія. Н. И. Щеголева. Цівна съ перес. 1 р. 20 г.

56) Правило пастырское св. Григорія Дебеслова. Персв. Д. А. Нодтурскаго. Изна 1 р. 25 к. съ пересылы.

- 57) Адріанка. Комедія Теренцій. Нереводь Д. А. Подгурокаго. Ціна 50 к., съ перес.
- 58) Описаніе рукописей церк.-археологич. музея при Кіевской Академін. Н. И. Петрова. Вып. 1-й 1 р. 75 к.; вып. 2-й 1877 г. Ц. 1 руб. 50`коп.
- 59) Судьбы древнихъ памятниковъ св. земли. А. А. Олесницкаго. Ц. 25 коп.
- 60) Св. земля. А. А. Олесницкаго (болье 35 печатныхъ листовъ съ рисунками и планомъ групта Герусалинского). 1875 г. Цена 2 р. 50 к.
- 61) Отвётъ на предложенную старокатоликами схему о Св. Духф. Архимандрита Сильвестра 1875 г. Ц. 75 коп. (вм. 1 р.).
  - 62) Кіевъ во описанію Гордона. С. А. Терновскаго, 1875 г. Ц. 30 к.
- 63) Историческій характеръ книги Іуднеь. Н. М. Дроздова. 1876 г. Ц. 50 к.

64) Богослуженіе христіанское со времени апостоловъ до четвертаго

въка. О. А. Смирнова. 1876 г. Ц. 2 р.

65) Матеріалы для исторін славянскаго языкознанія. Литература изследованій о перковно-славянскомъ и русскомъ явыкахъ. Ив. Ив. Ваанцкаго 1876 г. Ц. 1 р. 25 к., на лучшей бумагь 1 р. 50 к.

66) Жизнь Інсуса Христа по евангеліямъ и народнымъ преданіямъ. К. И. Скворцова 1876 г. Ц. 2 руб.

67) Подложное письмо половца Ивана Смеры въ великому вилаю Владиміру святому. Ив. Игн. Малышевскаго 1876 г. Ц. 75 в.

68) Историческая записка о состояніи Кіевской Академіи въ минув-

шее пятидесятильтие. Его же. Ц. 40 к.

69) Деятельность митрополита Евгенія въ званіи председателя конференцін Кіевской Академін. Его же. Ц. 30 к.

70) Беседы о св. Кирила и Менодів, просветителяхь славанскихь.

Его же. Ц. 30 кон.

71) Историческій взглядь на взаниныя отношенія между сербами и руссвими въ образованіи и литературів. Н. И. Петрова 1876 г. Ц. 60 к.

72) Московское государство при царѣ Алексѣѣ Михайловичѣ и патріархв Неконв, по запискамъ архидіанона Павла Алеппскаго. Ив. Аболенскаго. 1876. Ц. 1 р. 50 к.

73) Собраніе сочиненій М. А. Максимовича. Т. І, (847 стран.). К.

1876. II. 4 pv6.

74) Отношение римскаго государства въ религии вообще и къ христианству въ особенности до Константина великаго включительно. П. А. Лашкарева Кіевъ, 1876 г. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

75) Сверхъестественный элементь въ новозаватномъ Отвровении. Ст.

М. Сольскаго. Кіевъ. 1877 года. Ц. 1 р. 50 к. съ перес.

76) Ученіе Аугсбургскаго испов'яданія и его апологія о первородномъ грахв. М. Ф. Ястребова. 1877 г. Ц. 1 рубль.

77) Опыть исторического изследования о числе монастырей русскихъ, заврытыхъ въ XVIII и XIX в. П. Чудоцваго, 1877 г. Ц. 50 к.

78) Самунлъ Миславскій митр. віевскій О. Рождественскаго. 1877 г.

Ц. 1 руб.

79) Воспоминанія о повойномъ митрополить вісвскомъ Арсенів. В. О. Павивциво. 1877 г. Ц. 80 к.

80) Кириллъ и Месодій. Главивйшіс источники для исторіи свв. Кирилла и Месодія. А. Д. Воронова 1877 г. Ц. 2 руб.

#### печатать позволяется

съ темъ, чтобы по отпечатания представлено было въ цензурный комитетъ узавоненное число экземпляровъ. Москва, февраля 16 дня 1878 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

в удалившемся отъ святилища. Иные переводять: о юлубицт безпласной во удаленных в мистах; иные же: о нимой юлубицт, коей уподобляются люди между филистимлянами живущее и отъ святой земли удаленные; другее же: о душт страюсдущей, отъ сонма удаленной. Таковая надпись имъется только на 56 исалиъ.

#### Дамнацивахг.

§ 30. Наибольшая часть псалмовъ имвють сію надпись. Въ греческомъ переводъ слово сіе наображено: въ конеча, то-есть, что сів пъсни безконечно или безпрестанно пъть должно: либо о двлахъ, къ концу въковъ отпосящихся, серъчь, до временъ Христовыхъ, о званін языковъ п отриновенін ічдеевъ. Такъ нікоторые наъ талмудскихъ толкователей думають; такъ перевели и семьдесять толкователей на греческомъ. Другіе переводять слово сіе: побъдная писнь пли: побъдительные стихи: пные же: побъдительному во пъснехо пли первъйшему пъвцу, либо начальнъйшему, которому поручаемы быле псалмы для пвнія пли игранія на разныхъ мусикійскихъ орудіяхъ, и который всёхъ прочихъ превосходиль въ музыкв. Таковая надпись на пятидесяти пяти псалмахъ пмъется, а именно: на 4, 5, 6, 8, 9, 11, 12, 13, 14, 18, 19, 20, 21, 22, 31, 36, 39, 40, 41, 42, 44, 45, 46, 49, 51, 52, 53, **34.** 55. 56, 57, 58, 59, 60, 61, 62, 64, 65, 66, 67, 68, 69, 70, 75, 76, 77, 80, 81, 84, 85, 88, 109, 139 и 140. Сін псалмы набраннапини почитаются.

#### Маалотъ.

§ 51. Въ греческомъ переводъ изображено сіе слово: писнь степеней; другіе: превосходнийшая писнь. Различно сіе толкуютъ. Одна почитаютъ за заглавіе нѣкоей пѣсни, на голосъ коея сів псалмы пѣты были; другіе — за родъ мусикійскаго орудія, или возвышеннаго гласа; иные же степенными называютъ для того, аки бы оныя отъ левитовъ на пятнадцати ступеняхъ храма или на возвышенномъ нѣкоемъ мѣстѣ пѣты были. Таковая надпись вмѣется на слѣдующихъ пятнадцати псалмахъ: 120, 121, 122, 123, 124, 125, 126, 127, 128, 129, 130, 131, 132, 133, 134. По причинѣ отличной важности, краткости и превосходства своего сіи псалмы чаще чтомы и пѣты бываютъ въ церкви.

#### Маскиль.

§ 52. Греческіе толкователи перевели слово сіє: разума, тоесть, псаломъ содержащій въ себѣ наставленіе, разума исполненное; иные переводять: пъснь научающая, или лучше: вразумаяющая. Другіе почитають слово сіє нѣківиъ мусикійскимъ орудіємъ, или родомъ пѣсни. Таковую надпись имѣють тринадцать псалмовъ слѣдующіе: 32, 42, 44, 45, 52, 53, 54, 55, 74, 78, 88, 89 и 142.

#### Maxasams.

§ 53. Что слово сіє значить мусикійское тогдашняго времени нъкое духовое орудіе, въ томъ нътъ никакого сумненія. Въ двухъ только находится псалмахъ (53 и 88) таковая надпись.

#### Михтамъ.

§ 54. Въ переводъ греческомъ изображено сіе слово: столописаніе, то-есть, надинсь на столиъ. Иные: златое украшеніе, златой стихъ или златая пъснь. Иные разумьють чрезъ сіе слово мусикійское тогдашнее орудіе, а другіе — образъ бряцанія на ономъ или пънія. Таковая надинсь на шести псалмахъ изображена: 16, 56, 57, 58, 59 и 60.

#### Hexusoms.

§ 55. Въ греческой псалтири слово сіе переведено: о наслюдствующемъ, или о наслъдіи, либо о наслъдникъ. Другіе чрезъсіе слово разумъютъ духовое нъкое тогдашняго времени мусикійское орудіе, напримъръ каковы были трубы и роги; иные же, что сей псаломъ пътъ былъ по стихамъ поперемънно. Нъкоторые наконецъ думаютъ, что пътъ былъ сей псаломъ на подобіе пъсни, имъющей начало: О наслюдіи. Кромъ псалма 5 нагдъ больше сея надписи въ Псалтири не упоминается.

## Негиноть.

§ 56. Такъ называлось муспвійское древнее бряцательное орудіє, но какое, никто наъ еврей не въдаетъ. Иные думаютъ, что симъ словомъ означается заглавіе той пѣсни, на подобіє коем пѣты были сін псалмы. Въ греческомъ переводѣ слово сіе наображено: ез посмехъ: Сего имени надписи на семи псалмахъ слъдующихъ: 4, 6, 54, 55, 61, 67, 76, поставлены.

#### CEAGID.

§ 57. Слово сіе въ Псалтири 70 крать упоминается. Въ различномъ разумѣ оное отъ многихъ пріемлется. Одни почитаютъ знакомъ, къ музыкѣ служащимъ; нбо кромѣ псалмовъ и пѣсней нигдѣ оное не обрѣтается. Другіе разумѣютъ чрезъ оное перемѣну или возвышеніе голоса во время пѣнія или чтенія оныхъ рѣчей; для того еврен при пѣніи псалмовъ на сихъ мѣстахъ вмѣстѣ съ тѣломъ возвышаютъ и голосъ, и тѣмъ побуждаютъ слушателей къ вящшему вниманію поемыхъ име словъ. Иные догадываются, что значитъ оное раздѣленіе полустипія, или знаиъ восклицанія и удивленія, или восторгъ нѣкій, либо наконецъ вещь, непрестаннаго достойную размышленія. Семьдесять толкователей въ переводѣ своемъ слово сіе оставили, и тѣмъ сократили мѣру стопы стиха: стихами бо вся сія книга на еврейскомъ языкѣ составлена.

#### Шеминить.

§ 58. Въ греческомъ переводъ: о осмомъ и о осмъй. Словомъ симъ означается мусикійское осмиструнное орудіе, или осмоструніе: таковы, уповательно, были гусли, паъ осьми струнъ состоящія. Иные думають, что былъ родъ стиховъ осмогласныхъ; или данъ былъ сей псаломъ пъть пъвцу надъ осьмымъ классомъ или хоромъ. Другіе же, что сей псаломъ сочиненъ на осьмой день, то-есть, день обръзанія. Таковую надпись два псалма: 6 и 12 имъютъ.

#### Шипаонъ.

§ 59. Слово сіе однажды только во всей Исалтири въ псалив 7 упоминается; значить или печальную пъснь, или родъ голоса, либо мусикійское ивкое орудіе, либо наконецъ начало пъсни, на подобіе коей пъть быль сей псаломъ.

## Шошанимь и Шушань Едуть.

§ 60. Переведено сіе слово въ греческомъ: о измъняемыхъ, о измънитися хотящихъ (вля нмущихъ), и о измъншихся. Можетъ быть начало цъсни, на подобіе коей сей псаломъ пътъ былъ, сниъ словомъ наображалось. Иные думаютъ, что слево сіе значитъ шестиструнное орудіе. Другіе переводятъ: о малеяхъ,

нли: на кримю, свидътельствуя, будто бы псаломъ сей пъть должио во время прозябенія цвътовъ, то-есть, весною. Таковая надпись на четырехъ псалмахъ обрътается, а именю: 45. 60. 69 и 80.

§ 61. Есть еще въ Псалтири шесть псалмовъ, а именио: 25. 34. 37. 111. 112 и 119, кои по гречески называютъ акростихи, то-есть, началострочные и алфавитные. Въ сихъ псалмахъстихи вмёсто обыкновенныхъ чиселъ буквами алфавита еврейскаго считаются, коими и начинаются. Принадлежитъ ли сіе до музыки или для лучшаго чтущимъ въ память впечатлёнія, или же для дётей, учащихся писать: въ семъ раввины или еврейскіе учители признаютъ вовсе свое незнаніе. Извёстно же сіе, что таковые псалмы паче прочихъ преимуществуютъ.

VIII. О переводъ сеякниги вновь, предисловіе.

§ 62. Священнаго Писанія Ветхаго и Новаго Завъта книги, называемыя по-гречески Библія, еще при великомъ князъ Владиніръ, крестившемъ землю россійскую, по переводу навъстимъть семидесяти двухъ толковниковъ на славянскій языкъ преложены °). Нътъ сомитнія, что и сія книга Псалтирь въ тоже самое время на славянскомъ языкъ начало свое получила. Сътого времени россійская церковь имъла во употребленіи какъ всъ прочія духовныя кинги, такъ наппаче Псалтирь, письменныя. Почему отъ частаго оныя чрезъ долгое время переписыванія разными и неучеными людьми вкрадывались разныя и погръщности.

По прошествій пятисоть патидесяти льть впервые напечатана была вся Библія, въ томъ числь и Псалтирь, на славянскомъ языкь въ Польшь, въ городь Острогь, 1551 года, тщаніемъ, трудомъ и иждивеніемъ благочестиваго острожскаго князя Константина. Къ исправленію при печатаніи сея Острожскаго изданія Библів употреблены по несчастію такіе люди, изъ конхъ одни въ славянскомъ грамматическаго ученія языкь неискусны, другіе въ еллинскомъ, не упоминая о еврейскомъ, коего языка знаніе ворсе имъ не было извъстно; а иные, какъ сами признаются, и училища николиже видъли 10). Слъдовательно изданіе сіе не могло

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Смотри въ томъ же предисловін на Библію.



спотри о семъ въ предисловін Виблін въ 1751 году въ Мосжев напочатанной.

быть никакъ совершеннымъ: но напротивъ великими избыточествовало погръщностями, какъ въ разсуждении неясности перевода, такъ и въ самомъ смыслъ и въ грамматическихъ правидахъ.

Таковымъ-то несовершеннымъ Священнаго Писанія переводомъ пользовалась Россія даже до временъ государя царя Алексія Михайловича, который въ 1663 году новелітль напечатать въ Москвіт Библію съ готоваго Острожскаго экземплара въ точной ея силь, исправивъ однако нікоторыя въ правописанія и явныя нуживишихъ реченій погрішности.

Государь Петръ Великій, усматривая переводъ Божественнаго Писанія на славянскомъ языкъ грубостію и пеправильнымъ надоженіемъ маполненный, приказадъ 1712 года вновь оный освидътельствовать съ греческимъ семидесяти толковниковъ переводомъ. О Псалтири же следующее въ 1724 году Святейшему Синоду было повельніе: «понеже при исправленіи Библім не правлена была, свести съ діалектомъ греческимъ седищесяти толковниковъ, въ которой, аще гдъ какое со овымъ явится несогласіе, объяснити на брезвуъ». Повельніе сего благочестиваго монарка не прежде Россійская Церковь исполненнымъ увидъла, какъ при вторичномъ взданія Библін печатанной въ Москвъвъ 1751 году. Читатель въ предисловім на оную Библію усмотрить, что при исправлении сея книги, въ томъ числъ и Псалтири, исправляемы были въ славянскомъ переводъ нъкоторыя погръщности, сообразуясь греческому только переводу Библін, а не подлиннику еврейскому. Почему в неудивительно, когда печатная Исалтирь съ теми же осталась доднесь въ векоторыхъ местахъ трудностями и непонятіемъ, каковыя имъла и прежде.

Всёмъ взвёстно, что тотъ переводъ севершените, который подходить ближе къ подлиннику. А какъ Исадтирь на еврейскомъ языкт, да еще и стихами писана: то паче всего мужно, дабы переводъ оныя точно согласованъ былъ съ самымъ подлинивъвомъ еврейскимъ. Къ сему достигнуть инако нельзя, какъ знаніемъ еврейскаго языка. Есть ли когда, то въ нынтишемъ въкъ просвъщеным государства, желая лучше разумъть Священное Инсаніе и имъть оное на своихъ языкахъвъ самосовершенительнымъ переводъ, употребляютъ все стараніе и не щадятъ иждивенія для изученія еврейскаго, арабскаго, сирскаго, коцтическаго и халдейскаго языковъ. Нынть посылаются ученье люди въ Па-

лествну, дабы узнать остатки превнихъ сихъ нарвчій. Въ Швецій для новаго перевода Библін опредвлены, сверхъ духовныхъ особъ, сенаторы, перввишіе архитекторы и разныхъ званій и художествъ искуснійшіе сорокъ человівкъ, дабы тімъ вразумительніве всякое слово могло быть изображено. Россіянамъ ли, въ благочестій всему світу не уступающимъ, оставить безъ испытанія ті живоносные Священнаго Писанія источники, на конхъ віра наша, аки на незыблемомъ камени, основаніе имітеть. Испытайте писанія, самъ Спаситель говорить, яко во михо есть живото впиный (Іоан. 5, 39). Никто не можеть спорить, чтобы читая на славянскомъ языкіз Псалтирь, могь овую во всей точности разуміть; сіе единственно происходить отъ несовершенства перевода. Слітарующіе примітры доказательствомъ сему послужать.

Въ печатной греческаго перевода Псалтири въ псалмъ 67 ст. 9 изображено: небеса канушають лица Бога Синаина, отъ лица Бога Израилева. Въ еврейскомъ же подлинникъ сіе самое гораздо представлено яснъе: небеса искапаша дождъ отъ лица Божія: гора Синай колебашеся, отъ лица Бога, Бога Израилева.

Въ псалыт 103 ст. 26 въ греческой: змій сей, его же создаль еси ругатися сму. Въ еврейской: кить, его же создаль еси, да играеть въ немь (т.-е. въ морт).

Въ псалив 140 ст. 7: яко томца земли просъдеся на земли, расточишася кости ихъ при адъ. Въ еврейской: якоже съкущии и щеляющий дрова на земли: тако разметаются кости наша при усти гроба.

Въ псалив 143 ст. 13 въ греческой: хранилища ихъ исполнена, отрыгающая отъ сего въ сіе. Въ еврейской: житници наша исполнены, издающія отъ единаго до другаго плода.

Множество есть и другахъ въ Псалтири мёстъ, кои соображая безпристрастный читатель съ новымъ симъ противу еврейскаго языка переводомъ, увидитъ ясность одного и непонятіе другаго перевода.

Следуетъ изъ сего завлючить, что когда ученые мужи несколько летъ продиваютъ потъ въ изыскивании способовъ къ объясиению одного въ Священномъ Писании слова, и темъ приносятъ обществу великую пользу: то увидя въ семъ новейшемъ переводе и тексолько псалмовъ, не говорю стиховъ, явственить и вразумительнъе переведенными, кто не ощутитъ удовольствія, съ пользою души соединеннаго?

Сін были побужденія покойному страдальцу Амвросію архіепископу московскому принять на себя трудъ въ исправленіи и переводѣ сихъ богодухновенныхъ псалмовъ. Часто будучи онъ отъ любопытныхъ людей о изъясненіи темныхъ въ Псалтири мѣстъ вопрощаемъ, долженъ былъ отвѣчать, какъ пастырь и какъ христіанинъ.

Пять лётъ употребиль онъ исправляя переводъ Исалтири съ еврейскаго на славянскій языкъ. Знаніе греческаго, еврейскаго и латинскаго языковъ въ трудахъ сихъ ему иного предводительствовало; наполненная книгами святыхъ отецъ—истолкователей Священнаго Писанія собственная его книгохранительница и въ семъ переводъ ему способствовала. Совътъ же и помощь знающаго совершенно еврейскій языкъ ученъйшаго сего времени мужа. Донскаго монастыря архимандрита Варлаама Лещинскаго, облегчая его въ семъ дълъ предпріятіе, учинили сколько можно совершеннымъ сея книги переводъ.

Можетъ быть сыщутся такіе, кои вмёсто похвалы потщатся ругательствомъ обезобразить такое дёло: противу таковыхъ отвёчать нечего, а только оныхъ сожалёть надобно, и желать, дабы они лучше и не принимались за чтеніе сея книги. Ибо исправленіе сихъ псалмовъ не для употребленія въ церкви издается свёту, но дабы симъ побудить тёхъ, кои желаютъ проникнуть въ свётъ Священнаго Писанія. Сверхъ сего и трудившійся въ семъ переводё никогда не ниёлъ столь самолюбивыхъ мыслей, будто бы лучше его никто уже не могъ или не можетъ перевести сея книги. Онъ только желалъ сдёлать опытъ и началомъ симъ своей послужить паствё, представивъ сіп ежедновно во храмахъ Божіяхъ читаемые псалмы внятнёе и вразумительнёе.

Россійскій языкъ день ото дня въ совершенство приходитъ; народъ просвъщеннъе становится; Псалтирь воспъвается въ большемъ противъ прежняго познаніи. Слъдовательно современемъ можетъ быть и еще совершеннъе сдълается сея книги переводъ. Имъемъ на сіе примъры: въ Европъ больше уже тридцати мужей перевели все Священное Писаніе съ еврейскаго на свои языки, и кто больше имълъ знанія въ еврейскомъ, сирскомъ и арабскомъ языкахъ, тотъ больше и успълъ.

Впрочемъ если и одинъ человъкъ изъ чтенія сего перевода получить пользу, то трудъ уже довольно награжденнымъ останется.

Примичание. Читатель въ псалмахъ сихъ увидитъ поставленныя скобки. Оныя употреблены для того, дабы симъ способомъ отличить тъ слова, кои въ подлинникъ еврейскомъ хотя и не обрътаются, но для ясности и лучшаго разумънія въ самый текстъ внесены. Таковое прибавленіе учинено во всъхъ вновь съ еврейскаго на европейскіе языки переведенныхъ вънынышнемъ въкъ Псалтиряхъ.

# АСЛАТИРЬ.

#### КНИГА ПЕРВАЯ.

#### ИСАЛОМЪ 1.

Симъ псалмомъ, который есть заглавіе и сокращеніе всея сся книги, изъясняетъ Давидъ качество и состояніе праведныхъ и нечестивыхъ людей.

- 1. Блаженъ мужъ, иже не иде на совътъ нечестивыхъ, и на пути гръщныхъ не ста, и на съдалищи губителей не съдъ.
- 2. Но въ законъ Божіемъ 1) воля его и въ закомъ Его поучится день и нощь.
- 3. И будеть яко древо насажденное при потоках водъ, еже плодъ свой дастъ во время свое, и дистъ его не отпадетъ: и все, еже сотворитъ, успъетъ.
- 4. Не тако нечестивіи: но яко плевы, ихъ же возметаетъ вътръ.
- 5. Сего ради не устоять нечестиви на судъ: ниже гръшницы въ сонмъ праведныхъ.
- 6. Яко въсть Eoi путь праведныхъ: а путь нечестивыхъ погибнетъ.

#### ИСАЛОМЪ 2.

Давидъ образомъ разговора описываетъ Христовыхъ враговъ, Его достоинство, званіе и Ему подчиненныхъ.

- 1. Вскую мятутся языцы, и людіе поучаются тщетвымъ?
- 2. Предстаща царіе земстін, и князи собранлася вкуп'в на Бога и на Христа Его (глаголя):

<sup>1)</sup> Въ еврейскомъ означается сіе слово: Істова, и для того вдісь и во всей Исалтири съ подчеркою оное итображено въ переводі для расличія.— Кромі сего, курсивомъ же напечатаны: оглавленія псалмовъ, и слово: Селагъ.

- 3. Расторгнемъ оковы ихъ, и отвержемъ отъ насъ ужи ихъ.
- 4. Живый на небесъхъ посмъется имъ, Господь поругается имъ.
- 5. Тогда возглаголетъ къ нимъ яростію Своею: и во гнѣвѣ Своемъ страхомъ поразитъ ихъ (глаголя):
- 6. Азъ же поставихъ царя Моего надъ Сіономъ горою святою Моею.
- 7. Возвыщу повельніе 2) Отца; Бого рече по Миж: Сынъ Мой еси Ты, Азъ днесь родихъ Тя.
- 8. Проси отъ Мене и дамъ Ти языки въ достояніе Твое и (въ) одержание Твое концы земли.
- 9. Сотреши я жездомъ жельзнымъ: яко сосудъ скудельничь сокрушиши я.
  - 10. И нынъ царіе умудритеся: научитеся (вси) судіи земли.
- 11. Работайте Богу со страхомъ и радуйтеся (Ему) съ трепетомъ.
- 12. Лобвайте Сына, да не прогиввается, и погибнете (на) пути, внегда возгорится поне мало ярость Его; блажени вси надъющінся на Него.

#### ПСАЛОМЪ 3.

Праведнии покойно почивають посредь враговь.

- 1. Псаломъ Давидовъ, внегда отбъгаще отъ лица Авессадома сына своего 3).
- 2. Боже! коль умножишася врази мои! коль мнози возстаютъ на мя!
- 3. Мнози глаголютъ души моей: нъсть спасенія ему въ Bosh (ero). Cesars 4).
- 4. Обаче Ты, Боже, защитникъ мой еси, слава моя, м возносяй главу мою.
- 5. Гласомъ монмъ къ *Богу* воззвахъ, и услына мя отъ горы святыя Своея. Селаго.

Или уставленіе, или по установленію.

<sup>8) 2</sup> царствъ, глава 15, стихъ 14.
4) Слово сіє: Селать 70 разъ въ псалтири упомянуто, изъясненіе онаго смотри въ предисловія § 57.

- 6. Азъ возлегохъ и спахъ: возстахъ, яко Господь укръпи мя.
- 7. Не убоюся отъ темъ 5) людей окрестъ нападающихъ на мя.
- 8. Воскресни Боже, спаси мя Боже мой: яко ты поразилъ еси вся враждующія ми въ челюсть: зубы грѣшниковъ со-крушнаъ еси.
- 9. У Тебе, Боже, спасеніе (есть); и на людехъ Твоихъ благословеніе Твое. Селагъ.

#### ПСАЛОМЪ 4.

Просит Давидг помощи против Авессалома и учить Авессаломских князей повиноваться поставленному от Бога царю, а своих утверждает в терпъніи и великодушіи, себя же утьшает надвждою вычной живни.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, на мусикійскомъ брящательномъ орудін, пъснь Давидова.
- 2. Внегда призываю, услыши мя Боже правды моея: въ тъснотъ пространство сотворилъ ми еси: ущедри мя и услыши молитву мою.
- 3. Сынове человъчестін! доколь слава моя въ поруганіи (будеть)! вскую любите суету и ищете лжи! Селаго.
- 4. Въдайте же, яко избра себъ Бога преподоблаго: Бога услышитъ, внегда воззову къ Нему.
- 5. Бойтеся и не согръщайте: глаголите въ сердцахъ вашихъ, на ложахъ вашихъ, и умолкните. Селагъ.
  - 6. Пожрите жертву правды и уповайте на Бога.
- 7. Мнови глаголють: кто явить намъ благая? Воевыси надъ нами свъть лица Твоего, *Боже!*
- 8. Даль еси веселіе въ сердцѣ мосмъ паче времене, въ неже жита ихъ и новыя вина ихъ умножитася.
- 9. Въ мирѣ вкупѣ усну и почію: яко Ты, Боже, единъ во упованіи вселяети мя.

<sup>5)</sup> Тыма содержить въ себв число десятитысячное.

#### псаломъ в.

Давидъ, утъсняемъ отъ Авессалома или Саула, проситъ у Бога суда на гонящихъ его.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на мусикійскомъ духовомъ орудій, пъснь Давидова.
  - 2. Глаголы моя внуши, Боже, разумъй поучение мое.
- 3. Внемли гласу вопля моего, Парю мой и Боже мой, яко къ Тебъ молюся.
- 4. Боже, заутра услыши гласъ мой: заутра предстану Ти и ожидати митью (помощи отъ Тебя).
- 5. Яко (Ты еси) Богъ, не хотяй беззаконія: не преселится къ Теб'в здый.
- 6. Не устоять буін предь очима Твоима: возненавидёль еси вся дёлающія беззаконіе.
- 7. Погубиши глаголющія лжу: мужа кровей и льстива гнушается Бого.
- 8. Азъ же множествомъ милости Твоея вниду въ домъ Твой: поклонюся во храмъ святъмъ Твоемъ, въ страсъ Твоемъ.
- 9. Боже, настави ия правдою Твоею, врагъ монхъ ради: управи предо мною путь Твой.
- 10. Яко ивсть во уствхъ ихъ твердости, утроба ихъ суеты: гробъ отверстъ гортань ихъ: языки своими льстятъ.
- 11. Наважи ихъ, Боже, да отпадутъ отъ мыслей своихъ: по множеству нечестія ихъ разжени я: яко сопротивищася Тебъ.
- 12. И да возвеселятся вси уповающів на Тя: во в'якъ да возрадуются, (егда) покрыеши ихъ: да взыграются о Теб'я любящій вмя Твое.
- 13. Яко Ты благословиши праведника, Воже: яко оружіемъ благоволенія ув'янчаеми его.

#### ПСАЛОМЪ 6.

Тълесною и душевною одержим бользнію, Давидъ молить Бога о продолженіи жизни своей, а потомъ Его же благодарить за исцъленіе свое. Первый псаломъ покаянный.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на мусикійскомъ бряцательномъ осьмиструнномъ орудін, пъснь Давидова.
- 2. *Боже*, да не яростію Твоею обличищи мене, ниже во гнѣвѣ Твоемъ накажещи мене!
- 3. Помилуй мя, *Боже*, яко немощенъ есмь: испъли мя, *Боже*, яко смятошася кости моя.
  - 4. И душа моя смятеся въло: Ты же, Боже, доколь?
- 5. Обратися *Боже*, избави душу мою: спаси мя ради милости Твоея.
- 6. Яко нъсть въ смерти поминаяй Тебе: во гробъ же кто исповъстся Тебъ?
- 7. Утрудихся воздыхащемъ моимъ: измываю на всяку нощь доже мое: слезами моими постелю мою обмываю.
- 8. Потеми отъ прости око мое: обетша (лице мое) отъ всъхъ враговъ моихъ.
- 9. Отступите отъ мене вси дѣлающія беззаконіе: яко услыша Бого гласъ плача моего.
  - 10. Услыша Богг моленіе мое: Богг молитву мою пріятъ.
- 11. Да постыдятся и смятутся зѣло вси врази мои: да воавратятся и устыдятся вскорѣ.

#### ПСАЛОМЪ 7.

Давидъ, прося Бога о защищении своемъ отъ враговъ и наказании ихъ, отдаетъ Ему на судъ дъла свои.

- 1. Печальная пѣснь Давидова, юже воспѣ Богу о словесѣхъ Хусія, сына Іеменіина.
- 2. Боже, Боже мой, на Тя уповахъ: спаси мя отъ всъхъ гонящихъ мя и избави мя,
- 3. Да не когда похитить яко левъ душу мою: раздереть и нъсть избавляй.
- 4. Воже, Боже мой, аще сотворихъ сіе, аще есть беззаконіе въ рукахъмоихъ,
- 5. Аще воздахъ мирному моему зло: паче же избавихъ враждующаго ми туне:

- 6. Да поженетъ (убо) врагъ душу мою, и да постигнетъ, и поперетъ въ землю животъ мой, и славу мою въ перстъ вселитъ. Селагъ.
- 7. Востани, Боже, во гнъвъ твоемъ, вознесися въ негодованінкъ (на) враговъ моихъ: воспряни ко мнъ въ судъ, (его же) опредълилъ еси.
- 8. И сониъ людей обыдетъ Тя: его же ради на высоту обратися.
- 9. Бога судити имать людемъ. Суди мп, Боже, по правдъ моей и по невинности моей (яже) во мнъ.
- 10. Да скончается, молю, эло гръшныхъ, утверди же праведнаго: ибо испытуяй сердца и утробы, Боже. праведенъ (еси).
  - 11. Защищение мое отъ Бога, спасающаго правыя сердцемъ.
- 12. Богъ судитель праведенъ: и Бого гнушаяйся (гръщин-комъ) на всякъ день.
- . 13. Аще не обратится: мечъ Свой изостритъ: лукъ Свой напряже и уготова и.
- 14. И уготова ему сосуды смертныя: стрълы Своя горящія содълаєть.
- 15. Се возболить въ рожденім беззаконія: яко зачать развращеніе и породить лжу,
  - 16. Ровъ изры и ископа и: и впадетъ въ яму (юже) содъла.
- 17. Обратится развращеніе его на главу его: и на верхъ его насиліе его снидетъ.
- 18. Исповъмся Богу по правдъ Его: и воспою имени Бога вышняго.

#### ПСАЛОМЪ 8.

Давидъ, удивляяся творенію неба и земли, прославляетъ паче всего Божія къ толь бренному человьку благодъянія.

1. Начальный шему пывцу на мусикій скомы орудіи Гагиттить 6), пыснь Давидова.

<sup>•)</sup> См. предисловіе § 47.

Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдзеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 н. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Улеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославдя 3 к.

#### ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются следующія книги:

I. Размышленія о сущности христілнской въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

П. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев. свящ. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

ІІІ. Публичныя чтенія 1871 года, профессора протоїерея Н. Сергіевскаго: Овъ основных в истинахъ Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинения св. Іустина философа и мученика, изданыя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ.

П. Преображенскимъ. Цана 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 р.

V. Сочинения древних в христианских в апологетовы: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примічаніями, свяш. П. Преображенскимь. М. 1867. Цана 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. Сочинентя св. Иринея Люнскаго. І. Иять книгь противъ ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ.

И. Преображенскимъ. М. 1871. Цена 3 руб. съ пересылкою.

VII. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. связи. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VIII. О Евангелін отъ Матевя. Разборъ и опроверженіе возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Тронцкой на Арбать церкви Владиміра Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

ІХ. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священником А. М. **Вванцовымъ-Платоновимъ. М.** 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Его же. Христіанское ученіе о любви къ человъчеству сравнительно съ крайностями ученій соціалистическихъ. Ц. 60 к., съ перес. 75 к.

Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ И. Система каноническаго права: о составъ церковнаго об**щества**. Ц 80 к., съ перес. 1 р., а обоехъ выпусковъ- ц. съ перес. 2 р. XI. ЕРВСИ И РАСКОЛЫ ПЕРВЫХЪ ТРЕХЪ ВЪКОВЪ ХРИ-СТГАНСТВА. Ч. І. Обозрѣніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ севть. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 50 к.

# православное обозръніе

ВЪ 1878 ГОДУ БУДЕТЪ ИЗДАВАТЬСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Въ немъ, кромъ статей по церковно-общественнымъ вопросамъ, будутъ помъщены: статьи по разнымъ отдъламъ богословской науки-прот. Иванцова-Платонова, прот. В. И. Добротворскаго, Н. М. Иванцова, С. В. Назаревскаго; по философін — В. Д. Кудрявцева, В. С. Соловьева, П. А. Милославскаго и Ө. Ө. Гусева, по библейской наукт — П. И. Горскаго, М. В. Никольскаго, также беллетристическіе очерки религіознаго броженія въ нашемъ обществъ Н. С. Люскова; и наконецъ будутъ печататься: 1) непрерывный рядъ статей А. Ө. Гусева по догматическому богословію, изложенныхъ приспособительно къ потребностямъ не только духовныхъ пастырей и законоучителей, но и образованныхъ людей свътскаго общества, и 2) опыть исправленія славянской Исалтири, сделанный знаменитымъ москов. архіен. Амвросіемъ Зертисъ-Каменскимъ и воспроизведенный трудами П. И. Горскаго.

Цена съ пересылкою 7 рублей.

Подписка принимается: въ Москви, у редактора журнала священника при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго, и у извъстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрънія» въ Москвъ.

Редакція покорнѣйше просить читателей поспѣшить подпискою на издаваемый ею журналь для своевременной и исправной высылки книжекъ его

Редакторъ-издатель свящ. П. Преображенскій.

Цена «Православнаго Обозренія» за 1875, 1876 и 1877 г. остается прежняя, т.-е. 7 руб. съ пересылкою за годъ.

DEC 28 1925

CP 378.

# **IPABOCJABHOE OBO3PBHIE**

1878

#### СОДЕРЖАНІЕ:

1.—СЛОВО ПО ОСВЯЩЕНИИ ХРАМА ВЪ МЪСТЕЧКЪ ЧЕРВОННОМЪ ЖИТОМІРСКАГО УЪЗДА 24-ГО АВГУСТА 1877 ГОДА. Бысокопреосв. Димитрія, архіен. Волынскаго и Житомірскаго.

11.—ВВЕДЕНІЕ ВЪ ДОГМАТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВІЕ: ВАЖНОСТЬ И

значение догматовъ (Окончаніе). А. О. Гусева.

ПІ.—ОЧЕРКЪ ЖИЗНИ АРХИМАНДРИТА АНТОНІЯ, НАМЪСТНИКА СВЯТО-ТРОИЦКОЙ СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ. П. Служеніе архимандрита Антонія въ званіи намъстника Сергієвой лавры. П. С. Каланскаго.

IV.—СТАРОКАТОЛИЧЕСКОЕ ДВПЖЕНІЕ. Свящ. М. М. Воздвиженскаго,

V.—СЛОВО ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕНІЯ БЛАГОВЪРНАГО ГОСУДАРЯ НА-СЛЪДНИКА ЦЕСАРЕВИЧА ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА И ПО СЛУЧАЮ ЗАКЛЮЧЕНІЯ МИРА СЪ ОТТОМАНСКОЙ ПОРТОЙ. Преосеят. Амвресія.

VI.—РУССКАЯ ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКАЯ ЛИТЕРАТУРА. Ереси в расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Изслъд. прот. Иван-

цова-Илатонова. Свяш. И. А Смирнова.

VII.—ОТЗЫВЪ НЪМЕЦКАГО УЧЕНАГО О РУССКОЙ КНИГЪ.

VIII.—ЧТЕНІЯ О БОГОЧЕЛОВ В ЧЕСТВ В. Чтеніе первое. В.А. С. Соловьева. ІХ.—ПАМЯТИ ЗАСЛУЖЕННАГО ПРОФЕССОРА МОСКОВСКОЙ ДУ-ХОВНОЙ АКАДЕМІИ ПЕТРА СИМОНОВИЧА КАЗАНСКАГО. 1. Некрологъ и надгробныя рвчи. 2. Записка объ его ученых в трудах в

х.—извъстія и замьтки: миссіонерская дъятельность русской цер-

кви.-Князь В. А. Черкасскій †.-Поправка.-Объявленіе.

#### въ приложении:

XI.—ИСАЛТИРЬ ВЪ НОВОМЪ СЛАВЯНСКОМЪ ПЕРЕВОДЪ АМВРОСІЯ АРХІЕП. МОСКОВСКАГО (З и 4 листы).

MOCKBA.

## .No 14110

«Православное Обозрѣніе» выходить ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Водинсная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи журнала, при церкви Феодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. П. Преображенскаго. — Иногородные благоволятъ адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію "Православнаго Обозрънія" въ Москвъ.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрънія» за прежніе годы можно получать по слъдующимъ пониженнымъ цънамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лътъ 1861—1874 — сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лътъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

#### Отъ Москвы за каждый фунтъ посылокъ съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Ватки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишнева 15 Кіева 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижняго-Новгорода 5 Никол. (Прнам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Саратова 11 к. Саратова 11 к. Саратова 9 к. Семиналатинска 18 к. Саратова 11 к. Саратова 11 к. Саратова 12 к. Саратова 11 к. Саратова

## СЛОВО

произнесенное высокопреосвященныйшимъ димитріемъ, архієпископомъ волынскимъ и житомірскимъ, по освященіи храма въ мъстечкъ червонномъ житомірскаго уъзда 24 августа 1877 г. \*).

Въ рак вемномъ-первомъ отечествъ нашемъ-не было храма, потому, конечно, что тогда вся вселенная, не оскверненная грахонъ, была чистымъ жилищемъ Божимъ, святымъ селеніемъ славы Божіей: съ другой стороны и потому, что душа и сердце человъка, созданнаго по образу Божію, были освященнымъ престоломъ Господа Вседержителя, на которомъ выну возносилась чистая жертва хвалы и благодаренія Господу, и на который выну нисходила святая и освящающая благодать Духа Божія. Нътъ и не будетъ храма и въ раю небесномъ, будущемъ отечествъ нашемъ: "и храма не видъхъ тамо", говоритъ тайновидецъ Лоаннъ, которому дано было увръть славу небеснаго Герусалима: "яко Господь Богъ Вседержитель храмъ ему есть и Агнецъ". Стало быть храмъ Божій даруется намъ только на время пресельничества нашего на веилъ; даруется потому, что мы изгнаны изъ рая земнаго и не достигли еще небеснаго; даруется для того, чтобы восполнить то, чёмъ наслаждались предначинательно въ раю земномъ, и чёмъ будемъ наслаждаться всесовершенно и въчно въ раю небесномъ.

Пребывая въ раю сладости, первосозданный человъкъ былъ святъ и непороченъ, а потому вседоволенъ и блаженъ, не вналъ скорбей и бъдствій, не въдалъ слевъ и воздыханій. Такъ будетъ

24

<sup>\*)</sup> Великоленный, по сравнению съ церквами на Волыни, каменный храмъ сей построенъ землевладельцемъ Өеодоромъ Артемьевичемъ г-мъ Терещенкомъ.

и въ раю небесномъ: "отыметъ -Господь всякую слезу отъ очію избранныхъ своихъ, и всё скорби земныя не помянутся ктому, и радость въчная надъ главою ихъ будетъ". Гръхъ лишилъ человъка образа Божія, состоящаго "въ правдё и преподобіи истины", а съ нимъ лишилъ и блаженства, подвергъ падшаго человъка многоразличнымъ скорбямъ и бъдствіямъ на все время земной его жизни, и въчнымъ страданіямъ и мученіямъ по смерти. Проклята земля въ дълъхъ твоихъ", сказалъ ему правосудный Господь и Владыка жизни нашей: "тернія и волчцы возраститъ тебъ; въ печалъхъ снъси тую вся дни живота твоего, дондеже возвратишися въ вемлю отъ нен же взятъ еси". Оттолъ вся жизнь падшаго человъчества есть, можно сказать, непрерывная цъпъ скорбей и печалей, болъзней и страданій: "тяжко бремя на сынъхъ Адамлихъ", говоритъ Премудрый, "отъ дне исхода ихъ изъ чрева матере" до дня возвращенія ихъ въ матернее лоно земли.

Происходя отъ падшаго праотца, мы приняли отъ него гръхъ, какъ нъкое наслъдіе, которое умножаемъ безконечно собственными гръхами, а вмъстъ съ тъмъ подверглись и всей казни, опредъленной правосудіемъ Божіимъ за гръхъ, всъмъ бъдствіямъ многоскорбной и многобользненной жизни и лютой смерти гръшниковъ. Но Господь Іисусъ Христосъ, единородный Сынъ Божій, воплотившійся и вочеловъчивыйся для спасенія нашего, лискупивъ насъ отъ клятвы законныя, бывъ по насъ клятвою", избавивъ насъ отъ гръха, проклятія и смерти своими крестными страданіями и смертію, дароваль намъ святый храмъ Свой, какъ сокросищницу нашего оправданія, освященія и оживотворенія, какъ источникъ утътенія и отрады духовной во время земной жизни и отверстыя врата къ небу по смерти.

Мы являенся въ свътъ сей чадами гнъва и погибели, ибо "въ беззаконіяхъ зачинаемся и раждаемся во гръхахъ". Всъ мы отъ перваго праотца нашего наслъдовали осужденіе смерти, всъ находимся подъ темною областію имущаго державу смерти, сиръчъ діавола. Но въ храмъ Божіемъ уготовано для насъ новое небесное рожденіе, не отъ плоти и крови, но отъ Духа святаго, —баня пакибытія и обновленія духовнаго. Св. церковь, воспріявъ насъ отъ утробы земной матери нашей въ свои матернія объятія, нарекла на насъ святое имя Христово. Знаменіемъ животворящаго креста Христова и силою молитвъ своихъ изъяда насъ



изъ-подъ власти сатанины, сочетала со Христомъ и пріобщила въ чадамъ свъта. Тайнодъйствіемъ св. крещенія возродила насъ въ новую жизнь о Христъ Іисусъ, содълала новою тварію, "созданною во Христъ на дъла благая, да въ нихъ ходимъ", даровала намъ побласть чадами Божінии быти", которыхъ самъ единородный Сынъ Божій не стыдится нарицать Своими братіями. Священнъйшимъ помазаніемъ отъ Святаго низвела на насъ "Дука Божія, дука премудрости и разума, дука совъта и кръпости, духа въдънія и благочестія", и соділала насъ "царскимъ священіемъ, языкомъ святымъ, людьми обновленія", вручила жизнь нашу храненію и заступленію, руководству и наставленію св. ангела хранителя. Словомъ: омыла, оправдала и освятила насъ,содълала изъ гръшниковъ непорочными и святыми, изъ сыновъ погибели-наследниками царствія Божія и блаженства вечнаго. Кавъ были бы мы счастливы и блаженны, если бы во всю жизнь остались столь же чистыми, непорочными и святыми, накими вышли изъ купъли крещенія!

Но, въ несчастію, и по рожденіи нашемъ отъ Духа Божія, корень зла остается въ нашей падшей природъ: "не живетъ бо во плоти моей доброе", говоритъ св. апостолъ, вижду же инъ законъ во удъхъ моихъ, противувоюющь закону ума моего и плъняющь ия закономъ гръховнымъ". Согръщая волею, мы, и по оправдании нашемъ въ прещении, становимся опять повинными суду Божію и всей казни, присужденной правосудіемъ Божіниъ за гръхъ. Отъ сего-то земная жизнь и самыхъ христіанъ отягощается многими скорбями, исполнена многихъ бъдъ и страданій. Доколь им живемь на земль, проклятой въ дълахъ рукъ человъческихъ, дотолъ не можемъ не уязвляться терніями, которыя возращаеть она по повельнію Творца своего. Доколь сами носимъ еще источникъ зла въ своемъ сердце, дотоле не можемъ не подвергаться неизбъжнымъ послъдствіямъ зла въ этомъ мірь -скорбямъ и несчастіямъ. Доколь духъ нашъ не уврачевался совершенно отъ застарълой язвы грэховной, дотоль Врачъ небесный по необходимости употребляеть, по временамь, жельзо и огонь, чтобы язва не сдъдадась неисцельною, чтобы хотя ударами гижва и прещенія своего возбуждать насъ отъ усыпленія гръховнаго и исхищать отъ огня въчнаго. Доколь на нивъ Божіей пшеница ростеть вивств съ плевелами, дотоль и она, вив-

, Digitized by Google

ств съ ними, должна терпеть стужу и зной, подвергаться бурямъ и громамъ. Вотъ почему и такіе люди, какъ апостолъ Павель, сратають въ жизни своей одна бады: "бады во градахъ, бъды въ пустыни", такъ исчисляетъ Онъ испытанныя имъ бъдствіл, — бізды въ ріжахъ, бізды въ мори, бізды отъ разбойникъ, бъды отъ сродникъ, бъды въ лжебратіи". И нътъ конца бъдамъ и скорбямъ человъческимъ, потому что нътъ конца гръхамъ нашимъ. Противъ сего-то неоскудъвающаго источника зла, а вивств и бъдъ и скорбей въ нашемъ сердцъ, для облегчения нашего тяжнаго и болъзненнаго странствованія въ этой странъ изгланія, для призванія и направленія насъ ко пристанищу вфинаго покоя и блаженства на небъ, Господь Інсусъ Христосъ оставилъ намъ неизсякаемый источникъ благодати своея въ Святомъ храмъ Своемъ, даровалъ духовное пристанище и благодатное мъсто усповоенія — въ этомъ дому Своемъ, который есть преддверіе того всеблаженнаго дома Отца небеснаго, гдв пвтъ ни болвани, ни печали, ни воздыханія. Здёсь душа вёрующая всегда обрететь себь отраду и утышеніе, облегченіе и усповоеніе отъ всьхъ тревогь и обуреваній духа, отъ всвую скорбей и печалей житейскихъ.

Теперь, страждеть ли духъ твой отъ множества и тяжести граховъ и беззаконій, сокрушается ль сердце твое сознаніемъ виновности своей предъ страшнымъ и праведнымъ судомъ Божіниъ, такъ что нетъ мира въ костехъ твоихъ отъ лица грехъ твоихъ, нътъ покоя отъ угрызеній совъсти, угрожающей въчнымъ мученіемъ по смерти? Приди, возлюбленный, въ храмъ Божій. Здісь самъ единородный Сынъ Божій, единый "имъяй власть отпущати гръхи", оставиль, какъ драгоцвиный залогь нашего спасенія, эту божественную власть Свою, и ввъриль ее служителямъ Своего храма; исповъдай здъсь всъ гръхи свои предъ Господонъ, въ присутстви Его служителя и строителя таннъ Божінкъ, открой и обнажи всв язвы своей совъсти, всю бользнь своего сердца,-и прінмешь оставленіе гръховъ и прощеніе, благодать оправданія и обновленія жизни: "аще бо исповъдуемъ гръхи наша, въренъ есть и праведенъ, да оставитъ намъ гръхи наша", - такъ свидът ельствуетъ возлюбленный ученикъ Христовъ.

Изнемогаетъ ли духъ вашъ въ борьбъ съ плотію и міромъ, томится ль душа ваша преобледающею силою страстей и похо-

тей, ощущается ль въ сердцъ вашемъ духовная алчба и жажда, которой не утолнетъ и не погашаетъ ничто земное? Придите съ благоговъніемъ въ храмъ Божій; приступите съ очищенною по-каяніемъ совъстію, съ върою и страхомъ Божіимъ къ святъйшему таинству тъла и крови Христовой. Съ причащеніемъ ихъ придетъ и вселится въ васъ самъ Господь Іисусъ Христосъ, со всею полнотою благодатныхъ даровъ Своихъ, со всею святостію и правдою, со всею любовію къ добру и отвращеніемъ отъ зла. Въ немъ обрътете премудрость и разумъ, правду и освященіе, радость и утъшеміе, вседовольство и счастіе, миръ и успокоеніе.

Грозитъ ли гиввъ Божій съ небесе въ накомъ-либо бъдствіи общественномъ? Попуститъ ди прогивванный гръхами нашими Отецъ небесный на согращивщін люди Своя или огнь или мечъ, или гладъ или моръ, или потопъ и всегубительство? Въ храмъ Божіемъ есть унилостивительная жертва тыла и крови единороднаго Сына Божін, Ходатан нашего предъ Отценъ Своинъ: есть соборная, покаянная и умиленная молитва, благопріятная предъ Богонъ. Пусть соберется все множество людей въ храмъ Господень съ искреннимъ поканніемъ и слевами; пусть вознесется адъсь эта свячая богоугодная политва сердцемъ сокрушеннымъ и спиреннымъ, при предлежащей на алтаръ ходатайственной и умилостивительной жертвъ Сына Божія: премилосердый Отецъ небесный, который умилостивился некогда покаяніемъ и молитвою Ниневитинъ и "расканси о зав, еже рече сотворити", тъмъ паче умилосердится надъ достояніемъ Своимъ, изметъ отъ всякаго зла рабовъ Своихъ, уповающихъ на Него.

Отягответь ли надъ квиъ изъ васъ злоба человъческан, клеветы и напасти, зложелательство и вражда? Господь Інсусъ Христосъ дароваль намъ и противъ этого жесточайшаго зла въмірѣ самое дъйствительное, поистинѣ божественное средство-молитву за враговъ и менавидящихъ насъ. Придите въ храмъ Божій, вознесите здѣсь эту молитву предъ крестною жертвою Сына Божія, предъ лицемъ распятаго на крестѣ Господа, молящагосн за своихъ распинателей; вознесите съ такою же любовію и усердіемъ, съ такимъ всепрощеніемъ и миромъ, какъ молились бы за любящихъ васъ сродниковъ, за лучшихъ друзей своихъ и благодътелей; и Духъ Божій ниспослеть духу вашему такой миръ, превосходящій всякъ умъ, котораго не возмутитъ никавая

влоба, исполнить сердце ваше такимь утвшеніемь небеснымь, котораго "никтоже возметь отъ вась"!

Постигнетъ ли кого изъ васъ какан-либо скорбь и печаль? Сокрушится ли сердце ваше отъ тяжкихъ ударовъ бъдствій и несчастій? Спашите подъ матерній кровъ св. церкви. Ей самъ Господь Іисусъ Христосъ далъ право и власть творить молитвы и моленія за вся человъки, и самъ же объщалъ исполненіе ен прошеній. Она не только сама, въ лица своего служителя, будетъ умолять о васъ своего Владыку и Господа, но подвигнетъ на молитву съ собою весь соборъ святыхъ Божіихъ и самую Царицу небесе и земли, пречистую и пресвятую матерь Господа. Какой скорби не утолитъ такая молитва! Какой отрады и утъшенія не прольетъ въ сердце, удрученное печалію! Какимъ свътлымъ лучемъ надежды на милосердіе Божіе не озаритъ и не согрветъ душу скорбящаго!

Утомится ли дукъ вашъ молвою, заботами и попеченіями житейскими, неудачами, потерями и огорченіями, и будетъ какъ горлица, искать себъ мъста покоя? Придите въ храмъ Божій: здёсь услышите божественный гласъ своего Искупителя и Господа: "пріядите ко Мит вси труждающися и обременения, и Азъ упокою вы, возните иго Мое на себе и научитеся отъ Мене, яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ, и обрящете покой душамъ вашимъ". Здёсь св. церковь своими молитвами и ученіемъ, наставленіемъ и примітромъ богоносныхъ мужей облегчить тяжесть души вашей, и наставить вась, какъ жить въ мірь, неприльпляясь къ міру, не павняясь сустою его и не стращася вражды его, какъ живя на земли, порняя мудрствовать, а не земная искать вышнихъ, ндъже есть Христосъ одесную Бога съдна. Она возвъститъ вамъ святый и царскій путь, вводящій въ животъ въчный, въ ивето покол и блаженства: путь смиренія и страха Божія, путь яротости и воздержанія, путь терптнія и благодушія, путь любви и благожеланія но встить, путь самоотверженія и последованія за Христомъ, путь правоты и святости всёхъ намереній и дъйствій. Вступите на этотъ царскій путь, и обрящете истинный повой душамъ вашимъ.

· Изнеможеть ли, наконецъ, самое тело твое въ борьбе съ трудами изнурительными, со стихіями враждебными намъ, и повергнется на одръ болезня? Если не можешь придти, то возведи хоти вворъ твой ко храму Божію, и привови пресвитеры перковныя", да имолитву сотворять о тебъ, помазавше теби освященнымъ елеемъ во имя Господне, — и молитва въры спасеть болящаго, и воздвигнетъ его Господь, и аще гръхи сотвориль есть, отпустятся ему", такъ свидътельствуетъ одинъ изъвозлюбленнъйшихъ учениковъ Христовыхъ.

Впрочемъ, въ продолжение жизни мы можемъ еще находить въкое, хотя только мнимое и обманчивое утвшение и отраду, поменъ заглушать, по крайней мёрё на время, многоразличныя скорби души нашей, то въ сокровищахъ и богатствъ, то въ увеселеніяхъ и удовольствіяхъ чувственныхъ, то въ сроднивахъ и друзьяхъ своихъ. Но вотъ настанетъ страшный, но неизбъиный, всемъ извёстный и никому недовёдомый, всегда ожидаемый и накъмъ не желасный-часъ смертный: изможденное тъло уже недвижимо на одръ, сиятенный духъ готовъ разлучиться съ нинъ и предстать въ другой міръ, предъ лице всевъдущаго Судів. Кто поможеть душ'в нашей въ этоть страшный день и часъ? Никто и ничто въ мірв: вси мудрость человіческая нівав и безгласна предъ таинствомъ смерти; все могущество вемное ничтожно предъ силою повельнія Творческаго: "вемля еси и въ вемлю отъндении, вся любовь и усердіе ближнихъ нашихъ без-сильны онавать намъ какую-либо помощь. Одна чадолюбивая матерь ваша св. церковь не покинеть нась въ это тяжное для насъ время; она только одна и можетъ оказать намъ действиотвительную помощь. Тогда-то, возлюбленный собрать мой, тогда нашпаче обрати взоръ свой ко храму Божію. Оттуда придеть нь тебъ служитель Христовъ; и словонь утвшеній и обътованій свангельских укранить твое сердце, благодатію святвишаго такиства покаянія очистить, освятить и утвердить ватущуюся совъсть твою; молитивми и моленіемъ окрылить твою душу, и поможеть ей совершить благонадежно горый по-жеть свой оть вемли нь небу. Оть храна своего придеть къ тебъ и самъ Господь Інсусъ Христосъ-надежда въ сперти нашей и живеть по сверти нашей въ прочистыхъ Своихъ тайнамъ. Припади къ Нему съ върою и упованісиъ, съ искреннимъ расканнісив и сопрушенною молитвою сердна, съ првикою любовію и полною преданностію всесватой волю Его; сведжинсь съ Нимъ напутственнымъ причащения тъка и прови Его: товда самъ воспріммешь дерановеніе и речешь съ пророкомъ: "аще м пойду посредъ съни смертныя, не убоюся вла, яко Ты, Господи, со мною еси".

Навонецъ, и последній вадожь излетить изъ груди нашей; и последняя нить жизни, державшая еще союзь духа нашего съ плотію, прервется, и бездыханное тело наше предастся тленію. Тогда всв и все, по необходимости, оставять насъ. Но тогдато наипаче не оставить нась чадолюбивъйшая натерь наша св. церковь. Еще разъ принесутъ насъвъ храмъ Божій: и благо намъ, если св. церковь узнаетъ въ насъ тогда истинныхъ чадъ своихъ. Она принесетъ за насъ Отду Небесному святайщую умилостивительную жертву тыла и врови Единороднаго Сына Его-Искупителя и Ходатая нашего; она будетъ унолять, со вовиъ соборомъ върующихъ, своего Владыку и Господа, да милостивъ будеть Онъ въ намъ на стращномъ суде Своемъ, да проститъ намъ вст гртхи наши, да покроетъ вст слабости наши завъсою инлосердія своего, да упоконть духъ нашь въ селенінхъ праведныхъ; она предастъ съ молитвою п благословениемъ самое тъло наше изтернему лону земли на долголътнее усповоеніе до будущаго пробужденія по гласу трубы Архангела.

Такъ, братіе мон, и насъ опустять, наконецъ, въ могилу и эароють землею; и вадъ нами возвысятся могильный холивдостойный памятникъ человъческой бренности. Вспомнитъ ли ито объ насъ тогда? Придетъ ли навъстить нашу могилу и помянуть наше имя въ молитвъ споей предъ Богомъ? Или же не придетъ никто, и мы будемъ дежать тамъ одни, забытые встащ, и самая могила наша сдвлается безыменною въ ряду другихъ безыменныхъ могилъ? Но нътъ мы не одни, если скончвемся въ общении съ св. церковію, въ единеніи въры и любви со встин во Христъ братіями нашими, если будемъ поконться подъ сънію св. храма Божія: насъ не забудетъ никогда, до скончанія въка, чадолюбивъйшая матерь наша св. церковь. Всякій разъ, когда соберутся въ хранъ сей върныя чада ел, когда будетъ приноситься на престоль семь умилостивительная и ходатайственная жертва тыл и крови Единородного Сына Божія, она будетъ прилежно молиться сама и будеть возбуждать къ прилежной молитей всёхъ предстоящихъ здёсь о создателехъ св. храма сего и о вейхъ прежде почившихъ отцикъ и братіяхъ нашихъ здй

лежащихъ. О, какою неизреченною радостю и утвшеніемъ преисполнится душа наша въ другомъ м ръ, когда, призываемая молитвеннымъ поминовеніемъ о ней, предстанетъ здѣсь престолу Божію съ Архангелами и Ангелами предъ Голгооскою жертвою Единороднаго Сына Божін!

Таково, братіе мои, благодъяніе Божіе—св. храмъ. Это отверстыя врата небесныя, чрезъ которыя, и живя на землъ, можемъ восходить на небо ущомъ и сердцемъ своимъ; это тихое и безмятежное пристанище душть нашихъ и въ продолженіе жизни и по смерти. Вотъ почему самъ Госполь Богъ — неописанный и вездъсущій — столько дорожитъ, такъ сказать, земными храмами Своими, что за одно желеніе Давида создать Ему храмъ воздаль ему такими благословеніями, что самъ Давидъ въ восторгъ говорилъ: "что есмь азъ, Господи мой Господи, яко возглаголаль еси о рабъ Твоемъ вдалеко!" Итакъ, да возвеличитъ душа твоя, благочестивый создатель храма сего, Господа, и да возрадуется духъ твой о Бозъ Спасъ своемъ; и этой небесной радости нито же возметъ отъ тебя! Да возблагодарятъ Господа и всъ критекающіе въ храмъ сей, и да возносять выну, вмъстъ съ св. церковію, прилежное моленіе о создатель храма сего! Аминь,

# ВВЕДЕНІЕ.

важность и значение доги атовъ (противътакъ-называемыхъ антидогматистовъ).

(Продолжение).

Б) Въ накой степени несправедливо полагать религію въ одной нравственности, въ такой же степени ошибочно видёть сущность религіи только въ непосредственномъ чувстве безусловной зависимости отъ абсолютнаго бытія и въ проистекающихъ изъ этого чувства сердечныхъ движеніяхъ. Какъ морализиъ, такъ и піэтизмъ, или мистицизиъ, представляють въ одинаковой степени ложное и односторониее воззреніе на существо религіи и въ одинаковой степени противонаучно отрицають или умаляють значеніе и важность умозрительныхъ или теоретическихъ ен началъ.

Шлейермахеръ съ своими ближайшими последователями быль бы вполне правъ, еслибы онъ только указывалъ, вопреки ложнымъ возареніямъ, на важное значеніе сердца въ религіовной жизни. Одушевляя и оживотворяя всё отправленія нашей духовной жизни, сердце действительно является какъ бы душею и религіозной жизни. Ни религіозныя познанія, ни религіозныя дела сами по себе, независимо отъ отношенія къ нимъ чувства, не могутъ служить свидетельствомъ и ручательствомъ нашей религіозности. Истина, поскольку она существуетъ только въ отвлеченной мысли человека, не можетъ быть относима къ самому существу человека: только если истина падаетъ на сердце, воспринимается чувствомъ и сродинется съ нимъ, она становится неотъемлемой принадлежностью нашей личности. Всего

болье это должно сказать по отношенію къ религіозной истинь, которая по самой сущности обращается не въ одному человъческому разуму, но въ цъльному существу человъка. Пока сердде не сроднилось съ религіозной истиной и не отвывается на нее живымъ и горячимъ религіознымъ чувствомъ, образъ мыслей даже многоученаго богослова можетъ имъть направленіе, расходящееся съ религозной истиною. Пусть этотъ иной образъ мыслей не приняль опредъленныхъ очертаній и не сложился въ опредвленную форму, твиъ не женве онъ непремвино существуеть въ душв человека хотя бы въ виде случайно какъ бы авляющихся въ совнаніи представленій и понятій, на которыя, однакожъ, сердце отвывается сочувственно. Чъмъ же должны являться религіозныя дела, если они не истекають и не сопровеждаются живымъ религіознымъ чувствомъ? Очевидно, они точно также нисколько не говорять о религозности человъка и лишены всяваго смысла и значенія. Такія дёла возножны не въ реамгіозномъ человъкъ, но или у презръннаго лицемъра, обиснывающаго другихъ поддъльнымъ благочестіемъ, или у человъка, нажившаго опасную и ужасную привычку механически совершать религіозныя дъйствія. Словомъ, все, въ чемъ только можетъ обнаруживаться религіозная жизнь человака, только тогда способно носить редигіозный характеръ, когда оно исходеть изъ живаго религіознаго чувства и проникается инъ. Поэтому, для человъка нътъ инаго средства судить о религіозности или перелигіовности своей, какъ на основаніи голоса сердца. Конечно, при этомъ предполагается, что человъкъ имъетъ здравыя понятія о редигіозномъ и нередигіозномъ, о добромъ и здомъ и т. д. Ни въ ченъ, говоритъ одинъ психологъ, такъ не высказывается истинный, неподдельный человекъ, какъ въ свожать чувствованіямь. Ни что, ни слова, ни мысли, ни даже поступки наши не выражають такъ ясно и върно насъ самихъ и ваши двиствительныя отношенія къ чему бы то ни было (напр. къ религіи), какъ наши чувствованія: въ нихъ елышенъ характеръ не отдъльной мысли нашего ума, не отдъльнаго ръшенія воли, а всего содержанія души и ел строя. Въ мысляхъ пашихъ мы можемъ сами себя обманывать, хотя бы и ненамъренно, но чувствованія наши скажуть мань, что мы такос: не то, чемь

бы мы хотели быть, но то, что мы такое на самомъ деле 1). Поскольку сердце является показателемъ и выразителемъ строя нашей души, оно и указываетъ, куда склоняется нашъ умъ и чего хочетъ наша воля. Религія, какъ стремленіе человека къ соединенію съ Существомъ высочайшимъ и премірнымъ, нашедшее себе удовлетвореніе въ действительномъ союзе человека съ Богомъ любви и правды, каковымъ союзомъ является кристіанская религія, требуетъ направленія къ Богу всекъ силъ и способностей человеческаго духа. Какъ скоро наши чувствованія не свидетельствуютъ о таковомъ направленіи всего нашего существа къ Богу, а напротивъ, указываютъ на отчужденіе отъ Него, тогда никакія богословскія сведеній, которыми можетъ обладать человекъ, и никакія дела, которыя, повидимому, свидетсльствують о нашей добродетели и благочестіи, не даютъ права считать насъ действительно религіозными.

Такой справедливый взглядъ на чувство нисвольно, однакожъ, не располагаетъ въ признанію истинности взгляда богослововъ Цілейермахеровой школы. Мысль, будто религіозная жизнь сполна исчерцывается пронвленіями чувства и въ этомъ послъднемъ находитъ свой источникъ и своего верховнаго руководителя, не имъетъ для себя ни малъйшихъ основаній и должна быть всецьло отвергнута.

Что редигіозная жизнь не состоить тодько въ редигіовныхъ чувствованіяхъ сердца и не исчернывается ими одними, это подтверждается и опытомъ и здравыми соображеніями. Вопервыхъ, редигіозный человъкъ всегда выражалъ и теперь выражаетъ свою редигіозную настроенность и въ дъятельности правственной. Этой дъятельности сознаніе человъческое усвояетъ отнюдь не какое-либо маловажное значеніе въ редигіозной жизни, но, напротивъ, существеннъйшее и необходимов. Въ той иъръ, въ цакой человъкъ отступаетъ отъ требованій нравственности, онъ считается и нередигіознымъ. Пусть онъ исправно выполняетъ предписываемые редигіозным, общечеловъческое сознаніе готово назвать такого человъка ханжей или лицемъромъ, но не истинно



<sup>1)</sup> Ущинскій. Ом. стр. 70 во 2 т. сочиновін: человінть, какъ предметь воспитанія.

религіознымъ человъкомъ. Судя такъ о дълв, люди имъютъ въ виду то, что если всякая религія налагаеть на человіна ті или другія правственныя обязанности въ отношенія къ Божеству, къ людимъ и ко всему сущему, исполнениемъ которыхъ человъкъ долженъ свидътельствовать свою преданность Божеству, свое почитание Его, свою покорность Ему, то, значить, и дъйствительная религіозность человъка, или его благочестивое настроеніе, не иначе можетъ существовать, какъ при живомъ сердечномъ исполнении воли Божества въ области нравственной человъческой жизни. Разсуждение вполнъ справедливое! Въ самонъ дъль, въ чемъ же человъкъ выразитъ свое благое почитаніе Бога, или свое благочестіе, если онъ пренебрегаетъ волей Божіей и ея требованіями, непосредственно обращенными къ нему? При этомъ условія возможно не благочестіе, а оснорбленіе высочайшаго Существа. Между тъиъ, ученіе, заключающее всю религіозную жизнь только въ сердцё съ его определенными чувствованіями, и заставляеть человъка пренебрегать его нравственной живнью. Объявляя, что религія вовсе не есть только одна нравственная дъятельность, Шлейермахеръ быль бы правъ, но онъ пошель дальше и въ сущности совершенно вытъсниль нравственную дъятельность изъ области религіозной жизни. Тотъ не правильно поняль бы Шлейермахера, кто допустиль бы, будто этотъ протестантскій богословъ могъ какъ либо съ своей точки врвнія дать въ области религіозной живни должное мвсто нравственной доятельности. Если по ученію Шлейериахера пріобрътеніе какимъ-либо путамъ религіозныхъ представленій и усвоеніе важнаго значенія за ними можеть ослаблять или искажать чистоту религіозной жизни, замкнутой въ одномъ сердцв и изъ него только истекающей, то не должна ли съ его точки зрънія и правственная дъятельность производить тоже влінніе на религіозную жизнь? Съ другой стороны, Шлейермахеръ до такой степени считалъ бевразличными и излишними для религіозной жизни какія-либо религіозныя представленія, что высказываль, будто религіозная жизнь можетъ сохраняться въ человъкъ и тогда, когда въ немъ поколеблется и исчезнетъ даже въра въ бытіе Бога и въ загробную жизнь человъка 1). А если такъ, то



<sup>\*)</sup> Reden über die Religion. Seit. 152.

почему же не должиа и не можетъ существовать религіозная жизнь совершенно независимо отъ нравственной дъятельности? Шлейермажеръ устраняль эту последнюю уже темъ однимъ, что не придаваль никакого значенія религіознымь представленівмь. Уже было повазано, что правственная жизнь возможна только додъ условіемъ обладанія такимъ или инымъ міровозэрвніемъ. Если же для Шлейермахера это последнее въ деле религіозной жизни безразлично, то чемъ же тогда определится нравственная дъятельность? Чувство само по себп не въ состояніи служить опредъляющимъ началомъ для нравственной дъятельности безъ понятій о добромъ и зломъ, утверждающихся на извъстномъ міровозаржніи. Чувство, взятое само по себъ, не только не дурно и не хорошо, не правственно и не безправственно, но оно даже въ дъйствительности и не существуетъ: оно-не болъе, какъ достояніе отвлеченной мысли человіна. Еслибы даже ны взяли не чувство вообще, но опредъленное какое-либо чувство, и тогда одно оно не можетъ служить источникомъ и руководителемъ нравственной жизни. Чтобы само это чувство было явленіемъ правственнымъ, требуется то, чего въ немъ одномъ само по себъ нътъ. Какъ же можетъ быть руководителемъ и источникомъ нравственности то, что требуетъ еще своего правственнаго оправданія? Нравственная жизнь, исходищая изъ одного чувства и имъ однимъ руководимая, не можетъ быть и правильною, еслибы она и существовила. Исторія піэтизма и мистицизма вполив оправдывають такой взглядь. Съ одной стороны, піэтисты и мистики отличались страннымъ ригоризмомъ, в, съ другой, нравственной распущенностью. Ригористамъ вазалось, подъ вліянісмъ ихъ своеобразно настроеннаго сердца, что между мірскимъ и божественнымъ существуетъ непроходимая пропасть и непримиримая противоположность. Видимая природа была для нихъ не болье, какъ носительницей божественнаго проклятія, а не отраженіемъ премудрости, всемогущества и благости Божіей. Тъло и духъ они представляли, какъ двъ противоположности въ чисто манихейскомъ смыслъ. Наука, искусство, поэзія казались для этихъ мечтателей выраженіемъ зла и противленіемъ Богу. Даже торговля, промышленность и т. д. отнесены были ими въ области гръха. Не говоря уже о канихъ-либо другихъ удовольствіяхъ и радостяхъ жизни, даже хожденіе въ гости и т. под. казалось имъ безиравственнымъ. Какъ они смотрели на бракъ и вообще на привязанности семейныя и общественныя, и говорить нечего: все это гръхъ, зло. Что они отстранялись отъ всякаго служенія обществу и всякой общественной двятельности ради всецвлаго погруженія въ созерцаніе Божества, которое у нихъ естественно принимало пантеистическій характеръ, это ясно само собою. Это были аскеты самые ирачные и суровые, съ пессимистическимъ взглядомъ на все. Кто понимаетъ христіанскій аскетизмъ 3), тотъ видитъ, что аскетизмъ піэтистовъ и мистиковъ протестантскихъ не имъетъ ничего общаго съ истинюхристіанскимъ аскетизмомъ. Эти протестантскіе аскеты всего ближе къ индійскимъ аскетамъ. И всв эти странности чистоязыческаго характера происходили у піэтистовъ и мистиковъ изъ того, что они жили только чувствомъ и видели въ немъ одномъ единственнаго руководителя своего. Чувство таково по своей природъ, что оно хочетъ слиться съ любимымъ предметомъ и какъ бы исчезнуть въ немъ, забывая все остальное, чего требуетъ даже этотъ самый предметъ, при чемъ у человъка, живущаго только чувствомъ и избравшаго его единственнымъ своимъ руководителемъ, естественно ослабляются иныя законныя и идеальныя потребности и стремленія и извращаются здоровыя понятія и представленія о вещахъ. Слушаясь только годоса и указаній чувства, другіе піэтисты и мистиви, согласно съ индивидуальной ихъ настроенностью, вибсто суроваго антихристіанскаго аскетизма впадали въ противоположную крайность-въ нравственную распущенность. Такъ, изъ протестантскихъ мистиковъ Гихтель положительно отличался распутной жизнью и всяческой безиравственностью. Несмотря на это, ни онъ, ни его сторонники не видъли въ этомъ ничего дурнаго: Гихтель серьезно считался за образецъ добродътели. Эта половая распущенность и всяческая безиравственность, напоминающая нъкоторыхъ гностиковъ, считалась даже средствомъ къ потушенію чувственных инстинктовь и къ убійству плоти. Отъ



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Взглядъ на христівнскій аскетизиъ выраженъ нами: 1) въ нашемъ сочиненіи: христійнство и буддизиъ со стороны ихъ нравственнаго идеала (стр. 237—286) и 2) въ мартовской ки. "Правосл. Обозрінія" 1875 года.

того-то, последователи Гихтеля не стеснялись величать себя антельскими братьями. Не зная ничего выше и върнъе руководства собственнаго ихъ сердца, мистиви доходили до того, что не считали нужнымъ даже молиться о прощеніи имъ гръховъ и на своихъ религіозныхъ собраніяхъ расиввали веселыя пъсни. Если неоспоримо, что о высокой нравственности человъка лучше всего можно судить по скромному взгляду человъка на самого себя и по его строгому отношенію въ себъ самому, то каковыми же въ нравственномъ отношении должны представляться эти люди, хотя бы они и не были томъ, чомъ является въ исторіи личность Гихтеля? Еслибы піэтисты и мистики руководились въ своей жизни религіозными представленіями, какія даются православнымъ христіанствомъ, а не сводили все дело къ голосу ихъ чувства, тогда не было бы и указанныхъ прискорбныхъ явленій въ ихъ нравственной жизни. Погрышая противъ воли Божіей, подобно остальнымъ людямъ, они по врайней мъръ понимали бы свое настолицее состонніе и не возводили бы въ норму уродливыхъ и патологическихъ явленій.... Не тъмъ однимъ противорвчитъ исторіи и непосредственному наблюденію ученіе Шлейермахера, что оно вытъсниетъ нравственную дъятельность изь области религіозной жизни. Общечеловъческое сознаніе не знаез ъ ни одной религіи, которая бы не предлагала человъку совокулности техъ или другихъ религіозныхъ представленій о Божестре и объ Его отношеніяхъ въ міру и въ человъку. Уже не говори о вакихъ-либо историческихъ религіяхъ, или религіяхъ дикихъ народовъ, не выступившихъ еще на поприще исторической жизни, даже крайнія мистическія секты имфють извёстныя представленія о Божествъ и объ Его отношеніяхъ къ существующему внъ Его. Проповъдуя ту или другую религіозную доктрину, основатели и провозвъстники ея до тъхъ поръ не считаютъ своими последователями техъ или другихъ людей, пока они не примутъ по крайней мъръ главнъйшихъ положеній даннаго ученія. Самое стараніе проповъдниковъ религія покорить себъ сердца слушателей проистекаетъ изъ желанія наиболье рышительно и безповоротно обратить въ проповедуемому умы ихъ. Возвещая какое либо религовное учене, проповъдники его стараются понязать разумность этого ученія и неразумность того, что досель принимала за истину мысль слушателей, при чемъ прежде

всего обращается внимание на умоврительныя начала учения. Не значитъ ли это, что эти начала имъютъ самое важное значеніе въ религіи, выражая самое существо ея? Для общечеловъческаго сознанія религіозныя представленія нвляются вовсе не твиъ по своему существу, чвиъ они считаются у Шлейермахера. Этоть последній въ религіозныхъ представленіяхъ видить не иное что, квиъ только олицетворенія или символы сердечныхъ чувствованій 1). Люди видять въ своихъ религіозныхъ представленіяхъ представленіе о томъ, что действительно существуетъ независимо отъ человъческаго сознанія и вив его и что обладаетъ такимъ же реальнымъ бытіемъ, каковымъ обладветъ и человъкъ, существующій только по воль и благости этого высочайщаго и независимаго бытін. Явись въ людихъ увъренность, что въ ихъ религіозныхъ представленіяхъ свазываются только pia desideria ихъ сердца, т.е. пожеланія этого послъдняго, а не дъйствительно существующіе предметы, поскольку они такъ или иначе, естественнымъ или сверхъестественнымъ путемъ, познаны и постигнуты человъкомъ, тогда для людей сполна исчезла бы всявая религіозная жизнь. Увиренность людей, что ихъ религіозныя представленія суть не простыя олицетворенія сердечныхъ чувствованій, а такъ-сказать образы предметовъ двиствительныхъ, носящие въ доступной степени черты свойственныя этимъ последнимъ, - эта уверенность держится на такихъ основаніяхъ, которыя не могутъ быть поколеблены. Человъчество справедливо убъждено, что не существовало бы въ человъкъ и самаго религознаго чувства, еслибы Богь не открывался какъ-либо человъку и не давалъ Себя познать. Да и психологическое знаніе свидътельствуеть, что наши представленія всегда относятся въ какому-либо реально существующему предмету, выражая его съ доступныхъ человъку сторонъ, или если и къ воображаемому, но непремънно къ такому предмету, который заключаеть въ себъ черты и особенности дъйствительно существующихъ предметовъ. Значитъ, человъчество не точько видить нъ религіозныхъ представленіяхъ первосте-

<sup>4)</sup> Кантъ точно тлиже видить вы религіозныхъ представленіяхъ не болье какъ олицетворенія правственныхъ понятій и отношеній. Значить, сказанное противъ Шлейермахера относится и къ Канту.

печную принадлежность религіи, но и считаетъ ихъ справедливо не пустыми произвольными олицетвореніями или символами собственныхъ состояній, но представленіями, выражыющими въ возможной и доступной степени свейства и природу того, что составляеть предметь религіовнаго почитанія и поклоненія. Только при такомъ взгляде на свойство религіозныхъ представленій и возножно существованіе религія въ роді человіческомъ. Далье, еслибъ Шлейермахеръ быль правъ, полагая религию только въ чувствъ, тогда ему не пришлось бы опредълять ее, какъ чувство безусловной зависимости отъ абсолютнаго бытія. Понятіе о зависимости есть понятіе объ опредвленныхъ и дознанныхъ уможъ отношеніяхъ между какими-либо предметами. Здёсь такимъ образомъ есть уже элементъ знанія. Безъ этого последняго не можетъ быть и чувства зависимости. Развъ можно, въ самомъ двяв, чувствовать нашу зависимость отъ чего-либо, не сознават и не представляя предмета, отъ котораго мы зависимъ и не проследивъ его действительныхъ отношений къ намъ? Не обходимо въдь прежде всего знать, что существуетъ такой-то предметъ и что наща жизнь и двятельность такъ или иначе условливается бытіемъ или вліяніемъ его, и только тогда въ насъ явится и чувство зависимости. Смотри по тому, какого рода м объема завасимость мы усмотримъ между такимъ-то предметомъ и нами, и зависимость эту будемъ считать великой или малою, всегдащией или случайной, требующей устраненія или напротивъ, благоговъйнаго подчиненія. Чтобы назвать предметъ. отъ котораго иы зависимъ, абсолютнымъ бытіемъ, мы предварительно должны немало поразныслить о томъ, что мы видимъ непосредственно и что можеть или должно лежать за этимъ видинымъ. Значитъ, самъ Шлейермахеръ даетъ то, важность чего онъ отрицаетъ. Наконецъ, тогда только можно было бы утверждать, будто религіозная жизнь всецьло исчерпывается однимъ только чувствомъ или сердцемъ, когда степенью чувства религіознаго опредваялась бы стецень религіозности или благочестія человъка. Но развъ сильное религіовное чувство есть свидътельство и ручательство истинной религіозности человъва? Конечно, нътъ. Вопервыхъ, можно указать не мало религіозныхъ Фанатиковъ, которые отличались сильнымъ и могучимъ религіознымъ чувствомъ, но благочестие которыхъ подлежитъ закомному и неотвратимому сомивнію. Раздъляя точку зрвнія Шлейермахера, люди должны были бы возвести въ идеаль религіозности множество турецкихъ религіозныхъ изувъровъ, доказавшихъ самыми вопіющими дъяніями силу своего религіознаго чувства, дошедшаго до вершины фанатизма. Съ другой стороны, сила чувства часто вовсе не зависить отъ самаго человъка, а опредъляется его темпераментомъ, организаціей и т. д. Какъ же можно измърять религіозность человъка тъмъ, что не въ его власти? Могла ли бы въ этомъ разъ религія сохранить и свойственный ей характеръ всеобщности? Такимъ образомъ, ученіе Шлейермахера, будто религія состоитъ не болье, какъ только въ извъстныхъ чувствованіяхъ, съ разныхъ сторонъ разоблачаетъ свою несостоятельность.

Психологическое знаніе раминтельно разрушаеть и ту высль Шлейермахера, будто религіозность человъка беретъ свое начало въ чувствъ, -- и при томъ въ одномъ только чувствъ. Чувство не есть самостоятельное исихическое явленіе, возникающее въ душъ отдъльно, само по себъ, а лищь сопровождаетъ сознаваемое человъкомъ дъйствіе и вліяніе на душу или представленій и мыслей, или предметовъ и явленій. Чувство, взятое отдъльно отъ всего того, чему оно сопутствуеть, есть отвлеченность, и въ этомъ видъ въ дъйствительности не существуетъ. Поэтому, чувство симо по себъ и не есть что-либо религіовное нли нерелигіозное, хорошее или дурное, тонное или грубое, возвышенное или визкое, правственное или безправственное. Такимъ или инымъ оно нвляется только смотря по представленію или мысли, которын сопровождаются чувствомъ <sup>5</sup>). Возникновеніе спеціально религіовнаго чувства возможно, значить, только при дъйствіи на душу или Божества или религіозных представленій. Это чувство, вопреки ложному мивнію Шлейерна хера, не есть что-либо, само собою возникающее помимо указанныхъ условій. Положинь, часто говорится, что человінь сердцемь угадываетъ или видитъ истину. Но кто же понимающій доло, подумаеть, что такой взглядь обязываеть приписать сердцу вакое-то ясновидение, каную-то познавательную деятельность? Мивніе, будто сердце способно непосредственно познавать пред-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Стр. 77 и 79 въ сочинении Кавелина: Задачи психологии. Спб. 1872.



меть или угадывать истину, составляеть следствіе недостаточнаго психологическаго наблюденія и анализа. Невыработанныя, неустановившіяся представленія, не вполив еще развившіяся, неопредвленныя мысли тоже сопровождаются чувствомъ. Различіе между ясными и ненсными представленіями и мыслями состоить въ томъ, что первыя несравненно легче отличить отъ чувства, чемъ последнія. Эта-то трудность различить невыясненную мысль, неопредвленное представление отъ возбуждаемаго ими чувства и подало поводъ приписывать последнему вещій характеръ, т.-е. способность познавать предметъ или угадывать истину. На самомъ же дълъ чувство неспособно ни въ какому познанію или анализу. Когда въ словъ Божіемъ приписывается сердцу уразумъніе чего-либо (Второз. 8, 5), познаніе (Іис. Нав. 23, 14) и т. д., то этимъ вовсе не приписывается уму познающая дъятельность: Слово Божіе этимъ указываетъ лишь на близость человъческому сердцу познаннаго человъкомъ и на важное значеніе для человіческой души таковаго живаго познанія. Самъ Спаситель усвояетъ сердцу человъчесному способность производить и помышленія добрыя или злыя, смотря по настроенію сердца (Лук. 6, 45). Но значить ин это, будто Спаситель объявляль сердце какою то повнавательною силою? Отнюдь нътъ. Слова 1, Христа примънительно къ предмету нашей ръчи должно понимать въ следующемъ смысле: сердце, чуткое и воспримчивое въ добру, неприкованное своими симпатіями преимущественно къ временному и дурному, способное, напротявъ, тяготъть къ къ безконечному и прекрасному и навыкшее находить въ этомъ для себя лучшую пищу, располазаеть и унъ въ наиболъе твердой въръ въ живаго личнаго Бога, какъ Творца и Проимслителя; наоборотъ, сердце, настроенное противоположнымъ образомъ, въ состояній незамітно, мало-по-малу, отвращать и умъ отъ віры, склонять его въ колебаніямъ и сомнанівиъ и влечь въ признанію за истину ученій, по своему существу соотвітствующихъ направленію чувства. Но въ какомъ смысле сердце признается способнымъ и къ такому дъйствію на умъ? Не болье, какъ въ качестве воплотителя и выразителя того настроенія, которое слагается въ душв человвка, какъ результата всего того, что человъкъ передумалъ, перечувствовалъ и пережилъ. Понимаемое въ этомъ смыслъ, т.-е. какъ извъстное настроение всего чело-

въка, сердце дъйствительно является виновникомъ того, къ какому міровозарвнію человви предрасполагается. Чвив чище и возвышениве сердце, твив оно вообще наиболве благопріятствуетъ принятію умомъ христівнского міровозарвнія, в чвиъ низмениве и грубве, твив оно наиболве распологаеть къ матеріалистическому напр. строю понятій. Глубокая психологическая истина, высказанная Спасителенъ, находитъ себъ отголосокъ и въ мивніяхъ трезвыхъ мыслителей. Такъ, натуралистъ Веберъ объясниетъ распространенность натерјализма следующимъ образомъ: "въ настроеніи людей мы имвенъ главнымъ образомъ влючъ въ уразумению того удивительнаго неления, что такое несостоятельное въ теоретическомъ отношении и такое неутвшительное для человъчества учене, напъ матеріализиъ, не только не отвергнуто съ негодованіемъ, но и выхвали тоя, какъ благопріобратеніе торжествующей науки. Человаку вообще свойственно считать за истину то, что поблажаетъ его наклонностямъ. А что можетъ быть для него пріятние какъ не освобожденіе отъ всёхь вижшнихъ и внутреннихъ узъ, сдерживавшихъ до сихъ поръ проявление этихъ наклонностей въ должныхъ границахъ ")? Все это выше всякаго сомития. Нужно ли замъчать что то или другое настроение только благоприятствуетъ нринятію извъстныхъ ученій, но само не создаеть и не можеть создавать никанихъ представленій и понятій, религіозныхъ или нерелигіозныхъ? Такимъ обравомъ, слова І. Христа, будучи глубочайшей истиной, какъ указаніе на важность преобладающаго въ человъкъ настроенія для принятія того или другаго ученія, отнюдь не благопріятствують тому мивнію, будто само Слово Божіе усвояетъ сердцу, какъ способности чувствованій, познающую дъятельность. Да и можно ли думать, будто сердце гдъ-либо въ свящ. Писаніи разспатривается, и какъ познающая способность, коль своро имъется надлежащее знаніе и пониманіе св. Писанія? Только невъдъніе Слова Божін или преднамъренно ложное истолкованіе его можеть утверждать, будто Шлепермахерово возарвніе находить себв опору въ библейскомъ возарвнім. Пртв. Слово Божіе нигат не учить, что чувство способно повнавать предметы и угадывать истину, а чрезъ то оно благопріятству-

<sup>9)</sup> Die neueste Vergötterung des Stoff. 1859. Seit. 13-14.

етъ тому справедливому мижнію, что религіовныя чувствованія возникаютъ не иначе, какъ подъ влінніемъ религіозныхъ представленій <sup>7</sup>). Какъ мы видёли, противъ этого не долженъ бы спорить и самъ Шлейермахеръ, какъ скоро и его минио-религозное чувство-именно чувство зависимости существуетъ не иначе, какъ при представленіи объ абсолютномъ бытіп и его отношенім къ человіку. Сообразно съ тімь, что именно усмотрівль Шлейермахеръ во взаимныхъ отношенияхъ между безусловнымъ и условнымъ, между безконечнымъ и конечнымъ, онъ такъ поныть и сущность, т.-е. содержание своего религовного чувства. Значить, и у него чувство религіозное, какъ бы онъ его ни понималь, возникаеть подъ вліяніемь представленія. И по скольку его представление объ абсолютномъ быти лишено всякаго религіознаго характера, постольку и самое чувство не имветъ ничего общаго съ двятельнымъ религіознымъ чувствомъ. Вначитъ, каковъ источникъ, таково и то, что изъ него проистекаетъ. Вэглидъ Шлейермахера на дъло по своей сущности таковъ, что онъ нисколько не отличается отъ того, что дается и матеріалистическимъ ученіемъ. Вёдь и матеріализмъ предлагаетъ своего рода ученіе объ абсолютномъ бытін, усиктривая это абсолютное въ матеріи. Чэмъ же Шлейермахерово абсолютное отличается отъ матеріалистическаго? Развъ только одной неопредъленностью. Не скорве ли матерівлизмъ должно признать религіею? Подчинивъ свой увъ этой доктринъ и проникнувшись ею, человъкъ можетъ испытывать и чувство своей ръшительной зависимости отъ природы, ея силъ и законовъ, такъ какъ эта доктрина болве, чвив какая-либо другая, говорить о нашей безусловной вависимости отъ указанныхъ предметовъ. Между темъ странио было усвоять матеріалистическому ученію религіозный характеръ, а воспитываемому имъ этого рода чувству-значение ре-

<sup>7)</sup> Эти чувствованія могуть возникать и подъ дійствіемъ Божества на душу человіка. Но какимъ образомъ? Человікъ сознасть это дійствіе, осмысливая и опреділяя для чувства природу и свойства дійствующаго субъекта. Нока равумъ неосмы слить впечатлінія, произгодимаго на человіка Богомъ, и не пріобрійтеть понятія о дійствующемъ, чувство остается безпредметнымъ, а слід, и не религіознымъ. Да самое и дійствіе Бога на душу человіка обніжаеть ис сердце только, но и умъ и волю. Иначе думать значило бы пририсывать Богу дійствія недостойныя Его и безцільныя...

лигіознаго чувства. На такую странность никто, конечно, и не отважится. А если такъ, то не зависить ли это именно отъ того, что въ матеріализмъ странно было бы искать хоть какую-либо твиь религіозныхъ представленій? Что религіозное чувство возникаетъ только подъ вліяніемъ религіозныхъ представленій, это странно было бы и оспорявать. Религіозное чувство, какъ таковое, прямо указываетъ что оно не есть что либо безпредметное: предметь ero — Богъ. Если у человъка пъть никакого представленія о Богъ, то какимъ же образонъ заговоритъ его чувство и заволнуется въ отношении къ тому, чего не существуеть для человъческого сознанія? Это значило бы тоже самсе, что чувствовать страхъ или радость тогда, когда нътъ ничего такого, что возбуждало бы эти чувства. Положинъ, ны инотда говоримъ: безпредметная тоска, безпредметная печаль и т. под. Но развъ неизвъетно, что въдъйствительности ничего подобнаго не существуеть и что важущееся намъ безпредмет. нымь вызывается на самомъ дъл вещами дъйствительными или представленіями о нихъ. Развѣ тотъ, который лишенъ всякихъ религіозныхъ представленій, испытываль когда-нибудь что-либо въ родъ религіозныхъ чувствованій? Шлейернахеръ говорить, будто и утратившій веру въ бытіє Божіє можетъ обладать религовнымъ чувствомъ. Такъ говорить не значитъ ли утверждать нвито въ родв того, что напр. похоронившій отца можеть испытывать въ это же время радость непосредственнаго свиданія съ нымъ. Очевидно, Шлейериахеръ подъ религіознымъ чувствомъ разумветь то, что не имветь инчего общаго съ нимъ. Происходя нодъ вліннісиъ религіозныхъ представленій, религіозное чувство опредъляется ими и со стороны своего содержанія. Обращаясь въ исторіи религій и останавливансь вниманіемъ на нынъ сще существующихъ религінхъ, мы видимъ, что смотря по тому, какъ именно представляють люди Божество и Его отношеніе къ міру и человъку, и сердце ихъ высказывалось и высказывается то въ техъ, то въ другихъ чувствованихъ, направлевныхъ къ Божеству. Разпообразныя представленія о Богв и его отношени къ міру и человъку вызывають въ людяхъ то чувство рабскаго страха передъ Божествомъ, то чувство дътской любви, то чувство благоговънія, то чувство умиленія, то другія какія-либо чурства. Даже последователь одной и той же

религін, напр. христіанской, можеть испытывать и действительно испытываетъ разнообразныя религіозныя чувствованія въ отношения въ Богу, смотря по тому, на чемъ именно въ данное время онъ останавливается своей мыслыо, представляя Бога, воторый есть и Творецъ его, и Промыслитель, и Искупитель, и Освятитель, и верховный Судія. Смотря по характеру человъческаго представленія о Богъ, это представлен е, говоря человъку о его зависимости отъ Бога и возбуждая чувство этой зависимости, въ тоже время способно вызывать и дъйствительно напр. въ христіанина вызываеть и чувство своего рода свободы и саностоятельности въ извъстныхъ отношенияхъ. А если такъ безусловно необходимы религіозныя представленія для пронвленія и самаго характера религіознаго чувства, то гдъ же и основаніе для мысли Шлейериахера о вполив самостоятельномъ и независимомъ происхождении и характеръ религознаго чувства? Не остается ли первенствующая и опредъляющая роль въ редигіозной жизни за редигіозными представленіями или умозрительными началами?

Руководственное значеніе этихъ началь, исное уже изъ предыдущаго, подтверждается какъ твиъ, что въ противорфчие съ собою говорить Шлейериахеръ, такъ п инымъ образомъ. Навыван ложными иныя религіи, а христіанскую — абсолютно истинною, Шлейермахеръ самъ остроумно донавываетъ, накое руководищее значение въ религи имъютъ ен умоврительные принципы. Христіанство у Шлейернах сра предпочитается безусловно предъ всвии религіями за его возвышенное и чистое ученіе о Богь. Но не вначить ли это объявлять крптеріумомь для опредвленія достоинства религіи умозрительныя начала, лежащія въ ен основанія? Это вит всякаго сомитнія. Между ттить, еслибы Шлейериахеръ при опредвленіи сравнительнаго достоинства религій избралъ критеріуномъ чувство, какъ это согласно съ своимъ ученіемъ онъ обязывался сделать, тогда онъ не имель бы решительно никакого основанія ставить какую-либо одну религію выше или ниже другой и долженъ быль бы всв религія признать одинаково хорошими. Въ самомъ дълъ, между чувствами единственное различіе можетъ состоять только въ относительной слабости или силъ ихъ и въ искренности или поддъльности. Понятіе истинности въ чувствамъ рішительно неприложимо. Какъ

фактъ, и самое мизкое чувство, и самое высокое одинаково нетинны. Значить, принимая ибриломъ достоинства религіи чувство, пришлось бы отвазаться отъ признанія какой-либо религіи болъе истинною или безусловно истинною. Тогда религіи со стороны своего относительнаго достоинства определянись бы смотря потому, слабое или сильное религіозное чувство способны онъ вызвать, такъ какъ искренность или неискренность не можеть по понятной причинь входить въ предметь равомотрымія. Уже не говоря о томъ, что слабость или сила чувства условливаются нередко индивидуальными особенностями человека, трезван мысль должна признать, что сильное чувство можетъ имътъ достоинство не потому, что оно снавное, а потому, къ вакому предмету оно относится или чемъ именно вызывается. Полагая существо религіи только въ чувствь, теряемъ всяную возможность оценки различных религій со стороны внутренняго достоинства ихъ. Эта оценка делается для Шлейермахера невозможною и потому, что онъ видитъ въ религіозныхъ представденіяхъ не иное что, какъ только одицетворенія или символы техъ или другихъ религіозныхъ чувствованій. Если таковы по своему происхожденію религіовныя представленія, то, значить, и объ относительномъ достоинствъ ихъ должно судить на основаніи достониства тёхъ чувствованій, которыя въ нихъ:одицетворяются или символизируются. А такъ какъ было поназано, что на основаніи чувствованій, взятыхъ самихъ въ себъ, нельзя основывать напихълибо приговоровъ объ относительномъ достоинствъ религій, кокъ бы онъ противоположны ни были между собою, то для Шлейернахерова возэрвнія окончательно исчезаетъ всякое различіе между какими бы то ни было религіями по ихъ достоинству. Называн же, въ противоръчіе съ саминъ собою, христівнскую религію абсолютно высшею, Шлейермахеръ твиъ саныиъ указываетъ, на что именно должно обращать особое внимание при опредъления относительного и безотносительнаго достоинства религій. Но если здёсь именть первостепенное вначение вачество религиозныхъ представлений, лежащихъ въ основанів наждой редигін, то, значить, и въ своей редигіовной жизни человъкъ долженъ руководиться прежде всего религіозными представлениями и уже сообразно съ ними настраивать и навравлять самое сердце. Вёдь не въ томъ состоитъ достоинство

и норие религозной жизни, что человых воспитываеть въ себы и поддерживаетъ чувства благоговънія, покорности, страка, благодарности, любви въ отношеніи къ Божеству, какъ бы оно ни понималось. Пусть человъкъ въ сильнъйщей степени и возможно чыще переживаетъ со всей искрепностью эти чувство, но жакъ скоро эти чувства питаются въ отношении къ тому, что не есть истинное божество и отнюдь не можеть быть таковымь, то и эти чувства не будутъ инфть спысла и могутъ служить развъ только иъ оскорблени истиннаго Бога. Но что же укажетъ человъку на то, какъ онъ дурно прилагаетъ свои чувства? Очевидно, не чувство, такъ какъ оно не одарено способностью размышлять, оцвинвать наличныя представленія и въ случав ошибочности ихъ совдавать или принимать отвив новыя правильныя представленія. Наоборотъ, поскольку оно свывлось съ ложнымъ представлениемъ о Богъ, сердце способно сноръе явитыся препятствіемъ къ принятію истиннаго ученія о Богв. Что чувство, иввестнымъ образомъ сложившееся, вредно вліяеть на строй мышленія и на направленіе мысли человъческой, это выше всякаго сомивнія. Когда чувство бываеть на сторонв какоголябо ваблужденія, необходимы значительныя усилія, чтобы, и постр лже негличнятя чокозотечествя нетрпости кокихр-чиро представленій и понятій, внести въ человъчесное сознаніе здравыя понятія и представленія. И въ жизни самихъ христіанъ не чувство должно руководить религозной жизнью, а христівнскія религіозныя представленія. Чэмъ върнюе и безупречиве христіанинъ воспринять разумною своей върою преподаваемое церновью уповрительное ученіе, тапъ больше для него возножности правильно понимать духъ истиннаго христіанскаго благочестія и сообразно съ этимъ направлять религозныя свои чувствованія. Не имъя же надлежаще воспринятыхъ христіанскихъ религіозныхъ представленій, имъющихъ значеніе догмы, какъ человыть можеть опознаться въ своихъ религіозныхъ чувствованіяхъ, определить ихъ достопиство, видопаненить один, вызвать другія? Будучи предоставленъ въ своей религіовной жизни водительству долько одного религіознаго чувства, человъкъ также могъ бы заблудиться и запутаться, какъ способенъ заблуждаться и запутываться въ отношенияхъ къ своимъ ближнимъ человъкъ, который руководствуется только симпатіями и антипатіями

своего сердца безъ изученія людей и безъ понятія о нихъ. Можно сказать решительно, что еслибы религіозная живнь была предоставлена руководству одного чувства только, то была бы въ концъ концевъ разрушена сполна. Непримиримость истинюрелигіозной жизни съ исилючительнымъ преобладаніемъ въ ней чувства, какъ единственнаго руководищаго начала, видиве всего на врайнихъ піэтистахъ и мистикахъ. Піэтизиъ и мистициямъ. разрушая истинно-правственную жизнь, разрушаетъ и религію. Достаточно обратить вниманіе только на представителей русскихъ мистическихъ сентъ, чтобы видъть, какое разрушительное вліяніе на религіовную живнь производить отреченіе отъ христіанскихъ религіозныхъ представленій и руководительетво одними чувствованіями. Отбросивъ признаніе христіанскихъ догнатическихъ истинъ, наши русскіе инстики весьна последовательно отвергають Свящ. Писаніе и Св. преданіе, таннства, іерархію, богослуженіе, - словомъ весь церковный институть. Какой решительностью отличаются наши здополучные инстики въ отрицани того, что само собою предполагается христіанскимъ догиатическимъ ученісмъ, такой же решительностью они выдаются и въ томъ, что они признать должны были, вслъдъ за отрицаніемъ православно-христіанской догмы, въ своемъ стренленін въ личномъ чувстві обрасти общеніе и единеніе съ Богомъ. Представители нашихъ мистическихъ сектъ дошли до того, что утратили самое понимание различия между Вогомъ и человъкомъ. Въ самомъ дълъ, чъмъ, какъ не Богомъ, для нашихъ хаыстовъ является врестьяненъ Данило Филипповъ, взятый въ солдаты и за темъ бежавшій? Кощунственно называя себя господомъ-саваовомъ, втотъ врестьянивъ такъ говоритъ о себъ: <sub>п</sub>я есмь Богъ, пророками предсказанный и вторично сошедшій на вемлю для спасенія рода человъческаго, я нътъ другаго бога кромъ меня в). У тъхъже хлыстовъ другой крестьянинъ Иванъ Тимофеевъ Сусловъ, столь же кощунственно выдается за сына Божін-І. Христа. Хлысты не усомнились назвать и крестьянскую девку святейшимъ именемъ Богородицы. Такін же вопіющій дикости встрачаются и у скопцовъ. Здась орловскій кре-

<sup>7)</sup> См. опыть исторического обозрвнія мистических секть въ Россіи въ 4 т. за 1867 г. и во 2 т. за 1868 годт "Трудовъ Кіев. Дух. Академін".



стьянинъ, Кондратій Селивановъ, выдается смёло за Христаискупителя и привнается родившимся отъ Пресвятой Дввы Марін по нантію св. Духа, другимъ божествомъ считается тульскій крестьянинъ Александръ Ивановъ Шиповъ, а матушкою царицей небесной, начальницей всего спасенія, престыянка Акулина Ивановна. Что можеть быть безспысленные и безправственные этого безбожнаго ученія, поставляющаго сектантовъ ниже явычниковъ, невъдавшихъ христіалского ученія? Въ сущности это чистьйшій нигилизмъ, т.-е. отрицаніе религіи и опредъляемой ею правственности. И, однакожъ, не даромъ всв крайніе піэтисты и мистики, вивсто двиствительного благочестія, приходять къ такому же гнусному нечестію вли по крайней маръ близки къ нему. Такое пантенстическое обожествление человъка есть прамой результать отверженія православно-христівискихь религіозных представленій и руководства въ религіозной жизни однимъ только чувствомъ. Отчасти можно уяснить, какимъ именно образовъ все вто благопріятствуетъ возникновенію такихъ чудовищныхъ представленій. Руководящійся однивъ только чувствомъ въ дълъ религіи естественно отрицаетъ въ своемъ стремленіи къ общенію и единенію съ Богомъ всическія вившнія посредства. Собственное чувство - вотъ единственный органъ, посредствомъ котораго всякій прямо вступаеть въ общеніе съ Богомъ и получаеть отъ Него все потребное. Что должна производить такан жизнь въ чувствъ и для чувства? Вопервыхъ, когда мы чувствуемъ что-либо, то не только не поставляемъ передъ собою предмета, какъ нвито, вив насъ лежащее, но, напротивъ, переносимъ предметъ внутрь себя, невольно даже сливая его съ личнымъ нашимъ состояніемъ. Не открывается ли уже здесь дли человека, стремищагося обнять Бога только своимъ чувствомъ и чувствомъ познать Его, возможность отожествить съ принадлежащимъ одному Богу собственныя движенія своего я? Далве, тотъ, кто ищетъ общенія и единенія съ Боговъ только въ чувствъ, обращаетъ все свое вниманіе на то, пріятно или непріятно, радостно или тягостно настрочно его сердце, и въ этомъ расположенъ видеть указаніе того, съ нимъ Богь или нътъ. Какъ тутъ человъку не позабыться и не возинить о себъ, какъ примомъ и непосредственномъ носителъ божественной жизни? Въ третьихъ, накъ скоро въ человъкъ преобладаетъ такъ

настроенное чувство, сопровождающееся крайнимъ ослабленіемъ анализирующей и спокойно судящей мысли, визств съ этимъ ненебъжно усиливается дъятельность воображения и фантазии, которыя и работають не иначе, какъ въ направленіи, предопредъленномъ настроенностью сердца, при чемъ человътъ дълается способнымъ въ галлюцинаціямъ, такъ свойственнымъ крайнимъ мистикамъ. Понятно, что воображение и фантазия при этомъ услужанво рисуютъ человъну въ яркихъ краскахъ то, что и какъ человъку хотълось увръть. Трудно ли человъку при такихъ условіяхъ вознечтать о чень угодно и придти къ санымъ эксцентричнымъ, т.-е. самымъ страннымъ и безпорядочнымъ воззрънівить на себя и на все остальное? И вотъ какой-нибудь Данило Филипповъ или Александръ Ивановъ объявляютъ себя богами, часто не понимая, до какой степени это богохульно и безиравственно. Стоитъ людянъ дойти до такихъ чудовищныхъ идей, и религія, какъ союзъ Бога съ человекомъ, для нихъ потеряна: ови обратаются въ союза не съ живымъ личнымъ Богомъ, нашимъ Творцемъ и Искупителемъ, но съ порожденіями своего разстроеннаго воображенія... Спрашивается: неужели должно судьбу религін отдавать подъ управленіе такого руководителя? Справедливо, что и разумъ не можетъ быть здъсь полноправнымъ руководителемъ. Онъ и не призывается въ этому, хотя разумъ выше чувства и пригодиве для управленія душевной жизнью, чтих чувство. Нтты Характерь и направленіе религіозной жизни должны опредвляться религіозными истинами, отпрытыми Богомъ и воспринятыми върою дъльнаго человъчеснаго существа. Не самъ-ли, впрочемъ, піэтивмъ и мистицизмъ допазываетъ, что невовножно устранить въ дъль религін вліяніе религіозныхъ представленій? Півтивиъ и мистицивиъ дають своего рода совокупность религіозныхъ представленій, хотя бы и странныхъ, изъ которыхъ у піэтистовъ и мистиковъ изъясияется ихъ странная религіозная жизнь. Не будь своеобравныхъ возарвній у нихъ на условія познанія Бога и общенія съ Никъ, на отношеніе чедовъка къ міру сверхчувственному и т. д., и саная редигіозная жизнь ихъ приняла бы иной характеръ. Не значитъли это, что самый перевысь у нихъ чувства надъ разумомъ и волей опредваяется умогрительными или теоритическими началами? А если такъ, то не доназывается-и и этипъ руководящее и существеннъйшее значение религіозныхъ представленій въ религіи для дъятельности чувства? Подчиненіе проявленій религіознаго чувства православно-христіанской догит единственно можетъ спасти это чувство отъ бользненныхъ и уродливыхъ проявленій и направить его на истинный путь.

Но говорять, что человъвъ не въ состояни дъйствовать на опредъленные чувства и измънять или уничтожать ихъ. Такъли это? Человъкъ не въ состояни только прямо и непосредственно дъйствовать на обнаруживающіяся чувствованія. Тэмъ не менъе существуетъ неоспоримая возможность для насъ управлять нашими чувствованіями и вызывать тв или другія изъ нихъ, смотря по требованіямъ нашего міровозврзнія. Подбирая представленія сообразно съ опредъленной целью и устраняя всв неподходящін, мы можемъ посредствомъ представленій воснитывать въ себъ должныя чувствованія. Равнымъ образомъ, въ этихъ же видахъ ны намфренно можемъ подвергать себя подкодящимъ вижшнимъ впечатавніямъ, каковыя возбуждаются напр. при взгандъ на икону и т. д. Господство наше надъ собственными чувствованіним всякій могь испытывать на себъ самомъ. Самое бурное негодование противъ кого-либо сманиется въ насъчувствомъ напримъръ сожальнія, какъ скоро на мъсто однихъ представленій о человъкъ являются у васъ другія. Въ отношенія къ одному и тому же предмету, смотря по преднамаренному подбору нашихъ представленій о неиз, мы можемъ заставить себя испытывать противоположным чувотвования. На этомъ то и основывается наше убъщение, что человъку могутъ и должны вивияться въ винучили заслугу самыя чувства, которыми движется и волнуется его сердне. И поскольку человыкь овониь разумень владычествуеть надъ своинь сердцень, пебвидая низнія, и дурныя чувотва и воспитаван возвышенныя и добрыя, постольку онъ возвышается передъ собствение правственнымъ судомъ. Если же человъкъ вообще въ состоявін управлять своими чувствованіями при помощи представленій и почятій, то точно также и въ области религіозной жизни у него никакъ не можеть быть отнята способность руководить посредствомъ истинныхъ религіозныхъ представленій религіозными чувствованіями. Напротивъ, это примая и неотклонимая обязанность наждаго человека. Только один те религіозныя чувствованія составляють явленіе, вполнъ сообразное съ достоинствомъ и существомъ

христіанской религіи, которыя, поскольку это возможно, самодъятельно вывываются и направляются собственной волей чедовъка поередствомъ религіовныхъ представленій. Мы въдь не вивняемъ человвку въ правственную заслугу какія-нибудь добрыя природныя расположенія его: съ нравственной точки эрынія за эти расположенія такъ же нельзя хвалить человіва, накъ нельзя съ той же точки зрвнія хвалить розу за то, что она благоухаетъ. И въ религозномъ отношени нельзя хвалить человъка за тъ его религіозныя чувствованія, которыя не самъ онъ воспиталь въ себъ въ отношения въ Богу. Религія есть нравственный союзъ между двоими нравственными существами: Богомъ и человекомъ. Поэтому, все, въ чемъ проявляется со стороны человъка его общение и единение съ Богомъ, можетъ имъть надлежащую цену только тогда, когда проистекаеть изъ свободныхъ человъческихъ силъ. Чувство же религіозное въ опредълечныхъ своихъ обнаруженіяхъ является свободнымъ не тогда-ли только, норда оно выдилось въ опредъленную форму подъвліннісмъ живаго религіознаго человъческаго сознанія? Тотъ, кто отрицаетъ или умаляеть важность и значение въ религи умозрительныхънан теоретическихъ началъ, тъмъ санымъ лишаетъ дъйствительнаго достоинства и религіозныя чувствованія человъка. Но, быть можеть, религіозныя представленія, какъ думаєть Шлейермахеръ, ослабляють живость и эпергію религіовнаго чуветва? Отнюдь нътъ! чувство которое боится мысли, не выносить ея освъщенія, вынуждено отъ ней прятаться, есть, очевидно, чувство ложное, каковымъ дъйствительно и является оно у півтистовъ и мистиновъ. Напротивъ, истинное религіозное чувство, проработавное истинной религовной имслью и ею проникнутое, пръпнетъ и упрочивается. Развъ учредители и испречние проповъдники религій обладали мевъе живымъ и энергическимъ религіознымъ чувствомъ отъ того, что они больше, чтиъ вто-либо иной, понимали смыслъ и сущность того, чему учили другихъ? Развъ люди, болъе знающе и понимающе, менъе живо и сильно чувствують, чемъ люди, менее знающе и разуменоще? Напротивъ, чувства первыхъ отличаются отъ чувствъ последникъ не живостью и силою, а оснысленностью и разунностью. Конечно, много знающіе и понимающіе люди нерівдко обнарушивають замвчательную сухость и черствость сердца, но этими же качествами часто отличается и сердце людей невъжествек-

ныхъ и малоразумъющихъ. Однакожъ, въ общемъ должно свазать, что всякое, а слъдовательно и религіозное чувство должно быть живъе, глубже, энергичнъе, какъ скоро на сторонъ его находится и образъ мыслей человъка. Чувство же, не подкръпляемое мыслью, напротивъ охлаждается и потухаетъ. И поскольку чисты, возвышенны и истинны бываютъ религіозныя представленія, постольку, вмъстъ съ живостью и энергіей религіозныхъ чувствованій, и эти послъднія бываютъ чисты, возвышенны и достойны предмета, къ которому, они обращены.

Краткій анализъ воззръній Канта и Шлейернахера съ ихъ последователнии приводить нась нь следующему выводу: а) Религію отнюдь нельзя сводить къ одной нравственности, хотя эта последняя и имееть весьма важное и существенное значеніе въ религіозной жизни. Нравственныя понятія невозможны при отсутствін понятій о верховномъ бытін, о міровомъ порядвъ и его цъли, о природъ и назначения человъка. Истинностъ правственных понятій, поэтому, всецью зависить отъ истинности посладняго рода понятій. Значить, и истинно-хрістіанская правственная жизнь невовможна безъ нопренняго сердечиаго принятін челов'якомъ умозрительныкъ или теоретическихъ началь христівнской религін. Этинь же всецьло предрышается и вопросъ, отделина ли правственность отъ религии. Вло ищетъ истинно-правственной жизни, а она уясняется только кристіанствомъ, тогъ не можетъ быть нерелиговнымъ въ христіанскомъ смысль. б) Религію никаль нельзя поставлять въ жизни и проявленіяхъ редигіознаго чувотва, хотя безъ живаго участія сердца невозможны въ человъкъ инпакія религіовныя движенія. Чувство становитси религіознымъ не нивче, канъ при обладаніи режигіовными представленіями. Характеръ проявленій режигіознадо чувства зависить отъ харантера религозныхъ представленій. Румоводящимъ началомъ въ религіозной жизни должно быть не чувство, а религіозная истина, усвоенная цельнымъ человъкомъ. Всемь этимъ неоспориме доказывается та важность и то знанеліе, какія церковь усвояеть умогрятельнымь или догивтическимъ метинамъ христівнской религін. Противъ такого твердаго вагляда церкви на существо кристіанской религіи ничего не въ состояній сказать и бевпристрастися научная мысль: она всецью должна быть сторонницею взгляда православной церкви...

## очеркъ жизни

АРХИМАНДРИТА АНТОНІЯ НАМЪСТНИКА СВЯТО-ТРО ИЦКОЙ СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ<sup>1</sup>).

- II. СЛУЖЕНІЕ АРХИМАНДРИТА АНТОНІЯ ВЪ ЗВАНІИ НАМЪСТНИКА СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ.
- а) Значеніе его служенія Лаврѣ, отношеніе къ м. Филарету, характеристика его церковнаго служенія и бесѣдъ.
- О. Антоній 39 лють въ полной крюпости силь душевныхъ и твлесныхъ вступиль въ должность наместника. Сергіевой Лавры и более сорока шести лють проходиль эту должность.

Въ одънкъ дъятельности административныхъ лидъ, долгое время занимавшихъ одно мъсто, комечно трудно отдълить то, что принадлежитъ именно вліянію ихъ личности, отъ того, что совершается ходомъ самаго времени. Но принимам во внимаміе вообще малоививняемое состояміе нашихъ монастырей, въ которыхъ перемъны ограничиваются только постройкою новыхъ зданій и большимъ или меньшимъ украшеніемъ храмовъ, также нерасположеніе митрополита Филарета ко всякого рода нововнеденіямъ, и наконецъ то, что нъкоторыя учрежденія, заведенныя о. Антоніемъ при Лавръ, въ последнее время вывывали пререканія, грозившія даже закрытіємъ ихъ, нужио признать, что большая часть сихъ учрежденій обявана существованіемъ своимъ именно личности о. Антонія.

Онъ засталъ нъ Лавръ менъе ста монаховъ и послушниковъ; доходы простирались до ста тысячъ ассигнаціями. Какъ ограда,

і) См. февральскую кн. "Прав. Обозрвнія" 1878 г.

такъ корпуса и храмы требовали немедленныхъ исправленій; въ заднихъ углахъ монастыря вездъ сваленъ былъ соръ. Изъ благотворительныхъ учрежденій существовала одна женская богадъльня въ монастырскомъ корпусъ, примыкающемъ къ каменнымъ лавкамъ на горъ. Въ ней призръвалось до 60 старухъ съ порядочнымъ помъщеніемъ, но каждая изъ нихъ должна была готовить пищу сама для себя. Иконописное мастерство держалось еще по старому преданію, но убогую мастерскую посъщали только два-три человъка, которые равно какъ и другіе пконописцы пропитаніе себъ добывали болъе малярною работою.

Не безъ страха и смущенія отправлялся о. Антоній къ місту новаго своего служения. Но скоро онъ освоился съ своимъ положеніемъ; чревъ двіз неділи посліз прибытія своего въ Лавру онъ писалъ, что кажется ему, что онъ давно жилъ въ Лавръ, пріемомъ братіи лаврской и академической онъ остался очень доволенъ. Какъ человъкъ осторожный, съ топкимъ умомъ и большимъ тактомъ, онъ предварительно искалъ ознакомиться какъ съ состояніемъ Лавры во всехъ отношеніяхъ, такъ п съ характеромъ лицъ, среди которыхъ ему приходилось дъйствовать. Обладая твердою, настойчивою волею, и всегда навлонный дъйствовать самовластно, онъ никогда не рашался на скорын необдуманныя перемъны. Прежде нежели приступить къ исполненію какого-либо своего намеренія, опъ взвешиваль все вероятности успъха или нользы его, подготовлялъ всъ средства въ тому и послъ сего настойчиво приводиль въ исполнение намъреніе свое, избирая для этого благопріятное время и благопріятныя обстоятельства; у него всегда ставело терпънія выждать время. Потому важныя и решительныя меры не возбуждали шуму, и она, казалось, вытечали изъ самыхъ обстоятельствъ.

Важите всего для о. Антонія было пріобртсти довтренность митрополита Филарета. Ртзко выдающеюся чертою въ характерт митрополита Филарета было то, что его отношенія въ извтстныйть ему лицамъ опредълнись главнымъ образомъ первымъ впечатлітніемъ. Кто понравился ему съ перваго раза, тотъ почти навсегда пользовался его расположеніемъ. Напротивъ человткъ произведшій на него съ перваго раза непріятное впечатлітніе ртдко успітваль въ послітдствій снискать его расположеніе. Хоти въ послітдствій и становились ему видите достоинства этого человъва, и онъ отдаваль ему должное, но сердечнаго расположения со стороны Филарета такому человъку трудно было достигнуть. Онъ не любилъ вообще характеры пылкие, увлекающиеся, но любилъ ровные, спокойные или по крайней мъръ, передъ нимъ умъвшие скрывать свою пылкость.

О. Антонію благопріятствовало то, что онъ на Филарета съ первой встръчи произвелъ самое благопріятное впечатльніе, которое еще укръпплось, когда явился онъ для принятія званія наизстника Лавры. Притомъ, какъ избранный самимъ митрополитомъ безъ всякаго посторонняго вліянія, онъ могъ надъяться на поддержку митрополита.

По уставу Лавра управляется духовнымъ соборомъ, котораго наивстникъ есть только первый членъ. Предшественникъ Антонія архимандрить Аванасій не имвль расположенія, можеть быть, и способности взять на себя все бремя управленія Лаврою. Онъ охотно надзиралъ за поведениемъ монашествующихъ, но немного занимался наблюденіемъ за всёмъ управленіемъ Лавры. Главнымъ распорядителемъ въ Лавръ былъ казначей Арсеній, двадцать льтъ занимавшій эту должность и въ 1829 г. переведенный въ настоятеля Иверскаго нонастыря. Хотя заменившій его іеромонахъ Мельхиседенъ и не былъ способенъ поддержать прежнее значение казначел, но и Аоанасій не выказываль желанія увеличить свое вліяніе въ Лавръ, и дълами Лавры управляль соборь. Митрополить Филареть вообще не любиль коллегіальнаго управленія, при которомъ неть прямо ответственнаго лица. Потому онъ желалъ, чтобы подъ его надзоромъ управленіе въ Лавръ сосредоточено было въ лиць наивстника. Въ этомъ отношенів Антоній вполнъ удовлетворяль его желанію, имъя въ характеръ своемъ властительность и стремление дъйствовать самостоятельно. Но эта черта карактера о. Антонія могла приводить его и къ непріятностямъ; Филаретъ требоваль отъ своихъ подчиненныхъ исполнительности. Онъ былъ по преимуществу мужъ долга: чувству долга строго подчиняль онъ и свои инвнія и свои чувствованія. Каковы бы ни были его мысли и убъжденія о какомъ-либо діль, онъ прежде всего имвль въвиду законъ, или волю власти, имъющей право приказывать. Онъ быль потому строгій консерваторъ; не охотно рышался на нововведенія. Отъ подчиненныхъ ему начальнивовъ онъ требоваль,

чіобы они сохраняли установленный порядокъ и возстановляли его, если онъ былъ нарушаемъ. Именно любовь къ порядку и двлала его консерваторомъ; въ своихъ убъжденияхъ, въ своихъ взглядахъ онъ не сочувствоваль многому пры того, что онъ охраниль, но онъ опасалси, что нововведения, не давъ лучшаго порядка, разрушать только прежній. Вообще онъ не быль упоренъ въ проведени въ дъйствіе своихъ намъреній, ибо упорство есть признакъ ограниченнаго ума При своемъ общирномъ умъ обозръвая предметъ со всъхъ сторонъ, онъ на практикъдълалъ уступки и такимъ мивніямъ, которыхъ въ теоріи онъ не раздв ляль, имъя въ виду другія соображенія. Онъ часто уважаль несогласныя съ идеею мысли и желанія подчиненныхъ начальниковъ, если они настойчиво до огались исполненія ихъ. Но это доставалось не легко, а потому и немногіе рышались настойчиво отстанвать свои желанія предъ Филаретомъ державшимъ подчиненныхъ ему въ отдалении отъ себя. Онъ какъ бы обвелъ себя чертою, далые которой не позволяль приближаться къ себъ и довъреннымъ лицамъ изъ подчиненныхъ ему, - можетъ быть, потому, что онъ сдълался бы слугою человъка, котораго допустилъ бы за эту черту. Какъ это нередко встречается въ особенныхъ натурахъ, въ Филаретъ совивщались повидимому несовивстимыя свойства. При глубокомъ критическомъ умъ онъ отъ дътства до могилы сохраниль детскую веру; при строгости и малодоступности къ подчиненнымъ, при величавости въ оффиціальныхъ отношеніяхъ онъ быль простъ въ домашней жизни и искренно сииренъ въ инвніи о себв; при сухости и холодности вившняго обращенія онъ нивать любящее, довърчивое сердце; тонкій политикъ въ дълахъ, онъ мало зналъ практическую жизнь и людей, и жиль въ своего рода идеальномъ міръ. Въ завътной черть, которою оградиль онъ себя какъ начальникъ, была тропа, которою можно было дойдти прямо до его сердца, - онъ былъ монахъ. Въ своей частной нравственно-религозной жизни онъ охотно становился въ ряды последнихъ послушниковъ; съ благоговъніемъ внималъ словамъ лицъ, которыхъ считалъ высовими въ духовной жизни; счастемъ считалъ ихъ молитвенную память объ немъ; юродивые, блаженные находили у него свободный доступъ. Образы древняго иночества постоянно носились предъ его духовнымъ взоромъ, и сердце его стремилось къ общению

съ этимъ міромъ патериковъ и древнихъ житій. Не случайную нечту, но завътную думу свою высказаль Филареть 27 сентября 1842 г. въ Сергієвой Лавръ при освящени храма въ честь явленія Божієй Матери Преподобному Сергію.

Въ этомъ словъ онъ бесъдовиль: "Прости мив, великая Лавра Сергіева, мысль моя съ особеннымъ желаніемъ устремлиется въ древнюю пустыню Сергіеву. Чту я въ красующихъ нынъ храмахъ твоихъ дъла святыхъ, обиталище святыни, свидътелей хранахъ твоихъ дъла святыхъ, оонталище святыни, свидътелей праотеческаго и современнаго благочестія; люблю чинъ твоихъ богослуженій; съ упаженіемъ взираю на твои столпо-ствны не поволебавшіяся и тогда, когда волебалась вся Россія. Но при всемъ томъ желалъ бы я узръть пустыню, которая обръла и стяжала сокровище наслъдованное потомъ Лаврою. Ето поважетъ мнъ малый деревянный храмъ, въ которомъ въ первый разъ наречено здесь имя Пресвятыя Троицы? Вошелъ бы я въ него на всенощное бдъніе, когда въ немъ съ трескомъ и ды-момъ горищая дучина свътитъ чтенію и пънію, но сердца молящихся горить тише и исиве свъщи, и пламень ихъ досягаетъ до неба, и Ангелы ихъ восходятъ и нисходятъ въ пламени ихъ жертвы духовной. Отворите инв дверь тесной келлін, чтобы и могъ вздохнуть ея воздухомъ, который трепеталь отъ гласа молитвъ и воздыханій Преподобнаго Сергін, который орошенъ дождемъ слезъ его, въ котор мъ впечатлено столько глаголовъ духовныхъ, пророчественныхъ, чудодъйственныхъ. Дайте миъ облобызать прахъ ея с ней, который истерть погами святыхъ, и чрезъ который однажды переступили стопы Царицы Небесной. Укажите инь еще другія съни другой келлін, которыя въ одинъ день своими руками построиль Препод. Сергій, и въ награду за трудь дня и за гладъ пъсколькихъ дней получиль укрухъ согнивающаго хлъба. Посмотръль бы и, какъ позже другихъ насажденный въ сей пустынъ преподобный Никонъ спъшно растетъ и созръваетъ до готовности быть преемпикомъ Преподобнаго Сергія: Послушаль бы молчанін Исаакіева, которое безъ сом внін поучительные моего слова. Взглянулъ бы на благоразумнаго архимандрита Симона, который довольно рано поняль, что полезные быть послушнивомъ у преподобнаго Сергія, нежели пачальникомъ въ другомъ мъстъ. Въдь это все здъсь-только закрыто временемъ, ни закиючено въ сихъ величественныхъ зданіяхъ, какъ высокой цъны сокровище въ великолъпномъ ковчегъ. Откройте мнъ ковчегъ; покажите сокровище; оно непохитимо и неистощимо; изъ него, безъ ущерба его можно заимствовать благопотребное, напримъръ, безмолвіе молитвы, простоту жизни, смиреніе мудрованія".

Съ этой стороны нашелъ близкій и скорый доступъ въ сердцу митрополита Филарета архимандритъ Антоній, именно какъ къ монаху. Напитанный чтеніемъ аскетическихъ сочиненій и житій древнихъ подвижниковъ, лично обращавшись съ замъчательными подвижниками Сарова, зная частію лично, частію по разсказамъ близвихъ къ нипъ лицъ всехъ современныхъ подвижниковъ, и все читанное и слышанное сохрания въ своей счастливой памяти, о. Антоній услаждаль митрополита своими увлекательными разсказами. Порывами духа своего онъ и самъ часто стремился сблизиться съ этимъ міромъ избранныхъ подвижниковъ, идти ихъ путемъ къ царствію небесному. Здёсь онъ совершенно сходился съ Филаретомъ. Въ многочисленныхъ твердо памятуемыхъ имъ наставјенияхъ опытныхъ въ жизни иноческой отцевъ имът онр всегда готовые и сильные, какр изр опыта взятые отвъты на предлагаемые митрополитомъ вопросы. Внимательно савдиль онь за особыми опытами духовной жизни и проявленіями благодати Божіей въ Сергієвой Лаврі, и ділился своими наблюденіями съ митр. Филаретомъ, сочувствовавшимъ глубоко всвиъ такинъ явленіямъ. Монастырскія письма, по желанію митрополита напечатанныя, отчасти знакомять съ этою перепискою, но здёсь помещена только некоторая часть сказаній сообщенныхъ о. Антоніемъ. Митр. Филаретъ, обыкновенно уничтожавшій письма имъ получаемыя, часто касавшіяся важныхъ церковныхъ вопросовъ, потому, какъ онъ говорилъ, что не нашлось бы ивста хранить ихъ, долго хранилъ письма о. Антонія о заивчательныхъ явленіяхъ духовной жизни.

Эти сношенія, этоть обивнь мыслей о близкомъ для сердца обовкь предметь такъ сблизили митрополита съ о. Антоніемъ, что онь избраль его своимъ духовнымъ отцемъ, и Антоній уже на четвертомъ году служенія могь просить дружбы митрополита Филарета. Отвъть митрополита на это, можно сказать, дерзновенное прощеніе повазываеть высокую степень расположенія митрополита. "Тя рекохъ друга давно въ расположенів сердца

моего, отвъчаетъ митр. Филаретъ: когда же провидъніе Божіе устроило, что тя рекохъ и отца въ таниствъ, то уже твоей душъ остается рещи, до вакой степени хочеть оне не чуждаться уничиженной души ноей. Господь же призывающій встать нь единевію и объщавшій быть тамъ, гдъ хотя два собрани (безъ сомнънія общеніемъ и единеніемъ духа) во имя Его, да благословить сіе общение во имя Его, и да управить оное въ спасению душъ нашихъ4 2). Когда въ савдующемъ году о. Антоній въ письмв въ интрополиту выразнаъ томившее его предчувствие о близкой смертв, онъ отвъчалъ 3): "что вамъ вздумалось говорить, что времени вамъ немного? Слово сіє такъ печально отозвалось въ моемъ сердцв, какъ я не ожидалъ. Еслибы я имълъ дервновеніе, то просиль бы себь отъ Господа умереть на вашихъ рукахъ поврайней мірь прошу Его, чтобы вы молитвою проводили меня въ путь, требующій добраго напутствія при недостатив діль, воторые бы благонадежно пошли въ слъдъ за мною". Въ началв 1840 г. о. Антоній выразняв митрополиту желаніє свое удалиться отъ должности для безмольной жизни, потому что безъ свъта богомыслія трудное въ темноть хожденіе и опасное ераженіе. Филаретъ писалъ: "желавіе ваше удалиться принесло нав таной помысьть печали, который неохотно разрышается нъ разсужденім и словь. Можете догадаться, что мив нелегко вась отпустить: вопервыхъ потому, что по благости Божіей вижу васъ весьма полевнымъ для обители, вовторыхъ потому, что имвя къ вамъ полную довъренность и въря вашей довъренности ко инв нахожу въ семъ по управленію много облегченія и усповоенія. Кроив сего душа моя находить благо въ общении съ вашею. Вспомните, что вы просили моей дружбы, тогда макь я уже имълъ ее къ вамъ, и просъбу вашу принявь, какъ залогъ и объщание съ вашей стороны испренняго со иною общения. При внезапномъ теперь намеренім вашемъ оставить менн м лишить вашей помощи, не могу я роптать, и намъреніе ваше уважая и мое недостоинство признаван, но не могу не чувствовать глубокой печали 4).

<sup>·)</sup> Пясьмо 86 отъ 2 октября 1834 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо 124 отъ 18 ноября 1835 г.

<sup>&#</sup>x27;) Письмо 246 отъ 3 **е**евраля 1840 г.

Но при всей дружбъ, при всей довъренности, при всемъ почти сыновнемъ уважения къ о. Антонію митр. Филаретъ, неизмънный въ правилахъ своего дъйствованія начальническаго, настойчиво требовалъ, чтобъ о. Антоній безъ его въдома и предварительнаго разръщенія не дълаль ничего, подвергаль подробному обсуждению всякое его предположение, противорвча большею частію проектамъ нововведеній, требуя въделахъ соблюденія формальности, которой не любиль и съ которой даже мало быль знакомъ о. Антоній 5). Напрасно домогался о. Антоній достичь того, чтобы митрополить даль ему полную свободу въ распоряженіяхъ по Лавръ, не вынуждая его рядомъ долгихъ преній достигать согласія митрополита на ту или другую и ру. Митрополять оставвися неизмъненъ въ своихъ отношенияхъ начальническихъ. О. Антоній не разъ жаловался митрополиту, что не имфетъ его довъренности, митрополитъ понималъ эту довъренность по своему. На одну изъ подобныхъ жалобъ онъ отвъчаетъ о. Антонію: "мнъ кажется, на вопросъ-къ кому и имъю особую довъренность, всякой внающій мой кругь, унаваль бы на вась?" И потомъ приводить доказательства своей довъренности: "когда и по требованію нікоторыхь обстоятельствь написаль письмо о почитаніи Божіей Матери въ различныхъ ед иконахъ, и мив представился вопросъ, не надобно ли его сдълать извъстнымъ, я преимущественно предъ богословами обратился съ онымъ къ вамъ, по довъренности къ разумънію и искренности. Подобныхъ случаевъ, въ которыхъ я о предметахъ немаловажныхъ и о дълахъ совъсти повъряю себя вашимъ сужденіямъ, можете вспомнить mmoro" 6).

Къ соблюденію формальности митроподить не пріучиль о. Антонія, и обывновенно самъ восполняль ся недостатокъ. Для осуществленія же своихъ наміреній о. Антоній вынуждень быль дійствовать съ осторожностію и разочитанностію приноравлянсь

<sup>6)</sup> Въ февралъ 1835 г. писалъ о. Антоній митр. Филарету: не люблю приказныхъ дълъ въ монашествъ. Филаретъ отвъчаетъ: радъ бы не учить васъ приказному порядку, но если не буду, то и васъ и меня будетъ учить оберъпрокуроръ, какъ и видите по дълу Коршункова. Будемъ дъйствовать, какъ можно просто, а когда необходимо—по принятымъ формамъ.

<sup>6)</sup> Письмо отъ 7-го сентября 1847 г.

въ характеру митрополита Филарета. Въ 1856 г. говорилъ онъ: "двадцать нять леть служу при митрополите, и наждый магъ разечитываю; а съ нимъ иначе нельзя для его спокойствія и для усивха двла". То пастойчивостью, то выборомъ благопріятной минуты добивался онъ согласій митрополита на свои нововведемія въ Лавръ. Безъ сомнёнія личное расположеніе и довъренность митрополита много помогали ему. Въ концъ пятидесятыхъ годовъ митрополитъ писалъ къ о. Антонію: "Вы все со мною спорите и припі расте меня, и я долженъ уступить вамъ" ?).

Только осторожностію и разсчитаннымъ образомъ дъйствованія обънсинется, какъ о. Антоній, человінь съ живымъ характеромъ и постоянно стремившійся къ нововведеніямъ, пользоваться полнымъ расположениемъ митрополита Филарета, неохотно мирившагося съ такими характерами. Отсюда становится понятнымъ и то, почему читая переписку митрополита Филарета съ о. Антоніемъ вамічаемъ, что о. Антоній не быль всегда искрененъ въ спощеніяхъ съ митрополитомъ, болье искреннимъ являющимся въ письмахъ. На митрополита Филарета бользненно дъйствовало извъстие о всикомъ безпорядкъ, и онъ охотиве не вфриль худымъ вфотивь, нежели вфриль. Это хорощо знали люди близкіе къ нему. Vult falli, сказаль нъкто объ немъ, ergo fallitur. Долго служившій при немъ домашній нисьмоводитель Свитославскій, очень исправный въ своей должности, иногда удерживаль у себя на полкахъ многіе панеты и письма на имя интрополита. Когда открывалось это, - "ты мена знаешь, -говориль ему митрополить въ сильномъ раздражении, онъ извинялся предъ нимъ забывчивостію, а другимъ говорилъ: знаю я тебя, потому такъ и дълаю, - это были дъла и сношенія, которын раздражали митрополита. Ему нужно было дать время,



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо, изъ котораго мы беремъ эти слова, не сохранилось въ собранів писемъ М. Ф. оставшемся у о. Антонія. Оно насалось весьма важнаго предмета и было подписано: весьма секретно. Уже въ послѣднее время жизня о. Антонія и спросиль о судьбѣ есго письма. Онъ не могъ дать отвѣта. Можетъ быть оно было уничтожево; ибо внизу подписано было: сожгите его. Эта судьба постигла и нѣсколько еще болѣе секретныхъ писемъ. Впрочемъ можетъ быть, и осталось у кого-либо въ рукахъ, такъ какъ письма Филарета, прежде нежели были перенумерованы и переплетсны, были въ рукахъ у нѣкоторыхъ лицъ.

чтобы примириться въ себъ съ непріятностями и пріобръсть мирное устроеніе духа. Только въ послъдніе пятнадцать льтъ жизни, онъ подавиль горячность своей натуры, и съ полнымъ списхожденіемъ и не теряя душевнаго мира принималь въсти о безпорядкахъ и непріятностяхъ <sup>5</sup>).

Требуя отъ намъстника Лавры, чтобы онъ при всякой постройкъ или передълкъ и при всякомъ изъ обычнаго порядка выходящемъ предпріятів предварительно испрашиваль его разръшенія, въ текущихъ дълахъ по управленію монастыренъ, онъ предоставляль наибстнику полную власть не желая знать другихъ членовъ собора. О. Антоній действительно быль полнымъ хозянномъ Лавры. Онъ обставилъ себя людьми, которые безпрекословно ему повиновались. Самъ онъ входилъ во всв подробности управленія Лавры, такъ что буквально ни одного гноздя нельзя было вбить въ Лавръ безъ его дозволенія. Неутомимо онъ выслушиваль донесенія по вобмь отраслямь хоаяйства и управленія лаврскаго, делаль немедленно распоряженія; самъ наблюдаль за исполненіемъ ихъ. Немыслимо было, чтобы его приказанія не были исполнены. Хотя самъ онъ чувствоваль себи свизаннымъ слишкомъ строгимъ нонтролемъ митрополита, но для подчиненныхъ онъ представлялся единственнымъ начальникомъ Лавры ).

Расположивъ къ себъ митрополита своею любовно къ иночеству и духовнымъ разсуждениямъ и внимательнымъ твердымъ



<sup>\*)</sup> Памятно для меня осталось его слово, сказанное 2-го октября 1867 года костроискому архіспискому Платону прівжавшему поздравить его съ совершившимся пятидесятильтісмъ архісрейскаго служенія и проститься съ нимъ, и выразявшее его мивніе о тіхъ, которые доносили о худыхъ дійствіяхъ кого-либо. Архісп. Платонъ говорилъ, что извістіе о безпорядкахъ поздніве всего доходитъ до свіддінія архісрея, и указаль на то, что однаго благочиннаго онъ считаль очень исправнымъ, пока онъ не сталь преслідовать одного недоброй жизни священника, который и обнаружиль всі немощи благочиннаго. "Въ томъ наша и біда, сказаль митр. Филаретъ, что для того чтобы знать объ одномъ негодяв нужно иміть другаго."

<sup>\*)</sup> Разъ митрополитъ приказываетъ что-то сдѣлать монаху, онъ не исполняетъ его приказанія. Митрополитъ повторяетъ приказаніе и не видитъ готовности у монаха исполнить его приказаніе. "Что же ты не слушаешься меня? —О. Намѣстникъ велѣлъ вотъ такъ-то дѣлать. —А ито у васъ начальникъ? —О. Намѣстникъ. —А я-то что? —А вы Владыка".

управленіемъ Лаврой, о. Антоній пріобрѣлъ любовь и уваженіе посѣтителей Лавры заботливостію о благольпін ея, сановитостію совершаемаго имъ богослуженія и своимъ даромъ слова.

Церковное служение о. Антонія при его сановитой наружности, умінь держать себя, неспішное и немедлительное, всегда въ нарядномъ облачений было величественно. Невольно полюбуешся имъ, когда наприміръ, стоя среди церкви онъ за всенощною благословляетъ хлібы. Его голост не сильный, но пріятный иміль то неоціненное достоинство, что слышанъ быль по всей церкви вітроятно отъ раздільнаго и осмысленнаго произношенія словъ.

Онъ любилъ всякому богослужению придавать торжественный праздничный видъ, такъ что и совершаемое имъ погребение принимало характеръ праздничной службы. Въ свътломъ облачения, съ одушевленнымъ лицемъ, на которомъ, казалось, отражалась не скорбь объ умершемъ, но радость о блаженной участи его за гробомъ, воспъвалъ онъ надгробныя пъсни, порою текли и слезы изъ глазъ его, но это, казалось, слезы радости. Отъ сослужащихъ съ нимъ онъ строго требовалъ порядка и благоговънія.

Въ церковной службъ онъ былъ неутомимъ; только по особо уважительной причинъ онъ опускалъ какую-либо службу, а то ходилъ за всъ службы въ будничніе дни. Къ утрени, которая начинается въ три часа, онъ почти всегда приходилъ до благовъста. Служеніе самъ совершалъ очень часто:

Давно уже у него открылась рана въ ногъ и онъ сильно страдалъ, особенно когда приходилось ему стоять долго. Конечно онъ могъ присъсть иногда въ церкви, но случалось неподвижно стоять на одномъ мъстъ часа два, напримъръ, при чтеніи Евангелій на страстной недъль. Онъ самъ обыкновенно въ одинъ разъ прочитывалъ Евангеліе отъ Матеея, на что требовалось не менъе двухъ часовъ. "Какъ вы выносите съ своею больною ногою эти стоянія? спросилъ я его однажды. "У меня есть секретъ, отвъчалъ онъ; я поставлю больную ногу и не шевельну ею все время; сначала больно, а потомъ она одервенъетъ такъ, что и боль не слышна". Заставъ разъ его по возвращеніи отъ службы сильно страдающимъ отъ боли ноги я сказалъ: "Вы бы дали себъ отдыхъ хотя недъти на двъ и погодили бы ходить по крутымъ лъстницамъ и выстанвать долгія службы". —Боюсь раз-

лвинться, отвъчаль онъ, недвлю прогуляещь, в тамъ родится жиланіе и еще отдохнуть. Хожу и буду ходить, пова есть какаянибудь возможность".—И дъйствительно онъ ходиль въ церковь до послъдней возможности: потомъ стали его носить въ нее.

Онъ учредиль въ Лавръ нъвоторын новыя молитвословія:

1) въ палаткъ такъ-называемой, Серапіоновской устроенной въ намять явленія Преп. Сергію Божія Матери, онъ учредиль съ пятницы на субботу совершеніе всенощной съ чтеніемъ акаоиста Богоматери, и послъ ранней литургіи въ субботу молебна Божіей Матери. Для сего служенія составлены были и нъкоторыя особыя стихиры.

- 2) Въ Варварпнской церкви, устроенной имъ же при Донскомъ корпуст на депьги пожертвованныя Графинею Варварою Татищевою, учреждено чтеніе правила вечерняго каждый день кромъ тъхъ дней, когда бываетъ всенощная.
- 3) Каждый воскресный день установлено въ Троицкомъ соборъ совершать молебное пъніе поперемънно св. Троицъ и Преподобному Сергію. Этотъ молебенъ отлагается только тогда, когда по уставу долженъ совершаться другой какой-либо молебенъ.
- 4) Онъ учредилъ неусыпаемое чтеніе Псалтири съ поминовеніемъ о здравіи живыхъ и упокосніи умершихъ.
- 5) Онъ возобновилъ древній обычай монастырей раздавать въ великіе праздники предъ величаніемъ свъчи встав присутствующимъ въ храмъ.
- 6) Троицкій соборъ прежде отпирался только ко времени Богослуженія, и когда удалится народъ запирался. Онъ, правда послъ преполовенія своего наибстничества, учредиль, чтобы онъ быль открытъ весь день до девятаго часу вечера, и такимъ образомъ даль возможность желающимъ во всякое время приложиться къ мощамъ Угодника и отслугнать молебенъ. Для облегченія гробовыхъ іеромонаховъ, которыхъ было двое смънявшихся по очередно каждую педълю, онъ назначилъ четверыхъ, смъняющихъ другъ друга въ четыре чреды ежедневно. Для нихъ написалъ онъ особыя правила, также и для пономаря Троицкаго собора и для уставщика.

Въ первомъ правилъ инструкціи уставщику говорится: уставщикъ долженъ наблюдать въ церкви, чтобы служба Божія совершалась по уставу церковному и по введенному чину въ обители

безъ опущенія, а въ недоуминіяхъ спрашивать нам'ястника. Къ каждому соборному служенію онъ обыкновенно самъ назначаль и служащихъ и ризницу, какая должна быть употреблена, и порядокъ службы до подробностей. Но самъ о. Антоній не быль строгимъ ревнителемъ буквы устава. Такъ въ назначени времени для Богослуженія въ великій пость онъ приноравливался къ немощи богомольцевъ, назначая ранве положеннаго по уставу совершение часовъ и преждеосвященной литургии. Утреню великаго пятка сталъ совершать въ вечеръ четверга. Всенощныя воспресныя и праздничныя прежде совершались тольно съ Ооинив воспресенья по 25 сентября, онъ испросиль разрышение совершать ихъ въ продолжение всего года. Иногда въ нарочитые враздники, особенно Богородичные, чтеніе касизмъ за всенощной замъняль чтеніемъ акаонста <sup>10</sup>). Введено въ обычай при совершенін зауповойной объдни возглашать "во блаженомъ успенін" послъ: Господи спаси благочестивыя, что можетъ быть совершаемо только при архіерейскомъ служеніи. Прежде въ Крещеніе, Преполовеніе и 1 августа ходили для освященія воды на Келарскій прудъ, онъ сталъ совершать водоосвищение надъ колодцами внутри самаго монастыря.

Для торжественности богослуженія необходимо и приличное облаченіе и благолютіє храмовъ. Много потрудился и для сего о. Антоній при его вступленіи въ Лавру. Ризница лаврская, богатая древними дорогами ризами, не имъла приличныхъ ризъ для соборнаго служенія. Его заботами устроено было нъсколько облаченій священническихъ и діаконскихъ изъ парчи, бархата, глазета въ такомъ количествъ, что до 40 священниковъ могли выходить въ одинаковыхъ облаченіяхъ. Въ память крашенинной ризы, которую носилъ Преп. Сергій, по мысли С. А. Маслова, усердіемъ безпримърнаго по благорасположенію къ церкви и вниманію къ духовенству князя Владиміра Андреевича Долгорукова устроено 40 ризъ и стихарей изъ суроваго полотна для совершенія служенія въ день памяти Преп. Сергія и Обрътенія его мощей.



<sup>1°)</sup> Митрополить Филареть не одобрять, кажется, этого нововведения. Разъ разтоворь со мною объ акасистахъ онъ сказаль: нъкоторые замыняють чтение касизмъ чт

До намыстничества о. Антонія въ Лавры теплым церкви были только трацезная и больничная Зосимы и Савватія; прочія церкви были безъ печей. Зимою въ Троицкомъ соборъ на чугунный полъ слали съно, чтобы не такъ холодно было ногамъ. Но не охотно посъщались эти холодныя церкви. О. Антоній не безъ противоръчія со стороны митрополита сдълалъ теплыми Троицвій соборъ, Никоновскую церковь, Сошественскую и Сиоленскую, и число богомольцевъ въ храмахъ въ зимнее время значительно умножилось.

Вст церкви были возобновлены и благолтино украшены. Варваринская церковь вновь устроена; въ Смоленской приложеніемъ паперти теплой увеличена помъстительность церкви. Серапірновская палатка, служившая складомъ разной рухляди церковной, облеклась въ нынъшнее ея благолтиіе.

Нельзя сказать, чтобы о. Антоній обладаль тонкимъ художественнымъ чувствомъ. Его нельзя назвать и записнымъ поклонникомъ старины, даже върнымъ цвнителемъ ея но техническую сторону искусства онъ зналъ, и въ нъкоторой стецени уважалъ древность 11).

Испытавъ на опытъ затруднительность и неудобство выписыванія изъ Москвы архіерейскихъ пъвчихъ для служенія митрополита проживавшаго не малое время въ Лавръ, о. Антоній воспользовавшись училищемъ заведеннымъ для мальчиковъ обучилъ способныхъ изъ нихъ пънію и образовалъ четырехъ-голосный хоръ съ приспособленіемъ его и къ архіерейскому служенію. Введено было партесное пъніе. Но это нововведеніе было, можетъ быть, и косвенною причиною потери нъкоторыхъ древнихъ лаврскихъ напъвовъ Теперь нътъ ни тъхъ голосовъ, ни тъхъ мастеровъ пънія, какіе были; нътъ и многихъ изъ тъхъ напъвовъ, какіе въ былое время восхищали душу въ Троицкомъ соборъ.

Но всегда о. Антоній твердиль: пойте Господеви разумно. За-



<sup>11)</sup> Въ драмахъ не вездъ сохранились древнія изображенія; нѣкоторыя вамѣчательныя иконы подновлены болье чѣмъ слѣдовало; древній иконостасъ Сощественской церкви совершенно уничтоженъ.

ботился онъ и о хорошемъ внятномъ чтеніи памятуя тотъ уровъ, который данъ быль ему уставщикомъ Саровскимъ 12).

Достойно одобренія и то, что служба церковная въ Лавръ всегда начинается спустя четверть часа послъ начала благовъста. Всякій можеть вовремя поспъть къ Богослуженію, тогда какъ въ нимхъ мъстахъ благовъстъ продолжается часъ и полтора часа, такъ что пришедшій при началь благовъста можеть утомиться еще до начала богослуженія 13).

Какое впечатавніе производило служеніе лаврское при о. Антонів на посвтителей, отчасти показываеть письмо Малоярославецкаго игумена Антонія въ о. намістнику отъ 10 декабря 1850 г. "Исповімся вамъ, батюшка, что всякій разъ, сколько ни бываль въ святой Лаврі, всегда пріятныя и назидательныя впечатлівнія выносиль изъ нея въ сердців моемъ, а въ нынівшій разъ несказанно боліве утішиль меня Господь видіть всюду примірное какъ во внішнемъ благоустройствів такъ и въ благоговійномъ и благочинномъ совершеніи божественныя службы. По наиболіве всего произвело впечатлівніе на мое сердце благоговійное и безпримірное служеніе молебнаго пізнія, сирічь, параклиса Божієй Матери. Мніз грішному представилось въ то время: можеть ли гдіз быть въ земныхъ обителяхъ подобное служеніе, ваковое я тогда виділь и слышаль? Истинно блажени вы живущіє въ дому семъ Божіємь! А я многогрішный и недостойный



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Не знаемъ, чему приписать то, что въ настоящее время многіе даже изъ ісромомаховъ и ісродіаноновъ не уміють почти читать, такъ что даже Евангелія и Апостола не могуть прочитать безъ грубыхъ ошибокъ. Видно ослаблено правило испытывать, по крайней мірів, въ чтенім монаховъ—представляемыхъ къ посвященію въ священный санъ.

<sup>13)</sup> Не далье какъ льтомъ прошлаго (1877 г.) пришлось это испытать намъ при врхіерейскомъ служенія въ Задонскомъ монастырь. Глядя на порядки иля точнье безпорядки втого служенія,—когда за всенощною на память Святители Тихона и на день Успенія Божіей Матери не только не пыли, но и не читали стихиръ на Господи воззвахъ, скороговоркой пропыли тропарь, опустили въ праздникъ Успенія канонъ: преукращенная, а между тыть болье получаса пыли съ криками и руладами: нынь отпущаещи,—когда видно, что цылью для служенія ставять выказать хоръ, надо замытить, хотя и обладающій голосими, но не привыкшій къ стройному пыню, а главное не понимающій дужа церковнаго насновнія, невольно вздохнешъ, почему нать туть порядковъ даврскихъ.

за великую милость Вожію приняль бы, еслибы удостоень быль котя въ ликъ ницикъ издали еще услышать разъ въ жизни своей подобное служеніе и пъніе, а потому отъ всей души моей молю о семъ Господа Бога и Пречистую Его Матерь. Желаль бы еще въ жизни своей когда-нибудь провести въ святой и чудотворной Лавръ Сергія Преподобнаго всю святую четыредесятницу и свътлую седмицу, о копкъ Богослуженіяхъ много поучительнаго слышаль я"

Дъйствительно при о. Антоніъ много пріважало богомольцевъ въ святую четыредесятницу, особенно въ первую, пятую и страстную седмицу поста, чтобы получить духовное утвшение отъ даврскаго Богослуженія. Привлевая поклонниковъ въ Лавру своимъ Богослуженіемъ о. Антоній привязываль къ себъ техъ, которые искали беседы съ нинъ. Онъ обладалъ увлекательнымъ даромъ слова, и въ своихъ беседахъ обнаруживалъ общирныя свъдънія и мудрость (ужденій. Бестдуя съ нимъ, и не зная его прошедшаго, можно было подумать, что онъ получилъ образованіе въ одномъ изъ высшихъ учебныхъзаведевій. Близость къ митрополиту дълала ему извъстными всъ церковныя дъла, открывала ему возможность получить мудрое решеніе на вопросы догнатическіе, правственные, каноническіе. Сближеніе съ старшею братіею академін давало ему случай знакомиться и съ движеніемъ духовныхъ наукъ; беседа съ посетителями Лавры всякого рода сообщала ему многообразныя свъдънія о движенін жизни политической, гражданской, общественной, духовной: мобознательность его искала свяденій изъ всяхъ областей жизни. Конечно невозможно было для него бесъдовать со многими изъ постителей Лавры, но все интересное даже изъбыта простаго народа передавалось ему служащими при разныхъ послушаніяхъ иноками. Изъ беседъ какъ съ временно прідзжающими иноками. такъ и съ приходящими жить въ Лавръ или скиту онъ зналъ состояніе всвую замічательных монастырей и нивль подробное свыдыне о всых замычательных подвижниках в. Много онъ и самъ читалъ и отеческихъ книгъ и духовныхъ журналовъ, иногда заглядываль и въ свътскую литературу. Имъ собрана своя довольно значительная библіотека, еще при жизни отданная имъ Лавръ.

. Весьма счастливан память его сохранила получаемыя имъ свъдвин, и обыкновенно одушевлениза его бесвда лилась непресвкасмымъ потокомъ. При его впечатлительной душъ, при его живомъ воображение часто и сухое свъдъние являлось картиннымъ облекаясь въ живые образы, обставлялось подробностями объясняющими его. Если онъ сочувствоваль предмету разскава, то онъ становијся какъ бы самъ дъйствующимъ лицемъ, своею мимикою воспроизводя разсказываемое имъ. Редко можно встретить такое выразительное лице какъ лице о. Антонія. Всякое душевное движеніе, всякую залегшую на сердце его мысль привыкшій къ нему могь легко прочитать на его лиць, хотя бы онъ и усиливался скрыть ихъ. Обороты ръчи его имъли своеобразный характеръ, у него своя была конструкція словъ, свои нъкоторыя оригинальныя выраженія міткія, типическія 14). Потому быль ли онъ среди свътскаго общества, или среди ученаго акаденического братства, онъ всегда первенствоваль въ словъ. Мы бывало теснились поближе въ нему, чтобы услышить его интересныя бестды. Хотълъ ли онъ тронуть слушателей или заставить ихъ сивяться, -- онъ достигалъ своей цвли. Не разъ и лично случалось намъ испытывать глубокое впечатление его духовныхъ сесъдъ и быть свидетелями, какъ отъ таковыхъ бесъдъ дамы плакали почти до истерики; случалось намъ быть свидътелями и его обличеній. Онъ говориль тогда, яко власть имъяй. Разъ подвергнулся такому обличенію А. Н. Муравьевъ 15. Онъ сталъ было оправдываться, но о. Антоній повелительно сказаль: ты еще возражать? Молчи.--И грозный для другихъ А. Н. смиренно выслушиваль съ полчаса обличение, высказавъ после ине свое огорченіе на то только, что это ділалось въ присутствіи его спутника. Бывшій туть же товарищь мой по академіи профессорь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Долго замъчалъ я у него привычку употреблять въ бесъдъ слова: такъ сказать, но въ послъднее время онъ отсталъ отъ нея.

<sup>16)</sup> А. Н. Муравьевъ провинился ръзвинъ осуждениевъ того, что простой монахъ врестилъ простолюдиновъ подходившихъ въ нему и давалъ цъловать руку. Но побудили о. Антонія въ сему обличенію неоднократныя жалобы А. Н. митрополиту на братію Троицкаго въ С.-Петербургъ подворья, на которомъ ввартировалъ А. Н. и указаніе митрополиту на казавшіеся ему безпорядки въ Лавръ; это произвело охлажденіе въ отношеніяхъ А. Н. къ о. Актонію, особенно обнаружившееся послъ смерти м. Филарета.

перковнаго краснорвчія скаваль послів, что готовь эту бесіду ваписать, како образець обличительнаго церковнаго краспорічія. А. В. Горскій зваль о. Антонія золотымь самородкомь. Преосв. Кирилль во время пробіда изъ Вятки на архіописнопскую ка-еедру въ Каменець Подольскь, имівь случай при посіншенім Лавры въ 1832 г. познакомиться съ о. Антоніемь, говориль: како бы счастливь я быль, еслибы въ то время, како я быль ректоромь въ московской академіи, быль при шні таной намістимкь въ Лаврів.

(Продолжение будеть).

## СТАРОКАТОЛИЧЕСКОЕ ДВИЖЕНИЕ.

Die Bonner Unions-Conferenzen oder Altkatholicismus und Anglicanismus in ihrem Verhältniss zur Orthodoxie, 1876

Докторъ Овербекъ, имя котораго нонечно знакомо людямъ, интересующимся современною церковною жизнію, не только какъ человъка ученаго, но и вакъ горичаго представителя на западъ православной церкви, издалъ подъ вышеприведеннымъ заглавіемъ брошюру, въ ноторой довольно обстоятельно излагаетъ свои воззрънія на сущность старокатолическаго движенія, на то, въ какой мъръ справедливы были ожиданія, возлагавшілся на это движеніе, и въ какой мъръ оно оправдало эти ожиданія.

Старокатолическое движение одно время обратило на себя общее внимание во всей Европъ и возбудило нъ себъ сочувствие у насъ въ Россіи. Дъйствительно заслуживало вниманія то мужество, съ которынъ некоторые члены католической церкви, воспитанные какъ и другіе въ чувствахъ бедусловнаго и слъпаго повиновенія Ватикану, дозволили себъ не согласиться съ опредъленіями Ватиканскаго собора и даже открыто заявить о своемъ несогласіи съ ними. По искренности руководителей, по разумности основаній и побужденій, это движеніе, возникшее изъ надръ католической церкви, казалось имающимъ призвание послужить дёлу обновленія изветшавшаго и распадающагося римскаго католицизма; на него смотрели какъ на семи, упавшее хотя съ дерева одряхаввшаго и близкаго къ паденію, но могущаго собою возсоздать дерево западной церкви въ духв и свяв юности, въ величіи и крипости прежнихъ временъ. И у насъ въ Россіи это движеніе обратило на себи вниманіе отчасти по тъмъ же причинамъ, а главнымъ образомъ потому, что многимъ показалось, что приспълъ часъ, о которомъ давно молитъ православная церковь, когда въковыя преграды, раздтляющія двъ близкія церкви, будутъ разрушены, когда многократно неудававшееся дъло соединенія церквей близко къ своему осуществленію, какъ устрояемое не на политическихъ разсчетахъ, не на желаніи подчинить и поработить себъ другихъ, а на искремъвтъ влеченіи върующихъ серденъ, и чуждомъ ностороннихъ замысловъ, заднихъ мыслей, корыстныхъ разсчетовъ Въ виду этого за всякимъ малъйшимъ фазисовъ этого движенія у насъ слъдили зорко въ надеждъ въ каждомъ изъ нихъ видътъ постепенное сокращеніе разстоянія между церкваии. Книжки духовныхъ журналовъ были переполнены извъстіями объ этомъ движеніи и статьями по поводу его.

Времена шли. Первоначальный пыль надеждь охладыль, интересъ къ движенію ослабвіть; руки, протянувшіяся было чтобы заключить въ своихъ объятіяхъ брата, въ безсиліи опустились уставши ждать того, кто шель съвидимою неохотою, слишкомъ медленно и притомъ то сворачивая въ сторону то пятясь назадъ. Ръже и меньше стали говорить объ этомъ движеніи; духовная журналистика тоже, какъ видно, не чувствуетъ охоты утруждать себя иного этинъ дъломъ. При такомъ положеніи дълъ является возможность отнестись къ старокатолическому движенію, какъ явленію прошлому, т.-е. хладновровно и безпристрастно, не увлекаясь надеждами и разнаго рода упованіями и не закрывая ради нихъ глаза на разнаго рода обмолвки и недомольки. Брошюра Овербека, выполняющая эту задачу, является весьма кстати. Намъ желалось бы познаконить съ нею нашихъ читателей; но предълы журнала не позволяютъ намъ помъстить переводъ ея, котя бы и съ сокращеніями; поэтому мы сочли лучшимъ не стъсняя себя ея планомъ и рубриками воспользоваться ея указаніями и соображеніями, какъ данными для опънки староватолического движенія въ его прошломъ и теперешнемъ состояніи.

I.

Когда на Ватиканскомъ соборъ ясно обнаружились намъренія и стремленія партіи, направлявшей по своему политиву римской

вуріи и стремившейся въ тому, чтобы выкудить у собора утверждение догмату папской непогръшимости, то эти стремления не только произвели неудовольствіе въ самыхъ повидимому искреннихъ католикахъ, но и возбудили съ ихъ стороны открытое противодъйствіе намереніямъ и целямъ Ватикана, обнаружившееся въ горячихъ ръчахъ противъ проводинаго на соборъ зогната. Къ числу недовольныхъ принадлежали и накоторые епископы. Конечно всвиъ подобнымъ лицамъ и на имель не приходило о возможности двлу зайти далеко, до отврытой вражды съ Римомъ, до необходимости порвать съ нимъ связи и общение въ случав возведенія въ догнать оспориваемаго инвнія. Многимъ пазалось, что сильная уже присутствіемъ въ ней уважаемыхъ епископовъ, партія оппозиціи легко можеть взять численный перевъсъ и чрезъ то окажется въ состояни парализовать усидія куріп и вынудить папу отказаться отъ попытки обогатить богословіе новымъ догнатомъ. Люди такъ дунавшіе, какъ извъстно, обианулись въ своихъ ожиданіяхъ. Ряды оппозиціи стали ръдъть; мужество покинуло самыхъ повидимому неустращимыхъ членовъ оппозицін; въ удивленію всихъ, болье другихъ горячившіеся епископы покорно склонили свои головы предъ новымъ догиатомъ и подъ неизвъстнымъ намъ наитіемъ вдругъ озарились светомъ веры въ столь спасительную для міра истину папской непограшимости. Только небольшое число духовныхъ дицъ нашли въ себъ настолько присутствія духа, чтобы довести дъло опповиціи до конца и не согласиться съ постановленіями Вативанскаго собора. Нътъ сомнънія, что въ римской цержви было и теперь есть не ивло такихъ людей и изъ духовенства и изъ мірянъ, которые въ душъ отвергають ватиканскіе декреты, но наружно считають за лучшее соглашаться съ ними, одни по недостатку мужества и по опасенію открытымъ противленіемъ церковной власти навлечь на себя осужденіе церкви, другіе по неопредвленности церковнаго положенія старокатоликовъ, иные по равнодушію къ церковнымъ деламъ и вопросанъ.

При первомъ своемъ появленіи старокатолицизмъ привлекъ жъ себъ общее сочувствіе. Это былъ вопль людей, обреченныхъ жа угнетеніе и порабощеніе совъсти, влекомыхъ въ духовный плънъ и желавшихъ въбъгнуть его, унотреблявшихъ отчанное усиліе высвободиться изъ него. Это быль бользненно-жалобный стонь людей, безпощадно вытолинутыхь за порогь родительскаго дома и обреченнымъ или на скитальничество или на отыскиваніе пристанища въ другихъ домахъ. Церкви, отдъленныя отъ Рима, сочли своимъ долгомъ поспъщить къ нимъ на помощь, вырасить участіе въ ихъ положенію, ободрить, укръпить и главное, предложить имъ пріють и успокосніе на своемъ лонъ.

Очутившись въ такомъ положении старокатолики какъ будто испугались савланнаго ими шага и обнаружили ивкоторую непоследовательность въ своихъ действіяхъ. Несмотря на произнесенное на нимь Римонъ отлучение они продолжали изкоторое время считать себя все еще членами той самой католической церкви, которая отдучная ихъ отъ себя и которую сами они признали уклонившемся отъ истины, не хотели считать порваннымъ союзъ съ нею, а потому не отказывались отъ общенія съ нею въ модитвахъ и такиствахъ. Это конечно непоследовательность, но на первое время она могла находить себъ нъкоторое объяснение, а отчасти и оправдание въ первоначальной неясности и нетвердости воззрвній старокатоликовъ на цвль своимъ собствемныхъ стремленій и на пути ведущіє къ этой цели. При всемъ томъ такой менатуральный и даже насильственный соювь съ Римомь не могь продолжаться долго и долженъ былъ рушиться при болве зрвломъ и спокойномъ обсумденін ими причинъ равногласія съ Римомъ. Такинъ образомъ. думали они о томъ сначала или медумали, желали они того или не желалали, но полный и окончательный разрывъ съ Римонъ сталь для нихъ деломъ нежебъжнымъ, лишь только они допустили и лишь только они всемъ заявили, что по ихъ убъждению церковь римско-катодическая со времени принятія ею ватиканскихъ депретовъ отступнав отъ истины, что ей не пометъ быть приписано обладание чистою и неповрежденною истиною. Поддерживать союзь съ нею, пребывать въ единении и общении съ нею послъ того было бы съ ихъ стороны лиценфріемъ и компрометтировало бы ихъ и ихъ двло предъ лицемъ всего міра.

. Старокатолициамъ послъ этого сталъ на распутіи. Дорога, по ноторой ему оледовало идти, расходилась въ разныя и притомъ противоположныя стороны. Направо лежало православіс, налево разбегающіяся тоже въ разныя стороны дорожки про-

тестантивиа. Ему оставалось или держаться направленія нацраво или налаво, или проложить свою собственную отдальную дорогу. Пока старокатолики стояли на этомъ распутів, положівніе ихъ нвиплось страннымъ, аномалісю. Это было положеніе людей, которые отъ одного берега отстали, къ другому не пристали, которые висыи на воздухв, -- безправное положение какихъ-то незавоннорожденныхъ. И чвиъ дваве продолжалось бы оно, твиъ болве увеличивалось бы его ненориальность. Чтобы выдти изъ него нужно было создать себъ опредъленное церковное положеніе, а для этого нужно было или присоединиться извакой-либо изъ существующихъ церквей, или образовать изъ себя отдельную церковь, т.-е. между многими христіанскими обпрествами отыскать такое, которому можно было бы приписать обладание чистою и пеповрежденнаго истиною, соювъ съ которымь вначить могь бы вполна вознаградить потерю союза съ Римонъ, или, допустивши, что наждое изъ нихъ обладаетъ тольво частию истины и что полнота истины можеть быть получеже только нутемъ извлечения этихъ кусочковъ истины изъ дормачическаго ученія каждой церкви, создать свою собственную

Первыя движенія, совершенныя старокатоликами, произвели въ православной церкви отрадное впечатление. Оне какъ будто покавывали, что ресорма, предпринимаемая ими, направляется въ сторону не продестантизма, а православія. Старокатолики съ твердостію и повидимому испренно заявили о своемъ желаніц остачаться върными преданіямъ и ученію вселенской церкви, утверждающейся на седии вселенскихъ соборахъ, церкви до ся равдъленія. Такъ какъ изъ вовхъ христіанскихъ церквей, цержовь православная считаеть единственно себя оставшеюся върною преданіямъ и ученію церкви вселенской, такъ какъ несмотря на всв невагоды она по совнанию даже ея недоброжелателей соблюда богопредвиное въ древней чистотв такъ какъ многовыковая и богатая разнообразными судьбами исторія восточно-правослевной церкви не изгладила и не исказила въ ней типическихъ чертъ нераздъленнаго христівиства, иногимъ члецемъ православной меркви показалось, что объ стороны (праносланіе и старокатолицизма) скоро ногуть сойтись вийсти, акиннедоро, ститетото в ски віненикою опениває опет

препятствій, каждая сторона будеть проникнута готовностію оказывать подобающее уваженіе къ церковно-историческимъ особенностямь и отличіямь другой стороны. На этомь основажій многіе ухватились за мысль оказать посильное содійствіе этому ділу. Этимь объясняются ті привітствія, благословенія и пожеланія успіха, которыми встрічены были у насъ извістія объ открытіи старокатолическихъ конгрессовь, ті великія надежды, которын возлагались на нихъ, та горячность, съ которою наши депутаты принимали участіє въ разсужденіяхъ первыхъ старокатолическихъ конгрессовъ.

II.

Когда староватоливи обратили на себя внимание въ русскомъ обществъ, лучше сказать, когда у насъ заредилась надежда о возможности вступленія ихъ въ единеніе съ правосланною церковію, это единеніе и этотъ союзъ православные представлили себъ не въ формъ безслъднаго слитія старокатоликовъ съ православвыми и исчезновенія ихъ въ волнахъ православія, не въ формъ поглощенія ихъ православною церковію, не въ формъ безусловнаго отреченія ото всего, на чемъ лежитъ печать цержовной жизни запада. Странно было бы требовать отъ людей воспитанныхъ въ духв запада, чтобы они игнорировали тысячелътнюю исторію своей отдъльной жизни отъ востока. Исторіи не уничтожищь. Мы то, чвиъ сдвивив насъ исторія. Въ отношенін во всему тому, что въ церковной жизни есть тесно связыннаго съ національными и историческими особенностими той или другой помъстной церкви, что составляетъ въ ней человъческій элементь, въ отношенім во всему этому церковь православная отличается мудрою снисходительностію и признисть его право на самостоятельное существование; словомъ сказать, въ отношении ко всему этому церковь православная остается вфрною духу и практикъ древней вселенской церкви, ногда при разности ивстнаго обряда всв церкви пербывали въ единеніи и взаимномъ общеніи. Но отличаясь шпрокою терпимостію по отношенію ко второстепеннымъ сторонамъ церковной жизии и признавая возножность соглашеній по отношенію къ жимъ, церковь православная отличается твиъ большею строгостію по отношенію къ истинамъ віры, догиатамъ, какъ такому наслідію

апостоловъ, яъ воторому ям прибавить, ни убавить чего-либо никто не въ правъ, содержаніе котораго должно оставаться одинаковымъ независимо отъ разнообразія сосудовъ, въ которыхъ хранится оно, сохранить которое въ неприкосновенности и неповрежденности до конца временъ она считаетъ своимъ долгомъ,--на которое она смотритъ какъ на божественную сокровищницу, а на себя какъ на неусыпную и неподкупную охранительницу этой сокровищинцы, обязанную подъ страховъ тяжкой отвътственности соблюсти не расточивши чего-либо и охранить отъ расхищенія другими. Не восточная косность и неподвижность мысли, не догматическій задоръ, не ограниченность и узкость богословской мысли, не упримство и упорство свойственное націямъ полуобравованнымъ и необразованнымъ, служатъ причиною твердости и чепоколебиности восточного православія, какъ думаетъ прогрессивный западъ, а убъждение въ важности самихъ догнатовъ. Съ этой стороны соединение церквей православные представляють себв въ формя одинаковаго всвии исповъданія въры, т.-е въ формъ содержанія однихъ и тэхъ же догжатовъ, которые содержала древняя вселенская церковь, которые утверждены семью вселенскими соборами и которые содержить въ настоящее вреия провославная церковь, оставшаяся единственною представительницею канолической церкви; отсюда понятнымъ становится, что единение церквей съ точки зрвния православной цериви возможно только подъ условіємъ или отреченія отъ догнатовъ неизвёстныхъ древней церкви, если таковые гав-либо содержатся, или принятія догиатовъ, содержимыхъ ею, если таковые гдв-либо перестали быть содержимыми. Такова точка зрвнія православной церкви на вопросъ о соединеній церквей или о присоединении къ ней общества хотя и отдвлившагося отъ западной церкви, но желающаго сохранить унаследованныя черты западной церковной живни. Эту точку эрвнія усвоили себъ православные и въ вопросъ о соединении старожатоликовъ съ православною церковію. Имъ чужда была нысль заставить старокатоликовъ сдёлаться вполит членами греческой, русской или накой-либо другой восточной церкви, но они надъялись встрътить въ нихъготовность и желаніе присоединиться къ прасославной церкви.

Между тъмъ многовъковое разобщение въ жизни восточной и западной церквей воздвигло между ними многочисленныя пресвимыт и сильными предатствить къ успокоительному для объихъ сторонъ разръшению вопроса о соединени церквей. Особенною силою сопротивленія могли отличиться преграды, возник-шія на догиатической почвъ. Старокатолическимъ конгрессамъ предстояла нелегкая задача устранить эти препятствія или ослабить ихъ силу. По мивнію Овербека и ивкоторыхъ другихъ православных богословово это дело было бы ва значительной степени облегчено, споры были бы излишними, самый результатъ скорве бы выяснился, еслибы предварительно обсужденій частныхъ вопросовъ, въ родъ вопроса о filiogue, въ совнания объихъ сторонъ исно, опредъленно, безъ всякихъ обоюдностей, ръшены были нъкоторые общіе вопросы. Къ числу такихъ вопросовъ относится вопросъ о существъ самой церкви и о томъ понятіи, которое должно быть соединяено съ втимъ словомъ, причемъ конечно необходимо подлежалъ выясненію вопросъ объ объемъ п содержани церковнаго учения, какъ одной изъ существ. принадлежностей церкви, объ авторитетности тахъ основаній, на которыхъ утверждается обязательность церковнаго ученія и т. п.

Точка зрвнія православной церкви на этотъ предметь такова; Божественный основатель христівнской церкви предаль Своимъ ученикамъ-апостоламъ, а сін предали всемъ насажденнымъ ими церявамъ спасительныя истины, содержание которыхъ необхо: димо для всякаго истиннаго члена основанной ими церкви. Совокупность этихъ истинъ составляетъ собою то, что называется "ученіемъ церкви". Это богопреданное ученіе церковь вселенская приняда съ самаго начада въ той подноте и целости объема, которая не допускала его расширенія и ограниченія, въ той ясности и опредъленности содержанія, которая устраняла медоразумънія. Право охраненія этого ученія отъ покущеній на его полноту, равно какъ право устраненія недоразуменій и право истолкованія истиннаго смысла богопреданных всяних принадлежить цериви воеденской. Истинными представителями церввей, по полномочію полученному отъ семаго Христа и Его апостоловъ, служатъ ближайшіе преемники служенія апостоловъ. лица, облеченныя правомъ учительства, епископы; а истиннымъ представителемъ всей церкви-вселенской сониъ епископовъ, вселенскій соборъ. Чрезъ нихъ, въ полномъ по возисжности сог бранім ихъ, церковь, вызываемая и побуждаемая къ тому историческими обстоятельствами, подавала свой голосъ, что извъстное ученіе содержится ею какъ богопреданное, въруется какъ догнать, неподлежащій сомнінію и оспориванію. Заслуга вседенскихъ соборовъ, лучше сказать -- верховный авторитетъ ихъ въ далахъ вары зиждется не на томъ, что они сочиняли новые догиаты, но на томъ, что они утверждали и свидътельствовали дъйствительность върованія церкви въ мавъстную истину, какъ издревле содержимую за богопреданную. На этомъ же основанін зиждется и авторитетъ того или другаго отца церкви. Церковь признаеть его своимъ вселенскимъ учителемъ не потому, что онъ сочиниль догмать, но потому, что видить въ немъ вър; наго свидетеля, истолкователя и выразителя истины ею содержимой и ею признанной за богопреданную; за этимъ предъломъ превращается его авторитетъ вселенскій. Догматомъ въры, богопреданною истиною нельзя поэтому считать ученіе того или другаго, хотя бы и уважаемаго и чтинаго церковію отца, пока не доказано, что онъ является свидетелемъ истины, содержимой всею церковію и учить въ ясномъ согласіи съ всеми другими представителями церквей. Правда, что въ въроопредъленіяхъ вселенскихъ соборовъ и въ твореніяхъ отцевъ періода вселенскихъ соборовъ не исчерпано все, что издревле входило въ объемъ церковнаго ученія. Правда, что нъкоторые теперь; содержимые церковію догиаты свое утвержденіє получиля послъ вселенских соборовъ, напр. о пресуществлении, седмеричномъ числи теннствъ и т. п. Но и въ этомъ случай церковь православная дъйствовала согласно своему древнему правилу считать догиатомъ въры, богопреданнымъ ученіемъ то, что признавалось церковію издревле, котя и не было утверждено на соборахъ за отсутствіемъ вызывающихъ поводовъ. Эти догнаты не утверждены вселенскими соборами, ибо до последниго вселенскаго собора они и не были подвергаемы сомивнию. Но они всегда стояли непоколебимо въ сознани церкви, столь же непоколебимо, кажъ и учение о божествъ Христа до Никейскаго собора.

Всв эти высказанныя нами мысли развиль и д-ръ Овербекъ

въ своей брошюръ. Для образда приведемъ одно изъ относящихся сюда мъстъ. "Старокатолики, говоритъ онъ, признаютъ источникомъ въры священное Писаніе и священное преданіе. Значить они отвергають субъективный произволь протестантскаго толкованія писаній; но еще остается субъективный произволь въ толкованіи отцевъ церкви, который неменье опасенъ. Дъйствительно, нътъ ереси, которая бы не пыталась опереться на пару-другую отеческихъ мъстъ. И этотъ протестантскій образъ отношенія въ толкованію преданія старокатоливи показывають на себъ, когда они слова Викентія Леринскаго повторяють съ особеннымь удареніемь: quod semper, quod ubique, quodab omnibus creditum est. Ho это пресловутое изречение бываетъ върнымъ или невърнымъ, смотря, по тому какъ его понимаютъ. Если это изречение принимать вообще, то оно невърно, ибо нътъ такого догиата, который бы привимали всегда, повсюду и всъ, именующіе себя христіанами, А если принимають это изречение въ томъ слытлъ, какой усвояль ему самь Викентій Леринскій, то оно должно имыть такое значеніе: quod semper, quod ubique, quod ab omnibus fideli bus eclesiae Catholicae creditum est. Согласно этому сколько Писаніе, столько же и отцы церкви инфють важность. Учительный авторитетъ отцевъ церкви возвыщается твиъ болве, чвиъ болве они являются достовърными свидътелями церковнаго ученія. Но когда они вдаются въ субъективныя умозрвнія, тамъ они имъютъ значение не болъе всякаго другаго теолога. Да и когда они выступають свидътелями церковнаго ученія, то и туть ихъ свидътельство не всегда безусловно върно. Ибо представителянъ истинно цервовного ученія бываеть не тоть или другой учитель, и не ивкоторые учители, а consensus patrum. Если поэтому отцевъ читать и разумъть въ смысле церковной веры, то они являются безцінными столпами нащей візры. Этимъ устраняется всякое недоразумение. Недьзя относиться въ отцамъ церкви, такъ какъ будто бы имъ принадлежала боговдохновенность. Мы въруемъ въ извъстный догматъ, потому что въ него въруетъ вся церковь, а не потому, что его можно вывести изъ Инсанін и отцевъ, ибо и неправославные стараются свои еретическія віроопреділенія подтвердить містами изъ Писанія и отцевъ. Мы никогда не останемсч побъдителями въ борьбъ православнаго субъективизма съ неправославнымъ субъективиамомъ, но только въ борьбъ православнаго объективизма съ не православнымъ субъективизмомъ".

Изъ сказаннаго видно, что догматомъ называется истина богопреданная, всегда содержимая церковію, утвержденная вселенскими соборами и раскрытая въ твореніяхъ вселенскихъ учителей. Совокупность этихъ истинъ составляетъ собою ту цълостность и полноту церковнаго ученія, которая необходимо входитъ въ понятіе церкви и содержаніе и усвоеніе которой становится необходимымъ для человъка, принадлежащаго къ церкви.

Эти осноныя положенія, будучи утверждены и приняты, необходимо веля къ слъдующимъ выводамъ:

Ученія, утвержденныя вселенскими соборами въ качествъ богопреданныхъ и содержимыхъ вселенскою церковію, обязательны для всёхъ, пребывающихъ въ союзъ и единеніи съ церковію вселенскою или ищущихъ этого союза и единенія. Какое либо измѣненіе въ этой сокровищницъ, или дополненіе ея, или ограниченіе ея, по произволу отдъльной церкви, было бы посягательствомъ на авторитетъ церкви вселенской, поставленіемъ своего авторитета выше авторитета ея, разрушеніемъ понятія о церкви зиждущейся не на произволь частныхъ лицъ, а на священномъ авторитетъ божественнаго Основателя церкви. Это — относительно догматовъ, утвержденныхъ на вселенскихъ соборахъ.

Что касается до догматовъ, получившихъ свое утвержденіе послъ Вселенскихъ соборовъ, то здъсь ръшающее значеніе принадлежитъ вопросу, относятся ли они къ истинамъ, содержимымъ церковію и не получившимъ утвержденія только вслъдствіе особыхъ обстоятельствъ, или они суть нѣчто новое, неизвъстное церкви. Принятіе или непріятіе ихъ зависитъ отъ ръшенія этого вопроса.

Такою постановкою двла весьма облегчалось бы обсуждение вопроса о соединении старокатоликовъ съ православными. "Мы должны были, говоритъ Овербекъ, точкою отправления избрать церковное учение и наша задача просто состояла въ томъ, чтобы показать, что это наше церковное учение находитъ свое основание въ Писании и согласии отцевъ, на сколько они являются свидъте лями церковнаго учения, а не субъективными теологами. При обсуждении догматическихъ разностей. Деллингеръ исход-

нымъ пунктомъ долженъ былъ взять церковное учение, а не созидать догматы путемъ произвольнаго сопоставленія отеческихъ мъстъ. При такомъ субъетивпомъ синтезъ ны можемъ сдълать изъ догмата что намъ угодно. Православный догмать не есть нъчто эластическое, заключающее много значеній, но итчто ясное строго опредъленное, недвусмысленное". "Наша православная точка эрвнія, говорить онь въ другомъ мість, состоить въ томъ, что выражанія "церковь неразделеннаго христіанства, и "церковь семи вселенскихъ соборовъ суть тожественныя. Вто не признаеть этого исврение, безъ заднихъ иыслей, тотъ не стоитъ на католическомъ базисъ и прежде всего долженъ быть приведенъ къ признанію этой истины. Если этого нътъ, то всявая дальнъйшая попытка бозполезна. Эту элементарную истину, это conditio sine qua non, Деллингеръ долженъ былъ бы знать и на последней Боннской конференціпену не следовало бы горячиться, когда я коснулся больнаго мъста и требоваль установить базисъ, который былъ ясно выраж нъ въ приглашенияхъ на конгрессъ и который быль игнорировань и извращень на засъданіяхъ конференціи. Какъ могъ разумный человъвь начинать строить, неутвердивши базиса? Какъ могъ разсудительный человъкъ разсердиться, когда обратили его внимание на этотъ промакъ"?

## Ш

Неудачный исходъ сношеній православныхъ съ старокатоликами по вопросу о соединеніи церквей стоитъ въ разкомъ противорачіи съ тами ожиданіями, которыя возлагались на нихъ, и во всякомъ случав представляетъ собою явленіе любопытное. Намъ нажется, что причиною его было далеко не неуманіе ученыхъ представителей столковаться о главныхъ догматическихъ различінхъ церквей. Корень этой неудачи заключался глубже, въ той закваскъ, отъ которой не могли освободиться старокатолики и послъ своего отдаленія отъ Рима и которая машала имъ искрение отнестись къ вопросу о соединеніи церквей.

Съ давнихъ поръ на западъ въ отношени къ восточно-православной церкви утвердились многіе предразсудки, мъщавшіе судить о ея характеръ правильно и безпристрастно. Къ числу такихъ предразсудковъ относится прежде всего то мнъніе, будто восточное православіе находится въ узахъ догмати-

ческаго оциненныя и омертивния, обрежило его на застой и неподвижность и недопускающаго никакого развитія, будто оно застыло въ догиатическихъ вброопредбленіяхъ древнихъ вбковъ. Людямъ запада, привыкшимъ къ шатаніямъ ума, сущность развитія подагающимъ къ постоянныхъ отрицаніяхъ того, что недавно принято, представляется оцепенен: емъ твердость, устойчивость и непоколебимость, свойственная тому, что есть непредожная истина. Стоя твердо на своемъ мъстъ, не падая и не разбивансь въ дребезги, не уступан своего мъста другимъ, православный догиать даеть широкій просторь богословствующей мысли по отношению въ уяспению, раскрытию, принению и изложенію. Этого рода развитіе западный умъ не любить; оно представляется ему вращениемъ въ заколдованновъ кругу. Поэтому принятіе православной догиы ему представляется чемъ то въ родъ свиоотреченія, обреченіемъ себя на косность и неподвижность, несвойственную его привычив къ вертлявымъ движеніямъ.

Не менъе тяжкимъ обвиненіямъ со стороны западныхъ подвергается и мораль восточно-православной церкви. Ее упрекають въ убійственномъ формализмъ, который не даетъ простора ни одному свободному проявленію религіознаго чувства, который ственяеть и ограничиваеть всяній высшій порывь благочестія выступающій изъ тесныхъ рамокъ казенной морали, который порождаеть духъ самодовольной замкнутости, нечувствующей потребности подблиться съ другими плодами благочестія, который даеть возможность уживаться гръховнымъ страстямъ, грубымъ порокамъ, даже нерелигозности рядомъ съ точнымъ соблюденіемъ вившинхъ формальныхъ предписаній закона. Основываясь на поверхностныхъ наблюденіяхъ люди, держащіеся этого предгазсудка, неправильно приписываютъ вліянію собственно православной церкви то, что есть следствіе отчасти историческихъ условій жизни народовъ испов'ядующихъ православную въру, отчасти личныхъ особенностей, особаго склада и строя Восточнаго духа, съ другой стороны неправильно понимають и самое благочестіе, принимая и играніе религіознаго чувства, и неясную и неопределенную сентиментальность, и легко испаряющийся піэтизив и бурный экставъ и всю тому подобную вившность за истинное благочестие, и нажонецъ неправильно судять о самомъ благочести восточномъ, которому непонятны и смъшны сценическія выраженія чувства и которое поэтому можеть представляться нерелигіознымъ. Людямъ запада можетъ казаться, что нужно отречься отъ этой свободной жизни чувства и свободныхъ проявленій его, замкнуть его въ тъсныя рамки мертваго формализма.

Къ числу подобныхъ нареканій на православную церковь слъдуетъ отнести и господствующее на западъ убъжденіе, будто православіе тёсно связано съ византизмомъ. Съ этимъ словомъ спединяютъ представление о подчинении церкви государству, о главенствъ царя надъ церковію, о несамостоятельности церковной жизни. Такая зависимость церкви въ собственныхъ вопросахъ и дълахъ отъ государственной власти вредно дъйствуетъ на нее, не только ствсняеть и ограничиваеть ее, но даже вызываетъ явленія несообразныя съ истиннымъ существомъ и назначеніемъ церкви. Правда неосновательность этого мижнія доказана съ надлежащею ясностію, тёмъ не менёе нельзя думать, чтобы отъ него сразу отказались тъ которые выросли и воспитались въ убъжденіи, что церковь должна имъть свой собственный центръ, независимый отъ государственной власти, что такимъ центромъ служитъ папство, что существование последняго необходимо въ цъляхъ обевпеченія за церковію свободы, независимости и самостоятельности необходимыхъ для правидънаго развитія

Мы не входимъ въ подробное расирытие другихъ предразсудковъ въ родъ того наприм., что въ православной церкви іерархія изолирована отъ народа, или что іерархін образуетъ собою церковь, а не народъ. Подобные предразсудки основаны на незнакомствъ съ бытовою стороною жизни народовъ, исповъдуюшихъ православную въру. Упреки подобнаго рода скоръе могли бы быть обращены къ западной церкви. О католическомъ духовенствъ скоръе можно сказать, что оно и оторвано отъ народа, и что ему чужды и непонятны интересы, не имъющіе прямого или косвеннаго отношенія къ Ватиканскимъ интересамъ. А еще болъе къ католической церкви можно оборотить упрекъ въ томъ, что тамъ церковь— іерархія, а народъ устраняется отъ вліянія на внутренніе вопросы церковной жязни.

Едва ли можно сомнъваться, что даже болье видные предста-

вители старокатолицизма не были чужды этихъ предразсудковъ. Ложное опасеніе, какъ бы предпочтеніемъ православной церкви не выразить своего предпочтеніи непросвъщенному Востоку предъ цивилизованнымъ Западомъ, какъ бы не отказаться отъ плодовъ европейской цивилизаціи—прогресса XIX стольтія, свободы убъжденій, свободы совъсти, ложный стыдъ европейца, гордящагося успъхами своего ума, какъ бы своимъ пріобщеніемъ въ Востоку не засвидътельствовать превосходства Востока и за то не подвергнуться осмъянію отъ европейцевъ, — все это не могло не оказывать вліянія на характеръ дъйствій ваправителей старокатолическимъ движеніемъ. Иначе трудно было бы объяснить неръщительность, уклончивость и даже неискренность старокатоликовъ по отношенію къ православнымъ.

## I٧.

Будучи не въ силахъ побъдить въ себъ предубъждения противъ восточой православной церкви старокатолики, какъ оказалось впоследствіи, были не въ силахъ разомъ порвать все узы, приковывавшін ихъ къ западной церковной жизни. Правда, они повидимому съ ръшительностію выражали готовность отречьси отъ тъхъ заблужденій римской церкви, которыя были возведены на степень догиата лишь въ недавнее время и которыя потому не успъли окръпнуть въ нихъ до того, чтобы отречение отъ нихъ было болъзненно напр. догматъ непогръшимости и т. д., -- но за то другія болье древнія оказались не таковыми и обнаружили живучесть въ убъжденіяхъ старокатоликовъ. Такъ наприи. отринувши ватиканскій догмать о непограшим сти папы старокатолики не хотели отказаться отъ римскаго ученія о главенстве папы. Михелисъ, оденъ изъ передовыхъ старокатоликовъ, поддерживаль даже догиатическій характерь этого ученія.—Следившіе за дъйствіями старокатолическихъ конгресовъ конечно помнять, какъ крепко стоили они за догмать объ исхождении св. Духа и отъ Сына; даже въ виду сознанной невозможности защитить эту прибавку въ символь они хотели удержать ее ради ея древности, ради того что она крыпко держится въ убъжденіяхъ котоликовъ.-- Нъчто подобное находить д-ръ Овербекъ въ старокатоликахъ и по отношенію къ римской теоріи газвитія доматовь, сущность которой заключается въ товъ, что апостолы предали церкви канолическое учение въ видъ зародыша, или стиени, которое съ теченіемъ времени можетъ развиваться въ цвътъ, что поэтому извъстный догматъ можетъ оставаться долгое время неизвъстнымъ церкви подобно непрозябшему съмени. На основаніи этой теоріи, дающей широкій просторъ сходастическимъ и софистическимъ толкованіямъ и мудрованіямъ, римская церковь сочинила и догматизировала иногія такія ученія, которыя или были неизвъстны древней вселенской церкви, или существовали въ качествъ частныхъ миний, не обязательныхъ для всеобщаго содержанія и не исключавшихъ собою возможности содержанія различныхъ отъ нихъ мизній. Православная церковь никогда не принимала подобной теоріи, ибо въровала, что апостольское учение вступило въ міръ какъ твердое, законченное цълое, которое не нуждалось въ какомъ либо развиваніи и усовершенствованіи, хотя въ тоже время признавала его плодотворнымъ матеріаломъ для научныхъ обработокъ и не отнимала у науки права углубляться въ этотъ матеріаль, систематизировать его и производить надъ нимъ свойственныя ей дъйствія, не васаясь самой сущности его. Старонатоливи, отвергшіе ватиканскій догмать, поступили вопреки этой теоріи; нужно было ожидать, что они отвергнутъ самый тотъ принципъ, на которомъ созидаются догматы въ римской церкви; чтобы быть последовательными и верными себе они должны были сделать это. Между тъмъ, какъ говоритъ Овербекъ, это еще вопросъ, отбросили ли старокатолики при своемъ разрывъ съ Римонъ теорію развитія догматическаго ученія. Нікоторые догматы на ней основанные они отбросили, но есть еще нъкоторые другіе догиаты, которые дають понять, что староватолики не отвазались еще отъ этой теоріи.—Такую же нервшительность и непоследовательность въ действіяхъ обнаружили старокатолики п еще по одному вопросу. Мы разумъемъ вопросъ о тъхъ соборажъ, которымъ римская церковь приписываетъ наименованіе вселенских и которые были посль VII вселенскаго собора. Заявивши свое желаніе искать для себя точки опоры на почвъ нераздъленнаго христіанства и на кельнекомъ старокатолическомъ конгресъ прямо и отврыто заявивши, что западные соборы не пивють характера вселенскости, они своими последующими словами и дъйствіями обнаружили, какъ трудно было для нихъ удержаться долгое время на этой точкъ зрънія. Это показали на себъ руководители старокатолическимъ движеніемъ на томъ же упомянутомъ старокатолическомъ конгрессъ. Шульте, отвъчая на ръчь абб. Мишо, развивавшаго необходимость стать на почвъ семи вселенскихъ соборовъ, высказалъ нежеланіе отказаться отъ западныхъ соборовъ, ибо они содержатъ много добраго. Другой старокатолическій дъятель Михелисъ въ 1-76 г. писалъ, что православные хотятъ старокатоликовъ прикръпить къ съдымому вселенскому собору, изъ чего видно, что и онъ неравнодушенъ къ вопросу о западныхъ соборахъ. Когда на послъдней Бонской конференціи поставленъ былъ ръшительно вопросъ о принятіи семи соборовъ, те онъ, по словамъ Овербека, поднялъ цълую бурю.

Встми подобными дъйствіями старокатолики показали, съ одной стороны, крайнюю неръшительность въ своихъ дъйствіяхъ, по которой, какъ выразился Овербекъ, "что они сегодня ръшили, завтра опять можетъ стать вопросомъ", а съ другой стороны глубокую живучесть въ себъ собственно римскихъ предацій, мъшавшую имъ смотръть на вещи прямо и ясно.

٧.

Эта нервшительность старокатоликовъ по отношенію къ западной церкви, происходившая можетъ быть отъ недостатка убъжденія въ правота затаяннаго дала, эта недоварчивость къправославной церкви, ближайшимъ своимъ последствіемъ имели то, что значительно охладили горячность надеждъ, которыя на нихъ возлагались, и умфрили то нетеривніе, съ которымъ следили у насъ за пхъ движеніемъ. Но какъ ни прискорбно было это разочарованіе, нерешительность старокатоликовъ могла находить себъ объяснение, а значитъ оправдание въ томъ обычномъ фактъ, что люди при всемъ своемъ желаніи часто не въ состояніи отказаться отъ того, что всосалось въ плоть и кровь. По крайней мъръ какъ протестъ противъ насильственныхъ дъйствій Рима, какъ протестъ даже только противъ одной изъ таковыхъ попытокъ, старокатолицизмъ съ точки зрвнія истинно канолической церкви заслуживаль скорье одобренія. Но эти обманутыя надежды были только началомъ того полнаго разочарованія въ старокатоликахъ, которое примъчается въ настоящее время и которое 28\*

произвело полное равнодушіе къ ихъ дёлу. Чёмъ всего болёе старокатолики скомпромметировали свое дело въ глазахъ истинно православныхъ, чвиъ всего болъе заториозили дъло возсоединенія съ восточною церковію, это — сближеніемъ съ представителями англиванства, попытками войти въ союзъ съ англиканскою церковію и даже, какъ оказалось потомъ, готовностію пойти на уступки въ видахъ облегчения этого союза. Можетъ быть для старокатоликовъ, уже отторгшихся отъ западной цернви и въ тоже время не питавшихъ ни особаго влеченія къ восточной церкви ни особаго расположенія къ лютеранству, протестовавшихъ противъ Рима и нежелавшихъ отречься отъ древнихъ традицій церкви, англиканская церковь съ ея епископальнымъ устройствомъ, съ сохранившимися остатками древнихъ учрежденій и со многимъ тому подобнымъ, представлялась такою церковію, которая всего болве соотвітствовала ихъ влеченіямъ и союзъ съ которою не быль бы безусловнымъ отреченіемъ отъ вселенскихъ преданій и переходомъ въ лютеранство. Можетъ быть они и не ошибались. Для людей, отставшихъ отъ одного берега и не приставшихъ къ другому, возставшихъ противъ Рима, но и не желавшихъ отречься ото всего римскаго, ръшившихся на одинъ шагъ, но оробъвшихъ предъ последующимъ, не уяснившихъ своихъ желаній, не утвердившихся въ своихъ стремленіяхъ, пришлась по душт та церковь, въ которой все это половинчатое, неясное, нервшительное, закръпленно, канонизовано, которая въ сущности есть не что иное какъ сдълка, компромиссъ между католицизмомъ и протестантствомъ. Попытки старокатоликовъ сблизиться съ англиканами заслуживають того, чтобы на этомъ вопросв остановиться.

Прежде всего здёсь главный вопросъ, какъ смотрёть на англиканскую церковь,—какъ на вётвь канолической церкви, сохранившей въ себъ существенныя черты и признаки истинной церкви, какъ наприм. римско-католическая церковь или армяногрегоріанская церковь, или какъ на вётвь протестантства? Отвётъ на это прямой. Англиканство есть вётвь протестантства. Оно само въ лицё оффиціальныхъ представителей своихъ, каковыми служатъ король, парламентъ и епископы, причисляетъ себя къ протестантству, удерживаетъ за собою оффиціальный титулъ церкви "протестантской", ревниво охраняетъ протестантской

принципы отъ покушеній ослабить ихъ силу. Еще болье оно ножетъ быть названо вътвію протестантства по своему духу и харантеру, по содержимому ею ученію. Именно, подобно протестантству оно отвергаетъ преданіе, какъ источникъ христіанскаго въдънія, а съ тъмъ вивств и тв догиаты, которые утверждаются на преданіи, наприм почитаніе и призываніе святыхъ, поминовеніе усопшихъ. Совершенно попротестантски оно исповъдуетъ другіе христіанскіе догнаты, наприм. объ оправданіи, о таинствахъ. То обстоятельство, что англиканская церковь удержала епископальное устройство въ такой полнотъ, которая уподобляеть его устройству католической церкви, не ставить ее выше протестантства и не даеть права ставить ее въ одинъ разрядъ съ церквами канолическими. Главное препятствіе этому заключается въ самомъ пониманіи ею таннства священства. Она отвергаетъ савраментальный характеръ этого таниства и принимаеть протестантскій догмать о всеобщемъ священства; поэтому она отвергаетъ то, что на языка богословскомъ называется sacerdotium и признаетъ только то, что на языкъ нъмецкихъ богослововъ называется priesterthum. Это обстоятельство весьма важное; оно отнимаеть силу и дъйствительность истинной ісрархіи у англиканскаго священства. Другое не менъе важное основание сомнъваться въ дъйствительности внгликанского священство заключается въ томъ, что ему недостаетъ, по крайней мъръ подвергается сомивнію, весьма важный признакъ истинной јерархіи: это-апостольское преемство. Пока не будутъ устранены, говоритъ Овербекъ, самые отдаленные поводы сомнъваться въ этомъ, до тъхъ поръ јерархін англиканская не имъетъ права быть причисляемою въ одному разряду съ ісрархісю церквей православной, католической или армяно-грегоріанской. Такимъ образомъ, повторяемъ, англижанская церковь въ сущности есть церковь протестантская. Сила этого приговора нисколько не ослабляется существованіемъ въ ней партін ритуалистовъ, т.-е. людей желающихъ возстановить католические обычаи. Вопервыхъ, потому, что эта партія сравнительно съ другими не многочисленная и своимъ существованиемъ не можетъ спасти всю англиванскую церковь отъ нареканія за протеставитизиъ. Вовторыхъ, какъ направленіе мысли и ученія ритуализив не разв подвергался осужденію со стороны оффиціальных представителей истаго англиканства. Но, главное, самъ по себъ, въ своемъ существъ ритуализмъ есть по словамъ Овербека "не что иное какъ личный, субъективный выборъ католическихъ догматовъ и обычаевъ не на основаніи церковнаго авторитета, но на основаніи личнаго вкуса, короче, весь англокатолицизмъ есть только субъективный протестантизмъ, прикрытый только католицизмомъ. Католичествовать стало модою въ извъстныхъ кружкахъ англиканской церкви; для нъкоторыхъ это—эстетическое наслажденіе, для другихъ это—потребность сердца, для большинства же остается и досель девизомъ "долой папство": послъднее твердо держится за свою "благословенную реформацію и ничего не хочетъ слышать о литіяхъ, мессахъ, ничего не хочетъ знать о елеосвященіи надъ болящими".

Другой не менъе важный вопросъ, который можетъ быть предложенъ относительно энгликанской церкви, это-вопросъ о томъ, отвъчаетъ ли она понятію церкви. Съ понятіемъ церкви соединяется представление о единствъ, внутренней связи и опредъленности догматическихъ върованій, связующихъ людей въ общество, о единствъ содержимыхъ ими обычаевъ и т. п. Между тъмъ этого единства и опредъленности не имъетъ англиканская догма. Въ англиканской церкви господствуютъ три главныя партіп. Эти партіи различаются между собою не различными только пріемами въ толкованім одинаково принимаємыхъ петинъ, но именно самымъ пониманісмъ столь важнъйшихъ истинъ, каковы спасительныя истины христіанства. "Едва ли будетъ преувеличениеть сказать, что въ англиканской государственной церкви существують три различныя религіи или форны христіанства". Можно быть членомъ англиканской церкви, даже занимать высшія церковныя должности и въто же время отрицать или сомитваться въ важитишихъ истинахъ христіанства, напр. воскресеніи Господа, съ церковной канедры говорить отрицательно о сакраментальной благодати и т. п. При такой широкой терпимости англиканской церкви къ догматическимъ върованіямъ, редигіознымъ убъжденіямъ своихъ членовъ, при такой широкой свободъ, какою пользуется членъ ея въ отношеніи къ принятію и пониманію догматовъ, при отсутствім высшаго церковнаго авторитета, рашенія котораго принимаимсь бы обязательно встии членами церкви, не можетъ быть и рти о единствъ церковнаго ученія необходимомъ для самаго понятія церкви. Поэтому, когда идетъ ртиь о союзъ наприм. съ православною церковію или католическою, всякій знаетъ, что именно онъ обязуется принять, вступая въ союзъ съ тою или другою. Этого нельзя сказать объ англиканской церкви. "Что сказать о той церкви, въ которой каждая секта можетъ найти пріютъ и защиту, которая хвастаетъ своею широкою терпимостію (сотргенельічелем, опринеродіятикоток)? Въ какомъ отношенім стоитъ ен "многоглавая ересь" къ "единству канолическаго ученія", которое требуется самымъ понятіемъ церкви? Не есть ли это общепризнанный канолическій принципъ, что церковь, которая терпитъ въ своихъ нъдрахъ столько ересей, не имъстъ права разечитывать на то, чтобы быть канолическою церковію или частію ея?

Все это конечно не могло не быть извъстно представителямъ староватолицизма. Тъмъ неожиданнъе и удивительнъе было для православныхъ видеть поворотъ старокатоликовъ къ англиканству. Первоначально передовые старонатолики старались скрыть отъ православныхъ свои сношенія съ представителями англиванства. "Православные, говоритъ Овербекъ, какъ близко зантересованные вопросомъ о соедининіи, имъли право разсчитывать на то, что имъ будетъ сообщаемо о сношеніяхъ старокатоликовъ съ англиканами. Но игра велась за кулисами; дело оставалось тайною до тахъ поръ, пока епископъ Винчестерскій не раскрылъ его на контерберійской конвонаціи. Тогда открылось, что онъ на староватолическомъ конгрессв въ Кельнв имвлъ разговоръ съ Шульте о 7 Вселенскомъ соборъ, о призывании святыхъ, и убъдился, что въ отношени въ означеннымъ вопросамъ старокатолики соглашаются съ ними. Ни Шульте ни Деллингеръ не опровергли этого заявленія епископа Винчестерского, чемъ по-- поводъ думать, что или они вели двойную игру, или что въ существеннымъ вопросамъ въры они относились съ тамъ индифферентизмомъ, который мало подаетъ надеждъ на соединеніе".

Ближайшимъ послъдствіемъ этого желанія сблизиться съ англиравностиомъ было измъненіе въ возаржніямъ старокатоликовъ, жоторыя начинаютъ принимать протестантскій оттънока; самый

языкъ старокатоликовъ по отношению къ догматамъ, оспориваемымъ протестантствомъ, начинаетъ страдать неопредъленностию и двусмысленностию, возбуждавшею справедливыя описения въ православныхъ. Укажемъ для примъра нъкоторыя.

Какъ извъстно первоначальнымъ желаніемъ старокатоликовъ было устроить соединение на базист нераздиленной цериви, обнимаемой періодомъ семи вселенских соборовь. Этотъ базисъ и поправославныхъ убъжденіе въ желаніи старокатоливовъ возсоединиться съ православною церковію и влекъ ихъ на старокатолическія конференціи. Между твиъ, когда на одномъ изъ засъданій первой боннской конференціи представитель англиканской церкви (Мейрикъ) предложилъ собранію ограничить свои занятія раскрытісмь, утвержденісмь ученія первыхь пяти или шести въковъ, Деллингеръ, отвъчая на это предложеніе, высказался, что предметомъ занятій собранія будеть расврытіе ученія нераздівленной цервви, но что это од на и тоть же базисъ, который предлагается и Мейрикомъ. Это ограниченіе неразділенной церкви періодомъ шести віжовъ, очевидное дъло, было принятіемъ протестантской точки зранія и могло влечь за собою устранение догнатовъ, утвержденныхъ на VII вселенскомъ соборъ.

Подобною же неопредъленностію явына страдаеть и самое приглашение на первую бонискую конференцію, которое какъ на основаніе и мірило для обсужденій и соглашеній указываеть на символы первыхъ въковъ церкви и на тъ догматы и установленія, которые признавались за существенные церквами Востова и Запада до времени великихъ разделеній. Въ этомъ приглашеніи оставалось неооредъленнымъ и требовавшимъ поясненій, что разуміть подъ первыми віжами церкви и какъ далеко расширяетъ ихъ предвам Деллингеръ; что разунать подъ великими раздъленіями, одно ли раздъленіе между восточною и западною церивами или сюда относится и реформація; что разумъть подъ существеннымъ въ древне-перковныхъ симводахъ? Эта преднамъренная неопредъленность избрана была кажется ради того, что она не связывала заранве рукъ и открывала широкій просторъ для соглашеній съ протестантскимъ толкованіемъ ученія и установленій церкви.

Если обратимся нъ нъноторымъ частнымъ догнатическимъ

различіниъ между церковію вселенскою и протестантскою, то увидимъ, что и въ отношеніи къ нимъ въ ученіи старокатодиковъ со времени сближения ихъ съ англиканами произошло нъкотораго рода изивненіе, не говорящее въ ихъ пользу. Возьменъ опять для принвра изкоторыя. Вотъ наприи, какъ Деллингеръ опредъляетъ преданіе: "Преданіе, говорить онъ, почерпается изъ согласія (сопяєняця) велинихъ цернвей, стоящихъ въ исторической связи съ первобытною церковію, а частію научнымъ путемъ изъ письменныхъ памятниковъ всёхъ вёковъ". Этотъ принципъ, разсуждаетъ по этому поводу Овербекъ, этотъ принципъ, который ставить на одну доску православныхъ, католиковъ, протестантовъ съ цълію отыскать объемъ и содержаніе подлинваго апостольского предвнія, завель бы нась въ такой лабиринтъ, въ которомъ понадобилась бы аріаднина нить человъку и поискусние Деллингера. Восточная церковь отвергаетъ связь съ преданіемъ римской церкви послів разділенія, а значить и церввей, образовавшихся въ последствін. Правда, Деллингеръ съ особенвыиъ удареніемъ указываль на слово "colsensus", но если подлиннымъ впостольскимъ предвијемъ навывать то, въ чемъ согласны православные, католики, старокатолики, англикане, лютеране, то всв ны должны были бы сдвлаться протестантами и при томъ такими протестантами, которые объемъ своей въры упишутъ на ногтъ мизинца. Еще болъе сильное доказательство вліннія протестантских идей на старокатолиновъ находимъ въ следующемъ иненіи Деллингера о седмеричномъ числв таниствъ. "Мы признаемъ, что седперичное число таниствъ впервые утверждено въ 12 столътіи и потомъ уже присоединено жъ числу догиатовъ и при томъ не какъ преданіе, идущее отъ апостоловъ и древивишихъ временъ, но ради удобства богословскихъ изследованій. Если это иненіе сопоставить съ теми словами того же Доллингера, которыя онъвысказаль на второй боннской конференціи, что "въ противоположность догматамъ нужно считать еретическим и неправославнымъ все, что привисываеть себв догиатическое значение, не имвя таковаго, то выйдетъ, что мы, признающіе догиатомъ седмеричное число таниствъ, еретиви, а вначитъ и самъ Деллингеръ до семидесяти авть быль еретивь. Подобные приивры ножно было бы продолжить далве и показать, какъ и въ отношеніи къ догнатамъ о пресуществленіи, о почитаніи святыхъ, о поминовеніи усопшихъ, объ внгликанской ісрархіи, ученіе старокатоликовъ стало принимать неопредъленный цвътъ, болъе угодный протестантскому вкусу внглинанъ, но мы считаемъ и приведенныхъ примъровъ достаточными для показанія сущности дъла.

Изъ сказаннаго касательно отношеній старокатоликовъ къ православной церкви, римско-католической и англиканской, видно, что ихъ взгляды колеблются между тою и другою и третьею. Въ виду этого раздвочнія собственныхъ чувствъ, не желая ръшительнымъ шагомъ оттолкнуть отъ себя какую либо церковь, старокатолики кажется не чужды были попытки провести мысль о соединеніи на нъкоторомъ новомъ началъ. Мы выше изложили, какой видъ это возсоединеніе должно бы было принять по имели православной церкви. Считаемъ нелишнимъ познакомиться со взглядомъ старокатоликовъ на это дъло.

Въ настоящее время многихъ увлекаютъ модныя фразы въ родъ тъхъ, что теологическія рамки противоръчать прогрессивному духу XIX стольтія, что онь только стесняють и кладуть преграды его свободному и широкому распространению, что въроисповъдный задоръ не приведетъ къ желанной цъли соединенія, что узы единства дожжны быть связаны любовію и взаимнымъ уваженіемъ къ убъжденіямъ другихъ, что разность догматическихъ убъжденій должна быть покрываема взаимнымъ снисхожденіемъ, что идеальное понятіе о церкви, какъ обществъ върующихъ во Христа, безконечно выше механическаго взгляда на церковь, приковывающаго ее къ извъстнымъ формуламъ. Поддавшись вліянію англиканства, задавшись целію дать ему равноправное значение съ вседенскими церквами, старокатолики усвоили себъ всъ эти фразы и стали воспъвать на всъ лады преимущества и достоинства любви, дабы такимъ образомъ очистить дорогу отъ догиатическихъ вопросовъ, составляющихъ собою камии претыканія на пути къ соединенію. Повтому для нихъ важно было отыскать такую форму соединенія, которал бы была безобидна для всвять, какъ не дающая предпочтенія ни одной церкви.

Такою для старокатоликовъ показалась англиканская теорія слитія церквей (Zweigkirchen-Theorie, branch Church theory), которую Деллингеръ изображаль какъ самую плодотворную и какъ

способную возбудить великія надежды. Когда такимъ образомъ вопрось о соединении превратился въ вопросъ о слинии, то последнее, по нашему мненію, могло принять одну изъ следующихъ формъ. Или оно погло оставить неприкосновеннымъ существующее различие между церквами въ догматахъ и въ понимании догматовъ и сливало бы ихъ въ нъкоторомъ особенномъ идеальномъ единствъ. Въ такомъ случат церковь являлась бы не обществомъ людей, соединенныхъ между собою православною върою, что требуется самымъ понятіемъ церкви, а какою-то амальгамою истины и заблужденій. Признавая равноправность и равночестность встах христіанских втроисповъданій, подобная форма соединенія являлась бы не христіанскимъ общеніемъ людей, едиными усты и единымъ сердцемъ славящихъ Бога, а нъкотораго рода политическою сдълкою, холоднымъ, разсчетливымъ, дипломатическимъ modus vivendi. Или бы названное сдіяніе могло бы устроиться, когда бы каждое изъ соперничествующихъ теперь въроисповъданій отказалось отъ накоморых изъ содержиныхъ имъ догиатовъ и отвергаемыхъ другими, и признало бы выкоторые другіе, ноторыхъ не содержало досель, но которыхъ твердо держится другое. Въ такомъ случав (если бы таковый только могь осуществиться) сліяніе, правда, являлась бы безобиднымъ для всехъ и всемъ бы старалось угодить, но само въ себъ оно являлось бы замысловатою мозанкой, составленною изъ разнообразныхъ кусочковъ, взятыхъ изъ богословія православнаго, римско-католическаго, протестантскаго. бездушнымъ тъломъ, котораго membra disjecta собраны и прилажены другъ къ другу механически, а не внутрение-органически связаны. Мы не можемъ съ ръшительностію сказать, какая изъ этихъ формъ болве отввчаетъ и болве выражаетъ собою англиканскую теорію сліянія. Одно только можемъ сказать, что ни та ни другая, ни какая-либо иная въ подобномъ духъ, не могла и не можетъ привлечь къ себъ внимание православной церкви. Истинно христіанская любовь, такая, которая бы связывала людей во едино тело, невозможна безъ догматической веры, безъ единства въ христіанскихъ убъжденіяхъ, ибо не имъетъ подъ собою почвы. Такъ понимаетъ христіанскую любовь православная церковь.

Что же было блажайшинь последствиень такого изивнения взглядовъ старокатоликовъ на дело соединенія? "Пока православные думали, говорить Овербекъ, что староватоливи твердо держатся всвуб твуб догматовъ, въ отношени въ которымъ латинская церковь согласно учить съ православною, до техъ поръ они съ одущевленіемъ и искренностію посъщали собранія старокатоликовъ не исключая и тъхъ, которыя посвящены были разсужденіямъ о соединеніи церквей (Unions-Verhandlungen). Но ближе всматриваясь въ дело они увидали, что они ошиблись, ибо старокатолики отбросили то, что было общею почвою для православной и рямско-католической церквей, и восприняли въ себя протестантскіе элементы, которые, если при последовательномъ развитіи процитають собою старокатолическій организмъ, составять непреодолимое средоствніе между нами и старокатоликами. Православные убъждены въ томъ, что привлечение англинанъ въ дълу соединения безнонечно затрудняетъ дъло и рано или поздно покажетъ Деллингеру всю неосуществимость его любимой иден. Деллингеръ стоитъ на распутіи. Если онъ захочетъ войти въ болъе близвія связи съ англиканствомъ, то православные должны порвать съ нимъ свизь, такъ какъ православіе не допускаетъ никакой примъси англиканско-протестантскихъ возэрвній. Если же онъ предпочтеть остаться вірнымъ союзу съ православною церковію, то первымъ деломъ должно быть удаление изъ старокатолической системы въроучения всякихъ чуждыхъ элементовъ, и дъло соединенія должно быть построяемо сначала, ибо прежніе строительные матеріалы оказываются негодными. Какую альтернативу предпочтеть Доллингерь-это покажетъ будущее."

"Во всякомъ случав, говоритъ далве Овербекъ, мы стояли ближе къ соединенію въ 1870 году чвиъ теперь, и весьма ввроятно, что въ 1880 году мы будемъ еще дальше отъ него чвиъ теперь. Отринательное теченіе все болве и болве усиливается въ староватолицизмв. Ложе этого теченія становится все шире и глубже. Тотъ духъ времени, которому ненавистны всякіе строго-опредвленные догматы, который легкомысленно старается нивеллировать всякія догматическія разности, дабы на развалинахъ догматовъ воздвигнуть престоль любви, который индифферентизмъ называеть вфротерпимостію, который ниспровергаеть прежнія

върованія, чтобы воздвигнуть служеніе новомодному кумиру прогресса,—этотъ духъ времени поработилъ себъ и старокатоликовъ. Въ старокатолицизмъ сохраняется еще и положительное теченіе, но оно ослабъваетъ и пятится назадъ. Пойдетъ ли оно въ Риму или къ Константинополю, это трудно предсказать. Но оно остается для насъ единственнымо лучемо свъта, единственною падеждой. По крайней пъръ на боннскихъ конференціяхъ мы невидъли присутствія этого теченія, а видъли только высоко поднявшимъ голову англиканскій латитудинаризмъ. Мы не пришли къ церковному единенію на православной почет, а всякую другую почву мы не можемъ и не желаемъ принять. Только истина можето быть путемо то свъту и миру."

Не лишнииъ считаемъ ны привести здёсь то мёсто изъ брошюры Овербена, въ которомъ онъ объясняетъ характеръ своего личнаго отношенія къ делу старокатоликовъ и причины своего недовольства результатами возбужденнаго ими движенія. "Когда одиннадцать лътъ тому назадъ я принялъ православіе, я оставиль позади себя римскій католицивиь и протестантивиь. Объ системы были для меня школами, научившими меня цънить миръ и покой души, обрътенный мною въ православной церкви; всвиъ моимъ римско-католическимъ и протестантскимъ братьямъ отъ всей души желаю обръсти сей миръ. Всъ мои силы я посвятилъ на то, чтобы и словомъ и писаніемъ распространять свыть православія. Мои сочиненія и взгляды, проводимые въ нихъ, встрътили себъ общее одобрение у моихъ греческихъ и русскихъ единовърцевъ; это еще болъе утвердило меня въ той мысли, что я работаю въ подлинномъ смысль и истиниомъ интересъ православной церкви. До настоящей минуты мивеще не приходилось слышать со стороны православной церкви ни одного голоса, который бы нашелъ мои взгляды неправославными, или мои сужденія о соединеніи превратными. Мои религіозныя воззрънія во встать моихъ православныхъ сочиненіяхъ остаются неизитнио одни и тъже и моя теперешняя оппозиція противъ старокатолическихъ взглядовъ на дъло соединенія церквей выступила бы еще ранве со всею рашительностію, еслибы опредвленнае выразилась сущность старокатолицизма, еслибы по крайней мъръ онъ не находился въ процессъ развитія, который обязываетъ врителя воздерживаться отъ сужденія дотоль, пока извъстное

направление не приметъ опредъленную форму и не покажетъ, что оно ясно сознаетъ тъ цъли, которыя поставило себъ. Еще въ ожиданіи бонискихъ конференцій я писаль въ епископу Рейнкенсу, что при обсужденіи вопроса о соединеніи не мъшало бы устранить англиканъ. Семнадцатилътнее ежедневное обращение среди англиканскихъ богослововъ и изучение древняго и современнаго англинанскаго богословія дало мит возможность ясно видъть опасный латитудинаристическій характеръ англиканства. которое очаровываеть взорь неопытлаго зрителя и которое, обладан видомъ Протея, сейчасъ же ускользаетъ изъ рукъ того, вто думалъ овладеть имъ, и является вневь въ другомъ виде. Оно похоже на призму, въ которой преломляются лучи, и смотря потому, съ какой стороны смотришь на нее, оно является то католическимъ, то цвингликальвинистическимъ, то раціоналистическимъ. Англиканство, какъ "чадо конвульсіи и компромисса", есть самая опасная и самая обманчивая форма протестантства. Епископъ Рейнкенсъ отвъчалъ мив, что ему и Деллингеру кажется лучше устроить свидание англиканъ съ православными, - и вотъ дело приняло тотъ видъ, котораго я такъ опасался. Старокатолицизмъ ассимилируется все болъе и болъе съ англиканизмомъ и надо думать, что онъ разделитъ и его судьбу, если не изберетъ другихъ путей... Естественно, что я, посль того вакъ обръдъ истину православной церкви, старался и другихъ привести къ тому же благому пути. Мой взоръ при этомъ не былъ исключительно, или преимущественно, обращенъ на англиканскую церковь, но на все неправославное. И я охотно признаюсь, что я съ большею охотою имълъ дъло съ римскими католиками и диссентерами, чёмъ съ англиканами, отливающими во всв радужные цвъта. Относительно первыхъя знаю, въ чемъ дъло: тутъ приходится имъть дъло съ опредъленнымъ въроученіемъ; но у англиканъ иногіе пункты въроученія суть только fata morgana, обманчивая игра свъта, которая при приближеніи быстро исчезаетъ или переходитъ въ другой видъ. Тъмъ не менве и между англиканами я встретиль многихъ одинаковаго со мною образа мыслей, даже многихъ такихъ, которыхъ прямо отталкивала тягучесть и неопределенность ихъ въроученія и которые тиготъли къ болъе твердымъ и болъе опредъленнымъ догматическимъ основоположеніямъ. Что ищущіе истину какъ скоро ее обрътали и вполнъ воспринимали, должны были переходить въ православной церкви, -- это было испо, ибо вив православной каждая церковь есть схизнатически-еретическая. Но ясно также и то, что восточная церковь не можетъ обязать западныхъ съ безусловнымъ принятіемъ православія принять и восточный обрядъ. Этотъ обрядъ имъетъ спеціальное назначеніе для восточнаго духа, природный строй котораго отличается отъ нашего духа Искусственнымъ образомъ мы могли бы переработать себя на тотъ ладъ и примяниться къ тому обряду, могли бы углубиться въ него и воодушевиться имъ, признать его за возвышенное произведение, но при всемъ томъ онъ остался бы для насъ двломъ чуждымъ. Изъ нъдръ нашего западнаго духа никогда бы не могли возникнуть ни эти молитвы, ни эти обряды. Тоже самое нужно сказать о восточныхъ въ отношеніи къ нашему обряду. Я говориль со многими уважаеными православными богословами по этому вопросу и ни отъ кого не встрътиль себъ возражения. Ясно и понятно, что для западныхъ нужнее литургія св. Льва и Григорія, чвиъ св. Василія и Златоустаго".

Подводя итогъ всему сказанному, мы приходимъ къ слъдующимъ заключеніямъ:

Староватолическое движение не оправдало тъхъ надеждъ, которыя въ свое вреия возлагались на него. Оно не было съменемъ, хотя и упавшимъ съ одряхлъвшаго дерева, но имъвшимъ назначение воспроизвести жизнь западной церкви въ духъ и силъ древнихъ временъ, какъ думалось многимъ, о чемъ мы сказали въ началъ статьи. Нътъ, оно показало себя отросткомъ, выросщимъ на корнъ того же самаго одряхлъвшаго дерева. Вина ничтожности результатовъ, достигнутыхъ старокатолическимъ движениемъ, главнымъ образомъ падаетъ на тъхъ, которые стояли во главъ этого движения. Своею неръшительностию они затормозили успъхъ этого движения между западными христіанами. Своею неискренностию они подорвали догърие къ этому движению между православными христіанами.

Во главъ всякаго историческаго движенія, имъющаго задачею обновить общественную жизнь, дать ей толчокъ, указать новыя цъли, мы видимъ людей, которые руководять этимъ движеніемъ, отъ которыхъ зависить направленіе этого движенія, которые

выносить его на своихъ плечахъ. Это люди всецело проникнутые идеею новаго движенія, горячо и беззавътно предавные ей, готовые на пожертвованія во имя ся. Огонь одушевленія, проникающій ихъ, невольно передается и всемъ темъ, которые соприкасаются съ ними, и подчиняетъ ихъ новому движенію, даетъ ему силу и широту, укръпляетъ убъждение въ величи самой иден движенія. Тоже ли мы видимъ въ руководителяхъ староватолическимъ движеніемъ? Неувфренность въ своихъдфиствіяхъ, готовность отназаться отъ того, что говорено было вчера, невольно роняли вначение самой идеи движения, поселяли убъжденіе въ ея слабости и недостаточности, не имъли силы кого либо воодушевить ею и, что главиве всего, сообщались другимъ. Сознательно или безсознательно, но раздумые закрадывается въ душу человъка, когда онъ задаетъ себъ вопросъ, быть или не быть ему старокатоликомъ, и причиною этого раздумья неувъренность руководителей. Не то было бы и не въ тъмъ результатамъ привело бы старокатолическое движеніе, еслибы корифении этого движенія были люди иного закала, еслибы иден возсоединенія глубово овладала ихъ духомъ, еслибы образъ христіанства, живущаго въ единомъ духв, неотразимо влекъ ихъ къ себъ, еслибы расчетливыя опасенія, какъ бы не сконфузить себя предъ однимъ, да не уронить себя въ глазахъ другаго, не лишали ихъ энергіи.

Неувъренность въ своемъ дълъ, робость предъръщительными шагани, имъли своинъ последствіемъ неискренность старокатоликовъ по отношенію къ православнымъ. Казалось бы, что въ отношенін къ такимъ вопросамъ, какъ вопросы религіозвые и въронсповъдные, требуется болъе чъмъ гдълибо испренность и прямодушіе, что здёсь именно "мужъ искривляяй пути своя познанъ будетъ". Между твиъ старокатолические конгрессы, конференціи представляють изъ себя малое подобіе того, что практикуется въ набинетахъдипломатовъ, на конгрессахъ, конференціяхъ политиковъ. Тамъ другъ предъ другомъ стараются скрыть свои мысли, обойти собрата, утъщаются ввонкими, но неопредъденными фразами, постоянно маняють союзы, сближаются ныпа съ твиъ, отъ кого отворачивались вчера. Нътъ ничего удивительнаго, что и результаты отъ этого выходять жалкіе, осужденные на воемерное существование, разрушающиеся при первомъ неблагопріятномъ дуновенін вътерка. Деллингеръ счель за

возможное объединить христіанскій міръ при помощи тёхъ же пріемовъ, посредствомъ которыхъ совершаются объединенія политическія. Это—большая ошибка. Всякое вмѣшательство въ дѣло соединенія церквей какъ дипломатическихъ разсчетовъ, такъ и дипломатическихъ пріемовъ только вредитъ самому дѣлу. Оно погубило прежнія попытки устроить соединеніе церквей. Оно же повредило и настоящей попыткъ. По крайней мѣрѣ охлажденіе православно-русскаго обществъ къ старокатоликамъ замѣтнѣе становится съ того времени, когда обнаружилась непрямота ихъ дѣйствій и желаніе, минуя прямые пути, идти къ соединенію путями окольными.

А общій выводъ, въ которому приводить движеніе старокатоликовъ, тотъ, что еще не присивло время для возсоединенія церввей; не у прінде часъ его. Въ сознаніи западныхъ христіанъ еще не вполна созрато желаніе возвратиться въ доно вселенской церкви. Въковыя преграды отдъляющія ихъ отъ нея еще не рухнули. Хорошо бы было и то, еслибы иы могли сказать себъ, что по крайней мъръ онъ пошатнулись. Въ часъ, въдомый единому Господу, когда эти желанія вполив созрають и когда эти преграды вполнъ рухнутъ, воздвигнетъ Господь и мужей вполнъ потребныхъ для совершенія столь великаго дъла, которыхъ воодущевить искреннивъ желанісив послужить сему делу и подасть силы въ совершению его. Можеть быть потребуется еще цвими рядъ движеній, полобныхъ теперешнему староватолическому, въ начествъ подготовительныхъ въ окончательному возсоединению церквей. Съ этой стороны и настоящее можетъ быть имветь значеніе, степень и силу котораго измарить въ состояние будуть можеть быть люди позднайших в поколений. Ученые представители западнаго христіанства сознались по крайней ибрь въ неправильности некоторыхъ догматическихъ разностей, допущенныхъ католическою церковію вопреки учеило вселенской церкви, хоти разомъ покончить съ ними не нашин сняв ни въ себъ, ни тъмъ болъе въ изссахъ своихъ единовърцевъ. Еще иного остается недоразумъній, недомольокъ, вваимнаго недовърія, но на первый разъ... и сего довольно.

Января 20 дня.

Свящ. М. Воздвиженскій.

## СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ РОЖДЕНІЯ БЛАГОВЪРНАГО ГОСУДАРЯ НАСЛЪДНИКА ЦЕ-САРЕВИЧА ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА АЛЕКСАНДРОВИЧА И ПО СЛУЧАЮ ЗАКЛЮЧЕНІЯ МИРА СЪ ОТТОМАНСКОЮ ПОРТОЙ \*).

Воскресни, Боже, суди земли: яко Ты наслидиши во всихъ языцихъ. (Дсалон. 81, 8).

Въ многознаменательный день девятнадцатаго февраля сердца наши бились робкимъ, трепетнымъ ожиданіемъ въсти о заключенім мира. Въсть эта въ то время не пришла къ намъ. Но въ этоть самый день въ земле вражеской, въ земле пятивеновыхъ страданій христіанъ, нашихъ братій, въ землю мученическихъ подвиговъ и славныхъ побъдъ нашего доблестнаго воинства, подъ стънами завътнаго Царя-града, былъ подписанъ этотъ миръ: севершенъ этотъ великій актъ освобожденія христіанъ Востока-На другой день, когда была получена эта радостивл въсть, мы, служители церкви, могли только вийстй съ вами въ горячей молитвъ принести благодарение Господу и не успъли почтить великое событие словомъ церковнымъ. Но есть еще время: настоящій правдникъ въ честь Государя Наследника Цесаревича, доблестного сподвижника; Державного Родителя своего въ великомъ деле освобожденія христівнъ, какъ нельзя более благопріятствуетъ нашей беседь.

<sup>\*)</sup> Произмесено 26 февраля въ Московскомъ Большомъ Успенскомъ соборѣ Амеросіемъ епископомъ Можайскимъ.

Что же ножемъ мы высказать по этому предмету съ церковной канедры кромф чувства радости, что Господь призредъ на великую страждущую часть Своей церкви, что возбудить въ сердиф Благочестивейшаго Государи нашего скорбь о ней и вдохнулъ въ Него духъ ревности объ избавлени ея отъ иго невърныхъ, что благословить Его оружіе побъдами и Его усилія успъхомъ? Что скажемъ больше этого? Высшіе патріотическіе порывы нашего народа, подвиги нашего воинства, міровое значеніе совершившагося событія, его плоды въ будущемъ, современное политическое состояніе международныхъ отношеній, наши надежды и опасенія по поводу этихъ отношеній, все это внъ круга церковныхъ поученій, все это по справедливости почитается достояніемъ мужей государственныхъ и людей науки и публичнаго печатнаго слова.

Но потому-то божественное Откровеніе, преповіданію котораго мы служить, навемвается божественнымъ, что въ немъ лежать основы для візрнаго обсужденія и оцінки всевовможныхъ ноложеній частныхъ людей, народовъ и цілаго міра; въ немъ сімена всякихъ благихъ мыслей, ділъ и подвиговъ человіческихъ; изъ него зараніте почернаются людьки візрующими предчувствія успівка и упроченія всякихъ благихъ ділъ, такъ же какъ и опасснія нраведнаго наказанія въ будущемъ за всяное зло, совершаемое частными лицами и цільми вародами.

Хотите ли видеть съ высшей, богоотировенной точки аранія обсужденіе политического положенія Европы за последнее времи и значеніе, какое имееть оконченная нами война на въсахъ высшей мудрости и правды? Распройте Неаммирь и остановитель на псалив восемьдесять перворь.

Онъ начинается словами: "Богъ сталь въ сонив боговъ; среди боговъ проивносъ судъ". Боги, — это властители земние, которымъ Господь удълеть часть Своей верховней власти и Своего промышления о благъ человъчества. Ихъ Онъ избираетъ на высовое царственное служение, имъ даетъ права власти и судъ, жизли и сперти; ихъ дълаетъ орудими для всиолнения Своимъ предначарчаний и судобъ, отдавая во власть ихъ свли народовър руководитъ ихъ Своего премудростию, подкръпляетъ Своимъ постуществоиъ, желаетъ быть близко въ нивъ какъ из Своимъ спостъпниванъ въ дъламъ міроправленія, и потому новорять

имъ: "Вы боги и сыны Всевышняго" (6). Итакъ, Богъ сталъ въ сонив царей, Богъ произнесъ судъ,—это значитъ, что бываютъ времена въ исторіи рода человъческаго, когда Верховный Властитель и Судія даетъ чувствовать властителямъ вемнымъ Свою волю и событіями изрекаетъ имъ свои вельнія, напоминая имъ въ тоже время и ихъ обязанности, потрясая ихъ сердца и совъсти и давая чувствовать всему міру, что въ данныя минуты отъ нихъ нужно ждать исполненія закомовъ правды Божіей.

Что же говорить царямь вемнымъ Верховный Судія?... "Доколъ вы будете судить неправедно и оказывать лицепріятіе нечестивымъ? Давайте судъ бъдному и сиротъ; угнетенному и инщему оказывайте справедивость. Избавляйте беднаго и нищаго; исторгайте его изъ руки нечестивыхъ". Не быль ли слышенъ всвиъ намъ этотъ голосъ Божій при первыхъ событіяхъ на Балканскомъ полуостровъ? Бъдные, инщіе, угнетенные пятисотлътнимъ варварскимъ игомъ христівне въ Герцеговинъ ръшились силой оружія искать своей свободы, права собственности и честы Никто не спориль объ ихъ правахъ, но и въ успъхъ ихъ никто не върниъ. Два года едва заметно свътнивсь брошенная съ небаискра; ее топтали погами, но она не погасла. Знавшіе бливко. видъвшіе своими глазами страданія этихъ бъдныхъ два православные внязя, сильные больше върой чэмъ вемнымъ могуществомъ, броснямсь въ неравную борьбу съ въковымъ угнетателемъ. Хищный витрь разсвиртитать,-и страданія бъдныхъ христівнъ въ Болгаріи ожесточились до неслыханной прайности. Нэтъ нужды ехъ описывать; у насъ досель болить отъ нихъ сердие. Дукъ Божій, — дукъ жалости, состраданія, праведнаго негодованія, любви и ревности прощель по земль Русской. Весь вародъ нашъ готовъ быль ринуться въ борьбу, чтобъ исхитить жертвы изъ когтей мучителей; но привымнувъ думеть думы вийсти со своимъ Царемъ, дилать вийсти съ Намъ веливія діла, жить одною живнью, онъ обращаль нолящіе взоры въ Парто-Освободителю. Мы знали, чего нашъ Церь желаль, угажывали, что онъ думать, мы чувствовали, накъ страдало Его серине, и воз соботвенных усть Его слышали, вака Она боревся немен меляність помощи несчастнымъ и наислію объ ужасахъ войны, напъ жандеть Его сердце свободы дъйстий. И нто же ственяль Его свободу? Властители, водивинеся нивши началеми

и побужденіями, о которыхъ и произносится въ дальнъйшихъ словахъ псалма сужденіе Верховнаго Судіи: "не знаютъ, не разумъютъ, во тьит ходятъ; вст основанія земли колеблются".

Дъйствительно, если основаніями земли или земной жизни должно признать основанія нравственныя, законы истины, добра чести, справедливости, любви, то всв они были потрясены виденною нами борьбой разныхъ вліяній на судьбу бедныхъ Балванскихъ христіанъ. Можно ли было думать народамъ христіанскимъ о корыстныхъ разчетахъ, затронутыхъ событіями на Бадканскомъ полуостровъ, когда всему міру слышны были вопли и стоны христіанъ избиваемыхъ безпощадными руками невърныхъ? Можно ли было повровительствовать убійцамъ и мучителямъ невинныхъ, ругателямъ Христова имени, осквернителямъ христіанскихъ храмовъ, ужаснувшимъ міръ своими звърскими и животными инстинктами, неимъющимъ понятія о чести и стыдъ? Можно ли было назвать ихъ братьями по оружію, становиться въ ряды съ ними противъ защитниковъ христіанства и умирать на полъ битвы рядомъ съ этими дикими звърями и въчную судьбу душъ своихъ соединять съ ихъ судьбой? Можно ли было жладнокровно думать о дълежъ земель, на которыкъ еще не остыла неповинная вровь? Можно ли думать народамъ просвъщеннымъ, что могущество царствъ и ихъ долговачность могутъ быть утверждаемы на безчеловачим и зварства, на трупахъ беззащитныхъ избіенныхъ и опозоренныхъ женъ и дътей, подъ проклятіями жертвъ, хладнокровно предаваемыхъ на всю волю безпощадных в мучителей? Такъ-то помрачаются умы и просвъщенных людей подъ вліянісиъ корыстолюбія, властолюбія, вависти и озлобленія! И вакъ страшно звучать эти слова: "не знаютъ, не разумъютъ, во тьмъ ходятъ; всъ основанія земли колеблются<sup>и</sup>.

Вотъ приговоръ всёмъ тёмъ міровымъ дёятелямъ, которые на лжи, обманё, насиліи, потворстве преступленіямъ и на страданіяхъ ближнихъ думаютъ утвердить могущество своихъ народовъ, долговечность и процейтаніе своихъ государствъ: "Я сказалъ: вы боги и сыны Всевышняго всё вы, но вы умрете какъ человени и падете какъ всякій изъ князей". Здёсь заключается не та только простая мысль, которая нерёдко внушается въ псалмахъ, шменно о слабости человеческой, о краткости нашей жизни и о ничтожествъ человъческаго могущества, какъ напримъръ: "не надъйтеся на князи, на сыны человъческіе, въ нихъ же нъсть спасенія: изыдеть духъ его и возвратится въ землю свою, въ той день погибнутъ вси помышленія его" (Псал. 145, 3, 4). Эдівсь мы находимъ нъчто большее и особенное. Вы падете, умрете какъ чедовъи, какъ всякій изъ князей; съ вашею смертію падетъ ваша сила, прекратится ваше вліяніе на судьбы людей: останутся неоконченными ваши предпріятія, разлетятся какъ дымъ ваши широкіе планы, ваши дальновидные разсчеты, это въ порядка даль человъческихъ; но вы забываете самое главное, —что Я останусь после васъ, что Я могу повровительствовать только истине и правдъ, что Я разрушу ваши планы, взыщу угнетенныхъ, отдамъ судьбу ихъ въ дучшія руки и Моя воля и Мои законы восторжествують. Эта последняя иысль доскавывается въ заплючительныхъ словахъ псалиа, произносимыхъ какъ бы отъ другаго дица, и влагаемыхъ въ уста наши въ виде молитвы и во свидътельство нашего разумънія мысли и воли Божіей: "воз-стань, Боже, суди землю: ибо Ты наслъдуешь всъ народы".

Изо всего этого ясно, какое мъсто въ послъднихъ событіяхъ заняли нашъ Благочестивъйшій Государь и народъ Его. Но прежде нежели станемъ говорить объ этомъ, мы долгомъ почитаемъ сказать вамъ, братіе, не превозноситесь, не говорите: "мы можемъ гордиться", не пишите: "мы съ гордостію можемъ сказать".—Этимъ превозношеніемъ уничтожаются всё дъятели, которыхъ Господь благоволилъ избрать на совершеніе великаго дъла; отдавая имъ и себъ изду похвалы человъческой вы умаляете свое и ихъ въчное возданніе. Въ тъхъ же псалиахъ дается наставленіе: "работайте Господеви со страхомъ и радуйтеся Ему съ трепетомъ" (Псал. 2, 11).

Но ничто не мъшаетъ намъ радоваться и благодарить Бога за то, что совершилось въ наши дни, что видъли очи наши, въ чемъ далъ Господь каждому изъ насъ великую или малую долю участія. Ничто не мъшаетъ намъ отдать должную дань благодарности всъмъ, кого мы особенно видъли дъйствующими, къмъ утъщались, за кого страдали, на кого надъялись...

И конечно после Господа Бога первая дань нашего благодаренія принадлежить Великому Государю нашему. Утомившись борьбой съ людскою хитростію и своекорыстіємъ, истощивъ все убъжденія и уступки, со смиреніемъ и мужествомъ царя Давида, Онъ ополчился и пошель во главъ своихъ воинствъ, говоря въ сердцв своемъ подобно Искупителю: "иду сотворити волю Твою Боже" (Евр. 10, 7). Онъ приняль на Себя труды и лишенія походной жизни, Онъ страдаль сердцемъ при видъ страшныхъ ранъ и страданій своихъ воиновъ, Онъ съ горестію видълъ неустранимыя нужды и лишенія и неимовърные труды своихъ героевъ, Онъ мужественно переносиль неудачи и что еще больное, покиванія завами отъ своихъ завистниковъ и недоброжелателей, Онъ трепеталь за жизнь своихъ сыновъ и братьевъ вивств съ нимъ подвизавшихся; но въ сознаніи своей правоты и святости своего дъла Онъ бодро шелъ впередъ, -- и пали твердыни и плънены цвлыя арміи, и врагь у ногъ Его. И мы знаемъ, что сердце Его теперь радуется не собственной славъ Его, а счастію освобожденныхъ Имъ милліоновъ и славъ Отечества. Сыны Россіи, новаго Сіона, скажемъ словами псалмовъ "да радуются о Царв своемъ (Псал. 149, 2). Приложи Господи дни въ днямъ Царя, лъта Его продли въ родъ и родъ" (Псал. 60, 7). Господь, Наслъдникъ всёхъ народовъ "да утвердитъ на вёкъ сёмя Его, въ родъ и родъ устроитъ престолъ Егоч (Псал. 88, 5).

Да будетъ благословенно наше побъдоносное воинство, — краса и слава нашего Отечества, его царственные полководцы, его храбрые витязи-предводители и всё эти ряды дивныхъ воиновъ въ битвахъ безстрашныхъ, въ трудахъ неутомимыхъ, въ ли шеніяхъ терпъливыхъ, въ ранахъ и страданіяхъ безропотныхъ, въ смерти сіяющихъ мучениковъ. Да будетъ благословенна память тёхъ ивъ нихъ, которые сложили кости свои на земляхъ освобожденныхъ ими братій въ залогъ въчнаго духовнаго единенія нашего съ ними и любви ихъ къ намъ.

Да будуть благословенны русскія жены и дівы — царственныя, благородныя и простыя, и въ великовняжескихъ чертогахъ и въ богатыхъ палатахъ, и въ біздныхъ хижинахъ и въ душныхъ лазаретахъ и на поляхъ битвъ неустанно работавшія и трудившіяся для воиновъ, приготовлявшія имъ больничныя принадлежности, перевязывавшія ихъ раны, утолявшія ихъ жажду, подававшія врачества, утішавшія ихъ словами візры и надежды, и видівшія своими глазами, какъ суровый воинъ, смотря на ихъ ніжныя попеченія, на ихъ світлыя лица, умираетъ съ улыбкой

на устахъ. Какъ соотвътственна ихъ полу и признанію, какъ благотворна, какъ чиста была ихъ дъятельность во все время этой войны! Онъ открыли новую нравствееную силу въ народъ нашемъ, онъ сумъли дать великое подкръпленіе нашему несравненному воинству.

Да будутъ благословенны врачи и ихъ сотрудники, безстращно и съ самоотверженіемъ трудившіеся въ исполненіи своей тяжелой обязанности. Многіе изъ нихъ, сражаемые бользинии, ложились рядомъ съ тъми, кому служили, а многіе въ цвътъ положили и жизнь свою на своей честной, безкорыстной службъ.

Да будуть благословенны всв добрые сыны и дщери Русской земли, - отъ края и до кран ея, —принимавшіе участіе въ великомъ подвигь трудами, пожертвованіями, молитвами, умною мыслію, честнымъ и правдивымъ словомъ. Благодареніе Богу, всв принесли что могли на великое двло, и надолго этотъ подвигъ, совершенный нашимъ отечествомъ, будетъ источникомъ его нравственнаго освященія, одущевленія, силы и могущества.

Что подняло народъ нашъ на эту нравственную высоту, что соединило всёхъ въ одной мысли, въ одномъ чувстве, въ одномъ подвиге самоотверженія? Святая вера православная. Не давайте же ложнымъ ученіямъ ослабить въ насъ эту божественную силу и лишить насъ этой истинной души нашей.

Наконецъ, какъ же можемъ мы смотръть впередъ? Какого исхода можемъ ожидать въ наступающихъ международныхъ совъщаніяхъ о послъдствіяхъ совершеннаго нами дъла? Если кто пожелаетъ повредить ему, умалить его великое значеніе, лишить его какихъ-либо благотворныхъ плодовъ, тотъ вредитъ не надолго. Думая о недоброжелателяхъ нашихъ, мы можемъ для своего успокоенія съ убъжденіемъ вспоминать святыя слова: "вы умрете какъ человъки, падете какъ всякій изъ князей. Возстанетъ Господь и разсудитъ землю; Онъ наслъдиикъ всъхъ народовъ". Аминь.

## PYCCRAA UEPKOBHO-HCTOPHYECKAA JNTEPATYPA

Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ христіанства. Изслъд. протојер. А. М. Иванцова-Платонова. Часть первая. Обозрѣніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ сектъ. Москва 1877 г., стр. 348.

Названное сочинение достопочтеннаго автора, особенно иного потрудившагося для "Правосл. Обозрвнія" съ самаго его основанія, сначала пом'вщалось въ немъ по частямъ и только недавно явилось отдельнымъ изданіемъ; но уже успело по достоинству васлужить не одинъ лестный отвывъ (см. напр. "Церк. Въсти." 1877 г. № 39) По выходъ сочиненія отдъльнымъ изданіемъ, и редакція считаєть должнымь и нужнымь обозроть сочиненіе въ целомь его видъ и высказать свою возможно безпристрастную опънку ему. Но, не васаясь пока частностей, редакція прежде всего почитаетъ должнымъ и справедливымъ сказать вообще, что она въ прежнее вреия, печатая разныя произведенія почтеннаго автора, и подписанныя и неподписанныя его именемъ, всегда признавада ихъ одникь изъ лучшихъ украшеній журнала, а послёднему названному сочинению автора она во многихъ отношенияхъ отдаетъ значительное преимущество предъ прежними его печатными трудами.

Такъ, прежде всего, сочиненіе автора имъстъ важное значеніе по мовости предмета, и потому составляєть очень цѣнный вкладъ въ нашу скудную церковно-историческую литературу. Что это сочиненіе важно по новости предмета, иному можетъ показаться непонятнымъ и даже невѣрнымъ. Исторія ересей и расколовъ первыхъ трехъ вѣковъ, повидимому, предметъ не новый даже и у насъ. Объ этихъ ересяхъ, какъ и объ разныхъ другихъ, сообщались свъдънія во всёхъ существующихъ нашихъ церковныхъ исторіяхъ (напр. преосв. Иннокентія, Гассе (переводная), Гэте (тоже), Евгр. Смирнова и др.); объ нихъ заводилась ръчь и сообщались кое-какія свъдънія въ біографическихъ и патрологическихъ изследованіяхъ о разныхъ видныхъ церковно-историческихъ двятеляхъ первыхъ трехъ ввковъ, какъ напр. св. Иринев, Іустинв, Тертуллівнв, Ипполитв, Оригенв, Діонисів Александрійскомъ и др.; было даже нъсколько и спеціальныхъ статей, собственно о ересяхъ этого времени, напр. о монархіанскихъ сектахъ, въ "Правосл. Собесъдникъ". Но, несмотря на это, исторія ересей первыхъ трехъ въковъ у насъ все-таки предметъ новый; потому что, исключая развъ названной статьи о монархіанскихъ сектахъ, во всёхъ указанныхъ и неуказанныхъ историческихъ трудахъ сообщаемыя свъдънія о ересяхъ первыхъ трехъ въковъ были обыкновенно кратки, поверхностны, часто невърны и для настоящаго времени совершенно устаръли. Словомъ, ерессологическія свъдънія вообще, а свъдънія о ересяхъ первыхъ трехъ въковъ въ особенности, досель стоятъ у насъ иного ниже уровня современной науки. Еще недавно даже и высокіе наши авторитеты церковно-исторической науки исторію ересей первыхъ трехъ въковъ считали даже такимъ предметомъ, которымъ и заниматься не стоитъ, потому что въ составв ученія большей части ихъ усивтривается больше элементовъ, заимствованныхъ изъ языческой философіи и минологіи, чтиъ элементовъ христіанскаго свойства. При такомъ отношеніи къ ересямъ первыхъ трехъ въковъ, и вообще при недостаткъ основательныхъ свъдъній объ нихъ, всякое серьезное и истинно научное изследование о нихъ можеть открыть какъ бы новый какой міръ въ области церковной исторіи. Это открытіе действительно и дълается авторомъ въ новомъ его сочинении. Пока вышла лишь первая вступительная часть предпринятаго имъ обширнаго ученаго труда. Но уже и въ этой части, въизложении автора исторія ересей первыхъ трехъ въковъ достаточно выяснивась какъ такой предметъ, который доселе очень мало намъ быль извъстень, и слъдовательно какь предметь новый,--новый какъ по очень важному историческому значенію его, досель очень мало или превратно сознаваемому, такъ и по многимъ

совершенно новымъ, очень цъннымъ и интереснымъ свъдъніямъ, имъющимъ очень важное значеніе для церковной исторіи вообще-

Важное историческое значение истории ересей первыхъ тремъ въновъ, въ виду недостаточнаго и превратнаго понятія о немъ, съ особеннымъ вниманіемъ и подробностію раскрыто самимъ авторомъ въ началв его сочиненія (стр. 1-14), откуда для каждаго ясно, что предметъ этотъ и по новости и по существу его есть предметъ достойный самаго серьезнаго и внимательнаго изученія. "Въ настоящее время", говорить онъ, "нельзя относиться въ исторіи древнихъ ересей съ такою небрежностію, съ какою нередко относились къ ней писатели прежнихъ временъ; предметъ этотъ во всякомъ случав долженъ получить первостепенное значение въ наукъ" (стр. 14). Точиве опредвляя такое значеніе авторъ поставляеть его главнымъ образомъ въ слъдующемъ: "изучение древнихъ сектъ", говоритъ онъ, "имветъ твеную связь съ изучениемъ внутренняго развития самой христіанской церкви. Появленіе различных в секть въ христіанскомъ иіръ не проходило безслъдно для живни церкви, но имъло на нее большое вліяніе. Церковь съ самаго начала своего существованія и до поздивищих времень развивала свои силы въ борьбъ съ ересями и расколами: въ этой борьбъ постепенно слагалисьи церковное богословіе, и церковная дисциплина, и самая обрядность церковная. Одностороннее и неправильное ръшеніе религіознаго вопроса въ какой-нибудь еретической сектъ давало поводъ церкви раскрыть правильное ученіе по этому вопросу на основаніи божественнаго Откровенія и общецерковнаго преданія. Волненія и безпорядки, произведенные сектантами между върующими, служили поводомъ къ установленію различныхъ правиль церковной дисциплины. Поэтическія легенды, гимны и молитвы, составляеныя сектантами для удобивишаго распространенія еретическихъ идей между христіанами, вызывали учителей церковныхъ въ противодъйствіе сектантамъ составлять свои православныя молитвы и пъснопанія. Танинь образомь во вевхъ почти заивчательныхъ памятникахъ древне-христіанской жизни и письменности - въ краткихъ символахъ и общирныхъ богословскихъ произведеніяхъ, въ правилахъ и постановленіяхъ древнихъ соборовъ и учителей церковныхъ, въ самыхъ молитвакъ, песнопеніяхъ и обрадахъ перкви находится множество прямыхъ и косвенныхъ указаній на еретическія и раскольническія секты того времени. И всего этого нельвя понимать недлежащимъ образомъ, не имъя правильнаго представленія о смыслъ и значеніи древнихъ ересей и расколовъ" (стр. 2-3). Вообще историческое значеніе древнихъ ересей понимается авторомъ весьна широко. Оно, по его разсужденю, имветь даже живой близкій въ нашему времени практическій интересъ; потому что вліяніе древнихъ ересей отравилось не только на повднъйшихъ сектахъ, - между которыми существуетъ тъсная связь, непрерывное историческое преемство и какъ бы своего рода еретическое преданіе, -- но и въ жизни и сознаніи самаго церковнаго пристівнства, содъйствуя проявленію и развитію такъ-называемаго двоевърія (стр. 3-9). Но особенно важное и общирное значеніе изученіе древнихъ сектъ имфетъ для изученія первоначальной исторіи христівнской церкви. "Изследованіе исторіи древнихъ ересей", заключаетъ авторъ свое объясиение объ ихъ историческомъ значеніи, "тъсно связывается со встии важитишими вопросами первоначальной христіанской исторіи-съ вопросами о самомъ происхожденіи христіанства, объ отношенія его въ другимъ древивищимъ религіознымъ и философскимъ возвржніямъ, о характерж первоначальнаго развитія церкви, о происхожденіи свящ. книгъ Новаго Завъта, объ образованіи христіанскихъ догиатовъ и т. д. (стр. 14). При этомъ нужно замътать, что важное историческое значение истории древнихъ ересей распрывается у автора настолько ясно и убъдительно, что всякій тотчась сознасть, что предметь этоть есть предметь достойный обстоятельного изучения и, при нало досель сознаваемой чрезвычайной важности его, при слабой его разработкъ, есть предметъ какъ бы совершенно новый.

Помимо разъясненнаго важнаго историческаго значеня древшихъ ересей, одна первая вышедшая въ свътъ часть исторіи ихъ представляеть во многихъ своихъ отдалахъ еще болъе новый предметь по новымъ весьма цаннымъ и интереснымъ церковно-историческийъ свъдъніямъ. Совершенно согласно съ высказаннымъ уже отвывомъ "Церковнаго Въстника", мы мошемъ сказать, что вышедшая часть предпринятаго авторомъ ученаго труда имъетъ полную цъну и сама по себъ, представляя рядъ вполнъ самобытныхъ изысканій, по первоначальнымъ источникамъ, въ области древней христіанской литературы, сопровождаемыхъ критическимъ изученіемъ всей довольно обильной на западв литературы по трактуемому предмету, изобилующихъ своеобразными заплюченіями и выводами, а нередно и неналоважными отпрытіями въ области частныхъ явленій древней церковной исторіи вообще и ересеологической литературы въ особенности. Нъкоторые отдълы сочинения инвють полную цъну новаго слова въ наукъ, не только въ русской, но и въ наукъ вообще. Таковы, наприивръ, ученыя изысканія автора — занимающія въ сочиненім цалыхъ три главы — о личности и ересеологическихъ твореніяхъ св. Ипполита" (стр. 72—175). Мы съ своей стороны всв три главы о св. Ипполить привнаемъ особенно ценными и удачными, по выказанной въ нихъ облирной учености, по своеобразнымъ, новымъ и вполив основательнымъ выводамъ и сужденіямъ о личности, жизни и твореніяхъ св. Ипполита, по мастерскому ясному, живому и занимательному издоженію и, при кажущейся отдаленности нікоторыхъ частныхъ свъдъній и разсумденій, по неразрывно тісному отношенію тікь и другить из раскрываеному предмету. Вообще главы о св. Иннолить составляють особенно выдающуюся и цанную заслугу автора. Неменъе, или неимогимъ менъе, интересны другіе отдълы сочивенія, содержащіе въ себѣ изысканія автора о ересеологических в твореніях в церковных в писателей III, IV и послыдующихъ въновъ: Тертуллівна, Климента Александрійскаго, Адаманція, Архелан Касхарскаго (въ Мессопотамін), Евсевія, Епифанія, Осодорита, Августина, Филастрія, Предестината и другихь; также и неиногословное по изложению, по весьма изинов по седержанію обокраніе сентанчених впоприонческих паметин-мія), представляющее намъ въ сжатомъ видъ существеннейще выводы обширисй западной дитературы объ этомъ предмети, ов самостоятельнымь весей освёщения их притическою именію автора.

Выдавалеь по новости преднета, осчивене о. Мванцова ссля вибеть съ тъмъ сочинение вполив ученое, и въ ряду истипно ученыхъ трудовъ нашей духовной личературы оно несоцивание делино занять очень почетное ивете. При измоторомъ собетном исмъ внаномствъ съ распрываемымъ у автора предметомъ, им

можемь завърить, что имъ внимательно прочитамы и основательно успоены решительно все подленные источники, относаніеся въ предмету, которые довольно многочисленны, — в главные, и второстепенные, и даже саные малозначительные. При этомъ авторомъ оказана та важная заслуга наукъ, что имъ,-при его блистательно выказавшемся уже и въ прежнихъ многочисленныхъ трудахъ его заивчательномъ критическомъ талантв,--критически разобраны и оцвнены всв, особенно важиващія подленныя ересеологическія писанія. Оцінка эта состоить въ томъ, что онъ всв первоисточники исторіи ересей равсмотрвлъ сравнительно: указалъ между ними болве первоначальные и самоетоятельные, которые посему служать главными и наиболюе цвиными первоисточниками для исторіи ересей (кановы напр. мисанія Иринея и Ипполита), и источники соотавлявшіеся главнымъ образомъ уже на основанів сихъ нервоначальныхъ и потому менъе значительные и второстепенные (каковы напр. ерессологическія писанія Еписанія, Осодорита, Августина и др. ); промъ того опредълниъ степень достовърности вообще и мно-ГИКЪ ЧАСТНЫХЪ ИЗВЪСТІЙ ВЪ РАВНЫХЪ СРСССОЛОГИЧЕСКИХЪ ПИСАнівхъ; въ точности указаль, что въ наждомъ мев нихъ есть особенно цвинаго и значительного для исторіи и что имветь отноентельно меньшее вначение; выясниль достоинства и недостатии источниковъ, указалъ встръчающися въ нихъ погрышности, доводьно подробно изложиль содержание ихъ и вообще о каждомъ изъ ерессологическихъ писаній даль ясное и определеннов понятіе и чрезъ то облегчиль путь другимъ для ученой двятельнести въ области ересеология. Особенно панное пособіе и обметория для такой двятельности нувоть еще весьма ученыя и основательныя изследованія автора о жизни писателей ересеододинескихъ писаній, о тексть сихъ последнихъ, намсивнія объ ихъ писателяхъ. и .о подлиниости, о мёстё и времени ихъ пронекожденія, о поведекъ къ икъ написанію и гому подобныя историко-критическія изысканія, изъ которыхъ накоторыя има-DTL shavenie min hosers him hoseighhard chobs by haye's

Потомъ у о. Иванцова изученіє и второстацинныхъ повійникъ ученыхъ трудовъ по новорін ересей инветъ таков же важноє значеніє, какъ и взученіє источниковъ подлинныхъ вищ первоцадаванняхъ. И свідбинию повійнихъ ученькъ трудохъ

по этому предмету, составляющими результать этого изученія нхъ, авторомъ сдълана едва ли не большая еще заслуга для русской по крайней мірів науви, чівмъ свідівніями о подлинныхъ неточникахъ. Обстоятельное ознановление съ новъйшими учеными трудами по исторів древнихъ ересей, или короче ознакомленіе съ литературою по сему предмету, особенно иностранною, представляеть очемь большую трудность по причинъ изобилія и богатства этой литературы, по разнохарактерности составляющихъ ее ученыхъ произведеній, по множеству различныхъ нескодныхъ и даже совсвиъ противорвчащихъ нежду собою взгиндовъ на одинъ и тотъ же предметъ,--на тотъ ник другой первоисточникъ напримъръ, на то или другое событіе или лице и т. д. Но авторъ не уклонидся отъ этой трудности. Онъ вездъ, при изследовани всякаго частнаго предмета, составляющаго содержание его ученаго труда, прежде всего поставляетъ своею вадачею ознакомить читателя съ литературою предмета и старается по вовножности, какъ говорится, исчернать предметь и всегда перечисляеть и пратко харантеризуеть всв наиболве значительные ученые труды по тому или другому предмету (см. напр. стр. 20, 32, 64, 72, 234, 313). Въ своихъ частныхъ сужденіямъ и выводамъ авторъ также постояню ссылается на новые ученые труды, двлаеть болбе или неиве обстоятельную оцвику яхъ, особенно въ своихъ иногочисленныхъ и очень двльныхъ и ученыхъ примъчаніякъ къ тексту. Эти частыя обраще: нія автора нь разнымь нов'яйшимь ученымь трудамь по его предмету, почти всегдажиля при этомъ критическая опфика икъ, и вообще и въ частностяхъ, такие инвютъ большую цвну въ нашей наукт. Всикій малоонычный изследователь, всятдствіе указанныхъ нами иногочисленности, общириссти, разнообразія и разнохарактерности винхъ трудовъ, необходимо спутается и потеряется въ этомъ разнообравін, или во вредъ ділу увлечетоя наним-либо писателемъ или сочинениемъ, наним увлекаться за ихъ направление или ошибочные вогляды и выводы вовсе не следовало бы. Нашъ же ученый авторъ, при его опытномъ и обстоятельномъ анакомотев съ литературою предмета, при его выкаранной замъчательной притической зорности, за исвлюченіемъ раввъ очень немногихъ случаевъ, въ своемъ трудъ не тольно всегда варно оцвинваеть того или другаго ученаго ших

сателя или целое какое-либо его произведение ва приома его составъ, но и въ частихъ его онъ также върно опредъляетъ, кавой именно отдель въ немъ имееть ту или другую цему въ наукъ, или не имъетъ ея, какая сторона или частность предиста особенно удачно и върно обследована и раскрыта, у какого еще писателя и въ какомъ еще ученомъ трудъ можно встрътить и получить дополнительныя свёдёнія и сужденія; такъ что чрезъ всв эти критико-библіографическія свёдёнія и укаванія каждому желающему авторъ открываеть и уравниваеть сравнительно легкій и прамой путь для дальнейшихъ изследованій по разрабатываемому имъ предмету. Впрочемъ можетъ статься, что въ евъдъніяхъ и выводахъ автора и о первоначальныхъ и второстепенныхъ источникахъ по предмету и въ оценте ихъ, равно какъ въ свъдъніяхъ запиствованныхъ изъ техъ и другихъ, найдутся свёдёнія и выводы и не совсёмъ точныя, можеть быть мы просмотръли такія, потому что, признаемся, на отысканіе ихъ им и особенныхъ усилій не тратили. Можеть быть высшая строго ученая критика отыність въ труд'я о. Иванцова, если будеть искать, ное-что и не совсемь удовлетворительное съ строго и высоко-научной точки зрвиін но все же, по нашему мивнію, авторитеть автора и его ученаго труда чревь это не уронится. Ученость автора, ученость труда-качество конечно очень высовое и почтенное, но не высшее. Есть качества литературныхъ трудовъ высмія учености, которыя не пріобрётаются никакою ученостію, но придають нив очень высокую цёну. Эти-то начества, накія не стольно пріобратаются, скольно даются, и проявляются у о. Иванцова очень рельесно. Эти качества мы считаемъ уместнымъ маменть нравственными.

Эти выдающівся высокія привствоннія качества ученто труда о. Иванцова суть: мивость, запинательность и простота вли доступность излощеніх и особенно теловричесть и при безпристрастій строго правоследний характеръ сущенія о церновнихъписателяхь и ихъ писаніяхъ.

Въ такона трукъ, кекова трукъ о. Мианцова, испость, занименениоть и соступность изможения суть пачества, компо скавать, совершение неомидамине, труко объясивния въ строго ученова трукъ, для большинства учения рашительно: недостижимия, но для читателей просто только образованных поле-

жительно неопринимыя и невандиними качества. Качества эти новажутся дъйствительно неожиданными и недегно объяснимыми, если мы обратимъ внимание на предметъ или точиве на главное содержание вышедшей первой части ученаго труда автора. Содержаніе этой части, какъ видно изъ самаго заглавія вниги, составляеть побозрвніе источниковъ для исторіи древнайших секть, или собственно секть и ересей втораго и третьяго вжив христівнодой церкви. Послів первой вотупительной главы объ историческомъ вначенін ивбраннаго авторомъ предмета и методъ его ивсятдованія далье исчисляются, излагаются по содержанию и карактеризуются, вообще обозраваются первоначальные источники для исторіи древнихъ сектъ, сначала сектантскіе источники: Климентины, Pistis-Sophia, Вардесановъ діалогъ и изкоторые апокриоы (гл. 2, стр. 18 - 44), затвиз церковные источники И въка, писанія св. Иринея и Ипполита (гл. 3-6, стр. 45-232), далъе въ хронологическомъ порядкъ-ересеологическія писанія церковныхъ учителей III въка: Тертулліана, Кипріана, Новаціана, Климента александрійскаго, Оригена, Діонисія александрійскаго, Архелая наскароваго (гл. 7, стр. 233-261) и наконецъ срессологическія извъстія и сочиненія у нисателей IV, V и дальнайшихъ ваковъ: у Евсевія, исевдо-Аванасія, Ецифанія, Осодорита, Августина, Предестината и изкоторымъ другихъ (гл. 8, стр. 262-348). Вотъ и все содержание напечатанной части труда о. Иванцова. Кажется, трудно подыскать такой предметъ, который бы по содержанию быль суще, налозанимательные или скучные предмета избраннаго авторомъ. Всякіе обгоры и исчисленія сочиненій, даже и съ пратишь надоженіемъ содержанія ихъ, вообще предметъ сухой. То правда, что у автора вти обворы оживляются біографическими евёдёміями; но эти св'ядінія у него составляють относительно только небольшую часть его труда и притомъ допуснаются лиць, на столько, насколько они способствують нь уяснению, оборраваеныхъ источниковъ. Живоеть, занимательность и доступноеть изложенія въ труді автора зависять не оть искусственныхь , какихъ-либо средствъ, не отъ занимательныхъ эпиводовъ, но отъ того, что авторъ основательно изучиль предметь, освоился съ нимъ, вложилъ въ него свою дущу, и отъ того, что у автора есть накъ бы природный таланть къ указаннымъ свойствамъ.

١,

Отъ того и такое ученое и повидимому сухое но предмету сочиненіе, каково о. Иванцова, не только оказывается живымъ и занимательнымъ, простымъ и доступнымъ по изложенію, но даже больше того, съ начала до конца оно читается съ живымъ интересомъ и даже съ увлеченіемъ. Такое именно впечативніе, накъ намъ пришлось узнать изъ встрвчъ и разговоровъ съ другими, производило чтеніструда о Иванцова не на спеціалистовъ только, но, что особенно замъчательно, просто на людей образованныхъ, которые рашились прочитать его сочинение не столько маъ-за интереса въ предмету, сколько изъ-за имени автора. Живость и занимательность изложенія у автора особенно цвины въ техъ случанкъ, когда ему приходилось добывать историческія свидьнія и построивать научно историческіе выводы на основаніи прайне недостаточныхъ, отрывочныхъ и взаимно противоръчащихъ извъстій, которыя приходилось сначала иногократно взващивать, обсуждать и примирять, чтобы потомъ на основанін ихъ что-либо создать, придти къ признанію какого-либо историческаго санта или вывода. Танинъ именно способонъ сложились наприм. выдающием по своей живости и занимательности замъчательныя и свособразныя свъдънія о жизни св. Ипполита (гл. 4), объ алогахъ, Кай и найянахъ (гл. 5, стр. 146-170) или заивчательная характеристина св. Ипполита и папы Каллиста и проведенная между ними параллель (стр. 106-106). При семь нужно и то заметить, что когда ученые заботятся объ оживленіи и упрощеніи своихъ трудовъ, короче объ ихъ популярности, то оно по большей части бываеть въ ущербъ научнымъ достоинствамъ. У о. же Ивандова живость и доступность изложения, по крайней мірів въ разспатриваемомъ его трудь, по нашему мизнію, нигав не сопревождаются ущербомъ для научныхъ достопнотвъ труда,—содержательности, точности выраженія, основательности и врелости сужденія и проч. За то, соедении научныя достоинства въ своемъ трудъ съ доступноотно изложения, авторъ оказываеть ту важную услугу, что чисто научныя сибденія онъ деласть доступными для общеотва и значительное число не снеціалистовъ, а просто только образованныхъ читателей, введить въ сееру церновно-исторических научных интересовъ.

Къ привственнымъ и текже особенно выдающимся начествань труда о. Иванцова нужно отнести еще человачность суждения о анцахъ и, при научномъ безпристраотіи и объективности, отрого православный марантеръ сужденія, какъ о церновныхъ писателять и нув писанінув, тань и о самыть орестуви средаческих системах и сочиненихь, или короче человиче-правеславный характерь сущенія. Относительно мица, намих приходилось автору насатьон въ своемъ трудв, прежде всего замъчалельно то, что вначительное число ихъ и особенно св. Инполить, папа Каллисть, бл. Осодорить, Еписалій, Тертулиівнь, Ириней и другіе, являются у исто живыми людьми, съ определеннымъ характеромъ и направленіемъ, съ определеннями прав-. ственными достоинствами и недостатами: Но такъ кать авторъ, не скрывая ихъ некостатковъ, прежде осего викитъ въ ничвандей и съ особенною любовію останавливаєтся своинв винианісмь MA HET HOSTOPHETBAND E MA CRETARING CROPORAND HAD KAPARTOPA; то во всемь почти веображаенымь имь динамь оны вовбуюдаеть жаное-то особенное, живое и сврбодно-испринужденное сочувствіє и нер ідко благоговійное уваженів. При етомь для всявою видно, что авторь соблюдаеть полное безпристрасти вы сущдеміжь о выдакь и ихь ничерогурныхь трудаць; у него читалель нигръ не встретить ин подокрительного унолумии о недостатжаль или покусотвенно-патинутаго воспринения превсивенных достоянствъ того или другию мица, потому тоявно напр., что онь прививив святымъ, на наифрението унижения и усласивато моображения темныхъ правственнымъ стороме гого: наи другадо - анца нев-за того только, что онв сретинь, что пранца: бытало перадно. То чно такие автора объективно безпристраемена на оновкъ суманнякъ в объ уветненным достоинствать в недоетатных церковинкъ и! виждерковными, сретических жабр., писателей, и о вачестваха имълитературных энтрудовът А. между твиъ, неслочря не столь отпровенное унаменіе в провотост-. НЕВУБ И УМОТВЕННЫЕВ ВЕДООТАТИВВ ДАМЕ В В ОВНУМИЕ ДЮДЯТЬ, при стояв не приномъ и отврытонь ньображении ихведово-: мистре, правственных в унстемникь, въ читатели отпостя «твердее изнеотраженое, притожн социательное,/ и неоравменно болые искрениес, чень накое преиде било, убънкение вы овяно-CTH MIN MICCREAS MERBOCTBERHBIRT RATCOTBERT TOTO MAN EPYTORO 30\*

периовиаго писателя или длятеля. Такинь образомъ, всегда оставвась человъчнымъ и безприетрастнымъ въ своихъ сужденіяхъ о иравственныхъ и уиственныхъ достоинствахъ нерковныхъ длятелей, авторъ не уклоняется и отъ высказаннаго того или другаго голоса церкви о сихъ длятеляхъ съ ихъ длятельностію и писаніями; а непротивъ путемъ научныхъ цэсльдованій омъ подтверждаетъ справедливость какъ прославленія церковію оставшихся върными ей церковныхъ длятелей или одобрительнаго ея сужденія о нихъ, такъ и ея нарательнаго суда на другихъ враждебныхъ или непослушныхъ ей длятелей, и чрезъ то неизильно и всюду въ своемъ трудъ удерживаетъ строго православный характеръ сужденія.

Вообще въ этомъ трудъ, какъ и въ прежнихъ накоторыхъ, напр. въ критическомъ разборъ сочиненій Хомякова (въ "Правося. Обозр.") у о. Иванцова очень цекусно, можно свазать мудожественно, совывываются указанныя правственныя качества: человъчность, безпристрастіе и строго православный харантеръ сужденія о яюдякь и ихъ церковныхь мизніяхь и писаніяхь ж объ некоторыхъ небезукоризненныхъ поступкахъ ихъ,-н совивщаются тамъ, гдв они певидимому несоединимы. Разематонваеный трудъ автора представляеть не одинь выдающійся принарь такого художественнаго совижщения этихъ качествъ. Такъ напр., по очень убъдительнымъ соображеніямъ и допавательствамъ автора, св. Ипполить, выражаясь явыкомъ нашего времени, быль римскій антипапа, ноторый преданною ему партіей возведенъ быль въ санъ римского опископа и отделился съ нею отд Каллиста, признаннаго закончымъ папою, котораго Ипнолить одивноже не признаваль такинь и въ свеихъ Философунсцахъ наображаеть его въ очень непривлекательных правственных чертакъ. Но нежду тънъ оба они, Ипполить и Каллисть, приэнаны церковію свитыми. Выходить, повидимому, совершеню непримеримая перковно-историческая несообразность. Но у автора различными его соображеніями, между прочимь и ожив, что ведва ин жожно моздивищую намоническию точку зравия приметь нь тэнь временямь, ногда ісрархическія отношенія во всякомъ случав не были такъ опредвленны, нанъ сдвивлись въ посявдствии, эта намущаяся несообразиссть разронается лег-NO; VETATELL BELET'S COPOCTBOHHOOTL I CUPOBELANDOCTS TOFO, TO

оба эти церковные двителя признавы дерковію святыми, что оба они справедиво считали себи правыми съ своей точки зрънія и что оба они, особенно св. Ипполять, за свои заслуги церкви достойны религіовнаго почтенія (гл. 4, стр. 92—112). Такимъ образомъ, при человъчности и безпристрастіи сужденія о нихъ, у автора путемъ научнаго изследованія утверждены еще верность и справедливость православно-церковнаго взгляда на нихъ. Въ томъ же родъ у автора замъчательны карактеристики св. Епифанія и бл. Феодорита (гл. 8, стр. 268-325). Западная литература, въ большинствъ ен историческихъ сочиненій, очень неуважительно относится въ св. Епифанію. Дійствительно, въ его характерв и уиственномъ складвесть значительные недостатки, каковы: горячность характера, религіовная нетерпимость, недостатокъ научнаго образованія, легковъріе и т. под. И едва ли у кого прежде можно было встретить такое искреннее и рельефное изображение этихъ недостатковъ, какъ у о. Иванцова. Но такъ какъ авторъ, не скрывая недостатковъ св. Епифанія, въ очень яркомъ свътъ представилъ также и высокія нравственныя его достоинства, - горячую ревность по въръ, его отпровенность и простоту, его обширную начитанность и ученое трудолюбіе, его историческую правдивость и отсутствие всякаго лицеприятія,-- и изобразилъ его живымъ человъкомъ со всеми его достоинствами и недостатками; то чрезъ это у автора св. Епифаній оказался на такой нравственной высотъ, какъ едва ли у кого другаго, и нравственный образъ его сдълался въ высшей степени привлекательнымъ и возбуждающимъ благоговъйно-религіозное почтеніе. Такое же впечатленіе авторъ производить изображеніемъ бл. Өеодорита, много и несправедливо унижаемаго его современниками и поздивишими писателями, и разныхъ другихъ историческихъ дъятелей. Производить изображеніями ихъ свътлое, какое-то умиротворяющее и успокоивающее впечатлъніе авторъ обладаеть особеннымъ искусствомъ, достижимымъ для немногихъ.

Мы бъгло указали только на болъе выдающіяся достоинства въ трудъ о. Иванцова. Каждый читатель, при внимательномъ чтеніи, усмотритъ ихъ гораздо болъе, потому что каждая страмица этого труда имъетъ свое научное значеніе и отличается тъми или другими достоинствами. Заключимъ свою рецензію о понтениемъ трудъ о. Ивамцева словами указанной библіографической замътки "Церковнаго Въстинка" (въ № 39): "съ своей сторонъ и мы спъцииъ порадовать читателей извъстіемъ о вымодъ въ свътъ этого сочиненія отдъльнымъ изданіемъ, будучи вполнѣ убъждены, что оно займетъ одно изъ первыхъ мъстъ въряду первоклассныхъ произведеній нашей учено-богословской литературы". Отъ всей души желаемъ конечно не мы одни, а всъ, кому дороги интересы науки и ел видные дъятели, чтобы достоуважаемому затору, при его несомнънномъ усердіи, послалъ еще Богъ физическія и нравственныя силы для окончанія его почтеннаго труда, а равно для продолженія на многіе годы и всей прочей его плодотворной и широкой дъятельности.

Свящ. І. Смирновъ.

1877 г. ноября 7.

## OTSLIBL HEMELIKATO YYEHATO O PYCCHON KHNTE.

Рядомъ съ статьею нашего уважаемаго сотрудника И. А. Смирнова, которою главнымъ образомъ опредъляется значеніе вынги о. протојерея Иванцова-Платонова въ русской литературъ и для русскихъ читателей, мы имвемъ удовольствие сообщить читателямъ извлеченія изъ отзыва объ этой книгь, сделаннаго нъмецкимъ ученымъ критикомъ, которымъ опредвляется значевіе ся въ наукъ вообще. Въ отзывъ Совъта Московской Академін, на основанім котораго присуждена о. Иванцову-Платонову докторская степень, между прочимъ высказано, что разсматриваемая книга имветь значение не только въ нашей небогатой церковно-исторической литературъ, но и въ наукъ вообще. Признаніе этого значенія среди ученыхъ германскихъ, ножно сказать, состоянось даже ранве, чвиъ этого можно было ожидать. Въ 25 № намециаго библіографическаго изданія Theologische Literaturzeitung (выходящаго нодъ редакціею Лейпцигскаго прооессора Ширера) 8 декабря прошлаго года профессоръ Гарианъ напечаталь большую реценвію на книгу о. Иванцова-Платонова, въ которой даль о ней такой отзывъ, накой русскому собственно перковно-историческому сочинению едвали когда приходилось получать за границей. Чтобы оценить значение этого отзыва, нужно взять во вниманіе, что Гарнакъ въ настоящее время лучній причика церковно-историческиха сочиненій ва Германіи, н вивоть съ твиъ какъ ученый онъ извъстенъ собственными замвчательными работами въ древней ересеологіи и патрологіи, и именно въ той ся области, къ которой принадлежить изслъдование о. Иванцова, Платонова.

Свою рецензію на книгу о. Иванцова Гарнакъ начинаетъ слъдующими словами: "для референта удовольствіе (cine Freude) рекомендовать это русское произведение по истории древивищихъ ересей ученымъ сотоварищамъ (Fachgenossen) въ Германіи. Еще довольно редко случается, чтобы церковно-историческія работы русскихъ ученыхъ могли имъть притязание (Anspruch erheben) на внимание со стороны западныхъ изследователей. Но относительно труда Иванцова-Платонова нужно пожалать, что онъ будеть имъть въ Германіи мало читателей (т.-е. по причинъ малаго знакомства тамъ съ русскимъ языкомъ"). Переходя далве къ общей характеристикъ сочиненія о. Иванцова, Гарнакъ указываеть въ немъ следующія отличительныя достоинства: трезвий взглядь, любовь къ истинь, не обыкновенныя энанія, и въ особенности критическую проницательность (Der nüchtern Sinn, die Wahrheitsliebe, die nich gewöhnlichen Kenntnisse und vor allem die Kritische Vorsicht, welche der Verfasser durchgehends bekundet). "Я твиъ охотиве, прибавляеть реценвенть, признаю здвсь эти достопиства, чемъ добросовъстиве самъ сочинитель уназываетъ повсюду (гдв къ этому представляется случай) на свою зависимость отъ предшественниковъ (т. е. германскихъ ученыхъ, занимавшихся темъ же предметомъ), которыхъ работы онъ изучиль такъ полно и основательно, какъ будто онъ жилъ между нами въ Германіи (deren Arbeiten er in so umfassender und eingehender Weise studirt, als lebte er unter uns in Deutschland). Но рецензія Гарнава состоить конечно не изь однихь похваль. Насколько этотъ критикъ вообще несклоненъ къ расточенію годословныхъ похвалъ, можно видеть изъ всехъ его рецензій и научныхъ обозрвній, постоянно помещаемыхъ въ Theologische Literaturzeitung проф. Ширера и въ Zeitschrest für Kirchengeschichte проф. Бригера. Насколько въ частности онъ перасположенъ относяться легко и снисходительно въ русокимъ сочинепіянъ, делающинся известными за границей, можно видеть напр изъ сравнения его настоящаго отзыва съ отзывомъ о "Патрологическихъ Изследованіяхъ" вісескаго проф. Скворцова, года два назадъ изданныхъ на ивмециомъ языкъ. (Си. Zeitschrift für Kirchengeschichte 1876 г. Hf. 1, erp! 129-124). Въ настоящемъсіучав къ книгво. Иванцова-Платонова твив понве пожно было ожидать накого-либо снисходительного отзыва со стероны Гарнава, что самъ о. Иванцовъ въ своей инига высказаль строгое суждение о ересселогическихъ работахъ Гарнака и во многихъ мъстахъ заявилъ рашительное несогласіе съ его научими взглядами и гипотезами (см. напр. въ вингъ стр. 52, 57, 63). Естественно поотому, что и германскій критикь относится на книгь о. Иванцова-Платонова со всею строгостію, не принимая во внимание особенныхъ условий и состоямия русской цервовноисторической литературы, среди которой она явилась, но иримъняя из ней всъ строгія требованія германской церковно-исторической притипи. Тъмъ бодъе чести для о. Иванцова, что его внига выдерживаеть такую повърку. Собственно говоря очень немного серьезныхъ замъчаній нашелея сділать Гарнанъ противъ кимти о. Иванцова. Онъ упреваетъ его въ недостаточномъ проведение строгикъ вритическихъ началь въ примънения нъ писаніямъ древнихъ учителей церкви, относя впрочемъ этотъ упрекъ не дично къ автору, когорому, канъ мы видели, Гарнакъ приписываетъ даже по проинушеству притическую проничательность а вообще въ восточной церковно-исторической наукв. (И это именно по поводу сужденій о. св. Епифамій, въ которыхъ однакожъ нащъ авторъ считаетъ себя правъе западныхъ ученыхъ). Далве Гарианъ упрекаетъ о. Иванцова въ селониости къ слешкомъ сивлымъ гипотезамъ; но самъ же признастъ, что авторъ вездъ строго различаетъ свои гипотезы отъ твердыхъ на учныхъ положеній (überall scharf scheidet zwischen Hypothese und gesicherten Ergebniss), и что гипотезы автора проливають иного свёта на различные частные церковио-историческое вопросы. Наконецъ Гарнакъ упреваетъ автора за слишкомъ строгое отношение къ запеднымъ ученымъ, въ особенности историявиъ и притикамъ тыбынгенской школы; но объ этомъ предметь у руссимъ ученыхъ конечие могутъ быть инын инфиін, чамъ у западныхъ. Что касмется до полноты и оботоятельности въ жаслъдованіи предмета, до изученія срессологических источниково и литературы, то притинь сезнается, что онь сань болве узнаеть изъ вниги автора, нежели можетъ указать ему на какіе-либо существенные пропуски. (Въ особенности критакъ выражаетъ благедарность о. Изанцону за извъстія объ изданіяхъ ересеологическихъ: принцинесть из русскомъ перенодъ и за подробное указаніе русских изслідованій и статей по этому предмету). На-

конемь даже въ техъ случаяхъ, где критику приходится касаться мивній автора, несогласныхъ съ его собственными мивніями, онъ въ большей части случаевъ, не высказывая прямой уступки автору, тамъ не менъе не такъ уже рашительно настаиваетъ и на своихъ мивніяхъ и гипотевахъ, а въ иномъ случав даже и примо отдаетъ предпочтение мивнию автора. Вообще же Гарнамъ относится въ русскому ученому со всею серьезностью и уваженіемъ, безъ всякаго покровительства и снисхожденія, не канъ представитель науки и литературы, болъе развитой къ представителю литературы менёе развитей, а какъ равный къ равному, какъ одинъ европейскій ученый къдругому (что, какъ извъстно, не часто бываетъ у вападныхъ ученыхъ по отношенію въ русскимъ). Онъ примо даетъ место книге о. Иванцева-Платонова между первостепенными ерессологическими изследованіями новъйшаго времени-рядомъ съ трудами Липсіуса, Деллингера, Фолькмара и своими собственными, и себя сачаго и другихъ западныхъ ересеологовъ по отношению къ о. Иванцову навываетъ "предшественниками (Vorgänger)".

Всего же замъчетельные въ рецензій Гарнака - то, что не ограничиваясь общими отзывами о книга о. Иванцова-Платонова и отрывочными замечаніями по частнымь вопросамь, онь невглавы въ главу съ начала до конца слъдитъ и передветъ своимъ читателямъ содержание книги, обращая особенное винмание на тв мъста, которыя представляются, по его мивнію, наиболью удачными, или которыя представляють въ наукв что либо особенно новое, оригинальное, или наконець на та, неторыя требують, по его мивнію, огонорокь и возраженій. Это само собою HORAZEIBAGTE, OE RARUNE BHUNGHICME H MORHO CRASSTE YBREVCHIемъ германскій ученый читаль книгу русскаго ученаго. Замъчанія, выснявываемыя здёсь такинь внатокомъ разсиотриваемаго предмета, можетъ быть не во всемъ полны и не вездъ правильны, но они во всякомъ случав могутъ быть интересны и не беаполезны для другихъ ученыхъ интересулоприхол твиъ же предметомъ.

Въ обозрвин содержанія первой главы опредъливши общіх точни эрвнія, съ которыхъ авторъ наифрень изслідовать свой предметь, Гарнань обращаєть особенное винивніє на указывасмую о. Иванцовымъ связь превнійшнях сенть съ средневіжо-

выми, и выопазываеты при этомъ желеніе, чтобы авторъ въ дальныйших частяхь овоего труда обращаль внивание, на эту связь особенно относительно восточными сенть болье, немели онъ объщаеть это на 15 страницъ винги. Общее положение второй главы, что сохранившиеся до насъ остатки древикъ оретичесних и апокрионческих писаній могуть имать дишь второстепенное и даже третьестепенное значенів для исторін ересей, притикъ называетъ весьма соотвётствующимъ положенію дъла (in sehr sachgemässiger Weise unsfuhrende Gedanke). Изъ частныхъ мыслей автора, раскрываемыхъ въ этой глава, критинъ обращаетъ особенное вниманіе на ту, что распространеніе гностическим ученій на запад'я подъ конеть 2-го стольтія представляеть вторую стадію въ развитіи гностипивна (es ist gewiss sachgemäsz... richtiges Verständniss.) Ho kontund Burneзываеть автору упрекь за то, что онь уклонился оть рашени стольно заиниающаго германских ученых вопроса объ отношенін греческой редакців Климентинъ (Homiliae) на латинской (Recognitiones). Въ этомъ запутанномъ вопросъ, по мижнию критика, "авторъ могъ бы достигнуть болже положительныхъ ревультатовъ, если бы овъ удвоилъ свою критическую энергію, к не слишкомъ далено заходиль in seiner herechtigten Scheu vor Plusmacherei".

Третьею главою ниши притикь остается педоволень. Онь называеть ее слабийшею частью всего труда (Dieser Abschnitt ist der schwächste des ganzes Werkes, aus dem darum auch schr wenig zu lernen ist). Это можеть быть отчасти объясняется тимь, что именно въ равоматриваемой глави высказаны строгы сужденія автора относительно ученыхъ прісковъ самаго критива-(стр. 57), относительно его гипотезъ о премени мизни Маркіона: (стр. 52), относительно содержанія Іустинской синтаниы (стр. 63). Но не безполезность этихъ замичаній видна уже имь того, чтосами критикъ здась выражается весьма одержанно и нериниктельно объ упомянутыхъ гипотезахъ.

Три следующія главы объ Ипполить представлиють, но сумденію Гарнана, основательнайшую и ученайшую часть винги: (Diese Abschrätte bilden den eigentlichen Kern des Bushes, dengründlichsten unb lehrreichsten Theil). Особенно удачими чан стами 4-й главы нужно вызвать (ist gelungen zu nennen) харавтеристику Каллиста, описаніе состояніе римской неряви въ первой трети III стольтія, и разъясненіе споримую отношеній между Ипполитовъ и Каллистовъ (стр. 98-112). Въ этомъ послъднемъ пунктъ причивъ отдаетъ предпочтение взгляду с. Иваннова передъ взгиндриъ Деллингера. Вторую часть четвертой главы о жизни Ипполита послъ Сардинской ссылки Гарнавъ называетъ самостоятельнайшею частью сочиненія (der selbständigste Theil des Werkes). Соглашение равличныхъ восточныхъ и западныхъ сказаній объ Ипполить представляется здісь, по сужденію Гарнана, наиболже удачнымъ, чжиъ когда либо оно представлялось; и коти всь соображенія о второй половинь жизни Ипподита могуть быть принимаемы не болве, кань за гипотезу, какъ выдаетъ ихъ и самъ авторъ; тъмъ не менъе нельзя ве признать, что эта гипотева проводится обстоятельно (ausführlich), и проливаеть много свыта на соприносновенные частные вопросы: на отношенія Ипполита къ Оригену, на загадочную судьбу проивведеній Ипполитовыкъ, на молчаніе повдивіннять писателей объ Ипполить и его произведенияхъ. Критивъ до того увлекается здъсь изложениемъ о. Иванцова, что выражнесъ живое сожалъніе (bedauert lebhaft) о томъ, что предвин статы не позволяютъ ему представить поливе интересныя соображенія автора (ausführlicher darstellen die interessanten Combinationen des Verfassers), u вступить съ нивъ въ споръ по поводу наветорыхъчастиостей, относящихся въ разсиатриваемому предмету.

При обоержній 5-й главы Гарнакъ обращаєть особенное вниманіе на гипотезы автора о написанія Ипполитомъ, кромъ Синтатны и Филососуменовъ, еще третьяго большаго солиненія о
ересяхъ распространявнихся въ римскей церкви въ концъ II
въна (си. V главы примъч. 17, 61, 64 и VI главы примъч. 32); о
раціоналистической мартін алоговъ и объ отношенів къ нимъ
рименато праввитера Кая (стр. 153—167). Первую наъ этихъ гипотезы притикъ мавываетъ весьма сивлоро (schr kühn), вирочемъ
имъющею не малую степень въроятнести и много проясняющею
вопрость о танъ навываемомъ Ипполитокомъ трактатъ протинъ Новта и о сактатъ передаваемыхъ Еписанісмъ въ IV отдъленіи Панарія. Жарактеристику злоговъ, представляемую о.
Изанисымъ, Гарнаять мозываетъ сеобение замъчательною (beзепеся визуелействет), но гипотеза о принадлежности къ этой.

партін римского пресвитера Кая опять представняєтся оку слимкомъ сивною и неомиданною (kuhn und überrusehend). Вирочемъ представляемыя адась соображенія, по сужденію притика, во волвомъ слунай останутов достайными благодарности,--пакъ лавъ ими совершенно въ новомъ свять представляются многія частности древней исторіи христіанства (dessen Combinationen unter allen Umständen dankenswerth bleiben, weil durch dieselben vieles Einzelne in neuer Weise beleichtet wird). O. Hnaugort-Hiseтоновъ съ своей етороны вероятно, будетъ особение благодаренъ нъмецкому притину за эту часть его рецемвии, -- такъ наизона обращаеть виниание германских ученых на инпотавы сиромно высказанныя русским ученымь, которыя: базь торо ножеть быть останись бы не заистчены или даже были бы перетолкованы неправильно... Сделавшись напестиыми во кругу перманских ученых, занимающихся дравнею могорією приспівіства, эти гипотевы по всей вироятности получаль между ними дальнийшее разъяснение и развитие и не сетавупся безплодныnu les haynu. Carago d'ari

VI глава иняти о. Иванцова, нивющая особенное значеніе для русских читателей,- такъ нанъ въ ней съ особанном полнотою и обсроятельностію распрываются почти непавратные досель въ русской наука результаты новнинихъ западныхъ дасладователей о двухъ запачательныхъ сочинениять Ипполия (Вівлібаріот и Фідовоформета), измещкому критику, знакомену въ этийн результатами и лино участвовелиему въ разработив ихъ, не ногла представить иного особенно новаго. Но и адъсь, віновеффосо півтри звилов потопельнов предобращи в принти в принти в предобращения (sehr treffende Ansführungen). Tanb Beginn pasynnon (sehr merstandig), по сумдению Гариена, адись (на отр. 213-220) разыженяется вопросъ, почему дрежніе писатели не пользоважись или мало пользовение» Филосопуменами. Товно, гание, поображения автора о раздинемъ карантера Филосфиленовъ и Иринесва сочинения: о сресяка, оправлечныхы савака ва гразветие иности-HARROLDROLD CHORREST HAR, OLDRAMARONA GRONOTHE MOTORNAновъ, попорыни пользованию Ириной и Ипполить, юби осоторическомъди внаозерическова гностицивий (сир. 240-и 289) преиставляются, говорить притика, патилия и вамачелениими (welford und überraechend). Въ VII глада, посинщенной орвоесмотамъ ШІ

выза, по выражению Гариака, также есть чену поучиться (Hier ist wiederum man hes zu lernen). Ocodenne oboronverbnumb (ausführlicher) онъ накодивь вдесь неследование ерессовотичеонихъ инсаний Тертуліана (отр. 235-248). Признаван справедливость гипотевы, что поевдо-Тертуллівновское описаніе ересой есть собственно передълка Ипполитовой спитагим, сръденная по всей въронуюсти Викториномъ Петавскинъ (стр. 246-247), критикъ запичаетъ, что эту гипотезу ножно еще подтвердить другими допозолельствоми, кром'я техь, которым приводятся у автора Но гипотеза о сресеначальница Квинтилла, принадлежавшей ка секта кайнна, о которой уновинаеть Тертуллана въ сочинения De baptismo, требуети; то инънио притики, болве твердаго обоснованія (ти. VII прийти. 18). Впроченьси эта гипотеза (пужно сказать противорвившая представление самаго Гариана объ втикь кайннахъ си. V гианы примич. 49, привиаеть онъ,--стоить вниманін, и дветь невое и болье правильное **вевъщен**іе Епираніовсявну извъстію о принтилівнать (эт 49 гл. Панарія). Изъ общихъ соображеній, раскрываємихъ въ этой глави, Гарнань останавливаеть вниманю на объясления авторомь того чакта, почему вы аленсандрійской богословской дитературъ неловина противъ сресой была развита межье, чънъ въ западной (стр. 251-253). Излагая суждена вътора, о дівлотв Адеманція, Гармань въ ближайність времени обвіцаеть повое чиствивание объ вторъ интереснои панатинкъ.

Въ VIII главъ причить накодиль особенно удачными (treffende Вешегкинден) праткій выпъчанія о ересеологических показанівих Веремія (стр. 263-264). Но упреващ ділвенщим выторомъ ванадникъ мисачеликъ за нелишнее предубъжденіе претивъ Бицеацій (стр. 269-295) оть остается недоволенъ. Въ накой сченови одниковъ эти упреки оказываются не попусту висказаниваци, видно уже мед того, что и самъ причить старается отневщесь къ Вишеацію беспристрающей, отнавиваются за себя в за Лишейуся ота привиней пъ Епресийе записнує употребини сце имено записнує постается, и причить употребини сце имено записнує инстата пропред употребини сце имено записний и правинене простает пропред употребини отничний вишений и правилнене понимания соминтельникъ посезановить запачни и правишене понимания соминтельникъ посезановить запачнить ноточникамъ, мене правичнить поточникамъ.

на основани которыхь они составлялись (стр. 298-310), критивъ во всякомъ случаве находитъ удачнымъ (ist treffend). Относитсыно Өеодорита притикъ признаетъ, что авторомъ прежде всего правильно возстановляется название его ересеологичесваго сочиненія ψεύδους και αληθείας διαγιωσις (на м'всто обычно употребляемаго αίρετικης κακομυθίας έπιτομη VIII гл. примъч. 139). Точно также онъ соглашается съ твиъ замвчаніемъ автора что Өеодорить, при составлении своего сочинения двиствительно читаль тв древніе ересеологическіе памятники, о которыхь онь упоминаетъ въ предисловіи къ сочиненію, а не ради лишь ученаго тщеславія перечисляеть ихъ, какъ высказаль Липсіусь. (Примъч. 151). Но Гарнакъ находитъ, что этотъ самъ по себъ правильный взглядъ недостаточно распрытъ въ книгъ автора. Точно также онъ находить не вполнъ достаточно доказаннымъ то положеніе, что Өеодорить при составленіи своего сочиненія имълъ подъ руками всъ Философумены, или по крайней мъръ и VI и VII и VIII части этого сочиненія, а не одну X, какъ предполагаютъ Деллингеръ и Фолькиаръ (гл. VI Примвч. 100). Соображенія автора о подлинности 11 и 12 главъ IV вниги Өеодоритовой (гл. VIII примъч. 159) критикъ признаетъ заслуживавощими вниманія, со взглядами автора на Филастрія и Предестината онъ также согласенъ. И на гипотезу о греческомъ происхожденіи Филастрія, очень сдержанно высказываеную авторомъ, онъ обращаетъ внимание (гл. VIII примъч. 166). Свою рецензію на книгу о. Иванцова Гарнакъ заключаетъ выраженіемъ желанія, чтобы авторъ продолжаль бодро (rüftig) начатое дело, и содъйствоваль съ своей стороны научному сближению между востокомъ и западомъ въ интересахъ изследованія великой исторін христіанства. Редактору Theologische Literaturzeitung-про- ◆ессоръ Ширеръ подъ рецензію Гарнана сдилаль примъчаніе, что онъ дветь въ своемъ издании мъсто статью необычно-большаго объема въ виду того, что эта, статья представляетъ отчетъ о сочинении, которое безъ того по причинъ языка можетъ быть останось бы неизвистными для его ученыхи сотоварищей въ Герпаніи.

## чтенія о богочеловъчествъ

*Чтеніе первое* \*).

Я буду говорить объ истинажь положительной религін—о предметажь очень даленихь и чуждыхь современному сознанію, интересамь современной цивилизаціи. Интересы современной цивилизаціи это тв, которыхь не было вчеры и не будеть завтра. Позволительно предпочитать то, что одинаково важно во всякое время.

Впрочемъ я не стану полемизировать сътъми, кто, въ настояшее время, отрицательно относится къ религозному началу, 'я не стану спорить съ современными противниками религи,—потому что они правы. Я говорю, что отвергающе религи вънастоящее время правы, потому что современное состояние самой религи вызываетъ отрицание, потому что религи въ- дъйствительности является не темъ, чъмъ она должна быть.

Религія, гоноря вообще и отвлеченно, есть связь человава и міра съ безусловнымъ началомъ и средоточісмъ всего существующаго. Очевидно, что если признавать дайствительность такого безусловнаго начала, то имъ должны опредаляться всв интересы, все содержаніе человаческой жизни и сознанія, отъ него должно зависать и къ нему относиться все существенное въ томъ, что человавъ даластъ, познасть и производитъ. Если допускать

<sup>\*)</sup> Было читано 29 января настоящаго года въ С.-Петербургскомъ Отдвяв "Общества любителей духовнаго просвъщенія".

безусловное средоточіе, то всё точки жизненнаго круга должны соединяться съ нимъ равными дучами. Только тогда является единство, цъльность и согласіе въ жизни и сознаніи человіка, только тогда всв его двла и страданія въ большой и палой жизни превращаются изъ безцальныхъ и безсиысленныхъ явленій въ разумныя, внутренно-необходиныя событія. Совершенно несомнымо, что такое всеобъемлющее, центральное значение должно принадлежать религіозному началу, если вообще признавать его, и столь же несомивнию, что въ действительности для современнаго цивилизованнаго человъчества, даже для тъхъ въ средъ его, кто признаетъ религіозное начало, религін не имъетъ этого всеобъемиющаго и центральнаго значения. Вийсто того, чтобы быть всвиъ во всеиъ, она прячется въ очень маленькій и очень далекій уголокъ нашего внутренняго міра, является однимъ изъ иножества различныхъ интересовъ, раздъляющихъ наше вниманіе.

Современная религія есть вещь очень жалкая, — собственно говоря религіи, какъ господствующаго начала, какъ центра дуковнаго тяготънія, нътъ совствиь, а есть витсто этого такъ-навываемая религіозность, какъ личное настроеніе, личный вкусъ:
одни имъютъ этотъ вкусъ, другіе нътъ, какъ одни любитъ мувыку, другіе — нътъ.

За отсутствіемъ безусловнаго средоточія является у насъ столько же относительныхъ, временныхъ центровъ жизни и совнанія, сколько есть у насъ различныхъ потребностей и интересовъ, вкусовъ и влеченій, интий и взглядовъ.

Останавливаться на уиственномъ и правственномъ разладви безначалін, господствующихъ въ настоящее времи не только въ обществъ, но въ головъ и сердцъ каждаго отдъльнаго человъка, было бы излишне,—это дъло слишкомъ извъстное для каждаго, кто когда-нибудь всматривался въ себи и векругъ себя.

Это безначаліе, этотъ разладъ есть несомнінный, очениный овить; но такой же несомнінный и очениный овить есть то, что человічество не можеть остановиться на этомь, что оно во всякомь случав ищеть единящаго и связующаго начала. Мы видниь въ самомь діль, что и современная западная цивилизіцій, отвергнувшая религіозное начало, какъ оказавшееся субістивнымь и безсильнымь въ данной своей формі, и эта циви-

лизація однако стремится вні религіозной сферы найти нікоторыя связующія начала для жизни и сознанія, стремится замінить чімь-нибудь отвергнутых боговь. Хотя по господствующему убъжденію всі концы и начала человіческаго существованія сводятся къ наличной дійствительности, къ данному природному бытію, и вся наша жизнь должна быть замкнута віз тісный кругь подлунных впечатлівній, однако и въ этомъ тісномъ кругь современная цивилизація усиливается найти для человічества единящее и организующее начало.

Этимъ стремленіемъ организовать человічество вні безусловной религіозной сферы, утвердиться и устроиться въ области временныхъ, конечныхъ интересовъ, этимъ стремленіемъ характеризуется вся современная цивилизація.

Наиболье послыдовательно, съ наибольшимъ совнаніемъ и полнотой проявляется это стремленіе въ двухъ современныхъ построеніяхъ, изъ воторыхъ одно—я разумью соигализмъ—относится по преимуществу въ правтическимъ интересамъ общественной жизни, другое—я разумью позитивизмъ — имъетъ въ виду теоретическую область научнаго знанія.

Какъ соціализмъ, такъ и позитивизмъ не стоятъ къ религіи въ прямомъ отношеніи ни отрицательномъ ни положительномъ: они хотятъ только занять пустое мъсто, оставленное религіей въ жизни и знаніи современнаго цивилизованнаго человъчества. Съ этой точки зрънія они и должны быть оцъниваемы.

И вопервыхъ я не буду опровергать соціализмъ. Обыкновенно онъ опровергается тами, которые боятся его правды. Но мы держимся такихъ началь, для которыхъ соціализмъ не страшенъ. Итакъ мы можемъ свободно говорить о правдывается исторически какъ необходимое слъдствіе, какъ послъднее слово предшествующаго ему западнаго историческаго развитія.

Французская революція, съ которой ясно обозначился существенный характеръ западной цивилизаціи, какъ цивилизаціи внъ-религіозной, какъ попытки построить зданіе вселенской культуры, организовать человачество на чисто мірскихъ, внашнихъ начадахъ, оранцузская революція, говорю я, провозгласила какъ основаніе общественнаго строя— права челоська вивсто прежняго божественнаго права. Эти права человъка сводятся

въ двумъ главнымъ: свободю и равенству, которыя должны примиряться въ братство 1). Великая революція провозгласила свободу, равенство и братство. Провозгласила, но не осуществила: эти три слова такъ и остались пустыми словами. Соціализмъ является попыткой осуществить дъйствительно эти три принципа. Революція установила гражданскую свободу. Но при существованіи даннаго общественнаго неравенства освобожденіе отъ одного господствующаго класса есть подчинение другому. Власть монархіи и феодаловъ только заміняется властью капитала и буржувзін. Одна свобода еще ничего не даетъ народному большинству, если нътъ равенства. Революція провозгласила и это последнее. Но въ нашемъ міре, основанномъ на борьбе, на неограниченномъ соревновании личности, равенство правъ ничего не значитъ безъ равенства силь. Принципъ равенства, равноправность оказылась действительною только для техъ, кто имель въ данный историческій моментъ силу.

Но историческая сила переходить изъ однахъ рукъ въ другія и какъ имущественный классъ, буржуазія, воспользовался принципомъ равенства для своей выгоды, потому что въ данную историческую минуту за этимъ классомъ была сила, такъ точно классъ неимущій, пролетаріатъ естественно стремится воспользоваться тамъ же принципомъ равенства въ свою пользу, какъ только въ его руки перейдетъ сила.

Общественный строй долженъ опираться на накое-нибудь положительное основание. Это основание имъетъ или характеръ безусловный сверхприродный и сверхчеловъческий, или же оно принадлежитъ къ условной сферъданной человъческой природы; общество опирается или на волю Божией, или на волю людской, на волю народной. Противъ этой диллемы нельзя возражать тъмъ, что общественный строй можетъ опредъляться силой государственной власти правительства, ибо сама эта государственная власть, само правительство на чемъ-нибудь опирается: иди на водъ Божией или на волъ народной.

<sup>1)</sup> Если признано верховное значене человъка какътакого, его самозаконность, то отсюда само собою вытекаеть признане его сообою, чакъ какъ начто не можетъ имами чласть надъ нимъ, прочинкомъ всикой вмести, а такъ какътаконо объекъ призначения всикъ принадачина про отсюда же вытекаетъ и равенство.

Первый членъ дилемы былъ отвергнутъ западной цивилизаціей: оранцузская революція, рёшительно разділавшись съ традиціонными началами, рёшительно установила демократическій принципъ, по которому общественный строй опирается на волівнарода. Воля народа, съ этой точки зрівнія, есть не боліве какъ воля совокупности лицъ составляющихъ народъ. Въ самомъ ділівеникая революція начала съ провозглашенія, что человікъ какъ такой иміветь безусловныя права, иміветь ихъ по природів, въсилу своего человіческаго достоинства; а такъ какъ всімъ лицамъ одинаково принадлежить общечеловіческое достоинство, составляющее источникъ всіхъ правъ, то всі лица необходимо равноправны. Каждое изъ этихъ лицъ само по себі иміветь законодательную власть, въ результаті же законодательная власть принадлежить большинству этихъ лицъ, большинству народа.

Если воля народнаго большинства есть основаніе и единственное основаніе всёхъ правъ и всякаго закона и если воля народнаго большинства естественно ставить себё предметомъ благосостояніе этого большинства, то это благосостояніе является высшимъ правомъ и закономъ. И если одинъ классъ, если меньшинство народа пользуется въ действительности большимъ матеріальнымъ благосостояніемъ, нежели большинство, то съ этой точки эрёнія это является злоупотребленіемъ и неправдой.

Таково настоящее положеніе діла. Революція, утвердившая въ принципі демократію, на самонъ ділів произвела пока только плутократію. Народъ управляєть собою только de jure, de facto же верховная власть принадлежить ничтожной его части—богатой буржувзіи, капиталистамъ. Такъ какъ плутократія по природъ своей вообще доступна для всякаго, то она и являєтся царствомъ свободнаго соревнованія или конкурренціи. Но эта свобода и равноправность являются для большинства только какъ отвлеченная возможность. Существованіе наслідственной собственности и ея сосредоточеніе въ немногихъ рукахъ ділаєть възъ буржувзіи отдільный привилеги рованный классъ, а огромное большинство рабочаго народа, лишенное всякой собственности, при всей своей отвлеченной свободь и равноправности, въ дійствительности превращаєтся въ нерабещенный классъ прометарієвъ, въ которомъ равенство есть равенство инщеты, а свобода очень часто является какъ свобода умереть съ голоду.

Но существованіе постояннаго пролетаріата, составляющее характеристическую черту современной западной цивилизаціи, именно въ ней-то и лишено всякаго оправданія. Ибо если старый порядокъ опирался на навъстные абсолютные принцины то современная плутократія можетъ ссылаться въ свою пользу только на силу факта, на историческія условія. Но эти условія мъняются; на историческихъ условіяхъ было основано и древнее рабство, что не помъщало ему исчезнуть. Если же говоритъ о справедливости, то не справедливо ли, чтобы богатство принадлежало тому, кто его производитъ, т.-е. рабочимъ? Разумъется, капиталъ, т.-е. результатъ предшествовавшаго труда, столь же необходимъ для произведенія богатства, какъ и настоящій трудъ, но никъмъ и никогда не была доказана необходимость ихъ исключительнаго раздъленія, т.-е. что одни лица должны быть молько капиталистами, а другіе молько рабочими.

Такимъ образомъ стремленіе соціализма къ равномърности матеріальнаго благосостоянія, стремленіе перенести это матеріальное благосостояніе изъ рукъ меньшинства въ руки народнаго большинства является совершенно естественнымъ и законнымъ съ точки зрънія тъхъ принциповъ, которые были провозглашены французской революціей и легли въ основаніе всей современной цивилизаціи.

Соціализиъ нвляется вакъ сила[исторически]оправданная, и которой безспорно принадлежить на западъ ближайшее будущее. Но онъ не хочетъ быть только исторической силой, имъть только условное оправданіе, онъ хочеть быть высшей нравственной силой, инветъ притязание на осуществление безусловной правды въ области общественных в отношеній. Но туть соціализив неизбажно, рововымъ образомъ вступаетъ въ противервчие съ самимъ собою и несостоятельность его становится очевидною. Онъ хочетъ осуществить правду въ обществъ, - въ чемъ же состоитъ эта правда? Опять-таки въ равномерности матеріальнаго благосостоянія. Одно изъ двухъ: наи матеріальное благосостояніе есть цвы само по себъ, въ такомъ случав, такъ какъ стремленіе къ матеріальному благосостоянію есть только натуральный фактъ человъческой природы, то утверждение этого стремления, накъ принципа, не можетъ имъть никакого правственнаго значенія. Соціализмъ при первомъ своемъ появленіи провозгласиль возстановленіе правъ матеріи; матерія дъйствительно имъетъ свои права и стремленіе къ осуществленію этихъ правъ очень естественно, но это и есть только одно изъ натуральныхъ стремленій человъка, и конечно не самое лучшее: значенія безусловной правды очевидно здъсь быть не можетъ. Провозглашать возстановленіе правъ матеріи, какъ нравственный принципъ, все равно, что провозглашать возстановленіе правъ эгоизма, какъ это и сдълаль одинъ основатель соціально-религіозной секты въ Америкъ, поставившій на мъсто десяти Моисеевыхъ заповъдей свои двънадцать, изъ которыхъ первая гласитъ: "люби самаго себя",—требованіе совершенно законное, но во всякомъ случат излишнее. Или же матеріальное благосостояніе само по себъ не есть цъль для соціализма, а цълью является только справедливость въ распредъленіи этого благосостоянія.

Справедливость, въ нравственномъ смысль, есть нъкоторое самоограниченіе, ограниченіе своихъ притязаній въ пользу чужихъ правъ; справедливость такимъ образомъ является нъкоторымъ пожертвованіемъ, самоотрицаніемъ и чъмъ больше самопожертвованія, чъмъ больше самоотрицанія, тъмъ въ нравственномъ смысль лучше. Въ такомъ случав становясь на нравственную точку зрънія, невозможно придавать никакого нравственнаго значенія со стороны рабочаго класса требованію равномърнаго распредъленія матеріальнаго благосостоянія, такъ какъ здъсь справедливость — если есть тутъ справедливость — является для этого класса тождественною съ его выгодами, -- требованіе слъдовательно своекорыстное и потому не можетъ имъть нравственнаго значенія.

Соціализмъ иногда изъявляетъ притязаніе осуществлять христіанскую мораль. Поэтому поводу кто-то произнесъ извъстную остроту, что между христіанствомъ и соціализмомъ въ этомъ отношеніи только та маленькая разница, что христіанство требуетъ отдавать свое, а соціализмъ требуетъ брать чужое.

Но если даже допустить, что требование экономическаго равенства со стороны неимущаго класса есть требование только своего, справедливо ему принадлежащаго, то и въ такомъ случав это требование не можетъ имъть нравственнаго значения въ положительномъ смыслъ, ибо брать свое есть только право, а нижанъ не заслуга. Въ своихъ требованихъ, если и признать ихъ

справедливыми, рабочій классъ стоитъ очевидно на юридической, а не на нравственной точкъ зрънія.

Но если соціализмъ не можетъ имъть нравственнаго значенія въ качествъ своекорыстнаго стремленія неимущаго класса, то это конечно не мъшаетъ ему представлять нравственный характеръ, какъ требованіе общественной правды безотносительно къ тъмъ, кто это требованіе заявляєтъ. И дъйствительно соціализмъ во всякомъ случать правъ возставая противъ существующей общественной неправъды,—но гдт корень этой неправъды? Очевидпо въ томъ, что общественный строй основывается на эгонзмъ отдъльныхъ лицъ, откуда происходитъ ихъ соревнованіе, ихъ борьба, вражда и все общественное зло.

Если же корень общественной неправды состоитъ въ эгоизмъ, то правда общественная должна основываться на противоположномъ т.-е. на принципъ самоотрицанія или любви.

Для того чтобы осуществить правду, каждое отдёльное лицо, составляющее общество, должно положить предълъ своему исключительному самоутвержденію, стать на точку зренія самоотрицанія, отказаться отъ своей исключительной воли, пожертвовать ею. Но въ пользу кого? для кого, съ нравственной точки врвнія, следуеть жертвовать своей волей? въ пользу-ли другихъ отдельныхъ лицъ, изъ которыхъ каждое само стоитъ на эгоизмъ, на самоутвержденіи, -- въ пользу лу всъхъ вмъстъ? Но вопервыхъ жертвовать своей волей, своимъ самоутвержденіемъ въ пользу встав-невозможно, ибо вст, какъ совокупность отдъльныхъ лицъ, не составляютъ и не могутъ составлять дъйствительной цели человеческой деятельности, они не даны какъ дъйствительный реальный предметъ, каковымъ всегда нвляются только ивкоторые, а не всв; вовторыхъ, такое самопожертвованіе было бы и несправедливо, потому что отрицая эгонзиъ въ себъ, несправедливо было бы утверждать его въ другихъ, поддерживагь чужой эгонзиъ.

Итакъ, осуществленіе правды или нравственнаго начала возможно только по отношенію къ тому, что по самой природъ своей есть правда. Нравственною границей эгонэма въ данномъ лицъ можетъ быть не эгонемъ другихъ, не самоутверждающанся мяъ воля, а только то, что само по себъ не можетъ быть исключительнымъ и эгонстичнымъ, что само по себъ, по своей природъ есть правда. Только тогда воля всъхъ можетъ быть для меня нравственнымъ закономъ, когда эти всъ сами осуществляютъ правду, сами причастны безусловному нравственному началу. Слъдовательно любовь и самопожертвованіе по отношенію къ людямъ возможны только тогда, когда въ нихъ осуществляется безусловное, выше людей стоящее начало, по отношенію къ которому всъ одинаково представляютъ неправду и всъ одинаково должны отречься отъ этой неправды.

Въ противномъ случав, если такого безусловнаго нравственнаго начала не признается, если другіе всв являются только какъ условныя существа, представляющія извістную натуральную силу, то подчинение имъ будетъ только насилиемъ съ ихъ стороны. Всякая власть, не представляющая собою безусловнаго начала правды, всякая такая вдасть есть насиліе и подчиненіе ей можеть быть только вынужденное 2). Свободное же подчинение. каждаго всвиъ очевидно возможно только тогда, когда эти всв сами подчинены безусловному нравственному началу, по отношенію къ которому они равны между собою, какъ всъконечныя величины равны по отношенію къ безконечности. По природъ люди неравны между собою, такъ какъ обладаютъ неодинакими силами, вследствие же неравенства силь они необходимо оказываются въ насильственномъ подчинени другъ у друга, слъдовательно по природъ они и несвободны; наконецъ по природъ люди чужды и враждебны другъ другу, природное человъчество никакъ не представляеть собою братства. Если такимъ образомъ осуществление правды невозможно на почет данныхъ природныхъ условій, -- въ царствъ природы, то оно возможно лишь въ царствъ благодати, т.-е. на основании правственнаго начала какъ безусловнаго или божественнаго.

Тавимъ образомъ соціализмъ своимъ требованіемъ обществен-



<sup>1)</sup> При этомъ совершенно безраздично, отдёльный ли человёкъ, или большинство народа, или даже большинство всего человёчества заявляють притявание на такую власть, потому что количество само по себё очевидно не давть никакого нравственнаго права и насса какъ насса не представляеть никакого внутренняго превмущества (если же говорить объ удобстве, то безъ всякаго сомивнія деспотажь одного гораздо удобкие деспотажна насем: очи стабом поликограміц, єїς кограмоς єстш).

ной правды и невозможностью осуществить ее на конечныхъ природныхъ основанияхъ логически приводить из признанию необходимости безусловиаго начала въ жизни, т.-е. из признанию религи. Въ области знания из такому же заидючению приводить позитивизмъ.

Противъ традиціонной теологін были провозглашены такъназываенымъ просвъщениемъ XVIII въка права человъческаго разума. Но разумъ есть только средство, орудіе или среда повнанія, а не содержаніе его. Разумъ даетъ идеальную форму, содержаніе же разума или разумнаго познанія есть реальность, и притомъ, такъ какъ реальность сверхприродная, метафизическая отверинута разсудочнымъ просвъщениемъ, то остается только условная реальность данныхъ природныхъ явленій. Истина есть данный фактъ, то, что совершается или бываеть. Таковъ общій принцинъ позитивизма. Въ немъ нельзя не видъть законнаго стремленія реализовать истину, осуществить ее въ крайнихъ предількь дійствительности, показать какь видимый, осязательный фактъ; точно такъ же какъ и въ соціализмъ нельзи отрицать завоннаго стремленія реадизовать нравственное начало, провести его въ крайніе предълы жизни, въ сферу матеріальныхъ экононическихъ отношеній. Но какъ для того, чтобы правда могла быть осуществлена человъкомъ въ низшей сферъ живни, она должна прежде существовать сама по себъ независимо отъ человъка, точно танже и истина прежде, чъмъ стать фактомъ для человъва, должна имъть собственную мезависимую реальность. Въ самомъ дълъ какъ отдъльная данная воля не представляетъ сама по себъ никакого добра, никакой правды, а становится праведной только чрезъ нормальное отнощение или согласие со всеобщей волей-и всеобщей не въ смысле механического соединенія воли многихъ или всяхъ, а въ смысль воли по природв своей всеобщей, т.-е. води Того, кто есть все, води Божіей; точно также отдельный фактъ, отдельное явленіе очевидно не представляеть истичы само по себъ, въ своей отдельности, а приэнается истинымъ лишь въ нормальномъ отношении, въ логическей связи или согласіи со всёмъ или съ реальностью всегон притомъ жомо опеть таки не въ механическомъ смысле, не въ снысль совокупности всяхъ явленій или фактовъ, ною вопервыхъ такая совокупность не можеть существовать въ нашемъ познаніи, такъ какъ число фактовъ или явленій неисчерпаемо и слівдовательно не можеть представлять опреділенной суммы, а вовторыхъ, еслибы такая совокупность и существовала, то она все-таки не составляла бы сама по себів истины, потому чтф если каждый отдільный фактъ не есть истина, то очевидно изъсоединенія всізхъ такихъ фактовъ, которые не суть истина, нельзя получить истины (какъ множество нулей не произведутъединицу, и множество негодяевъ не составятъ одного праведника); слідовательно реальность всего, всеобщая или всецілая реальность есть реальность доступна сама по себів только непосредственному воспріятію, внутреннему откровенію, то-есть она составляєть предметъ религіознаго знанія.

Итакъ, и соціализиъ и позитивизиъ, если послъдовательно развивать ихъ принципы, приводятъ къ требованію религіознаго начала въ жизни и знаніи.

Религія есть вовсоединеніе человъка и міра съ бевусловнымъ и всецълымъ началомъ. Это начало, какъ всецълое или всеобъемлющее, ничего не исключаетъ, а потому истинное возсоединеніе съ нимъ, истинная религія не можетъ исключать или подавлять или насильственно подчинять себъ какой бы то ни было элементъ, какую бы то ни было живую силу въ человъкъ и его міръ.

Возсоединеніе или религія состоить въ приведеніи всёхъ стихій человёческаго бытія, всёхъ частныхъ началь и силь человёчества въ правильное отношеніе къ безусловному центральному началу, а черезъ него и въ немъ къ правильному согласному отношенію ихъ между собою.

Такъ какъ безусловное начало, по существу своему, не допускаетъ исключительности и насилія, то это возсоединеніе частныхъ сторонъ жизни и индивидуальныхъ силь со всецвлымъ началомъ и между собою должно быть безусловно свобожимы; притомъ всё эти начала и силы, каждое въ своихъ предвлахъ, въ предвлахъ своего назначенія или своей идей, имъютъ расное право на существованіе и развитіе. Но такъ какъ они всё соединены въ одно общее безусловное цълое, къ которому всё они относятся какъ различные, но одинаково необходимые элементы,

то они представляють между собою полную солидарность или братство.

Такимъ образомъ съ этой стороны религіозное начало является какъ единственно дъйствительное осуществленіе свободы, равенства и братства.

Я сказаль, что по смыслу религіозной идеи возсоединеніе отдільных существь и частных началь и силь съ безусловнымъ началомь должно быть свободнымь; это значить, что эти отдільныя существа и эти частныя начала сами отъ себя или по своей воль должны придти къ возсоединенію и безусловному согласію, сами должны отказаться отъ своей исключительности, отъ своего самоутвержденія или эгоизма.

Путь въ спасенію, въ осуществленію истиннаго равенства, истинной свободы и братства лежить черезь самоотрицаніе. Но для самоотрицанія необходимо предварительное самоутвержденіе: для того, чтобы отназаться отъ своей исключительной воли необходимо сначала имъть ее; для того чтобы частныя начала и силы свободно возсоединились съ безусловнымъ началомъ, онъ должны прежде отдълиться отъ него, должны стоять на своемъ, стремиться въ исключительному господству и безусловному значенію, ибо только реальный опыть, извъданное противоръчіе, испытанная коренная несостоятельность этого самоутвержденія можетъ привести въ вольному отреченію отъ него и въ сознательному и свободному требованію возсоединенія съ безусловнымъ началомъ.

Отсюда виденъ великій омыслъ отрицательнаго западнаго развитія, великое назначеніе западной цивилизаціи. Она представляєть полное и послідовательное отпаденіе человіческихъ природныхъ силь отъ божественнаго начала, ясключительное самоутвержденіе ихъ, стремленіе на самихъ себі основать зданіе вселенской культуры. Черезъ несостоятельность и роковой неуспізавтого стремленія является самоотрицаніе, самоотрицаніе же праводить къ свободному возсоединенію съ божественнымъначаломъ.

Коренной поворотъ, пеликій кризисъ въ сознаніи западнаго человъчества уже начался. Яснымъ выраженіемъ его являются развитіе и успъхъ пессимистическихъ возгръній, по которымъ существующая дъйствительность есть зло, обманъ и страданіе, источникъ же этой дъйствительности и слъдовательно этого зла

обмана и страданія лежить въ самоутверждающейся воль, въ жизненномъ хотъніи, и значить спасеніе въ отрицаніи этой воли, въ самоотрицаніи.

Это пессимистическое воззрвніе, этоть повороть из самоотрицанію является пока только въ теоріи, въ философской системъ, но можно съ увъренностью предвидьть, что екоро именно, когда на западъ соціальная революція достигнеть побъды и достигнувъ побъды увидить безплодность этой побъды, увидить свою собственную несостоятельность, невозможность основать согласный и правильный общественный строй, осуществить правду на основаніяхъ условнаго преходящаго бытія, когда западное человъчество убъдится самымъ дъломъ, самою историческою дъйствительностью въ томъ, что самоутвержденіе воли, какъ бы оно ни проявлялось, есть источникъ зла и страданія, тогда пессимизмъ, поворотъ къ самоотрицанію перейдетъ изъ теоріи въ жизнь, тогда западное человъчество будетъ готово къ принятію религію знаго начала, положительнаго откровенія истинной религіи.

Но по закону раздъленія историческаго труда, одинъ и тотъ же культурный типъ, одни и тъ же народы не могутъ осуществить двухъ міровыхъ идей, сдълать два историческія дъла, и если западная цивилизація имъла своею задачей, своимъ міровымъ назначеніемъ осуществить отрицательный переходъ отъ религіознаго прошлаго въ редигіозному будущему, то положить начало самому этому религіозному будущему суждено другой исторической силъ.

Владимиръ Соловеввъ.



## NAMATH

ЗАСЛУЖЕННАГО ПРОФЕССОРА МОСК. Д. АКАДЕМІИ ПЕТРА СИМОНОВИЧА КАЗАЧСКАГО.

14-го освреля, въ первоих часу почи, скончался 58-ин летъ васлуженный просессоръ Московской духовней академін Петръ Симоновичъ Казанскій і). Больной отъ рожденія и потомъ отъ постоянныхъ ученыхъ трудовъ, которымъ была посвящена вего жизнь, заботъ и огорненій, которыя ему пришлось испытать, онъ сталъ особенно ослабавать съ весны прошлаго года. Потеря горяно любимаго брата, въ Бозъ почивляго преосвящен-

<sup>1)</sup> Порръ Симоновичъ, сынъ свищенника села. Сидоровского (Звеничоводскаго ужеда) Симона Иванова Лосева, родинся 19-го ноября 1819 г. Посяж первоначальнаго обученія подъ руководствомъ старшихъдбратьевъ, онъ съ 1832 г. по 1838 г. обучался въ Висанской духовной семинаріи, а въ 1838 г. поступиль въ Московскую духовную академію. По окончавіи академическаго курев назначень быль въ академію бакиаланромь по гранцанской женерін, а въ 1950-я, возведень на званіе проседесора академін. По преобразованів академів въ 1870 г. Петръ Самоновичь набрань быдъ совітомъ академін на должность помощника ректора церковно-историческаго отділенія и оставался въ этой должности до 1872 г. Кром'в должности профессора академін, Петръ Симоновичь занималь должность члена цензурнаго комитета (съ 1864 г.). Еще съ 1847 г. за услучи, опазаними отечнотвенной истории и менерім, русской, пермен; Макерага помен Общескою (мотерін і н. древ неогей: фоссійских прородо востра дработнительные члены. Крока того, она сострада членому-корреспоидения С.-Петербургского Археологического Общество, дъйствительнымъ членомъ Московского Археологического Общества и почетшынь членомь Общества Любителей духовнаго просвыщения.

наго Платона, архіспископа Костромскаго, сильно потрясла слабый организмъ Петра Симоновича. Но обычная бодрость духа не оставляла его до последнихъ дней, и онъ не оставляль обычныхъ занятій, не перемъняль образа жизни почти до самой кончины, такъ что окружающіе его близкіе люди не могли думать, что дни его сочтены. За четыре дня до кончины тяжкая бользнь (возвратная горячка) заставила его лечь въ постель. Находясь въ полномъ сознаніи, онъ испытываль сильныя страданія, но не теряль над жды прердоліть бользнь. Льчившій его врачъ также подавалъ ему надежду на выздоровление. Только въ самый день кончины, чувствуя себя особенно плохо, онъ сдълаль распоряжение, чтобы на другое утро призвань быль священникъ напутствовать его св. таинствами. Но за два часа до смерти, 13-го числа вечеромъ, ему сдвлалось хуже, и тогда же, по его желанію, призванъ былъ священникъ приходской церкви. Съ полнымъ сознаніемъ онъ исповъдывался и стоя, хотя едва могъ держаться на ногахъ отъ прайниго упадна свяв, причастился св. Христовыхъ тапиъ съ тапимъ же благоговънісиъ, съ канимъ онъ всегда приступаль къ этому велиному таинству. Приготовивъ себя къ загробной жизни, онъ придегь на постель и тихо, почти безъ обычной агоніи, испустиль свой духъ.

Погребеніе почившаго происходило 16-го освраля въ академической цернви. Последній долгь усопшему пожелаль воздать бывшій сослуживець и ректорь Московской академіннына епископъ Уманскій, преосвященный Миханль, который для сего нарочно отложиль свой отъездь къ месту новаго служеній. Около половины девятаго утра, после паннихиды, гробъ съ теломъ почившаго родственниками его вынесень быль изъ дома, где онь жиль, и сопровождаемый родными, некоторыми наставничами академіи, бывшими его учениками, принесень въ академическую церковь. На пути въ академію потребальное шествіе, по желанію начальницы Дома привренія, церковь котораго особенно и постоянно любиль посещать покойный, было встречено воспитанниками этого заведенія и ими процеда янтія.

Зауповойную литургию совершалы пребсыященный Микакив вибств съ ректоромъ Висинской семинаріи Ф. А. Сергіевский в роднымъ братомъ покойнаго священникомъ М.С. Боголюбский духовникомъ его ісромонахомъ Ісремією и приходский свят

щенивномъ М. П. Багрецовымъ. Въ академическую церковь сображись отдать посавдній долгь почившему, кром'я своихъ родныхъ, вов наставники академіи, вся учащаяся академическая молодежь и другіе почитатели Петра Симоновича. Во время причастнаго стиха, бывшій сослуживець покойнаго, профессорь внадемін ісромонахъ Алексій произнесъ слово, которос произвело сильное впечатление на всехъ близкихъ знавшихъ Петра Симоновича. Отпъваніе совершаль тоть же преосв. Михаиль со многими духовными лицами изъ монашествующихъ и бълаго духовенства. Во время отпъванія надъ гробомъ почившаго произнесены были двъ ръчи, - одна ординарнымъ профессоромъ и сослуживцемъ повойнаго Д. Ө. Голубинскимъ, другая ученикомъ Петра Симоновича, доцентомъ по канедръ гражданской исторіи В. А. Соволовымъ. Послъ отпъванія, тъло почившаго, сопровождвемое преосвященнымъ Михандомъ, духовенствомъ и всеми присутствующими при отпъваніи, принесено было къ приготовленной на академическомъ кладбищъ могилъ и положено ридомъ съ прахомъ друга его, покойнаго ректора академіи, протојерен А. В. Горскаго.

## C J O B O \*)

предъ отпъваніемъ заслужейнаго профессфра московской духовной академуи петра симоновича казапокаго 16 февраля 1878 года.

Видяще предлежаща мертва образь воспримемь вси конечнаго часа: сей бо отходить яко динь оть земли; его же невидима оставльше, Христу помолимся дати сему во выки упокоеме.

Вотъ вакой последній урокъ церковная песнь призываетъ насъ взять у почившаго наставника нашего—для насъ всехъ образъ последняго часа, для него—молитву о его вечномъ уповоеніи.

И действительно, една ли можеть быть какой другой более полечный урокъ, при гробе почившаго наставника нашего, какъ урокъ о конечномъ часъ, для всёхъ и каждаго изъ насъ неца-

<sup>&</sup>quot;) Проминесенное просессоромъ академін о. Азенсіскъ (А. О. Лавровымъ):

бъжномъ, всъхъ и квидаго изъ насъ ожидающемъ: ибо межимъ человику единою умрети, потомъ же сусъ. Ничего не нометъ бытъ болъе полезнаго съ нашей стороны совершено и для почивнаго наставника нашего, какъ молитва о дарованім ему упокоснія во въки.

Но, братіе, собравшіеся въ настоящій часъ вознести моленіе о почившемъ наставникъ нашемъ, мы можемъ получить для себя навиданіе не только отъ гроба его, но и изъ воспоминанія жизни его, представляющей намъ многія замъчательныя и достоподражаемыя черты.

Итакъ, принивнемъ въ теченіе жизни почившаго наставника нашего не съ цълію восписывать похвалы ему, уже не имъющему въ нихъ нужды, не съ цълію произносить ираздное сужденіе о немъ, уже представшемъ предъ лице неумытивате Судів живыхъ и мертвыхъ,—но съ цълю намъ саминъ для себя получить назиданіе, воспріять образъ нашего послъдняго часа.

Въ дали времени, за положину въка до настоящаго дня почившій наставника наша представляєтся нама живыма, впечатинтельнымъ, необыкновенно подвижнымъ мальчикомъ, принадлежащимъ иъ семейству уже имъющему въ средъ своихъ членовъ князи церкви архіерея: великое счастіе и милость Божія для семействъ. Благочестиван мать, благочестивый и ученвищій архипастырь дядя, даровитые и благочестивые старшіе братья въ душт даровитаго мальчика зажигають два свтточа-свтточь дюбви къ Церкви и свъточъ дюбви къ ученю. И этими двумя свъточами освъщается вся послъдующая жизнь почившаго до могилы. Онъ любитъ учиться и первые дошкольные уроки получаетъ отъ своихъ старшихъ братьевъ вь семъ домъ ученія, являясь сюда за уроками въ старшимъ братьямъ юношамъ, подобно тому какъ это дълается и нынъ. Здъсь же и въ это же время десятильтній мальчикъ Петръ открываеть себь доступъ въ сердцу осмиадцатильтняго юноши Александра, въ последстви незабвенняго нашего отца; и съ того времени это исиреннъйшее дружество продолжается во всю ихъ живнь. Мельчинъ и потоив юноша Петръ не только любить учиться, но и усив ваетъ въ учени паче сверстникъ своихъ. Подобно другу своему и онъ быстро и сравнительно со сверетнинами въ очень же молодых годах проходить все школьное ученю и самы дв. ввется учителень въ сень же высшень училищь, двинется учителемъ исторіи, потому что и другь его быль учителемъ друвой части исторін же. Унь твердый, светный, способный дь критикъ, громадная память, едвали много уступавшая памяти его друга, дають ему средства много и легко знать. Безъ особаго уснийя ему дается трудная историческая наука, безъ особаго труда онъ овладъваетъ чужими языками. И вотъ предъ нимъ открыта богатая сокровищница разныхъ знаній. Онъ черпаетъ отеюда полною рукой, жадными устами пьеть изъ открытыхъ сму и имъ саминъ источниковъ въдънія. И исторія свътская и жеторія церковная, общан исторія и русская, отцы церкви, богословіе, древности, уставы церкви, филологія — ничто ему не чуждо; вездв онъ накъ у себя дома. Настаетъ трудовая и уже самостоятельная мизнь молодаго и потомъ зрёлаго наставника и ученего. Миадшій другь во всемъ береть примъръ со старшаго, все дълаетъ съ его совъта; у нихъ даже общіе ученые вкусы, что любить оджив, то же любить и другой, одинаковый трудъ, сродные и часто одни и тъ же предметы занятій, даже воличество времени, отдаваемато ими на преподавание-у обоихъ друзей равное и большее сравнительно съ другиии. Этодва ученые аспета, для науки отренціеся отъ всехъ радостей выже самых чистых и благословенных , отреншеся однажды, но на всегда и уже не эрвешіе вспять. Жизнь для науки, жизнь для внанія, живнь для труда въ пріобретенія знанія, жизнь для вередачи ихъ знанія другимъ учащимся покольніямъ-воть ихъ жизнь, жизнь высоная, жизнь самоотверженная, жизнь не для многимъ досягаемая. Весь въвъ учиться, весь въвъ сидъть за ниигою, несь въкъ писать,—вакъ это снучно, канъ это сухо,— сважутъ иные и изъ насъ временно - обязанныхъ ученыхъ; и однако же вотъ люди весь въкъ учившиеся, весь въкъ сидъвшие за книгою, весь въкь писавшіе и не находившіе ни скуки, ни сухости въ своемъ дъль, не засматривавшиеся по сторонамъ.

Я снавать сейчась, что въ дътской душъ почившаго наставвина нашего вроив свъточа любви къ ученю благими печальвиками о нешь возженъ быль еще свъточь любви къ святой Церкви и върв. Ярно сіядь въ душъ его всю его жизнь и этоть свъточъ. Бывали, и иеръдко, въ его жизни случан и обстоительства, ногда этотъ свъточъ разгорался до ревности пламенной, межечъ быть даже попалнющей. Въ обычномъ и постоянномъ течение его жизни эта любовь къ святой Церкви и въръ выръшалнов прежде всего во всемъ направление его ученой дънтельпости. Предметомъ его занятій въ семъ училищъ была свътскам метерія. Не у него не выходила она только свътскою, отдъленною отъ исторіи въры и Церкви, отдъльною отъ нел, чуждою

ей, противоположною, какъ это бываетъ у некоторыхъ историковъ. Душою вившней, свътской исторіи, по его убъжденію и ученію была все-таки исторія віры, исторія Церкви, градъ Божій; туть, по его убъжденію, быль центрь его науки. Пятнадцать непосредственно одинъ за другимъ следовавшихъ курсовъ молодыхъ людей восинтаны имъ въ этомъ треввомъ и върномъ, а не бездушномъ помиманіи всеобщей исторіи. Такъ въ наукъ ему въвренной, такъ и во всъхъ свободныхъ его ученыхъ трудахъ. По глубовой любви въ Церкви и въръ онъ выбираетъ предметы своихъ ученыхъ работъ почти исключительно изъ области въры и Церкви, изучаетъ жизнь святыхъ отщельниковъ и подвижниковъ, изследуетъ житія святыхъ архинастырей, прославляетъ церковными пъснями Матерь Бомію и Святыхъ Божінхъ угодинновъ; вообще за предметами для своихъ трудовъ ходитъ въ церковную область, и редко обнародываетъ изследованія по светской исторіи. Являются дерекія нападенія на Церковь и ісрархію,—почившій небоявнению возвышаєть своє слово въ защиту. Церкви, ся уставовъ, ся ісрарків, не страшась столь страшнаго нынв для многихь, но въ существъ ложнаго и злостнаго обвиненія въ отсталости, косности, иракодюбін. Указывать ли на тв свидетельства его любви въ святой Церкви, которыя отврывались въ повседневной его жизни,--на его дюбовь въ церковному богослужению, постмение котораго въ дни праздничные и другіе быле для него необходимою потребностью, на его неуклонное исполнение уставовъ Церкви объ очищении совъсти покалнісиъ и объ укръпленіи души причащеніемъ св. Таинъ, на его любовь нъ чтенію Слова Божія и отечеснихъ цисаній, которыми особенно въ последнее время онъ услаждаль себя, находя въ нихъ наилучшее для себя утвшение? Говорить ли о его почтительной и глубокой преданности церковной власти, богоустановленному священномачалию, о его любви къ инокамъ и иночеству, уважении къ священству? Это быль во всвхъ отношеніяхъ сынъ Церкви предавнавшій, хранитель ен уставовъ ревностивний, блюститель и защитникъ достоянства и пользы Церкви припчайшій. Въ спромномъ званів мірянция онъ послужиль Церкви не менже вногихъ привванныхъ служителей Церкви. Сваточъ любви въ Церкви, возженный въ душв мальчика его присными, свътло блисталь въ ней во всю ого жизнь.

Благодательно было возжение этихъ сватильниковъ въ душъ почившаго наставника нашего его присными для него самого. Сва-

тла, чиста, тиха и незаворна была его жизнь при этихъ свътильникажь. Но и онъ достойно и едва ли какъ кто другой возбавгодарият возжегшихт въ немъ эти свътильники. Вся жизнь его день за днемъ, недъля за недълей, годъ ва годомъ была ведивимъ дъйствіемъ самоотверженія. Это быль въ самомъ истинивищемъ и высовомъ смысле величайшій спротопитатель. Три нокольнія сиротъ-сестеръ, племянниковъ и даже внуковъ имъли въ немъ буквально отца. Устроены были его сестры, но остались вдовами съ спротани; старшій брать, одинь изъ учителей его дътства, умеръ и оставилъ иногочисленное сирое семейство. И вогъ почившій наставникъ нашъ, сашъ не учавствовавшій;въ ваностяхъ семейной жизни, видитъ себя призваннымъ взять на себя ся тяготы ва другихъ и тяготы, должно сказать, великія. Онъ трудится неустанно, трудится до самоотверженія, и по милости Божіей имветь плоды отъ своего труда. Но не пользуется самъ лично для себя плодами своего труда. Съ величайшимъ для себя самоотверженіемъ, съ лишеніемъ себя инотаго, что почитается иными за необходимое, онъ все отдаетъ одной сиротъ, другой, третьей, четвертой и такъ далве и такъ далве. Въ посавдніе годы уже у вскормленныхъ и устроенныхъ имъ сиротъ явились новыя сироты-третье поколоніе. Не оскудовала рука дающаго и здёсь. Но не довольно было давать; была нужда ходатайствовать, просить о милости архипастырей. Двлаль почившій и это діло милости, для многихъ боліве тягостное, чімъ вепомоществование изъ своихъ средствъ. Онъ имълъ счастие за свои труды и за строгость живни пользоваться уваженіемъ и дюбовію архинастырей, и ходатайства его были благоусившны. Другому брату-наставнику своего детства и юности, недавно вочившему архипастырю Церкви костромскія почившій платиль чувствами самой преданной дружбы и любви, побуждавшей его бесъдовать съ нимъ заочно не менъе двухъ разъ каждую недълю. Мы должны присовокупить здёсь, что кругъ лицъ получавшихъ отъ него вспомоществование не ограничивался только сиротствующими родными. До самой кончины у него были постоянныя ежемвсячныя вспомоществованія и нвкоторымъ чужимъ нуждающимся. Блажень разумпесяй на сира и убога; въ день люшь избавить его Господь.

1 Какія еще черты представляеть намъ образь почившаго наставника нашего? Дівственное и уединенное, почти иночесное житіє, строгое воздержаніе въ ястім и питіи, полную и всегдашнюю готовность ділиться своимъ знаніемъ со всёми, дать до-

11

брый, вскренній совъть, готовность утвинть скербящаго и въ несчастім находящагося, онавать всякую помощь веніоственную и правственную, върпость и преданность, постоянство и самоотверженіе въ дружбъ.

Поучимся у почивывго изставника нашего и той необынновенной ревности объ исполнении долга, съ изпою опъ совершалъ служение, къ которому былъ прияванъ. Богъ посётилъ его тактию и почти непрерывно предолжавшеюся иногіе годы болізнію-но если можно было не лежать на одрѣ, почившій всегда былъ не стражъ своего долга. Въ этомъ отношеніи онъ былъ ревностнымъ и точнымъ послідователемъ своего изставника и друга, приснопамитнаго отца нашего. Домъ служенія — діло свитое и первое, а забота о здоровь уже потомъ: вотъ нашимъ великимъ правиломъ оба они руноводились въ ихъ живни и служенія.

Поучимся у почившаго наставника нашего терпалю въ перенесенін бользней. На него, какъ вообще на особыхъ избранииковъ Своихъ, Господь, все устрояющій по неизреченной Своей премудрости, возложиль тяжкій кресть бользкей. Уме давно, можеть быть болье тридцети льть, ему послень быль престь непрерывной почти больвии, иногда ожесточавшейся, иногда дававшей ему малую ослабу. Кромъ сего не разъ и не два, можеть быть и не пять разъ Богь посвщаль его больенями тямними, приводившими его почти къ самому гробу. И близкіе и дальные знаемые споровля и тумили видя его страданія почти непрерывавшіяся. Но онъ терпъливо и безропотно переносиль овон страданія. Глубокая въра въ Божіе, выешее и премудрое устроеніе вевхъ обстоятельствъ нашей живии, здравін и бользней, скорбей и утвшеній подкрышняв его и не давала изнемогать въ малодушныхъ помыслахъ, ропотъ. Все отъ Бога, все премудро, все для пользы нашей души.

Былъ почившій наставникь нашь и подъ крестомъ скорбей душевныхь, скорбей тажнихь, скорбей, въ которыкъ справедливомогь вовошить со псалмомівцемъ: Боже, внидоща воды до души мося. Живой и впечатлительный отъ природы онъ не могь не поражаться этими скорбими, не могь не чувствовать жгучей боли этикъ скорбей. Скорбіль, но не предавался влому унынію, скорбіль, но не безъ світлаго луча віры въ душі. Проходило время, лучь віры въ душі ділалоя ярче, а мранъ скорби человіческой слабе и наконецъ оставался только лучь віры и елей любей. Мил теперь лучше и покойніве",—говориль почившій въ этомъ

состоянии и указываль на высшее устроение вствъ обстоятельствъ нашей жизни. Господу помодимся о избавитися намъ отъ всякія скорби, гитва и нужды. Если же то неугодио Господу,—помодимся: приложи намъ втру, Господи, приложи намъ втру такову же, какъ и почившему наставнику нашему.

Вспомянемъ наконецъ и христанскую кончину житія почившаго наставника нашего. Еще не замного дней до кончины здоровье его не только не представляло близкой опасности, но повидимому было насколько крапче обыкновеннаго всегдащняго. Бользнь явилась не болье какъ за пять дней и предсмертная немощь не имъла такого ожесточенія, какъ прежнія посланныя ему бользни. Въ последній день бользнь признана даже ослабъвшею. Но не то, не выздоровление предвръла душа почившаго. Вечеромъ последняго дня онъ пожелаль очистить душу покаянісив и пріобщиться Святыхв Христовыхв Танев во утріи слівдующаго дин; вскоръ однако же перемъниль это намврение и пожельнь исполнить этоть святой долгь безотлегательно. Въ полной памяти и ясномъ сознаніи принесъ Господу поканціе, благоговъйно всталь и стоя сподобился принять Святое тело и кровь Господа и такимъ образомъ соединившись съ Нимъ чревъ мъсколько минутъ послъ сего преседился изъ сей жизни. Видъвъ вончину почившаго наставника нашего и мы вои образъ воспріниемъ нашего конечнаго часа. Христіанскія кончины живота нашего, безболъзненны, непостыдны, мирны, какъ и кончина почившаго наставнина нашего, у Господа просииъ.

Въ этомъ прошеніи, возносимомъ нами въ церкви неоднократмо каждый день, кромъ сего есть еще одна часть; именно мы
просимъ себъ еще добраго отвъта на страшнъмъ судищи Христовъ. Возносилъ эту молитву и почившій наставникъ нашъ,
върный сынъ церкви и великій любитель церковнаго богослужавія, и просилъ себъ и христіанскія кончины и добраго отвъта
на страшнъмъ судищи Христовъ. Господь услышалъ его молитву о первомъ и въ очію нашею даровалъ ему кончину христіанскую, въ сравненіи съ прежними его бользиями почти бевбользненную, непостыдную, мирную. Воспріимемъ дерзновеміе
упованія, что Господь исполнитъ и остальную часть прошемія
и даруетъ ему и добрый отвътъ на страшнъмъ судищи Своемъ.
А чтобы сіе дерзновеніе наше имъло для насъ большее увъреміе, вознесемъ и будемъ всегда возносить теплую молитву но
Господу, да даруетъ Онъ почившему наставнику нашему боля-

рину Петру добрый отвътъ на страшнъиъ судищи Своемъ, да сподобитъ его небеснаго пребыванія и раздаянія дарованій, да подастъ ему во въни упокосніє, даруя прегръщеній избавленіє. Аминь.

## Р 🛊 Ч Б \*).

#### при отпъваніи.

Тъмже, братіе моя возлюбленная, тверди бывайте, непоступни, избыточествующе въ дъль Господни всегда, въдяще яко трудъ вашъ нъсть тощъ предъ Господемъ (1 Kop. 15, 58).

Итакъ, по ученію Слова Божія, трудъ нашъ не тиетенъ съ Господъ. Этими словами заключаетъ Апостолъ ученіе о воскресеніи мертвыхъ: эти же слова да будутъ и для насъ утвшеніемъвъ скорби о кончинъ нашего наставника и сослуживца, ириснопамятнаго труженика науки, раба Божія Петра, которому отдать послъдній долгъ собрались мы теперь.

Почившій трудился до самой смерти. Въ последнее время даже чаще, чвиъ прежде, им встрвчали въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ труды его, замічательные по своей зрілости, но добросовъстному отношенію къ двлу, и особенно привлекавшів наше вниманіе по близному знакомству съ тами лицами и событівни, о которыхъ онъ писаль. Правда, давно уже ны замъчали въ покойномъ ослабление здоровья, но, съ другой стороны, мы такъ привыкаи видеть въ немъ бодрость духа при слабости толесныхъ силъ, что для насъ вполнъ естественно быдо ожидать продолженія его жизни и его ученыхъ трудовъ на многіе годы. Глубокое изученіе предмета, пріобрътенное долговременнымъ трудомъ и опытность почившаго подавали намъ надежду видъть новые труды его въ историческихъ изследовавіяхъ на пользу Отечества в Церкви. А потому и для насъ и для всахъ, кому дорого дело истиннаго образованія, поразительна была въсть о вневепной кончинъ раба Божія Петра.

Обращаясь въ воспоминаніямъ о діятельности его, вавъ наставника академіи, съ искреннею благодарностію должны мы признать, что его уроки иміли глубокое значеніе въділів обра-

<sup>\*)</sup> Произнесенная профессоромъ академін Д. Ө. Голубинскимъ.



зованія нашего. Но это значеніе мы не вдругь могли понять и оценить. Для насъ, въ то время людей молодыхъ и отчасти склонныхъ къ увлеченіямъ мивніями германскихъ ученыхъ, даже не совство понятнымъ назалось, почему наставникъ нашъ, излагая наиз историческія событія, иногда такъ мало повидимому останавливался надъ темъ, что называютъ философіею исторіи, или строго критически относился къ мизніямъ ученыхъ. старавшихся въ пользу своихъ идей отыскивать въ событияхъ вакой-то особый симсять, но съ другой стороны мы замічали и то, съ какою тщательностію онъ старался передавать намъ саный ходъ историческихъ событій, съ какою осторожностію онъ обращался съ историческими памятниками и источниками, когда нужно было ръшать какой-нибудь спорный вопросъ. Тавое изложение предмета, строго основанное на фактахъ, съ одной стороны способствовало развитію здраваго взгляда на историческія событія, а съ другой и вообще пріучало насъ къ исканію достаточных в основаній для наших в убъяденій. Но при всей осторожности въ сужденіяхъ о значеніи историческихъ •актовъ, покойный наставникъ умълъ привлекать особенное наше внимание къ твиъ событиямъ, въ которыхъ ясно обнаруживались двиствія Промысла Божія, таковы наприміръ: состояніе Римской имперіи предъ явленіемъ Христіанства и многія знаменательныя событія на Западъ по отділеніи его отъ церковнаго общенія съ православнымъ Востокомъ.

Академическое образованіе должно способствовать намъ исполненію заповъди Апостола Петра: будьте всегда готовы всякому, требующему у васъ отчета въ вашемъ упованіи, дать отвъть съ кротостію и благоговъніемъ (1 Петр. 3, 15). И если мы будемъ внимательны къ себъ, то найдемъ, что исторія доставляєть твердую опору нашимъ убъжденіямъ въ истинахъ Христіанской религіи вообще и православной въ особенности. Съ этой точки врънія великое значеніе принадлежитъ трудамъ, имъющимъ предметомъ исторію церкви. Почившій наставникъ нашъ иного и много потрудился въ этой области. И мы уповаемъ, что трудъ его не тщетенъ предъ Господомъ.

Не оставимъ безь вниманія и того, чему училь насъ почившій и своимъ примъромъ. Искреннее сознаніе своего долга и стараніе добросовъстно исполнять всъ свои обязанности озабочивало его до глубины души. И мы свидътели его ревности къ обязанности проповъдывать слово Божіе во храмъ, къ исполненію христіанскаго долга въ первую и послъднюю седьмицу великато

поста, его усердія къ Богослуженію, глубокаго благоговънія, преданности православной Церкви и сердечнаго отношенія къ радостнымъ и скорбнымъ событіямъ въ нашемъ отечествъ. И намъ извъстно, какъ много скорбей въ жизни суждено было ему испытать отъ сиротства людей къ нему близкихъ и какъ много потрудился онъ для ихъ блага.

Многими скорбми подобаеть намь снити съ царстве Есоксе (Дънк. 14, 22). Много и другихъ спорбей перенесъ въ своей живии приснопамятный рабъ Божій Петръ. Тверды и искренни были его убъжденія, но та настойчивость и даже горячность, съ какими онъ старался поддерживать и защищать ихъ, были причиною многихъ огорченій имъ испытанныхъ. Кто близко зналъ его, кому извъстно было, какъ, можно сказать, тяготило его внутреннее сознаніе долга и стремленіе къ сообравному съ этимъ сознаніемъ дъйствованію, тотъ не могь не цитать въдушь своей глубокаго уваженія и искренней любви къ почившему. И мы въруемъ, что этотъ скорбный и крестный путь его жизни благодатію Божією быль направляемъ къ истиному благу и спасенію души его.

Почившій наставникъ и сослуживецъ нашъ! Прости намъ все, чъмъ мы огорчили тебя! Христосъ Спаситель да упокомтъ душу твою во царствіи Своемъ! Усердная молитва объ этомъ есть священный долгъ нашъ!

### P & 4 b

произнесенная пр. доцентомъ академии в. а. соколовымъ.

"Блаженъ путь, въ оньже идеши днесь, душе, яко уготовася тебъ мъсто упокоенія"! Да, можетъ быть болье, чъмъ кому-либо другому, тебъ, почившій, потребно теперь мъсто упокоенія Жизнь человъка всегда преисполнена горемъ и скорбями. Нътъ такого мъста на землъ, въ этой юдоли плача, гдъ не было бы слезъ и горя, гдъ минуты или дни радости не приходилось бы выкупать неръдко цълыми годами скорби. Склонянсь подъ этимъ тяжкимъ гнетомъ страданій, христіанииъ утъщается лишь мыслію, что придетъ пора, когда милосердый Богъ воздастъ за вемное горе мъстомъ упокоенія. И тебъ, почившій, не мало горя и страданій выпало на долю! Съ самыхъ лучшихъ лътъ твоей жизни и до конца тяжелая и неръдко мучительная бользиь быль твоимъ удъломъ. Когда ты былъ еще полонъ молодыхъ стрем-

меній и горячихъ порывовъ, эта бользнь подрывала твои силы, и немощная плоть не давала бодрому духу полнаго простора и свободы въ дъятельности. Когда наступила старость, ты желалъ бы покоя и отдыха, но и тутъ жестокая бользнь вивсто покоя давала тебъ страданія. Я не буду говорить о тъхъ скорбяхъ, которыя пришлось тебъ вынести въ сферъ твоего обществечнаго служенія, а что ихъ было немало, — это извъстно всякому, кто знаетъ тебя хотя немного. "Блаженъ же путь, въ оньже идеши днесь, душе, яко уготовася и тебъ иъсто упокоенія. Отънметъ теперь Богъ всяку слезу отъ очей твоихъ: ни плача, ни вопля, ни бользни не будетъ ктому; яко первая мимондоша с... Апок. 21, 4.

Св. Апостолъ Павелъ, размышляя о концъ своей земной жизни, высвазывалъ увъренность, что его земные труды не останутся безъ награды въ жизни будущей. "Подвигомъ добрымъ подвизахся, течение скончахъ, въру соблюдохъ. Прочее убо соблюдается инъ вънецъ правды, егоже воздастъ ми Господъ" (2 Тим. 4, 7).

Думается мив, что и ты, почившій, предстоя страшному престолу праведнаго Судіи, могъ бы хотя отчасти повторить слова Апостола: "подвигомъ добрымъ подвизахся, теченіе скончахъ, въру соблюдохъ". Каждый человъкъ въ періодъ земной жизни идетъ по своей опредъленной дорогъ, посвящаетъ свои силы извъстной дъятельности, служитъ своему призванію. "Кійждо во своемъ званіи да пребываетъ", учитъ и Апостолъ, потому что въ каждомъ званіи человъкъ можетъ и долженъ приносить пользу.

Твоимъ званіемъ, почившій, была наука. Ей ты посватиль вет силы своей души, все время своей невратковременной жизни. Дътство и юность ты самъ учился, чтобы приготовить изъ себя корошаго дъятеля, чтобы во всеоружім выступить въ послъдствім на дъло научнаго служенія. И не безплодны были твои труды, если ты былъ привнанъ способнымъ сдълаться наставникомъ другихъ. Тридцать самыхъ лучшихъ лътъ своей живни ты посвятилъ высшему учрежденію, служившему опорой и разсадинкомъ богословской науки. Свидътелями твоей самоотверженной ревности въ дълъ этого служенія сотии твоихъ благодарныхъ учениковъ и слушателей, какъ разсъянныхъ по всъмъ нонцамъ нашего отечества, такъ и сплотившихся теперь тъсною толною подлъ твоего гроба. Когда ты, послъ тридцатилътняго служенія, съ грустію разставался съ дорогою для тебя академіей, твоя послъдніе слушатели не могли удержаться, чтобы торжествемъ

нымъ, явнымъ для всёхъ, образомъ не выразить тебё того чувства глубокаго уваженія и благодарности, которымъ они были проникнуты. И не одинъ разъ было это,—значитъ твои слушатели съ должною признательностію цёнили твои труды.

Но и не они одни благодарны тебъ, не они одни будутъ всегда помнить твое имя. Тебя знаетъ всякій занимающійся исторіей нашего отечества; тебя всегда цвнили и будутъ цвнить и глу бокоученые представители нашей отечественной исторической науки. Всъ свои досуги ты посвящаль научнымъ изслъдованіямъ; эти изслъдованія были для тебя и трудомъ и отдыхомъ, и твое ими навсегда неразрывно связано съ началомъ и развитіемъ мъсколькихъ серьезныхъ научныхъ вопросовъ. Даже въ послъдніе годы своей многотрудной жизни въ одномъ ты находиль себъ отраду и утъщеніе—въ занятіяхъ наукою. Въ только-что еще минувшемъ году каждый изъ насъ могъ видъть въ печати плоды твоихъ ученыхъ трудовъ. Итакъ, неуклонное слъдованіе своему званію, цълая жизнь—для науки! Неужели такой человъкъ при концъ свонхъ земныхъ трудовъ не имъетъ права сказать: "подвигомъ добрымъ подвизвхся<sup>4</sup>?!..

Но кроив частного званія въ той или другой сферт общественной двятельности, есть у всвхъ насъ одно общее званіе: быть христіаниномъ. Припоминая нікоторыя отличительныя черты твоего нравственнаго характера, я вижу въ тебъ, почившій, человъка, не безъ права носившаго на себъ святое имя христіанина. Кто изъ людей, близко знавшихъ тебя, не скажетъ напр., что любовь къ правдъ всегда была одною изъ выдающихся черть твоей нравственной личности? При всвхъ жизненныхъ столиновеніяхъ ты всегда поставляль себь задачею стоять за правду. Ради нея не щадиль ты своихъ лачвыхъ выгодъ, готовъ быль отназаться и отъ своихъ сердечныхъ симпатій. Ради этойто именно правды твой нравственный характеръ получиль нъкоторый отпечатокъ суровости, потому что правда всегда сурова при столкновеніи съ теми явленіями, которыя ей не соотвътствуютъ. Конечно, какъ человъкъ, ты могъ иногда и ошибаться; но и при этихъ невольныхъ ошибкахъ только правда была всегда твоею целію, а поборникамъ правды Самъ Господь объщветъ царство небесное. Мо. 5, 10.

И можно ли было считать суровымъ человъка, который такъ любилъ и котораго такъ любили?!.. У тебя не было семьи; ты же быль мужемъ и отцемъ, но многихъ ли старцевъ окружаетъ такая многочисленная благословенная семья, какая окружаль

тебя? И съ тобою вивств и подив тебя, и вблизи и вдалекв ты всегда видвиъ людей присныхъ тебв и исиренно тебн любящихъ, а чтобы привлекать къ себв и пользоваться любовію другихъ, нужно и самому имвть доброе любящее сердце.

Но вънцомъ твоихъ добрыхъ качествъ была безпредъльная преданность Богу и Его святому закону. Твердыя и строгоправославныя религіозныя убъжденія ты усвоиль и сохраниль въ себъ до последнихъ дней своей жизни, стараясь внушить ихъ и намъ, -- своимъ слушателямъ. Святыя истины религи ты полагалъ всегда въ основу и своихъ ученыхъ изследованій. Мы твердо помнимъ, что въ своихъ вкадемическихъ чтеніяхъ по исторіи ты всегда старался внушить намъ, что историческія судьбы человъчества должны служить доказательствомъ дъйствія въ нихъ Божественнаго провысла. А твоя жизнь викогда не шла въ разръзъ съ убъжденіями. Щедрая, чуждая всякой примыси фарисейства, благотворительность, отрого-умыренный, почти подвижническій, образъ живни и непрестанное памятованіе о Богъ, выражавшееся въ ревностномъ посъщени храма Божія, все это ясно показывало въ тебъ христіанина не на словахъ только, но и на дълъ. Неужели же такой человъкъ, закончивъ свой жизненный путь, не можеть сказать предъ престоломъ праведнаго Судіи: "теченіе скончахъ, въру соблюдохъи?

Но, братіе, не дано намъ произносить приговоръ надъдълами почившаго, и мит какъбы слышится голосъ: "ты кто еси, судяй чуждему рабу; своему Господеви стоитъ или падаетъ". Только Того судъ праведенъ, кто проникаетъ въ самые тайники сердца человъческаго. Мы же, себъ въ назидание приводя на память жизнь и заслуги почившаго, обратимся къ милосердому Богу съ молитвою: "да соблюдется ему вънецъ правды отъ Господа въ день онъ"!...

II.

Съ 13 на 14 прошлаго февраля въ Троицкомъ Сергісвомъ Посадъ скончался бывшій профессоръ московской д. академіи Петръ Симоновичъ Казанскій.

Не вдаваясь въ преувеличеніе, которое въ некрологахъ иными считается позволительнымъ и даже обязательнымъ, мы не назовемъ покойнаго ученой знаменитостью изъ ряду вонъ. Но, не бывъ такою знаменитостью, онъ былъ весьма почтенный ученый, который много и усердно трудился, который искренно желаль и стремился принести посильную пользу наукъ и который

оставиль после себя длинный рядь изследованій и несколькощених книгь. Въ среде большинства русскихъ ученыхъ Петръ Симоновичь быль ценинь по достоинству и пользовался темъ неподдёльнымъ уваженіемъ, котораго вполнё заслуживаль.

Покойный родился въ Московской губерніи, отъ сельскаго священника. Посла первоначальнаго домашняго ученія онъ поступиль въ вифанскую семинарію, а изъ нея въ московскую дакадемію, въ которой по окончаніи курса и оставленъ баккалавромъ (по теперешнему доцентомъ) на кафедра общей гражданской исторіп. Профессоромъ въ академіи, постоянно занимавъодну и туже кафедру, прослужилъ 30 лътъ (1842—1872). Скончался на 59 году жизни.

По причина слабаго эдоровьи, по особой душевной настроенности и главное, если не ошибаемся, великодушно хотевъ быть такъ сказать семейною жертвой, именно желая стать помощникомъ спротъ-родственниковъ, Петръ Симоновичъ не вступалъ въ бракъ и провелъ жизнь въ холостомъ, поистинъ монашескомъ одиночествъ. Одиночество есть другъ ученыхъ занятій; но врагомъ покойнаго было его здоровье, не только слабое, но и совсёмъ хилое, такъ что онъ хвораль и лёчился весь свой вёкъ, чуть не каждый годъ принуждень быль ложиться на болве мли менве продолжительное время въ ностель и перенесъ несчетное множество горловыхъ жабъ, воспаленій груди и печени. Въ виду этого многочисленные ученые труды Петра Симоновича по всей справедливости должны быть ценины особою высокою цъной и пріобрътаютъ значеніе нравственнаго подвига. Покойный быль другомь и соревнователемь покойнаго и незабвенныйшаго А. В. Горскаго: достойный дружбы, онъ соревноваль ему, превозногая бодрымъ духомъ немощную плоть 1).

Предметомъ спеціальныхъ ученыхъ занятій и письменныхъ трудовъ Петра Симоновича была главнымъ образомъ не гражданская общая исторія, которую онъ читалъ съ канедры, а моторіи церковныя — общая и русская и гражданская русская.



<sup>1)</sup> Не знаемъ истинной причины, почему П. С—чъ не пошелъ въ монахи. Но еслибы онъ сделалъ это, то наука лишилась бы въ немъ своего труженика, ибо при своемъ слабомъ здоровьи онъ не былъ бы въ состояни совивщать ученыхъ трудовъ съ занятіями по должностямъ, по которымъ пошелъ бы (т.-е. былъ бы поведенъ какъ монахъ).

Вотъ списонъ его ученыхъ трудовъ.

По общей церковной исторіи съ ся археологісй:

- 1. Исторія правессиренато монашества на востота. Въ двухъ частяхъ, Москва, 1854—56 г. (Отдёльными статьями была помъщаема въ Прибавленіяхъ къ твореніямъ святыхъ отцевъ, начиная съ 1845 г.). Въ 1872 г. была представлена на сенсканіе стемени доктора богословія и при этомъ дополнена двумя статьями (напечатанными отдёльно): "объ источникахъ для исторіи монашества египетскаго въ IV и V въкахъ" и "общій очеркъ мизни иноковъ египетскихъ въ IV и V въкахъ".
- 2. Св. Потр., архівнискоть Александрійскій (въ Прибавил нь творр. свв. отцц., кн. XV, 1858 г.).
- 3. Св. Ниль, подвижнить Синайскій, и его сочиненія (ibid. кнн. XVI ■ XVII, 1857 и 1858 гг.).
  - 4. Co. Anaemacia Cunaums (ibid. RH. XVI).
- 5. О влійнім христіанства на язычесное общество въ первие три опна посль Россдества Христа Спасителя (ibid. кн. XX, 1861 г.).
- 6. Свидимельства наминикось съпистопой исторіи о пребиваніи серсего сь Египпи (въ сборникъ, изданномъ по случаю пятидесятивътняго юбилея академіи).
- 7. Лука Евателисть, какь иконописвив (въ Древностякъ московска вржеолог. общ. II, 46).
  - 8. Надгробная надпись св. Аверкія Іерапольскаго (ibid. II, 132).
- 9. Лабарумъ Константина Велинаю (въ Въстникъ того же Общества 1868 г.).
- 10. Замыша о церковных динтихах V выка и о потиры (вътъхъ же Древностяхъ I, 213).
- 11. О воздини рукь во время молитвы, какь древнемь обычаю христемы (въ Душеволез. Чтен., декабрь 1876 г.).
- 12. Заминка о древнень обряди быть въ бмодо на обиди (въ Записнахъ Инпер. Археоног. Общ., т. 3, стр. 154).
- 13. О призысь в Вогослужению съ состочной перкои (въ Трудамъ перваго археолог. съёзда въ Москве 1869 г. I, 300).
  - 14. О преподаванім археологія (ibid. I, 83).

Въ матеріалахъ для археологическаго словаря, печатаємыхъ въ Древностихъ месковскаго археолог. Общества, помещены три статьи Петра Самоновича: Аналавъ, Архимвидритъ, Архіепискейъ.

По русской (и славянской) церковной исторіи:

- 1. Исторія православнаю русскаю монашества отъ основанія Печерской обитела до основанія Лавры св. Тронцы. Москва, 1853 г. (отдельными статьями въ Прибавля. въ творр. свв. отид. начиная съ 1850 г.).
- 2. О времени однованія печерской обители (во Врановника Общ. Ист. и Др., кн. 9, 1854 г.).
- 3. Преп. Іосифъ Волоколамскій и его писанія (въ Прибавля. въ творр. свв. Отиц. вн. V, 1847 г.).
- 4. Исправление церковно-богосмужебных книга при патр. Филарета (въ Чтен. Общ. Ист. и Др. 1848 г. № 8).
- 5, Труди святителя Тихона, епископа воронежского, по управлению воронежского паствого (въ Прибавля. въ творр. свя. Отиц. нн. XXI, 1862 г.).
  - 6. Жизнеописанія преосв. Кирилла, архіспископа Подольскаго и Брацлавскаго. Приложено въ полному собранію словъ и ръчей преосв. Кирилла (который быль П. С-чу родной диди), Москва 1854.
  - 7. Дисьма по поводу рецензій на исторію Русской церкви преосв. Филарета, епископа Харьковскаю (въ Москвитянинъ 1849 г.).
  - 8. Мысли и чувствованія митрополита Филарета по дплу отобранія литографированнаго перевода книгт Вытхаго Завита (въ Правосл. Обояр., 1878 г. январь).
  - 9. Кто были виновники Соловенкаго возмущенія отъ 1666 по 1676 годь (въ Чтенн. Общ. Ист. и Др. 1867 г. кн. IV).
  - 10. Село Новоспаское, Деденево томся, именуемое Влахерны. Москва, 1847. (Это замъчательное по церковной древней святынъ село описано для Головиныхъ, которымъ оно принадлежитъ и съ семействомъ котораго II. С. былъ въ дружбъ).
  - 11. Историческое описание Троинкаю Козловскаю монастиря. Москва, 1849. (Составлено по тому поводу, что старшій брать покойнаго Павель Онвейскій, въ монашествів Платонъ, недавно скончавшійся въ санів архіспископа Костромоваго, съ 1847 г. занищель должность ректора Тамбовской семинаріи и быль настоятелень Троициаго монастыря).
  - 12. Извистіє о 1803ди Господнеми, хранящемся в Московскоми Успенскоми собори (въ Душеполеви. Чтенін 1861, І).

Кроив собственных сочиненій и изследованій, новойнымь педаны по Русской церновной исторіи матеріалы:

- 1. Посланіе Іосифа Волоколамскаго къ Нифонту епископу Суздамскому, съ предисловіемъ (въ Чтен. Общ. Ист. и Др. 1847 г. № 1).
- 2. Посланіе того же Іоепфа къ иноку иконописиу, съ предисловіемъ (ibid)
- 3) Посланіє того же Іосифа къ Митрофану, архимандриту Андроньевскому (ibid)
- 4). Того же Іосифа отвъщаніе любозазорным и сказлніе вкратию о святых отипх, бывших в в монастырех, иже в Рустьй земли суших (ibid. 1847 г. № 7).
- 5). Написаніе вдовату попа Георгія Скрипици им Ростова града о вдовствующих попъх (ibid. 1848 г. № 6. П. С-их доставлент Бодянскому экземпляръ одного изътрехъсписковъ, по которымъ последнимъ напечатано написаніе).
- 6. Опись книгь Іосифо Волоколамскаго монастыря, 1573 г. (ibid. 1847 г. № 7).
- 7. Іерархія Вятская и Астраханская, сочин преосв. Платона Любарскаго, съ предисловіемъ (ibid. 1848 г. № 7).
- 8. Письмо Г. Н. Теплова из Тверскому архіспискому Платону (1771 г.) о сочиненном'в имъ молебствій объ утольній мороваго повітрія (ibid. 1876 г. вн. 3).
- 9. Письмо С. Козмина къ архіепископу Платону по порученію государыни императрицы (1774, ibid.).
- 10. Извлечение изъ писемъ Московскаго митрополита Платона и архівпископу Псковскому Меводію Смирнову (въ Чтенн. Общ. Любителей Духовнаго просвіщ., 1877 марть).
- 11. Отношеніе митрополита Платона къ императрица Екатерина II-й и императору Павлу І-му (по автобіографія Платона и письмамъ императора Павла. Въ Чтенн. Общ. Ист. и Др. 1875 г. кн. IV).
- 12. Письма митрополита Гавріила къ Амеросію, съ предисловіємъ (въ Правосл. Обозр. 1876 г., мартъ).
- 13. Выписки изэ бумагэ Юрыевскаго архимандрита Фотів (въ Русскомъ Архивъ Бартенева и въ Чтеніяхъ Общества Любителей Духовнаго просвъщенія 1869 г.).

По общей гражданской исторіи:

Учебная книга Всеобшей исторіи, составленная для употребленія въ семинаріяхъ. Часть первая, древняя исторія (отъ начала до Константина Великаго). Сиб., 1863, второе исправленное изданіе 1884. Была составлена П. С-мъ по порученю духовнаго начальства. Следующих в частей не было написано по неизвестной намъ причине.

По Русской гражданской исторіи:

- 1. Еще вопрост о Нестори (во Временн. Общ. Ист. и Др. кн. 10 1849 г. <sup>2</sup>).
  - 2. Допоменіе къ вопросу о Несторь (ibid. кн. 3, 1849 г.).
- 3. Критическій разборь свидътельствь Патерика Печерскаго о льтоппси Нестора (ibid. вн. 7-е, 1850 г.).
- 4. Объясненіе нъкоторых недоумьній касатемно льтописи Нестора (ibid. кв. 13-я, 1852 г.).
- 5. Замичанія на отвить в. Буткова на новый вопрось о Нестори (въ Отечественныхъ Запискахъ, 1851 г. т. LXXIV).
- 6. Изслюдованія о древней русской монетной системь въ XI, XII и XIII впию. (въ Запискахъ император. археолог. общ., т. 3-й).
- 7. Дополнение пъ изслюдованию о древней русской монетной системы (ibid. т. 3-й).
  - 8. О русской чривию въ XI и XII выпь (ibid. т. 3-й).
- 9. О времени сдачи поляками русскимъ Кремля въ 1612 году (въ Чтеніе общ. и др. 1869 г. кн. 3).
- 10. Изслюдование о мичности перваю Лжедимитрія (въ Русскойъ Въстникъ 1877 г.).
- 11, Родословная Головиных, в надъльцевъ села Новоспасскаго. Москва, 1847 г. (Сравн. выше село Новоспасское).

Изданные П-иъ и С-иъ матеріалы:

Два письма ки. Александра Меншикова къки. Григорію Волконскому (1708 г. Въ Чтенія Общ. Ист. и Др. 1847 № 1).

Письмо того же въ тому же (того же года ibid. 1848 № 8).

Великая княгиня Наталія Алекствона, первая супруга императора Восла І-го (По автобіографіи митр. Платона и письнамъ Павла. ibid. 1875 г. кн. IV).

Представленный списокъ ученыхъ трудовъ Петра Симоновича самъ по себъ красноръчиво и убъдительно говорить объ его ученомъ трудолюбіи. Пишущій эти строки не считаєть себя



<sup>2)</sup> Слово "еще" должно быть понимаемо не въ отношения къпредшествующимъ статьямъ П. С-ча о Несторъ, такъ какъ настоящая есть первая, а въ отношения къ предшествующимъ о пекъ мибніямъ.

компетентнымъ судією качества всёхъ трудовъ; но какъ кажетея, онъ не ошибается и не будеть обвинень въпристрастія отвыва, если усвоить имъ достоинство полноты изучения предметовъ и самостоятельности ихъ изследованія. Выдающимся образомъ Петръ Симоновичъ ознаменоваль себя въ русской гражданской исторіи. Разработка всякой исторін инветь несколько періодовъ: періодъ собиранія и свода матеріаловъ, періодъ иритической ихъ обработки и періодъ болве или менве совершеннаго созиданія настоящей исторіи изъ натеріала уже обработаннаго. Наша русская исторія находится въ переходъ изъ перваго періода во второй, и покойный Петръ Симоновичь должень быть причтень къ числу нашихъ ученыхъ, которые содъйствовали этому ся движенію. Его содъйствіе было частнос. потому что и труды свои русской гражданской исторіи онъ по-СВЯЩАЛЪ ТОЛЬКО ОТЧАСТИ; НО ТВИЪ НЕ МЕНВЕ ОНО ВЕСЬМА ПОЧТЕНно и по своей серьезности и потому еще, что покойный быль однемъ изъ предначинатетелей періода критики. Въ своихъ статьяхь о Несторы, которыя указаны нами выше, Петръ Симоновичь ваявляеть и донавываеть сомивние въ томъ "чтобы летопись, известная подъ иненемъ Несторовой, могаа быть приписана блаженному Нестору, который писаль житіе преподобнаго Осодосія Печероваго. Сомнаніс, для своєго времени неожиданное, принято было далеко неблагосилонно, болве какъ праздный иперскептицизмъ; но это нисколько не мъщало быть ему совершенно основательнымъ, въ концъ концовъ подорвать въру и послужить точкою отправленія вообще для новыхъ ивысканій о летописи. Не высказыван эдесь собственнаго предположенія на счеть въроятнаго окончательнаго ръшенія вопроса о лиць летописца, допустимъ, что снова доказана будетъ справедливость инвина объ его тождества съ препедобнымъ Несторомъ. Во всякомъ случав это будеть сдвлано никакъ не на основаніи доказательствъ прежнихъ, а телько на основаніи доназательствъ новыхъ, если онв найдутся, а такимъ образомъ за Петромъ Симоновичемъ во всякомъ случав останется честь почина въ перержшенія вопроса. 3)

83

<sup>3)</sup> Со стороны правственной статьи. П. С—чи о Несторъ справеданно должны быть считаемы своего рода подвигомъ. Онъ были писаны въ то время,

Изъ сейчасъ указаннаго исно, навъ были несправедивы въ Петру Спионовичу тв, которые считали его въ научномъ отношения не особеннымъ доброжелателемъ критики, сомнъний и новыхъ мивній, и поборникомъ застоя и повторенія вадовъ. Такое представление о покойновъ, если не ошибаемся, сложилось у въкоторыхъ, не совсвиъ хорошо знаконыхъ съ его учеными трудами по заключению отъ его консервативиа правственнаго. Ръшительно опровергая подобное о себъ мизніе, по крайней марв въ приложени иъ русской истории, вотъ что писалъ Петръ Симоновичь въ одновъ письив нъ Погодину: "Мнв кажется, напрасно вы такъ горячо нападаете на такъ называемую вами новую школу русской исторів. Если и есть туть односторовмость, то сволько новыхъ, свёжихъ мыслей брошено въ сокровищинцу свъдъній о нашей древной Руси. Хотя бы и всю эти мысли были несправедливы, но не они ли (представители новой школы) заставалють вась, ветерановь науки, вновь перензсардовать многія стороны жизни русской, на которыя прежде не такі много обрашали ониманія? А развів это маловажния заслуга? Варяядь разширяется, отврываются новыя стороны, и истина восторжествуетъ (Мосивитянинъ 1849 г., ч. II, сивсь, стр. 11).

Свои ученые труды Петръ Симоновичъ закончилъ изследованіемъ о личности перваго Лжедимитрія, и закончилъ достойнымъ образомъ. Люди, интересующіеся предметомъ и усивишіе ознакомиться съ статьей, конечно согласятся съ нами признать ее прекрасной и замъчательной.

Многочисленными учеными трудами не исчерпывается вся писательская дъятельность Петра Симоновича. Бывъ человъкомъ исиренно и усердно благочестивымъ, религіознымъ, камъ это хорощо извъстно всъмъ его знавшимъ, онъ отчасти по собственному побужденію отчасти по просьбамъ написалъ иъсколько службъ, акаенстовъ и молитвъ ) и не малое количество духов-

когда вообще въ Россія и въ частности въ церковной соерѣ Москвы критика была далеко не въ модъ. Не утверждаемъ навърное, ко веська подозръваемъ, что ему пришлось потерпъть за нихъ непріятности.

<sup>1) 1.</sup> Служба и акасистъ Иверской Божіей Матери, Спб., 1861.

<sup>2.</sup> Служба святителю и Чудотворцу Тихону. 1861.

<sup>8.</sup> Апристъ Богородицъ, всъхъ скорбящихъ радости. 1866.

<sup>4.</sup> Акаенстъ Казанской Вожіей матери. 1868.

но-нравотвенных и духовно-навидательных статей, кинжет и внигь <sup>5</sup>); какъ человъкъ горячо преданный церкви, онъ инсалъ полемичеснія статьи въ защиту ея и ея учрежденій <sup>6</sup>). Въ посляднемъ случав и поберники церкви межеть быть не всё во всемъ согласятся съ Петромъ Симоновичемъ; но во всякомъ случав должна быть отдана справедливость его ревности.

Своихъ другей и знакомыхъ оставилъ Петръ Симоновичъ для другаго лучшаго міра неожиданнымъ для нихъ образомъ. Постоянно больвъ, онъ такъ сказать пріучилъ ихъ къ своимъ больвнямъ. Разнеслась въсть, что оно тяжело боленъ, и тъ, до кого она дошла, не подозръвая опасности только пожальли, что человъку истинно многострадальному приходится переносить тяжъ кую бользнь чуть не сотую по счету. Но на этотъ разъ бользнь, весьма короткая, была послъдняя, и не успъли еще всъ узнать о ней, какъ его уже не стало.

<sup>5.</sup> Акаенстъ благовърнымъ княземъ Константину и чадамъ его Миханлу в Өеодору, Муромскимъ чудотворцамъ. 1871.

<sup>6.</sup> Акаенстъ святому и праведному Іоснеу обручнику. 1871.

<sup>7.</sup> Молитва святымъ благовърнымъ Борису и Глъбу.

<sup>•) 1.</sup> Величіе Божіей Матери.

<sup>2.</sup> Слава Божіей Матери.

<sup>3.</sup> Покровъ Божіей Матери надъ Москвою (въ Душеполези. Чтенін, 1861, П)

<sup>4.</sup> Земная жизнь Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа для народшаго чтенія. Спб., 1871.

<sup>5.</sup> Земная жизнь Пресв. Богородицы. Тоже, изд. Н. Елагина. Спб., 1871.

<sup>6.</sup> Житіе Бориса и Глеба (въ Душеполези. Чтен. 1860, П).

<sup>7.</sup> Житіе святаго благовърнаго виязя Александра Невскаго. Изд. Елагина. Спб. 1871.

<sup>8.</sup> Житіе иже во святых в Отца нашего Тихона, епискона Воронежскаго. Спб., 1861; 2-е дополн. изд. 1862 г.

<sup>9.</sup> Тоже житіе для народнаго чтенія. Спб., 1862 и 1871 гг.

<sup>10.</sup> Богородице Даво радуйся. Изъясменіе Богородичной молитвы. Спб., 1876.

<sup>11.</sup> Ученіе православной церкви объ ангел'в хранител'в. Изданіе Елагина Сиб., 1872.

<sup>12.</sup> О биагодати Божіей. Изд. Елагина. Спб., 1872.

<sup>9 1.</sup> Въ книгъ, изданной въ Берлинъ въ 1859 г. "Русское духовенство", двъ статън: Разоблаченіе клеветы на русское духовенство и о монашествъ.

<sup>2.</sup> Въ инигъ, напечатанной тамъ же въ томъ же году "Испандеръ Герценъ" стагъя: Голосъ на иликъ съ того берега.

<sup>3.</sup> Критическій обзоръ свіденій о Свито-Тронцкой Сергісвой Лаврі сооб-

Истичныхъ и испреннихъ трумениковъ науки, иъ которымъ принадлежалъ покойный, у насъ пока немного. Да будетъ же благословенна его память, какъ единаго отъ избранныхъ и да будетъ записано его имя въ диптихъ почитателей науки виъстъ съ именами упредившихъ его и бывшихъ здъсь ему близимии Погодина, Бодянскаго и Александра Васильевича Горенаго!

Е. Г.

щаемыхъ въ инигв: Опыть изследованія объ ниуществахъ и доходахъ монастырей.—Месива, инигопр. Гатнука 1876 г. (Сперва онъ быль напечатанъ въ "Моси. Вёдомостяхъ за тоть годъ).

Всв указанныя въ примвчаніямъ вниги и стотьи напечатаны безъ подписи имени. Изъ статей, не подходищимъ подъ указанные отдвлы и составляющимъ какъ бы смвсь камъ известны:

- 1. Воспоминанія объ А. И. Муравьевъ (въ Душеполезн. Чтенін за 1875 г.).
- 2. Фотина Павловна (якобы исцъленная отъ бъса Юрьевскимъ аржимандритомъ Фотіемъ, Въ Арживъ Бартенева. 1870 г. № 4—5.).
- 3. Освященіе храма нерукотвореннаго Образа Господия въ Спасо-Влахерискомъ общежитів. Москва 1860.
- 4. Очеркъ жизии архии. Антонія, наибстинка Свято-Тронцкой Сергісвой Давры (въ "Правося. Обоврбнін" съ севр. кн. текущаго года.).

# извъстія и замътки.

# МИССІОНЕРСКАЯ ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ РУССКОЙ **Ц**ЕРКВИ \*).

Миссіонерская дъятельность въ туркестанской епархіи.

Въ предълахъ туркестанской епархін изъ огроннаго числа населяющих тотъ край инородцевъ, нагонетанъ и язычниковъ, въ иннувшенъ году пріобрътено для церкви Христовой лишь 7 чедовъть (3 язычника и 4 магометанина). Развитію здъсь миссіонерства продолжають полагать преграды: налочисленность православнаго духовенства и невнакомство священниковъ съ инородческими наръчіями, а инородцевъ съ русскимъ языкомъ. Впредь до устраненія этихъ существенныхъ препятствій къ раепрестранению православнаго христіанства въ туркестанскомъ прав, миссіоперская двятельность ограничивается тавини ивстностями спархіи, гдв уже положено начало мриотіанству между неороднами, и здёсь прилагаются попеченія объ утвержденія новообращенныхъ въ его святыхъ началахъ. Таковы ивстности-Сарканъ въ Семиръченской области, гдъ поселилсь китайскіе эмигранты, и Бахтинское украпленіе съ прилегающими из нему поселеніями виргизовъ и налимковъ. Пастырскія заботы епархіальнаго преосвященнаго и ивстнаго священнива о духовно-правственномъ развитів сарканскихъ поселенцевъ не оставотся бевплодными. Сродняясь болбе и болбе съ освядымъ бытомъ, они въ то же вреня укръпляются и въ правилахъ христіанской жизин, что свидетельствуєтся ихъ усердіємь ко храну Божію и богослуженіямь и полною готовностію отдавать своихъ дътей для обучения въ мъотную школу. Объ устъкахъ же самой школы свидетельствуеть, между прочимь, тоть факть, что одинъ изъ молодыхъ китайцевъ, окончившій въ ней курсъ ученія, въ началь отчетнаго года определень на должность псалонщика при сарканской церкви и помощника наставника по училищу. Въ религозновъ состояни инородцевъ Бахтинскаго украпленія, по устройствъ здъсь, въ 1875 году, молитвеннаго дема и по рукоположения къ оному особаго священняка, также зам'ят-

<sup>\*)</sup> См. февр. книжку "Правосл. Обозр.".

но значители ное удушпеніе. Въ началь минувшаго года встюрты и сакли новеобращенных снабжены были яновали и интеаминь розданы крестики для ношенія на груди, при чень священникь объясняль значеніе и смысль священных изображеній. Это послужило поводомъ къ сближенію между священникомъ и его яноплеменною паствою. Инородцы стали постицать его и вступать съ нинь въ бестды о въръ Христовой, прося его наставленія и разъясненія въ томъ, что недостаточно усвоено нии или непонятно для нихъ. Нъкоторые при этомъ приносили къ священняму своимъ бурхановъ (идоловъ) и повергая ихъ на землю, говорали: "Это—не Богь; Богь—Христосъ". Къ сожальнію, священнях еще не усивль достаточно ознакомиться оъ явыномъ своихъ пасомыхъ и не имъетъ при себъ удовлетворительного переводчика, что препятствуетъ ему вполнъ проивлять просефтительное вліяніе на своихъ прихожанъ.

### Миссіи тобольской епархіи.

Существующія въ Березовскомъ край тобольской епархів, миссін: обдорская, сургутская и кондинскан не безуспішно продожали свою діятельность по просвіщенію міствыхъ инородщевъ-остяковъ и самойдовъ. Въминувшемъ году трудами этихъ миссій обращено къ св. візрі христіанской 11 магометанъ и 50 явычниковъ. Распространенію св. візры пречиущественно послужила обдерскан миссін, для дійствованія которой навначена такая містность, гді находится еще значительное число явычниковъ и магометанъ; что же касвется до миссій сургутской и вондинской, дійствующихъ въ містностяхъ съ преобладающимъ уже христіанскимъ населеніемъ, то ихъ труды обращены были главнымъ образомъ на утвержденіе въ візрі инородщевъ-христіанъ. Вь существующихъ ири всіхъ миссіяхъ школахъ въ минувшемъ году сестояло до 112 дітей обоего пола. Обучавшіеся въ нихъ миородцы состояли на содержаніи отъ миссій.

Миссіонерскія дъйствія въ якутской епархіи.

Двло благовъствованія Христова въ ннутской енархіи продолжали совершать чукотская миссія и духовенство двухъ походныхъ цернвей. Въ личномъ составъ чукотской миссія, въ мимувшемъ году, проявошло сокращеніе, которое не могло остатьси безъ вліянія на успъхъ проповъди слова Божія между язычниками: два миссіонера – іеромонахъ Агаоангелъ и священникъ Невъровъ, по разстроенному здоровью, оставили свое многотрудное служеніе. Затвиъ въ составв миссін находились только іеромонахи Анатолій и Діонисій. Первый ивъ нихъ двйствоваль на тундрв, лежащей на западъ отъ рвчки Колымы; другой - на востокъ отъ этой рвки, по направленію къ Анюйской крвпости и Эламбалу. Чтобы восполнить недостатокъ въ двятеляхъ миссім, преосвященнымъ якутскимъ рукоположенъ во священника къ ожигинской церкви (при устьъ рвки Индигирки) причетникъ Винокуровъ, семь лвтъ состоявшій при чукотской миссін и достаточно ознакомившійся съ нравами и языкомъ чукчей; ему указано посъщать таборы инородцевъ, обитающихъ по берегу Ледовитаго океана между Шалахскимъ мысомъ и Беринговымъ проливомъ. Преосвященный надвется, что вновь рукоположенный священникъ окажется полезнымъ двлателемъ на нивъ Божіей.

Въ составъ духовенства походныхъ церквей также произошло сокращение. Со второй половины минувшаго года оставилъ миссіонерскую службу и отбыль на родину въ тверскую епархію священникъ благовъщенской походной церкви. Невскій, болве 15 дътъ проходившій при ней свое служеніе. За выбытіемъ его, составъ духовенства походныхъ церквей заключался лишь въ трехъ свищенникахъ. Сващенникъ благовъщенской походной церкви совершалъ повздки внизъ по Денъ къ Жиганскому улусу, отсель по западному берегу Лены, по рывь Хоронко и окрестностивь озеръ Буриты и Коноры. Болье отделенныя и трудныя путеществія совершали два священника николаєвской походной церкви. Одинъ изъ нихъ (священникъ Михаилъ Поповъ) достигалъ южныхъ сидоновъ Яблонова хребта, претерпъвая на пути разнаго рода лишенія и опасности; другой (священникъ Николай Поповъ) посътилъ якутъ Мытатскаго наслега, живущихъ въ вершии в ръки Синей, и отселъ направился въ тунгусамъ, кочующимъ по р. Норольджимъ, оверу Тобюю и въ Вилюйскомъ ок-ругъ. Свыше трехъ тысячъ верстъ пути совершено этимъ миссіонеронъ.

Трудами миссіонеровъ якутской епархіи въ отчетномъ году приведено къ свъту истинной въры 94 человъка, въ томъ числъ 93 язычника и 1 магометанинъ.

Миссіонерская дъятельность въ камчатской епархіи.

Въ предълахъ намчатской епархін на поприцъ распространенія и утвержденія св. въры подвизались три миссіонера и пять приходскихъ священниковъ. Общее число просвъщенныхъ святымъ крещеніемъ инородцевъ простиралось здъсь въ 1876 году

до 519 человъть обоего пола. Болъе значительный успъхъ проповъдь Евангелія имъла между живущими близь Императорской
гавани ороченами, коихъ просвъщено св. крещеніемъ 247 человъкъ. Весьма доступными озаренію свътомъ Христовой въры
являются также корейцы, продолжающіе въ значительномъ числъ переселяться въ Уссурійскій край. Въ минувшемъ году ихъ
крестилось 134 человъка.

#### Японская миссія.

Состоящая въ въдъніи камчатскаго епархіальнаго начальства миссія наша въ Японіи, по имъющимся о ней (впрочемъ весьма ограниченнымъ) свъдъніямъ, съ успъхомъ продолжала трудиться на поприщъ распространенія православнаго христівнства между туземными язычниками. По сообіменію начальника миссім, архимандрита Николая, совъту миссіонерскаго Общества, въ Іеддо число катихизаторовъ и учениковъ въ училищъ при миссіи умножается, изъ училища выходять молодые люди, способные предлагать народу беседы о вере даже въ церкви, и народъ слушаеть ихъ съ полнымъ вниманіемъ. Такія же свідінія объ увеличеніи числа катихиваторовъ и учащихся въ миссіонерской школе доставлены и изъ другаго средоточнаго пункта деятельности японской мисеін-изъ Хакодате, отъ тамошняго миссіонера. Но вивств съ утвшительными сведениями о развити и успъхахъ миссіонерской двятельности и миссіонерскихъ учрежденій нашихъ въ Японіи получены извістія о стісненномъ положемін, въ накомъ находится миссія со стороны матеріальной. Съ умноженіемъ числа привославныхъ испов'ядниковъ, съ усиленіемъ катихизаціи и съ расширеніемъ состава школь, увеличиваются расходы миссіи, а средства въ ея содержанію въ минувшемъ году значительно сократились. Между твиъ какъ въ 1875 году стекавшіяся отовсюду изъ Россів пожертвованія въ пользу этой миссін простирались до 19,366 руб., въ 1876 году они составляли сунму лишь въ 7,397 рублей. Съ самоотвержениемъ, достойнымъ проповъдниковъ Христовой въры, члены миссін употреблялы почти все назначенное имъ по штату жалованье на поддержаніе ен учрежденій, и за всвиъ твиъ въ отчетномъ году на миссін образовался долгь въ 2,000 долларовъ (2,760 руб.). Чтобы вывести японскую миссію изъ ся затруднительнаго положенія, общимъ собраніемъ членовъ православнаго миссіонерскаго Общества, бывшимъ 8-го мая 1877 года, постановлено уплатить изъ ередствъ общества лежащій на миссіи долгъ, и на поддержаніе

ен учрежденій назначить нособіє въ количествъ 10,000 руб., сверхъ сумиъ, ассигнуємыхъ по штату, а также пожертвованныхъ и вновь поступающихъ въ пользу японской миссін.

### Миссія въ Пехинь.

Другая заграничная наша миссія, пекинская, въ отчетномъ году состояла, кромъ начальника архимандрита Палладія, изъ трехъ членовъ-двухъ іеромонаховъ и одного священника. Сверхъ исполненія ближайшихъ обязанностей по отношенію въ церкви. паствъ и училищамъ, почти всъ члены этой миссіи несли особые труды, направленные въ расширенію миссіонерской діятельности. Начальникъ миссіи въ минувшемъ году занимался составленіемъ витайско-русскаго фразеологическаго словаря, предназначаенаго служить пособіень для русскихъ миссіонеровь въ Китав. Этотъ важный и полезный трудъ онъ надвялся окончить въ 1877 году. Одинъ изъ членовъ миссіи, іеромонахъ Флавіанъ, при содъйствіи архимандрита Палладія, составиль на русскомъ и китайскомъ языкахъ краткія изънсненія на евангеліс отъ Матеея и окончиль переводъ на китайскій языкъ великопостныхъ паремій. Другой членъ, священникъ Рахинскій, приступиль къ составлению на витайскомъ языкъ праткихъ поучений на воскресные и праздничные дни. Третій членъ, ісромонахъ Геронтій, исилючительно занять быль исправленіемь службь и требъ церковныхъ.

Въ двухъ училищахъ для албазинскихъ дётей (мужскомъ и женскомъ), востоящихъ при миссіи, по отзыву начальника ея, обученіе продолжалось съ удовлетворительнымъ успъхомъ. Въ мужскомъ училищъ къ двумъ состоявшимъ прежде наставникамъ, по сложности ихъ занятій, присоединенъ третій, и на эту должность избранъ одинъ изъ бывшихъ воспитанниковъ училища, который виъстъ съ тъмъ готовится къ званію катихизатора.

Миссіонерскія дъйствія въ поволжском крањи сопредъльных съ нимь спархіяхь.

Въ Европейской Россіи миссіонерскія действія сосредоточиваются въ восточной ен части—поволжскомъ крав и прилегающихъ къ нему епархіяхъ. Изъ обитающихъ здёсь инородцевъ большихъ трудовъ со стороны благовъстниковъ и служителей истинней вёры требуютъ татары-магометане. По отношенію къ нимъ оказываются недостаточною одна проповёдь Еванге-

дія, но нужны еще многія предварительныя міры, нужны ослабленіе фанатизма, искони присущаго нагометанству и дълающаго последователей его совершенно глухими ка Евангельской проповъди, систематическое опровержение заблужлений магометанства, вообще подготовление въ магометанской средъ почвы. благопріятной для свяніи слова истины и спасенія. Магометанство поволжского кран, сильное своебразнымъ редигіознымъ образованіемъ, владвющее значительными средствами къ его поддержанію и даже распространенію, не только упорно противустоить вліянію христівнства, но и проявляеть усилія оказать свое влінніе на его исповъдниковъ. Мусульманская пропаганда, конечно, совершенно безспльная по отношению къ древле-православнымъ чадамъ Церкви Христовой, къ сожальнію оказывается довольно опасною по отношенію къ новопросвищеннымъ изъ магометанъ и язычниковъ, и еще болъе по отношению въ инородцамъ, остающимся въ язычествъ. Этимъ весьма много усложняется трудъ благовъстниковъ въры Христовой въ поволжскомъ крав, этимъ отчасти объясняется и незначительность обращеній къ христіанству, совершающихся въ томъ крав, сравнительно съ числомъ просвъщаемыхъ св. върою въ Сибири. Но не численностію пріобратеній для Церкви Христовой здась нужно измарять ревность проповадниковъ истинной вары и ея усибхи, а большимъ или меньшимъ устраненіемъ препятствій къ съянію слова Божія, большимъ или меньшимъ утвержденіемъ въ въръ техъ новообращенныхъ, кои составляютъ начатокъ святой Церкви изъ поволжскихъ магометанъ и изычниковъ, наконецъ большимъ или меньшимъ усиленіемъ способовъ къ дальнъйщему духовному дълзнію на тамошней инородческой почвъ.

Во всёхъ этихъ отношеніяхъ и въ минувшемъ году поводжскій край представиль явленія, которыя не могутъ не возбуждать утёшительныхъ надежлъ, что и для него близится время прочнаго насажденія православнаго христіанства. Такъ, въ казанской епархіи, гдё въ предшествовавшіе годы нерёдко повторялись прискорбные факты отступничества христіанъ-татаръ въ магометанство, въ отчетномъ году такихъ отпаденій было немного: они ограничились лишь нёсколькими частимим случаями, когда притомъ татары-мусульмане старались носредствомъ насилія или обмана возвратить въ магометанство своихъ соплеменниковъ, обратившихся къ вёрё христіанской. Такое явленіє, удостовёряющее въ ослабленім мусульманскаго фанатизма и вмянія между казанскими татарами, весьма знаменательно въ

виду того обстоятельства, что въ минувшемъ году мусульнан-отво повсемъстно находилось въ сильномъ возбуждения подъ влінність событій, совершавшихся на Балканскомъ полуостровъ. Въ вятсной спархін, по свидътельству преосвященнаго, крещенные татары большею частію тверды въ въръ православней и преданы св. Церкви; въ нъкоторыхъ приходахъ они - лучшіе христівне между другими, живущими среди ихъ инороднамихристіанами. Преосвященный съ осебою нохвалою отвывается о расположенности татаръ къ обученію детей въ школахъ, где дъти пріучаются къ пънію церковныхъ пъвней канъ на русскомъ, такъ и на татарскомъ явыкакъ, и достигаютъ того, что въ праздничные дни поютъ въ церкви. Что насается до другихъ инородцевъ поволискато края, уже озаренныхъ свътонъ православнаго христівнотва, то и они, по отзывамъ мъстныхъ епархіальныхъ преосвященныхъ, хотя недленно, но земътно усвояютъ начала въры, сродняются съ обрядами св. Церкви и между ними постоянно ослабавають преданів и обычан языческіе.

Въ виду этихъ, кота и необильныхъ плодовъ просвътительного дъйствованія на инородцевъ и въ твердой надеждь на большіе плоды въ будущемъ, въ новолженихъ емархіяхъ продолжаютъ приводиться въ неполненіе мъры, направленныя въ духовному возрожденію мъстныхъ инородческихъ населеній Съ большою полнотою и въ болъе широкихъ разиврахъ мъры эти преводятся во назанской епархіи, гдъ миссіоперецая дъятельность, сосредоточивающанся въ братствъ святителя Гурів, имъ руководимая и направляемая, уже успъла организоваться въ стройную систему, выработанную на основаніи ближайшаго знакомства съ инородческою средою и отчасти оправданную опытами предшествовавшихъ лътъ.

Особое вниманіе братства св. Гурія обращаемо было ма школьное обравованіе инородческихъ дітей въ духі христіанской віры. Нівкоторое число инородческихъ школь, отврытыхъ братствомъ, въ посліднее времи поступило въ відівніе и министерства народнаго просвіщенія и вемскихъ учрежденій; ва всімъ тімъ, въ отчетномъ году подъ відівнісмъ, покровительствомъ и отчасти на содержаніи братства состояло свыше 50 школь, въ томъ числі 35 татарскихъ, 5 чувашскихъ, 10 черемисскихъ и 3 вотяциихъ. Число учащихся въ нихъ превышало 1.000 человіять обоего пола. О высокомъ религіозно-вравственномъ вначеніи и направленіи братскихъ школь засвидітельствовано, между прочимъ, директоромъ и писпекторами народныцъ

училищъ Касанской губернін, осматривавшими въ минувшемъ году изкоторыя изъ школъ братства св. Гурія. По ихъ отвыванъ, означенныя школы при своемъ строго-религозномъ направленія онавывають весьма благотворное вліяніе не только на учащихся, ихъ родителей и ближайшихъ родственниковъ, но н вообще на все инородческое населеніе, въ средъкотораго онъ находится. Школьные учители, после влассных ванитій, въ свободное время постщають родилелей своихъ усенивовъ, ведутъ съ ними навидательный разговоръ, и такимъ образомъ мало по налу вносять въ сердца ихъ свъть христіанскихъ истинъ. Въ нъкоторыхъ деревнихъ крещеные татары въ воскрестные и правдинчные дин если не бывають церкви, то собираются въ школу, и тамъ знающіе поють молятны и пеалмы. Въ видахъ большаго преусивянія инородчесникъ школь и упроченія ихъ вліннія на мнородческую среду, въминувщемъ году, по примъру прежнихъ латъ, учители находящихся подъ покровительствомъ братства св. Гурія крещено-татарскихъ школь, въ числь 56 человъкъ, собирались въ селъ Ариншахъ, Манадышского увяда, и тамъ, подъ руководствомъ священняма Тимонеева (завъдующего каванского центрального крещено-татарского школого), разсумдали и совъщались о способахъ преподаванія въ школахъ и постояннаго сношенія учителей школь съ жителими крещенотатарскихъ селеній, съ цвлію религіовно-правстеннаго воздайствін на нихъ. Независимо отъ сего, для руководства учителей въ ихъ деятельности и поверки успеховъ учащихся, многія изъ прещено-татарскихъ школъ Манадышскаго, Чистопольскаго и Ланшевскаго увадовъ были посвщены священивомъ Типоесевыиз. При посъщени школь о. Тимонеевъ совершаль въ няхъ для учащихся и ихъ сородичей богослуженіе, а по окончаніи онаго наставляль присутствовавшихь въ христіанской въръ и жизни произноси свои поучения на татарскомъ явывъ. Особенно онъ обращаль внимание на бывшихъ учениковъ и ученицъ, которые уже кончили курсъ ученія въ школахъ и живутъ въ сеньихъ съ своими родными. Онъ внушалъ имъ не забывать того, чему они научились въ школъ, исполнять въживни урови христіанской вёры и стараться оказывать просвётительное вліяніе на своихъ родныхъ и вообще единоплеменийновъ. Такимъ образомъ и самое обозрвніе крещено татарскихъ шноль имъло инссіонерскій характеръ.

Между тъпъ какъ татарскія и другія инородческія школы братства св. Гурін, открытыя въ разныхь мъстностяхъ казан-

ской епархін, нижють миссіонерское значеніе для містных винородческихъ населеній, крещено-татарская школа въ Казани подучаеть такое значение не только для всей казанской епархи. но и по отношению въ другивъ епархіямъ поводженаго края. Въ этой школь, инъвшей въ отчетномъ году 75 учениковъ и 35 ученицъ, находилось несколько воспитанивновъ и воспитаницъ изъ смежныхъ съ назанскою, вятской и уфинской спархій, которые здёсь готовятся къ учительскому званию на своей родина. Благоустроенная во всёхъ отношеніяхъ, а по своей вижшвей обстановив и направленію приспособленная къ миссіонерскимъ цвиямъ, школа эта возбуждаетъ вниманіе и живой интересъ во всемъ христіанско-татарскомъ населенін Казанскаго края. Не только родители и родственники учащихся въ школь, но и многіе нев прещеных татары, пріважающих въ Казань по своимъ надобностямъ, нарочито посъщаютъ школу, присутствуютъ при богослуженіяхъ, совершаеныхъ въ церкви ен на татарскомъ языка, и по возвращения домой разносять между своими единоплеменниками въсти о всемъ видънномъ и слышанномъ или въ школв и храмв.

коли и храни. Вийстй съ заботами объ образованін молодаго поволинія въ інколакъ, братство св. Гурія не оставляло безъ религіознонравственных в назиданій и вэрослых в инеродцевъ. Между та-тарами на этомъ поприщъ трудился, какъ изложено выше, священникъ Тимовеевъ. Кроив него, прещено-татарскія селенія постивли также учитель казанской центральной школы Максимовъ и учительница овой Гаврилова, которые останавливались подолгу въ деревияхъ и бесъдовали съ жителями о христіанской въръ и жизни, принаравливая свои бесъды къ религовному положению внородцевъ. Въ чуващскихъ изстиостяхъ продолжали свои собестдования съ инородцами чувании: дівкомъучитель Митрованъ Динтріевъ, иселонщинъ (вивств учитель) Григорій Филипповъ и учитель Василій Васильевъ. Первый вель бесъды въ приходъ села Абывова, Ядринскаго узеда. Филипповъ въ продолжени великаго поста, по два и по три раза въ недвию, нивив въроучительныя беседы въ селе Алиговъ Ядринскаго узада, съ собиравшимся для гованья чуващами, и продолжавь таковын беседы на св. Паске на донаке чуваше ве разныхъ селеніяхъ; проив того имъ произносниы были поученія на чувашскомъ лавив съ перковной канедры въ трехъ селахъ. Учитель Васильевъ, по поручению ивстнаго священиява,

проповёдываль на чувашскомъ языкё въ церкви села Ново-Чурашева, Цивильскаго уёзда.

Братствомъ св. Гурія въ минувшемъ году принятъ еще новый способъ къ возвышению религизного просвещения между инородцами-распространение между ними клигь и картинъ духовно-иравотвеннаго содержанія чревъ ненгоношей. Между избранными имъ для этого дъла лицами особою дънтельностію отинчался врестынинъ изъ чувашъ Василій Явиновъ. Разнося книги на чуващеномъ языкъ по селамъ и базарамъ чуващенихъ мъстностей, раздавая безмездно и продавая вниги, онъ объясняю ихъ содержание своимъ сородичамъ. По отвыву Янимова особенное впечатавніе производять на инородневъ картины религіозно-правственнаго содержанія. Число книжень, пригодныхъ для миссіонерскихъ целей братетва, въ минувшемъ году увеличилось изданіемъ двухъ, небольшихъ по объему, но весьма цънныхъ въ указанномъ отношения. Членъ братства Золотницкій составиль и издаль на чуващскомь языкі, съ переводомь на русовій: "Поученіе о поклоченія богу". Школьныль учителемь Григоріемъ Филлипцовымъ издано въ переводъ на тотъ же явыкъ: "Ученіе предъ св. прещенісив", составленное на руссковъ явыка понойнымъ актайскимъ инспонеромъ, архемандритомъ Макаріонъ, для алтайснихъ инородцевъ-

Открытый братствомъ въ ноябре 1875 года при назанскомъ спасо-преображенскомъ монастыръ пріють для приготовленія миссіонеревъ, въ минувшемъ году, успаль достаточно органивоваться въ своемъ внутрениемъ устройствъ. Непосредственныин руководителями воспитанниковъ пріюта были члены братотва: просессоръ духовной академіи священникъ Маловъ, бывшій инспекторъ народныхъ чувашскихъ школь Казанской губернів Золотницкій и законоучитель прещено-татарской міколы священнявь Тимовеевь. Первые двее ниван вь пріють, два рава съ недвлю, въ вечернее время, миссіонерскін беседы, которыя посвивли и изсколько воспетанниковъ духовной семинарів, знаврмыхъ съ ивстными инородческими явывами, иногда дуковныя лища сельских нвородческих приходовъ, бывавшія въ Казани по двивиъ службы, а также сельскіе учителя ввъ чуващь и черенись, особенно сочувствующе двлу просвъщения своихъ единоплемениновъ. Священиять Меловъ изложиль свониъ елущателянъ исторію русской противомусульнанской инссін съ XVI по XIX въкъ, ознаконня ихъ съ кораномъ по рус-.

скому переводу и преподаль нрактическія правила, кокихь нужно держаться пастырю Церкви въ прещено-татарокомъ приходв; кромъ того нъкоторымъ изъ слушателей преподано имъ изсколько уроковъ въ чтеніи арабокаго текста корана, сообщены главныя правила татарской граниатини и указаны статьи и вниги о върованіяхъ и языкъ черемисъ. Золотницкій передаваль общемиссіонерскія свъдънія съ необходимыми разънсленіями и замъчаніями по уставамъ, отчетамъ, постановленіямъ и раснораженіямъ разныхъ миссіонерскихъ учрежденій, по запискамъ и дневникамь миссіонеровъ, по статьямъ періодическихъ наданій. и тому подобное, знакомиль своихъ слушателей съ вопросомъ объ образовании инородцевъ, имъющимъ ближайщее отношение въ миссіонерскому двлу; изъясняль способы перевода на инородческие языки богослужебныхъ в въроучительныхъ книгъ, нелагалъ правила чувашскаго явыка, наконецъ внаномиль съ върованіями шаманства и вообще съ религіозными обрядами и предразсуднами мъстныхъ ниородцевъ. Съ послъднею цълію имъ положено основание собранию при примтв предметовъ новлоненія и жертвенных принадлежностей инородцевъ. Преосвищенный казанскій, несколько разъ присутствованшій на беседскь Золотнициаго, лично убъдился, что онъ ведетъ за нятія съ пекреннею любовію на миссіонерсвому далу и съ большина вивнісма. Воспитвиники пріюта, готовищісся къ миссіонерокому служенію среди татаръ, посъщали врещено-татарскую инолу и богослуженіе въ домовой церкви при ней и пользовались наставленінии священника Тимоееева какъ по миссіонерству и вообще, такъ въ частности по веденію школьнаго діла. Изъ сени воспитанничовъ, поступившихъ въ пріютъ при его отврытін, одинь, по приготовленін нъ миссіонерскому служенію, руконоложень во свящеминка въ крещено-татарскій приходъ, другой-во діавона въ царнви прещено-татарской казанской шволы, третій выбыль иръ пріюта по больвин; вновь принять быль въ пріють одинь меъ учениковъ У наасса духовной семинарім. Вообще, пріють имъетъ еще ограниченное число интоицевъ, но этотъ недостатокъ отчасти восполняется темъ, что его посвщають для слушамія бесъдъ учениян высшихъ классовъ семинаріи, знакомые съ инородческими явыками и готовящівся быть вастырями Церкви среди инородцевъ.

въ отчетномъ году отпрыло свои дъйствія и другое новоє виссіонерекое учрежденіе при братотвъ св. Гурія — общество нереводчековъ священныхъ, богослужебныхъ и въроучительныхъ ницть на инородческіе явыки. Оно состояно нав членовъ братства: директора назанской инородческой учительской свиннаріи Ильминского, проссосора духовной академін Миротворцева и бывшаго проссоора оной Саблукова, въ качестве руководитедей деломъ перевода, изъ пяти другихъ лицъ, въ начестве собственно переводчиковъ. Прочное устройство общество это получню, благодаря вначительнымъ денежнымъ воспособленіямъ, навначеннымъ отъ миссіонерскаго Общества за каждый переводный трудъ, исполненный со спеціальною цвлію христіанскаго просевщенія инородцевъ. Въ минувшемъ году на означенный предметь асентновано было 3.000 руб. Общирныя и глубокія лингвистическія свъденія членовъ общества переводчиковъ, соотавившагося почти изъ единственныхъ въ Россіи спеціалистовъ по инородческимъ явыкамъ, употребляемымъ въ нашемъ отечестив, и многолютияя опытность руководителей этого дела въ переложении богослужебныхъ и въроучительныхъ книгъ на инородческіе явыки служать, но удостовъренію преосвященнаго казанскаго, несомнаннымъ ручательствомъ, что наша переводческая литература обогатится новыми ценными вкладами.

Между томъ, трудами членовъ братства св. Гурія обогащается н та часть оригинальной русской литературы, которан имветъ своею задачей блимайшее овнакомление съ инородческою средой и способани просвытительно дъйствовать на сію последнюю. Въ имиувшемъ году, подъ редавцію члена братства, профессора духовной академін овященника Малова, изданы XI и XII выпуски "Противумусульнонского миссіонерского сборника," въ воторыкъ обращаетъ на себя особое внимание статья Разумова: "Объ неторическомъ значенія Магомета," рішающая, на основанія научныхъ данныхъ, самые первые и существенные для наждаго изучающаго мусульманство вопросы о томъ, навимъ образомъ Магометъ дошелъ до своего взгляда на религію и кавами источнивами онъ пользовался при составлении своего въроученія, и излагающая въ возножно систематическомъ видъ самое въроучение Магонета по Корану, съ критическою его одъннов. Въ "Извъстіяхъ по назанской спархін" за минувній годъ помъщено изсколько отатей, знакомящихъ съ обычании, преданіями и сусвіріями инородцевь, какъ христіань, такъ и явычниковъ.

Находя со стороны братства св. Гурія нравственную и отчасти матеріальную поддержку, и духовенство казанской епархіи, по свидътельству преосвященняго, усиливаеть свою миссіонерскую даятельность. Такъ священники Цивильскаго узада нарочито составляли събады, на которыхъ имбли совъщанія о способакъ просвъщенія мамчествующихъ инородцевъ, а также утвержденія въ истинной въръ принявшихъ св. крещеніе, и пришли къ рашевіямъ, объщающимъ практическую пользу. А священникъ села Новыхъ-Шингусъ, въ видахъ предохраненія мъстимхъ чувашъ-христіанъ отъ посигательства со стороны мусульманской пронаганды и возвышенія между ними низкаго уровня умственнаго и нравственнаго развитія, открыхъ въ своемъ приходъ школу для чувашскихъ дътей, въ которую на первый разъ поступило 15 учениковъ.

Въ симбиреной епархіи особое вниманіе обращено было на твхъ инородцевъ, которые въ предшествовавшіе годы оставили воспринятую ими св. въру и отпали въ магометанство, подъ влінність мусульнанской пропаганды, руководиной изъ Казани. Въ дъл венврашения къ св. Церкви отступниковъ трудится адъсь особый миссіонеръ-священнить, который объезжаеть ихъ селенін и входить съ ними въ собъсьдованія. Для вравумленія отпавшихъ чуванъ, миссіонеромъ читаны были на ихъ родномъ явыка соотватствущія потребности поваствованія изъ книги Бытія и изъ Еванізлія. Ототупники выслушивали эти чтекія и сопровождавиия имь объясновиня винивтельно и ивъявляли желаніе выслушивать подобным чтенія и впредь, дабы убъдиться каная изъ двухъ в\*ръ — хриотіанской и магоистанской — есть въра истиная. Что же насается отпавшихъ татаръ, то вов усилія миссіонера къ икъ вразумленію встръчали ожесточенное упорство. Чтобы дать возможность вижеть съ миссіонеромъ м приходскому духовенству услъщно дъйствовать ко вразумленію въроотступниковъ и вообще вести борьбу съ мусульнанствомъ, преосвященный симбирскій въ минувшемъ году пріобрыль на свои средства и разослаль въ церковныя библіотеки тэхъ приходовъ, въ конхъ инфются отнавшіе въ магометанство, веф изданные въ Казани сочиненія, содержащія въ себъ обличенія marometanctra.

Въ самарской епархіи просвъщенію инородцевъ-чуващъ продолжали служить два миссіонера: одинъ въ Бугурусланскомъ, другой въ Бугульминскомъ ужадахъ. Чуващи-язычники выслущивали христіанскую проповъдь внимательно, даже съ участіемъ, но по своей крайней умственной неразвитости не возвышались до сознанія превосходства христіанства надъ язычествомъ, и потому случаєвъ обращенія ихъ къ истивной въръ

было весьма немного. Чтобы сдалать свои беседы болье початными и вразумительными для слушателей, миссіонеръ, дъйствующій въ Бугульнинскомъ ужедь, показываль имъ нартины со овященными изображеніями, и это возбуждало въ инородцами, особенно въ ихъ детяхъ, живой интересъ. Въ видажь же воввышенія уиственнаго развитія инородцевъ, какъ необходимаго условія въ просвищенію нкъ свитомъ виры Христовой, висеюнеромъ открыта въ одной язъ деревень школа для чувашкихъ дътей, въ которую поступило 12 нальчиковъ. Къ сожальнію. встрвчаются затрудненія въ пріневаніи для этой шиолы благонадежнаго учителя изъ крещеныхъ чуващъ, а также и въ жатеріальномъ ея обезпеченін. Объ устраненін этихъ ватрудневій преосвященнымъ самарскимъ поручено миссіонеру представять свои соображенія въ мастный комитетъ миссіонерскаго общества, который, безъ сомивнія, не замедлить оказать свое содъйствие къ поддержанию и преуспъннию учреждения, столь необходимаго въ миссіонерскихъ цвляхъ. Весьна утвшительно, что сверхъ миссіонеровъ и приходское духовенство епархіи прилагаетъ заботы о религіозномъ просвъщеніи мастныхъ мнородцевъ и стремится изыскать изры нъ сему наиболле дъйствителаныя, делая оныя предметомъ обсужденія на своихъ съездахъ. Такъ, священники втораго благочинническаго округа, Бузулукскаго ужеда, на своемъ съжеде имели суждение о меракъ въ ослаблению въ инородческомъ (чувашскомъ) населения опруга колодности въ въръ православной и положили: 1) просить мъстное земство обратить свое внимание на развитие чуващь чрезъ заведеніе въ чувашскихъ деревняхъ школь на свои средства въ виду исключительнаго ихъ положенія; 2) духовенству округа предложить, по возможности, заботиться о сближении пастырсвими марами чувашъ съ русскимъ населеніемъ; 8) предложить настоятелямъ церквей, въ приходъ конхъ находятся чувашскія деревин, чаще постщать последнія для совершенія богослуженій и собесъдования о предметакъ въры, особенно же въ дни крамовыхъ праздниковъ и св. постовъ; въ великій же постъ непреижимо одну недълю отправлять богослужение въ чуванискихъ деревняхъ; 4) рекомендовать овначеннымъ настоятелямъ, чтобы ванаслись Евангеліями на чувашскомъ языкъ и читали богоотпровенныя истины инородцамъ на ихъ родномъ наръчи. Точно также съвздъ духовенства вторыго благочинического округа Вугульминского ужеда, набя въ виду, что большинство православнато населенія округа составляють: мордва, чували и крещеные татары, и что вой эти инородны отличаются врайнею нераввитостію въ религіозномъ отношенін, даже не чужды многихъ суевърій и обрядностей языческихъ, — постановилъ: вмавить приходскимъ священникамъ въ непремънный долгъ: во всёхъ инородческихъ деревняхъ въ одну изъ недъль великаго поста совершать богослуженіе неопустительно, исповъдывать, а престарълыхъ, больныхъ и дътей отъ 7 до 15 лътняго возраста и пріобщать запасными св. дарами; при каждомъ богослуженіи дълатъ религіозно-нравственныя назиданія, равно при посъщеніи домовъ прихожанъ, во время крестныхъ ходовъ, при исправленіи требъ и при всякомъ удобномъ случать всегда заботиться премодать что-либо изъ христіанской практики.

Такія же мары къ просващенію инородцевъ, какія предпринимаются духовенствомъ самарской епархіи, двятельно приводятся въ исполнение въ спархи вятокой, гдъ вообще иисстонерская двятеляность имветь болве широкое развитие. Тамъ приходские священнослужители, по примъру предшествовавшихъ лътъ, и въ минувшемъ году нарочито посъщали селемія инородцевъ, совершали въ ихъ жилищахъ молебствія, нередко съ водоосвященісмъ; въ дни поминовенія усопшихъ отправляли паннихиды, дабы отвлечь инородцевъ отъ исполнения языческихъ поминальныхъ обрядовъ; эти свои посъщенія и молитвословія они сопровождали наставленіями о христіанской въръ, при ченъ обращали особое внимание на инородческих дътей. Духовенство вятской спархін д'ятельно продолжало трудиться и на поприща школьнаго образованія сихъ посл'яднихъ. Имъ открыто уже значительное число инородческихъ школъ не только въ селехъ, но и въ деревняхъ, и многія изъ этихъ школъ содержатся на собственныя его средства. Въ своей миссіонерской дъятельности приходское духовенство руководимо было особою комиссіей, состоявшею въ иннувшемъ году изъ семи членовъ. При исполненін овоего служенія, находясь въ постоянныхъ сношеніяхъ ев имородцами, какъ крещеными, такъ и некрещеными, миссіонеры инфотъ полную возможность знать ихъ состояние и релитовно-правственныя потребности и свои свядения сообщають приходенинь священнинамъ. Съ свой стороны вятскій спархіальный комитеть миссіонерскаго общества продолжаль содыйствовать успахамъ миссіонерсваго дала въ спархіи содержаність на свои средства ипородческихъ школь и приготовленісмъ учителей для оныхъ. Въ минувшенъ году комитетъ содержань въ разныхъ мастностикъ спархін 18 танихъ школь и отправиль нь назанскую центральную школу двухъ мальчиковъ татарскаго происхожденія для приготовленія яхъ къ учительской лолжности.

Въ епархіяхъ убимской и оренбургской просвітительное дійствованіе на инородцевъ также совершалось главнымъ образомъ путемъ школьнаго обученія инородческихъ дітей. Въ первой изъ нихъ въ отчетномъ году состояло 13 инородческихъ школъ, изъ коихъ 9 содержалось на счетъ миссіонерскаго общества, а 4—на средства благотворителей. Въ оренбургской епархіи, сверхъ заведенныхъ въ посліднее время пяти школъ для инородцевъ (въ Нагайбацкомъ поселев Фершампенуазъ, въ поселев Варнинскомъ, Верхнеуральскаго убзда, въ чувашскихъ селахъ Уралев, Кривлелюшкахъ и Новоселкахъ, Оренбургскаго убзда, въ минувшемъ году вновь возникли три школы—въ хуторъ Павловскомъ, Оренбургскаго убзда, въ деревнъ Бердянъ, Оренбургскаго убзда, и въ мордовскомъ приходъ села Максимовки, Оренбургскаго убзда, гдъ школу открылъ на свои средства мъстный священникъ, достаточно изучившій мордовскій язынъ. Преосвященный оренбургскій свидітельствуетъ, что вет инородческія школы, открытыя до отчетнаго года и завідуемыя учителями изъ воспитанникокъ казанской центральной школы, боліве и боліве усвояютъ миссіонерскій характеръ простирая свое вліяніе чревъ учащихся и на ихъ семейства; а между тімъ въ инородческомъ населеніи замітно увеличивается расположеніе къ школьному обученію, и желающихъ поступить въ школь бываетъ больше, чёмъ сколько можно принять въ нихъ по ихъ вмістительностя.

Мпры кт распространенію и утвержденію христіанства между калмыками вт Астраханской и Кавказской епархінхт.

Въ Астраханской епархін, при живомъ участіи мѣстнаго комитета православнаго миссіонерскаго общества, продолжали приводиться въ исполненіе усиленныя въ посладнее время мѣры къ просващенію калмыковъ. Предположенный въ 1875 году къ учрежденію пріють для калмыциихъ дѣтей, въ видахъ приготовленія ихъ нъ миссіонерской дѣятельности, въ августв минувшаго года открытъ на Четырехъ-Бугоринскомъ островъ въ селъ Вахрамъевкъ, Астраханскаго уѣвда. Помѣщеніе пріюта устроено ка 20 воспитанниковъ, но при самомъ открытіи его въ него принито 10 мальчиковъ-сиротъ. По отвыву преосвященнаго, въ учебномъ, воспитательномъ и экономическомъ отношеніяхъ пріють устро-

енъ весьма удовлетворительно и объщаетъ сдълаться учрежденіемъ, соотвътствующимъ своему назначенію. Между тъмъ, для обращенія калмыковъ нъ свъту Христовой въры и для собранія точныхъ свъдъній о ихъ религіозно-правственномъ состоянім. условіяхъ быта, и проч., въ видахъ болье върнаго на нихъдъйствованія, комитетомъ два раза командированъ быль вглубь калиыцкихъ степей избранный въ 1875 году на миссіонерское служение ісромонахъ Гаврінаъ. Результаты проповъди сего миссіонера въ дальнихъ степныхъ улусахъ были весьна утвинтельны: имъ обращено было къ христіанству 120 человъкъ. Кроив того, во время путешествій ісромонахомъ Гаврінаомъ собрано весьма много свёдёній, важныхъ и полезныхъ въ миссіонерскомъ отношении. По его наблюденіямъ, калмыцкое населеніе степей, иало знакомое съ первыми началами своей изыческой въры, незнакомое съ богослужебнымъ языкомъ ея, тибетскимъ, тяготящееся большими поборами своего духовенства, - весьма равнодушно въ своей языческой въръ, и потому христіанская проповъдь не можетъ встрътить въ средъ его большаго противодъй. ствія. Но для успѣшнаго распространенія и прочнаго утвержденія христіанства между калмыками существенно требуется, чтобы быль обезпечень быть крещенныхь изь нихь, а именно, чтобы отведена была имъ земля для осъдлаго поселенія, и чтобы они освобождены были отъ всикаго вліннія инородческихъ властей, такъ-называемыхъ зайсанговъ, по отношению къ которымъ калныки находится въ кръпостной зависимости. Свъдънія, доставленныя комитету миссіонеромъ іеромонахомъ Гавріиломъ, вполнъ подтверждены и другинъ лицомъ, которое въ минувшемъ году отправлено было комитетемъ въ степи для ближайшаго ознакомленін съ бытомъ калмыковъ,— преподавателемъ калмыц-каго языка въ астраханской семинаріи Воронцовынъ. Въ виду такихъ свидетельствъ двухъ компетентныхъ лицъ, комитетъ возобновиль свое ходатайство предъ правительствоиъ объ отводъ особой мъстности, гдъ крещеные калмыки могли бы селиться отдъльно отъ своихъ язычествующихъ единоплеменниковъ, и немедленно приступилъ къ устройству въ степи миссіонерскаго стана. Мъстомъ для стана избрано русское селеніе Уланъ-Ургэ въ Малодербетовскомъ улусъ, какъ центральное по отношеню къ кочевьимъ степныхъ калмыковъ. Церковь для стана (деревянная) уже строится въ Астрахани и затвиъ имветъ быть перевезена въ Уданъ-Ургэ, жители котораго изъявили готовность

принять участіе въ постановивея на избранномъ міств и окончательномъ устройствъ. Комитетомъ сдъланы также распоряженія и объ устройствів поміщенія для миссіи. Но съ окончательнымъ устройствомъ постояннаго миссіонерскаго стана должна открыться потребность въ увеличении числа миссіонеровъ. Посему комитеть и спархіальное начальство уже озаботнись прінсканіемъ нівсколькихъ лиць для этой цівли. Въ числів ихъ находится обратившійся къ христіанской въръ въ минувшемъ году гоцюль Арши Мухаджиновъ, въ св. крещеніи Филиппъ Пузинь, который въ настоящее время приготовляется къ миссіонерскому служенію, изучая догматы православной церкви и русскій явыкъ. По свидътельству преосвященнаго астраханскаго, о распространенін свъта истинной въры между калиыками продолжали ревностно и съ успъхомъ заботиться и священики тъхъ приходовъ, вблизи которыхъ кочуютъ калмыки. Посъщая ихъ улусы и вступая съ ними въ собеседованія, означенные свящемники въ минувшемъ году просвътили св. крещениемъ 36 человъкъ обоего пола.

Въ навназской епархіи также продолжались заботы о духовномъ просвъщени калмыковъ. Сверхъ мъръ, уже принятыхъ въ семъ отношеніи, предпринимались и новыя. Признавая необходимымъ для просвътительнаго воздъйствія на калмыковъ, а отчасти и для удовлетворенія религіозныхъ потребностей русскаго населенія, устройство храна въ калмыцкой Большедербетовской степи, преосвященный кавкавскій, въ минувшемъ году, вошель къ Его Высочеству Намыстнику Кавказскому съ ходатайствомъ о дозволеніи устроить въ означенной степи храмъ, со школою при немъ, и объ отводъ, какъ для этой постройки, такъ и для церковнаго причта, 99 десятинъ земли. Одновременно съ симъ ходатайствомъ, преосвященный просиль начальника главнаго управленія Намастника Кавказскаго принять мары къ тому. чтобы обращающиеся въ христіанство калмыки не были ствсияемы какъ въ пользованій землею, такъ и во всёхъ гражданскихъ имущественныхъ и личныхъ правахъ, которыми они пользовались, состоя въ язычествъ. Это последнее ходатайство вызвано твиъ прискорбнымъ явленіемъ, что принимающіе христіанство калыки, обыкновенно, исключаются изъ обществъ своихъ единоплеменниковъ и такимъ образомъ лишаются владвијя землею и всёхъ правъ и обрекаются на бездоиство и скитальчество. Между типь, въ настоящее время для калмыковъ отмежевана вемля въ определенномъ количестве по числу душъ, и, по мивнію преосвященнаго, было бы весьма удобно постановить правиломъ, чтобы принадлежащая тому или другому калмыку земля остававалась за нимъ и по принятіи имъ христіанства. Преосвященный полагаетъ, что такимъ постановленіемъ, кроме удовлетворенія требованію справедливости, была бы устранена одна изъ самыхъ существенныхъ причинъ, удерживающихъ калмыковъ отъ принятія христіанства.

Отврытое въ 1873 году, съ целію, между прочимъ, содействовать духовному просвъщению мъстныхъ инородцевъ, братство св. Андрея Первозваннаго въ г. Ставрополъявлялось усерднымъ сотрудникомъ кавказскому епархівльному начальству въ этомъ святомъ дълъ. Подъ повровительствомъ, а отчасти и на содержаніи Андреевскаго братства въ минувшемъ году состояло семь школь, изъ коихъ три (въ г. Моздокъ, въ селеніи большой Джалгъ и хоруль зайсанга Мельзи большедербетовскихъ калиыковъ) имъють и миссіонерское назначеніе. Кромъ того братство окавывело полезное вліяніе на инородческую школу въ Трухмянскомъ приставствъ, гдъ население состоитъ изъ трухмянъ и ногайцевъ, татарскаго племени и мусульманскаго въронсповъданія. Въ эту школу, состоящую въ въдънім гражданскаго начальства по реконеданців совита братства, назначень учителемь крещеный татаринъ изъ Казани, Филиппъ Гавриловъ, съ которымъ совътъ находился въ постоянныхъ сношеніяхъ, получан отъ него важныя для инссіонерскихъ целей сведенія о религіозно правственномъ состояніи трухиянских татаръ, а ему давая указанія относительно дъйствованія на нихъ, преимущественно чрезъ шкоду. Въ видахъ пріобритенія большихъ средствъ для просвищенія налимковъ-язычниковъ, советь братства прододжаль заботиться о переводъ на валиыцкій языкъ книгь Св. Писанія, подитвъ, катихизиса и т. п. Ho порученію братства, такимъ переводомъ занимался, кромъ преподавателя духовной семинаріи Розова, школьный учитель въ большой Джалгь, налиынъ Шигеденовъ. Для привлеченія же и другихъ свідущихъ людей къзанятію этимъ діломъ, совіть братства предложиль астраханскому вомитету миссіонерскаго общества совивстно съ нимъ учредить премін за калмыцвіе переводы и составленныя на калмыцкомъ язына кинги инссіонерскаго содержанія и выработаль проектъ правиль о вознаграждения за такие труды.

# KHA36 B. A. YEPKACCKIN 🕂

Неожиданное извъстіе о кончинъ кпязя Владиміра Александровича Черкасскаго опечалило не однихъ знавшихъ его лицъ, не одну Москву, но и все русское образованное общество.

По словамъ Моск. Въдомостей, за двъ недъли предъ смертію, въ Адріанополь, онъ занемогь тяжкою бользнію, но въсть объ опасности случайно пришла поздиве, чвиъ успоконтельная въсть о его выздоровлении. Онъ оправился такъ, что могъ выъхать въ Санъ-Стефано, спъща въ торжеству заключения мира. Но онъ прибыль туда для того чтобъ умереть предъ Царьградомъ, умереть въ ночь на 19 февраля, на разсвътв великаго дня, который быль солицемь въ его жизни и трижды призываль его къ дъятельности. Онъ былъ членомъ той коминссіи, которая работала надъ Положеніенъ 19 февраля 1861 года. Онъ быль однимъ изъ главныхъ дъятелей, подготовившихъ и исполнившихъ актъ 19 февраля 1864 года, умиротворившій Польшу. Наконецъ, въ это последнее время, ему было поручено дело гражданской организаціи Болгаріи, созданной нынвішнивь 19 февраля. Организвція уже готова до мельчайшихъ подробностей; все готово для того, чтобъ освобожденный народъ могь тотчасъже начать правильную политическую жизнь...

Новое Время двлаетъ след. отзывъ о покойномъ. "Князь В. А. Чернасскій быль одинь изъ видныхъ членовъ того небольшаго кружка талантливыхъ людей, которые задолго до 19-го февраля 1861 года, въ тиши своихъ кабинетныхъ занятій и конфиденціальных дружеских бестать, обсуждали и разрабатывали начала, легшія въ основу достопамятной крестьянской реформы. Душею этого кружка быль покойный статсъ-секретарь Милютинъ, а ближайшинъ сотрудникомъ последняго - князь Владиміръ Александровичъ Черкасскій. Сперва въ качествъ члена присутствія по крестьянскимъ діламъ Тульской губерній, какъ тульскій землевладівлець, а за тімь вь качествів члена главной редакціонной коммиссів, бывшей подъ председательствомъ гр. Я. И. Ростовцева. вн. Черкасскій имівль случай выназать и свой умъ и свои знанія, а главное-свою горячую преданность дівлу, которое составило самую блестящую страницу ныившняго царствованія. Когда вспыхнувшее въ 1863 году, въ Царствъ Польскомъ возстаніе внушняю высшему правительству рашимость установить въ этой окраинъ такой порядокъ вещей, который устрания бы въ будущемъ вовномность повторени онуть, органиваторомъ втого поваго строя явился Н. А. Милютинъ, в ближайшимъ его поможинкомъ и пеполнителемъ на мветв ки-Черкасскій. Въ чина титулярного советника, члязь Владиніръ Александровичь, въ началь 1864 года, навначается членовъ учредительного комитета въ Царстви Польскомъ и директоромъ правительственной коммиссіи внутреннихъ двав и исповоданій. Двятельность ки. Черкасскаго въ привислинскомъ мреж, продолжавшанся до самой кончины Н. А. Милютича, последовавшей въ 1867 году, была отивчена рядомъ заслугь, которын составвляють достояние истории. Покинувъ административное поприще, вн. Червасскій поселелся въ Москвв, которую онъ признавалъ всегда своею родиной и по проведенному въ ней датотву, н по воспитамию, и по самымъ дорогимъ для него дружескимъ увамъ со славяноскимъ кружкомъ. Принадлежа къ танимъ избраннымъ натурамъ, которыя за что бы ни ввились, не могуть остаться незамвченными, им. Черкасскій, вобранный въ городскія головы Москвы, вибль неодмократно случай заявить свои дарованія и въ этой новой соер'в д'ятельности. По обстоятельствамъ отъ него не вовисвешимъ вынужденный удалиться нь частной жизни, князь Владиміръ Александровичь вновь быль призвань нь двятельности, вполна соотватствовазной его задупиевной идей: къ трудамъ по устройству гранданской части Белгаріи. Онъ надъялся неизмінно, что діло кончитея оъ усийкомъ; онъ не терявъ ни на минуту увъренности въ силы русскаго народа и быль однивь нев тахъ немногихъ, которые, среди величайшихъ трудностей нампаніи, не теряли головы и говорили, что дело непременно будеть опончено съ успекомъ. М онъ дожиль до этой желанной минуты; смерть захватила его на заръ возрождения болгарского нерода, среди иликовъ радости и свътлыхъ надеждъ. Миръ праху его! Онъ сдълалъ достаточно, чтобъ оставить свое имя въ исторіи."

Въ корреспонденціи изъ Туды Моск. Вюд. (№ 56) кн. Д. Оболенскій сообщаєть сладующія біографическія подробности о почившемъ киязъ.

"Князь В. А. Чернасскій родился 2 севраля 1824 года. Принадлежа къ богатому дворянскому роду, онъ долго проживаль въ своихъ любимыхъ имъніяхъ Тульской губерній, Веневскаго утада. Очень раво поступиль онъ въ Московскій университетъ. Въ Москов сощелся онъ съ Хомяковымъ, Самаринымъ, Тургеневымъ. Блистательно окончивъ курсъ кандидатомъ, князъ Чер-

нассий сталь было готовичься даже нь наседре, но равныя обстоятельства помънали испелиению отого шелания, и привламы въ овее мизние, онъ сталь ревностно замиматься хожийствомъ, а главное — вопросомъ объ улучшения престъпясного быта, несофравное положение котораго онъ еще тогда примимать быма- но нъ сердцу. Первыя нопытия на этомъ поприщё начались еще въ 1847 году.

Ополо мнявя Черивоскаго группировались уже тогда болже просежщенные помъщним губернім, и въ 1847 году, ижевольно ладь, съ нимъ во главъ, обратились въ правительству съ выработаннымъ ими проектомъ освобождения престьянъ. Правительство отнавале имъ въ этомъ, но предоставило хедатайствовавшинъ лицамъ заняться улучшеномъ быта собственныхъ простынить, и затимъ представить на этотъ предметь просять правительству. Въ виду этого, въ Тула продолжели съзвистьен дворяме для составленія проекта улучніскія быта собственныхъ престъямъ. Къ числу ихъ принадлежалъ братъ попойнаго нияви, внязь Константинъ Александровичь Черкасскій, графъ В. А. Вобринскій, И. А Расскій и многіе другіс. Но вецыхнувшая въ 1848 году новсемъстнан революція въ Европъ вынудила правительство недовърчиво отнестись из съведанъ дворянь въ Туль. Прединсано было немедленно превратить эти съведы, а дворянамъ разъбхаться по имфинмъ. Но виявь Чериасскій прова ожело за сообнов стоте выправонно подраждения теорів, но я на прантив'я въ своихъ нивніяхъ. Онъ началь оъ того, что предоставиль важдому изъ своихъ престыяна выпупаться на волю за весьма невысокую приу (если не ошибаюсь. за сумну сардуемую Опекунскому Соврту за выкупъ каждой валоменной души). Около 500 душъ воспольвовались этимъ новволеніемъ. Работая по вопросамъ внутренней организаців въ Россін, князь много путешествоваль, и за границей особенно нитересоваль его Славянскій вопрось.

1858 годъ оживнъ всю Россію. Открылись губернскіе комитеты по вопросу улучшенія крестынскаго быта. Въ Туль комитеть разділился, какъ и повсюду, на двіз нартін: меньшинство, во главіз котораго быль виязь Черкасскій, желало освобожденія крестыянь съ землей; другая настанвала лишь на личней свободю. Въ 1858 и началі 1859 киязь Владиміръ Александровичь, совийстно съ членами меньшинства комитета, выработаль первый проенть освобожденія престыянь съ землей, проекть, который легь отчасти въ основаніе выработаннаго въ послід-

етвін Редакціонною Коминесієй въ Петербурга, нуда внязь Владиніръ Александровичь въ 1858 году и быль призвань.

Въ 1861 году киязь Черкасскій вернулся въ свое Веневское имъніе и, въ начество инроваго посреднива, сталъ на практико примънять то, что выработаль. Лучше и двятельные трудие быдо найти инроваго посредника. Польское вовстание вастигло его еще инровымъ посредникомъ, и прямо изъ Тульской губернія инявь убхаль съ Н. А. Милютинымъ въ Полькиу, где выработаль навъстный проскть освобождения польских в врестьянь отъ пановъ и былъ назначенъ директоромъ внутренияхъ и духовныхъ дваъ въ Царствв Польсномъ Усиленная двятельность въ Польше, вечная борьба съ Поликами, столь онльными тогда въ Петербурги, разстромин адоровье иняви Черкасского, который не долго восат оставленія службы Н. А. Милютинымъ самы понинуль Варшану и пробывь явкоторое время за границей поселился окончательно въ Москвъ. Выбранный московскить городокимь головой и занимаясь двятельно городскимь хозяйствомъ, онъ продолжалъ интересоваться также земскими дълаин Тульской губернін. Интересы славлискаго міра постоянно занивли его, и это проглядывало во войкъ его ричакъ при встрвив Славянъ въ Москвв, а также и поздиве. Кому не панятна великольныя рычь князя Черкасского на юбилейномъ объдъ М. П. Погодина, гдъ онъ выразиль надежду довить до того времени когда осуществятся слова Пушкина: "Славянскіе ль ручьи сольются въ Русскомъ моръ".... Княжо Владиміру Александровичу сумдено было предъ смертью поработать при ръшенін и этого великаго вопроса. Назначеніє его въ Болгарію для ся организаців, совивстно съ обязанностью главноуполно; поченнаго отъ Краснаго Креста за Дунаемъ, предоставило кня; это Чернасокому широкое поприще двятельности, но и потребовало отъ него чревифримкъ трудовъ. Сопровождая Главную Квартиру, онъ переносиль всв трудности похода и распоряжансь уходомъ за ранеными, неръдко бывиль даже въ огиъ, савдя за выносоиъ раненыхъ, за что быль саминъ Государемъ награнденъ орденовъ Св. Владиніра 2-й степени съ нечами. Но походная жизчь при разстроенномъ здоровью, съ въчною тревогой, были видно не подъ силу его организму. Онъ занемогы въ Адріанополь тифомъ. Почувствовавъ себя лучше, онъ повхаль въ Санъ-Стефано, гдъ въчный спутникъ тифа, параличь легинхъ, положиль коноць ого двятельной живни...

Великій для Роскін день 19 февраля быль диемъ комчины мня-

зя В. А. Черивсскаго, и онъ могъ сказать: "Нынъ отпущаещи раба Твоего, Владыко, съ миромъ"...

Московская городская Дума въ заседания 2 марта выразила свое глубокое сочувствие нъличности покойнаго своего согражданина гласнаго и бывшаго городскаго головы. На предложение предсъдатели почтить память князя Черкасскаго гласные кн. Щербатовъ, Аксаковъ и Д. Самаринъ отозвались глубоко прочувствоцанными ръчами.

По опончаніи ръчи князя Щербатова, гласный И. С. Аксановъ сказаль следующее:

"Я вполит присоединиюсь ит митию иниви Щербатова и повторяю, что Московская Городская Дума не можеть не гордиться твиз, что считаеть въ числъ своихъгласныхъ, въчислъ сноихъ самыхъ ревностныхъ дъятелей по городскому хозяйству, такихъ историческихъ всероссійскихъ дъятелей, накъ Ю. Ө. Самаринъ и князь В. А. Черкасскій.

"Но слово "диятель" сано по себи еще ничего не опредилеть: Надо вспомвить, вакое высокое, благод тельное значение инфеть для Россів, для всёхъ въсъ вообще и для каждаго въ частности государственная двятельность князи Черкасскаго. Надо обновить въ своемъ сознаніи великій, исполинскій смыслъ реформы 19 февради 1861 года: это было освобождение не только 20 милліоновъ русскихъ людей, но и насъ самихъ, всей Россіи отъ язвы ее растлъвавшей, отъ узъ сновывавнихъ ея общественный организмъ. Этою реформой ны живемъ, дышемъ и движемся, только съ этой поры стала возножна для насъ гражданская общественная жизнь, всв посладующія преобразованія обновившія и переродивиля Россію, наши суды присяжныхъ, наше земское и городское самоуправленія; всему начало положено этимъ великимъ историческимъ актомъ, въ немъ причина и зелогъ бытія всекъ реформъ совершившихся и будущихъ. Не къ представителямъ же Москвы, надъюсь, можеть быть обращень упрекъ, что онн начинають уже несколько звоывать прошлов, что они недостаточно ценять источникь техь благь, которыми еще мы пользуемся, и заслуги людей, повторяю, истинно облагодътельствовавшихъ Россію своинъ самоотверженнымъ служеніемъ дълу 19 февраля. Не легко было сдвинуть съ Русской земли этотъ камень, подъ которымъ она вадыхалась, и не случайно попалъ внять Черкасскій въ сотрудники знаменательной реформы. Съ самой университетской скамьи все его помыслы, все усили были устремлены въ одной цвли--- въ освобовдению врестьянъ, и вогда

онъ и Юрій Федоровичъ Самаринъ, не въ качествъ чиновниковъ, а въ качествъ выдающихся представителей и дънтелей общественныхъ, были призваны къ составленію Положенія 19 февраля, они вакъ поденщини работали до истощенія силъ, они вынесли на своихъ плечахъ всю тяжесть борьбы съ многочисленнымъ, могучимъ, озлобленнымъ большинствомъ противниковъ.

"Перейду прямо въ последнему вемному служению Черкасскаго. Только что стихла военная буря и настретъ вожделенный ниръ. Наше городское представительство не непричастно совершившимся событівмъ. Вспомните адресы поданные вами Царю въ октябръ 1876 и апръвъ 1877 года, въ которыхъ вы отъ имени Москвы и еть вмени всего Русскаго народа молили о скоръйшемъ исполнении великихъ историческихъ задачъ Россіи, объ избавленін Балканскихъ Славинъ отъ мусульнанскаго ига. Не раворять и завоевывать, говорили вы, идетъ Россія, а освобомдать, обновлять и созидать. Такова была и мысль Царя, и сбылось по Его пысли и вашему чанню. Рядомъ съ военною сопрумительного для враговъ деятельностью кипеда зиждительнай работа. Не тольно уничтожено еттоманское владычество, но и призваны въ новому бытію цалыя страны; не только освобождены Болгары, но и совиждена несуществовавшая дотоль Болгарія во всеоружін гражданскаго строя. Кого къ этому великому, славному и трудному подвигу призвало довъріе Государя? Общественнаго двители изъ вашей среды, одного изъ представителей Москвы, вашего сочлена и сотрудвика по Городской Думв, князя B. A. Yepnacchare.

пОшть понесъ за васъ, за насъ, за вейхъ, всю тяготу, всю сворбь, вею муку труда по исполнению знядительнаге призвания Россіи, вижств съ арміей двянять и опасности и лишенія, на самомъ театръ войны залагаль пръпкій фундаменть новаго государственнаго вданія; среди насилія и безправія, неизбъжныхъ спутнивовъ войны, симился водворять свободу, порядовъ и законность - громадиая, трудно разрышимая задача, воторая една ли кому иному была бы по силамъ. Но она и подломила его силы, въ саный последній день подвига. Дв. въ саный день подписанія мира, торжественно признавшаго независимое граждансвое бытіє Болгарів, въ дорогую, вавётную для Чернасскаго годовщиму 19 февраля, въ виду Царьграда, въ виду предвла трудовъ и мученій, обрадо себа предаль и его земное поприще. Въ этоть отчив внаменательный въ его жизии день, Черкасскій какъ бы подвель истинный, действительный итогь своей зечной деятельности и расписался въ немъ смертію."

28 оевраля, но случаю исполнившихся 9 дней по смерти Чернасскаго, Московское Славянское Благотверительное Общество
вифств съ проживающими въ Москов болгарами почтило мочившаго князи заупокойнымъ поминовеніемъ, въ совершеніи котораго (въ приходской церкви Вовнесенія) приняли участіє предсвдатель Общества любителей духовнаго просвещенія прот. И. Н.
Рождественскій, проосссоръ университета А М. Иванцовъ-Платоновъ и редакторъ "Правосл. Обозранія" свищ. П. А. Преображенскій. Предъ панихидою прот. Иванцовъ обратился къ привутствовавщимъ съ оледующею рачью:

"Монсей умеръ на границъ обътованной вемли, въ поторой соронъ льть онъ вель народъ свой освобожденный отъ рабсивго ира. Поминаемый нами князь Владиміръ Черкасскій умеръ на равсивтв великаго дил, когда должна была ввойти заря свободы для народа, устроенью котораго посвящена была вся имень и и двятельность снончавшагося въ последній годь его жизин. И не въ мосабдній только годъ жизни имсль повойнаго была занята судьбою этого народа. Онь принадлежаль, къ кругу людей дунавшихъ и болввшихъ о судьбв этого и другихъ единоплеменныхъ народовъ издавна-за многіе годы, ногда еще очень нало было людей дунавшихъ объ этомъ. И не один добрыя желанія и горячія мечты о судьбів единоплеменных народовъ многіе годы носиль въ душъ своей скончавшійся киязь, а и глубокую провордивую мырдь и кринкую непреклонную энергію къ осуществлению добрыкъ желаний и честную готовность нослужить благу братьевъ, когда настанетъ для этого время, когда откроется къ тому случай и возможность... И вотъ настало время, открымся случай, —и началась д'ятельность самая широкая, напряженная, объщавщая богатые плоды въ будущемъ. Но не при-ЩДОСЬ ТРУДИВШЕМУСЯ ВКУСИТЬ ДВЖЕ И НАЧАТКИ ПЛОДОВЪ ОТЪ ТРУда своего... Неожиданный, тяжелый ударъ!... А можеть быть и должно быть-такая сперть и следовала такому человеку... Учеръ человъвъ не въ ослабленін мысли и двягетьности, не уставшій, отъ жизни, не изжившій и не переживній своего ума и энергів умеръ человать во всемъ развитіи прашкихъ умственнымъ и нравственныхъ силъ, во всемъ напраженія великого народнаго подвига, -- подвига необывновенно-труднаго и миронаго, который могъ быть въ ивру санымъ ногученъ силанъ, если тольно ваотожет выд онеконом итый октом ими охино для такого подвига. Умеръ человакъ, не усиввъ нолучить достойной награды за свой подвигь ни въ усижиномъ окончении этого самого

подвига, ни въ достойной благодарнести отъ того народа, ради которыго онъ трудился, ин въ достойномъ новиманія и сочувствін отъ того общества, изъ котораго онъ вышель на свой трудъ. Онъ умеръ переживши только первую самую неблистательную и страдную пору предпринятаго подвига, но преммуществу извидавии линь всю тажесть, вею горечь его. Но ножеть быть и должно быть,-и этому такъ следовало случиться, чтобы великій народный нодвигь, висченіе котораго должно расирыться впоследствін, не получивши себе земного возданнія, тывь вы большей чистоты предсталь предъпрестоловы Вычнаго Правосудія. И если мы припомним притомъ, что это быль не первый народный подвигь, совершенный повойнымъ, -- то, кажется, на сколько это доступно намъ, можемъ имъть увъренность, что слово Ввиного Правосудія будеть словомь любви и всепрощенія для возлюбившаго братьевъ своихъ и душу свою положившаго на служеніе имъ. Умеръ человъкъ не успъвшій довести до конца своего дала, лишь начавшій приводить въ исполненіе свои предначертанія ко благу народа, устроенье котораго ввірено ему. Но надобно думать, что имя этого челована не забудется на въ исторія этого народа, которому онъ посвятиль остатокъ своей живии, ни въ исторіи другаго, которому онъ служиль прежде, и что память о немъ вивств съ памятью другихъ доблестныхъ дъятелей, положившихъ жизнь свою въ свершивнуюся веливую эноху освобожденія Болгарін, останется навсегда одною изъ живых связей, скрвиляющих союз освобожденнаго народа Болгарскаго съ освободителемъ народомъ Русскимъ. А народу Болгарскому, на служени которому князь Владиміръ Черкасскій вончиль свою жизнь, и народу Русскому, изъ котораго онь вышель на это служение, дай Вогь рости, првинуть и утверждаться въ свободъ и истивъ и любви, и побольше имъть такихъ върныхъ сыновъ и доблестныхъ дъятелей, кокъ приснопамятный виязь Владиміръ Черкасскій".

Тъло князя 14 сего марта но желъзной дорогъ прибило въ Москву, гдъ было встръчено иногочисленными друзьями я почитателями покойнаго и въ торжественной процессіи перевезено въ церковь Московскаго Университета, котораго онъ былъ студентомъ и почетвымъ членомъ. Отсюда на другой день послъ церковной молитвы, оне препровождено на въчный покой въ Дамиловскій момастырь, гдъ уже лежатъ остании его дружей и сотрудинновъ—Хомякова и Самарина.

#### поправка.

Въ рецензія на винту пастора Фехнера, напечатанной въ Ж 2 "Правос-

давного Обозрвија", должны быть едвлены следующія поправиж

На стр. 299 прим. должно читать такъ: "Авторъ однакожъ не объясняетъ, въ какоиъ году умеръ І. Рокита. По мивнію Іоснов Жречка и чешскому "Ученому Словарю", Рокита умеръ 26 января 1591 года".

На стр. 300 строка 25 сверху вивсто: "еъ свей сторены держится", скъ-

дуеть читать: "съ своей стороны не держится". На стр. 303 стр. 7 сверху вибсто: "построенной", слёдуеть читать "в нестарой, построевной"; стр. 16 вийото 1629 сайдуеть 1619, и стр. 17 вм. 1512 савдуеть 1812.

На отр. 311 строка 7 снизу вм. "Шубната" следуетъ читать: Шудната.

# объявленіе.

объ изданіи

# ИМПЕРАТОРСКАГО

# КАЗАНСКАГО УНИВЕРСИТЕТА

въ 1878 году.

"Известія" и "Ученыя Записки" казанского университета выходять щесть разъ въ годъ, начиная съ января месяца, выпусками, содержащими въ себт до 5 и болте листовъ. По окончении года каждое изданіе составить отдільный томь, до сорока листовь съ особымь заглавieмъ.

"Изв'ютін" представляють собою офиціальную исторію университета, вротоводы советсинхъ заседаній, живнія о диссертаціяхъ на ученыя степени, отчеты, программы курсовь, замотки касающися университетской жизни. "Ученыя Записки" — труды казанскихъ профессоровъ по наукамъ историческимъ, филологическимъ, математическимъ, естественныть, юридическить и медицинскимь, магистерскія и докторскія диссертаціи, пробима и вступительных лекцін, документы и неизданные наматинки, отчеты факультетских клиникь и дабораторій и притивобибліографическій отдель, составляемый сцеціалистами.

Подписная цѣна за оба изданія шесть рублей съ цересылкою. Студенты казанскаго университета платять за годовое изданіе два р. сер.;

продажа отдельныхъ книжевъ не допускается.

Заявленія объ обивна неданівия принимаются въ редакціи "Извастій"

н "Ученых» Записокъ" казанскаго университета. Подписка принимается въ редакціи "Изв'ястій" и "Ученых» Записокъ" казанскаго университета, а также въ книжномъ магазина Дубровина въ Казани. Подъ редавціей А. Осипова.

#### печатать позволяется

съ темъ, чтобы по отнечатания представлено било въ цензурний вомытетъ узаконенное число эквенцияровъ. Москва, марта 15 дня 1878 г.

Цепзорь протојерей С. Зерновъ.

- 2. Боже Господи нашъ, коль великольние имя Твое по всей земли, иже вознеслъ еси величество Твое превыше небесъ.
- 3. Изъ устъ младенецъ и ссущихъ основалъ еси силу (Твою) врагъ Твоихъ ради: во еже потребити врага и истителя!
- 4. Егда эрю небеса Твоя, дела перстъ Твоихъ: луну и ввезды, аже Ты утвердиль еси,
- 5. (Тогда глаголю:) что есть человъкъ, яко помниши его? ния сынъ человъчь, яко посъщаещи его?
- 6. Умалиль убо еси его малымъ чимъ отъ ангелъ: но славою и честио вънчалъ еси его.
- 7. Далъ еси ему власть надъ дълы рукъ Твоихъ: вся покориль еси подъ новъ Его,
  - 8. Овцы и волы вся, еще же и звъри польскія 7),
- 9. Птицы небесныя, и рыбы морскія (и все,) преходящее стези морскія.
- 10. Боже Господи нашъ, какъ великолепно имя Твое по всей земли!

# ПСАЛОМЪ 9.

Давидъ благодарить Бога за одержанную надъ врагами по бъду и за поражение главнъйшаго неприятеля.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на мусикійскомъ орудіи Алмутлабенъ <sup>в</sup>), пѣснь Давидова.
- 2. Исповъмся Богу всъмъ сердцемъ моимъ, повъмъ вся чулеса Твоя.
- 3. Возвеселюся и возрадуюся въ Тебъ: воспою имени Твоему, Вышній.
- 4. Яко возвратишася врази мои вспять: преткнушася и погибоша отъ лица Твоего.
- 5. Яко сотворилъ еси судъ мой и прю мою: сълъ еси на престоль, судяй правду.

То есть, полевыя, лёсныя, днкія.
 См. предпсловія § 58.

- 6. Запретняъ еси явыкомъ, погубняъ еси нечестиваго: имя ихъ потребняъ еси въ въкъ въкъ въкъ .).
- 7. Враже! совершишася ли разворенія (твоя) въ конецъ? и грады ли разворилъ еси? (паче) погибе память ихъ (самыхъ разворителей).
- 8. А Бого въ въкъ пребываетъ: уготова на судъ престодъ Свой.
- 9. И Той судити имать вселенный въ правду: судити имать людемъ въ правотъ.
- 10. И будетъ Eoiъ прибъжище убогому, прибъжище во время скорби.
- 11. И да уповаютъ на Тя знающів имя Твое: яко не оставня сем взыскающихъ Тя, Боже.
- 12. Пойте *Богу*, живущему въ Сіонъ: возвъстите въ людехъ дъда Его.
  - 13. Яко взыскаяй крови номяну ихъ: не забы вопля убогихъ.
- 14. Помилуй мя, Боже: виждь смиреніе мое отъ врагъ моихъ, возносяй мя отъ вратъ смертныхъ.
- 15. Яко да возвѣщу вся хвалы Твоя во вратѣхъ дщери Сіони: возрадуюся о спасеніи Твоемъ (глаголя:)
- 16. Углъбоща языцы въ ямъ 10), (юже) сотворища: въ съти сей, юже скрыща, увязе нога ихъ.
- 17. Знаемъ есть Eov, судьбы творяй: въ дѣлѣхъ руку своею увязе грѣшникъ. Cenav.
- 19. Возвратятся грѣшницы во адъ 11), вси явыцы забывающія Бога.
- 19. Яко не до конца забвенъ будетъ нащій: терпвніе убогихъ не погибнетъ до конца.
- 20. Воскресни, *Боже*, да не крвинтся человъкъ, да судятся языцы предъ Тобою.
- 21. Пусти, Боже, страхъ на нихъ: да разумъютъ языцы, (яко) человъцы суть (смертные). Селагъ.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> То-есть на въди въчныя.

<sup>1&#</sup>x27;) Падоша въ яму.

<sup>11</sup> Или во гробъ.

# ПСАЛОМЪ 10. 12).

Просить Давидь Бога, да не отступаеть от него во время грышничей на Бога хулы, и радуется о погибели гордых и о защищени смиренных.

- 1. Вскую, *Боже*, отстоими далече? (вскую) сокрываемися во время скорби?
- 2. Въ гордости нечестивый гонитъ нищаго: да увязнутъ (убо) въ совътъхъ, яже помышляютъ.
- 3. Яко похваляется грѣшный въ похотѣхъ души своея, и обидящаго благословляетъ, презираетъ Бога.
- 4. Грѣшный по высокоумію своему не ищеть Вога: всѣ помышленія его (суть, яко) нѣсть Бога.
- 5. Оскверняются путіе его на всяко время, удалишася судьбы Твоя отъ лица его: всёхъ враговъ своихъ дуновеніемъ минтся прогнати.
- 6. Рече (бо) въ сердцѣ своемъ: не подвижуся отъ рода въ родъ, яко не (буду) во ълѣ.
- 7. Клятвы уста его полны суть, коварства же п льсти: подъ языкомъ его развратъ и безваконіе.
- 8. Съдитъ въ ловительствъ по селамъ: въ тайныхъ убиваетъ неповиннаго: очи его нищаго наблюдаютъ.
- 9. Присъдитъ въ тайнъ (мъстъ) яко левъ во оградъ своей: присъдитъ, да восхититъ нищаго: восхититъ нищаго, влечетъ его въ съть свою.
- 10. Уничижаетъ себя, влячется: и падаетъ въ крвпости его (сонмъ) убогихъ.
- 11. Рече бо въ сердцъ своемъ: забы Богъ: скры лице свое, не узритъ во въки.

Digitized by Google

<sup>12)</sup> Съ сего мъста начнается разность въ счисленіи псалмовъ: у всёхъ евреевъ отділяется сей 10 псаломъ отъ предъидущаго, поелику и содержавіе оныхъ севсёмъ неравное и слогь въ семъ псалмі гораздо высочайшій; ибо девятый псаломъ писанъ веселымъ духомъ, а сей отъ огорченнаго и озлобленнаго. Что же сей псаломъ соединенъ отъ грековъ и римлянъ, сіе могло произойти отъ того, что сей псаломъ въ еврейской псалтири бевъ надписи. Таковая въ счисленіи псалмовъ разность до 147 псалма продолжается. Смотри въ предисловіи подъ § 10.

- 12. Воскресни, Воже! да вознесется рука Твоя: не забуди убогихъ.
- 13. Чего ради прогнѣвляетъ нечестивый Бога? глагола въ сердцѣ своемъ: не взыщетъ 13).
- 14. Но видиши Ты коварство, и ярость усматриваеши. да преданъ будетъ въ руцѣ Твои: Тебѣ оставленъ есть нищій, сиру Ты буди помощникъ.
- 15. Сокруши мышцу нечестивому, и лукавому взыщи гръхъего, да не обрящется.
- 16. Богг царь во въкъ и въ въкъ въка: погибнутъ языцы отъ земли Его.
- 17. Желаніе убогихъ услышалъ еси, Боже: уготоваения сердца ихъ, преклониши ухо Твое (имъ).
- 18. Суди сиру и слячену, да не приложитъ болъе сокрушати (его) человъкъ земный.

# ПСАЛОМЪ 11.

Давидъ совътустъ не имъть согласія съ нечестивыми, спъшащими къ погибели своей.

Начальнъйшему пъвцу, исаломъ Давидовъ.

- 1. На Бога уповахъ: како речете души моей, да бъжитъ отъ горы вашея (аки) птица?
- 2. Зане се грѣшницы напрягоша лукъ, наложиша стрѣлу свою на тетиву, сострѣляти во мрацѣ 14) правыя сердцемъ.
  - 3. Аще основанія разрушатся, праведникъ что сотворить?
- 4. Вого во храм'я святыни своея: Божій на небеси престоль: очи Его призирають; в'яжди Его испытують сыны челов'яческія.
- 5. Богъ праведнаго испытуетъ: нечестиваго же и любящаго беззаконіе ненавидитъ душа Его.
- 6. Одождитъ на грѣшники сѣти 15): огнь и жупелъ и духъ буренъ часть чаши ихъ.

<sup>13)</sup> Или: Ты не взыщеми.

<sup>14)</sup> Или въ тайнв.

<sup>15)</sup> Han ropamie yraie.

7. Яко праведенъ Богъ и правды воздюби: на праведнаго эритъ лице Его.

# ПСАЛОМЪ 12.

Жалобу принося Давидъ Богу на нравы въка своего и окружающих его, просить у Него помощи.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на осмоструніи, пъснь Давидова.
- 2. Спаси, *Боже!* яко оскудѣ преподобный, яко умалишася вѣрніи отъ сыновъ человѣческихъ.
- 3. Лжу глаголетъ кійждо ко искреннему своему, устнами льстивыми: въ сердцъ и сердцъ глаголютъ 16).
- 4) (Но) потребитъ Богъ вся устны льстивыя, языкъ велеръчивый.
- 3. Иже глаголютъ: языкъ нашъ увеличимъ, устив наша при насъ (суть): кто памъ Господь?
- 6. Сокрушенія ради нищихъ, всъхъ ради убогихъ, нынъ воскресну, глаголетъ Eois: положу во спасеніе (того), на него же (врагъ злобою) дышетъ.
- 7. Словеса *Божія*, словеса чиста, сребро искушено въ горнилѣ, очищено седмерицею.
- 8. Ты, *Боже*, сохрани ихъ, соблюди ихъ отъ рода сего во въкъ.
- 9. Окрестъ нечестивін ходять, егда возносятся суетній сынове челов'ячестія.

# ПСАЛОМЪ 13.

Давидъ въ крайнемъ несчастіи своемъ взываетъ къ Богу Спаситемо своему.

- 1. Начальныйшему првиу, прсир Давидова.
- 2. Доколь, *Боже*, забудеши мя до конца? доколь скрыеши лице Твое отъ мене?
- 3. Докодъ положу совъты въ души моей, бользнь въ сердцъ моемъ вседневно? доколь вознесется врагъ мой на мя?

<sup>16)</sup> То-есть, сугубымъ сердцемъ; иная бо думають и иная глаголютъ.

- 4. Призри, услыши мя, Боже, Боже мой! просвъти очи мов, да не усну въ смерть.
- 5. Да не речетъ врагъ мой: премогохъ его; да не возрадуются врази мои, аще поколеблюся.
- 6. Азъ же на милость Твою уповаю: возрадуется сердце мое о спасенін Твоемъ: воспою Богу благод'явшему мн. т.

# **ПСАЛОМЪ** 14.

Описаніе свойству злости и козни безбожных людей. Начальныйшему пывцу, псалочь Давидовь.

- 1. Рече безуменъ въ сердцѣ своемъ: нѣсть Бога; растлиша (путь свой), омерзища дѣло (свое), нѣсть творяй благостыню.
- 2. Бого съ небесе приниче на сыны человъческія видъти, аще есть разумъваяй (и) взыскаяй Бога.
- 3. Вси уклонишася, вкупт возсмердтиа: нтоть творяй благостыню, нтоть до единаго.
- 4. Ни ли уразумѣша вси дѣлающіе беззаконіе? снѣдающів люди Моя снѣдаютъ (акп) хлѣбъ, Бога не призываютъ.
- 5. Тамо устрашатся страхомъ: яко Богг (есть) въ родъ праведника, (глаголяй:)
  - 6. Совътъ нищаго посрамисте: но Бого упованіе его есть.
- 7. Кто дастъ отъ Сіона спасеніе Израилево? внегда возвратитъ  $\mathit{Боi}$  плъненіе людей Своихъ, возрадуется Іаковъ и возвеселится Израиль.

# ПСАЛОМЪ 15.

Кто есть житель небеснаго царствія?

Пъснь Давидова.

- 1. Боже, кто обитати имать въ жилищѣ Твоемъ? кто все-ится во святую гору Твою?
- 2. Ходяй непорочно и дълаяй правду и глаголяй истану въ сердцъ своемъ.
- 3. Иже не клевещетъ языкомъ своимъ, не творитъ зла искреннему своему: и поношенія не пріемлетъ на ближняго своего.

- 4. Уничиженъ есть предъ вимъ беззаконникъ, боящіяся же Бога славить: кленется искреннему своему и не отметается 17).
- 5. Сребра своего не даетъ въ лихву и мады на неповинномъ не пріемлетъ. Творяй сія не подвижется во въкъ.

# ПСАЛОМЪ 16.

Въ семъ псалть описывается убъжище, достоинства и жребій праведных модей.

Златая пъснь Давидова 18).

- 1. Сохрани мя, Господи, яко на Тя уповаю.
- 2. Рекла еси (душе моя) Богу: Господь Ты (еси): благая моя не для Тебе.
- 3. Но для святыхъ, иже суть на земли, и изящивишихъ, въ нихъ же все благоволение мое.
- 4. Умножатся больани тыхъ, (иже ко) чуждому (богу) идутъ: не вкушу жертвъ ихъ отъ кровей, ниже пріиму именъ ихъ во уста моя.
- 5. Бога часть достоянія моего и чаши моея: Ты устрояещи жребій мой.
- 6. Вервіе (межевое) паде мив въ веселыхъ містахъ: такожде достояніе (мое) красно у мене.
- 7. Благословлю Eoia, иже усовътова мить: яко и въ нощи поучають мя утробы моя.
- 8. Представлю Бога предо мною выну, яко одесную мене есть, не подвижуся.
- 9. Сего ради возвеселися сердце мое и возрадовася похвала моя: еще же (и) плоть моя вселится во упованія.
- 10. Яко не оставиши душу мою во гробъ, ниже даси преподобному Твоему видети иставнія.
- 11. Возвъстиши миъ путь живота: изобиле веселія есть предъ лицемъ Твоимъ: благопріятности въ десницъ Твоей во въкъ.

 <sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Аще и со вредомъ своимъ.
 <sup>18</sup>) См. предисловія § 54.

## ПСАЛОМЪ 17.

Давидъ, прося Бога о избавлении своемъ отъ враговъ, паче же Саула, ругается временному ихъ счастію и суетнымъ забавамъ, въ несчастій же своемъ утъщаетъ себя надеждою будущія жизни.

Молитва Давидова.

- 1. Услышн, Боже, правду, внемли званію моему, внуши молитву мою, (яже) не во устнахъльстивыхъ.
- 2. Отъ лица Твоего судьба моя да изыдетъ: очи Твои да видятъ правоты.
- 3. Искусилъ еси сердце мое, посътилъ еси нощію, разжеглъ мя еси: ниже (что) обрълъ еси (во мнъ): (еже) помыслихъ, не прейде устъ монхъ.
- 4. Въ дълахъ человъческихъ, за словеса устенъ Твонхъ 19), хранихся отъ путей раззорителя.
- 5. Утверди стопы моя въ колбнахъ Твоихъ, да не подвижутся нозъ мои.
- 6. Азъ призвахъ Тя, яко послушаеши мя, Боже! приклони ухо Твое миъ, и услыши глаголы моя.
- 7. Удиви милости Твоя, спасаяй уповающія (на Тя) отъ противящихся десницъ Твоей.
- 8. Сохрани мя, яко эвницу ока: подъ твнію крыль Твоихъ укрый мя.
- 9. Отъ лица нечестивыхъ разворяющихъ мя, (отъ) врагъ моихъ зломысленныхъ, окружающихъ мя.
- 10. Тукомъ своимъ покрыша (себе), уста ихъ глаголаша гордыню.
- 11. Въ шествіяхъ нашихъ уже обыдоша насъ, очи свои возложища, во еже уклонити (насъ) на землю.
- 12. Подобенъ всякъ (изъ нихъ) льву алчущему растерзати, и львичищу, обитающему въ ямъ.
- 13. Воскресни, Боже, предвари лице его и запни ему: избави душу мою отъ нечестиваго оружіемъ Твоимъ.

<sup>19)</sup> Или: по глаголу устъ Твоихъ.

- 14. Отъ дюдей (избави) рукою Твоею, Боже, отъ дюдей міра сего, ихъ же часть въ жизни сей, и Ты сокровенныхъ Твоихъ (сокровищъ) исполняещи чрево ихъ (имиже) насыщаются сынове ихъ, и оставляютъ останки младенцемъ своимъ.
- 15. Азъ же въ правде узрю лице Твое: насыщуся, внегда востану во образе Твоемъ.

# ПСАЛОМЪ 18.

Благодарственная и побъдная пъснь Давидова, по одо льніи всъхъ враговъ при концъ жизни его воспътая.

- 1. Начальнъйшему пъвцу отрока *Божія* Давида, иже глагола *Богу* словеса пъсни сея въ день, въ онь же избави его *Бог* отъ руки всъхъ врагъ его, и изъ руки Саула, и рече <sup>20</sup>):
  - 2. Возлюблю Тя, Боже, криносте моя.
- 3. Вого камень мой и крепость моя и избавитель мой: Богъ мой сила моя, уповати буду на Него: щитъ мой и рогъ спасенія моего, градостеніе мое.
  - 4. Хваля призову Бога, и отъ врагъ моихъ спасуся.
- 5. Окружища мя бользни смертныя, и потоцы беззаконія смятоща мя.
- 6. Болѣзни гробныя обыдоща мя, предварища мя сѣти смертныя.
- 7. Въ скорби (убо) моей призвахъ  $B \circ \imath a$  и къ Богу моему воззвахъ: услыша отъ храма Своего гласъ мой, и вопль мой предъ Нимъ вниде во уши Его.
- 8. И подвижеся и трепетна бысть земля, и основанія горъ смятошася и подвигошася, яко прогитвася на мя (Богъ).
- 9. Взыде дымъ отъ ноздрей Ero, и огнь поядающій изъ устъ Ero: угліе возгорься отъ Него.
  - 10. И принаони небеса и сниде: и мракъ подъ погами Его.
- 11. И всёдё на херувимы и летё: летё же на крилахъ вётренныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) См. 2 Царствъ главу 22.

- 12. Положи тьму въ покровъ Себъ, окрестъ Его селеніе Его—темнота водъ, облацы воздушныя.
- 13. Отъ блистанія (сущаго) предъ Нимъ облацы Его проидоша, градъ и угліе огненное.
- 14. И возгремъ на небеси Бого, и Вышній даде гласъ Свой: градъ и угліе огненное.
- 15. Ниспосла стрълы своя и разгна я, и молніи умножи в смяте я.
- 16. И явишася (сухц) рвы водные, и открышася основанія вселенныя отъ прещенія Твоего, Боже, отъ дуновенія духа ноздрей Твоихъ.
- 17. Пославъ съ высоты, пріять мя: извлече мя отъ водъ многихъ,
- 18. Избави мя отъ врага моего сильнаго и отъ ненавидящихъ мя: яко кръпцы быша паче мене.
- 19. Предвариша мя въ день озлобленія моего: но Боль бысть утвержденіе мое.
  - 20. И изведе мя на широту: избави мя, яко благоволи о миъ.
- 21. Воздаде ми Богъ по правдъ моей: по чистотъ рукъ мо-ихъ награди мене.
- 22. Яко сохранихъ пути Божія, и не отступихъ отъ Бога моего неправедно.
- 23. Яко вся судьбы Его предо мною, и уставленія Его не удалю отъ мене.
- 24. И быхъ непороченъ предъ Нимъ, и сохранихся отъ беззаконія моего.
- 25. И воздаде ми Eoiz по правдѣ моей и по чистотѣ рукъ моихъ предъ очима Своима.
- 26. Съ милосердымъ милосердъ будеши: съ мужемъ неповиннымъ неповиненъ будеши.
- 27. Съ чистымъ чистъ будеши: но со строптивымъ стропотно поступиши.
- 28. Яко Ты люди смиренныя спасеши, и очи гордыхъ смириши.

- 29. Ибо Ты просвѣщаеши свѣтильникъ мой: Богъ, Богъ мой просвѣщаетъ тьму мою.
- 30. Зане Тобою сотру полчища, и съ Богомъ моимъ прескачу ствну.
- 31. Путь Господень непороченъ: словеса Божія очищена: защититель есть всёхъ уповающихъ на Него.
- 32. Ибо кто Богъ развѣ *Бога?* или кто камень кромѣ Бога нашего?
- 33. (Онъ) Богъ препоясуяй мя силою, и полагаяй непороченъ путь мой,
- 34. Совершаяй нозѣ мои яко еленей, и на высокихъ (мѣстахъ) моихъ поставляяй мя,
- 35. Научаяй руць мои на брань, и направляяй лукъ мы-дянъ мышпами моими.
- 35. И далъ ми еси щитъ спасенія Твоего, и десница Твоя подкръпляетъ мя, и кротость Твоя увеличиваетъ мене.
- 37. Уширилъ еси стопы моя подо мною, и не изнемогоша плеснъ мои.
- 38. Пожену враги моя, и постигну я: и не возвращуся, дондеже скончаю ихъ.
- 39. Поражу я и не возмогутъ востати: падутъ подъ ногама моима.
- 40. Препоясалъ мя еси силою на брань: поверглъ еси вся востающія на мя подъ мя.
- 41. И враговъ моихъ далъ ми еси хребетъ, да ненавидящія мя потреблю.
  - 42. Воззваща и не бъ спасаяй: ко Богу, и не услыша ихъ.
- 43. Сего ради сотру ихъ аки прахъ предъ лицемъ вътра: аки бреніе путей поперу я.
- 44. Избавиши мя отъ пререканія людей: поставиши мя во главу языковъ: людіе, ихъ же не вѣдѣхъ, поработаютъ ми.
- 45. Услышавъ о мив, послушаютъ мя: сынове чуждін солгаша ми.
- 46. Сынове чуждін обътшають и вострепещуть, (исходяще) оть убъжищь своихъ.

- 47. Живъ Богг, и благословенъ (буди) камень мой, и да вознесется Богъ спасенія моего.
- 48. Богъ даяй (способъ) на отмщение мив. и покаряяй яюли полъ мя.
- 49. (Ты) избавитель мой отъ врагъ моихъ: (Ты) отъ востающихъ на мя вознеслъ мя еси, и отъ мужа равзорителя избавилъ мя еси.
- 50. Сего ради прославлю Тя во языцъхъ, Боже, и имени Твоему восною.
- 51. (Коль) возведичилъ (Богъ) спасеніе царя своего, и сотворилъ милость помазаннику своему Давиду и съмени его, даже до ввка!

#### ПСАЛОМЪ 19.

Давида учита истинному Богопознанію и почитанію, какт по естеству, такт и по откроченію.

- 1. Начальнъйшему пъвцу пъснь Давидова.
- 2. Небеса повъдаютъ славу Божію: твореніе же рукъ Его возвѣщаетъ твердь.
- 3. День дневи отрыгаетъ 21) глаголъ и нощь нощи возвъщаетъ разумъ.
  - 4. Нъсть ръчи, ниже словъ, идъже не слышася гласъ ихъ.
- 5. Во всю землю взыде начертаніе ихъ, и въ концы вселеныя глаголы ихъ: солнцу положи селеніе въ нихъ.
- 6. И то 22) яко женихъ исходить отъ чертога своего: радуется аки витязь, протекая путь.
- 7. Отъ края небесъ исходъ его: и обхождение его до края ихъ: и не укрыется отъ теплоты его (никто же).
- 8. Законъ Божій совершень, обращаяй душу: свидьтельство Божіс върно, умудряющее младенца.
- 9. Повежьнія Божія права, веселящая сердце: заповыдь Божія світла, просвіщающая очи.

 <sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Или: подаетъ, навъщаетъ, свидетельствуетъ.
 <sup>22</sup>) То-есть, солице.

- 10. Страхъ Божій чисть, пребываяй въ въкъ въка: судьбы Божіи истинны, оправданы вкупъ.
- 11. Вождельны паче злата, и паче многа злата чиста: и слаждша паче меда и точенія сотовъ.
- 12. Ибо рабъ Твой просвъщается ими 23): въ храненіи сихъ воздаяніе много.
- 13. Грфхопаденія вто разумфеть? отъ тайныхъ 24) (грфховъ) очисти мя.
- 14. II отъ гордыхъ пощади раба Твоего, да не обладаютъ иною: тогда совершенъ и чистъ буду отъ гръха велика.
- 15. Да будутъ во благоволение словеса устъ моихъ, и поученіе сердца моего предъ Тобою, Боже, крівпосте моя и избавителю мой.

# ПСАЛОМЪ 20.

Молитва о царь, на ополчение идущемь, и благодарение о одержанной побъдъ.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, пъсвь Давидова.
- 2. Да услышить тя Eois въ день печали: да защитить тя имя Бога Іаковля.
- 3. Да послеть ти помощь отъ святаго (мъста), и отъ Сіона да укрѣпитъ тя.
- 4. Да фомянетъ вся жертвы твоя, и всесожжение твое да испецелить. Селага.
- 5. Да дастъ тебъ (Господь) по сердцу твоему и весь совътъ твой да исполнитъ.
- 6. Возрадуемся о спасеніи твоемъ, и во имя Господа нашего знамя воздвигнемъ: да исполнитъ Вого вся прошенія твоя.
- 7. Нынъ познахъ, яко спасе Бого помазанняка Своего, услыша его съ небесе святаго Своего: спасеніе въ силахъ десвипы Его.
- 8. Сін въ колесницахъ, и сін въ конѣхъ (хвалятся): мы же ния Бога нашего воспомянемъ.

 <sup>24)</sup> Или увъщевается.
 24) Невъдомыхъ, или невифияемыхъ во гръхъ, или забытыхъ.

- 9. Тін слякошася и падоша, мы же востахомъ и превозмогохомъ.
- 10. Боже, спаси! царь (же) да услышить насъ въ день, въ оньже призовемъ.

# ПСАЛОМЪ 21.

Описаніе славы царя, Богомъ поставленнаго.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, пъснь Давидова.
- 2. Боже, силою Твоею возвеселится царь: и о спасеніи Твоемъ коль возрадуется зёло.
- 3. Желаніе сердца его далъ еси ему, и хотвнія устепь его не лишиль еси. Селага.
- 4. Яко предварилъ еси его благословеніемъ благостыннымъ: положилъ еси на главъ его вънецъ (отъ) злата чиста.
- 5. Живота просилъ есть у Тебе, и далъ еси ему долготу дній въ въкъ въка.
- 6. Велія слава его спасеніемъ Твоимъ: красоту и ведельпіе возложиль еси на него.
- 7. Яко положилъ еси его въ благословение во въкъ: возвесенилъ еси его радостию отъ лица Твоего.
- 8. Яко царь уповаетъ на *Бога*, и въ милости Вышняго не подвижится.
- 9. Обрящетъ рука Твоя всёхъ врзговъ Твоихъ: десница Твоя обрящетъ ненавидящія Тебе.
- 10. Положиши ихъ яко пещь огненную во время гнѣва Твоего: Бога гнѣвомъ Своимъ пожретъ я и снѣсть ихъ огнь.
- 11. Плодъ ихъ отъ земли погубищи, и съмя ихъ отъ сыновъ человъческихъ.
- 12. Яко уклонища на Тя злая: помыслища совътъ, (его же) не возмогутъ составити.
- 13. Яко положиши ихъ въ цель: тетивы Твоя напряжеши противу лица ихъ.
- 14. Вознесися, *Боже*, силою Твоею: воспоемъ и поемъ силы Твоя.

#### **ПСАЛОМЪ 22.**

Прославляеть пророкь вы лиць своемы страдание Сына Божія.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, во время утреннія зари, пъснь Давидова.
- 2. Боже мой, Боже мой! вскую оставилъ ия еси? далече отъ спасенія моего (и отъ) словесъ рыканія моего.
- 3. Боже мой, зову во дни и не слышиши: и въ нощи, и и всть ми молчанія.
  - 4. Ты же свять еси живый, въ хвалахъ Израилевыхъ.
  - 5. На Тя уповаща отцы наша: уповаща и избавилъ еси я.
- 6. Къ Тебъ воззваща и спасощася: на Тя уповаща, и не постыдъщася.
- 7. Азъ же есмь червь, а не человъкъ, поношение человъковъ и уничижение людей.
- 8. Вси видящім мя ругаются мив: разверзають уста, повивають главою.
- 9. Упова (рече) на Вога: да избавить его, да спасеть его, яко благоволи о немъ.
- 10. Яко Ты (есн) исторгій мя изъ чрева: упованіе мое отъ сосецъ матере моея.
- 11. Къ Тебъ поверженъ есть отъ ложеснъ: отъ чрева матере моея Богъ мой Ты (еся).
- 12. Не отстуни (убо) отъ мене: яко скорбь близъ, и нъсть помогаяй ми.
  - 13. Обыдоша мя тельцы мнози: юнцы сильніи окружища мя.
- 14. Отверзоша на мя уста своя, (аки) левъ восхищаяй ш рыкаяй.
- 15. Яко вода изліяхся, и разсыпашася вся кости моя: бысть сердце мое яко воскъ, таяй посредъ чрева моего.
- 16. Изсше яко скудель крыпость моя, и языкъ мой прильпе гортани моему, и въ персть смерти свелъ мя еси.
- 17. Яко обыдоша мя пси: сонмъ лукавыхъ одержа мя: ископаша руцъ мои и новъ мои.

- 18. Исчести могу вся кости моя: тіп же смотрять (и) презирають мя  $^{25}$ ).
- 19. Раздълиша ризы моя себъ, и о одежди моей меташа жребій.
- 20. Ты же, Боже, не удаляйся (отъ мене), помоще моя! на заступленіе мое поспъши.
  - 21. Избави отъ оружія душу мою, и отъ иса единородную мою.
- 22. Спаси мя отъ устъ львовыхъ, и отъ рогъ единороговыхъ (свободивъ) услыши мене.
- 23. Повъмъ имя Твое братіи моей: посредъ собранія воспою Тя (глаголя):
- 24. Боящися Бога восхвалите Его: все сѣмя Іаковле прославите Его: да убоится же отъ Него все сѣмя Израилево.
- 25. Яко не уничижи, ниже негодова смиренія нищаго: наже отврати лице Свое отъ него: но егда воззва къ Нему, услыша его.
- 26. О Тебъ похвала моя въ собраніи великомъ: объты моя воздамъ предъ боящимися Тебе.
- 27. Ясти имутъ убозіи и насытятся: восхвалять Вога взыскающій Его: живо будеть сердце ваше во въки.
- 28. Помянуть и обратятся къ Богу вси концы земли, и поклонятся предъ Тобою вси роди языкъ.
  - 29. Яко Божіе есть царство: и Той обладаеть языки.
- 30. Ясти имутъ и поклонятся вси богатіи земли: предъ Нимъ припадутъ вси нисходящім въ персть, и (иже) душу свою соблюсти живу не могутъ.
- 31. Съмя ихъ поработаетъ Ему, и причислится Господеви въ родъ.
- 32. Прішдутъ и возв'єстятъ правду Его людемъ родитися имущимъ, яко сотвори (сія).

# ПСАЛОМЪ 23.

Въ семъ превосходнъйшемъ псалмъ Давидъ благодаритъ Бога за благополучное свое царствованіе.

<sup>26)</sup> Или: приспрають на мл.

Пъснь Давидова.

- 1. Бого пастырь мой, ничесоже лишуся.
- 2. На пажитяхъ злачныхъ вселитъ мя: къ водамъ тихимъ приведетъ мя.
- 3. Душу мою обратитъ: наставитъ мя на стези правды имене ради Своего.
- 4. Аще бо и поиду сквовъ юдоль мрака смертнаго, не убоюся зла: яко Ты со мною еси: жезлъ Твой и палица Твоя та мя утъщатъ.
- 5. Уготовляещи предо мною трапезу сопротивъ враговъ моихъ: умастилъ еси едеемъ главу мою: чаша моя преизливающаяся.
- 6. Еще же благость и милость Твоя поженуть мя во вся дни живота моего: и вселюся въ домъ Божсій въ долготу дній.

# ПСАЛОМЪ 24.

Показывает пророкт Божіс встх всщей твореніс и упразленіе: прославляет особенную Его къ іудейскому на-роду милость.

Пъснь Давидова.

- 1. Божія (есть) земля и исполненіе ея: вселенная и живущін на цей.
  - 2. Той бо на моряхъ основаль ю, и на ръкахъ утвердиль ю.
- 3. Кто взыдетъ на гору Божейю, или кто станетъ на мъстъ святыни Его?
- 4. Неповиненъ рукама и чисть сердцемъ, иже не прісмяеть сусту на душу свою, и не кленется лестію.
- 5. Сей прінметъ благословеніе отъ Boia, и оправданіе отъ Бога Спаса своего.
- 6. Сей родъ (есть) инущихъ Его: ищущихъ лица Твоего (Боже) Іаковль. Селагъ.
- 7. Воздвигните врата верхи ваша, и воздвигнитеся входи въчныя, да внидетъ Царь Славы.
- 8. Кто есть сей Царь Славы?  $Bov_{\theta}$  крѣнокъ и силенъ,  $D_{\theta}v_{\theta}$  силенъ въ брани.

- 9. Воздвигните врата верхи ваша, и воздвигнитеся входи въчныя, да внидетъ Царь Славы.
- 10. Кто есть сей Царь Славы? Богг Саваооъ 26): Той есть Царь Славы. Селагъ.

# ПСАЛОМЪ 25.

Давидъ, напастъми и войною окруженный, проситъ Бога о оставлении ему гръховъ.

Псаломъ Давидовъ 27).

- 1. Къ Тебъ, Боже, возношу душу мою.
- 2. Боже мой, на Тя уноваю, да не постыжуся: на да возвеселятся о мит врази мои.
- 3. Ибо вси ожидающій Тебе не постыдятся: (но) постыдятся беззаконнующій вотще.
  - 4. Пути Твоя, Боже, скажи ми, стезямъ Твоимъ научи мя.
- 5. Настави мя на истину Твою, и научи мя: яко Ты (еси) Богъ Спасъ мой: Тебе ожидаю на всякъ день.
- 6. Помяни щедроты Твоя, Боже, и милости Твоя: яко отъ въка суть.
- 7. Грѣховъ юности моея и преступленій монхъ не помяни: (но) по милости Твоей помяни мя Ты, ради благости Твоея, Боже.
  - 8. Благъ и правъ Богг: сего ради научитъ грешниковъ пути.
- 9. Наставитъ кроткія на судъ, и научитъ смиренныя пути Своему.
- 10. Вси стези *Божіи* милость и истина хранящимъ завѣтъ Его и свидѣнія Его.
- 11. Ради имене Твоего, Боже, прости гръхъ мой: многъ бо есть.
- 12. Кто есть человъкъ бояйся *Бога?* тому покажетъ онъ путь, (его же) имать избрати.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) То-есть, силь.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Сего псалма краестишіе содержить въ себъ еврейскій влфавить. Таковыхь псалмовь есть шесть: 25, 34, 37. 111, 112, 119. Зри въ предисловін § 61.

- 13. Душа его во благихъ водворится, и съмя его наслъдитъ землю.
- 14. Тайна Божія есть для боящихся Его: и завътъ Свой явитъ имъ.
- 15. Очи мои выну къ Boiy: яко Той исторгнетъ отъ съти нозъ мои.
  - 16. Призри на мя и помилуй мя: яко единъ и ницъ есмъ азъ.
- 17. Скорби сердца моего умножищася: отъ нуждъ моихъ изведи мя.
  - 18. Виждь смиреніе мое и трудъ мой: и остави вся грѣхи моя.
- 19. Виждь враги моя, яко умножишася, и ненавиденіемъ неправеднымъ возненавидёша мя.
- 20. Сохрани душу мою и избави мя: да не постыжуся, яко уповахъ на Тя.
  - 21. Незлобіе и правота да соблюдутъ мя: яко Тебе ожидаю.
  - 22. Избави, Боже, Израиля отъ всъхъ скорбей его.

# ПСАЛОМЪ 26.

Образъ жизни непорочнаго человъка.

Псаломъ Давидовъ.

- 1. Суди ми, *Боже*, яко азъ въ незлобіи моемъ хожду, и на *Вога* уповаю, не ноколеблюся.
- 2. Искуси мя, Боже, и испытай мя: разжги утробы моя и сердце мое.
- 3. Яко милость Твоя предъ очима монма (есть), и хожду во истинъ Твоей.
- 4. Не съдохъ съ человъки суетными, и съ потаенными не обращаюся.
  - 5. Возненавидъхъ собраніе здыхъ: и съ нечестивыми не съжу.
- 6. Умыю въ неповинности руцѣ мои, и обыду олтарь Твой, Божее.
- 7. Во еже бы ми слышанъ сотворити гласъ хвалы (Твоея), и повъдати вся чудеса Твоя.
- 8. Боже, возлюбихъ жидище дому Твоего, и мъсто селенія славы Твоея.

Digitized by Google

4\*

- 9. Да не причтеши съ гръшники душу мою, и съ мужи кровей животъ мой.
- 10. Ихъ же руки беззаконія, а десница ихъ мадопріимства исполнися.
- 11. Агъ же въ незлобін моемъ хожду: набави мя в помилуй мя.
- 12. Нога моя ста на правотъ: въ собраніяхъ благословити имамъ Бога.

#### ПСАЛОМЪ 27.

Отягченный старостію, пророкт проситт отъ-Бога о умиреніи и спокойствіи души своєя.

Псаломъ Давидовъ.

- 1. Богъ просвъщение мое и спасение мое: отъ кого убоюся? Богъ кръпость живота моего: отъ кого устращуся?
- 2. Внегда приближатся на мя злобствующій снѣсти плоть мою, оскорбляющій мя и враждующій ми: сами изнемогутъ и падутъ.
- 3. Аще оподчится на мя полкъ, не убоится сердце мое: аще возстанетъ на мя брань, на Него азъ уповаю.
- 4. Едино просихъ отъ *Вога*, то (и) взыщу: еже жити ми въ дому *Божсіи* вся дни живота моего, зрѣти ми красоту *Божсію* и посъщати утро храмъ Его.
- 5. Яко скрыетъ мя въ седеніи Своемъ въ день золъ: покрыетъ мя въ тайнъ селенія Своего: на камень вознесетъ мя.
- 6. II нынъ вознесется глава моя на враги моя, обышедшія мя: и пожру въ селеніи Его жертву воскликновенія: воспою и взыграю *Богу*.
- 7. Услыши, *Боже*, гласъ мой, (имже) воззову, и помилуй мя и услыши мя.
- 8. О Тебъ рече сердце мое, (иже реклъ еси:) ищите лица Моего: лица (убо) Твоего, Боже, взыщу.
- 9. Не скрывай лица Твоего отъ мене: не отвержи во гнъвъ раба Твоего: помощникъ мой былъ еси: не отрини мене и не остави мене, Боже Спасителю мой.

- 10. Яко отецъ мой и мати моя остависта мя: и Eого воспріять мя.
- 11. Научи мя, *Боже*, пути Твоему, и настави мя на стезю правую, врагъ монхъ ради.
- 12. Не предаждь мене желанію врагъ монхъ: яко восташа на мя свидътеле ложнін и дытущіи нападеніемъ.
- 19. (Погибать быхть), аще не бы втриль видти благая Bo-жія на земли живущихть.
- 14. Пожди Бога, мужайся, и укрвинтъ (Онъ) сердце твое: пожди (глаголю) Бога.

# ПСАЛОМЪ 28.

Прошеніе Давидово о отминеніи врагова сго. Псаломъ Давидовъ.

- 1. Къ Тебъ, *Божее*, взываю: кръпосте моя, да не премодчиши (чуждаяся) отъ мене: да не когда премодчиши отъ мене, и уподоблюся нисходящимъ въ ровъ.
- 2. Услыши гласъ моленія моего, внегда взываю къ Тебъ, внегда воздъваю руць мон къ святилищу святому Твоему.
- 3. Не повлецы мене со грѣшники и съ дѣлающими безваконіе, глаголющими миръ съ ближними своими, злая же въ сердцахъ своихъ.
- 4. Даждь имъ по деломъ ихъ, и по лукавству предпріятій мхъ: по деломъ рукъ ихъ даждь имъ: воздаждь воздаяніе ихъ имъ.
- 5. Яко не внимають деламь Божінми и деламь рукъ Его: разорить ихъ и не созиждеть ихъ.
  - 6. Благословенъ Богг, яко услыша гласъ моленія моего.
- 7. Бого крвпость моя и щить мой: на Него уповаеть сердце мое и помощь имамъ отъ Него: сего радивзыграся сердце мое, и въ пъсни моей исповъмся Ему (глаголя:)
- 8. Бого крѣпость имъ 28) и утверждение спасения помазанника Своего есть.

<sup>28)</sup> То-есть, людянъ Своимъ.

9. Спаси люди Твоя и благослови достояніе Твое: и упаси я и вознеси я до вѣка.

# ПСАЛОМЪ 29.

Давидз повыствует силу и дъйствие гласа Божія. Пъснь Лавилова.

- 1. Принесите Богу сынове сильныхъ: принесите Богу славу и крепость.
- 2. Принесите Богу славу имени Его: поклонитеся Богу въвеликольни святыни.
- 3. Гласъ *Божій* на водахъ: Богъ славы возгремъ: *Бог* на водахъ многихъ.
  - 4. Гласъ Божій въ крыпости: гласъ Божій въ великольпім.
- 5. Гласъ *Божій* преломияеть кедры: и сокрушаеть *Бог* кедры Ливанскія.
- 6. И творитъ я скакати аки тельца: Ливана и Сиріона, аки сына единорогова. 29).
  - 7. Гласъ Божій высъкаеть пламень огня.
- 8. Гласъ *Божій* сотрясаеть пустыню: сотрясаеть Богь пустыню Каддійскую.
- 9. Гласъ Вожій творить елени раждати, и обнажаеть дубравы: въ храм'в же Его всякій глаголеть славу.
  - 10. Бого съде при потопъ: и сядетъ Бого Царь во въкъ.
- 11. Богг кръпость людямъ Своимъ дастъ: Богг благословить люди Своя миромъ.

# ПСАЛОМЪ 30.

Торжествуеть Давидь о печали обратившейся на радость.

1. Псаломъ пъсни Давида при обновлении дому 20).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Сиріонъ гора, отъ Сидонянъ называется Аермонъ, а отъ Аммореовъ—Сениръ. Гора сія прикосновенна горъ Ливану. Она стоять ва Іорданомъ и составляетъ рубежъ Палестины отъ Сиріи.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Поедику въ семъ псадмъ никоего нътъ воспоминанія о возобновденіи дому, то нъкоторые подагаютъ, что сей псадомъ играна или пътъ былъ такимъ подобіемъ, каковымъ обыкновенно пъты или играны были на инструментахъ стихи при возобновленіи домовъ.

- 2. Вознесу Тя, *Боже*, яко подъялъ мя еси, и не возвеседилъ еси враговъ моихъ о мнъ.
  - 3. Боже, Боже мой, воззвахъ къ Тебъ, и псцълилъмя еси.
- 4. Боже, возвелъ еси отъ ада душу мою: жива сохранилъ мя еси, да не сниду во гробъ.
- 5. Пойте *Богу* преподобнім Его, и испов'вдайте память святыни Его.
- 6. Яко мгновеніе ока во гнъвъ Его, но животъ во благоволенія Его: вечеръ водворится плачь, а заутра радость.
  - 7. Азъ ръхъ во обили з з моемъ: не подвигнуся во въкъ.
- 8. (Зане Ты) Боже благоволеніемъ Твоимъ уставиль еси на горѣ моей силу: отвратиль же еси лице Твое, и быхъ смущенъ.
  - 9. Къ Тебъ, Боже, воззову и къ Богу помолюся (глаголя:)
- 10. Кая польза въ крови моей, внегда снити ми во гробъ? Еда исповъстся Тебъ персть? Еда возвъститъ истину Твою?
- 11. Услыши, Боже, и помилуй мя: Боже, буди мит по-мощникъ.
- 12. Обратиль еси плачь мой въ радость мив: растерзаль еси вретище мое и препоясаль мя еси веселіемъ.
- 13. Сего ради воспоетъ Тебъ слава моя и не умолчитъ: Воже, Боже мой, во въкъ исповъмся Тебъ.

# ПСАЛОМЪ 31.

Давидъ, убъгая Саула, проситъ Бога о скоръйшемъ отъ него защищении, и прославляетъ Его къ себъ благость.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, пъснь Давидова.
- 2. На Тя, Боже, уповахъ, да не постыжуся во въкъ: правдою Твоею избави мя.
- 3. Приклони ко мнѣ ухо Твое, ускори изъяти мя: буди ми въ камень крѣпости (и) въ домъ прибѣжища, да спасещи мя.
- 4. Яко Ты камень мой и преградіе мое (еси): имене убо Твоего ради настави мя, и препроводи мя.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Въ счастін.

- 5. Изведи мя отъ съти, юже скрыша ми: яко Ты (еси) кръпость моя.
- 6. Въ руцъ Твои предаю духъ мой: избавилъ ия еси Боже, Боже истинный.
- \* 7. Возненавидѣхъ хранящія суеты вотще: азъ же на Бога уповаю.
- 8. Возрадуюся и возвеселюся о милости Твоей: яко призрѣлъ еси на смиреніе мое, позналъ еси въ нуждахъ душу мою.
- 9. II не затворилъ мя еси въ рукахъ вражінхъ, (но) поставилъ еси на пространствъ нозъ мон.
- § 10. Помилуй мя, *Боже*, яко скорблю: увяде отъ печали око мое, душа моя и утроба моя.
- 11. Яко исчезе въ печади животъ мой, и лъта моя въ воздыханіи: изнеможе, ради неправости моея, кръпость моя, и кости моя увядоша.
- 12. Отъ всёхъ врагъ монхъ быхъ поношеніе, паче же отъ сосёдей монхъ, и страхъ знаемымъ монмъ: видящій мя внё двора бёжаща отъ мене.
- 13. Забвенъ быхъ яко мертвъ отъ сердца: быхъ яко сосудъ непотребенъ.
- 14. Яко слышахъ безславіе многихъ, страхъ отъвсюду, внегда сов'туютъ тін вкуп'т на мя: похитити душу мою умышляютъ.
  - 15. Азъ же на Тя, Боже, уповахъ: ръхъ: Ты еси Богъ мой.
- 16. Въ руцѣ Твоей времена моя: избави мя изъ руки врагъ моихъ и отъ гонящихъ мя.
- 17. Просвъти лице Твое на раба Твоего: спаси мя ради милости Твоея.
- 18. Воже, да не постыжуся, яко призвахъ Тя: да постыдятся нечестивіи и умолкнуть во гробъ.
- 19. Нъмы да будутъ устиъ лживыя, глаголющія на праведнаго досаду съ гордынею и уничиженіемъ.
- 20. Коль многая благость Твоя, юже скрылъ еси боящимся Тебе, (юже) содълалъ еси уповающимъ на Тя, предъ сыны человъческими!

- 21. Сокрываеши ихъ въ тайнъ инца Твоего отъ возношенія человъческаго: покрываеши ихъ въ кровъ отъ пререканія языкъ.
- 22. Благословенъ Eois, яко удиви милость Свою мив (аки) во градъ ограждениомъ.
- 23. Азъ убо рѣхъ въ недоумѣніи моемъ: отверженъ есмь отъ очію Твоею: но (Ты) услышалъ еси гласъ молитвы моея, внегда воззвахъ въ Тебѣ.
- 24. Возлюбите Бога вси преподобній Его: в'трныя своя хранить Богь: воздаеть же останку творящему гордыню.
- 25. Мужайтеся, и укръпится сердце ваше, вси уповающіе на *Бога*.

#### ПСАЛОМЪ 32.

Въ семъ псалмъ, который есть вторый покаянный, описываетъ Давидъ блаженство людей прощенныхъ отъ гръховъ, доказывая сіе терзаніемъ за гръхи своея совъсти.

Пъснь Давида, вразумляющая.

- 1. Блаженъ, ему же оставишася беззаконія, (п) прикрышася гръси!
- 2. Блаженъ человъкъ, ему же не виънитъ Богъ гръха, ниже (есть) въ душъ его лесть.
- 3. Внегда умолчахъ, обетшаваша кости моя, (и внегда) рыкахъ (на) всякъ день.
- 4. Яко день и нощь отягот в на ми в рука Твоя: превратися влага моя въ сушу знойную. Селага.
- 5. (Егда же) гръхъ мой въдомъ сотворихъ Тебъ, и беззаконія моего не покрыхъ (и) ръхъ: исповъмъ на мя беззаконія моя Богу: тогда Ты оставилъ еси беззаконіе гръха моего. Селагъ.
- 6. За то помолится къ Тебъ всякъ преподобный во время благопотребно: и аще будетъ потопъ водъ многихъ, къ нему не приближатся тыя.
- 7. Ты еси прибъжище мое, отъ скорби сохраниши мя: радостію избавленія обыдеши мя. Селагъ.

- 8. Вразумию тя и наставлю тя на путь, въ оньже пойдеши: утвержду на тя очи мои.
- 9. Не будите яко конь, яко мескъ, имъ же нѣсть разума: браздами и уздою челюсти ихъ востягнения, да не приблажатся къ тебъ.
- 10. Многи раны грѣшному: уповающаго же на Бога ин-лость обыдетъ.
- 11. Веседитеся о Бозю и радуйтеся праведиіи, и хвалитеся вси правін сердцемъ.

#### ПСАЛОМЪ 33.

Пророкъ изъясняеть причины къ хваленію Божію и воспоминаеть о правленіи Божіея церкви.

- 1. Радунтеся праведній о Боз'ь, правымъ подобаетъ (Его) хвалити.
- 2. Исповъдайтеся Богу въ гуслъхъ: во псалтири (и) десятоструннъмъ (орудія) пойте Ему.
- 3. Воспойте Ему пъснь нову: удобряйте бряцати со вос-
  - 4. Яко право слово Божіе, и вся діла Его вірна.
  - 5. Любитъ правду и судъ: милости Божіея полна земля.
- 6. Словомъ *Божіим* небеса утвердишася, и духомъ устъ Его все воинство ихъ.
- 7. Иже собираетъ аки кучу воды морскія, полагаетъ въ сокровищахъ бездны.
- 8. Да убоится (убо) Бога вся земля: да содрогнутся отъ Него вси живущій по вселеннъй.
  - 9. Яко Той рече, и бысть: Той повежь, и возставися.
  - 10. Бого разворяеть совъты явыковь, отметаеть мысля людей.
- 11. Совътъ же Божій во въкъ пребываетъ: помышленія сердца Его въ родъ я родъ.
- 12. Блаженъ языкъ, его же Бого Господь ему (есть): люди, (яже) избра въ наслъдіе Себъ.
- 13. Съ небесе призираетъ Bors: видитъ вся сыны человъ-ческія.

- 14. Отъ жилища пребыванія Своего призираетъ на вся живущія на вемли.
- 15. Иже созидаетъ купно сердце всякому отъ нихъ: проразумъваетъ вся дъла ихъ.
- 16. Нъсть царь, спасаяйся многою свлою, (и) сплыный неспасется множествомъ кръпости своея.
- 17. Ложь конь по спасенію: множествомъ бо силы своея не спасетъ (всадилка).
- 18. Се очи *Божія* на боящіяся Его (и) уповающія на милость Его,
- 19. Во еже избавити отъ смерти души ихъ и живити я въгладъ.
- 20. Душа наша частъ Бога: яко помощенкъ и защетникъ нашъ есть.
- 21. О Немъ да воввеселится сердце наше: яко во имя святое Его уповаемъ.
- 22. Буди, Боже, милость Твоя на насъ, якоже уповахомъ на Тя.

## **ПСАЛОМЪ 34.** 32).

Избавясь от рукт Авимелеховых, Давидт благодаритт Бога, побуждая и других кт хваленію Божію. Псаломт исполненный ученія и утьшенія: и для того вт великомт употребленіи вт церкви.

- 1. Псаломъ Давидовъ, внегда измѣни лице свое предъ Авимелехомъ изгнавшимъ его и отъиде.
- 2. Благословдю *Бога* на всякое время: выну чвала Его во устъхъ монхъ.
- 3. О *Бозт*ь похвалится душа моя: услышатъ кротцыи и возвеселятся.
- 4. Возвеличите (реку) Бога со мною, и вознесемъ имя Его вкупъ.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Сего псалма краестишіе содержить въ себі еврейскій алфарить.

- 5. Взыскахъ *Бога*, и услыша мя: и отъ всёхъ скорбей моихъ набави мя.
  - 6. Воззрять въ Нему, и стекутся: и лица ихъ не постыдятся.
- 7. (Но рекутъ:) сей нищій воззва, и Богъ услыша, и отъ всёхъ скорбей его спасе его.
- 8. Ополчится Ангелъ Божій окресть боящихся Его, и избавляеть ихъ.
- 9. Вкусите и видите, яко благъ Богъ: блаженъ мужъ, уповаяй нань.
  - 10. Бойтеся Бога святін Его, яко ність лишенія боящимся Его.
- 11. Львичища обнищавають и алчуть: взыскающій же Бога не лишатся всякаго блага.
- 12. Пріндите чада, послушайте мене: страху Божію научу васъ.
  - 13. Кій человъть хощеть живота? любить дии видъти благи?
- 14. Удержи языкъ твой отъ зда: и устит твои, да не гда-годютъ дъсти.
- 15. Уклонися отъ зла и сотвори благо: взыщи мира и пожени и.
- 16. Очи *Божія* (призирають) на праведныя: и уши Его на молитву ихъ.
- 17. Лице же *Божіе* на творящія злая, да потребить отъ земли память ихъ.
- 18. Взываютъ (праведніи), и Богъ послушаетъ ихъ, и отъ всъхъ скорбей ихъ избавитъ ихъ.
- 19. Близъ Бога сокрушенныхъ сердцемъ: и смиренныя духомъ спасетъ.
- 20. Многи скорби праведному, и отъ вс\$xъ ихъ избавить его Eors.
- 21. Хранитъ (Онъ) вся кости (его): ни едина отъ нихъ соврушится.
- 22. Погубитъ гръшника зло: и ненавидящій праведника истребятся.
- 23. Избавитъ  $Eo_{13}$  души рабъ Своихъ, и не потребятся вси уповающіи на Hero.

#### ПСАЛОМЪ 35.

Просить пророкь помощи у Бога, какь противу Саула и сго силы, такь и противу лжесвидътелей, оклеветавшихь его предъ Сауломъ.

Псаломъ Давидовъ.

- 1. Прю твори, *Боже*, съ прющимися со мною: бори борющія мя.
  - 2. Прінин щить и шлемь, и востани на помощь мив.
- 3. Двигни копіе и заключи (путь) сопротивъ гонящихъ мя. Рцы души моей: спасеніе твое есмь Азъ.
- 4. Да постыдатся и посрамятся ищущія душу мою: да возвратятся вспять и постыдятся мыслящій ми здая.
- 5. Да будутъ яко прахъ предъ вѣтромъ, и Ангелъ Божій да разженетъ ихъ.
- 6. Да будетъ путь ихъ теменъ и ползокъ, зз) и Ангелъ Божсій да поженетъ ихъ.
- 7. Яко втунъ скрыша ми въ ямъ съти своя, всуе исконаша (яму) души моей.
- 8. Да пріидеть на него опустошеніе, (его же) не надъяся: и съть юже скры (миъ) да объиметь его: на раззореніе да впадеть въ ню.
- 9. Душа же моя да возрадуется о Бозъ: да возвеселится о спасенін Его.
- 10. Вся кости моя да рекутъ: Боже, кто якоже Ты, избавляяй инща изъ руки кръплышаго паче его: нища (глаголю) и убога отъ расхищающаго его.
- 11. Возсташа (на мя) свидътеле неправеднія: яже не въмъ, (о сихъ) вопрошаху мя.
  - 12. Воздаша ми лукавая за благая, (желая) отъяти душу мою.
- 13. Азъ же, ваегда они немоществоваху, облачахся во вретище, смиряхъ ностомъ душу мою: п молитва моя въ нѣдро мое возвращащеся.

<sup>35)</sup> Скользокъ.

- 14. Яко ближнему, яко брату моему угождахъ: яко плачущи по матери, въ чернъй (одеждъ) слякохся.
- 15. Но (они) въ храмотъ моей возвеселишася и собрашася: собрашася на мя (аки) сохрамлющій, и не познахъ: терзаху мя и не умолчаху.
- 16. Съ лицемърами насмъятелями (за) участокъ хлъба поскрежетаща на мя зубы своими.
- 17. Господи, докол'в сія зриши? избави душу мою отъ злодъйства ихъ, отъ львичищъ единородную мою.
- 18. Исповымъ Тебе въ собрании мнозы: въ людыхъ безчисленныхъ восхвалю Тя.
- 19. Да не возрадуются о миѣ враждующій ми неправедно: ненавидящій мя туне да не помизають очима.
- 20. Яко не мирная глаголють, но сопротивь мирных вемли словеса лести помышляють.
- 21. Расшириша на мя уста своя, рѣша: благо же, благо же, видятъ очи наша.
- 22. Видълъ еси, Боже, не премодчи же: Господи, не удадяйся отъ мене.
- 23. Востани и воспряни на судъ мой: Боже мой и Господи мой на прю мою.
- 24. Суди ми по правдъ Твоей, Боже, Боже мой, и да не возрадуются о мнъ.
- 25. Да не рекутъ въ сердцахъ своихъ: благо души нашей! да не рекутъ: пожрохомъ его!
- 26. (Но) да постыдятся и посрамятся вкупъ радующінся зломъ моимъ: да облекутся въ стыдъ и срамъ возвеличившіися на мя.
- 27. Да возрадуются же и возвеселятся хотящій правды моея, и да рекуть выну: да возвеличится Eors, хотящій мира рабу Своему.
- 28. И языкъ мой повъсть правду Твою, (в) весь день хвалу Твою.

## псаломъ 36.

Доказывает Давидъ съ одной стороны бъдность людей отступающих от Бога, а съ другой блаженство обращающихся къ Нему. (Разумъже наполненъ трудности).

- 1. Начальнъйшему пъвцу, пъснь отрока Божія Давида.
- 2. Отступленіе беззаконнаго глаголеть въ сердцѣ моемъ: нѣсть страха Божія предъ очима его.
- 3. Зане льстить себе въ очесъхъ своихъ, егда обрътаетъ беззаконіе свое, еже бы возненавидъти.
- 4. Глаголы устъ его беззаконіе и лесть: не восхотѣ разумѣти, еже творити благо.
- 5. Беззаконіе помышляеть на ложи своемъ: стоить не на пути благомъ: отъ зла не престаетъ.
  - 6. Боже, на небеси милость Твоя: истина Твоя до облакъ.
- 7. Правда Твоя яко горы высокія: судьба Твоя бездна велія: человъки и скоты сохраняеми, Боже.
- 8. Коль драгая милость Твоя, Боже! и сынове человъчестій въ тъни крилъ Твоихъ надъются.
- 9. Упіются отъ тука дому Твоего, и потокомъ сладости Твоея напонши я.
- 10. Яко у Тебъ источникъ живота: во свътъ Твоемъ узримъ свътъ.
- 11. Простри милость Твою надъ въдущими Тя, и правду Твою надъ правыми сердцемъ.
- 12. Да не наступить на мя нога гордыни, и рука грѣшнича да не подвижить мене.
- 13. Тамо падоша дѣлающін беззаконіе: поражени быша и не возмогоша стати.

## ПСАЛОМЪ 37. 34).

Пророкъ, дълая сравнение благополучия нечестивыхъ съ жребиемъ праведныхъ, учитъ не завидовать первымъ, но подражать другимъ.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Краестишіе сего псалма содержить въ себѣ алфавить еврейскій.

Псаломъ Давидовъ.

- 1. Не негодуй на эло творящія: ниже завиди ділающимъ бевзаконіе.
- 2. Зане яко трава скоро изсшутъ, и яко зеліе злака <sup>35</sup>) скоро отпадутъ.
- 3. Уповай на *Бога*, и твори благое: живи на земли и пасися правдою.
  - 4. Наслаждайся въ Бозю, и дастъ ти прошенія сердца твоего.
- 5. Управи къ *Богу* путь твой, и уповай на Него: ибо Той сотворить,
- 6. II изведетъ яко свътъ правду твою, и судьбу твою яко полудне.
- 7. Помолчи предъ Eогомъ и пожди Eго: не негодуй на спѣющаго въ цути своемъ, на человѣка творящаго законопреступленіе.
- 8. Престани отъ гивва, и остави ярость: не негодуй во еже бы зло творити.
- 9. Зане зло творящів потребятся: ожидающів же Бога на-
- 10. Еще мало, и не будетъ грѣшника: взыщения мѣсто его, и не будетъ его.
- 11. Кротцыи же наслъдятъ землю, и насладятся множествомъ мира.
- 12. Зло мыслитъ грѣшный праведному, и скрежещетъ нань зубы своими.
- 13. Господь же посмъется ему, зане провидить, яко приходить день его.
- 14. Мечь извлекоша грѣшинцы, папрягоша лукъ свой пиздожити убога и нища, заклати правымъ путемъ ходящихъ.
- 15. (16) мечь ихъ впидетъ въ сердца ихъ, и луки ихъ сокрушатся.
  - 16. Лучше малое праведнику, паче богатства гръшныхъ многа.

<sup>• 35)</sup> Или: листвіе золеное.

Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Суваловъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 к. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Улеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

## ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются сладующія книги:

І. Размышленія о сущности христіанской въры. Соч. Газо. Переводъ свяш. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

И. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля Перев.

свяш. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Публичныя чтенія 1871 года, профессора протої ерен Н. Сергієвскаго: Объ основных в истинах в Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

IV. Сочинения св. Імстина философа и мученика, изданыя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ

П. Преображенскимъ. Цена 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 р.

V. Сочинентя древних в христтанских в апологетовт: Татіана, Авинагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русском переводь, съведеніями и примъчаніями, свяш. И. Преображенскимъ. М. 1867. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. С эчиненія св. Иринея Ліонскаго. І. Нять книгь противь ересей. П. Отрывки изъ уграченныхъ сочиненій. Изданы сеяш.

И. Преображенскимъ. М. 1871. Цена 3 руб. съ пересылкою.

VII. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля, Перев. свяш. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VIII. О Евангелін отъ Матевя. Разборь и опроверженіе возраженій противь него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Троицкой на Арбать церкви Владиміра Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Ръчи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятняти Александровскаго Военнаго Училища священникомъ А. М. Иванцовымъ-Платоновимъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Ето же. Христіанское ученіе о дюбви къ человачеству сравнительно съ крайностями ученій соціалистическихъ. Ц. 60 к., съ перес. 75 к.

Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ II. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц 80 к., съ перес. 1 р., а обогхъ выпусковъ-ц. съ перес. 2 р.

XI. ЕРЕСН В РАСКОЛЫ ПЕРВЫХЪ ТРЕХЪ ВЪКОВЪ ХРЯ-СТІАНСТВА. Ч. І. Обозръне источниковъ для исторіи древнъйшихъ секть. Прот. А. М. Иванцова-Илатонова. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 50 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

ВЪ 1878 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Цѣна съ пересылкою 7 рублей.

Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журнала священника при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ вороть, П. Преображенскаго, и у извъстныхъ книгопродавцевъ, Иногородные благоволять адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрънія» въ Москвъ.

Редакція покорнъйше просить читателей послѣшить подпискою на издаваемый ею журналь для своевременной и исправной высылки книжекь его

Редакторъ-издатель свящ. П. Преображенскій.

Цена «Православнаго Обозренія» за 1875, 1876 и 1877 г. остается прежняя, т.-е. 7 руб. съ пересылкою за годъ.

Авторы и издатели книгъ, желающіе, чтобы объ ихъ изданіяхь были пом'вщены въ «Правосл. Обозрівніи» объявленія или рецензіи, благоволять доставлять въ редакцію книги свои, по возможности, въ двухо экземплярахъ.

iald cary loolid**us** 

DEC 28 1925

CT 378,6

# TPAROCJABHOH OBO3PB

1878

АПРБЛЬ.

## СОДЕРЖАНІЕ:

- -СЛОВО ВЪ ДЕНЬ ВОЗДВИЖЕНІЯ ЧЕСТНАГО И ЖИВОТВОРЯ-ЩАГО КРЕСТА ХРИСТОВА. Высокопрессв. Димитрія, архіси. Волынскаго и Житомірскаго.
- и. Дожныя воззрънія по вопросу объ усовершаемости христіанства. А. О. Гусева.
- III.—СИЛЬВЕСТРЪ МИТРОПОЛИТЪ КАЗАНСКІЙ. II. В. Знаменскаго.
- IV.—НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ ПО ПОВОДУ ДОСТОПРИМЪЧАТЕЛЬНЫХЪ ПРЕДМЕТОВЪ И СВЯТЫНЬ ГВЪ НАШИХЪ ХРАМАХЪ. С.
- V.—ПЕРВАЯ ФРАНЦУЗСКАЯ РЕВОЛЮЦІЯ И ЦЕРКОВЬ.
- VI.—ЯВЛЕНІЕ И ДЪЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ. М. И. Каринскаго.
- VII.—СЛОВО ПРИ ПОГРЕБЕНІИ ПРОФЕССОРА МОСКОВСКАГО УНИ-ВЕРСИТЕТА ПОРФИРІЯ ЛЕОНТЬЕВИЧА КАРАСЕВИЧА. Прот. H. A. Cepriebekaro.
- VIII.—СЛОВО ПРИ ГРОБЪ КНЯЗЯ ВЛАДИМІРА АЛЕКСАНДРОВИЧА ЧЕРКАССКАГО. Его же.
  - ІХ.—ЧТЕНІЯ О БОГОЧЕЛОВЪЧЕСТВЪ. Чтеніе второе. Вл. С. Силовьева.
  - Х.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪ! КИ: Статистическія свъдьнія извлеченныя изъ отчета Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода за 1876 г.-Правительственное решеніе о продаже церковных в свечь. - Речь преосвящ. Игнатію еп. Костромскому. — Заграничныя извъстія. — Оглавленіе І-го тома "Правосл. Обозр."

«Православное Обозрѣніе» выходитъ ежемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Подинсная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакцін журнала, при церкви Осодора Студита у Никитскихъ вороть, домъ свящ. П. Преображенскаго. — Иногородные благоволять адресоваться съ своими требованіями исключительно такъ: Въ редакцію "Православнаго Обозрънія" въ Москвъ.

Полные экземиляры «Православнаго Обозрѣнія» за прежніе годы можно получать по слѣдующимъ пониженнымъ цѣнамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лѣтъ 1861—1874 — сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лѣтъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

## Отъ Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмоллъ 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Баку 16 к. Благовъщенска на Амуръ 20 к Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветноля 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кієва 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовъ 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижнаго-Новгорода 5 Никол. (Прнам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семипалатинска 18 к. Симбирска 9 к.

## СЛОВО

въ день воздвиженія честнаго и животворящаго креста христова,

променесенное высокопреосвящений шимъ димитріемъ, архієпископомъ волыножимъ и жатомірежимъ въ ночаево-успенской лавръ.

Настоящій правдника отвичается отъ другихъ церковныхъ празденновъ тамъ, что нынъ, среди утренняго богослуженія, соі вергиается воздвижение честного и животворящого креста Христова, такъ установлено св. Церковію въ память того всемірнаго Воздвиженія, когда орошенный кровію единороднаго Сына Божія престь, послі трехвіноваго погребенія въ землі ненавистию іздеовы и язычниковы, быль обрытень любовію нь распитому на немъ Господу и воздвигнутъ всенародно для всеобщаго новлоченія. Тогдашній патріаркъ Іерусалинскій, по совершенном удостовърени въ подленности обратеннато преста Христова и оставшения на немъ надписью Пилата и чудеснымъ ' исивления неисивльно болящаго и наконецъ воскресениемъ " умеринаго отъ одного приносновения къ сему кресту, взощель съ живъ на возвышенное масто и воздвигая гора, показвиъ его 1 въ безчисленновъ вножествъ стекшенуся народу, который, превленяясь предъ животворящимъ древомъ креста Христова, ввыважь иногократие: "Господи помидуй"!

**Тто же значить наше подражательное изображеніе того двії—** ствії, которое совершилось за иного выковъ прежде насъ, которое было, въ свое время, какъ бы случайно вызваннымъ вре- А

менною нуждою — показать многочисленному собранію народа обратенное сокровище креста Христова? Для чего нына мы продолжаемъ воздвизать крестъ Христовъ, когда ему давно уже поклоняются во всемъ міра вса племена и языки?

Крестъ Христовъ, братіе мои, есть орудіе и вивств символъ нашего спасенія, есть священная хоругвь нашей въры, есть знаменіе христіанина и христіанства: потому и совершающееся нынъ воздвиженіе его изображаетъ нашъ весь образъ нашего спасенія, всю сущность нашей св. въры, всю прошедшую и настоящую судьбу нашу и всю будущую нашу участь.

Крестъ низводится долу и паки возносится горъ: это образъ нашего горькаго паденія въ Адамъ и нашего превознесенія во Христв. Итакъ, видя низводимый и возносимый крестъ Христовъ, намъ должно помышлять о томъ, какъ первозданный чедовъкъ, возведиченный образомъ Божіниъ, налынъ чинъ умаденный отъ ангеловъ, славою и честію вънчанный, преклонившись къ злому совъту змінному, преступивъ заповъдь Творца своего, ниспаль съ высоты величія своего, лишился славы и чести, счастія и блаженства, и изъ сына любви Божіей сділался преступникомъ, достойнымъ гивва и отверженія отъ лица Божія; какъ потомъ правосудіе Божіе достойно и праведно подвергло его осужденію и клятвъ: "проклята земля въ дълъхъ твоикъ", сказалъ ему Господь: "тернін и волицы возрастить тебъ, въ печалъхъ снъси тую вся дни живота твоего, дондеже возвратишися въ землю, отъ неяже взять еси: земля еси, и въ землю отыдеши". Съ тъхъ поръ всъ бъдствія, какъ бы исторгшись изъ роковаго познанія, обрушились на главу преступника запов'яди Божіей; съ тъхъ поръ вся исторія человъчества уподобляется виденному Ісвекіндемъ свитку, въ немже вписано бяше рыданіе и жалость и горе: — внутри она исписана всевозножными заблужденіями, лжами и суевъріями, всевозможными пороками и преступленіями, беззаконіями и неправдами, извить — всевозможными бъдствіями, скорбями и страданіями; а на поверхности венной она пишется гробами и развалинами, по которымъји читають ее изыскатели древности. "Единань человакомъ грахъ въ міръ вниде, и гръхомъ смерть, и тако смерть во вся человъки вниде, въ немъ же вси согращима; и царствова смерть отъ Адама" надъ всвиъ человъческимъ родомъ, "и никтоже познамъ. бысть возвративыйся изъ ада". Такимъ образомъ тяжкая жизыь въ печаляхъ и скорбяхъ, страшная смерть въ больвияхъ и мужахъ, въчное отлучение отъ Бога съ полнымъ сознаниемъ всъхъ, ужасовъ и скорби сего отлучения на всю въчность, мучительное состояние души въ темницахъ адовыхъ безъ малъйшей мадежды избавления, — вотъ необозримая глубина падежия нашего отъ неба до ада преисподнъйшаго!

Но слава и благодарение неизреченной любви Отца небеснаго Онъ тако возлюби міръ, яко Сына Своего единородиаго дяль есть, да всякъ, въруяй въ Него, не погибнетъ, но имать животъ ввиный". Во Адамъ второмъ - Господъ нашемъ Іисусъ Христъ намъ даровано болве, нежели чего лишились ны въ Адамв первомъ. Мы потеряли имя чадъ Божінхъ, и стали чадами погибели — проклятыми и отверженными Богомъ: Господь Інсусъ Христосъ, очистивъ и освятивъ насъ Своею кровію, оправдавъ насъ отъ вины граха Своею смертію, даде намъ область чадомъ Божіниъ" не только именоваться, но и "быти върующимъ во имя. Его". Мы лишились дыханія вичной жизни, которое вдохнуль, Господь въ лице перваго человъка, вдохнувъ въ себя дыханіе. смерти отъ діавола: Господь Інсусъ Христосъ послаль всесвитаго Духа Своего въ сердца наши, оживотворяющаго, обновляющаго и освящающаго насъ своею благодатию. Мы удалены отъ. древа жизни и подверглись бользнямь и смерти: Господь Іисусъ Христосъ въ собственномъ тълъ и крови Своей преподаетъ намъ истинный хавбъ жизни ввчной и божественное врачевство безсмертія. "Хлабъ, его же Азъ дамъ", говоритъ Онъ: "плоть, Моя есть, юже Авъ дамъ за животъ міра: нлоть бо Моя истинно есть брашно, и кровь Моя истинно есть пиво: ядый Мою, плоть и піяй Мою кровь имать животь въчный". Мы изгнаны, нар ран сладости и сдвлались несчастными не только на всю, настоящую жизнь, но и на всю въчность: Господь Інсусъ Христосъ подаетъ намъ Свою божественную помощь и утъщение во, всъхъ скорбяхъ и бъдствіяхъ на земль, а на небъ уготоваль Свою божественную славу-въ въчномъ царствъ Отца Своего. "Отче святый", такъ молидся Онъ предъ страданіями Своими: "соблюди ихъ" (т. е. върующихъ въ Него) "во имя Твое... да имутъ радость Мою исполненну въ себъ. Отче, ихъ же дадъ еси Мнв, хощу, да идвже еснь Азъ, и тіи будуть со Мною, да видять славу Мою, юже имъхъ у Тебе прежде міръ не бысть". Вотъ неизмърниза высота нашего превознесенія во Христь— отъ глубины ада къ парствію Божію и отъ смерти къ въчноблаженной жизни въ Богь!

Какъ совершилось это воистину всемірное воздвиженіе есте ства нашего изъ бездны погибели на высоту славы божественной? Неизреченнымъ снисхождениемъ и преславнымъ превознесенісиъ Сына Вожін единороднаго. Итакъ, видя низводижий долу и возносимый гор'в престъ Христовъ, намъ должно разнышлять и о томъ, какъ единородный Сынъ Вожій, диже сый сіяніе славы и образъ ипостаси Бога" Отда, диже не восхищениемъ непщева быти равенъ Богу, Себе умалиль, зракъ раба пріннь, въ подобін человічествиъ бывъ и обравонъ обрітеся яко чело въиъ". Неописанный естествомъ и вездъсущій является яко иладенецъ въ вертепъ и въ исляхъ; предвъчный Царь въковъ иладенчествуетъ плотію и преспівваеть возрастомъ яко сынъ человъческій. Всемогущій Владыка всей вселенной пребываеть въ глубокомъ смиренім и подчиненім Назаретскому древоділю, котораго благоволиль нарещи отцемъ Своимъ. Но сего мало: Агнецъ Божій, взеншій гріхи міра, приняль на Себи и всю вазнь за нихъ, опредъленную праведнымъ судомъ Божіниъ; исныталъ всв бъдствія жизни отъ Виолеемскаго вертепа до гробовой пещеры въ саду Іосифа Аринанейскаго, и всё мученія лютой смерти, которой подвергаются злоден. Чистый и непорочный по естеству, Онъ крещается отъ Іоанна вийств съ гришниками и безваконниками; постится четыредесять дней въ пустыни, бодрствуетъ и молится, алчетъ и жаждетъ, преходить отъ града во градъ, "не имън гдъ главы подклонити". Онъ благодътельствуеть, -Ему наввтують. Онъ чудодействуеть, -Его худять. Онъ взыскуетъ погибшихъ, призываетъ труждающихся и обремененныхъ,-Его называють другомъ мытарей и грешниковъ, ядцею и виномійцею. Онъ питаетъ алчущія и жаждущія души манною слова Божія, -- Ему пререкають и совопросничають, мищу ще что уловити отъ устъ Его". Наконецъ, длинный рядъ всевозножныхъ оснорбленій, уничименій и страданій завлючается кровавымъ крестнымъ путемъ на Голгову. Неповинный вивняется со базваконными, осуждается на поворную смерть и пригвождается ко кресту, яко влодей.

Для чего единородному воздюбленному Сыну Божію благоугодно было подвергнуться такому безпримарноту уничимению? Для заглажденія нашихъ граховъ и беззаконій предъ правосидіенъ Божіннъ. За наше тщеславіе, превознощеніе и гордость Онъ синрилъ Себе до рабія зрака, до соравненія съ грашникаии, до вивненія со беззаконными, терпъль осивніе, оплеваніе, заушеніе. За наше непослушаніе воль Божіей Онъ послушань быль даже до смерти, смерти же крестныя. За наше невоздержаніе и плотоугодіе Онъ предаль пречистую плоть Свою на жесточайшія страданія и смерть. За наши влыя дела, за наши преступленія запов'ядей Божінхъ, Его пречистыя руки и ноги пригвождены были во вресту. Безъ этой очистительной жертвы за гръхи наши мы не могли быть тершимы неприступною для гранияновъ святостію существа Божія; "яко не преселится на Нему дукавнуяй, ниже пребудуть безваконницы предъ очина Его". Безъ сего торжественнаго удовлетворенія правосудію Божію, весь порядокъ міра нравственнаго потеряль бы свою силу и непреложность; въчный миръ и покой царства Божія, который держится неизмиными исполнениеми води Божіей, возмутился бы и превратился. Безъ этого врестнаго примиренія надшаго человачества съ правдою Божіей весь родъ человаческій быль бы навсегда извергнуть изъ царства Божія въ гесину. иучился и страдаль бы во всю ввиность. Что же побудило Сына Божія къ такому самоотверженію ради человіва — падшаго и погибшаго, когда тим темъ чиновъ ангельскихъ служать Киу на небеси? Любовь, одна безконечная любовь къ Своему совданію, на которомъ нацечативив Онъ Свой божественный обравъ: "составляеть же Свою любовь къ намъ Богъ, яко грашинкомъ сущимъ намъ Христосъ ва ны умре. Христосъ возлюби церковь и Себе предаде за ню. Но сего ради и Богь Его превознесе, и дарова. Ему имя, еже цаче всякаго имени". Сощедши во адъ. вакъ однив изъ павиниковъ смерти, Онъпланияв адъ и извель всвиъ увинковъ Его въ спободу славы чадь Болінкъ. Погребенный, какъ мертвець. Онъ воекресъ тридневно, яко Богъ и Владыка жизни, совоекресивши съ Себою и весь рода человфческій. Отверженный синедріономъ и народомъ і русійскимъ, не котъвшинъ познать въ Ненъ царя своего, Онъ вознесся на пебо и съде одесную Бога, яко всемогущій царь и владына восменной, ему же, дадеся всяка власть на небеси и на земли. Уничиженный и поруганный отъ іудеевъ, Онъ превознесъ въ самовъ Себъ естество наше превыше всякаго начала и власти, да о имени Іисусовъ всяко кольно поклонится небесныхъ и вешныхъ и преисподнихъ". Осужденный неправедно безушными судіями, Онъ явится нъногда всеправеднымъ Судією міра, съ силою и славою иногою, чтобы воздать комуждо по двломъ его". Вотъ неизивримая лъствица неизглаголаннаго снисхожденія Сытив Божін въ ереду падшаго и уничиженнаго человъчества и преславнаго превознесенія Сына человъческаго въ славу Божію!

Таково, братів мон, духовное значеніе священнаго обряда воздвищенія преста Христова! Для разумівающаго и вірующаго вы этомь овященнодъйствіи - неивояваемый источникь духовжаго утъщенія, сильное побужденіе къ униленной молитвъ н биагоговъйному изліянію сердца своего предъ Богомъ, высшее поощрение къ дъламъ благочестия и любви христинской, преджетъ богомысленнаго размышленія и благодаренія Богу на всю ввиность! Для разсвяннаго и легкомысленнаго это - простое врълище, которое служитъ ему въ предметъ преступнаго развлочения, а потому въ тягчайшій грахъ и погибель души. "Госпеди помилуй! восклипаеть многократно св. Церковь, вида воздвиваемый престъ Господень. Такъ надобно молиться и каждому взъ насъ, види низводимый долу и возвыщаемый горъ крестъ Христовъ. Ибо не былъ ли и каждый изъ насъ въ раю невинности, вышедъ изъ купъли св. крещенія оправданнымъ, очищеннымъ кровио Христовою, освященнымъ благодатир Господа Інсуса Христа и Духовъ Бога нашего? Не бываль ли наждый изъ насъ и еще въ рато духовномъ, когда съ сопрушениет сердца исповадалъ грахи свои предъ Богомъ и съ благоговъніемъ причащался божественнаго тъла и нрови Христовой во оставление граховъ? Но напъ первый даръ обновления и возрождения въ новую жизнь им потеряли преступленісив заповідей Господнихь, такъ и вторый даръ оправданія и причащенія въ жизнь вічную не продвемь ли тотчась за венную грама сладость? Но погрязвень ли еще глубже въ тинъ грежовной? Не деляемся и посметищемъ врагу Божію - діаволу? Сіс-то уничиженіе въ насъ небесной чести и славы чадъ Вожівкъ грахами нашими, это граховное безчестіе наше, это

ниспаденіе съ высоты богоподобія до уподобленія скотомъ несиысленнымъ, да воображается въ умъ нашемъ при видъ низводинаго долу :креста Христова. И да сокрушится сердце наше, да возошетъ духъ и душа наша отъ всего существа своего: "Господи помилуй"! А между твиъ, каждому изъ насъ, братіе, Господь уготоваль ту славу, которую Онь имель у Отца Своего прежде сложенія віра, есля сами, по грахань своимъ, не лишимъ себя этой славы; для каждаго изъ насъ уготоваль Онъ ивсто въ дому Отца небеснаго, если сами своеволіемь и невоздержаніемъ своимъ не изгонимъ себя изъ дому отеческаго, подобно сыну блудному. О сей-то высочайшей славъ да помышляетъ умъ нашъ, видя возвышаемый горъ крестъ Господень; въ сін-то горнія обители въ дому Отца небеснаго да устремляется душа и сердце наше, и да вопість по Господу и Владывъ живота своего: "Господи номилуй". Пощади, Милостиве, падшее создание Твое; воздвигни изъ глубины гръховныя и не погуби со безваконіями моими; отверзи и мев заблудшему двери понаннія и введи ими во всеблаженное царство Отца Твоего! AMBHL.

# ложныя воззрънтя

по вопросу объ усовершаемости христіанства.

После сделанных разъясненій і) становится очевиднымъ, какое значеніе въ православно-христіанской религіи докино инсть въ главахъ всъхъ догиатическое учение ся о Богъ, Творцъ и Премыслитель, о невидимомъ и видимомъ мірь, о человым, его изденін и искупленін, о конечныхъ судьбахъ піра и разупно-свободных существъ. Несомнанно, что церковь, защищая цалостность и чистоту христіанскаго умозрительнаго ученія, така самымъ защищиетъ все христіанство съ его нравственнымъ ученіемъ, богослуженіемъ, обрядами и т. д., такъ какъ все это съ отрицаніемъ или изміненіемъ христівнской догны само отрицвется или изивняется. Но если церковь права безусловно, усвояя первостепенное значеніе въ христіанской религіи ся догматическому ученію и не допуская никаких изміненій въ немъ или своеобразныхъ истолкованій его, то столько ли же она права въ томъ своемъ ученія, по которому признается, что въ откровенномъ ученім І. Христа и Его непосредственныхъ боговдохновенныхъ учениковъ однажды навсегда дана вся, потребная человъку въ его земномъ бытін, истина и что не только не было, но не должно и ожидать со стороны Бога непосредственнаго откровенія людямъ послѣ Христа новыхъ какихъ-либо догматическихъ истинъ сверхъ уже данныхъ, или по крайней мъръ видонзивненія этихъ последнихъ? Вопросъ этотъ, важный и самъ по себъ, получаетъ особое значеніе, благодаря распространенности не-



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. статью: важность и значеніе догматовъ — въ еевр. и март. им. "Правося. Обозрёнія" сего года.

правильных возграній, относящихся къ нему. Представляется поэтому необходимымъ изложить и критически разсмотравь эти неправильныя возгранія, посла чего умастиве выяснить и то, въ чемъ же собственно нужно на самомъ дала полагать такъ-называемую усовершаемость христіанства, если она возможна въ какомъ-либо отношеміи.

Уже въ половенъ II въка по Р. Хр. появляются дожныя мивнія относительно того, въ чемъ собственно должно полагать усовершаемость христіанства. Провозв'ястником вих является во Фригін накто Монтанъ. Едва успаль онъ обратиться въ христівиство, накъ уже выступаеть съ претензіей реформатора христівнства. Исходя изъ той мысли, что Божественное Отвровеніе развивается постеценно, Монтанъ проповъдываль непрерывную усовершиность откровенія, идущую къ большену и большему совершенству, пока не наступить завершение откровенія со вторичнымъ приществіемъ Христа, которое, по ученію Монтана, должно последовать не иначе, какъ спустя 1000 леть послъ перваго нисшествія на землю и вознесенія на небо. Начиная со времени патріарховъ, Божественное Откровеніе, учили монтанисты, должно въ своемъ постепенномъ развитіи пройти не иначе, какъ четыре главныхъ періода. Первый періодъ, укавывающій собою въдуховномъ отношенім младенческій возрасть церкви, обнимаетъ собою времена патріархальныя. Время протекшее со времени Монсеева законодательства и двятельности іудейских в пророковъ до воплощенія Сына. Божія, указывающее отроческій возрасть, составляєть второй періодь. Съ пришествіемъ Сына Божін на землю открывается еще болве совершенный — юношескій возрасть церкви, образующій третій періодъ въ ен жизни. Наконецъ, съ выступленіенъ Монтана въ начествъ пророка открылся четвертый періодъ-неріодъ мужескаго, уже дъйствительно арваего и совершеннаго возраста. Уча, будто Христомъ и впостолани не отврыто человъчеству все то, что потребно ему знать для его спасенія, и будто завершеніе такого рода откровенія наступнаю съ момента д'яятельмости Монтана и другихъ монтанистическихъ пророковъ, Монтанъ думалъ найти основаніе для своего ученія въ словахъ самаго І. Христа о ниспосланіи ученивамъ Его Утвшителя (парак-Аптос) — Дужа Святаго, нивющаго научить ихъ и тому, чего они

раньше не могли какъ должно воспринять и усвоить (Ісан. 14, 26. 16, 12-13). Въ своемъ сумасбродствъ Монтанъ и выдаваль себя за того, который призванъ посль Христа открыть върующимъ то, чего они не въдали раньше, и такимъ образомъ бозвести ихъ на высшую степень религіознаго познанія, чвиъ накое дается въ Новомъ Завътъ. Последователи Монтана въровали, что Духъ Святый действуеть въ Монтане съ особенною полнотой и силою, какъ никогда прежде въ комъ-либо изъ посланниковъ Божінхъ, такъ что, собственно говоря, съ него-то и начался въкъ Св. Духа 2). Дъятельность Монтана, впрочемъ, ограничивалась переустройствомъ церковной жизни, а не сообщениемъ новаго догиатическаго ученія, исключая мижній о законномъ органь дъйствій въ церкви Духа Святаго. Тэмъ не менте реформаторская двятельность Монтана, нисколько не противорвча его ученію о возрастахъ церкви, могла бы идти дальше пропов'яди о строжайшемъ аскетизмъ, объ удаленіи отъ брана, о соблюденіи особыхъ постовъ, сверхъ установленныхъ церковью, и т. под. и коснуться самаго существа христіанскаго догнатическаго ученія въ видахъ мнимаго усовершенія его. Подобное Монтанову учение съ особенною ръшительностью, хотя и своеобразно, выскавывается въ 13 в. среди монаховъ католическато францисканскаго ордена. Аббатъ Іоакимъ, сильно вооруженный противъ распущенности католической ісрархіи и безплодныхъ уиствованій сходастических богослововь и только въ суровомъ аскетизив видввшій условіє возрожденія къ лучшему церковной жизни, усматриваль три главныхъ періода въ развитіи Божественнаго Откровенія и въ исторів церкви. По его ученію, ветховавътная церковь находилась подъ непосредственным вліяніемъ и дъйствіемъ Бога Отца, со времени пришествія въ міръ Сына Божія до 1260 года, когда появилось такъ-названное "Въчное Евангеліе", — подъ вліяніемъ и управленіемъ Спасителя, а съ 1200 года начинается правящая двятельность Св. Духа. Самое совершенное религозное въдъніе и надлежащая, безукоризненночистая, нравственная жизнь открываются только съ началовъ правящей двятельности Св. Духа 3). Въ глазахъ последователей



<sup>2)</sup> Tertullian. De velandis virginibus. Cap. 1 et cet.

<sup>1&#</sup>x27; 4) Kirchengeschichte von Gieseler. B. 2. Seit. 329:

Іоакима Флорисскаго "Ввиное Евангеліе" совершенно замвияло Новый Заввтъ, котораго ученіе считалось визшимъ, менве совершеннымъ, сравнительно съ ученіемъ "Ввинаго Евангелія", хотя это последнее заключало въ себе не мало самыхъ вопіющихъ странностей. Три книги: Ветхій Заввтъ, Новый, "Ввиное Евангеліе" составляютъ тройственное, въ соответствіе тремъ лицамъ Божества, откровеніе, достоинство которыхъ далеко неравное. Составитель якобы самой совершенной откровенной книги, излагая въ ней своеобразное ученіе, долженствовавшее замвнить навсегда новозавётное ученіе, ищетъ для себя оправданія, подобно Монтану, точно также въ словахъ І. Христа объ Утъшитель Св. Духъ.

Ученіе монтанистовъ и францисканцевъ о разныхъ возрастахъ въ религіозномъ развитіи человъчества, обратившагося во Христу, нашло отголосовъ въ учени извъстнаго философа Лессинга († 1781), хотя этотъ последній ставиль дело иначе, чемь его предшественники. Лессингъ высказалъ свой взглядъ по вопросу объ усовершаемости христіанской откровенной религіи въ борьбъ своей съ такъ-называемыми деистами, которыхъ особенность заключается въ томъ, что они, хотя и признають бытіе живаго личнаго Бога, однакожъ не всъ допускаютъ промыслительную непосредственную двятельность Его въ мірв. Деисты, съ цвлію доказать естественное происхождение ветхозавътныхъ книгъ Св. Писанія, указывали, какъ это и теперь безплодно дълается, на ихъ разныя несовершенства и мнимыя погращности. Соглашаясь съ денстани въ томъ, что учение Ветхаго Завъта не есть самое совершенное, Лессингъ объяснять это не твиъ, что это учение ниветь обычное человическое происхождение, но тимь, что, по причинъ духовной незрълости и неподготовленности къ чемулибо высшему до-христівнского человъка, Богь и не должень быль сообщать человеку что-либо высшее, чемь то, что содержится въ ветхозавътныхъ книгахъ Св. Писанія. На такую пыслъ Лессингъ, по его собственному сознанію, быль наведень чтеніемъ третьей и четвертой главы посланія ап. Павла къ Галатамъ. Допуская такимъ образоми непосредственное воспитательное воздъйствіе Бога на человачество, Лессингъ однакожъ ограничиваль его періодами дътства и юности въ жизни человаческаго рода. Какія же времена въ жизви человъчества Лессингъ нахо-

дить временами дътства и юности? Дътскій періодъ въ жизни человъчества, по Лессингу, обнимаетъ все время отъ начала человъческаго рода до пришествія Христа, а юношескій-съ пришествія Христа до того времени, когда жиль Лессингь. И подобно тому вакъ дитя-человачество воспитывалось подъ руководствомъ веткозавътнаго откровеннаго ученія, человъчество юноша воспитывается подъ руководствомъ ученія І. Христа. Смена одного ученія другимь обусловливается темь, что человъчество въ своемъ духовномъ развитін возвышается надъ тъмъ, что ему назначено въ руководство. Лессингъ говоритъ, что веткозавътныя върованія замънены новозавътными потому, что дюди духовно такъ-сказать переросли первыя изъ нихъ и оказадись способными въ воспріятію и усвоенію последнихъ, какъ наиболье совершенныхъ. Такъ какъ человъку нельзя всегда находиться въ состояніи дітства и юношества, но для него существуетъ возрасть мужескій-возрасть зрилости и самостоятельности, то и попека" Бога надъчеловъкомъ не должна быть всегдашней: съ наступленіемъ для человічества возраста мужескаго она должна прекратиться. Неотвергая безусловно божественного происхожденія христівнства, Лессингь однакожъ признаваль его воспитательнымъ средствомъ, пригоднымъ лишь для юношескаго возраста въ развитіи человъчества: вступленіе его нь зрылый и самостонтельный возрасть требуеть религін, болье совершенной чамъ христіанская. По мивнію Лессинга, съ наступленіемъ періода самодвятельности и невависимости въ жизни человвчества и христіанское догматическое ученіе должно въ самомъ существъ своемъ, т.-е. по своему спеціальному содержанію, испытать преобразование въ дучшему, постепенно переходя въ ученіе, требуемое независимою человіческою мыслью и гармониружищее со сдаланными ею успахами въ области познанія. Очевидно, этимъ Дессингъ вполнъ допускалъ совершенную замъну пристівнскаго міровозарвнія новымъ, которое частію предлагалось и имъ саминъ. При этомъ разумъ архивго человъчества долженъ конечно выработать также для нравственнаго ученія и правственной длятельности иныя основы и побужденія, чэмь вакія даются въ кристівнской религін, указывающей правственному человъческому сознанію только на волю Божію, на благо-

датное содъйствіе, на эагробныя возданнія и т. под. и еще невозвысившейся до уваженія добра ради его одной разумности и внутренняго собственнаго его достоинства 1). Должно замътить, что Лессингъ въ своихъ разсужденияхъ о детскомъ и юкошескомъ возрастахъ въ исторіи человічества находился подъ вліянісиъ мыслей аббата Іоакима, хотя и переработаль ихъ по своему. Ученіе же его о такомъ періодъ въ духовной жизни человъчества, когда становится излишнимъ воспитательное воздъйствіе Бога на человъка, есть плодъ возаръній, намъчавшихся въ сознаніи этого мыслителя въ самую раннюю пору его жизни. Это именно мысль о непрерывномъ прогрессъ, какъ общемъ законъ человъческаго развитія, не допускающемъ ни какихъ исключевій. Будучи еще 15 льтъ, Лессингъ въ повдравительной ръчи отцу на новый годъ возстаетъ противъ мысли, будто совершеннъйшее состояние человъка не впереди, а позади-въ давно минувшемъ золотомъ въкъ. Очевидно, уже въ это время увлеченный идеей непрерывнаго прогресса, постепеннаго постояннаге перехода отъ худшаго состоянія въ лучшему и лучшему, Лессингъ отрицалъ то, что внушалъ ему его отепъ-строгій лютеранинъ касательно первобытнаго состоянія человіческаго рода в возможной дальнъйшей его судьбы. Современемъ Лессингъ. ділается горячимъ пропагандистомъ мысли, что человічество какъ въ общемъ своемъ развитіи, такъ и въ спеціально религіозномъ предназначено къ безконечному развитію и совершен ствованію, каковое и на самомъ діль осуществляется непремін но, и что этотъ непрерывный прогрессъ насается и самаго христівнскаго ученія въ его спеціальномъ содержаніи. Не умалялась ли чревъ это до крайности надобность сверхъестественнаго Откровенія и для первыхъ двухъ, указываемыхъ Лессингомъ, возрастовъ въ развитии человъческаго рода?... Чвиъ дальше, твиъ решительные высказывался Лессингъ противъ возможности наисовершенивищаго для человъка какого бы то ни было віровоззрвнія. Придавая такое безусловное значеніе прогрессу, какъ постоянному постепенному переходу и въ интеллектувльномъ

<sup>&#</sup>x27;) Die Erziehung des Menschengeschlechts in Lessing's Werken. B. 4. Seit. 360 et cet.

отношения отъ низшаго къ высшему, отъ менъе върнаго къ болве вврному, этотъ мыслитель естественно не могъ цвнить какъ следуетъ вообще истину саму въ себе, независимо отъ отношенія къ ней измінчиваго человіческаго сознанія. По словамъ Лессинга преимущество должно воздавать не тому, кто является обладателемъ истины, но тому, кто отличается ревностью въ пріобрътени ея, хотя бы и не успъль овладъть ею. Послъдователи этого философа довели до еще большей крайности мысль своего учителя, высказывая следующее: истина отнюдь не есть то, что получается какъ результатъ мыслительной дъятельности, или какое-либо догнатическое утверждение, нътъ, она есть изследованіе, критика, никогда не прерывающаяся работа изследующей и анализирующей мысли. Понятно, что съ той точки зрвнія протестанство, даже съ выродившимися изъ него всяческими сектами, уже потому представляется наивысшею формой христіанства сравнительно съ католичествомъ, что первое есть протестъ противъ последняго и носитъ въ себе освящение всикой свободной религіозной мысли, каково бы ни было ен достоинство 5).

Должно однако сказать, что до времени Круга († 1841), являющагося во иногихъ отношеніяхъ однинь изъ саныхъ върныхъ последователей Канта, вопросъ о такъ-называемой усовершаемости христіанства не быль предметомь особыхь спеціальныхь изследованій. Поэтому, ученіе этого мыслителя заслуживаеть особеннаго вниманія. Кругъ считаль неоспоримою истиной, что и христіанское догматическое ученіе, изложенное въ разныхъ ивстахъ Новаго Завъта, само въ себъ, т.-е. во внутреннемъ своемъ существъ, независимо отъ отношения въ нему человъческаго сознанія, можеть и должно изивняться и усовершаться. Въ пользу таковаго взгляда Кругъ приводитъ, по его мивнію и по мивнію его многочисленных единомышленниковъ, совершенно неоспоримыя соображенія и довазательства. Абсолютно совершенное отвровенное учение и невозножно и безцыльно, утверждаетъ Кругъ. Самъ Богъ не въ состоянии сообщить человъку абсолютно совершеннаго религовнаго выданія, такъ какъ сообщеніе такого въдънія потребовало бы со стороны Бога или превращенія ограниченнаго человъческаго духа въ безгранич-



b) Lessing als Theolog. Seit. 7 et cet.

ный вли загражденія для человъческого сознанія пути въ пріобратенію дальнайшаго постиженія истины. Не заключаеть ли поэтому понятіе объ абсолютно-соверщенной религіи внутреннаго въ себъ противоръчія, которое вичънъ неустранино? Если религіовное повнаміе сообщается людянь на извъетное, хотябы и продолжительное время, оно не должно и не можеть быть абсолютно-совершеннымъ. Да и наная цель достигается при сообщения людямъ абсольтно-совершеннаго религовного въдънія? Если Божественное откровение хочетъ принести дюдямъ действительную пользу, то оно непрепъино должно сообразоваться съ резиврами и со отепенью развитія человъческихъ духовныхъ силь, сообщая человыческому созначию та или другия истины по мврж расширения человвчесного уиственного горизонта и развития его познающихъ средствъ и способовъ выражения идей въ словъ. Еслибы I. Христосъ на : самонъ дълъ сообщиль людямъ наисовершеннъйшее религозное учение, то оно облечено было бы въ совершение иную сорму, чвиъ въ накой предлагается въ Новомъ Завътъ. Это была бы не популярная, чуждая системы форма, но иная, хотябы и доступная тольно наиболье духовноразвитымъ непосредственнымъ ученивамъ Христа. Далье, что же выражаеть собою тоть факть, что сами впостолы, и послъ ниспосланія имъ св. Дука, лишь ивло-по-малу возрастали въ своемъ религіозномъ познанія? Что наконецъ означаетъ к то, что само Слово Божіе не только не воспрещаеть, но требуеть, чтобы важдый сань нопыталь его, т.-е. разсметрвав и обсудилъ? Это неоспоримо доказываеть, что І. Христосъ вовсе не предаль абсолютно-совершеннаго ученія, пригоднаго для всехъ временъ и всехъ ступеней человъческаго духовнаго развитія, и призванъ былъ Богомъ лишь къ тому, чтобы возбудить въ людяхь жажду дальнёйшего неоледованія и познанія предметовь ре-Jurin in heabethoundern \*).

Вопросъ объ усовершаемости христіанства затрогиваль и Шлейершахеръ. По его мизнію, наисовершеннайшимь въ ученіи І. Христа должно быть признано только то, что относится исключительно къ живости и глубина идеи о Бога, которою быль все-



<sup>6)</sup> Briefe über die Perfectibilifät der geoffenbarten Religion. Seit. 10-88.

цило одушевленъ Спаситель. Дальнийшее усовершение, значить, должно распространяться тольно на ученіе I. Христа е предпотакъ остественно-научныхъ, историческихъ и т. под. Впреченъ училь Шлейермахерь, изивнение межеть подлежеть и то, чте опносится спеціально на реактіовному ученію, поскольну вто последнее носить на себе следы напіональных и других вліяній. Допуская изивняємость въ Новомъ Заввив и того, что пасвется учени и жизни І. Христе, Шлейериахеръ едискомъ веображаль, будто бы эти изивненія могуть затрогивать не существо дела, а висшнюю, преходящую сторому его. По Пілейермахеру выходить, что твиъ болье должно совершенствоваться христіанское міровоєзраніе, чамъ болье разрушается и замыняется вною, дучшею, эта минио-наружная сторона въ ученім м миани I. Христа. Утверждая это, Шлейериамеръ выходиль мев. того убъщенія, что необъятныя иден; лежащія въ основі христівнотва, никанъ не могли особенно на первыхъ поражъ ванливьея въ соотвътственную имъ сорну: этс последняя не могла. вивстить ихъ въ себъ и выродить собою накъ должно?).

Мысль объ этомъ различи въ пристимствъ внутренняго идевльнаго содоржения и формы не только болье опредъление и решительно была высказана Гегелема († 1831), не этотъ последній даже воображаль себя освободившимъ христівнотво отъ его временной оболочии и выяснившимъ внутрениюю его сущностьосновныя его иден. Какъ именно и почему такъ, а менначе, Гегель понимых усовершаемость христівиства, это требуеть хотя краткаго выяснения. Болество, или абсолютное начале, по ученію Геголя, всть не инов что, коль всецью отвлеменнов понятіс нян абсолютная идел. Она существуеть не отдально оть міра: ние надъ міромъ, не имале накъ въ самомъ мірі, который и соть реализація нап вонисименіе втой щень Во вейхь останьных предметахъ и явленіяхъ міра, въ которомъюна жо-чо-чалу вышеи выше раскрывается и осуществиватем, эта идея не совнается и не постагается, живя: делинь, образонь чемицё. боссовиранальной жизнью. Въ номъ же делино произойти село отпровение влой! нден, вли осоновіє ещі осби сомой? Очевидно, не висче, всичь въ человъвъ - существъ, обладающемъ, въ отличие отъ минерал-



<sup>\*)</sup> Glaubenslehre von Scheiermacher. B. 2. Seit. 35 et cetera.

довъ, растеній и животныхъ, разумомъ, какъ опособностью постиженія идеи. Но и духовное развитіє человічества, въ силу закона строжайшей постепенности, которому подчинено раскрытіе въ міръ абсолютной иден, происходить постепенно, начиная отъ самыхъ низшихъ формъ и подвигаясь безъ конца въ высшимъ и высшимъ ступенямъ своимъ. Сперва раскрываются въ человъчествъ низшія повнавательныя способности, а ватьиъ высшія и высшія. Соотвітственно съ этимъ и абсолютное начало открывается въ человвчествв мало-по-малу, сперва менве совершенно, а затъмъ болъе и болъе совершенно. Пока въ чедовъчествъ не выработается способноеть въ вполнъ абстрактному, т.-е. вполны отвлеченному, чуждому образности и чувственныхъ элементовъ, мышленію, до тъхъ поръ будетъ несовершеннымъ и постижение абсолютной идеи, такъ какъ сама она безусловно абстрактная идея. Исторія развитія человическаго ума есть исторія самоотвровенія въ человічестві абсолютной иден и постиженія ся человъкомъ. Исторія религій и оплосооскихъ ученій существенно и есть этотъ процессь самоотировенія абсолютной идеи и постижения ся человъкомъ. Различия по предмету и задачв нвтъ и не должно быть между религіей и философіей: первая и последняя ищеть одинаково знанія абсолютнаго начала. Различіе между ними заключается только въ томъ, что религія есть низшая степень познанія, а философія-высшая. И это потому, что въ религіи абсолютное повнается низшими познавательными способностями, а въ оплосооів — высшими: именно представленіе, т.-е. мышленіе образами, составляеть достояніе религіознаго знанія, а отвлеченныя понятія - особенность оклософін. Чэнъ должно было представляться Гегелю христівнство? Видя въ каждой до-христіанской религіи необходимую и для своего времени совершенно удовлетворительную форму познанія абсолютнаго начала, Гегель особенно восхищался христіанскою религіей и даже провозглащаль ее наисовершенивищей и последней религіей. Почему же такъ высоко Гегель ставиль хри стіанство, когда онъ самъ всякое религіозное знаніе абсолютнаго ставиль ниже абстрактно-оплосооскаго? Гегель насильствения навязаль христівиству основную идею своего пантенстическаго ондосооскаго міровозарінія—ндею тожества между конечнымь н безвонечнымъ. То, къ чему будто бы во всей предыдущей исто-36

рія отремился духъ, нашло свое выраженіе въ христівнствъ. Тогда какъ до-христіанскія религін или воздвигали пропасть между конечнымъ в безконечнымъ, или несовершенио указывали единство между ними, христівнская релитія, фантазироваль Гегель, впервые уничтожаетъ различіе между конечнымъ и безионечнымъ въ учении о воплощении Сына Божія. Танимъ обравомъ христівнство является у Гегеля самой высшей и последней религіей постольку, поскольку этотъ онлосооъ-пантенсть влагаетъ въ него порождение своей собственной фантазии. То же. что въ действительности составляетъ существенное содержаніе христівнства, --именно его догивтическое ученіе и опредвияющееся имъ правственное ученіе, богослуженіе и т. д., у Гегеля представляется не болье какъ случайною формой, временною оболочкой будто бы присущей христівнству иден тожества божественнаго и человъческаго. По Гегелю, форма сама по себъпустое, неважное дело, а имееть значение лишь сущность, которую и должно освобождать отъ ея случайной или временной оболочки. Чтобы христіанская идея явилась въ болве совершенномъ видъ, и необходимо, очистивъ ее отъ ея формы, истолковать и выяснить философски. Гегель въ своей философской системъ и ръшился очистить христіанскую религію отъ конкретныхъ представленій, образовъ, символовъ и т. д. и возвести ее на степень оплософскаго отвлеченнаго знанія, думая чрезъ то одълать усовершение христіанства. Итакъ, по Гегелю не въ ученін I. Христа и апостоловъ дано человічеству наивысшее віздъніе "вещей божественныхъ", но это въдъніе является результатомъ оплосооскаго отвлеченнаго мышленія. Вожество поливе отврылось не чрезъ Христа и въ учени Его апостоловъ, новъ тъхъ, въ которыхъ наиболъе развита оплосооская отвлеченная мысль. Въ Гегелъ, навъ абстрантивищемъ мыслителъ, божество его, разумъется, открылось и обитало всей своей полнотою. Съ своей точки врвиня Гегель въ правъ быль сказать, что онъ и есть это само божество и что съ нивъ могутъ раздвиять эту привиллегію всь ть, вто усвоить его міровозарьніе и сдылаеть его достояніемъ личной своей мысли ").



<sup>\*)</sup> Religionsphilosophie. Band 1-2. Seit. 139 et cet. Seit. 262 et cet.

Штраусъ († 1875) по поводу разсужденій Шлейермахера и Генеля о различи въ христівнетий ость содоржанія замичаеть, что съ точки зранія современной науки несправеданно устанавливать границы исиду топъ, что въ словать І. Христа и Его ученивовъ относится из форми и что-из сущности религін. Штраусъ думасть, что кристівнское ученіе о алыкы и добрыма думама, о небъ и ада в т. нод. не можеть не нарушать величія и истинности того санаго, въ ченъ полагають основную ждею христіанотва. Было бы заблужденіемь, говорить овь, вообще воображать, будто религіозная идея ва состоянін выражитьев въ своий желательной чистоть и полионь вънапомъ-либо адномъ лицъ, хотя бы виъ быть І. Христосъ: эта идея, подобно идет прекрасного и т. д.; можент накодить совершенитацие выраженіе для себя ве въ отральныхъ людихъ, а въ пелокъ челевічнотв в в). По вымену Ширауса, усовершенствованіе мристівискаго учекія достигаєтся не въ оплосоской переработий Гегела, придажанивато своей системи значеное абсолютное, т.-е. вировшаго въ ней верину для всвив времень, но-вь омень нірововэрвнія христівновало мірововорвніями дакія будуть выдвигаться въ дальныйней исторіи отлососко парчивго разветія человвчества.

Таковы главевний воззрани по копросу объ усовершаемости пристіваюта. После унаважных рысінтелей, отрого говора, не высимимивалось ничего новиго по этому придмету, а лишь на развите лады вовторилось то или другое старос. Темъ боле конечно должно сказать это, вогда идеть речь о сунденійнь, которыя высительно должно выпроса высимивались и высимимаютом, хотя и не всегда вене и примо, из нашай таки-наливаемой сватокой литература, праниущественно періодической. Легно видать источнить и смысль сладующими видній; новнорившимося и иситерапомимося у насъ. Челевнию, говорать, покослино развиваются и усоварнается въ своей уконециой живии: новитій человина съ теченю времени изифинотем, уконнютем, сраноть, осложняются и заканютем сели не съдаждынь станоть,



36\*

<sup>\*)</sup> Die christliche Glaubenslehre in finrer geschichtlichen Entwicklung und im Kampfe mit des medernen Wissenschatt. B. I. Seit. 264 et cet.

то съ вънами понятіями новыми, болье совершенными. Если должна существовать религія, то почему же она одна не должна подлежать общему закону измъненія и усовершенія? Въ силу этого закона вёдь и здёсь не должно существовать разъ навсегда даннаго міровозарінія, неспособнаго въ изміженію и усовершенствованію. Подобно тому вакъ въ оканческомъ мір'я натъ творенія, а есть только вічноразвивающаяся жизнь отъ атома до органической влаточки, отъ влаточки до человака и въ человъчествъ отъ дикаря до постоянно подникающихся вершинъ цивиливацін, точно также и въ области религіозной жизни нельзя ожидать дарованія человіку безусловной, т.-е. полной истины. Неужели въ религіи, вопреки всему остальному, вічно должно повторяться на разные дады то, что говорилось еще въ первые въка христівиства и что систематизировано еще Іоанномъ Дамасинымъ? Держаться неотступно христіанскаго православнаго ученія въ такомъ его видъ и стоять за его безусловную истинность не значить ли нам'яренно противод'яйствовать прогрессивному развитію мысли или по крайней мірть мириться съ отстадостью и коснёть въ рутине и застое? А между темъ те, которые признають полное совершенство за христіанскимь міровозврвніемъ, не въ состоянім поступать какъ-либо иначе.

А) Первый вопросъ, представляющийся котя кратному разсмотрвнію послв изложенія неправильных мивній по вопросу объ усовершаемости христіанства, состоить въ томъ, существуєть я прогрессъ-большее и большее совершенство въ самонъ сообщени человъку отъ Бога религозной истины, или напротивъ человъку сраву открывается свыше полная, потребная для него вотина? Обращансь къ ветхозаватнымъ и новозаватнымъ имирамъ Свящ. Писанія, мы видимъ въ нихъ живое и неоспоримое свидетельство того, что Господь нало-по-налу распрываль людямъ потребную для нихъ религозную метину и постепенио велънкъ нъ тому болве полному и совершенному повивнію ел, навое необходино и доступно человаку въ его настоящемъ земновъ бытів. Прежде обратнися въ ветховаватнымъ вингамъ Свящ. Писанія. Такъ понятіе о Богв, какъ безконечномъ личномъ Духъ, безиврио возвышающемся надъ всякивь инымъ бытіемъ и совивщающемъ въ Себв полноту недосягаемыхъ ни для вогосовершенствъ, нало-по-налу выясняется совнанію человаческому.

Совершенивищая духовность Бога, Его всевъдъніе, всемогущество, благость и другія высочайшія свойства выдвигаются съ большей ръшительностью и полнотою лишь въ поздивишихъ внигахъ Ветхаго Завъта (напр. Числ. 16, 22. Іов. 28, 24 и др.), тогда нанъ въ болъе раннихъ лишь намъчается такое возарвніе (напр. Быт. 3, 8 и др.). Даже изъ разныхъ наименованій Бога въ Веткомъ Завътъ (ср. напр. eloah, schadai, iehovah) достаточно видно, какъ постепенно раскрывалась изранльтянамъ идея Бога, какъ чистъйшаго Духа, обладающаго высшими духовными совершенствами, царствующаго въ міръ матеріальномъ и духовномъ и ни отъ чего независящаго. Первоначально не выдви-**Раст**ся точно также на видное м'ясто и идея троичности лицъ въ Богъ (напр. Быт. 1, 26. 3, 22 и др.), высказываясь въ недостаточно определенных намекахъ на множественность дицъ въ Богъ, тогда вакъ въ поздивниее время эти намеки болье и болье переходять въ определенныя хотя и неокончательно ясныя указанія на Бога Отца, Бога Сына и Бога Духа Святаго (напр. Зах. 2, 10-11. Мих. 5, 2. Ис. 48, 16 и др.). То, что составляетъ существеннъйшую и отличительныйшую особенность христівновой религіи, -- именно ученіе о Спаситель и совершенномъ имъ искупденіи человъческаго рода въ первыхъ главахъ вниги Бытія высказывается опять безъ особенной опредъленности и ясности: говорится только, что свия жены сотреть главу виія (Быт. 3, 15). Между тэмъ, можно сказать, чуть не съ каждой дальнейшей внигою Ветхаго Завъта учение о Мессии и необычайномъ Его служение раскрывается все поливе и рельеонъе (напр. Быт. 22, 18. Второз. 18, 15-18. Ис. 7, 14 и др.). Идея безсмертія и загробной жизни, высказываемая чрезъ патріарховъ въвиде не более, вакъ прозрачныхъ намековъ (напр. Быт. 25, 8 и др.), въ последствіи указывается въ чертахъ яркихъ и положительныхъ (напр. Екклез. 12, 7. Ис. 26, 19 и др.). Тоже самое должно скавать и о другихъ предметахъ умоврительнаго ученія: всв они въ Ветхомъ Завътъ раскрываются съ извъстной постепенностью, нармием своей приро солде исное опредриенное и всестороннее отпровеніе истины. Читая Новый Завить, всякій можеть видъть, какъ Господь нашъ І. Христосъ нало-по-налу открываетъ не только народу, но и избранивищимъ Своимъ ученивамъ тайну Своей личности, Своего призванія, Своего жребія и т. д.

Тавинъ образомъ, постеменность въ распрытіи предъ человъчеевинъ сознаніемъ религіозной истины не подлежить ни налъйшему сомначію. Спрацивается: чанъ же услованвается эта историческая посладовательность и прогрессивная постепенность въ распрытіи со стороны Бога отвровеннаго религіовнаго міровозаранія?

Очевидно, причиною такой носявдовательности и ностепенности цолжна быть неследовательность и постеменность духовнаго развитія самого человани, ноторый нуждается необходино въ освъщения его религіовляго сознанія свътомъ небесной метины. Было бы неразунно видеть причину прогресса въ самонъ откровенін, въ подачель его-Богь. Богь, капъ безнонечно-совершенное Существо, всегда обладаетъ одинаково полнымъ и однаково совершеннымъ внанісмъ навъ Себя самого, танъ и всего бывшаго, существующаго и инфинцаго быть. Такое понятіе о въдънін Божівиъ бевусловно предпологается и необходино требуется самымъ понятіемъ о Богъ: приращеніе какого-либо знанія и углубленія его въ умі Божівнь нивведило бы Бога въ раврядъ огранциенныхъ и конечныхъ тварныхъ уновъ. Мысль Гегеля, будто безнонечное шало-по-малу приходить къ совнанію и къ знанию себя самаго и всего сущаго не иначе, наиз чрезъ разумъ человическій и въ его собственной области, противоричить волюму трезвому пониманію природы всесевершеннаго Существа, какимъ неокодимо мыскитон Богъ. Въ самомъ дълъ, накое же это совершенный шее Существо, которое то волое не совнаеть и же знаетъ Себя и остального бытія, то сознаеть и зиветь не нивче ивиж при посредстве ограниченного и констнаго человеческого ума и внутри этого послъдняго? Оченидне, чревъ это само оне становится ограниченнымъ и вонечнымъ. Богъ, христіански пенимаеный, могь бы сраву и сполна открыть человъку истину, еслибы человань оказался на этопу спосебныма. Но такь накъ развитіе человъчества совершается по закону посатдовательности и постепенности, то и откровеніе людинь религіовной нетины Господь свободно подчиняеть этому закону. Основнымь правиломъ даже человъческой разумной педагогики является требованіе, чтобы человить, берущій на себя обязанности учичеля и вознителем, принямаль въ соображение законы человическаго развития вообще и индивидуальныя особенности своихъ алецтова

и сообщаль имъ знанія, выходя отъ простаго нъ боле сложному, отъ раскрытія одной стороны предмета къ раскрытію другой и т.д. и приспособляясь въ самой передачь соотвытствующихъ степени развитія ученика свъдъній къ свойственнымъ его возрасту пріснамъ и способамъ воспріятія 10). Требованіе это вполнъ разумное и необходимое. Сообщение учащимся неподходящихъ въ ихъ развитию свъдъний и несоображенные съ ихъ потребностями способы передачи могутъ влечь за собою неизбъжно не только неусвоеніе преподаннаго, но даже притупленіе духовныхъ способностей учащихся чрезъ насилование ихъ до утраты и дальнъйшей воспрімичивости къ глубовому и достаточно-сложному знанію. Если человаческій умъ подъ вліяніемъ изученія твореній Божіпкъ, идущикъ отъ менъе совершеннаго къ болье совершенному, и Слова Божія, возбраняющаго давать твердую пищу духовнымъ младенцамъ, нуждающимся въ молокъ-въ саныхъ элементарныхъ познаніяхъ (Евр. 5, 13-14), пришель въ такому здравому взгляду на дъло образованія и воспитанія, то Всевышній съ момента бытія человіческаго проводиль и осуществляль то, что требовалось последовательностію и постепенностію духовнаго развитія человічества, такъ какъ только при этомъ условіи свыше сообщаемая религіозная истина способна привиться къ человъческой душъ и сдълаться въ ней животворною силою. И чемъ важнее въ жизни человечества значение религіовнаго начала, тэмъ наиболее откровеніе присповоблялось, не жертвуя конечно истиною, къ духовному росту и состоянію людей. Историческая последовательность и постепенность въ раскрытіи религіозной истины есть такимъ образомъ следствіе мудраго приспособленія Божія къ ходу духовнаго развитія людей. Не стъсняя свободы этого развитія, Господь Богъ содъйствовалъ лишь правильному движенію его впередъ и впередъ къ высокой цви-къ полному двиствительному возстановленію нарушеннаго человъкомъ чрезъ его гръхъ союза съ Богомъ. "Блюститель нашего спасенія, -говорить св. Василій Веливій, -вводитъ насъ, подобно глазу человъка, выросшаго во тьив, въ великій свътъ истины посль постепеннаго пріученія къ нему, по-



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Спенсеръ. Воспитаніе умственное, нраветвенное и ензическое. Перев. отв англійск. Спб. 1877 г. Стр. 137 и друг.

тому что щадить нашу немощь. Въ глубинъ богатства Своей премудрости и не въ неизследованныхъ судахъ разумения предначерталь Онь для нась это легкое и къ намъ примънимое руководство, пріучая сперва видёть тіни предметовъ и въ воді смотръть на солнце, чтобъ, приступивши вдругъ въ созерцанію чистаго свъта, мы не омрачились. На этомъ же основаніи ж придуманъ законъ ветхозавътный, имъющій тънь будущихъ благь (Евр. 10, 1), и предъизображенія у пророковъ-эти гаданія истины, --именно для обученія очей сердечныхъ, чтобы сдълылся удобнымъ для насъ переходъ отъ нихъ къ премудрости, совровенной вътайнъ 11). Но если Богъ отврывалъ людямъ потребную для нихъ истину мало-по-малу, разнообразя самыя формы сообщенія ея соотвътственно съ способами и средствами человвческого воспріятія, то вивств съ этимъ не видоизивнидось ли по существу своему и не было ли различнымъ на различныхъ ступеняхъ откровенія и самое содержаніе сообщавшагося людянь?

Даже предположить этого невозможно. Еслибы въ одинъ періодъ откровенія религіозную истину возв'ящаль Богь, а въ другой періодъ-кто-либо иной, тогда такого рода предположеніе было бы еще унастно. Но такъ какъ въ продолженіе всей исторіи откровенія провозвістникомъ истины является одинъ и тотъ же троичный Богь (Евр. 1, 1), исполненный одного и того же въдънія и владъющій одною и тою же истиной, то это предположение немыслимо. Могь ли Богь, источникъ неизивнной безусловной истины, сообщать людямъ въ разныя времена раздичное или даже противоположное со стороны своего основнаго содержанія ученіс? Этимъ Господь Богъ вносиль бы противорвчіе и различіе существенное въ Себя самого и въ Свои двла. Различіе въ степеняхъ развитія людей въ разное время требуетъ лишь того, чтобы сообщались наиболее въ данное время доступныя стороны истины и передавались въ наиболе упрощенной формы, но не того, чтобы вийсто истины давалась полуистина или неистина. Мы не одобрили бы и человъка-педагога, который ради неразвитости дътей сталъ бы сообщать имъ не



<sup>44)</sup> Творенія св. Васняїя Великаго въ русск. переводі. Москва, 8-й томъ. Стр. 280—281.

то понятіе о Богв, какое имвють варослые, или который прививаль бы въ детскому сознанию не то понятие о християской религіи, какое имъють зрълые люди. Истина-потребность вакъ верослыхъ людей, такъ и дътей. Да и для какой цъли сообщалась бы людянъ въ разное время не одна и таже по общему своему содержанію истина? Спасеніе, въчно-блаженная жизнь составляеть цель сообщенія людямъ истиннаго религіозньго въдънія. Имъть этого рода доступное человъку познаніе и пронивнуться имъ значить уже вступить въ число спасаемыхъ и предвиущать блаженство жизни съ Боговъ и въ Бога "Сія есть жизнь вычная, говорить Спаситель, —да знають Тебя, единаго истиннаго Бога, и посланнаго Тобою Інсуса Христа" (Іоан. 17, 3). Есян спасеніе ветхозавітных праведниковъ, какъ и новозавътныхъ, условливалось единствомъ въры ихъ въ Искупителя (Галат. 3, 6 и 26), хотя для первыхъ Онъ быль не болъе накъ предметомъ отрадныхъ чаяній, то было бы несправедливо утверждать не только противоположность, но и неодинаковость въ общемъ содержание откровеннаго учения на разныхъ ступенихъ его последовательнаго и постепеннаго раскрытія Богомъ для религіознаго человъческаго сознанія. Это общее; содержание во всей его совокупности сводится къ ученію о Богъ-Творцъ, Промыслитель. Искупитель и Завершитель своихъ предначертаній. Единство и одинавовость того, что составляеть вредметь отвровеній, требують единства и одинаковости въ общемъ содержаніи откровеннаго ученія въ какое бы то ни было время. Тавинъ образонъ всяческія соображенія ведутъ къ привнанію того, что исторія откровенія людянъ религіозной истины можеть и должна быть не иначе накъ послъдовательнымъ и постепеннымъ раскрытіемъ по общему содержанію одного и того же. На самонъ двяв именно таковою и была исторія откровенія. Не говоря уже о тожествъ ветховавътнаго откровеннаго ученія на встав ступеняхь его исторически-последовательнаго и постепеннаго сообщения людямъ, равнышь образовь о тожества новозаватного ученія во всахъживгахъ Священнаго Писанія Новаго Завата 12), даже ветховават-



<sup>15)</sup> При самонъ изложенія системы догнатическаго богословія это будетъ подтверждено анализонъ содержанія ветхозавітнаго и новозавітнаго ученія

ное и новозаватное откровенное учение не должно представляться различнымъ по общему своему содержанию, несмотря на все кажущееся различіе между твиъ и другинъ. Разность между ветхозавётнымъ и новозавётнымъ догматическимъ ученісив состоить единственно въ томв, что первое изв нихь сосредоточивается на идей грядущаго Испупителя, а новозавётное-на идей совершившагося искупленія и усвоенія его людянь. То, что въ ветховаватномъ учени является въ качества обатованій, пророчествъ и различныхъ прообравованій, въ Новомъзавътъ представляется или уже совершившимся фактомъ, или начавшимъ осуществляться, или имъющимъ исполниться. Потому-то апостоль Павель навываеть ветховаватное учение "твнію будущих благь", а новозавитность самым образом вещей" (Евр. 10, 1). Самое название вътхозавътного порядка вещей. служащаго предметомъ христіанскаго ученія ненначе какъ только тенію того, что осуществилось и осуществилется въ новозавътнымъ порядив вещей, бывшемъ предметомъ ветхозавътныхъ обътованій, пророчествъ и преобразованій, -- самое это название свидательствуеть объ отсутствии развицы по общему содержанію между ветковавётнымъ и нововавётнымъ ученіемъ: предметъ ихъ по существу одинъ и тотъ же и таковымъ же является въ самомъ отпровеміи Ветхаго м Новаго Завъта. Можно ди, послъ этого, указать въ нововавътномъ учения что-лебо такое, что, или не было бы болъе или менте ясно сообщено въ ветхозавътномъ учени, или не заключалось бы въ этомъ последнемъ, какъ въ верне растеніе? Новозавётное ученіе о Богь, о тромчности джив въ Богь, о творенін міра, о духахъ добрыхъ и заыхъ, о человѣкъ, его паденін и возстановленін, о таниствъ искупленія чрезъ Единороднаго Сына Божін рода человического и объ усвоемін этого искупленія людянь, о церкви, о таниствахь, объ антихристь, о восиресенін людей и загробной жизни составляєть лишь навболъс ясное, опредъленное и разностороннее распрытие того, что прано содержится въ ветховаватномъ ученів или предопредалено Богонъ въ техъ или другихъ частнестяхъ этого учения.



въ разныхъ инигахъ Библін, не скольку это будеть требоваться существомъдела и раціоналистическими волорівніями.

Не говоря уже о ветхозаватномъ учени отнесительно Бега, трончности лицъ въ Богв, твореній міра, промышленія Божіскъ о мірь и человіки и т. д., въ этомъ ученіи Бегомь предопредолены и даны даже такія частности новозав'ятного ученія, поторыя почитаются спеціальною или исключительною принадлежмостью этого последниго. Таково напр. ученіе о тамиствамъ или объ антикристь. Не говоря уже о прообразакь въ Ветновъ За-BITE XPACTIANCHES TABLETED H T. HOZ. TANHETBA, KARD TO, 4TO укавываетъ лишь на способы и средства усвоения людить искуинтельнего двла Христова, само собою уже предположены и даны чрекь Бога, какъ отпровеніе, уже жь ветховаветномь ученів о Мессін (напр. Мс. 61, 4 и др.) и объ вваівнія съ пришествіемъ Его обильныхъ даровъ Духа Святаго на человъчество (напр. Іонд. 2, 28-28 и др.) Равнымъ образомъ и ученіе объ антикристь, о его борьбь съ Інсусовъ Христовъ и окончательномъ наваожения антихриста Спасителемъ предопредблено в дано Богонъ уже въ Его обътованіи о томъ, что свия жены сотреть главу звія (Откров. Іоан. 12, 9). Точно также и вой та остальныя частности новозавётнаго догнатического уренія, которыя явимотся новидимому чёмъ-то рашительно новымъ, на самомъ дълъ новы ше по своей сущности, а по той ясности в опредвленности, съ какою они сравнительно раскрытъ въ посивретвии и примънительно из потребностимъ и развитию человъчества. Такимъ образомъ. сущность сообщавшагося зводямъ откровеннаго ученія всегка по своєму содержанію была одинановою, но раскрывалась въ разное время съ разныхъ сторонъ въ неодинаковой мара и степени. Эта сущность неизмания; неизменіе же насается тольво формы, полноты и опредзленнести ея распрытін человаческому сознанію. Но если по овоему седержанию ветховаватное и новозавилное отпроменное учение одиналово, различалсь жинь своею полнотой, ясностью и опредъленностью, то не доджно ли смотреть на последное жет чихъ, накъ на такое, въ поторонъ чревъ І. Христа отврывась выдань съ желательною и возможною для человъческого разума ясностью и опрежъленностью вся полнота религіовнаго въденія, какая жеэбходима дюдянъ въ ихъ настоящемъ зекномъ бытія для спе-CORIA MXS?

Это выше всяваго сомивнія. Пришедши на землю для того, чтобы свидётельствовать объ истине (Іоан. 18, 37) и быть светомъ для міра (Іоан. 8, 12), І. Христосъ, накъ сама воплощенная истина (Іоан. 14, 6), действительно сообщиль человечеству въ лицъ Своихъ учениковъ есе то, что слышалъ отъ Отца Своего (Іоан. 15, 15). Таково слово самого І. Христа. Откровеніе І. Христа есть такинъ образонъ, по ученію Его самого, полное и совершенное откровение истины, необходимой людямъ для ихъ спасенія и доступной ихъ воспріятію. Мысль, будто І. Христосъ сообщиль людянь не всю потребную и доступную для нихъ истину по самому содержанію, а предоставиль завершить Духу Святому Свое откровеніе не имветь для себя никакихь основаній. Укавывая, что даже ближайшіе ученики не въ состоянія воспринять всего того, что имъль бы сказать имъ ихъ божеетвенный Учитель до видимой разлуки съ ними (Іоан. 16, 12), І. Христосъ дъйствительно говориль, что Утышитель — Духъ Святый, котораго Онъ ниспошлеть на нихъ, наставить ихъ во всякой истинъ (Іоан. 16, 13) и научить ихъ всему (Іоан. 14, 26). Но, говоря это. разумъль-ли I. Христосъ сообщение своимъ учеинкамъ чрезъ Св. Духа накого-либо новаго или болъе совершеннаго по своему содержанію ученія? Отнюдь нъть. Если бы І. Христосъ не сообщилъ Своимъ ученивамъ полнаго и совершеннаго ученія, то Онъ и не говориль бы о Себв, какь о передавшемъ уже ученивамъ все полученное отъ Бога Отца. Но и нуь техь ибеть, на которыя ссылаются, какь на доказательство шеполноты и незаконченности откровенія Христова, нисколько не следуеть разсматриваемая мысль. Вопервыхъ, слова: наставить во велеой истини, научить всему отнюдь не предпола-**Ракотъ сами** по себъ наставленія и наученія чему-нибудь новому вли другому сревнительно съ ученіемъ, преподаннымъ Христомъ; можно наставлять и научать тому, что не нами добыто. Вовторыхъ, Духъ Святый, по слову І. Христа, ниспошлется во жия Его — Христа (Ioan. 14, 26). Не вначить ин это то, что Св. Духъ явится лишь продолжателень дела Христова въ томъ самомъ его направленін и харантеръ, въ накомъ положиль ему начало Сынъ Бежій? На такое поминаніе указываеть самое имя Утвиштеля — параклутос, которое І. Христось усвояеть Св. Духу: это слово съ греческаго языка означаеть не болве, какъ

помощенка, ходатая, утвинтеля, напоминателя, поощрителя. Эти выраженія очень характеристичны, какъ прямо указывающія, въ чемъ собственно въ отношеніи въ отвровенному ученію І. Христа должна состоять двятельность Св. Дуча. Вътретьихъ, І. Христосъ прямо и ясно говоритъ, что Св. Духъ имъетъ лишъ напомнить Его ученивамъ то самое, что Онъ лично говориль имъ (Іоан. 14, 26); наконецъ, что особенно важно, Духъ Святый, нивющій наставить учениковъ Христовыхъ во всякой истинъ, будеть, по слову самаго Христа, говорить не отъ себя, но имъетъ возвъщать то, что услышить и получить отъ І. Христа, (Іоан. 16, 13-14), т.-е будеть говорить не только не новое чтолибо и болве совершенное, но даже по существу и не самостоятельное что-либо. Въ словахъ Спасителя объ Утеплителе-Духъ Святомъ такимъ образомъ нътъ нивакихъ основаній для мысли о болже полномъ и совершенномъ откровении истины чревъ Духа Святаго: эта мысль начёмъ столько не разрушается, нанъ словами же I. Христа. Гдъ же послъ этого какая-либо основа и для мысли о тъхъ періодахъ въ живни церкви, какіе намышляетъ сектантская мысль, не хотящая знать, что някто не можетъ положить другаго основанія, кром'в положеннаго, которое есть Інсусъ Христосъ (1 Кор. 3, 11)? Нътъ начего въ этомъ отношенін болье страниаго, какъ мысль, будто Св. Духъ можетъ дать другое или болве полное ученіе, чвиъ вакое благоводиль отврыть человичеству І. Христосъ. Духъ Святый есть источникъ и носитель одной изъ той же истины что и I. Христось и Богь Отецъ. Сообщавшееся І. Христонъ было сообщаемо и Богонъ Отцомъ, и Дукомъ Святымъ, а то, что со дня торжественнаге сошествія на учениковъ Христовыхъ сообщаль и сообщасть Духъ Святый, сообщается и Богомъ Отцомъ и Сыномъ Божіниъ. Каное же иное или болъе совершенное религіовное въдъніе се стороны его содержанія сталь бы сообщать человичеству Тоть, ито находится въ неразрывномъ единствъ съ Богомъ и Его Единороднымъ Сыномъ по своей природе и свойствамъ и действуетъ согласно и нераздъльно съ Ними? Иное какое-либо учеміе, чемъ преданное І. Христонъ, и немыслимо въ области отпровенія. Если бы Богь, отношеніе Его къ міру и человьну, міръ и человъкъ, искупленіе человъчества и способы усвое-

він испупительного діла, судьба міра и человіна, -- словомъ: вев та предметы, о которыхъ училь L Христосъ, изиванились и одвлались другими, тогда можно было бы говоричь о дарованін другаго навого-лабо ученія объ этихъ предметахъ. Пока же эти предметы во всемъ томъ, что о нихъ сообщено І. Христомъ, не подлежать изивнемы, и ръчи не можеть быть о друвоиъ какомъ-нибудь учени насательно имв. Но разве когдамибудь мыслимо изминение этихъ предметовь? Богь всегда останется тамъ, чамъ онъ есть; Его отношение къ міру, какъ Творда, Промыслителя и Выполнители Своихъ въчныхъ предначертаній, непяшвино въ такой же степени; точно также и человыть по своему происхожденію, по своей природо и дальнойшей судьбъ не ививиятся; словомъ: въ области предметовъ, о которыхъ учить I. Христосъ, не ножеть быть чего-либо таного, что несоотвътствовало бы этому ученію. Какъ же можно ожидать кадого-либо инаге ученія о томъ, что благоволия отпрыть І. Христосъ? Въдь и им не изивняемъ нашихъ понятій о предметахъ, вока предметы остаются твиъ же, чвиъ были при образования наминъ понятій о никъ. Нами понятін изибняются, басгодаря конечно и несовершенству наимего познавія. Но какое же измъжение вовможно въ отпровеннемъ учени І. Христа, обладъющаго умомъ Вожественнымъ? Духъ Святый именно потому, что Онъ ость Духъ, или источникъ метины (Іоан. 15, 26), и не можетъ сообщить накого-жибо имаго по своему существу можнанія, чень то, которое сообщиль І. Христось. Но, быть ножеть, Дукъ Святый откроетъ намъ познаніе о томъ, о чемъ не отпрываль І. Христосъ? И разности насательно количества предметовъ, познаніе о каковыхъ дано намъ Спасителемъ, нельзя ежидать. Вопервыхъ, конте же иные предметы, вроив тахъ, о поторых сообщиль намь I. Хриотось, ногуть существовать въ области религія, имбющей цалію спасеніе челована? Если бы таковые предметы были, то е никъ преподаль бы Свое учевіе Спаситель рода человаческаго. Вовторыхъ, дайствительное оуществование при отпровени Христовомъ запрытыхъ для масъ сторонъ въ предметахъ религіознаго въдънія не требуетъ -новаго откровенія: пона ны остиенся людьми и живенъ на зем--ж, до тахъ поръ эти стороны не ногутъ быть и открыты намъ.

такъ какъ въ противномъ случав должны бы подвергнуться вамъненію наша природа и законы нашего развитія, чего нельви ожидать отъ того, кто создаль эту природу и установиль эти ваконы. Не страние ин после этого думать, что Духъ Святый сообщить болье совершенное или болье полное отпровение, чыль накое дано чрезъ I. Христа? Итакъ, какое либо внутрениее измънскіе или усовершеніе и пополненіе отпровеннаго ученія І. Христа представляется немыслимымъ при трезвоиъ взглядъ на дъло: отпровение Спасителя есть самое совершенное откровеніе истины, наное только необходино для человіческой правильной религіозной жизни и накое только удобовоспрівилемо для чедовъка. Но если таково откровенное ученіе І. Христа, то не отринается ли чрезъ это развивающаяся сторона въ этомъ отпровенім и не полагается ли этих границь отпровенной діятельности Бога по отношению из прогрессивному повнанию чедовъкомъ религіозной истины?

Сообщивъ человъчеству совершенное религіовное повивніе, явлого человъвъ накакъ не могь достигнуть собственными силами, І. Христосъ этикъ самымъ отнюдь не передаль людямъ такого въдънія, какое свойственно уму Божію. Совершить это значило бы превративъ человъка въ Бога, что немыслимо, сдъ. лать невовножнымъ развитие для человъческого сознания откровениего ученія и дальнэйшую отпровенную двятельность Божію въ отношения въ этому развитию. Полнымъ и совершеннымъ должно считаться откровенное учение L Христа вовсе не въ томъ странномъ симсяв, въ какоиъ понимаетъ это Кругъ. Занонченность и совершенство ученія Христова состоять вы тома, что имыхъ истинъ, чемъ какія предлагаются въ немъ, уже не можеть быть дано. Будучи въ этомъ смысле занонченными и совершенными, отпровенныя истины со стороны ихъ отношенія въ человическому совнанию допускають для себя развитие. Въ чень же оно можеть и должно состоять? Прекрасно опредвляеть сущность и симоть этого развитія св. Ириней Ліонскій. Оно, по ученію его, состоить не въ изивненін самаго содержанія откровениего ученія Христова,—не въ томъ, чтобы измышлялся иной Богъ, произ Создателя и Проимслителя вселенной, какъ будто ме довольствуясь Имъ, или циой Христосъ и т. д., но въ томъ,

чтобы тщательно изследовался сиысле сказаннаго 13). Иначе понимать это развитие было бы несправедливо. Если вся исторія развитія Божественнаго Откровенія, оканчивая отпровеніемъ I. Христа, является не исторіей изманенія и преобравованія содержанія сообщаемаго людями, мо исторіей болье и болье яснаго, опредъленнаго и всесторонняго раскрытія одного и того же содержанія, то и исторія развитія откровеннаго ученія Христа, по Его вознесенін на небо, должна быть не инымъ чэмъ, какъ этимъ же болве и болве иснымъ, опредвленнымъ и всестороннимъ распрытіемъ для человъческаго сознанія всегда неизмъннаго самого по себъ ученія Христова. Только такого рода развитіе и можеть быть названо истиннымь развитіемь. Въ отношенія уясненія истиннаго понятія о развитіи умъстие привести следующія слова одного изъ учителей западной церкви-Викентія Леринскаго (въ Увъкъ): "Преспъяніе состоять въ тояъ, когда тотъ или другой предметъ усовершается самъ по себъ, а переміна — въ томъ, когда что-нибудь перестаеть быть тімъ, что ено есть, и превращается въ другое.... Религіозную откровенную истину въ этомъ отношеніи можно уподобить твлу. Съ приращенісих літь тіло распрываеть и развиваеть члены свои, но оно остается тэмъ же, чэмъ было. Цветущая пора детства н врвиый старческій возрасть очень различны между собою, однако стариками делаются теже самые, которые прежде были дътъми, при чемъ, котя ростъ и наружность одного и того же человъна измъняются, тъмъ не менъе природа человъна не маивняется, какъ и личность его остается одной и той же. Члены у младенцевъ небольшіе, а юношей-большіе, однавожь остаются твин же самыми: сколько членовъ у малютокъ, столько же и у верослыхъ. И если что-либо прибавляется въ человъкъ съ теченіемъ лэть, все это однакожь существуєть и ральше въ зародышь, такъ что потомъ въ старцахъ не обнаруживается ничего новаго, чего не танлось бы уже прежде въ дътяхъ. Следовательно, настоящій, правильный, законъ развитія, непреложный и благольпивишій порядокь возрастанія несомивино теть, ногда течение лать развиваеть въ болбе вралыхъ возрастахъ непре-



<sup>48)</sup> Пять инить противъ ересей въ русскомъ перев. и издании свящ. П. Преображенскаго, стр. 45 и 46.

ивню твже самыя составныя части и формы, которыя премудрость Творца предначертала въ налютнахъ, такъ что еслибы видъ человъка превратился въ послъдствік въ какой-нибудь образъ не своего рода, или еслибы даже хоть что-нибудь прибавилось въ ноличеству его членовъмли уменьшилось въ немъ, то все тело непременно или подверглось бы смерти, или следлялось бы уродливымъ, или по крайней мъръ стало бы слабъе. Этому же закону развитія необходимо должно следовать и догматическое ученіе христівнской віры. Пусть, то-есть, съ годами оно укръпляется, со временемъ расширяется, съ въкомъ возвышается, но остается неизмінным и неповрежденным, цілым и совершеннымъ во всвхъ подраздвленіяхъ своихъ частей, во всвхъ такъ-сказать членахъ и чувствахъ своихъ, следов. безъ малейшей перемъны, безъ всякой утраты въ своемъ содержаніи, безъ всякаго измъненія своихъ опредъленій 14). Вопреки интиію Круга и другихъ его единомышленниковъ, отвровенное учение І. Христа подлежитъ такимъ образомъ своего рода развитию, исключающему накое бы то ни было изминение или восполнение его существеннаго содержанія. Между тэмъ какъ Кругь думаеть что отсутствіе системы и научной формы въ изложеніи І. Христомъ Его отпровеннаго ученія свидательствуєть о нежеланіи Виновника этого ученія видіть въ этомъ ученім полное и совершенное откровеніе, на самомъ дълв именно это отсутствіе исвусственной системы н формы въ изложении І. Христомъ Его ученін указываеть на предназначеніе его для человічества всіххь временъ и ступеней образованія, а не для однихъ любителей условной системы и условныхъ формъ въ изложеніи. Главная же сущность двла въ томъ, что та форма, въ которой I. Христосъ излагалъ Свое ученіе, уже сама по себъ указываеть на то, что Онъ допускаеть развитие Своего учения въ сиысле, только-что укаванномъ. Отсюда же объясняется и то, что Слово Божіе предлагаетъ себя изследованию человеческому, условливая темъ дальвъйшее раскрытіе заключающагося въ немъ ученія. Но если развитіе существуєть и по отношенію къ откровенному ученію Спасителя, то спращивается: посредствуется ли оно-это развитіеотвровенной деятельностію Бога? Решеніемъ этого вопроса услов-

<sup>14)</sup> Commenit. 1. n. 28 in Patr. Curs. Compl. lat. T. 50. Col. 668 et cet.

ливается рашеніе вопроса о продолжаености или непродолжаемости Божественнаго Откровенія посла І. Христа.

На поставленный вопросъ должно отвъчать не иначе какъ утвердительно. Если, оканчиван I Христомъ, откровенная истина раскрывалась для человъческого совнанія чрезъ Бога и если I. Христосъ для дальнъйшаго уясненія Своимъ непосредственнымъ ученикамъ Своего ученія обътоваль писпослать Св. Духа (Іоан. 14, 26), то было бы поразительнымъ самопротиворъчіемъ въ Богъ, ничъмъ неустранимымъ, еслибы дальнъйшее, послъ временъ апостольскихъ, раскрытие учения І. Христа предоставлялось одному человаческому разуму. Но разва то, что не произошло изъ человъческаго разума и что безмърно выше его, можетъ когда-либо раскрываться однимъ этимъ разумомъ? Это значило бы тоже самое, какъ еслибы ребенку предоставлено было раскрытіе какого-либо философскаго ученія после ознакомленія его съ какими-либо общими идеями этого ученія. Между твиъ вовсе не такая вналогія существуєть между Божественнымь Откровеніемъ и человіческимъ разумомъ, какъ между умомъ ребенка и какой-либо глубокой философской системой, излагающей цвльное міровозарвніє: Божественная откровенная истина неизмъримо выше человъческаго разума. Да и что могло бы заставить Бога прервать вдругь Свою откровенную дъятельность? Если она начата и ведена была по безпредъльной любви въ чедовъку и ради его спасенія, то куда же могли затъмъ исчезнуть эти побужденія и ціли? Лессингь прекращеніе откровенной діятельности Бога обусловливаеть эрвлымъ возрастомъ человъчества. Не странно ли отклоненіе указанной діятельности по такой причинъ? Какой это зрълый возрастъ человъчества? Если по отношенію въ своему бывшему учителю бывшій ученивъ можеть дъльться самостоятельнымъ, не только не нуждаясь въ его руководствъ, но и являясь способнымъ другихъ руководить, то равумно ли и логично ли распространять эту аналогію на отношение человического разума къ его воспитателю-Божественному Откровенію? "Пусть духовная культура идеть все болье и болье впередъ, говоритъ Гете, пусть естественныя науки ростутъ во всю ширину и глубину, пусть развивается умъ человъческій какъ онъ хочетъ, выше высоты и нравственной культуры христіанства, какъ оно севтить и осв'ящаеть въ Евангелін, чело-

въкъ никогда не поднимется 15). Человъческий умъ не только не въ состояніи подняться надъ отвровеннымъ ученіемъ, но и постигнуть глубины его. Съ другой стороны, въдь и возмужальни человань освобождается лишь изъподъ опеки своихъ непосредственныхъ или такъ спазать формальныхъ педагоговъ, но отщодь не можетъ освободиться отъ нассы иныхъ образовательных и воспитательных вліяній окружающью общества, отдравных наиболье выдающихся людей, отъ литературы, отъ наиболье крупныхъ произведеній философской мысли и т. д. Почему же человъкъ взрослый въ духовномъ отношени долженъ стоять внъ воспитательного вліннія только разума Божія? Въдь и Новый Завътъ — откровение Божие. Какъ же отъ него-то освободится человъкъ? Ему остается развъ склониться на сторону какоголибо антихристіанскаго міровозартнія, чтобы отклонить вліяніе и Евангелія. Но куда же способень вести такой педагогь, какь вакое-либо антихристіанское ученіе? Конечно, не туда, куда ведетъ върность христіанскимъ убъжденіямъ... Но не отрываясь отъ новозавътнаго откровеннаго ученія, человъкъ, какого бы высокаго образованія онъ ни быль, всегда будеть нало усиввающимъ ученикомъ Евангелія, какъ бы онъ ни усиливался пронивнуть въ глубь его ученія. Но въ этомъ случав, въ какое бы то ни было отдаленное будущее, т.-е. въ періодъ какой бы то ни было духовной эрвлости человъчества, человъку придется пользоваться уроками Духа Святаго чрезъ установленные І. Христомъ видимые Его органы, если онъ хочетъ идти къ большей врълости въ постижени и усвоени откровенняго учения Христова. Вив руководства Духомъ Святымъ немыслимы никогда успъхи въ постижении и усвоении Христова откровеннаго ученія. При этомъ условіи сворве всего возможно приписываніе этому ученію того, чего въ немъ ніть и быть не можеть. Это вполнъ понятно: если даже должное пониманіе человъческихъ произведеній часто бываеть невозможно, если за указаніями и разъясненіями не обращаемся къ авторамъ ихъ или къ компетентнымъ людямъ, то какое же возможно правильное понимание Божественнаго откровеннаго ученія, какъ скоро человіческій умъ не оза-

<sup>16)</sup> In den Gesprächen mit Eckermann. Band. 2. Seit. 171.

ряется просвъщеніемъ отъ Того, ито можетъ быть единственнымъ истолкователемъ этого ученія? Такимъ обравомъ неоспоримыя соображенія ведутъ иъ признанію необходимости продогженія откровенной дъятельности Божіей для постепеннаго прогрессивнаго развитія откровенія ученія І. Христа. Эта дъятельность должна продолжаться неизмінно, пока расирывается для человіческаго сознанія Христова откровенная истина. Но можно ли указать преділь этому расирытію? Его міть и быть не можеть.

А. Гусввъ.

(Продолжение дудеть).

## СИЛЬВЕСТРЪ МИТРОПОЛИТЪ КАЗАНСКІЙ.

Судьба митрополита Сильвестра составляеть любопытный эпизодъ русской церковной исторіи за первую половину XVIII въка, когда развивались церковныя ресориы Петра Великаго и когда въ средъ нашей ісрархіи разыгрывалась извъстная борьба между ісрархами малоруссами стоявшими подъ знаменемъ ресориы, постояными сотрудниками Петра въ исправленіи церковнаго строя, върными поборниками его дъла и послъ его смерти, и между ісрархами великоруссами, стоявшими большею частію на сторонъ старыхъ церковныхъ порядковъ и смотръвшими на своихъ малороссійскихъ собратій, какъ на опасныхъ для церкви новаторовъ и чуть ли не еретиковъ.

Въ церковной жизни въ это время повторялось то же явленіе, какое имъло мъсто еще раньше, въ половинъ XVII въка, когда въ Москву въ первый разъ прітхала дружина ученыхъ малоруссовъ и забравъ въ свои руки важнъйшее тогда церковное дъло—исправленія церковныхъ чиновъ и книгъ, стала сильно колебать авторитетъ домащнихъ московскихъ начетчиковъ писаній, незнавшихъ до того никакихъ себъ соперниковъ и считавщихъ себя единственными надежными столпами православія. Кіевская ученость заподозръна была тогда въ латинствъ и къ концу XVII въка, послъ горячаго церковнаго спора о времени пресуществленія св. Даровъ въ евхаристіи, была совершенно вытъснена изъ Москвы, уступивъ свое иъсто греческому вліянію, представителями котораго явились братья Лихуды. Но только лишь подозръніе кіевскихъ школь въ датинствъ усилью

укорениться, какъ начались реформы Петра, и царь, нуждаясь въ образованныхъ людяхъ среди духовенства, обратился за ними именно въ віевскимъ школамъ. Этого мало, —началъ возводить ученыхъ малоруссовъ на высшін ісрархическія мъста, о чемъ прежде никто не смълъ и думать, даже во время наибольшей силы югозападныхъ ученыхъ при царъ Өеодоръ-воспитанникъ Симеона Полоцваго. Одинъ изъ нихъ, Стефанъ Яворскій, сдалань быль даже мастоблюстителень дакрівриваю престола, главою всего русскаго духовенства. Греческая образованность, только лишь основавшаяся въ Московской академін, была вытеснена оттуда кіевскою датынью. Лихуды еще прежде этого попали въ ссылку въ Ипатьевскій монастырь. А впереди предстояло 'еще патріаршество Стефана, въ которомъ ібыли увърены всъ, не исключая и самаго Стефана. Между ісрархами великоруссами возникла сильная тревога. Новыхъ пришельцевъ бранили черкасами, лишенками, обливанниками, толковали о ихъ латинствъ. Толки эти дошли даже до Греціи и были поддержаны однимъ изъ самыхъ горячихъ ревнителей православія, патріархомъ перусалимскимъ Досинеемъ, который сильно протестоваль предъ царемъ противъ возвышенія Стефана и обличаль последнято въ датинстве. 1)

Недовольство еще болбе усилилось, когда изъ кіевскихъ школъ
явились въ Москву новые дъятели совершенно по вкусу Петра,
люди молодые, принадлежавшіе уже къ другому поколонію кіевскихъ ученыхъ, которые уже не подчинялись латинской наукъ,
къж ихъ предшественники, а выступили противъ нея съ горячими протестами во ими новыхъ богословскихъ тенденцій, заимствованныхъ ими у враговъ латинской церкви, богослововъ
германскихъ, люди съ замітнымъ оттінкомъ протестантскихъ
взілядовъ, видвешіе въ папствъ страшное зло церкви, а въ
русскомъ патріаріпествъ подобіє папства, смінешіеся надъ русскийъ обрядовымъ ханжествомъ и тенными народными суевъріямь, державшіеся слишкомъ свободно для непривычнаго къ
такитъ подямь общества и любившіе слишкомъ широко пожить.
Вейжорусскіе ревнители скоро увидали, что для нихъ страшни



<sup>•)</sup> Посканів Досноси см. въ статьв: Стеранъ Яворскій. Труды Кісвской Думбина Анадейта 1864 г. марть.

не тъ черкасы, которыхъ они было испугались прежде, черкасы въ родъ Стефана, а именно эти новые ніевскіе монахи въ родъ Ософана Прокоповича и Осодосія Яновскаго. Петръ сразу сдідаль последнихъ своими любимцами, какъ людей родственнаго съ нимъ направленія и кром'в того людей совершенно новыхъ, чуждыхъ старыхъ преданій, такихъ, канихъ онъ всюду старалс. выдвигать на первый планъ, какъ лучщихъ своихъ пособниковъ. Быстро проведя ихъ чревъ всъ ступени јерархической авствицы, онъ потомъ посадилъ ихъ обоихъ вицепрезидентами въ новоучрежденный св. Синодъ. Можно представить, какъ вознегодовали на это великорусскіе архіерен, люди все старые, васлуженные, митрополиты и архіспископы, когда имъ вельно было повиноваться Синоду, т.-е. этимъ изъ молодыхъ раннимъ архіереямъ, чуть ли даже не лютеранствующимъ по ихъ мивнію еретикамъ. Негодованіе было темъ сильнее, что малоруссы, завладъвшіе теперь монополіей всей церковной власти и оттъснивине ихъ на второй планъ, не замедлили составить изъ себя особую партію и въ свою очередь съ дихвой расплачивались со своими недоброжелателями за все про все и при всякомъ удобномъ случав.

Всв шансы въ этой борьбв двухъ цартій въ ісрархіи были на сторонъ, разунъется, налоруссовъ. Они были любимцами правительства и поборниками реформы, партіей прогресса, а потому на ихъ сторонъ была и сила власти и симпатіи передоваго общества. Ихъ противники явидись людьми отсталыми, надъ которыми смвялись и надъ которыми тяготвла опала правительства. Кромъ того молодые архісрен малоруссы далеко превосходили ихъ своимъ образованіемъ и живою энергіей, съ вакой откликались на все запросы современной жизни и принимались за всв современныя задачи и двла. Старые великорусскіе ісрархи, воспитанные въ средъ прежней незатьйливой и немногосложной жизни, гдф важнъйшимъ церковнымъ вопросомъ былкъ вопросъ объ обрядовомъ благольній и церковной двециплинт, растерались предъ новыми требованіями времени, не повяди ихъ, не нашли въ себъ ни подготовки, ни силъ въ обширной двятельности, какая требовалась новою живнью, отнеслись из этой жизни даже отрицательно. Борьба при такихъ обстоятельствахъ была для нихъ слишкомъ не равна и даже

Digitized by Google

невозножна, по крайней ийрів въ открытой формів. Нужно было танть свое недовольство въ себів, жаловаться осторожно, не срывая своего сердца вполнів, а потому сильно портить себя, озлобляться. Кончина Петра и послідовавшая за ней реакція реформів на ніжоторое время поправили было положеніе великорусской партім въ іерархіи, но послів кратковременнаго ея усиленія послідовало еще боліве тяжкое паденіе ея въ царствованіе Анны Іоанновны.

Такова была общая картина отношеній въ средѣ іерархін за то время, когда жилъ и дѣйствовалъ митр. Сильвестръ, довольно типичный представитель тогдашнихъ великорусскихъ іерарховъ какъ по своей личности, такъ и по своей судьбѣ.

Сильвестръ быль родомъ изъ дворянъ съвернаго края Россіи, по фамиліи Холмскихъ 2). Въ монашескомъ чинъ мы встръчаемъ его въ Новгородъ еще въ концъ XVII стольтія. Канихъ льтъ онъ постригся и что его къ тому побудило—не знаемъ. Въ одномъ письмъ А. Волынскаго къ кн. Черкасской отъ 1730 г. онъ называется 80-ти-льтнимъ старичкомъ 4); слъдовательно онъ родился около поливины XVII стольтія и принялъ постриженіе уже въ врълыхъ льтахъ. По образованію, сколько можно заключить изъ его послъдующей дъятельности, онъ далеко не простирался и по всей въроятности былъ зауряднымъ великорусскимъ начетчикомъ 4); но былъ за то ревнителемъ церкви и

<sup>•)</sup> Въ публичной библіотеків ость экземплиръ Космографія съ надписью, что



<sup>\*)</sup> Родной брать его Осигь Доровеевичь быль помещиковь въ Холмогорсковъ край. См. статью Георгій Дашковъ въ "Прав. Обозр." 1863 г. январь. Въ нёкоторыхъ рукописныхъ визенилярахъ казанскихъ древностей П. Любарскаго Сильвестръ навывается Волынскимъ, въроятно по смешенію съ въмиліей современнаго ему казанскаго губернатора А. П. Волынскаго. Ошибка вта вошла потомъ въ позднёйшія сочиненія: Исторію Казани Рыбушкина, Исторію нижегородской іерархіи Макарія, гдё принадлежностію Сильвестра въ роду Волынскихъ объясивется даже его несчастная судьба въ связи съ паденіемъ А. П. Волинскихъ объясивется даже его несчастная судьба въ связи съ паденіемъ А. П. Волынскихъ объясивется въ Пісторію смоленской епархім. Заменаванно, что Волынскимъ же онъ вазывается въ Описаніи сянод. архивът ужеля это прозваніе усвояется ему въ тогдашнихъ бумагахъ? Досель это пока невъроятно.

<sup>\*)</sup> Чтен. Общ. Пст. и Древн. 1868 г. кн. ПП; сивсь, стр. 48.

степеннымъ монахомъ. При митр. Іовъ былъ казначеемъ новогородскаго архіерейскаго дома и своими достоинствами обратиль на себя вимманіе Іова. Въ 1700 г. митрополить поставиль его сначала въ архимандриты Деревяницкаго монастыря, а въ слъдующемъ году перевель въ одинъ изъ мервенствующихъ новгородскихъ монастырей,—Юрьевъ, которымъ онъ и управиялъ въ теченіе трехъ лътъ 5), пользуясь постояннымъ расположеніемъ своего святителя и платя ему за то съ своей стороны глубокимъ уваженіемъ, которое вынесъ съ собою и за предълы новгородской епархіи на послъдующіе высшіе посты своего іерархическаго служенія.

Во время его архимандритского служенія въ Новгородо тамъ происходили событія, которыя обратили на митрополята Іова безпокойное внимание всъхъ великорусскихъ ревнителей православія, опасавшихся, какъ бы онъ не уклонился "въ латинской шисти", какъ они выражались. Дело было въ томъ, что ревнуя о распространеніи образованія въ своей епархіи и отыскивая для этого способныхъ людей, онъ вздумалъ возложить свои надежды по этому предмету на только-что выжитыхъ изъ Москвы югозападныхъ ученыхъ и началъ оказывать имъ необывновенное расположеніе, возбудившее сильные толки. Двое изъ нихъ, Гавріняъ Домецкій, бывшій до изгнанія изъ Москвы симоновскимъ архимандритомъ, и Осодосій Яновскій, привезенный въ Новгородъ саминъ митрополитомъ изъ Троицкаго-Сергіева монастыря, где Іовъ быль прежде архимандритомъ, успъли войти въ особенную милость въ довърчивому святителю и развили свое вліяніе въ архіерейскомъ домів до того, что успіли отторгнуть отъ интрополита всяхъ его старыхъ советниковъ, къ величайшему огорченію носледнихъ, въ томъ числе, разумется, н Сильвестра. Өеодосій быль сділань архінандритомъ другаго первенствующаго монастыря повогородской епарків, — Хутын-

нанга переведана Сильвестронъ митроп. смоленскимъ въ 1709 г.; въроятно эта любимая кинга русскихъ начетчиковъ была только списана инъ или отъ него, потому что переведена она была давнымъ давно, да и Сильвестръ въ 1709 г. не былъ еще смоленскимъ митрополитомъ. См. Пекарскато: Наука и лит. при Петръ, 1,885 примъч.

<sup>9)</sup> Ист. инж. ісрарх. 28-29. Описаніє Юрьова мон. въ Чтен. 1858 г. II, 95.

скаго. Гавріниъ, пользуясь своєю силой при митрополить, дошель до такой самонадвинности, что въ 1704 г. написаль опровержение на книгу Остенъ, которая заключала въ себъ послъднее слово православія въ полемика конца XVII вака, подорвавшей православную репутацію кіевлянь; въ опроверженія этомъ, воэставая горой за кіевскую ученость и обличая москвитянь въ невъжествъ, онъ обнаруживаль всю шаткость своихъ православныхъ убъжденій. Въ самомъ Новгородъ никто не осмъливался возставать на любимцевъ преосвященнаго; но слухи объ ихъ вліянін распространились и за предвлы епархін. Одинъ изъ московскихъ ревнителей, чудовскій іеродівконъ Дамаскинъ, ръшился возстать противъ новогородскихъ кіевлянъ и открыть глаза интрополиту. Въ своихъ посланіяхъ иъ нему онъ горячо возсталь противь его опасныхь приближенныхь и совытоваль прибливить въ себъ опять своихъ прежнихъ върныхъ совътниковъ, а сильными 105 отвътами Домецкому успъль обнаружить всю сомнительность его православія и подорвать из нему всякое довъріе въ святитель. ") Съ этого времени Іовъ круто по-воротнять на сторому противняковъ кіевской учености и сталъ подоврительно относиться къ воспитанникамъ кісвской академін. Вызванные имъ вскоръ въ Новгородъ братья Лихуды вполнъ занвиши для него вісвлянь и еще болве утвердили его въ нерасположения въ последнивъ.

Въ то же самое время онъ долженъ былъ разойтись и съ Осодосіемъ Яновскимъ. Кругомъ облагодательствованный добрымъ старцемъ, хитрый шляхтичъ, пока было нужно, льстилъ ему и выназывалъ самую благоговъйную почтительность. Но вотъ на него обратилъ свое вниманіе царь, увидавшій его во время проъзда своего чрезъ Новгородъ,—и поведеніе его въ отношеніи къ Іову совершенно измъншлось. Пользуясь возможностью немосредственно сноситься съ царемъ, онъ сталъ иронебрагать властью епархіальнаго своего архіерея, дъйствовать во всемъ безъ его спроса и даже прямо вопреки его волъ, постоянно его раздражалъ, а въ 1704 г. подалъ даже на него опасный доносъ, будто бы онъ заступился за келаря одного изъ принясныхъ съ



<sup>&</sup>quot;) Исторія съ Домециниъ изложена въ статъй о борьбі представителей мамеросс. и великор. паправленія въ Жури. Мин. Нар. Просв. 1875 г. сентибрь.

Кутыню монастырей, котораго царь веляль взять въ число братства за грабежъ монастырской назны. Когда царь одзлаль его архимандритомъ новаго Александровскаго монастыря и поставиль въ главъ духовнаго управленія петербріскимъ прегомъ, заносчивость его предъ Іовомъ дошла до крайнихъ предвловъ и вызывала со стороны послъдняго горькія жалобы 7).

Отношенія въ Феодосію окончательно отвратили Іова отъ чернасъ. Изъ всъкъ ніевлянъ онъ сохраниль дружбу съ однижь только кроткимъ святителемъ ростовскимъ Димитріемъ, в. изъ молодыхъ нонаховъ, прівзнавшихъ изъ Малороссін, съ удовольствіемъ заметиль только Ософилакта Лопатинскаго, пругіе непріятно поражали его своею заносчивостью. Въ 1710 г. онъ писалъ къ Римскому-Корсакову о префекта московской акаденін Стефант Прибыловичь, который на время останавливался въ Новгородъ проведомъ въ Петербургъ: "Мудръ есть человъкъ и богослова себя нарицаетъ множае паче, нежели иніи явкія. Егда же услышими, самъ вельми уразумвешь, каковы суть богословы, являющіеся въ кієвскихъ новыхъ абинейскихъ школахъ. Изряднаго изъ нихъ познахъ быти Лопатинскаго, яко мужъ кротокъ есть и смиренъ во всяцвиъ своемъ состояніи вр. О Осодосіи онъ писаль тому же Римскому-Корсакову (въ 1712 г.) "Истинно таковыя гордости и таковаго китенія я отъ другихъ архимандритовъ не видаль, каковымъ высокимъ образомъ пвшется, что "указали им архимандрить" и "пискть из намъ архимандриту", а сіе реченіе надзежить только единому царскому величеству и воесвятышему патріарху (и преосвященнымъ лицамъ, а не архимандриту, наже епископу... Иверскаго архимандрита (Иверскій монастырь быль примисань из Невекому) безъ ноего въдона архимандрить Осодосій обнажиль adrhmang duvectes h inankh... h centero czymenia, he otunchesa ko мев и малою чертою: да судить ему Богъ подвломъ его; въ вы же жамъ міру пірнть, возмірнтся ему стократно, и сажко сіеть, томико и пожнеть, эще и не зда, но иного паче въ будущемъ, чесого Боже избави всяваго православнаго христіанива". Около того же въронтно времени Іовъ послалъ обличительное



<sup>9</sup> О Өсодосін си. въ внига Частовича: Ососанъ Прокововичь, стр. 74 и далбе.

<sup>•)</sup> Письма Іова, изд. при статью объ немъ въ Странний 1661 г. т. П.

мосланіе из самому Осодосію, гдё напоминаль ему всё свои благодівнія и обличаль его въ самой черной неблагодарности; весь тонъ посланія чрезвычайно різзкій и бранчивый;—видно что митрополить потеряль всякое терпівніе въ отношеніи из зазнавшемуся архиманориту.. •)

Сильвестръ не дожиль въ Новгородъ до окончанія борьбы великорусской партін съ малорусскою, вывхаль оттуда на новое ивсто служенія въ самонъ началь этой борьбы, когда еще Домецвій пользовался всёмъ своимъ вліяніемъ, такъ что по отъвздв Сильвестра даже замяль его ивсто въ Юрьевв монаетырв. Въ 1704 г., настоятель Троице-Сергіева монастыря Иларіонъ Властилинскій быль рукоположень въ сань митрополита еврскаго и подонскаго; на мъсто его, по распоряжению мъстоблюстителя Стесана и по уназу царя, быль переведень Сильвестръ 10). По удаленіи въ лавру онъ не раворваль своихъ свявей съ Новгородомъ. Открывшаяся тамъ борьба среди духовныхъ партій, въ которой онъ самъ прежде быль тамъ близко занитересованъ, не могла не интересовать его и теперь самымъ живымъ образомъ: нерасположение въ черкасамъ и въ частности нь бывшему его соперинку по епархівльному значенію Өеодосію, вынесенное имъ съ мъста прежней службы, не пропадало у него во всю его последующую жизнь, постоянно подогреваемое новыми отъ нихъ огорченіями. Съ митр. Іовомъ онъ сохранилъ саныя тасныя связи, поддерживавинися перепиской. Если его интересовали новогородскія событія, то Іовъ въ свою очередь еъ интересонъ узнаваль отъ него, что дълается въ Москвъ въ давръ, гдъ онъ прежде служилъ самъ и гдъ у него оставались знакомые люди. Письма Сильвестра до насъ не допиж Товъ въ своихъ письиахъ относится нъ нему съ самымъ теплымъ и дружесенив чувствомъ, канъ къ человеку одникъ лонятій и вполив надежному.

"Богоявбранный и благоразумный пастырь, инсаль наприм. онъ въ одномъ письмъ, мой великій благодътель, вселюбезный



<sup>&#</sup>x27;т) Посланіе это въ Літоп. р. лит. Тихоправова, І, сийсь 153-159.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Въ ризницѣ нимегородскаго каседр. собора хранится подлинная настояваная гранота Сильвестру на архимандрію, отъ 22 окт. 1722 г., сн. въ Истор. нимегор. јерархів арх. Макарів.

сыне и брате милый, священноархинандрите Сильвестре! Санъ Парь небесный прежнее твое по мий грйшнику благопріятство и любовь да помянеть и иногими даровательствы да обогатить. За укосненіе писанія молю не прогийватися на ня святыми твоей: метинно отъ пасхи зальній дручинь быль многія недали веснухою... Прошу почасти посіщати ня писаніємъ, во отраду им слышамія о твоемъ доброздравім и благополучномъ во св. обители пребыванія".

Въ 1706 г. Сильвестръ получилъ отъ него пріятныя въсти в прівздъ Лихудовъ, съ поторымъ тъсно было связано падеміє прежияго значенія въ Новгородъ партін черкасъ. "Два любевныя твоя писанія въ наѣ и іуніт получихъ, писалъ Іовъ, и о скончаніи уставщика Савватія извъстихомся. По тъмъ же писаніямъ не отоявахомся къ твоей святынъ частаго ради бользнованія, овоже суствиія и помеченія дѣля о уготовленіи и установленіи новыхъ вдѣ школъ. Слава блаженному промыслу самопремудрости Бога! Вся у насъ имит право и богоугодно преходять и со успъхомъ не налынъ... Словескъйшіи учители, честити і і еромонаси, Іоанникій и Соероній Лихудієвы, обрѣтающінся по указу нонаршескому въ домъ Соеійскомъ, воистину высокоучени суть, добри же и вѣрии, трезви и бодры и во ученіи усердии".

Доменкій уже потеряль свое значеніе при Іова, но не хотавь уступить своимъ сопериявамъ безъ бои и завелъ онасныя интриги, опираясь на усиливавшееся тогда въ јерархическоиъ нірф вліяніе своихъ земляковъ. Въ 1708 г. интрополить писаль Сильвестру: "всепагубный врагь діаволь всегда народь христівнскій поглотити желаеть; подобне и слуга его во плоти д... Домеций безъ зла не усыпаетъ; на перв и словесне всегда настся, а извнутрь всепагубныя души его на премногихъ смертомосный ядъ повсюду износится. Не глаголю много о благородныхъ синклитикахъ, но и на духовныхъ премного вілетъ и уста своя, яко адъ, неправедне, іживо расширяя, оглашаеть, яже суть не лёть вде святыни твоей явити, разве благоволить преподобіе ваше, хотя себя избавити отъ бъдства велика, нарочно върнаго человъна прислати". Какъ видно, Домеций старался задъть свойни нитригами лично и Сильвестра. Сколько ножно догадываться нвъ последующей переписки, за Донецкаго противъ Іова и:Сильвестра стояль и Осодосій. Въ 1709 г. Іовь писаль, что Домецкій

"ме перестасть, неме умалчиваеть отъ своихъ сокровицъ лукаваго си сердца, на иножайщихъ неповинныхъ бъды, клеветы спиван, повсюду пишуще посылаетъ... нъ частнымъ особамъ, котя джесложнымъ своимъ писаніемъ правду себъ присовокупити; но обаче, зная его дукавство, вси весьма во всемъ отрицаются, менавидятъ же и непріемлютъ и посланныхъ его отъ себя отсылаютъ. Точію единъ господинъ къ нему милоставъ и благоутробенъ и всегдащній ходатай о немъ объщевается быти, его же переону и самъ не невъсть твоя святыня. Но они, аще и вооружаются на ны, дебы сонрушити, яко паутиму, но сами за смо хвъстость получатъ превде насъ мечаемую кончину, ны же да даруетъ Богъ прощеніе и благословеніе, здъ же и на мебеси стогубое воздалніе".

Іовъ не отвенялся делиться съ своимъ вррнымъ-духовнымъ сыновъ мыслями и насчеть болье высокихъ лицъ малоруссовъ, высказываль свое недовольство заведенными отъ нахъ новыми норядвами и дъйстрівии самого мъстоблюстителя. "Посылаю тебъ въпоторыя въдомости, писадъ онъ въ томъ же письмъ. Благоволи тыя прочитати в отнюдь никому же являти, кроиф удобнымъ и върныхъ твоихъ совершенио. За озлобление и досаду и великія обиды господина превысочайшаго, ісрарка святвищаго, интрополита развисивго, 12 человень въ Новгородъ взяты и иногіє нар нехъ врло жестоно пытаны и рваны, даже внутреннемъ икъ являтися, а съ пытокъ въ самонъ малонъ нриссомъ винилися, и на брата архісрейского многія вины и несносныя обиды собъ въ распросвуъ свазали; въ томъ котять и умертвитися; и судьямъ сіе подъ сомивнісмъ. Чего ради кощуть распросныя рэчи послоть подъ разсудокъ здравый во эрхісрею разацекону, и что отъ него объ нихъ разсуждение будетъ, потомъ стащутъ писать из царскому величеству".

Сильвестръ со своей стороны даятельно приныкаль въ великорусской партін духовенства. Изъ налороссійскихъ ісрарховъ, сполько навъстно, онъ, какъ и Іовъ, быль въ сношеніяхъ съ одничъ Динитріємъ ростововинъ. Сохранилось одно письно къ нему св. Димитрія, въ которонъ последній благодарить его за посланіе и за присылку изъ Тронцкаго новастыря хлаба и рыбы въ презенть и изъявляєть ему прислать по его просьба свои четые мимен 11). Занимая видное мъсто настоятеля энаменитой обители, Сильвестръ былъ извъстенъ разнымъ знаменитостямъ своего времени и долженъ былъ втянуться въ тогдашнія отношенія разныхъ партій. Какъ и другія духовныя лица изъ великоруссовъ, онъ былъ недоволенъ реформами Петра, которыя тогда уже сильно затрогивали духовенство, и съ надеждою обращалъ взоры на царевича Алексъя, который тоже не любилъ черкасъ и дружилъ съ однимъ великорусскимъ духовенствомъ. Царевичъ зналъ Сильвестра и благоволилъ нъ нему. Въ 1707 г., по случаю возвращенія Алексъя изъ-за границы въ Москву, тромцкій архимандритъ писалъ къ духовнику его, извъстному Якову Игнатьеву:

"Опасно иманы рещи о нашей общей радости. Воистину и азъ гръшный съ вами купно радуюся о пришествін въ отечество свое милостивнёшаго государя нашего царевича и великаго князя Алексвя Петровича. Аще же азъ нынв святолвинвишаго лица его видети и не сподобился, токио воспоминаю Христово слово: блажении же видъвшіи и въровавше; и я убогій, при помощи Божіей, несумнино уповою, а царевича государя въ предыдущее время съ усердіемъ мониъ радостною дущею видати желаю. При семъ же, господинъ мой милостивый, обнадежась на твою духовную въ себъ любовь, прошу добраго твоего послушанія: въ кое времи предъ лицемъ государя царевича предстанещь, и избравъ благонолучный часъ, потрудися и отъ меня убогаго старца ему государю повлонитися. Истину, господинь, реку, на всякъ день и на всякъ часъ его милости, государя моего, къ себъ не могу забыти, токмо делженъ всегда предъ Боговъ благодарити, а о его государскомъ иноголетиомъ здравіи Бога молити до нончины жизие нося. И пани, блаженивищій отче, якоже обрвтожъ благодать предъ тобою, повторя просыбу мою предлагано...: доложи и унилостиви просительно государя нарежича, вакъ новый зимній путь состоится, чтобъ благоводиль чудотворцанъ помолиться и богомоліе свое несетить (13).

Ве вреня четыреклатияго управленія Сильвестра въ давра жило наскольно запачательныхъ лицъ, которыя потоиъ нимли важное значеніе въ его жизни. Келаремъ и монастырскимъ ду-



<sup>11)</sup> Сочин. св. Димитрія, 1839 г. т. І, стр. 508.

чтен. Общ. И. и Др. 1861 г. т. III, стр. 271—272.

ковникомъ былъ тогда Георгій Дашковъ, родемъ наъ тульскихъ дворянъ, служившій прежде въ военной службъ, потомъ послѣ постриженія жившій въ астраханскомъ Тронцкомъ монастырѣ; за услуги, какін онъ оказалъ правительству въ 1706 г. во время усмиренія астраханскаго бунта, Петръ велѣлъ перевести его келаремъ къ Тронцѣ; послѣ онъ былъ вторымъ прееминомъ Сильвестра пе архимандріи. Это былъ ловкій и свѣтскій менахъдворянинъ, умѣлъ пожить на широкую ногу и имѣлъ обширныя знакомства и связи средя московской аристократіи. Образованія онъ не имѣлъ и образованныхъ "малороссійскіе монахи. Съ Сильвестромъ онъ былъ одного направленія и однихъ взглядовъ на современный порядокъ вещей. Послѣ, сдѣлавшись архісроемъ, онъ сталъ во главѣ великорусской партін ісрарховъ и, какъ увидимъ, былъ благодѣтелемъ Сильвестра 13).

Въ настоятельство же Сильвестра въ Тронцкомъ нонастыръ жилъ Левъ Юрловъ, после еписнопъ воронемскій, тоже одинъ изъ представителей партін великоруссовъ. Онъ былъ родомъ изъ дворянъ Юрловыхъ нижегородской губернін. Голиковъ разснавываетъ, что въ нолодости онъ былъ паженъ у царицы Мареы Матвъевны, на одной изъ ассанблей укралъ серебряный кубонъ, изъ котораго пилъ самъ царь, спасся отъ царскаго гивва, по совъту жалъвшей его царицы Мареы, бъгствомъ, потомъ постригся въ нонахи. При Сильвестръ онъ проходилъ въ Троицкомъ нонастыръ время своего монашескаго искуса и состоялъ поэтому подъ бликайшимъ надворемъ Георгія Дашкова, какъ нонастыремаго духовника. Послъ десятильтияго пребыванія въ лавръ онъ былъ посланъ въ строители астраханскаго Троицнаго монастыря <sup>16</sup>).

Третьних заихчательным монахом въ лавръ при Сильестръ быль іерономах Іона Сальнивеев, изъ сиоленских дворянъ. Онъ быль пострименником самой лавры и постоянно шиль въ ней первое время своей слумбы, проходя развыя монастырскія должности. Изъ лавры онъ, накъ и Юрловъ, быль пе-



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Сейдінія о Дашковії см. въ "Прав. Обовр." 1863 г. январь и въ кимгії г. Чистовича: Өсосанъ Проконовичъ.

<sup>14)</sup> Сведенія о Юрлове си. тамъ же.

реведенъ въ строители астраханскаго Тренцкаго иомастыря, а възъ Астрахани перешелъ въ Казань, гдв былъ архимандритомъ Спасо-преображенскаго монастыря. Неизвъстно, что побудило его принять монашество, но монахъ онъ былъ плохой, отличалси не совсвиъ воздержною жизнью, наклонностію пожить ио шляхетски, которой и удовлетворялъ по мърв силъ, и безпекойнымъ карактеромъ; денегъ у него, какъ видитея, было довольно. Дружа съ Даниковымъ и благоволя въ Юрлову, Сальникъева Сильвестръ не любилъ, какъ человъка, который и по своему происхожденію и по характеру примыкалъ болъе въ югозападнымъ, чъмъ въ велиноруссиямъ духовнымъ лицамъ <sup>15</sup>).

Архіерейскіе домы и монастыри переживали теперь тяжелое время; новые порядки, вводившіеся въ нихъ, вывывали со стороны архіереевъ и архимандритовъ единодушный ропотъ. Постоянно нуждалсь въ деньгахъ для своихъ реформъ и сравнивая общее напражение народныхъ силъ для удовлетворения потребностей вазны съ обевпеченнымъ и привилегированнымъ положеніемъ монаховъ, Петръ смотрель на имущества и вотчины монашествующаго духовенства, какъ на "туногибленыя", и положиль себъ задачей извлекать изъ нихъ какъ можно больше выгодъ для государства. Съ этою целью въ 1701 г. имъ устроенъ быль монастырскій приказь, получившій въ свое відомство всв архісрейскія и монастыровія ховяйства. Ивъ доходовъ отъ этихъ хоряйствъ онъ долженъ былъ выдавать ихъ владольцамъ на содержаніе опредвленное жалованье по окладу, урэванному до послъдней врайности, "бевъ чего пробыть невозножно", по выражению указовъ, а все остатие отъ этого жалованы обращать на заведеніе школь, богадълень, госинталей и на удовлетвореніе разныхъ государственныхъ нуждъ. Духовныя власти быле совершенно устранены отъ управленія церковными вотчинами. У архіересвъ отнято было право собирать по епархіниъ даже чисто епархівльные церковные доходы,-- церковную дань, пошлины съ храмозданныхъ грамотъ, вънечныхъ памятей и др. Самый монастырскій приказъ состояль не въ церковномъ, а въ государственномъ въдомствъ, будучи подчинемъ сенату.

Въ 1707 году въ Нажија-Новгородъ прівхаль поручивь Тют-

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Чтен. 1868 г. кн. III: Дело Сальникева.

чень, пооленный отъ ненастыроваго приказа усчитывать архісрейскій домъ. Митрополять Нижегородскій Исаія не выдержаль и принцукъ на него: "Ты овца: ванъ ли овцанъ про насъ пастырей разменивать? Бояринъ И. А. Мусинъ-Пушкинъ (управлившій монастырскимъ приказомъ) напалъ на церкви Божін, вотчикы наши въдаетъ, а теперь у насъ и двиныи и вънсчвыя деньув отниваеть; и если эти оборы у меня отникуть, то я въ свесй епархін церкви вов затворю и архісрейство повину. Какое мос врхіерейство, что шое у меня отнимають? вакь хотять другіе архісрен, а я за своє упру, а не отдань; и такь вы пропадаете, канъ червей васъ шведы побивають, а все ва наши слезы и за ваши неиравды, да и впредь, если не отстанете отъ вашихъ неправдъ, шведы васъ побыютъ". За эти ръчи 2 септябри 1708 года онъ быль лишенъ канедры и сесланъ на покой въ Кирилловъ Бълозереній понастырь 16). На пъсто его 14 септября быль рукоположенъ Сильвестръ. Онъ не высказывалъ своего неудовольствія на новые порядки такъ рівко, какъ Исаія, и быль пока еще на хорошемъ счету у правительства. Замечательно, что онъ получиль нежегородскую канедру примо съ саномъ интро-BTHLOH

Нимегородская спаркія из описываемое время могла служить пробнымъ камнемъ усердія и административныхъ талантовъ того ісрарка, которому ома ввърялась. Она требовала очень серьевной дъятельности со стороны своего архісрей, а не однихъ только заботь о ностройкъ архісрейскаго дома, цернвей и монастырей, объ украшенія каседральнаго собора, новыхъ колоколахъ, окладахъ на иконы и облаченіяхъ, объ устройстві всякаго рода хозяйственныхъ статей архісрейской казны,—заботъ, которыми отличались ся прежніе митранолиты до Сильвестра и которыя занимали большую часть другихъ архісреєвъ стараго времени.

Во первыхъ эта епархія была еще довольно новая (открыта съ 1672 года) и мало устроенная. Не опредълены были даже съ надмежением точностію самыя ся границы; съ запада привыкала



<sup>16)</sup> Исторіи Россіи Солов. т. XVI, стр. 21.

из ней бывизя патріаршая область и захватывала собота весь нынашній балахнинскій ужеть и арванасскій край. Несоотватствіе ся границь об губерискими границами производило немало путаницы въ смощеніяхъ епархіальной власти съ гранданскою; до 1714 года луговая сторона Волги находилась въ управленій казанскихъ губернаторовъ, такъ что епархія заключала въ себъ части двукъ сосъднихъ губерній 17). Далве, это быль полуинородческій край, переходная містность отъ Россіи къ инородческому востоку. Цільне округи ся сплощь были пасслены пордней, чуващами, черемисами и татарами, для обращенія ноторыхъ въ христіанство нужна была усилемная миссіонерская дімтельность, доселё пова еще и не начинавшаяся въ этомъ край. Но главная забота церкви относительно вижегородской спархіи была обращена на распространявшійся здёсь расколь, для противодійствія которому была открыта и самая епархія 16).

Слабость прежняго управленія патріарховъ, которые, имби у себя непомирно обширную епархію, не могли обращать надлежащаго вниманія на ея нижегородскую окраину, пустынный и высти по провод провод проделения по при провод протод провод про гоненія на расколь въ мастахъ бливацинхъ къ Москва, - всъ эти обстоятельства сделали нижегородскій прай любимымь притономъ раскола. Чернораменскіе и керменскіе ліса были сплошь колонивованы раскольническими незримыми скитами и селеніями, поторые быстро возрастали въ числе и по народоваселению, богатын оть провысловь и отагивали въ себь новыхъ насельниковъ со всвиъ сторонъ Россіи и всякаго рода раскольническихъ согласій. Керменскіе ліков инівли громадное вліяніе на весь расвольническій міръ; на нихъ съ благоговънісмъ смотрели дане московские и вътновские раскольники. Въ сосъднемъ болажнинскомъ уведе можно было найти и Сосонтівещину, и Онусрієвщину, и Арсеніевщину, и Поморское согласіе, и Дьяконовщину и др. Около самаго Нижняго, визсто запонных брановъ, сильно распространялась такъ-называемая любовь Христова. Въ Павлова и Работвахъ являлись христы и богородицы. Около Му-

<sup>11)</sup> Подробиве въ истор. Ниж. јерархіи о. Макарія.

<sup>13)</sup> Объ этонъ прямо сказано въ настольной грамот первону митрополиту Филарету Древн. Росс. Вивліое. т. XVIII.

38\*

рашина, Княгиния, Богородскаго и Павлова то тамъ, то вдёсь горени срубы съ изуверными самосожителями <sup>18</sup>). По слованъ протосерея Андрея Іоаннова, раскольническіе чернецы и черницы цэлыми толпами шатались по селамъ и деревнямъ, бёглые попы своими руками жгли въ избахъ людей, старухи и дѣвки совершали тамиства, развратъ замёнялъ правильную брачную жизнь, словоиъ "помраченіе, невёжество и заблужденіе человіческаго ума, нажется, никогда до толикаго степени не восходило, до какого оно вдёсь достигло" <sup>20</sup>). Въ началь XVIII столітія число раскольниковъ на луговой сторонь Волги восходило до 30,000, что составляло болье трети всего народонаселенія; въ 1719 г. во всей епархіи насчитывали ихъ до 86,000 обоего пола, на каждую тысячу жителей приходилось 283 раскольника <sup>21</sup>).

При такой жатвъ дълателей было крайне мало. Во всей епархів не было ни одной школы для образованія духовенства. Едва ин гай въ другомъ мъсть духовенство такъ усердно укрывало расколь, помогало его распространению и само заражалось имъ, канъ здёсь. Съ самаго начала своего царствованія Петръ потребовать отъ архіереевъ заведенія школь при своихъ каоедрахъ и монастыряхъ. Но интрополетомъ Нажияго былъ извъстный Исаін, который не только не заботился о просвіщеніи своего духовенства и паствы, но еще самъ раздёляль раскольническія понятія. Въ теченім своего осмильтняго управленія епархісй онъ выстроиль одну церковь и два монастыря, отпрыль живоносный источникъ у подножія кремлевской горы, на которой тогда стоялъ архіоройскій домъ, изслідоваль случан чудосныхъ испъленій отъ находящихся въ Нижномъ подъ спудомъ мещей Іоасара схиминка и неоны святителя Филиппа, построиль въ собора богатую плащаницу, долго потомъ навъстныя подъ его именемъ митры и облаченія, и совершенно запустиль всв спархіальныя д**ыз**а <sup>28</sup>).

Къ счастію для нижегородскаго прая въ 1707 году здёсь на-



<sup>1°) &</sup>quot;Ниж. Епарх. Вѣдомости" 1865 г. №№ 14 и 15: "Начало и распространеніе распола въ предълахъ Нижегородскихъ".

ъ ) Сочиненія, ч. VI, стр. 1.

<sup>21)</sup> Русск. расколъ Щапова, стр. 268. Еще Опис. Синод. архива т. I, стр. 97

<sup>22)</sup> Истор. Ниж. ісрархін, стр. 26-28.

чаль свою энергическую двительность противь раскола знаменятый Патиримъ, въ это время переяславскій игуменъ. Указомъ дари и ивстоблюстители натріаршаго престола (отъ 28 сент. 1707 г.) ему вельно было обращать раскольниковъ въ юрьевецкомъ и балахнинскомъ убедахъ, принадлежавшихъ нъ патріаршей области <sup>23</sup>). Ревнитель православія не удовольствовался одникъ назначеннымъ ему округомъ, прихватилъ къ нему и все раскольническое заводжье нижегородской спархін съ лівсами чернораменскими и керженскими. Извъстны его неустанным странствованія но этой глухой местности съ сильной проповедью православія, его борьба съ ванатическими расколоучителями и народными заблужденіями, опасности, накинъ онъ подвергался, и необычайные успахи, поторые упрочили за нимъ право на высокое имя равновностольного труженика, данное ему Петромъ. Въ 1711 г. патріаршій приказъ предоставиль ему въ административное и н судебное въдъніе вов синты и распольническія селенія обоихъ увадовъ-юрьевецкаго и балахинскаго. Въ первыя же 7 латъ своего служенія онъ успъль обратить до 2000 распольниковъ, несмотря на ихъ упорство, козин ихъ коноводовъ, препятствія со стороны подкупленныхъ ими казанскихъ и нижегородскихъ властей, волостныхъ прикащиковъ, старостъ и священниковъ, которые всё покрывали раскольниковъ и отнимали у Питирима самый входъ въ распольническія жилища.

Въ такомъ положеніи находились діла нижегородской епархін, когда явился сюда новый митрополить Сильвестръ, только лишь начинавшій свое служенія въ сант іерарха. При самомъ вступленіи въ должность онъ обязался особенно стараться витстт съ Питиримомъ объ искорененіи раскола. Дтятельность Питирима значительно облегчала трудъ, который ему предлежаль на новомъ поприщъ. Пользуясь высокимъ энтузіазмомъ этого ревнителя-труженика, онъ могъ предоставить ему всю тяжесть практичеснаго выполненія задачи, съ своей стороны только ободрять его, оказывать ему стоющее уже меньшаго труда административное содъйствіе, чтобы получить эначительную долю участія въ плодахъ и славт его дтятельности. Сильвестръ не оказанть



<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) О дъятельности его тамже стр. 36—64, и Нижегор. епарх. въдок. 1865 г. № 24; 1866 № 2. "Расколъ въ нижегор. предълахъ".

ему и такого рода содъйствія. Первая снархія, которая должна была служить для него пробнымъ намнемъ, стала для него комнемъ претвновенія. Оказалось, что въ своихъ понятіяхъ объ ієрархическомъ служенія и по широтъ своей административной программы онъ недалеко умелъ отъ своего предшественника, что, какъ и другіе архієрем стараго времени, не могъ поставить служенія существеннымъ интересамъ церкви выше своей ревности о церновной вившности и о своемъ частномъ ієрархическомъ авторитетъ.

Въ начествъ наиболъе важнаго дъла, въ которомъ онъ заявилъ свое участіе, которое вирочемъ касалось не епархівльнаго управленія, а всей русской церкви, можно указать на решеніе вопроса о способъ присоединения въ православию лютеранъ и нальвинистовъ. До Петра Великаго это присоединение совершалось чрезъ перекрещиваніе ихъ; этотъ обычай, бывшій следствієвъ старинной нетерпиности въ нанцамъ, не могь не делать ватрудненій въ новой Россіи. Въ 1718 году объ этомъ предметъ было въ Москвъ соборное совъщание. Въ собрании рукописей Царскаго сохранились извъстія объ этомъ соборъ и объ участін въ немъ Сильвестра; руконись навывается: "Совътованіе и. Стефана съ созванными въ Москву архипастырями и голосъ Сильвестра нежегородскаго о томъ, какъ присоединять въ церкви кальвинистовъ и лютеранъ". Окончательное финение вопроса последовало отъ константиномольского патріарха Іеренін въ цольву неперекрещиванія и публиковано имяннымъ указомъ царя <sup>24</sup>).

Характеризуя собственно епархівльную діятельность Сильвестра, историкъ нижегородской ісрархін говоритъ, что онъ "большею частію старался о построеніи цернвей". Въ самонъ Пижнемъ при немъ явилось 7 цернвей, изъ которыхъ три—Покровская, Вознесенская и Аленсвевская, построены въ нынішномъ виді, каменныя вийсто деревянныхъ, а другія—Сергієвская (на місті прежняго муженаго Сергієва монастыря), великолішная Рождественская, Никольская на Гребешкі, Гордієвская въ подгородномъ селії Гордієвскій, выстроены и освящены вновь. Во-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Опис. рук. Царскаго № 456. П. Собр. Зак. Граноты потр. 31 августа № 3225; указъ царя 7 севр. 1719 года № 3800.

зебновлена была соборная колектания; Сильвестръ въ 1716 году слиль для нея получелейный и интоторые другіе колокола. Проискомденскій дівний момастырь, сгорівній во время помара1715 года, перестроенъ вновь и по своей новой главной церквы 
получиль названіе Крестововдвимськаго. За чертой тогдашилго 
города еще м. Исаія началь строить новый Ивановскій монастырь; Сильвестръ кончиль его постройку и сділаль его домовымъ архієрейскимъ; онъ быль деревянный, находился на изотв Александровской богадільни и назывался загороднымъ домомъ,—также строеніемъ Сильвестра митрополита. Въ ризникі 
наведральнаго собора сохранился еще довольно богатый обложенный серебромъ посохъ, сділанный Сильвестромъ въ 1712 г. 
изъ велейнаго и соборнаго серебра <sup>26</sup>).

Въ 1715 году быль въ Нижиемъ большой пожаръ, истребившій, камъ мы сейчасъ говорили, Происхожденскій монастырь, соборную колонольню, иможество зданій и между прочимъ архіерейевій докъ. Этотъ ножаръ подаль новодь къ новымь постройванъ по архісрейскому дому. Для отстройки его заново употреблены были даже такъ-называемын дазаретныя деньги, образовавшіяся изъ удвоеннаго тогда по воличеству сбора съ вънсчвыхъ паиятей и назначенныя на пропитаніе и лъченіе больныхъ и раненыхъ солдатъ, несмотря на то, что правительство строго запрещало давать инъ другов употребление кроив этого. Не вадолго до пожара Сильвестръ выпросилъ у сената позводенія, вивсто обычной пересыльи этихъ денегь непосредотвенно въ Петербургъ по третянъ наждаго года, представлять тхъ въ губерискую канцелярію однажды въ годъ для отсылки, куда следуеть, вивете съ другими сборами. Но после этого, избавившись отъ безпокойныхъ третныхъ въ нихъ отчетовъ, онъ вовое не посладъ ихъ за весь годъ, и пустила ихъ въ расходъ по ностройкамъ и издержаль такинъ образонъ свыше 929 рублей совершенно безотчетно и произвольно. Замачательно, что о неприсылкъ отчета за 1715 годъ въ Синодъ хватились уже въ 1721 году, когда Сильвестръ давно уже былъ на другой епархіи.



<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Ист. Ниж. іерарх. стр. 30—31. См. также Памятники церк. древн. нижег. епархін о. Макарія. Спб. 1857 г.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Описаніе Синод. архива т. І. стр. 561—562,

Тогдашняя новая система администраціи, какъ новая машина, постоянно требовала глазъ самаго хозянна, требовала поливіншей централиваціи, такъ что веякій разъ, какъ только правительство ділало діло не само, полагалось на какой-нибудь свой органъ, оно долино было расканваться въ ослабленіи своей централизаціонной системы и непосредственнаго надзора за исполненіемъ своихъ требованій.

Занявшись своими постройками, какъ и прежије интрополиты, Сильвестръ уже нало обращаль винианія на раскольниковъ своей спархіи. Среди постоянныхъ помехъ со стороны гражданскихъ властей, Питириму было очень горько встратить еще недостатокъ сочувствія въ его трудному двау со стороны самаго архієрея, содійствіє котораго въ преділахъ нижегородской епархін было ему необходино всего болье 27). Понятно, что посль этого онъ по необходимости долженъ быль дъйствовать помимо епархівльной власти, обращаться съ своими просьбами вепосредственно къ самому ивстоблюстителю Стефану или даже къ самому царю, а касаться пределовъ вижегородской спархів сму приходилось постоянно. Онъ ходиль сюда съ проповъдью, облеченный полномочіемъ властно требовать себъ содъйствія мъстнаго дуковенства и строить свои противураскольнические монастыри въ лъсакъ по всей дуговой сторонъ Волги. Указонъ 19 сентября 1712 года его полномочія расширены были еще болре: кр юрревском и свляхнинском урванир онр получить вр свое управление и уведъ инжегородский съ правонъ "на луговой сторонъ Волги поповъ и церковныхъ причетниковъ и мірскаго чина людей вояними духовными дълеми и благочиніемъ въдать, и гдъ въ приходъхъ обрящутся распольники, и ихъ поучать отъ божественнаго Писанія, дабы обратились из православной въръ" 28).

Но съ другой стороны чёмъ болёе расширялись подобныя полномочія Питирима, тёмъ менёе могь быть доволенъ Сильвестръ, видя, какъ игуменъ чужой области властно распоряжается въ его епархів, не будучи въ тоже время подчиненъ его собственной архіерейской власти. Какъ увидимъ нёсколько разъ и послё, онъ всегда ревниво хранилъ свой іерархическій автори-



<sup>27)</sup> Истор. нижег. ісрарарх. о. Макарія, стр. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Taume crp. 48-49. 44.

тогь и ваботнися о подчинени своей власти всвиъ уклонявинися отъ нея или по своеволію или всабдствіе какихъ нибудь привилжегій. Въ 1712 году онъ жаприи. подняль дело о подчиненіи епархіальной власти нижегородскаго Благовищенскаго нопастыря, ноторый считался прежде патріаршимъ. Онъ жаловался Стефану Яворскому, что Благовъщенскій архимандрить Сергій съ братіою живуть своевольно, не повинуются ему архісрею, "въ господение праздинии и въ государевы ангелы въ соборной цервви онъ архимандрить не бываеть, также по своей воль, съ соборнымъ не согласясь, благовъсть не во время, прежде творитъ"; при этомъ заметилъ еще, что водмонастырная слобода и пристань астраханскихъ рыбныхъ донель, ради которыхъ монастырь быль прежде отдань въ патріаршій домь, болье уже не принадлежать монастырю, что следовательно и монастырю неть надобности считаться натріаршимъ. Указомъ того же года эта просьба была удовлетворена. Но Сергій съ своими монахами, привыкнувъ жить на своей воль, не хотыль исполнять указа и Сильвестръ въ следующемъ году выхлоноталь новое его подтвержденіе <sup>29</sup>).

Съ Питириномъ, который имълъ сильную поддержку въ Стеоанъ Яворскомъ и былъ любимъ самимъ царемъ, нельзя было поступать, накъ съ Сергіемъ; зато тэмъ хуже делались къ нему отношенія вид оподінта и тімь хуже ото было для діза противураскольнической инссін. Пользуясь безучастіємъ интрополита, свищенники не помогали Питириму, утанвали раскольниковъ, писвли ихъ въ своихъ исповеднихъ росписяхъ, заведенныхъ для отврытія потаенныхъ раскольниковъ, бывшими у исповъди и спасали ихъ такинъ образонъ и отъ штрафовъ и отъ двойнаго облада 30). Всятдетвіе жалобъ на это со стороны Питирина 2 марта 1718 года последоваль царскій указь, которымь назначенъ полугодичный срокъ для подачи новыхъ исповедныхъ росписей безъ утайки за два предыдущихъ года (со времени изданія указа о росписяхъ), при чемъ за прежнюю утайку на виновныхъ въ ней священниковъ объщано не надагать никакой пени, но за новую объявлена угроза растриженія, внута и ка-



<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Описан. Синод. Архива т. I, стр. 694.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Ист. ниж. ісрарх. 52. Раскольнич. діла XVIII століт. ч. II, .220.

торги <sup>34</sup>). Для отобравія этихъ росписей въ Ниший пославъ быль новый вицегуберивторъ ванитанъ гвардія Юрій Ржевскій; но какъ онъ ни равглашаль указъ, въ назначенный срекъ ни одниъ священникъ не подаль новыхъ респисей и не объявить о сво-ихъ утайкахъ. Объявленіе это послідовало со стороны віноторыхъ священниковъ уже въ 1719 году, когда Питиринъ самъ сділался нижегородскимъ епископомъ на місто Сильвестра <sup>23</sup>). Также безуспішно тянулось діло о публичномъ собесідованія съ раснольнивами, котораго домогался Питиринъ съ 1715 года, пославъ предварительно въ черкораненскіе ліка свои 130 вопросовъ. Знаменитое состяваніе тоже состоялось во время уже его епископства, въ томъ же 1719 году.

Бездействіе митрополита рядомъ съ энергической дентельностію Питирима різко бросалось въ глаза правительству, которое теперь обращало есобенное винивніе на располь по поводу тямелаго для Петра двла о царевиче Аленств и принялось всеми средствами разыснивать нотаенныхъ раскольниковъ, для чего призвало себв на помощь и духовенство и все духовныя и свытскія власти. Петръ видёль въ потвенныхъ раскольнивахъ не однекъ суевъровъ, но вибстъ полетическую партію "лютыхъ непріятелей, государству и государю непрестанно зло мыслящихъ" 38). Еще въ 1715 году овъ назначилъ спертную казнь всяному, кто будеть препятствовать Питириму въ раскольничеокихъ делахъ, и лишение инущества, ито не окажетъ сму требуемой имъ помощи. Въ 1718 году за бездействие въ отврыти раскольниковъ нижегородскій вицегубернаторъ Путятинъ слетълъ съ мъста; его пресмникъ Ржевскій, не амотря на то, что быль хорошимь сотрудникомь Питирима, получаль отъ царя грозныя предостереженія: "слышу, что которые (раскольники) за знатными людьми живутъ, съ тъми слабо поступаешь, чего берегись" :4)! - Далве, послв того, навъ открылось следствіе надъ царевичемъ, царь, и прежде во всемъ предпочитавшій малороссійских і ісрарховъ, совстив отвернулся отв великорусскихъ,

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Раскол. дёла XVIII столёт. ч. II, стр. 221, 212.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Тамже п. П, прилож. стр. 208.

<sup>&</sup>quot;) П. С. З. т. VI, № 3718.

<sup>24)</sup> Taxme № 8232.

которые симпатизировали Алексвю. Царевичь, какъ и они, не любилъ малороссовъ, любимца Петра Сеодосія Яновскаго зваль врагомъ креста Христова; къ великоруссамъ же относился всегда съ любовью и довъріемъ, надъялся на ихъ вліяніе въ народъ и говаривалъ въ подпитіи: "здорова бы мив была чернь. Когда будетъ мив время безъ батюшки, тогда я шепну архіереямъ, архіерен приходскимъ священникамъ, а священники прихожанамъ: тогда они и нехота меня владътелемъ учинятъ". Въ числъ сторонниковъ Алексви и ого матери по слъдствію явились два архіерея,—ростовскій Досиоей и крутицкій Игнатій, оба великоруссы. Сильвестръ, какъ мы знаемъ, тоже принадлежалъ къ числу лицъблизкихъ къ царевичу. Хотя онъ и не былъ притянутъ къ страшному слъдствію, но опальное положеніе, въ какомъ очутилась великорусская партія іерарховъ, чувствительно отозвалось на его судьбъ.

Въ то время, какъ его служебная и личная репутація въ глазахъ правительства все болве и болве колебалась, ему стала грозить еще новая опасность со стороны его бывшаго сослуживца по новгородской епархіи Өеодосія, воторый становился все болве и болве сильнымъ человъкомъ и пользовался своею силою преимущественно для своихъ собственныхъ личныхъ интересовъ, не стъсняясь расплачиваться съ непріятными ему людьми при всякомъ удобномъ случат; "только себя любилъ, писалъ о немъ после Сильвестръ 25), а братію весьма ненавиделъ, деннонощно вымышляль, какъ бы брату своему пакость сотворити, а иногда искій-кого бы и поглотити. Сильвестру пришлось теперь дорого поплатиться за свою прежнюю вражду съ нимъ. Съ 1719 года начинается его постепенное понижение по ісрархической лъствицъ и переводы съ одной канедры на другую. Желая видъть на нижегородской начедръ дъятельного Питирина съ цълію доставить ему большія средства для его подвиговъ, царь вельль (22 марта 1719 года) поставить его епископомъ нижегородскимъ, а Сильвестра перевести въ Смоленскъ.

П. Знаменскій.

(Продолжение дудеть).

1



<sup>36)</sup> Въ объявленіи о винахъ Феодосія. Издано при книгі: Феофанъ Прок. 705—709.

## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ

ПО ПОВОДУ ДОСТОПРИМЪЧАТЕЛЬНЫХЪ ПРЕДМЕТОВЪ И СВЯТЫНЬ ВЪ НАШИХЪ ХРАМАХЪ.

Въ газетахъ былъ напечатанъ слухъ, что въ средв московскаго духовенства зародилась мысль организовать новое попечительство для охраненія церковныхъ памятниковъ какъ древнихъ, такъ и современныхъ, замъчательныхъ по своему художественному или историческому значенію, что попечительство это займется, между прочимъ, составленіемъ списка замъчательныхъ предметовъ, хранящихся въ нашихъ храмовыхъ ризницахъ ').

Списовъ замвивтельныхъ предметовъ, хранящихся въ ризницахъ, былъ бы любопытенъ во многихъ отношеніяхъ, если бы былъ составленъ возможно подробно и обнималъ не только замвчательные и древніе столичные и городскіе наши монастыри и храмы, но и вев сельскія церкви, владвющія чвиъ-либо имвющимъ историческое значеніе. Наши церкви и ризницы—область еще мало обследованная и много действительно замвивтельнаго вёроятно хранится тамъ, где и не подозрёвалось. А сдёлать подробный списовъ не особенно затруднительно было бы организованному нопечительству, такъ какъ во всёхъ губернскихъ духовныхъ консисторіяхъ конечно бережно хранятся подробныя

¹) Современныя Извастія 1877 г. № 94.

ониси вобить хранамъ, составленныя, если не омибаемся, лъть 20 съ небольшимъ тому назадъ. Иногда наши духовные писатели повидимому прямо наталкиваются на исполненіе, хотя бы и частію только, задачи поставленной теперь для будущаго попечительства—составить списокъ отечественныхъ замъчательныхъ предметовъ, но по непонятной причинъ уклоияются.

Такъ въ Казани въ прошедшенъ 1876 году вышла въ свътъ небольшая внижва, подъ заглавіемъ: "Историческое повъствованіе о вещественной христіанской святынь, сохраненной оть венной живии Господа Інсуса Христа и Его Пресвятой Матери", составленная протојереемъ Александромъ Соловьевымъ. Поставивъ эпиграфонъ къ книжке слова св. Іоанна Златоуста и Іоанна Данасинна о поклоненін вещамъ, "чрезъ которыя Богь совершиль наше опасеніе, каковы: внелеенскія ясли, вертепь, святая Голгова, древо Креста, гвозди, губа, трость, копіс, хитомъ, пелены и плищаница, святый гробъ, камень гроба, святая гора Сіонъ", составитель повъствованія въ предисловіи говорить, что "вещественная христівнская святыня во всё времена христіанства вленла въ себъ сердца върующихъ и представлялась ниъ сильнейшимъ средствомъ воскрилять души къ горнему и что многіе воъ христівнских поклониновъ, стол уже на высокой стенени нравственнаго совершенотва, текли въ святымъ мъстамъ, чтобы укранить себя здёсь еще большими успёхами въ христівномомъ восхожденій своемъ отъ силы въ силу, отрясши последній прахъ мірской сусты".

Нельзя отказать въ справедивости высказанной имели. Кто не испытываль, что даже маловажные предметы, оставшіеся носят дорогихъ для насть лицъ, при случайномъ взглядъ на вихъ часто способны вызвать въ душт нашей длинную интъ воспомичаній о самыхъ лицахъ, пробудить чувство, напоминтъ добрыя наученія и посятдніе завтты умершихъ живымъ? Такія состоянія, думаємъ, извъствы по опыту каждому. И разумъется, чтиъ выше самое лицо, оставившее намъ посят себя что-либо, чтиъ шире и благотворите была жизнь его и дтятельность, тъмъ и предметы, ему принадлежавшіе, становятся дороже для насъ. Съ этой стороны, оправдывая появленіе книжим въ свётъ, составитель ея справедливо говоритъ, что "если современныя общества и государства со тщаніемъ собираютъ и хранятъ раз-

ныя древнія вещи, принадлежавнія анаменитыми и дестопамитными людями, съ уваженіеми и дюбовію берегуть ихъ и передають своему потомству: тамь болже должно быть вожделанвыми то, что принадлежить Богу и Спасителю нашему", и что "стало быть естественно и похвально дюбонытство каждаго христіанина в вещественной христіанской святынь. Но не совствилегио и удобно прочесть о ней все, раземянное вы разными скаваніями. Это-то неудобство и заставнию составителя повиствовамія раземавать все извистиое ему о вещественной святыни, сохраненной большею частію и досели оть замной мязни Госнода нашего и Его Пресвятой Матери" (стр. 5—6.)

Въ понцъ книжен составитель называеть по встина блаженными такъ, которые благоволять о каменіи Сіона и предпринимають дальній муть, чтобы благоговейно уврать и облобыэать святын места-и вместе. Съ тема конечно и священные преднеты тапа накодящиеся, съ пламенною любовию во Госноду и Богопатери", и говерить, что "сохранившаяся вещественная евятыня христіанская сохранилась на утешеніе и освященіе христіанскаго рода и должие быть предвосима предъ нашини умотвенными очами и распалять наше сердце любовію ка ней. Если чудотворий иногда мочесискій жевих престообравно поразина раздалить море, ссия милоть Илінна данная пророку Елисею разділила ріку Іордань, если главотяви и убрусцы св. ап. Павла приносили исправние принасавинием въ нимъ: то месомнънно еще болъе чудодъйственна и спасительна, конечно при нашей дътски-сердечной въръ, вещественная христіанская святыил, оставленная на венив для вірующих в Господень и Его Пре святою Матерью".—Составитель паходить для себя понятилив усердів благочестивыхъ думъ, которыя во что бы то ни столо спараются выглямуть собственными глазами на синтые мъста енантельских событій, быть тамь-то и тамь-то... отараются видеть и облобывать пракъ той земли, гдв Господь во дискъ плоти Своей ходиль уча и благотвори. А такъ вакъ не на долю всягаго выпадаеть счастіе видоть соботвенными очами вощеланую святыню,--то на вопросъ: нужно ли много скорбать мдиля и мужей віноровето для удовлетворонія жажды в плубы духовной, читая Евангеліе, привитать мыслію по святой вемля н посыщая службы, особенно литургію, гдв наглядно воспроивводится мизнь Госнода, пережинать вёрующимъ сердцемъ всё главиващия события Евангельскей истории (стр. 66—68).

Какъ видинъ, задача составителя книжки, удовлетворяя любопытетву, собрать все извёстное о христіанской святынъ, чтобы распалить сердце читателя любовію нь ней. Скажемъ о ней нъсколько словъ.

Наив думается, что историческое повествованіе, составленное почтеннымъ отщомъ протојереемъ, заинтересуетъ, какъ заинтересевало и насъ, найдеть себъ доступъ и распространение въ извъстимъъ елояхъ общества, не безызвъстно будетъ многимъ и изъ простаго народа, любищаго почитать и послушать отъ божественнаго, -- и не удовлетворить ни въ какоиъ отношенін. Любознательный-потому что любопытства думаємъ недостаточно,-ветрётить въ повёствовавіи нёчто неудобовразуинтельное неразъясненнымъ; дътски-върующій будеть возбужденъ ивкоторыми довожьно сильными выражениями и не умиротворится мало успоконтельными совётами, данными въ конце внежен. Глубовіе вздохи составителя, приглашеніе чаще переноситься имслію во святую зеилю, указаніе на усердіе благочестивыхъ душъ, старающихся во что бы то ни стало взглянуть собственными очами на святыя мёста, дарованіе имъ титула истинно-блаженныхъ, грустный тонъ, что не на долю всикаго выпадаеть счастіе видеть и лобывать вожделенную святыню, - все это не подавляется последними советами отца протојерен, которые онъ даетъ не инвидцимъ счастія,-именно совътами участвовать разумно въ богослужени, читать Евангелів. На его вопросъ: нужно ли много скорбёть о томъ, что не всякому выпадаеть счастье видеть и лобывать святыню вещественную нивто изъблагочестивых возбужденных имъ простолюдиновъ не отвътитъ, что скорбъть нисколько не нужно. Онъ подужаеть, что только не нужно много скорбить, а скорбить вообще должно. Признаемся, эта скорбь христіанина хотя бы и по Палестинъ какъ будто пехожа на скорбь по Меккъ.

Что распаленное любонію въ святынів сердце не удовлетворатся и не усповоится на совітахъ и замінахъ путешествія чтеніемъ Евангелія, видінія и лобызанія святынь—осмысленнымъ участіемъ въ богослуженіи, это очень ясно. Стараніе во что бы то ни стало видіть, осязать, лобызать, которое такъ высоко цвинтся составителемъ, всегда будетъ разрыматься въ возбудившемся бъднякъ, не имъющемъ счастія удовлетворить себя, въ чувство горьное, грызущее, пова не удовлетворится. А что такое русское стараніе, это извістно. Помнится, гдів-то приходидось читать, какъ одна наша простолюдинка путемественница на Востокъ захотвла принести во что бы то ни стало изъ Герусалима святый огонь на родену. Она дъйствительно постаральсь и принесла, не смотря на дальность пути, прежнія веудобства, особенную затруднительность хранить такую стихію, какъ огонь и пр. Въ томъ и дъло, что по совершенно сираведливому замвивнію одного недавняго русского путешественника, "челов виъ непременно ищетъ матеріальныхъ следовъ и только при виде ихъ находить удовлетвореніе своему религіовному чувству". Такъ высказался человъкъ образованный. Простолюдинъ ли слыша умилительныя рачи о стараніи истинно благочестивых душъ во что бы то ин стало взглянуть на св. мъста, слыша сожальніе, что не всякому выпадаеть такое счастіе, удовлетворится Евангелість и литургією? Дунасиъ, что нать. Припоминастся сладующій совершенно достовърный фактъ: въ селъ, гдъ родился пишущій эти строки, храмовой праздникъ празднуется 29 августа и въ храмъ, разумъется, есть подобающая икона. На недавнихъ годахъ между прихожанамя пронесся слухъ, что въ сельской цервви состаней губернін, верстахъ въ 30-40, есть разное изображеніе главы Предтечевой. И воть у многихь явилось желаніс въ праздинку посътить храмъ съ изображеніемъ ръзнымъ. Сравнивая съ этимъ последнимъ свою приходскую икону, одна воротившаяся съ богомолья простолюдинка отдавала всв преимущества разному изображению, ибо при добывание его оказалось, что у главы и борода длиная и мягвая, и пахнетъ мертвымъ, а ихъ приходская икона-простая икона. Сколько напи сельскіе священники могли бы дать явъ своей практики ужасающихъ свидътельствъ хотя и дътски-сердечной, но грубой и недостойной имени христівнина въры. Приложите данный случай въ совътамъ составитсяя повъствованія, — выйдеть то же. Евангеліе и литургія останутся сами по себъ, а стараніе во что бы то ни стало видеть и лобывать само по себе и даже возьметъ перевъсъ. Отсюда, кажется, непедагогично пастырю церкъи особенно распалять сердце дътей—пасомыхъ: но уваженію существующему въ нихъ во всякой святынъ гораздо лучше указывать должныя границы.

Впроченъ для насъ на этотъ разъ важиве перван половина задачи—собрать все извъстное о святынъ.

Къ сомальнію составитель историческаго повъствованія о святынь, называя естественнымъ и похвальнымъ любопытство о ней и зная, что не совсьмъ легко и удобно всякому узнать, гдв что находится, такъ накъ указанія разсьяны въ разныхъ сказаніяхъ, отсылаетъ тъхъ своихъ читателей, которые захотыли бы руководясь его трудомъ чествовать различную святыню на мъстахъ ся храненія,— по большей части вдаль, инуду, хотя легко было бы указать путь къ ней ближайшій. Да и тъ указанія, какін онъ даетъ, не всегда удачны. Указано то, чего уже нътъ; онущено то, что еще есть.

Представимъ себъ, что кто-либо прочитавъ повъствованіе возънивлъ желаніе поплониться св. яслямъ — первоначальному помъщению Богочеловъка на вемль, составляющему для върующихъ безценную святыню. Такое желаніе возножно и естественно; могуть быть у многихъ излюбленные предметы обътнаго почитанія и поклоненія. Въ книжев отца протоіерен онъ прочемъ бы на стр. 53-54, что эти ясли сохранились до нашего времени и только усердіе западныхъ христіанъ заставило ихъ отколоть отъ каменнаго углубенія или яслей пещеры, находящейся въ Виелеемъ іудейскомъ, верхніе слои, на которыхъ Господь Інсусъ Христось по Своемъ рожденін поконлся повитый пеленами. Следовательно ходить въ Виолеемъ съ целію повлоненія яслямъ, етрого говоря, нъть особенной надобности. нью собствение ислей тамъ нътъ. Изъ той же книжки видно, что эти ясли-верхніе слои обиниващіє пречистоє тало Богоиладенда — взяты были западными христіанами изъ пещеры и перенесены въ Римъ, где и хранятся въ базилить, посвященной Джвъ Марін. Препрасно. Путь указанъ повидимому примой и върный. Но собравшись въ Римъ, а еще хуже побывавъ въ немъ, путникъ узналъ бы потомъ отъ другаго русскаго ученаго путешественника, внимательно и съ достаточною подготовленностію обозрававшаго достопанятные предметы Палестяны, что указываемая вы Римв часть ислей не принадлежить въ роду

вання Виодеенской пещеры <sup>2</sup>). Въдь если бы случилось что-либо подобное,—это было бы насившкою надъ напраснымъ и рановременнымъ распаленіемъ сердца.

Конечно, такой вещественной святыни, о которой сейчасъ; упомянули, желающій можеть быть и ненайдеть гдь-либо ближе Рима; но онь не найдеть нигдь и такихь святынь, о которыхь составитель новыствованія, судя по перечню оглавленія, говорить вакь о такихь, которыя какь будто гдь-либо дыйствительно хранятся до нашихь дней. Таковъ напр. Нерукотворенный образь. Составитель, приводя различныя сказанія, существующія о немъ, склоняется въ пользу того, что образь потонуль въ Мраморномъ моры и что греческіе современные мореходы даже указывьють самое мысто его гибели (стр. 29); такова обувь Господа, извыстная въ Хвыкы и поздиже неизвыстная; священный сосудъ, употребленный Спасителемь на тайной вечери съ учениками, погибшій въ Мраморномь же моры (стр. 43, 58). 3)

Изъ восклицанія составителя въ концъ книжки: возможно ли исчислить всю вещественную христіанскую стятыню (стр. 65), люб знательный читатель могъ бы заключить, что до нашихъ дней сохранилось очень и очень иногое; что въ повъствованіи разсказано лишь немногое извъстное автору и многое неизвъстное еще хранится гдълибо. Можетъ быть это и правда, но правда только на половину. Пишущій чуждъ обстоятельнаго знакоиства съ предметомъ; но чтобы читатель историческаго повъствованія не особенно много распаляль сердце и воображеніе нужно сказать, что кот теперешнихъ русскихъ повлонниковъ святынъ христівнской никто пожалуй, сколько бы ни старался во чтобы то ни стало видать многое, не будеть такъ счастливъ, какъ былъ напр. счастливъ архісписковъ Новгородскій Антоній, посьтившій Царьграда въ новць XII выка. То время, когда міръ христівнскій владоль трудно дойствительно изчислимыми святынями, давно миновало. Мы не имеемъ возможности видоть двенадцати коша хивбовь, исполнено христо-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды К. Д. Академій. Май. 1876 г., стр. 354.

<sup>3)</sup> Относительно последняго предмета извёстно, что въ Солуни, въ монастыре Чауши хранится часть чаши, служившей Господу и ученикамъ при тайной вечери. См. Заметки поклонника святой горы. Кіевъ 1864 г. стр. 389.

выих благословенісих, ихъ не Госнодь яль со ученики своими, или хлъбецъ, кой на вечери хлъбецъ яде со ученики своими Господь во свитомъ Сіонъ<sup>4</sup>. Гдъ омъ-эти святыни? При ввитіи Царьграда — куда были въками собираемы предметы овященные по существу и древности, -- крестоносцы расхизили иножество священныхъ и достоприивчательныхъ предметовъ и они по большей части затерялись, отошли въ область воспоимваній. вакъ когде-то существовавшія, но теперь несуществующіе болье-Древніе русскіе путешественники упоманають, не говоря уже о новозавътныхъ, даже о такихъ предметахъ чествованія, напъ столбъ, въ которомъ хранилась съкира Ноева, чемъ Ной новчегь дълаль; сучецъ насличенъ, его же голубь внесе, т.-в. конечно въ Ною же въ конце потопа; крестъ въ дозе Носве учиненъ, юже по потопъ насади; трапеза, на нейже Авраамъ со святой Троицею хавба нав; Авраамова овия рога; камень нав него же Мочсей воду источиль; скрижали Мочсеова занона и вість — въ немъ манна; труба мідная Іерихонскаго ввятія Інсуса Навина; Самунловъ рогъ, изъ него же масло изліялъ на Давида царя; части Илінны милоти и пояса его и др. 4) Всв подобные предметы, хотя и не существують, им вють однакожь значеніе историческое потому, что характеривуюзь эпоху, въ которую бережно хранились и чествовались.

Но мы сказали, что указывая выста храненія вещественной святыни составитель повіствованія отсылаєть читателя большею частію инуду, вдаль, не указывая мість ближайщих». Разумісемь то, что онь опустиль изь виду довольно богатую, хотя и не въ цолной желательности, литературу — именно описанія нашихь церквей и монастырей. А между тімь здісь оказалось бы довольно матеріаловь для повіствованія, иногда новыхь. И если бы нашелся ктолибо старающійся во что-бы то ни стало увидіть и облобывать вещественные памятники, дабы симь сильнійшимь средствомь воскрилить душу къ горнему: ему бы не пришлось много скорбіть о невозможности или особой трудности удовлетворить втому желанію. Удовлетвореніе возможно на пр странствів нашей Русской вемли, потому что



<sup>4)</sup> Путешествіе Новгородокаго архіописмена Антонія въ Царьградъ, въ конца XII столетія. Спт. 1872 г. стр. 92—130.

въ шѣкоторомъ отношенін можно сказать, что Палестивь — из Россін. Такая мысль является послф прочтенія многихъ описавій нашихъ монастырей и церквей, а также личнаго посъщенія и знакомства съ неописанными и сопоставленія онисаній съ истерическимъ повъствованісмъ.

Не имъя цълію въ данномъ случав распаленія сердецъ, нанъ составитель повъотвованія, мы намерены собрать во едино все иввъстное язиъ кранящески въ отечественныхъ церквахъ, -- въ другомъ интересв. Напримъръ, нельзи же назвать сепершенно пустымъ и недостойнымъ никакого отвъта хотя бы того вопроса: чвиъ владветъ изъ вещественныхъ святынь наша отечественная церковь? Но отвъчая на этотъ вопросъ мы начнемъ съ вредметовъ по времени, къ которому они относятся, болье древинкъ, нежели о которыкъ говоритъ составитель, именно съ предметовъ, напоминающихъ о деркви Ветхозавътной, и потомъ уже перейденъ въ предметамъ церкви Новозавътной. Причинов, почену будуть здёсь упомянуты и первые, служеть то, что любители и почитатели святынь-нами прадёды соединяли въ крестахъ напрестольныхъ, панагіяхъ и тёльникахъ, складинхъ и иконахъ ветхое съ новымъ, поведимому маловажное съ достойнымъ почтенія. Следовательно, при такой группировие вийсте и ветхозавътное ценилось одинаново съ новозавътнымъ. Такое вожервие нашихъ предвовъ ий вещественную святыню можетъ инътъ историческій интересъ безъ всякаго легконысленнаго глумления надъ нею и надъ ними, какъ естественная пережитая ступень духовно-религозной жизна русского народа. Совершенно сдучайно, а потому и недостаточно, повнакомившись по печатнымъ описаніямъ нашихъ церквей и йонастырей съ веществен-How certained a goctoudandateramenupermetane, all he moжемь дать указаній во многих случанх относительно того, ваними путими та или другая святыни или достопримачатель. ность достигли нашего отечества; предоставляя большее сдълать болбе евбдущему, хотя бы самому имбющему основаться попечительству. Для насъ важно здесь указать не то, канъ далеко въ глубь ибновъ идуть тв или другія преданія о той или иной святынь, а то собственно, какъ широка была область върованій въ святыню древне-русского народа, хотя и историческое указаніе нивло бы — смвень думать—немаловажный нятерессъ по вопросу объотношенияхъ грековъ или лучше Востока въ лашему Съверу.

Наша цэль впрочемъ была бы достигнута, если бы перечень предметовъ, о которыхъ будетъ наша ръчь, указалъ, что они и подобные имъ не должны быть обойдены и въ предполагаемомъ и желаемомъ списив попечительства. Потому что едва ли будетъ справедливо исключать изъ списка древнихъ предметовъ, замъчательныхъ по историчесному значенію ихъ, ту вещественную святыню, о которой будемъ сейчасъ говорить.

Приступаемъ къ перечню.

Въ Брянскомъ Свенскомъ Успенскомъ монастыре, въ креств хранится такая святыня, которая, если понимать ее, какъ она наввана - буквально, могла бы но всей справедливости быть сочтена самою древивищею изъ святынь, какою владветь человвчество, древнайшимъ остаткомъ первобытнаго міра, еще не потерявиваго своей красы въ паденіи человъва, вообще свидътелемъ дней тверенія. Эта частица древа райскаго в). Недоумительное удивление относительно этой святыни сивняется, - незнаемъ справедливо ли - по крайней мъръ почтеніемъ къ древности, ногда узнаемъ, что арабы, кочующіе около Хеврона, считають дубъ Хевронскій потомкомъ первобытнаго рая, бывшаго по ихъ мивнію именно на этомъ ивств. Одинъ изъ нашихъ ученыхъ путешественниковъ говорить, что этоть же Хевронскій дубъ считается и библейсвимъ Мамврійскимъ. Но Мамврійская роща, какъ доказываетъ тотъ же путешественникъ, сделавшаяся въ первые века христіанства предметомъ какихъ-то суевърныхъ обрядовъ, была вырублена по распоряжению еще равноапостольного царя Константина .). Не есть ли поэтому Брянская частица древа райскаго отпрыскъ древней рощи, которому дано удивительное названіе на оспованіи арабскихъ живучихъ предалій? На этотъ вопросъ отвъта дать не можемъ, какъ не можемъ сказать и



<sup>4)</sup> Брянскій Свёнскій Успенскій монастырь. Арх. Іеровея. Москва 1866 г. стр. 155. При дальнёйшемъ уномименія святынь, хранящихся въ одномъ и томъ же мёстё, но принадлежещихъ разнымъ временамъ, цатаціи одножній и страницъ не будетъ, кромё одной первой.

<sup>9</sup> Тр. К. Д. Ан. 1876 г. Май. стр. 354, 403, 403.

того, чрезъ чьи руки частица попала въ Россію. Во всякомъ случай она есть начто примачательное, особенно если ввять во вниманіе то, что наши предки, заключившіе ее въ кресть напрестольный, смотрали на нее именно какъ на частицу древа райскаго.

Следя за достоприменательными предметами, хранящимися въ нашихъ церквахъ, въ порядке историческомъ, поскольку они связываются съ событіями и лицами исторіи церкви Ветко — и Новозавенной, мы сделаємъ большой хронологическій скачокъ — когда скажемъ, что въ Московской Скорбященской церкви хранится, какъ гласитъ надпись на иконе, камень ото гроба Мескиссе)скова. Не думаємъ ошибиться утверждая, что вто камень отъ гроба современника патріарха Авраама Салимскаго царя безъ отца, безъ матери, не имеющаго ни начала дней, ни конца жизни. Къ этому побуждаетъ то соображеніе, что намень гроба стоить на ряду съ другими действительно редкими предметами.

Въ томъ же Бранскомъ монастырв въ иномъ креств находится земля Неопалимий купины; въ Скорбященской церкви камень, на немъ же растетъ купина неопалимая и онъ же въ Воскресенскомъ монастырв — Новомъ Іерусалимв 7), и въ Московской Георгіевской, что на Вспольв, церкви 8) въ крестахъ напрестольныхъ. Эти предметы у насъ появляются въ довольно давнее время. Изъ описи Спасской Шуйской церкви 1629 года видно, что тамъ находилась панагія, заключавшая въ себъ между прочимъ вамень Неопалимой Купины 9), а келарь Тронцкой Сергіевой Лавры Александръ Булатниковъ при крещеніи Алексія Михайловича благословиль его крестомъ съ подобнымъ камнемъ 10).

Земля и камень, гдърастетъ Неопалимая Купина, естественно напоминаютъ намъ о великомъ освободителъ и законодателъ народа Божія. Осталось ли что-либо отъ него? Осталось. Въ Троицкой Лавръ мы встръчаемъ воздвизальный врестъ съ частию чудотворнаго жезла Могсеова. Въроятно, какъ говорятъ, онъ

<sup>14)</sup> Описаніе преста въ Древней и Новой Россіи 1875 года. Сентябрь.



<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Описаніе монастыря въ Чт. Общ. Исторіи и др. Рос. 1874 г. кн. IV. стр. 311.

<sup>9</sup> Лівтопись Мосновской Георгієвской меркви, что на Венольи. Діакона І. Святославскаго. Москва 1875 года, стр. 75—76.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Описаніе города Шуи. Борисова. Москва 1851 г. стр. 119.

быль устроень еще царемь Юстиніаномь, а принесень въ намь съ Синайской горы митрополитомь Ираклійскимь Діонисіемь "). Затвив въ Новомь Іерусалимь и Скорбященской церкви находинь часть древа жезла Могсеова и часть самаго жезла. Встрычаются кромь того и нъкоторыя осложненія. Такъ напр. въ Елабужскомъ Спасскомъ соборь въ напрестольномъ кресть хранится персть от жезла Могсея и Аарона 12), а въ Спасопреображенской, что въ Наливкахъ, церкви въ Москвъ часть жезла Могсеова и Ааронова 13).

Объ втихъ предметахъ есть возможность дать нъкоторыя свъденія. Извъстно, что жезлъ Моусеовъ былъ принятъ въ Константинополь съ честію Константиномь Великимъ и нашъ путешественникъ Антоній Новгородскій видълъ тамъ палицу Моусееву, ею же моря раздълилъ <sup>14</sup>). Что же касается того, откуда и когда древо жезла или части самаго жезла могли получаться въ Россію, объ этомъ также свидътельствуютъ отечественные документы. Такъ въ 1603—1605 годахъ арх. Оеофанъ приносилъ къ намъ Моусеево черное древо; въ 1623 г. Санайскій митрополить древо жезла Моусеева; тоже принесъ въ 1626 г. епископъ Макарій изъ области Селунской, а въ 1636 г. арх. Синайскій принесъ даже три посоха отъ того куста, отъ котораго Моусей взяль жезлъ <sup>15</sup>).

Если бы следовать составителю исторического повествованія и указывать на Западё на нечто современное колоние Соломонова храма, находящейся въ Риме (стр. 63), мы могли бы сказать, что въ одномъ изъ западныхъ соборовъ хранится сосудъ Соломона, подаренный ему царицей Савской (в). Но мы более инъемъ въ виду церкви русскія и не стесняясь теми большими пробелами, какіе будутъ замётны въ этомъ перечнё святымь и

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Скитъ Геосиманскій. Москва. 1865 г. стр. 8. Указатель лавры пр. Сергія, ея святыни и привадлежностей. Москва 1863 г. стр. 90.

<sup>17)</sup> Исторія города Елабуги. Шішкина. Москва 1871 г. стр. 37.

¹³) Моск. Ецарх. Вѣдомости. 1875 г. № 26.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Полный мъсяцесловъ Востока арх. Сергія. Москва 1875 г. 1, т. стр. 10. Пут. Антонія, стр. 91, 92.

<sup>15)</sup> Сношенія Россіи съ Востокомъ по діламъ церковнымъ. Ч. І, отр. 287. 306; ч. ІІ; стр. 42, 186, 287.

<sup>16)</sup> Московскія Відомости 1876 г. № 18.

ръдкихъ предметовъ, находящихся въ нашихъ церквахъ и монастыряхъ, укажемъ на то, что есть. Поэтому изъ предметовъ, напоминающихъ о лицахъ церкви Ветхозавътной можемъ указать только на крестъ Елабужскаго собора, въ которомъ есть часть ото ризы пророка Захаріи.

Стоя на рубежь двухъ міровъ—древняго и новаго, мы находимъ въ Московскомъ Знаменскомъ монастыръ крестъ, въ которомъ заключена землица Іоанна Предтечи 17). Западная церковь имъетъ и въ настоящую пору власы Крестителя и платъ, на коемъ онъ былъ обезглавленъ 18). Можетъ быть эти власы тъке самые власы еще мокрые, какъ бы сейчасъ окровавленные, которые привезъ въ Константинополь Цимисхій—не знаемъ 19). Наша церковь вмъсто западныхъ святынь владъетъ кровію Крестителя. Она находится въ панагіи Борковской Николаевской пустыни 20), въ Кіевъ въ придълъ І. Богослова 21) и въ Архангельскомъ Московскомъ соборъ 32). Кровь Предтечи въ 1652 г. присылалъ къ намъ патріархъ Іерусалимскій Пансій 22). Не лишне упомянуть здъсь, что по свидътельству Антонія въ Царьградъвъ его время находился посохъ жельзенъ, а на немъ крестъ І. Крестителя.

Затемъ въ Николаевскомъ Малицкомъ монастырв въ креств находимъ камень от гроба Святых Вивлеемских младениевъ 24), а въ Нижнемъ Новгородв въ Печерскомъ монастырв крестъ съ частью камени съ того миста, гди погребены 14.000 младениевъ, избіенныхъ Иродомъ 25).

Если по словамъ составителя повъствованія (стр. 66) <sub>п</sub>палестинскіе каменіе Богопріємные суть тъ изъ драгоцъннъйшихъ камней всего міра, на которые больше всего взиралъ пророкъ,



<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Историч. описаніе М. Знаменскаго монастыря арх. Сергія. Москва 1866 г. стр. 45.

<sup>19)</sup> Real-Encyklopädie Herzog. B. 1, s. 7.

<sup>19)</sup> Чт. Общ. Люб. духов. просв. 1876 г. Апраль. стр. 208.

<sup>20)</sup> Барковская Никожаевская пустынь. Голышева. Владиміръ. стр. 23.

<sup>21)</sup> Указатель святынь и св. достопамятностий Кіевъ 1867 г. стр. 68.

<sup>23)</sup> Путеводитель и в Московской святынь. Струкова. Москва 1850 г. стр. 13.

<sup>23)</sup> Снош. Рос. съ Вост. ч. III, л. 702.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Описанів Николаєвскаго Малицкаго монастыря Іером. Өсовиланта. Тверь. 1859 г. стр. 15—16.

<sup>25)</sup> Описаніе монастыря въ Нивѣ за 1875 г. № 25.

ногда предвозващаль Воспресшаго, ущедряющаго Сіонъ ради вары тахъ, коимъ любезны камни Сіона, ознаменованные привосновеніемъ и сладомъ Вогочеловака, — Ты воспресъ ущедриши Сіона. яко благоволища раби твои каменіе Его (Псал. СІ, 14—15): мы имъемъ и такіе камни. Въ Задонскомъ Богородицкомъ монастыра въ преста есть камушки святой земли Герусалимской за); землю изъ Герусалима привозиль въ намъ Александрійскій патріархъ Макарій з²), но гда она находится нына — не знаємъ.

Теперь по плану, отчасти уже данному составителемъ новъствованія (стр. 67), постараемся по вещественнымъ памятиякамъ, сохраняющимся въ нашихъ храмахъ, пройти путь отъ Виолеема даже до Елеона. Начнемъ съ Суздальскаго Спасо-Ефинова монастыря, гдв въ креств встрвчаемъ Виолеемскую персть 26). Во Владимірскомъ Рождественскомъ находимъ персть святало вертепа Вивлеемскаго 29) и ве же въ Московскомъ Златоустовскомъ монастырв 30). Въ Московской Козмодаміанской цервы сохраняется въ креств камен от пещеры, гди Христось родимся 31), а въ Романовоборисогавбской Благовъщенской земля святой юры, одь Христось родился 30). Происхотдение этихъ предметовъ отчасти извъстно. Конечно и наши русскіе путешественники въ Палестину могли легко брать и уносить на родидину такіе предметы, какъ персть или земля. Но ихъ привозили въ намъ и такія лица, какъ патріархи Іерусалимскій Өеофанъ, Александрійскій Макарій 38).

<sup>· &</sup>lt;sup>26</sup>) Истор. стат. Описаніє Задонскаго Богородицкаго монастыря Іером. Герантія. Москва 1873 г. стр. 99.

<sup>27)</sup> Чт. Общ. Исторін и др. Р. 1871 г. кн. ІЦ, стр. 250—251.

<sup>•)</sup> Истор. Описаніе Суздальскаго первокласснаго Спасо-Ево. монастыря Сахарова. Владиміръ. 1870 г. стр. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Владимірскій Рождественскій монастырь. Тихонравова. Владиміръ. 1869 г. стр. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Истор. опис. М. Завтоустовского монастыря Арх. Григорія. Москва. 1871 г. стр. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Московская Козмодаміанская, что въ Старой Кувнецкой, церковь св. Руднева. Москва. 1872 г., стр. 38.

эг) Ярославскія Епархіальныя Відомости 1875 г. № 13.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Снош. Р. съ Вост. ч. II. 253; ч. III стр. 593. Чт. Общ. Истор. и др. Р. 1871 г., кн. ИI, стр. 250---251.

Наши церкви не имъютъ педенъ Христовыхъ, видънныхъ въ Царьградъ Антоніемъ — они есть на Западъ 14, — равно кажь и сосудовъ златыхъ, иже принесоща Христу съ дары водеви. Что насается последняго, — содержимое разумеется гораздо вначительные содержащаго и не одна Авонская обитель Павла Ксиропотанскаго ножетъ хвалиться тёмъ, что владесть дарами волхвовъ 85). Въ панагін находящейся въ нашей Борковской пустыни хранится смириа, а въ креств Воскресенскаго монастыря-Новаго Герусалина смирна даже и съ ливаномъ. Хотя и смутно, можно отчасти проследить путь, какимъ эти святыми достигли Россіи. Еще въ 1652 году патріархъ Іерусалинскій Памсій присылаль намъ сосудь со смирною 36). Далье нашъ паломнивъ иновъ Серапіонъ въ 1709 году встратиль въ сачи Запорожской одного архимандрита, который имель съ собою въчисав другихъ святынь тріе дары, -- смирну, анванъ и заато, что тріе цари новорожденному Христу въ даръ принесли 27). Онъ ли оставиль церкви русской первые два дара-сказать утвердительно не можемъ. Замъчательно однакожъ то, что драгоцъннаго злата намъ нигде пока не встретилось въ земле Русской. Впроченъ для грековъ и вообще для восточныхъ христіанъ, привозившихъ въ наиъ, особенно въ XVI - XVIII въкахъ, равличныя святыни, времена были очень трудныя.

Новорожденный младенець — Богочеловикь напоминаеть намъ о младенческомъ состояніи и прежде всего о питаніи. На западів показывають бізую хлопчатую бумажную одежду Маріи съ пятнами Ея млека зо Мы русскіе минемь млеко Богородицы во Владимірскомъ Гождественскомъ монастырів, въ Новомъ Герусалимів, Печерскомъ Нижне-Новгородскомъ, въ Шуйскомъ Роскресенскомъ соборів зо, и перси, тожде млеко въ Скорбященской церкви. Конечно трудно понимать и принимать этотъ предметъ въ смыслів буквальномъ. Не глина ли это пещеры, находящейся около Виелеема и извівстной подъ именемъ млечной? По пре-

<sup>24)</sup> Herzog. B. 1, S. 7.

<sup>36)</sup> Замътни поплонника св. горы, етр. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Снош. Р. съ Вост. ч. III, стр. 710.

<sup>17)</sup> Чт. Общ. Исторія и др. Р. 1878 г. пв. III, етр. 79.

<sup>10)</sup> Herzog. B. 1, s. 7.

во) Описаніе Шуйскаго Воскресенскаго собора. Москва. 1862 г. стр. 12.

данію въ ней отдыхава и нормиле Богомладенца грудью Богородица. Глинъ пещеры приписываютъ цълебную силу, особенно для кормилицъ "). Млеко, какъ святыня, у насъ существуетъ давно и видимо польвовалось особымъ уваженіемъ. Такъ
при патріархъ Іовъ сдъланы были два креста и въ нихъ между
другими святынями было млеко Богородицы <sup>41</sup>). Царь Михвилъ
Феодоровичъ благословилъ своего ына наслъдника при крещеніи крестомъ съ этою же святынею. Кромъ млека въ Суздальскомъ Спасо-евъминевомъ монастыръ въ напрестольномъ крестъ
хранится губа, ею же Христосъ млюсею млекомъ Бого одицы.

Въ древнее время въ Царьградъ по свидътельству Антонія находились риза, поясь и повой, или головное покрывало, а также ноясь и власы Богородицы. Составитель повъствованія упоминаетъ только о первыхъ двухъ святыняхъ, если не причислять сюда имоны Успенія, находящейся въ Московскомъ Успенсномъ соборъ, написанной на дект от путии, въ которой крешена была Богоматерь. (стр. 68.) Ивъ первыхъ же двукъ святынь едну часть ризы онъ указываеть въ томъ же Успенскоиъ соборъ, (отр. 39); но не видно, чтобъ онъ зналъ о существовани пояса въ Россіи. Пополняемъ пробълы составителя. Въ панагін Борковской, пустыни содержатся власы Богородины. Въ 1588 году патр. Константинопольскій Іеремія принесь къ намъ панагію съ частію ризы Богородицы 42); но гдв она хранится и сохранилась ин - неизвъстно. Часть ризи и пояса Богородицы встръчаемъ въ Костромскомъ Ипатьевскомъ моннстыръ 43), въ церкви сель Новоспасскаго 44), часть ривы Богородицы въ преств Корниліева Комельскаго монастыря 45), во Владимірскомъ на Клизьме

<sup>44)</sup> Тр. К. Д. Акад. 1876 г. Май. стр. 357.

<sup>44)</sup> Русская Историческая библютека. т. III. стр. 696-697.

<sup>42)</sup> Снош. Р. съ Вост. Ч. 1, стр. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>) Истор. стат. опис. Костромскаго Ипатьевскаго монастыря пр. Островскаго. Кострома. 1870 г. стр. 89.

<sup>44)</sup> Освященіе храма въ сель Новоспасскомъ или Деденевь. Москва. 1854 г. стр. 5-11.

<sup>48)</sup> Историч, описаніе Корнилієва Комельскаго монастыря. Вологда. 1855 г. стр. 100.

соборѣ 40), въ Московской Николо Толиачевской деркви 47), въ Сатисо-градо-саровской пустыни 48), въ Яреславской Николо-рубленской церкви 49) и Новоиъ Іерусалиив.

Кромъ этихъ святынь есть еще другіе нредисты, съ которыми связываются воспоминанія о Пр. Богородиць Вивсто савдовъ стопы Богоматери, о которыхъ сказано въ наижив (стр. 64). въ Печерскомъ, уже не разъ упомянутомъ понастыръ, въ престъ есть древо, гдю Пречистая сидпла съ Младенчемъ во время быства въ Египетъ, а въ Беседномъ Инколаевскомъ пелый престь, совланный изъ клади, на которой сидпла Пречистая Матерь Спасителя міра <sup>50</sup>). Наши ісромонахи Макарій и Сильвестръ, путеше ствуя въ Герусалниъ въ 1704 году видели камень, на которомъ опочивала Богородица идучи въ Виолеему родити Христа. Они говорять, что беруть того кання на благословение. Видели они также и мраморную давку, на которой сидела Богородица после рожденія Христа. Частей такихъ предметовъ въ нашихъ церввахъ не встрвчалось. Свящ. Андрей Игнатьевъ въ 1707 г. въ Египтъ видълъ пещеру, а въ ней на дву столпахъ положено вижето подкладовъ отъ невоего древа по малому бруску, и отъ того беруть христівны многія благоговъйнства -ръжуть съ вонцовъ, но въло съ трудностію. И колико режутъ, говорить онъ, но не убываетъ и сказываютъ, что де оное древо ковчега Ноева. Въ этой пещеръ жила Богородица послъ бъгства изъ Герусалима 51). Наши древо и кладь не Египетскаго ли происхожденія?

Наконецъ изъ предметовъ, напоминающихъ върующему о Матери Божіей, упомянемъ камень проба Богородины въ престъ Николаевскаго Малицкаго монастыря, въ селъ Новоспасскомъ, въ



<sup>44)</sup> Памятники древности во Владимір'в Кляземскомь. Москва. 1849 г. стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Московская Никольская въ Толмачакъ церковь діакона Соловьева. Москва. 1871 г. стр. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Описаніе Сатисо-градо-Саровской пустыни іером. Авеля. Москва. 1856 г. стр. 24.

<sup>49)</sup> Церковно археологическое описавіе города Ярославля. Ярославля 1869 г. стр. 24.

<sup>14)</sup> Тихвинскіе монастыри. Сит. 1854 г. стр. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Чт. Общей Исторін и др. Р. 1873 г. нн. III, стр. 10, 11, 44.

Сатисо-градо-Саровской пустыни. Онъ находился также въ крестахъ, сделанныхъ при натріархе Іове. Въ Скорбищенской же церкви находится не только часть гроба Пресеятия Богородици, но и персть гроба Ел. Не знасиъ только, что означала трава Богородицы, бывшая въ кресте Ал. Михайловича. На этомъ и кончаются наши недостаточныя сведенія о вещественной святыне, оставленной Пр. Богородицею, и предметахъ Ес напоминающихъ.

Сами ли русскіе богомольцы брали, или греческіе просители милостымь у церкви русской приносили къ намъ что-либо,--и бравшіе и получавшіе соединяли съ изв'ястными предпетами какую-либо опредвленную мысль. Не безъ такой опредвленией нысли, можеть быть съ воспоминаниемъ о врещения Господа, появилась въ напрестольныхъ крестахъ нашихъ монастырей земля Іорданская, какъ напр. въ Брянскомъ Успенскомъ и Печерскомъ Нижне-Новгородскомъ монастыряхъ. Такую вемлю привовилъ въ 1585 году патр. Константинопольскій. Привозили въ намъ греви не разъ и воду Горданскую, но ее им нигдъ не нашли сохраняющеюся. За то кранятся предцеты болье важные. Такъ въ Скорбященской церкви хранятся: камень, на немь же постися Госпидь и камень, на немь же сатана искущаще Господа. Первый изъ вамией въ 1648 г. привовиль Ал. Михайловичу Пансій Александрійскій, а Іерусальнскій Досноей въ 1693 году приносиль вемлю съ горы, на которой Христосъ постился 52).

Не совствить понятно, на какомъ основания составитель повъствования, говоря о брачныхъ сосудахъ Каны, выражается, будто превращенная въ вино вода помъщалась въ 6 или 7 сосудахъ (стр. 59), когда въ Евангеліи число ихъ точно опредълено шестью. Не на томъ да развъ, что если довърятъ встить поназаніямъ и благочестивымъ предаміямъ, ихъ окажется дъйствительно яъсколько болъе Евангельскихъ? Такъ по даннымъ, которыми пользовался составитель, въ Канъ и теперь еще показываютъ два или три сосуда; во время же престовыхъ походовъ часть водоносовъ (слъд. не одинъ) была перенесена въ Римъ и одинъ въ Венгрію. Такъ ихъ выходитъ уже около шести, или можетъ быть и всъ шесть. Антоній упоминаетъ, что въ его время въ Парыградъ были керемидъ двъ — едва ли не сосуды для влизъ



<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Снош. Р. съ Вост. ч. III, стр. 593; ч. IV, стр. 1152.

нвъ Каны Галилейской. Онъ же уноминаетъ "намень мраморамъ, недолбленъ аки надь, кладязи Самарійскаго, у него же глаголалъ Христосъ Самаринынъ". А въ Кведлинбургъ одну волу выдаютъ за бывиную въ употребленін на пиръ въ Канъ за). Но всъхъ таникъ предметовъ у насъ нътъ.

Затывъ замъчается нъкоторый перерывъ въ памятникахъ. Въ сель Новоспасскомъ знаемъ камень ото воры дагори, а въ Скорбященской опредъленные камень, на немъ исе преобразися Христосъ.

Кажется всё предметы, имъвшіе какое-лябо очношеніе из мизни нашего Господа, всегда вызывали у вёрующихъ горячее желаніе имъть ихъ при себъ. Вотъ напр. священникъ Андрей Игнатьевъ видить оноло Виеаніи намень, на которомъ сидълъ Христосъ, когда Его звали воскресить Лазаря. Но никто, говоритъ омъ съ ивкоторою жалостію, его взяти не мометъ. Отъ него аще ито хощеть отбити маленько; но съ великою трудностію, зане есть кремнистый <sup>54</sup>). Такого камня мы дъйствительно нигдъ въ нашихъ церквахъ и не встрътили. Но по уваженію конечно иъ дружбъ и любви Господа иъ Лазарю и по воспоминанію о великомъ чудъ Виеанскомъ неръдки камни ото гроба Лазарева, какъ наприм. въ мъстномъ образъ и на аналогіъ Спасо-Виеанскаго момъстыря <sup>54</sup>), въ селъ Новоспасскомъ и Георгієвской на Вепольъ церкви.

Въ Скорбященской церкви и въ Печерскоиъ Нижненовгородскоиъ монастырв находятся далве части камени, съ него же стоде Гооподо на осля 64). Въ креств же Ал. Михайловича находилось древо отъ ваія. Разунвется особое значеніе придавалось этому древу, когда оно виладывалось въ крестъ на ряду съ мощами святыхъ и другими овищенными предметами.

И тяжелое событіе-предаміе Господа своимъ учемикомъ оста-



<sup>51)</sup> Всемірный путешественникъ, сентябрь 1874 г.

<sup>&</sup>quot;) Чт. Общ. Истор. 1873 г. кн. III, стр. 37.

<sup>66)</sup> Спасо-Виовискій монастырь С. Смирнова. Москва 1869 г., стр. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) Въ одной изъ деревень Новгородской губерніи при часовив лежить камень съ углубленіями, похожими на следы осла. И воть народъ думаеть, что чрезъ эту меотность шель путь, которымъ входиль Госнодь въ верусалимъ. Для веры и оантазіи народа не существуєть ни исторіи, ни геограоіи. Разсказано Новгородцемъ.

вило по себъ вещественный измятникъ. Но несмотря на то, что Іуда предалъ Господа за тридцать сребренниковъ и что съ ностока въ теченіе многихъ въковъ къ намъ приносили инорда различные, иногда части однихъ и тъхъ же святыхъ и достопримъчательныхъ предметовъ, для Евангельскаго событія, о которомъ ръчь, мы имъемъ только одного нъмаго свидътеля. Это реребряная монета временъ Авчуста, по преданію одна изъ 30 сребренниковъ, за которые Іуда предаль Спасителя, кранящанся въ московекой Успенской, что въ Печатникахъ, церкви 67). А злата, принесеннаго волхвами, какъ уже упоминали, на скольно знаемъ, нигдъ не находится.

Антоній упоминаєть о двухь праморных в лоханих Господа, из которых въ одной Онъ упыль нозв ученикамъ, и знаетъ дентій Господень. Но о дальнийшей судьби ихъ нецавистно.

Говоря о святой транезь, составитель повыствованія уноминасть повидимому деревянную транезу или столь, послуживній 
Госноду при тайной вечери, и еще небольшой гранитный камень, 
по преданію служившій столомь для Госнода и прежде и послів 
воскресенія Его. И та и другая святыня находится въ рукахъ 
католиковъ (стр. 57). Замічательно, что и въ нашихъ церквахъ 
кранятся части транезы двоякато рода. Такъ въ Скорбищенской 
церкви есть камень, пол Христось вечерные со своими учениками, 
а въ Елабумскомъ соборів въ крестів древо транезы, идля же 
Христось сотвори тайную вечерю со ученики. Части древа трапезы Христовой есть въ Кієвів и въ Спасо-Преображенской, 
что въ Наливкахъ, церкви. Въ Угличекомъ те Вогоявленскомъ 
монастырів въ рившиців хранится престъ съ камнемь изъ Геосиманскало сада 
въ Поковскомъ Тронцкомъ соборів въ панагін камень вда І. Христось момитеу говоримь 
во.).

Составитель повъствованія о веществонной христіанской святынъ слишкомъ мело упоминаеть такихъ предметовъ, которые имъють отношеніе къ исторіи страданій Господа, между тъмъ какъ одни описанія нашихъ монастырей, не говоря о другихъ



<sup>57)</sup> Путеводитель въ М. святыни Струкова, стр. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) "Ярося. Епарх. Въдомости" 1873 г. № 11.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Истор. стат. описавіє псконсваго каседральнаго Тромикаго собора А нязева. Москва 1858 г., стр. 70.

неточнивахъ, могли бы дать ему много матеріала. Ояъ упоминасть, что на островъ Кипра хранится часть верви, которою овязань быль Христось во время своихъ страстей (стр. 63); но часть той верви, коею привязывами Христа къ стомну во время бичеванія, есть въ Успенскомъ соборъ въ Кісвъ 60), а во Владимірокомъ Рождественскомъ монастырѣ въ вреств хранится часть верви съ кровію, ею же Господь пашь І. Христось пострада. Такая святыня естьи на Запада 61). Точно также упоминая о частяхъ стояца, въ которому быль привяванъ Спаситель во время біснія, хранящихся и на Востовъ и на Западъ, онъ не знаеть, что въ Кіевскомъ же соборв есть часть столпа и земль обащенных животворною кровію Христа, в въ Скорбященской камень столпа, къ нему же привязаеще Христи мучища. Часть такого столиа присыдаль къ намъ константинопольскій патріархъ Гаврініъ 62). Наши путешественники и древніе, какъ Антоній, и недавніе, какъ Серапіонь, видели и даже описывають цветь столиа въ Царьградъ и Герусалимъ: отъ велена камия, съ прочернью. Замичательно то, что въ древнее время хранились въ Царьградъ такія святыни, которыя трудно пріурочить на накому-либо опредъленному моменту отраданій І'оспода по повъствованію Евангельскому. Такъ по словамъ Антонія тамъ было "древо, иже на шін у Христа подъ жельзомъ было или, по свидътельству другаго, камень, кой клали жидовины подъглаву Христову. У насъ нъ Благоващенскомъ московскомъ собора есть чисть кания, на которомь Господь сидиль въ шемници.

За предметами, связанными съ бичеваніемъ Спасителя, следуютъ многіе другіе предметы напоминающіе о страданіяхъ. Тамъ въ одной панагін, хранящейся въ патріаршей ризницѣ есть часть багряницы Спасителя, — этой одещды Его поруганія <sup>62</sup>). Панагія древняя, она была сдёлань еще Грознымъ. Части терноваго вънца составитель указываетъ только въ Ксиропетамѣ (стр. 60); но и въ московскомъ Благовѣщенскомъ соборѣ находится ча же

<sup>69)</sup> Указатель святынь и св. достопамятностей Кіева, стр. 64.

<sup>41)</sup> Herzog B. 1. S. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Снош. Р. съ Вост. ч. V, стр. 124.

<sup>· &</sup>lt;sup>(4)</sup>). Краткія св'ядінія о московских з соборах з и монастырях з в з Крендів. Москва 1872 г., стр. 30.

шерноваго выша Спасителя, равно какъ и часть трости, коею быль біснь І. Христось и много другихъ подобныхъ предметовъ, къ сожывнію непоименованных въ путеводитель къ московской святынъ Струкова. А Благовъщенскій соборъ долженъ быль хранить въ своихъ стенахъ иного всякихъ святынь, такъ какъ опода относились они послё того, какъ получались царями и дуковными властями отъ пришельцевъ изъ различныхъ странт. 44). Говорять, что король французскій Людовивъ Святой около 1248 года купиль въ Константиноволь терновый вынець 45). Понечно это была только насть его, такъ какъ константинопольскій же патріархъ Іеремія въ 1588 году поднесъ царю Өеодору Іоанновичу панагію, въ которой были части вінца, трости, копія и губы <sup>66</sup>). Въ нашихъ дерквахъ копія мы не встрѣчали и не знаемъ, гдъ хранится теперь панагія съ частію его. Западныя же преданія о вопів, отчасти приводиныя и составителень пов'вствованія (стр. 44-49) такъ равногласять, что не могуть быть примирены, хотя онъ и склоненъ считать ихъ примиренными На Западъ собственно два копія; но ни одно изъ нихъ оффицально не признано римскою куріей за несомивнио истинное. Есть тамъ также части вънца, трости и губы 67).

Частей одеждъ Христовыхъ у насъ очень много. Часть ризы Господней константинопольскій Іеремія принесъ къ намъ еще въ 1588 году, слѣдовательно 40 годами ранѣе, нежели риза Господня была получена Филаретомъ Никитичемъ изъ Персіи 48). Изъ Греціи ли, изъ Грузіи ли или уже изъ Россіи разошлась она повсюду, не знаемъ. Достаточно сказать, что кромѣ указанныхъ составителемъ мѣстъ (стр. 35—36) части ризы Господней находятся въ слѣдующихъ, намъ извѣстныхъ: въ Синодальной перкви 12 Апостоловъ, въ Златоустовскомъ монастырѣ, въ Тихвинскомъ Богородскомъ, во Владимірскомъ на Клязьмъ и Шуйскомъ со-

<sup>44)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. У, стр. 183.

<sup>44)</sup> Herzog B. VIII. S. 368.

<sup>66)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. 1, стр. 195.

<sup>17)</sup> Herzog B. VIII, s. 197; B. I, 1. 7.

<sup>65)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. 1, стр. 195. Нужно замётить, что вскорё за тёмъ в потомъ много поздибе Грузины утверждали, что риза находится въ Грузии. Переписка Груз. царей съ Р. государими 1861 г.; стр. ХХХ, ХХХУІМ, ХІЛ, LXІV, LXV.

борахъ, въ Николо-Толмачевской и Ярославской Ильинской церввахъ, въ Сатисо-градо-Саровской пустыни, въ Кожеозерскомъ монастыръ во), въ Ростовскомъ Яковлевскомъ во Московскомъ Новоснасскомъ во Донскомъ во Воронежскомъ Благовъщенскомъ Митрофаніевскомъ во Влаговъщенскомъ же московскомъ соборъ не только часть ризы, но и часть хитона, а въ Никольскомъ Пъсношскомъ вромъ части ризы есть часть пояса Спасителя при иконъ Богородицы во).

Нельзя не сказать при этомъ, что какъ при врестъ Господа воины бросали жребій о нешвенномъ хитонъ Его: чей будетъ,— такъ точно и теперь міръ христіанскій споритъ о немъ и оспориваетъ: чей и гдъ онъ будетъ. Между прочимъ есть нешвенный хитонъ на Западъ, въ Триръ,—онъ чествуется какъ истинный. Величиною въ 5 футовъ и 1'/2 дюйма, онъ темнокраснаго или буроватаго цвъта. По временамъ его выставляютъ для поклоненія и въ Триръ собирается болъе милліона богомольцевъ, какъ напр. было въ 1844 году. Такія періодическія движенія побудили ученыхъ изслъдовать разноръчивыя и запутанныя сказанія о хитонъ, собрать всъ возможныя о немъ свъдънія и оказалось, что кромъ Трирскаго есть еще двадцать хитоновъ, чествуемыхъ какъ истинные 75).

Антоній архіспископъ Новгородскій говорить, что въ его время въ Царьградъ хранились: багряница, срачица, платъ шейный и калиги, т.-е. башмаки, а также крестъ, вънецъ, губа, гвозди, копіс, трость, свердлы (сверлы) и пилы, ими же чиненъ крестъ Господень. Многими изъ этихъ святынь міръ христіанскій, кажется, уже не владъетъ.



<sup>••)</sup> Кожеозерскій монастырь. Св. Ивановскаго 1852 г., стр. 9.

<sup>14)</sup> Описаніе Ростовскаго Яковлевскаго монастыря. Петербургъ 1849 г., стр. 45

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Новоспасскій ставропитіальный монастырь въ Москвѣ. Снегирева. Москва 1863 г., стр. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Истор. описаніе моск. Донскаго монастыря Забілина. Москва 1865 г., стр. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>) Священныя древности Воронежскаго благ. митр. монастыря. Орелъ 1865 г., стр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Истор. опис. нужского общежительного коностыря Св. Чудотв. Николия, что на Пъсношъ. Москва 1866 г., стр. 93—94.

<sup>76)</sup> Herzog B. XVI, s. 434.

Въ русскихъ церквахъ части животворящаго древа встречаются очень нередко и иногда очень немалыя. Перечислить всв ивста, гдв они находятся, довольно трудно. Укажемъ немногія. Такъ въ Суздальскомъ Рождественскомъ соборъ есть довольно большая часть животворящаго древа 16), въ Юрьевскомъ монастырв частей несколько 77), есть они въ Боголюбовомъ монастыръ 78) и во иногихъ другихъ монастыряхъ и церквахъ, часто здесь упоминавшихся. По словамъ составителя исторического попествованія, кресть Господень достался по частямь всемь вондамъ міра (стр. 19) 79). Къ намъ части преста привозили часто греки, иногда по нъскольку за разъ. Такъ въ 1653 году керапольскій епископъ Анониъ привезъ три части древа вреста Господня 60). За такую святыню они и получили немало. Рейтенфельсъ передаетъ, въроятно однако преувеличивая, будто Ал. Михайловичъ разъ за частичку креста далъ 100,000 рублей. Александрійскій патр. Манарій привозиль царю хрустальный сосудъ, вивщавшій кусочекь животворящаго древа, заліпленный въ воскъ. Въ огив этотъ кусочекъ походилъ на раскаленный скипъ и потомъ опять дълался чернымъ, а въ водв тонулъ 81).

Высокимъ уваженіемъ у нашихъ предковъ пользовались также тв предметы, которые только прикасались ко кресту. Такъ въ престажь напрестольныхъ въ Златоустовскомъ монастырв находится земля, идъже обръте и прина Елена крестъ Христовъ, въ Новомъ Герусалимъ—земля, въ ней же лежалъ крестъ животворящій, въ Печерскомъ—часть камени, идъ лежитъ крестъ Господень. а въ Угличскомъ Богоявленскомъ — камень изъ мъстности. въ которой обрътенъ крестъ Христовъ.

<sup>•1)</sup> Чт. Общ. Ист. и др. 1871 г., кн. ПІ, стр. 250—251, 239.



<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Путевыя письма изъ древней Суздальской области. Толстаго. Москва 1869 г., стр. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>) Святыни и древности Великаго Новгорода. Толстаго. Москва 1862 г., стр. 167, 170.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Древній Боголюбовъ городъ и мовастырь. Доброхотова. Москва 1852 г., стр. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Die jetzt vielerorts vorhandenen Stücke von Jesu Kreuze nicht allein aus den verschiedensten gangbaren Holzarten bestehen, sondern auch wenn zusammengesetzt ein Kreuz von mehr als 70 Fuss Höhe ergeben würden, зажана одинъ изъ западныхъ писателей.

<sup>\*\*)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. I, стр. 62. 195; ч. II, 144, 147, 238 и др.

Упомянувъ о священной дшицъ, съ надписью на трехъ явыкахъ, хранящейся въ Римъ (стр. 23), частей каковой мы не встрвчаемъ въ нашихъ церевахъ, составитель въ отделе о святыхъ гвоздяхъ (стр. 52-53) даетъ опредъленныя извъстів только о трехъ. Первые два, -- одинъ вделанный въ шлемъ Константина, а другой въ узду его коня во исполнение пророчества Захаріи, предсказаніе котораго какъ бы указывало на это самое время (какое?): въ день онъ будетъ еже во уздё коня свято Господу Вседержителю (XIV, 20) (по русски: въ тотъ день на звонкахъ у коней будеть написано: святыня Ісговы), - остаются неизвъстными какъ неизвъстны шлемъ и узда. По древнему канонарю Синайской библіотеки поклоненіе узді, которую сділала святая Елена. разумвется удило узды изъ гвоздя крестиаго - праздновалось 27 февраля 82). Третій гвоздь быль подарень Константиномь великимъ грузинскому царю Миріану и изъ Грузіи въ 1686 году принесенъ царемъ Арчиломъ Вахтангвевичемъ въ Россію. Этотъ жельзный гелядь Господень, храмящися въ Московскомъ Успенскоиъ соборъ, по путеводителю Струкова, длиною 13/4 вершва 82). О четвертомъ гвоздъ преданія разногласять: по однимь онъ брошенъ въ Адріатическое море еще святою Еленою, по другимъвдёланъ въ Миланскую корону. Не різшая вопроса, которое изъ этихъ преданій болье заслуживаеть въроятія, составитель продолжаетъ: ны уже не говоримъ о преданіи, по которому одинъ гвоздь царица Елена отдала на сохранение Тревирамъ (стр. 52). Антоній новгородскій считаль, конечно по указаніямь, гвозди Господни, не говоря впрочемъ сколько, еще находящимися въ Царыградъ въ его время.

Разнорфиность преданій о вещественной святынъ христ анской и такъ сказать излишекъ ея заставляетъ относиться къ преданіямъ и сказаніямъ съ большою осмотрительностію. Любовь, къ вещественной святынъ видимо желаетъ усиленно бороться съ истиною и не хочетъ отказаться ни за какую цъну отъ тъхъ предметовъ, на которыхъ она сосредоточивается. Для нея повърка и чужда и оскорбительна. Но эта-то сторона и особенность довърчивой и глубокой любви всего болъе и экс-



<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Тр. К. Д. Акад, 1874 г. Іюнь.

<sup>23)</sup> Путеводит. къ Мосновской святынь стр. 9.

плоатируется корыстолюбісиъ. Въ Римь напр. за весьма небольшую цвну продають точныйшую копію съ находящагося тамъ гвозди Господия, копію засвидетельствованную подписомъ и печатью оффиціальнаго лица. Не можемъ не привести здёсь мъсколькихъ строкъ изъ "наблюденій въ Римъ" нашего путешеотвенника. Сказавъ о томъ, что въ въчномъ городъ показываютъ много памятниковъ изъ временъ первохристівнства, какъ напр. два столба храма Соломонова, треснувшіе въ часъ землетрясенія Голгооскаго, мъру роста Господня, подъ которую никто ме можетъ подойти вровень — всъ или ниже, или выше, — обручь съ володца, при которомъ бесъдовалъ Господъ съ Самарянкой и др. и указывая на автора "Римскихъ писемъ", который всегда съ любовію принималь всь такого рода преданія, какъ умилительныя для сердца не входя въ сухое разбирательство ихъдостовърности, путешественникъ говоритъ: "съ своей стороны я не могъ и не могу сродниться съ подобнымъ взглядомъ. Съно изъ ислей Спасителя, перья изъ крыла архистратига Михаила, сиирна отъ волхвовъ, прутья отъ несгараемой купины, ступени отъ лъствицы, юже Іаковъ во снъ видь, -- всегда какъ-то невольно переплетались съ обрученъ отъ колодца, со столомъ Тайной Вечери, мърою роста Господня". Онъ же указывая на жажду туристовъ къ различнымъ памятникамъ древности замъчаетъ: "въ Римъ... если разобьется старый горшокъ или какаялибо другая посуда, то черепки никогда не бросаются, а обыкновенно всв распродаются иностранцамъ въ видв древностей 84).

Восполняя пробылы составителя повыствования и увазывая то, что есть и чего ныть въ нашихъ храмахъ, мы должны сказать, что такихъ святынь, какъ часть губы напитанной уксусомъ и поднесенной на трости Господу,—хранящейся въ Ватопедь, равно какъ и власовъ Спасителя (стр. 60) въ церквахъ и монастыряхъ русскихъ нытъ. Въ начллы XVII въка въ России только знали, что въ Хиландары хранились винеть съ прови Христа и св. пеленами св. власы изъ брады Его, кже терзаху беззаконни іудеи 5. Что же касается врови Христовой, то кромы указанныхъ составителемъ Московскаго Успенскаго

<sup>\*4)</sup> Русскій Вістникъ 1877 г. Февраль стр. 511-514.

<sup>44)</sup> Кіевскія Университетскія Извістія 1875 г. Январь.

и Полотскаго соборовъ, капли ен хранится въ крестахъ въ Благовъщенскомъ соборъ, въ Сатисо-градо-Саровской пустынц, въ Новоспасскомъ монастыръ съ надписью: сентая правдивая кровь Христови и въ складняхъ въ Ипатьевскомъ Костромскомъ монастыръ. Эта драгоцъннъйшая изъ святынь бывала иногда собственностію частныхъ ліщъ. Такъ у графа Шереметева былъ крестъ, содержащій капли крови Христовой від.

Мало того, что въ церквахъ нашихъ хранятся простыя такъ сказать камии от Голови, какъ въ сель Новоспасскомъ или въпанагіи патріаршей ризницы,—въ Новомъ Іерусалимъ и Печерскомъ монастырв есть части камия Голови, идъ же или на который изошла кровь Христова. Объ этихъ предметахъ извъстно, откуда они достались. Кусочекъ св. Голговскаго камия привозиль Ал. Михайловичу патріархъ Макарій. Кровь измънила самыя свойства камия—замъчается о немъ,—который похожъ былъ на кусокъ серебра и сіялъ какъ золото, а самая кровь оставалась свътлою и походила на пылающій уголь. Такой же камень съ кровью Спасители [былъ данъ Гетману Хмъльницкому 87). Но нужно сказать, что еще при Іовъ въ одномъ крестъ находился камень, на немъ же изліяся кровь Христова 88).

На Западъ хранятся: платъ, которымъ покрывали чресла Христа при распятіи, и саванъ, которымъ онъ былъ покрытъ во гробъ <sup>69</sup>). Частей плата намъ не встрвчалось; но въ Патріаршей ризницъ въ одной панагіи есть часть изби, что отпрала страсти Господни <sup>90</sup>), т.-е. въроятно при погребеніи Его, а въ Псковскомъ Тропцкомъ соборъ въ панагіи значится хранящеюся плашаница Христова. Антоній же новгородскій видълъ доску, на ней же положенъ бысть Господь, егда сняща Его со креста. При этомъ онъ замъчаетъ: "и тогда св. Богородица плакала и шли слезы Ея на доску ту и суть бълы видъніемъ, аки капля вощаныя". Вмъсто сихъ предметовъ имъемъ въ панагіи Борковской Николаевской пустыни сударь Христовъ, а въ Синодальной



<sup>••)</sup> Русскій Архивъ 1875 г. Сентябрь.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Чт. Общ. Исторіи и др. 1871 г. стр. 250—251.

<sup>••)</sup> Русской Истор. Библіотени т. III, стр. 696—697.

в) Herzog B. 1. S. ч.

<sup>•</sup> о) Краткія свідвнія о Моск. соб. стр. 30.

церки 12 апостоловъ алавастръ, или сосудъ со святимъ мгромъ, которые приносили жены мгроносицы ко гробу Спасителя 91).

Частей камня заграждавшаго входъ въ гробъ Господень, камня муропомазанія и колонны Соломонова храма, къ которой прислонялся Спаситель уча во храмъ (стр. 63), въ нашихъ храмахъ натъ; но достаточно камней от гроба Господия. Такъ напр. въ Брянскомъ Свенскомъ, въ Борковской пустыни, въ Златоустовскомъ монастыръ и другихъ. Царь Борисъ Өеодоровичъ получиль отъ јерусалинскаго патрјарха канень мранорный бъдый, высвченный изъ живоносного гроба; привозили часто его поздиве 92). Намъ не досталось частей гроба Господия верхней доски, о которой упоминаетъ Антоній; но въ замѣнъ ихъ въ Ипатьевскомъ монастырв есть песоко гроба Господия, въ Елабужскомъ соборъ, въ Печерскомъ и Троицкомъ Коздовскомъ монастыряхъ персть от гроба Господия 93), а въ Тронцкой лавръ камень от ложи, гди лежало тило Господа. Зенлю изъ подъ св. гроба и изъ подъ креста Христова привозилъ въ 1693 г. Досивей іерусалимскій 34). Наконецъ въ Новомъ Іерусалимъ значится хранящеюся въ крестъ печать гроба Господия 95), можетъ быть одна изъ твуъ печатей гробныхъ, которыя видваъ Антоній въ Царьградв.

За симъ скажемъ и о тъхъ предметахъ, которыя имъютъ отношеніе къ послъднимъ днямъ земной жизни Іисуса Христа. Такъ въ сель Новоспасскомъ хранится камень отъ горы Елеона, въ Печерскомъ монастыръ часть камия, съ которато Христосъ вознесен на небо, и во Спасской Шуйской церкви былъ въ прежнія времена въ панагіи камень отъ стопы Господа.

Современныя общества и государства, говорить составитель исторического повъствованія, со тщанісиь собирають и хранять разным древнія вещи, принадлежавшія разнымь знаменитымь и достопамятнымь людямь.



<sup>1)</sup> Путевод. къ Моск. святына стр. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Снош. Р. съ Вост. ч. I, стр. 287; ч. III, стр. 593.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Историч. опис. Тронцкаго Козловскаго монастыря. Москва 1849 г. стр. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Снош. Р. съ Вост. ч. IV, стр. 1152.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Чт. Общ. Исторін и др. 1874 г. кн. IV, стр. 310.

Покуситься указать и перечислить различныя вещи, принадлежавшія знаменитымъ и достопамятнымъ людямъ церкви Христовой, хранящіяся въ церквахъ русскихъ, было бы задачею для насъ совершенно непосильною. Ограничимся тольно немногими памятниками, оставшимися и напоминающими о жизим и дъятельности лицъ ближайшихъ къ Іисусу Христу, Его современниковъ и самовидцевъ, тъмъ болъе что такихъ предметовъ кажется и немного. Видно, что древніе христіане всю свою ревность полагали на собраніе и храненіе вещественныхъ остатковъ отъ Христа и Его Матери. Да и то, что хранилось бережнодля нашего времени погибло безвозвратно.

Такъ по свидътельству нашихъ древнихъ путешественниковъ въ Царьградъ хранились: столбъ-прочернь и пробълъ, видомъ яко цятленъ, на немъ же Петръ плакася горько; уже жельзно во дверехъ Петровы темницы; Петровыхъ веригь железо; праморъ, а на немъ стопа апостола Петра, аки въ воскъ вступилъ, посохъ жельзенъ съ крестомъ апостола Андрея; порты или одежды апостоловъ и камень, иже подложенъ былъ подъглаву апостола Іоанна Богослова. Многими изъ этихъ предметовъ христівнскій міръ уже не владветь <sup>ва</sup>). Въ Россіи мы знаемъ: часть Петровых верии, въ крестъ Брянскаго Успенскаго монастыря, да въ одновъ изъ житій XVI въка описывался жезлъ апостола Андрея изъ незнаемаго никъмъ древа, водруженный имь въ Новгородской области 97). Въ 1678 году въ переписныхъ книгахъ Воскресенскаго монастыря-Новаго Герусалима значилась риза шерстяная, лимовный цвъть, въ длину 7 аршинъ, поперегъ 2 аршина. По братской сказкв та риза апостола Петра, а откуда взята и давно ли, того въ книгахъ не написано; а по свазвъ вазначея и ризничаго: слышали де они, что та риза неподлиниан, смаровъ съ той ризы, какову носиль апостоль Петръ, и въ монастырь привезена изъ Грекъ, къ какому и когда и кто привезъ не помнять. Въ томъ же монастырв хранится въ вреств персть Госана



<sup>&</sup>lt;sup>98</sup>) Путешествіе Антонія. Въ Іерусалинь покожуть впрочень камень, на которомь сидьль пітукь, когда прокричаль трижды. Piramide und Oelberg. Schack von Jgar. 1876, S. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Журн. Мин. Нар. Просв. 1876 г. Сентябрь.

Вогослов 1 \*\*). Хранится ди риза Петрова или смъровъ вя и теперь—не знаемъ. но въ Печерскомъ монастыръ въ врестъ и до сихъ поръ находится нетлънная риза апостола Марка \*\*). Если въ этому немногому прибавить еще камень убіснія архидіакона Стефана, хранящійся въ Скорбященской церкви, кровь первомученика въ Борковской пустыни и капли крови апостола Павла въ Синодальной церкви 12 апостоловъ: мы имъемъ всто—насколько знаемъ—вещественную святыню, оставленную со временниками и ближайшими къ Господу людьми, исключая разумъется иногочисленныхъ св. мощей, о которыхъ говорить неумъстно.

Но въроятно мы не знаемъ еще очень многаго изъ того, что хранять ризницы и храны. Потому-то и желательно, чтобы мысль столичнаго духовенства объ образовани попечительства и составлении списка замичательных в подревности предметовъ, хранящихся въ нашихъ ризницахь и церквахъ, не осталась тольно намъреніемъ, а была приведена счастливо въ исполненіе. Этотъ трудъ бросилъ бы нъсколько свъта на одну изъ интересныхъ сторонъ религіозной жизни и роста русскаго народа: Отсюда даже и утраченное для нашего времени должно быть воспомянуто и указано. Такъ напр. достовърно извъстно, что въ 1647 году съ острова Патмоса изъ монастыря Іоанна Богослова быль привезень Ал. Михайловичу святый камень, который, когда писаль Евангеліе Іоаннь, оть руки Ангела паль предъ нимъ, а на бамиъ Знаменіе Богор дицы, или въ 1702 г. былъ привезенъ съ Патмоса же листъ изъ Евангелія Христова, благовъстія Апостола и Евангелиста Іоанна Богослова, писанный учениковъ его Прохоромъ; нерукотворенный образъ Христа, присланный съ Синайской горы и многое многое иное. Всъ такіе предметы наши цари и ісрархи, бояре и простые люди получали-савдовательно имбли.

Мы перечислили святыню, извъстную по печатнымъ описаніямъ отечественныхъ церввей и монастырей. Эти описанія, ка-



<sup>\*\*)</sup> Чт. Общ. Истор. 1874 г. кн. IV, стр. 217—218, 308.

<sup>&</sup>quot;) Нива 1875 г. № 23.

ждое порознь, упоминая о двухъ-трехъ, много—пяти хранящихся тамъ или здѣсь достопримѣчательностяхъ, естественно не производятъ полнаго впечатлѣнія и не возбуждаютъ мысли объ
особой важности чествуемыхъ предметовъ для уясненія широты
вѣрованій. Иное дѣло, когда мы видимъ цѣлый длинный рядъ
различныхъ святынь и предметовъ вмѣстѣ. Тогда читатель готовъ не только сказать съ однимъ повлонникомъ, что христіанскій міръ владѣетъ еще весьма многими памятниками пребыванія на землѣ Богочеловѣка, но и воскликнуть вмѣстѣ съ нимъ
же: утѣшительно все это, но вѣрно ли? Такой вопросъ задалъ
себѣ поклонникъ Святой горы послѣ того, какъ увидѣлъ нѣкоторыя изъ хранящихся тамъ святынь. Тѣмъ умѣстнѣе этотъ вопросъ, когда даннымъ здѣсь, конечно не полнымъ еще, перечнемъ отчасти оправдывается наше раннѣйшее выраженіе: Палестина въ Россію.

Касаться этого вопроса по существу его мы не будемъ; но онъ имъетъ немалую важность по соприкосновенности съ другимъ интереснымъ вопросомъ—о характеръ отношеній грековъ или лучше Востока къ нашему Съверу. Поэтому предоставимъ отвъчать на первый вопросъ самому же поклоннику.

Подобный вопросъ, отвъчаетъ онъ, безполезно задавать, потому что нътъ возможности рышить. То, что дошло до насъ, дошло изъ глубокой древности, неподлежащей болъе притическому изследованію. Сомневаться можно во всемь, кроме акта своего сомнанія. Но въ основаніи сомнанія большею частію владется предположение - аргументь также весьма соминтельный. Такъ предполагается невозможнымъ, чтобы убереглись предметы, относившіеся къ лицу І. Христа. Отчего невозможно? Развъ Его не окружали десятки и сотни лицъ, привязанныхъ къ Нему и чтившихъ Его до обожанія? И развъ тв лица не были похожи на насъ, сберегающихъ все, что можно, отъ нашихъ близкихъ? Предполагается, что кто-нибудь сдвлалъ подлогъ. Но отчего же не предположить, что онъ не дълалъ подлога? Предполагается, что исторія упомянула бы о той или другой святынъ. Но отчего же исторіи поставляется въ обязанность знать о нихъ? Предположить можно еще и другое многое; но последствие какого бы то ни было предположения есть

одно и то же—ничего—non. Ибо a posse ad esse consequentia non valet 100).

Но если бы было совершенно безполозно задавать вопросы, подобные поставленному поклонникомъ, онъ конечно не задалъ бы его и самому себъ. Притомъ ему въроятно не безызвъстно было, что тотъ же самый вопросъбылъ не разъ вопросомъ церковнымъ, — вопросомъ, котораго не считали неумъстнымъ и безполезнымъ касаться даже на помъстныхъ соборахъ, вопросомъ, имъющимъ свою въ въка идущую литературу рго et contra не въ целяхъ глумленія и логомахіи 101).

Ослабляя невыгодных предположенія также предположеніями, поклонникъ очевидно приходить и съ своими последними къ тому нисколько не утешительному заключенію, что а posse ad esse consequentia n n valet.

Если глубовая древность не можетъ болъе подлежать вритическому изследованію, то конечно могуть ему подлежать те предположенія, которыя поклонникъ противопоставляетъ другимъ предположеніямъ. Почему напр. следуетъ отрицать, что дътски сердечная въра могла быть легко эксплуатируема тъми, которымъ такая эксплуатація въ томъ или иномъ отношенін выгодна? Развъ не было изстари много пустослововъ и обманщиковъ, учащихъ, чему не должно, изъ постыдной корысти? Въ внигь Дваній Апостольскихъ мы читаемъ напр., что илатки и опоясанія съ тела ап. Павла изпеляли отъ болезней; но читаемъ также и то, что скитающіеся іудейскіе заклинатели употреблили надъ имъющими злыхъ духовъ имя Господа Інсуса, какъ заклинательную формулу. (XIX гл. 12-13). А отъ произнесенія формуль заклинателями — этими людьми ремесла, какъ дегко, возможно и главное обольстительно было перейти къ •альсификаціи предметовъ, къ продаже талисмановъ и амулетовъ? Для простаго сердца, желавшаго видеть и осязать, а не провърять и ставить вопросы — все возможно: принадлежитъ ли дъйствительно то, чему оно върштъ, какъ выдаваемому за принадлежащее, павъстному лицу, или нътъ — ему все равно. И такъ последняго ручательства за человека дать нельяя.



<sup>100)</sup> Замътки поклонника о св. горъ. Кіевъ. 1864 г. стр. 305.

<sup>101)</sup> Herzog. B. XII, s. 725-730.

Это положение мы можемъ подтвердить, по крайней мыръ для нашей довърчивой земли Русской, следующимъ обстоятельствомъ. Въ началь 1650 года возвратившійся изъ путешествія Чудовскій старецъ Пахоній сказываль, что "слышаль онъ въ Яссахъ отъ одного серебреника савдующее: простые греки бъльцы наряжаются въ черныя платья и вдуть въ Россію бить челонъ о милостынъ, а грамоты отъ патріарховъ пишутъ и руки патріаршія подписывають сами своими руками и печати поддълываютъ. Сдълалъ серебреникъ тъмъ гречанимъ разныхъ палестинскихъ и патріаршихъ печатей съ сорокъ; а сказываются, будто старцы греческіе, пріважають нав дальныхъ палестинскихъ мъстъ, и живутъ старцы и бъльцы всв въ молдавской земль и надъвають тань же черныя платья. Взявъ же государево жалованье, ни во что сего не почитаютъ, только пропивають, да табакъ покупають 100°. А греки эти, какъ извъстно, приходили въ намъ за государевымъ жалованьемь не съ пустыми руками, а по большей части непременно съ различными святынями и достопримъчательными предметами, начиная отъ жезловъ Мочсеевыхъ и нерукотворенныхъ образовъ Христа до масла, что выходить изъ дерева на Елеонской горъ на Свътлое Воскресенье, или что горить предъ нерукотвореннымъ образомъ Пречистыя Богородицы, или мура отъ 1-го Вселенскаго Собора и тому подобныхъ предметовъ. Знали эти старцы гречане вонечно и то, что пришельцы со святыней получали неодинаковое жалованье, что это жалованье пногда было противъ даровъ выражаясь тогдашнимъ языкомъ, - что за болве редкіе предметы платили дороже: напр. за часть отъ главы Предтечи платили соболями на пятьдесять рублей, а за части впостоловъ Петра, Андрея, Матеея — на тридцать пять рублей 100). Разница по тогдашнему времени немалая.

Среди громаднаго множества лицъ, являвшихся къ намъ съ дарами за милостыней, почему не допустить самозванцевъ съ самоназванными вещами? Что самозванцы между являвшимися на Русь греками были неръдки — это не подлежитъ сомиънію. Неръдкое появленіе таковыхъ лицъ естественно могло возбу-



<sup>102)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. ПП, етр. 624.

<sup>143)</sup> Тамъ же, ч. II, стр. 1-172.

ждать соинвыя и нь тому, что они приносиля въ надеждъ на легковъріе и легкій сбыть. Поэтому нажется не безъ причины, вогда въ намъ въ 1693 году была прислана часть отъ десной руки славнаго Предтечи-при св. мощахъ было приложено свидътельство цареградскаго патріарха Каллиника, въ которомъ онъ писалъ, что "всякая вещь, хотя иногда и истинна, однако человъки имъютъ въ подозрвни реди иногихъ причинъ и потому наипаче, что не въдають той вещи чревъ истиное испытаніе. Посему важдое дело требуетъ свидетельства... для удостоверенія твуж, которые сомивваются 104). Это подозрвніе и сомивніе пради многихъ причинъ", о которыхъ однакожь темно выра-. жается патріархъ, какъ кажется, показываетъ, что въ русскомъ обществъ въ концъ XVII въка стали смотръть на примельцевъ нъсколько иными главами, нежели прежде. Былое легковъріе нъсколько пошатнулось. И въ самомъдълъ патріархъ Іоакимъ уже приказывалъ переписывать въ иныхъ монастырихъ хранившіеся тамъ различные предметы и некоторые изъ нихъ долгсе время были за печатью 105). Дъйствительно бывали такіе случан, когда всякое довъріе въ пришельцамъ за милостынею съдарами должно было поволебаться. Разъ съ острова Самоса прибылъ въ намъ архимандритъ Филимонъ, а съ нимъ Геромонахъ Каллиникъ да толиачь, за милостыней и представилъ куда следуетъ грамоты отъ Цареградскаго патріарха и отъ архіспископа Самосскаго просительныя о сборъ милостыни по случаю разоренія острова. Какъ и всь почти другіе пришельцы, съ собою принесъ онъ часть мощей св. мученика Ореста. Но въ сентябръ 1696 г. Каллиникъ подалъ на Филимона доносъ, что въ сборной грамотъ Филимонъ самъ написалъ себя архимандритомъ, тогда вакъ онъ только іеромонахъ. Далве въ извъть было сказано, что и вев граноты инъ написаны подложно. Филимонъ отрекался. Было изъявлено сомивние о св. мощахъ, имъ поднесенныхъ, что ихъ у него не было въ Царьградъ и что мощи мученика Ореста имъ-Филимономъ были выдаваемы за мощи Мар: и Магдалины и частицу таковыхъ онъ подносиль Гетману. Еще былъ извътъ, будто онъ варилъ собакъ въ горшкахъ въ церков-

<sup>164)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. IV, стр. 1182.

<sup>106)</sup> Чт. Общ. исторін и др. Р. 1874 г. ин. ІУ, етр. 296

номъ дереванномъ маслъ. По осмотръ ввартиры дъйствительно у него найдены были въ муравленыхъ замазанныхъ горшкахъ три вареныхъ щенка. Спрошенный объ нихъ, Филимонъ объявилъ, что варилъ ихъ противъ подагры и водяной. Филимону и Каллинику была дана очная ставка — и здѣсь онъ во всемъ повинился. Въ 1699 году онъ былъ сосланъ за воровство въ Соловецкій монастырь образомъ. И при нѣкоторой примрачности и неполнотъ этого свидътельства, ясно однакожъ какія дѣла дѣлали различные выходцы, разсчитывая на въру русскихъ и эксплуатируя ее самымъ грубымъ и недостойнымъ образомъ.

Такія проділки старцевъ гречанъ заставляли русскихъ быть осторожное въ сношеніяхъ съ ними. За греками стали строго наблюдать въ XVIII вікі 107). Но русское золото, соболи, камки, атласы и пр. и пр. "оное цілительное зеліе" было такъ соблазнительно, что никакой надзоръ не избавляль отъ ремесленниковъ—просителей, начиная съ самозванныхъ митрополитовъ и кончая перерядившимся въ монахи міряниномъ. Что же было раніве, когда надзоръ быль меніве строгь, довірчивость была сильніве, добродушіє шире, состраданіє къ дійствительно бідствовавшимъ живіве? А эти бідствовавшіє по большей части являлись и просителями милостыни и вийсті торговцами. А гді торговля, тамъ возможенъ и обманъ. Нужно сказать, что торговля священными предметами—явленіе изстаринное. Не избавлены отъ нея и наши соотечественники 100).

И такъ видимъ, что сама истина не застрахована отъ поддълокъ. Но всего менъе мы хотимъ этимъ сказать, что нигдъ нътъ истины.

Мы думаемъ даже, что злонамъренность если и была, то была явленіемъ сравнительно ръдвимъ по нечуждому всъмъ и наждому уваженію нъ лицамъ, которымъ принадлежали ваніе-либо предметы, и нъ самымъ предметамъ. Гораздо чаще могло случаться, что копіи и снимни съ извъстныхъ достовърно священныхъ предметовъ съ теченіемъ времени, съ передачею отъ лица нъ лицу, отъ покольнія нъ покольнію, съ ослабленіемъ такимъ образомъ



<sup>106)</sup> Снош. Р. съ Вост. ч. IV, стр. 1202-1203.

<sup>107)</sup> Такъ же ч. V, стр. 128.

<sup>100)</sup> Русская Старина. 1876 г. октябрь, стр. 264.

исторической памяти, стали исвренно считаться за оригиналы и выдаваться за таковые. Преданія—особенно не записанныя—перепутываясь и перекрещиваясь, настилались своимъ чередомъ и достигали такой противоръчивости, что при потеръ первоначальнаго исходнаго ихъ пунита стали дъйствительно неподлежащими критическому изслъдованію, т.-е. въ томъ смыслъ, что изслъдованіе ни къ чему опредъленному не приведетъ, и что для некритикующаго върованія всегда останется исходъ.

Выше приведена выписка, читая которую мы такъ сказать присутствуемъ при самомъ образовании не злонамвренныхъ, но въ тоже время и невврныхъ преданій, уже закрвпляющихся на письмв. По братской сказкв риза, хранившаяся въ Новомъ Іерусалимв, риза апостола Петра, а откуда взята и давно ли, неизвестно. А по сказкв казначея и ризничаго—она не подлинная, а только сиврокъ съ той ризы, какову носилъ ап. Петръ. Не будь записано это последнее показаніе— и вотъ беретъ перевесъ преданіе первое, братское, по тому простому и понятному требованію человеческой природы, что ей желательно владёть истиною. Такимъ-то путемъ и могло оказаться многое число однихъ и тёхъ же свящ предметовъ въ различныхъ христіанскихъ странахъ міра. Они часто кольца, о которыхъ говорится въ Натанъ мудромъ.

Что двйствительно такъ могло случаться и случается, прямъръ мы можемъ представить изъ нашей русской жизни. Въ Ростовъ, въ Аврааміевомъ Богоявленскомъ монастыръ, хранится мъдный крестъ отъ жезла, даннаго св. Авраамію для сокрушенія идола 100). Конечно такой крестъ былъ данъ только одинъ и однажды Ростовскому просвътителю. Но въ Машеозерской церкви хранится чрезвычайно схожій съ предыдущимъ мъдный посеребреный крестъ съ таковою надписью: сей крестъ въ градъ Ростовъ Св. Іоанномъ Богословомъ данъ Преподобному Авраамію побъдити идола Велеса 110). Какъ могло случиться, что крестовъ оказалось два и который изъ нихъ дъйствительно данный Авраамію? Вопросъ удовлетворительно можетъ ръшиться единственно только предположеніемъ, что Матеозерскій крестъ есть



<sup>100)</sup> Древнія Святыни Ростова Великаго. Толстаго. Москва 1860 г., стр. 04.

<sup>142)</sup> Олонецкій монастырь Клименцы. Москва 1871 г., стр. 89.

дей вроит ч., котя надпись на немъ и гласитъ, какъ будто онъ дей ствительный, оригинальный.

Памить историческая не только изивияеть въ твхъ случаяхъ, когда двло идеть о предметахъ, легко передаваемыхъ изъ покольнія въ покольніе, изъ одной страны въ далекую другую; но даже относительно мъстъ, гдъ совершилось то или другое событіе. Даже у этихъ неподвижныхъ точекъ земли смъна человъческихъ покольній, интересовъ и т. под. оспариваетъ право на неотчуждаемость отъ нихъ совершавшихся на нихъ событій въ пользу другихъ мъстъ. Нашему путешественнику Г. Д. Скалону въ 1872 году греки показывали свою часовню и колодезь, у котораго благовъствовалъ Архангелъ Пресвятой Дъвъ, з Францисканцы свою пещеру, гдъ по ихъ словамъ совершилось Благовъшеніе.

По этому случаю онъ прекраспо замъчаетъ: "въ Палестинъ на каждомъ шагу готовы что-нибудь да показать. Предпринимая путешествіе въ св. землю, конечно идешь туда, чтобы видеть мъста, освященныя пребываніемъ и жизнію Божественнаго Учителя; но время и люди почти-что истребили изтеріальные следы, которыхъ непремънно ищетъ человъкъ и только при видъ ихъ находить удовлетвореніе своему религіозному чувству. Я тоже ихъ искалъ и по моему вотъ гдв эти следы: это горы, воды долины, растительность, поля, однимъ словомъ — вся природа страны, которая одна не изивнилась и которую не могли истребить ни гоненія язычниковъ, ни дикій фанатизиъ мусульманъ. Спаситель также ступаль на эту почву, какъ и мы; предъ Нимъ открывались тв же виды, что и предънами; Онъпиль изътвхъ же ключей, солнце такъ же согръвало въ Его время и Онъ искалъ прохлады въ тени той же смоковницы. Мы знаемъ, сколь долгое время прожиль Онъ въ Назареть, хотя въ городъ не осталось ни мальйшаго видимаго следа Его пребыванія. Но разве недостаточно внать, что Господь прожиль здёсь такъ долго и что, конечно, здъсь нътъ и клочка, на который бы Онъ не стуциль. А эти горы, дома, поля, сады-развв они изивнились съ того времени? Не та ли маслина и смоковница упоминаются въ Евангеліи? Не тъ ли самыя пещеры и каменные дома съ плоскими крышами составляють городь? А эти горы и вся окрестность? Сколько разъ вворъ Сцасителя останавливался на нихъ?..

И теперь, глядя на эту мъстность, видишь тоже самое, что м Ему представлялось. Разсуждая такимъ образомъ, заключаетъ путешественникъ, ничто не нарушитъ достовърности впечатлъній и не придется огорчиться тъмъ, что самыя священныя воспоминанія служатъ средствомъ для поборовъ<sup>и 111</sup>).

Разсуждая такии образом ожем остаться покойными и мы, если при встрив съ различною вещественною святынею будем думать, что любовь къ ней, по любов къ лицамъ, съ которыми связываются воспоминанія, ею навиваемыя, все покрывають, всему вирить, все переносить, никогда не перестаеть, котя бы и другія преданія не умолкали и знаніе не упразднялось.

Не разбивать нехуштановъ, но сохранять ихъ, какъ свидътельство или печать духовнаго облика народа въ его извъстную пору—вотъ что нужно. Но начертать приблизительно этотъ обликъ съ данной сторовы можно тольно въ томъ случав, ногда будетъ выполнена тщательно предварительна задача: составится еписокъ замъчательныхъ по древности предметовъ, хранящихся въ нашихъ церквахъ, монастыряхъ и ризинцахъ, и выяснится, ногда и откуда та или иная святыня достигла земли русской.

Этотъ трудъ подготовитъ возможность дать обстоятельный отвътъ на вопросъ: что такое въ извъстномъ отношени были средние въка нашей истории, насколько ими мы одолжены Востоку и чъмъ и насколько они отличались отъ среднихъ въковъ Запада? Вопросъ, си вемъ думать, не мелкій.

C.

<sup>&</sup>lt;sup>611</sup>) "Русскій Вістинкъ" 1876 г. августь, стр. 736.

## ПЕРВАЯ ФРАНЦУЗСКАЯ РЕВОЛЮЦІЯ И ЦЕРКОВЬ ").

Французская революція 1789 года есть трагедія, исполненная цвялымъ народомъ, великая по своей идев, страшная по внергін, окончившанся кровью и слезами. Церковная сторона этого событія не имветъ трагическаго интереса политической исторім. — Но въ первомъ актв его съ особенной свяжестью и прямотой выступили вопросы объ отношеніи между государствомъ и церковію, вопросы, которые в теперь еще волнуютъ міръ; второй актъ даетъ отвётъ на вопросъ, насколько народъ новаго эремени можетъ обойтись безъ религіи.

Два сословія—дворянство и духовенство обладали во Франціи громадными привиллегіями; напротивъ того народъ быль истощенъ поборами: повтому онъ началь воспламеняться идеями свободы. Оба первыя сословія влад эли высовимъ образованіемъ, но въ нравственномъ и религіозномъ отношеніи большею частію стояли весьма низко. Взрывъ произошель вслюдствіе громадныхъ долговъ, подъ тяжестію которыхъ изнемогало государство и воторые были плодомъ въковыхъ гръховъ двора. Общественное мижніе требовало созванія сословій, какъ средства къ спасенію отъ государственнаго банкротства.

Нъкогда во время борьбы французской короны съ папствомъ къ представителямъ клира и дворянства были присоединены и

<sup>\*)</sup> Популярная лекція Карла Газе, протестантскаго автора одного ваз лучшихъ руководствъ по исторіи христіанской церкви.

депутаты отъ городовъ, такъ называемое третье сословіе (tiers etat). Относительно порядка выборовъ изъ трехъ сословій сохранилось только слабое воспоминаніе; морядовъ этотъ не быль точно опредвлень: поэтому онь зависьль отъ воли правительства. Такъ какъ можно было предвидеть, что отъ высшаго влира потребуются жертвы, то выборный законъ склонялся на сторону пасторовъ. Каждый капитуль, имъющій не менве 10 канониковъ, получилъ только одина голосъ; капитулъ съ большинъ числомъ канониковъ получилъ два голоса; каждый монастырь только одине голосъ и каждый пасторъ одинъ голосъ. Такимъ обравомъ на каждаго прелата приходилось почти по 50 пасторовъ ямъющихъ право выбора. Парижскій соборный вапитуль протестоваль противь этого новаго порядка выборовь, какъ противъ нарушенія каноническаго права, какъ противъ разрушенія церковной субординаціи, которое можеть распространить духъ независимости и возмущенія. Болве благоразумные предаты воспользовались своимъ вліянісмъ на сельскихъ пасторовъ, такъ какъ передача голосовъ не была воспрещена; архіспископъ парижскій явился на выборы съ 110 голосани; такинъ образомъ вышелъ слъдующій средній результать: въ сословное собраніе были избраны 47 епископовъ, 53 предата и 187 пасторовъ.

Правительство настаивало на следующемъ пункте: З сословія должны подавать голоса какъ особыя, отдельныя палаты, такъ что третье сословіе всегда могло быть побеждено большинствомъ голосовъ двухъ другихъ сословій, хотя оно было гораздо многочисленне ихъ. По Франціи распространилась брошюра епископскаго генералвикарія Сівйса (Sieyes): Что такое третье сословіе? Ответъ: ничто. Чемъ оно должно быть? Всемъ. Ибо оно масчитываетъ въ своей среде 25 милліоновъ, тогда какъ духовенства считается 80,000 а дворянства 120,000. Сівйсъ умолчаль о томъ, что оба привиллегированныя сословія владели почти половиной всехъ вапиталовъ; но именно въ этомъ и заключалось несчастіє народа. Вопросъ и ответъ заключали въ себе преужеличеніе и натяжку; но они выразили иысль народа, который требовалъ равенства всёхъ передъ закономъ: это было программой революціи.

Въ этомъ смыслъ третье сословіе потребовало, чтобы дворянство и влиръ соединились въ одно собраніе съ нимъ, т.-е. съ на-41\* родными депутатами. Оба привиллегированныя сословія отказались исполнить это требованіе. Но изкоторые пасторы, чувствовавшіе себя сынами народа, перешли на сторону третьяго сословія и своимъ большинствомъ увлекли наконецъ съ собою и предатовъ. Тогда дворянство осталось одиновинъ и должно было уступить. Затвиъ состоялось начіональное собраніе. Вскоръ стало ясно, что этому собранію принадлежитъ верховная власть, пона наконецъ народныя массы не начали непосредственно прилагать иъ двлу эту власть.

Привиллегированныя сословія, вынужденныя необходимостію, рішились принести жертву. Пропорціональное обложеніе податями ихъ имуществъ было принято безъ противорічія. Была высказана мысль: нельзя ли обратить въ слитки все излишнее серебро заключающееся въ церковныхъ сосудахъ? Послі кратнаго совіщанія съ своими товарищами парижскій архіепископъ объявиль слідующее: въ этомъ ніть ничего затруднительнаго; церковь уже нітеколько разъ жертвовала своими мертвыми сокровищами на пропитаніе біздняковъ и во время общественныхъ біздствій. Единодушно принято было рішеніе о томъ, при каканихъ условіяхъ всіз налишніе церковные сосуды должны быть доставляемы на ближайшіе монетные дворы.

Но это средство не могло еще спасти государство отъ громаднаго долгя, который требоваль ежегодной уплаты процентовъ въ 224 милліона франковъ и поглощаль вев доходы, такъ что огромный дефицить еженвсячно все увеличивался всявдствіе возникавшей въ государствъ неурядицы. Тогда Таллепранъ епископъ Отенскій сказаль: въ такомъ случав уплатимъ національный долгъ церковнымъ имуществомъ, ибо оно есть націонвльное имущество. По уничтожени излишнихъ монастырей и предатуръ для церкви будетъ достаточно ежегодно 100 милліо-• новъ; а спустя нъсколько времени по смерти лицъ получающихъ пенсію достаточно будеть 80 милліоновъ. Следовательно 70 милліоновъ остаются въ распоряженіи націн; они образують капиталь въ 2100 милліоновъ заключающійся въ недвижимыхъ имуществахъ. Наши кредиторы съ удовольствіемъ пріобратуть эти имущества, если ны позволимъ нъкоторую часть ихъ стоимости унлатить расписками въ получении тъхъ суммъ, которыя государство должно имъ. Каждый догадался о томъ, о чемъ умолчалъ Таллейранъ именно, что все церковное имущество должно быть коноисковано въ пользу государства.

Противъ этого требованія было высказано все, что говоритъ за неприкосновенность церкви и религіозныхъ учрежденій; кроиттого указывали на трудность содержать церковь на будущее время поборами съ народа. По залѣ и по всей странѣ раздался унрекъ Сівйса, который сказалъ: "вы котите быть свободными, и однакожъ вы несправедливы". Прелатовъ возмутила мысль о жалованьѣ, которое они должны будутъ получать. Мирабо вовразилъ: "я знаю только три способа жить въ обществѣ: получать плату за свой трудъ, просить милостымо или воровать". Ему напомнили, что онъ забылъ благопріобрѣтенное ммущество, наслѣдственное богатство.

Вопросъ, который должно было рашить, быль одинь изъ веливихъ вопросовъ новаго времени. Вопросъ этотъ таковъ: посредствомъ добровольныхъ актовъ, относящихся частию иъ отдаленному прошлому, церковь пріобрала богатство, громадность котораго въ настоящее время не имъетъ нивакого жизневилго оправданія; государство можетъ спасти себя кономскацієй этого имущества: должно ли оно далать это? Рачь Мирабо 30 октября обнимаетъ вса точки зранія для рашенія этого вопроса. Она начинается такъ.

"Когда въ собраніи великой націи возбуждается вопросъ, въ которомъ заинтересована большая часть ея гражданъ, заинтересованъ самый почтенный классъ общества, вопросъ, который при этомъ затрогиваетъ ненарушимые законы сибственности, основанія всей общественной жизни, то следуеть разсматривать этотъ вопросъ съ извъстной религіозной медленностію. Вопросъ о томъ, кому принадлежитъ право собственности на наши цервовныя имущества, бевспорно относится въ вопросамъ такого рода. Ивкоторые ораторы обращали при этомъ внимание только на интересы государства: но этотъ мотивъ, какъ онъ ни важенъ, не уполномочиваетъ еще національное собраніе присвоить націн церковныя имущества, если этого нельзя сділать безъ нарушенія имущественныхъ правъ клира. Намъ сказали, что все, что несправедливо, не можетъ быть и полезнымъ; и никто изъ. насъ не захочетъ оспоривать это положение. Съ другой стороны указывали на то вліяніе, которое будеть имъть предлагаемый.

декретъ на общественный кредитъ, говорили о томъ громадномъ обезпечени, которое благодаря этому декрету успоконтъ государственныхъ кредиторовъ, о томъ довърім которое вновь будетъ возстановлено въ отношенін къ намъ въ тотъ самый моментъ, когда, повидимому, все уже погибло. Но эта надежда обманетъ насъ, если міръ въ этомъ декретъ, присвоивающемъ государству церковное имущество, усмотритъ не что имое, какъ только санипію несправедливости и насилія. Поэтому если бы государство никакимъ инымъ способомъ не могло избавиться отъ опасностей, грозящихъ намъ отовсюду, то все-таки я скоръе поручилъ бы судьбу его волъ Провидънія, которое хранитъ народы и царей, чъмъ подалъ бы свой голосъ въ пользу этого способа".

Затвиъ онъ обращается къ разсиотринію основаній собственности вообще. Онъ считаетъ неприкосновеннымъ имущество наждаго отдъльнаго лица, ибо это лицо вступило въ общество и пожертвовало ему частію своей свободы только для того, чтобы оградить свои индивидуальныя права. Иное дело имущество цълыхъ ворпорацій, которыя, какъ такія, существують только ради государства. Онъ должны подчиняться высшему закону государства, общему благу. Никакое человъческое дело не назначено для безсмертія. И для религіозныхъ учрежденій, о которыхъ говорятъ съ такимъ суевърнымъ благоговъніемъ, безусловно необходимо существование такой силы, которая могла бы снова уничтожить ихъ, коль скоро они начинаютъ поглощать всякую частную собственность, хотя бы суетность и находила расчетъ въ разиноженіи этихъ учрежденій. Если бы каждый изъ людей, которые когда-либо жили на земль, захотьль имъть свой собственный гробъ, то какъ ни справедливо такое желаніе, все тави явится необходимость выкапывать гроба и тревожить прахъ умершихъ, чтобы прокориить живыхъ.

Въ заключение онъ говоритъ: "Что я хотвлъ доказать? Должно признать за основание ту мысль, что право собственности на имущества клира принадлежитъ не иному кому, какъ нация. Я требую только того, чтобы собрание санкционировало это основное положение. Я требую этого только потому что это положение содержитъ въ себъ неоспоримую истину. А истина можетъ спасти государство, тогда какъ заблуждение можетъ его погу-

бить. Но для того, чтобы никто не сомиввался въ томъ великодушін, съ которымъ нація относится къ необходимъйшему и почетнъйшему духовному сословію, и желаю вивстъ съ тъмъ, чтобы теперь же было объявлено постановленіе, что каждый пасторъ, даже сельскій долженъ получать не менъе 1200 франковъ ежегоднаго дохода".

Въ этомъ смысать былъ составленъ следующій декретъ: "національное собраніе объявляетъ: 1) что нація имъетъ право распоряжаться всеми церковными имуществами, если она беретъ на себи обязательство надлежащимъ образомъ заботиться о всёхъ нуждахъ церкви; 2) что при тёхъ учрежденіяхъ, которыя будутъ существовать ради содержанія духовенства, каждый пасторъ долженъ имъть не менъе 1200 франковъ ежегоднаго дохода, кротого безплатную ввартиру и садъ". Вскоръ затъмъ государство вступило во владъніе церковнымъ имуществомъ. Это былъ богатый подарокъ революціи; эта мъра могла бы спасти государство, если бы разнузданныя страсти не дошли до уничтоженія всяваго порядка.

Большая часть церковнаго богатства принадлежала монастырямъ. Потребовали уничтожен я этихъ монастырей во имя правъ человъчества, торжественнаго признанія которыхъ Франція въ то время настойчиво требовала. Умъренная партія была противъ общихъ мъропріятій. Говорили, что это значить дать возможность броситься въ міръ людямъ съ пламенными страстями, возбужденными продолжительнымъ воздержаніемъ; говорили, что народъ еще неподготовленный къ этому событію приметь участіе въ судьбъ монастырей; указывали на то, что будетъ прервано воспитание и обучение юношества, которое находилось большею частію въ рукахъ монаховъ, а также на то, что монастырское имущество истощится всявдствіе выдачи пенсій. Говорили: вы похожи на дикарей въ Луизіань, которые обрубають дерево, чтобы воспользоваться его плодами". Высказывалась та мысль, что должно отнять у монастырей только излишнее имущество п уничтожить монастыри, ставшіе нецерковными.

Въ особенности вооружился противъ этихъ требованій Барнавъ, этотъ юный герой и мученикъ свободы среди монархіи. Онъ говорилъ: Вы санкціонировали торжественное признаніе человъческихъ правъ, но нътъ ни одного монашескаго ордена, который не уничтожаль бы этихъ правъ своими обътами. Вы хотите имъть свободныхъ гражданъ: но всв ионахи суть рабы. Вы хотите имъть гражданъ, подчиненныхъ только націи, закону ж королю, а монахи подчинены чужеземной власти, интересы которой большею частію противуположны нашинь интересамь. Намъ совътуютъ удержать монаховъ ради общественнаго воспитанія: но благоразумно ли предоставлять образованіе нашихъ будущихъ гражданъ такинъ дюдямъ, которые живутъ вив всявихъ домашнихъ, гражданскихъ и политическихъ отношеній? Напротивъ того совершенно неестественное дало избрать учителей истины для нашего юношества изъ такого класса людей, который отказался отъ употребленія разума, по крайней шэрв отъ его свободнаго употребленія. По истинь, если бы уничтоженіе монастырей стоило намъ даже денегь вивсто того чтобы доставить намъ таковыя, то и тогда иы не должны были бы вадумываться надъ этимъ предметомъ, ибо было бы недостойно настоящаго собранія смотрёть на это, только какъ на эчнайсовую операцію, тогда какъ политика и мораль заинтересованы въ этомъ дълъ еще больше".

На основани той мысли, что недостойно свободнаго государства принудительными мёрами удерживать прежнюю силу за монашескими обътами, противными природѣ, въ есгралѣ 1790 года состоялось слёдующее рёшеніе: "Законъ не признастъ монашескаго объта; каждый можетъ выходить изъ монашескаго ордена; магистраты будутъ принимать заявленія отъ желающихъ впродолженіе двухъ мёсяцевъ; выходящіе изъ монастырей получаютъ одинаковое содержаніе съ тёми, которые пожелаютъ остаться въ монастыряхъ". Люди, вышедшіе изъ монастырей, были утверждены въ своихъ должностяхъ соотвътственно образу жизни того ордена, изъ котораго они вышли, в сообразно ихъ возрасту. Такимъ образомъ монастыри открылись для свободнаго выхода людей, связанныхъ прежде вѣчною клятвою. Количество вышедшихъ было болѣе 50,000.

Среди разсужденій объ этомъ предметь было высказано сомнъніе, соотвътствуетъ-ли монашескій объть духу истинной религія. Епископъ ньзвиль это сомнъніе богохульствомъ и поэтому требоваль, чтобы въ основаніе новой системы государственнаго управленія легло слъдующее постановленіе: католическая релитія есть національния релитія Франціи. Многіе склонились на это требованіе, чтобы избіжать упрека въ томъ, что церковь на- чходится въ опасности. Мирабо возразиль: это—или привиллетія, по никто не долженъ имъть таковой; или же это простой ракть, что большинство французовъ принадлежить из католической церкви, но въ такомъ случав это не больше какъ статистическая замітка, она не можетъ быть закономъ. Вспоминли о всітъ тіхъ тяжкихъ угнетеніяхъ, которыя испытывали протестанты отъ этой государственной религіи впродолженіе двухъ столітій. Напротивъ того прелаты напоминли объ опасностяхъ неограниченной свободы исповіданій; они съ угрозой указывали на церковность французскаго народа; впрочемъ они допускаютъ терпимость въ отношеніи къ протестантскому богослуженію, конечно подъ условіемъ полицей скихъ ограниченій, бывшихъ досель,

Мирабо возразнаъ: Я не желаю проповъдывать въротериимость. Неограниченная религіозная свобода есть столь священное право, что самое выраженіс "въротериниость" для меня представляется чэмъ-то тиранническимъ. Существование такой силы, которая можеть допускать терпиность, есть уже посягательство на свободу въры; ибо въ этомъ случав представляется возможнымъ существование нетерпимости. Я прошу твхъ изъ васъ, которые предвидять столько безпорядковь оть неограниченной религіозной свободы, я прошу ихъ только поразмыслить о томъ, что въротерпимость у нашихъ сосъдей отнюдь не принесла тажихъ горькихъ плодовъ, такъ какъ протестанты въ Германіи, Голландін и Англін устроились весьма сносно по прайней иврв въ этомъ мірѣ; да и въ другомъ мірѣ судьба ихъ можетъ быть будеть не хуже. Затымъ среди бурныхъ дебатовъ онъ бросилъ одинъ изъ твхъ перуновъ, которыми онъ иногда потрясалъ собраніе. Онъ сказалъ: "вы напомнили намъ, что Людовивъ XIV поклялся, что не потерпить въ своихъ государствахъ никакой нной религи, кромъ католической. Я не требую на это доказательства; ибо какой клятвы не могь дать король, который отмъниль Нантскій эдикть! Но въ мою душу твенится иное воспоминание. Съ этого мъста я вижу то окно, изъ котораго одинъ король '), убійца своихъ подданныхъ, подалъ сигналь



<sup>1)</sup> Карлъ IX.

въ Варооломеевской ночи, смъщивая интересы земные съ небесными."

Затемъ о государственной религи не было больше и речи. Законъ относительно религи быль формулированъ такимъ образомъ: "Никто не долженъ быть преследуемъ за свои миенія, даже за свои религіозныя убежденія, если онъ распространеніемъ ихъ не нарушаетъ общественнаго порядка, установленнаго закономъ".

Благодаря сившенію следствія съ причиной распространилась ложная мысль, будто бы уже съ самаго начала революціонное движение шло рука объ руку съ разрушениемъ церкви и религи и было его следствіемъ, что древо свободы, такъ сказать, было посажено на развалинахъ церкви. Конечно революція предшествовала революціонная литература. Тайный лозунгъ Вольтера: ecrusez l'infame! относился къ церкви, которая умертвила жертвы инквизиція, выслала драгонады (въ царствованіе Людовика ХІУ) и имъла на своей совъсти Вареоломеевскую ночь. Направленіе Дидро рельефно выразилось въ каннибальскомъ изреченін: "народы только тогда сделаются счастливыми, когда последній король будеть удавлень кишками последниго священника. Но вожди революціи въ національномъ собраніи вовсе не думали решиться на борьбу съ народной строй. Изъчисла пасторовъ Грендаръ уже тогда былъ ревностнымъ республиканцемъ, который называлъ исторію королей мученической исторіей народовъ; но онъ весьма добросовъстно исполняль свою священническую должность: нашлись письма, относящіяся къ последнимъ годамъ его жизни, письма, въ которыхъ ясно выражается взаимная привизанность между нимъ и его тогдащней сельской паствой. Среди всвут изменчивых тобстоятельствъ, которыя онъ пережиль, онь остался върень себр въ своемъ стремленіи привести въ свявь народную свободу съ христіанствомъ. Если изъ числа епископовъ Таллейранъ, по рожденію принадлежавшій въ высшей аристократіи, и не чувствоваль глубокой привязанности къ церкви, а склонялся всегда на сторону сильнейшей партіи: однакожъ онъ чувствоваль себя епископомъ и настаиваль только на томъ, что церкви приличествуетъ идти впереди великаго длиженія умовъ.

Въ комитетъ для обсужденія церковныхъ дёлъ были избраны преимущественно люди съ твердымъ католическимъ благочесті-, емъ, преемники той партін, которая на основахъ истинно-христіанскаго духа предприняла реформу католической церкви, но подъ еретическимъ именемъ нисенияма была низвержена ісзунтской партіей при помощи папы и французскаго короля. Они думали: наконецъ-то наступилъ часъ осуществить машъ идеалъ : церковнаго управленія, такъ что клиръ, лишившись обольстительнаго блеска богатства, долженъ пріобрести истинныя достопиства. Если эта цвль не была достигнута, то виноваты въ этомъ были прежде всего тв, которые стремились не къ осуществленію христіанскихъ началь, а только къ церковности съ богатыми приходами; котя конечно страшное движеніе революцін было бы невозможно, пока церковь была еще сильна тамъ, где лежатъ истинныя основы ен могущества, то есть въ сердпахъ человћческихъ.

Одновременно съ новымъ государственнымъ управленіемъ въ комитетъ по церковнымъ дъламъ было проектировано новое церковное управленіе, которое необходимо было даже ради требуемыхъ матеріальныхъ сбереженій. Это управленіе извъстно подъ именемъ гражданской конституціи клира. Главныя черты его, получившія силу закона, суть слёдующія:

- 1. "Каждая провинція королевства обнимаєть одинь епископскій округь". Чрезь это постановисніе уничтожались значительное неравенство и излишнее число епископскихь епархій, которое существовало съ самыхъ древнихъ времень Галльской церкви. Франція только-что была разділена тогда на 83 департамента. Досель было 136 епископовъ: следовательно 53 епископа должны были уволиться.
- 2. "Французскимъ гражданамъ воспрещается признавать авторитетъ чужеземнаго епископа". При этомъ имълась въ виду независимость національной церкви, омансипація отъ Рима. "Впрочемъ это не должно мъщать духовному общенію, которое должно быть поддерживаемо съ видимой главою церкви".
- 3. Церковныя должности, не сопряженныя съ заботой о душевномъ спасеніи гражданъ, должны быть уничтожены". Это постановленіе было смертельнымъ ударомъ для синекуръ, особенно для соборныхъ должностей. Значеніе этихъ должностей.

было то, что онъ были почетными покойными мъстами (т.-с. шъстани, куда удалялись "на покой") для престарълыхъ, заслуженныхъ пасторовъ. Комитетъ по церковнымъ дъламъ возражаетъ противъ такого порядка вещей следующее: Мы можемъ обезпечить нашихъ престарвлыхъ пасторовъ гораздо лучше. Следуеть только оставлять ихъ на своихъ прежнихъ местахъ и на счетъ націи давать имъ помощниковъ, которые брали бы на себя ихъ труды. Чрезъ это обезпечено будетъ благосостояніе какъ самыхъ пасторовъ, такъ и ихъ приходовъ. Въ самомъ дълъ, ужели хорошій пасторъ погъ бы пожелать себъ какогодибо дучшаго положенія, чвив то, которое кромв бремени, котораго онъ не можеть болве носить, оставляеть ему все, что дълвло для него жизнь прінтною, при чемъ онъ не разствется съ своимъ прежнимъ образомъ жизни и не удаляется изъ среды тъхъ людей, на которыхъ онъ всегда смотрълъ, какъ на своихъ дътей. А для его прихожанъ какое счастіе было бы удержать въ своей средъ достопочтеннаго старца, котораго они привыван любить, накъ отца. Его старость и немощи, можетъ быть, не позволять ему приходить въ нимъ: въ такомъ случав они могутъ приходить въ нему, и онъ можетъ быть постояние ихъ руководителень и утвинтелень. Такого рода "покойныя" ивста будутъ гораздо лучше твхъ, какін мы могли бы предложить нашимъ пасторамъ въ соборныхъ капитулахъ.

4. "Всё церковныя должности должны быть занимаемы по народному избранію" Предаты должны были согласиться, что
выборь свищенныхъ лицъ паствою есть древне-церковный обычай. Тёмъ не менёе противъ этого пункта были выставлены
всё неудобства и неприличіе народнаго избранія въ настоящее
времи. Толпы нашихъ духовныхъ лицъ, имёющихъ право на
избраніе, будутъ бродить по большимъ дорогамъ и синтаться
изъ дома въ домъ, чтобы выпросить или подкупить въ свою
пользу голоса. Наши будущіе пасторы будутъ толпиться въ
мъстахъ народныхъ увеселеній и на пирушкахъ простолюдиновъ, передъ одними будутъ играть роль льстецовъ, передъ
другими роль шутовъ; ибо искусство привлекать народъ на
свою сторону будетъ ихъ главной заботой. Духовное сословіе
сдълается преврённымъ и черезъ 10 лётъ, у насъ не будетъ
болъе свищенниковъ.

Это была горькая истина, противъ которой было однако выотавлено то обстоятельство, что досель епископы Франціи подучали свои должности отъ королевскихъ любовницъ, и такіето епископы поставляли насторовъ. Слишкомъ привлекателенъ быль демократическій обычай древней церкви, чтобы отступить отъ него, однакоже выборъ былъ осторожно ограниченъ и формулированъ такъ: Должностныя лица на праздныя миста, въ предъзахъ извъстнаго департамента выбираются непосредственно самими приходами; они назначаются втечение полугодія выборными людьми, которые какъ такіе избраны приходами для выбора членовъ провинціальнаго суда и депутатовъ въ національное собриніе. Такъ какъ выборы происходять въ назначенный воспресный день въ соборной церкви послъ объдни, то исключаются протестанты и евреи. Къ этому постановленію присоединены были условія права на избраніе въ различныя церковныя должности.

Последняя статья васалась содержанія духовенства. Эта статья начинается словами апостола: "Если мы пивемъ пищу и одежду, то будемъ довольствоваться этимъ". Указывается на многія другія изреченія, выражающія благочестивую умфренность. "Однако какъ ни справедливы эти положенія, сказано далъс, комитеть не могь убъдиться въ томъ, что ихъ следуеть въ настоящее время осуществить во всей отрогости. Следуеть только отнять ивчто у техъ, которые инеють слишкомъ иного. Жалованье епископамъ по разумнымъ соображеніямъ было назначено въ сабдующемъ размъръ: спископу самаго маленьнаго мъстечка 12,000 франковъ, епископу парижскому 50,000. Предатамъ существующимъ въ настоящее время назначено больше; отъ 15,000 до 75,000, Это было, конечно, не маленькое содержание, однаво накоторые досела получели до 200,000 Положение пасторовъ было ръшительно улучшено: они должны были получать отъ 1,200 до 6,000 франковъ; викаріи не меньше 700; миогіе изъ никъ доселв получали только 300.

Епископы, присутствовавшіе въ собраніи, ничего не сказали противъ этого ради приличія. Однакожъ они нашли себф поддержку въ одномъ изъ либераловъ, который оказалъ сл фдующее: не ради самихъ себя, но ради бъдныхъ, епископы должны получать-болъе. Тф, которые должны иногда заботиться о бъдныхъ, слиш

комъ стыдливы для того, чтобы просить инлостыию. Ему отвъчали, что онъ ошибся въ личностяхъ, что онъ сившаль епископовъ съ пасторами. "Должно быть наши епископы совершвли свои благотворенія втайнь, ибо кто же слыхаль о нихь чтонибудь подобное. Но мы часто слыхали о томъ, что наши бъдные деревенскіе пасторы последній кусокъ хлебъ делили съ несчастными, которые были прогнаны епископскими лакеями отъ дверей великолъпныхъ епископскихъ дворцовъ". Епископы соглашались пожертвовать одной третью своихъ прежнихъ доходовъ. Ихъ домашняя обстановка устроится въ размере обывновеннаго благосостоянія. Говорили, что должно быть великодушнымъ въ настоящей генераціи епископовъ. Они большею частію стары; трудно вдругь перемінить образь жизни: "только деспотъ можетъ насильно добиваться исполненія своей воли, пожертвовать целой генераціей. Онъ долженъ торопиться выполнить свои планы, ибо иначе они останутся безъ исполненія. Мы-свободная, просвъщенная нація; мы можемъ дъйствовать безконечно и можемъ разсчитывать на будущія стольтія такъ же върно, какъ и на настоящій моменть, коль скоро дело идеть о справедливомъ и полезномъ мъропріятін: какія же основанія могли бы заставить насъ поступать такимъ образомъ?"

Тогда всталь Робеспьерь этоть любитель апостольской бъдности, тогда еще мало извъстный. Онъ свазалъ следующее: въ пользу епископовъ нъкоторые ввывали здёсь въ великодущію и щедрости французской націн, этой великой націн, какъ говорять они. Но каково должно быть великодущіе, приличествующее веливой или маленькой націи и ен представителямъ? Оно должно по вовножности распространяться на целое общество. Оно должно по крайней мъръ направляться на бъднейшие классы гражданъ! Оно не должно исключительно интересоваться отлъльными бъднявами, воторые обреваются на то, чтобы тратить не болве 30,000 франковъ ежегоднаго дохода! Я требую этого веливодушія для безчисленнаго множества нашихъ согражданъ, которые больше всего пострадали подъ гнетомъ прежняго правденія; я требую его для многихъ тысячъ отцовъ семейства, не имвющихъ средствъ, чтобы воспитать своихъ детей, которыхъ они подарням отечеству! Если вы можете быть болве, чвиъ справедивыми, если вы можете быть великодушными, то будьте тавими въ отношеніи къ этимъ людямъ! Если вы, какъ представители великой націи, позволяете себъ быть щедрыми, то васъ должно воодушевлять по крайней ивръ сочувствіе къ истинной нуждъ, а не женственное состраданіе къ воображаемому несчастію".

Проектъ комитета былъ утвержденъ. Точно также были назначены соотвътственные оклады для тъхъ епископовъ, которме вслъдствіе новаго раздъленія оказались бы излишними, какъ и для тъхъ духовныхъ лицъ, которыя вслъдствіе новаго управленія отказались бы отъ должности. Епископамъ было назначено 10,000 франковъ.

Утверждение новаго церковнаго управления сопровождалось сильнымъ протестомъ, особенно со стороны предатовъ; они называли его ниспровержениемъ религи, возмущениемъ противъ величия Божия. Имъ возражали, что это не касается въры, религи, что эта вижшияя сторона церкви постоянно измънялась, что это есть только гражданская конституция клира

Въ октябръ 1790 года 30 епископовъ подали декларацію, въ которой они высказали слъдующее: національное собраніе зажватило себъ власть, которую Христосъ далъ своей церкви; поэтому ръшенія собранія ничтожны и могутъ получить значеніе только въ томъ случав, если они будутъ приняты святымъ отцемъ и всенароднымъ соборомъ. Пусть имъ будетъ дозволено созвать такой соборъ и они уступитъ, въ чемъ только совъсть позволить имъ уступить."

Мирабо отвъчать на это одной изъ своихъ бурныхъ ръчей. Онъ свазалъ: "интрига, которая оброзовалась среди насъ и сговорилась инспровергнуть наше новое государственное управленіе, наконецъ обнаружена. Хотя она и говоритъ еще лицемърныя ръчи мира, которыя сдълались ея природой, но подъ этими ръчами они скрываютъ планы возмущенія. Они принимаютъ видъ, будто они только ждали ръшенія римскаго престола относительно конституціи клира. Но зачъмъ же они уже теперь изрекаютъ на нее проклятіе! Зачъмъ они приготовляются вооружитъ католическую Францію противъ свободной Франціи! Немсно ли высказано, что напередъ извъстенъ приговоръ, отъ котораго хотятъ поставить въ зависимость судьбу Франціи, и что онъ извъстенъ потому, что онъ заранъе продиктованъ!

"И почему они объявили насъ врагами церкви?

"Какое сильнъйшее основаніе ихъ обвиненія? — Мы поразвли обудто бы религію въ самое сердце тъмъ, что избраніе ея служителей возвращаемъ народу.

"Епископы Франція, хотите ли вы услышать отъ женя то, о ченъ пся Франція знасть также хорошо, какъ и вы сами, котите ли вы слышать, какииъ безчестнымъ интригамъ большинство изъ васъ обязано своимъ епископствомъ и темъ положениемъ, въ которомъ вы теперь грозите нашимъ законамъ? Долженъ ли я указать на тъ нечистые источники, откуда главнымъ образомъ происходитъ гибель французской церкви! Долженъ ли я обнаружить всв мерзости прежниго управленія, которое отталкивало отъ церковныхъ должностей именно здоровую, трудолюбивую часть нашего клира и священную тіару возлагало только на тв головы, которын были заклеймены невозможными пороками и отивчены общественнымъ презрвніемъ! Не долженъ ли я по крайней мъръ назвать бевстыдными и нахальными дъйствія техъ прелатовъ, которые достигли своихъ должностей такичъ завъдомо-нецерковнымъ способомъ, и въ тоже время осмвливаются осуждать законъ, который стремится къ тому, чтобы служители религін получали мъста, благодаря испреннему уваженію своихъ . согражданъ"!

"Но послушайте меня, священники Франціи, если вы еще можете слушать! Я не имъю дара пророчества, но я нъсколько понимаю ходъ событій и характеръ націи. На основаніи этого пониманія я могу бевощибочно предсказать, что произойдетъ, если вы будете упорствовать и задерживать духъ свободы въ его движеніи. Нація наконецъ отчаится въ томъ, что вы можете быть порядочными гражданами. Общее негодованіе не потерпить долье, чтобы забота о нашемъ душевномъ спасеніи была предоставлена тюмъ людямъ, на которыхъ мы должны смотръть, какъ на враговъ нашего благосостоянія!

"То, что теперь могло бы повазаться въ высшей степени насильственнымъ распоряжениемъ, своро сдълается необходимою мърой. Будетъ сдълано предложение, чтобы національное собраніе объявило всъ церковныя должности вакантными и распорядилось, чтобы онъ были заняты новыми лицами, съ той цълю, чтобы народъ получилъ возможность самъ выбирать себъ учи٠.

телей достойныхъ довърія и въ апостолахъ своей религіи чтить вивств и друзей своей свободы и своего избавленія отъ ига"!

Случилось хуже, чёмъ предскавываль Мирабо. Чтобы обезпечить повиновеніе своимъ рёшеніямъ, національное собраніе распорядилось, чтобы всё духовныя лица, занимающія церковныя или училищныя должности, произнесли присягу такого рода: "я клянусь заботливо охранять вёрующихъ, руководительство комхъ ввёрено мнё; клянусь быть вёрнымъ націи, закону и королю; клянусь всёми силами ненарушимо соблюдать французскую конституцію, именно декреты, касающіеся гражданскаго управленія клира".

Депутаты должны были произнести эту присягу тотчасъ же въ собраніи, прочіе въ церкви въ воскресенье послі об'ядни, эмигрировавшіе священники должны были присягнуть въ теченіе двухъ місяцевы, кто отказывается отъ присяги, тотъ, значитъ, добровольно слагаетъ съ себя должность; кто присягаетъ и потомъ нарушаетъ присягу, тотъ считается бунтовщикомъ.

Эта присяга была веливимъ несчастиемъ для Франціи, ибо она навсегда отдълила священниковъ присяжныхъ, конституціонныхъ отъ римско-католическихъ. Таллейранъ и Грегуаръ присягнули 2 января 1791 года. Немногіе послъдовали ихъ примъру. Всъ знали, что папа осуждалъ это преобразованіе церковнаго управленія мірскимъ собраніемъ, что онъ долженъ былъ осудить его, котя только въ апрълъ мъсяцъ появилась папская булла, изрекавшая проклятіе на эту присягу. Таллейранъ посвятилъ перваго епископа, избраннаго народомъ. Но скоро обнаружилось могущество католическаго настроенія Франціи. Сильное впечатлъніе произвелъ слухъ, что не только всъ еписнопы отказались отъ присяги, ио и для иногихъ пасторовъ ихъ церковныя убъжденія были дороже, чъмъ должности.

Несчастие главнымъ образомъ обрушилось на голову короля. Людовикъ XVI принять парламентарное государственое управленіе безъ меудовольстія: ему было пріятно, что министры, отвътственные предъ національных собранісмъ, не будутъ болье безпоконть его мелочами государственнаго управленія. Но онъ видъль, что чрезъ народное избраніе священниковъ нарушено тамиство священства; всъдствіе разрушенія стараго церковнаго управленія безъ согласія святаго отца, даже противъ его воли, онъ опасался за свое душевное спасеніе. Рашеніе національнаго собранія могло получить силу закона только съ его согласія, нео первая конституція предоставляла ему по меньшей мара отсрочивающее veto. Но угрожаємый народными возстаміями, вынуждаемый своими министрами, посла продолжительнаго колебанія онъ далъ наконецъ свое согласіе 26 декабря 1790 года; онъ поступилъ при этомъ не вполна добросовастно, ибо продолжалъ надаяться, что новое церковное устройство не устоитъ противъ папы и молчаливаго протеста противниковъ. Съ тахъ поръ совасть стала его мучить; онъ почувствовалъ, что осквернилъ грахомъ новое государственное управленіе; взоры его начали направляться ва границу и онъ позволилъ себа вступить въ накоторые тайные переговоры, которые и довели его до погибели

Нъкоторые епископы уже удалились за границу; ихъ пастырекія посланія возбуждали сельское населеніе противъ національнаго собранія и изрекали проклятіе церкви на покупку церковныхъ имуществъ; покупщикамъ ихъ отказывалось въ отпущенія гръховъ на исновъди и на смертномъ одръ. Въ нъкоторыхъ областяхъ никто не ръшился на покупку церковныхъ имуществъ, однакожъ вообще ихъ было уже продано на 300 милліоновъ и они перешли въ тысячи дъятельныхъ рукъ, интересы которыхъ такимъ образомъ сдълались общими съ революціей.

Когда окончилось національное собраніе въ сентябръ 1791 года, то возникла открытая вражда между римско-католическою и свободною Франціей. Всявдствіе возбужденных страстей продетаріата, налодушія буржувзін, изміны дворянства, колебанія двора и визшательства иностранныхъ державъ рушился тронъ, а вивств съ нимъ алтарь. По естественному закону изъ необузданной свободы образовалась тираннія, по странвуже разнесся вличь: "война дворцамъ! миръ хижинамъ!" Большая часть влира вследствіе отказа отъ присяги явилась враждебною новому государственному управлению. Католико-аристократическая партія обнаружила свою ненависть къ новому порядку вещей томъ, что ввела въ страну чужеземцевъ и возбудила междоусобную войну. - Крестьяне Ванден, которые, какъ и всв поселяне, должны были получить отъ революціи осязательныя выгоды, возстали болъе за церковь, чъмъ за королевскую власть. Передъ церковными дверями были повъш-ены присягнвшіе священники. Въ числъ присягнувщихъ были многіе съ свътскимъ мірскимъ настроеніемъ, которые добивались только церковнымъ должностей, а теперь легко стало получить даже епископскую должность. Добросовъстные католики избъгали этихъ священниковъ, какъ отмъченныхъ памскимъ проилитіемъ. Одна часть народа восклицала; "прочь съ этой свободой, которая гровитъ опасностью нашей церкви, нашему спасенію!" Другая частъ восклицала, "мы свободны и счастливы; долой церковъ, которая хочетъ отмять у насъ эти блага! У насъ остается Богъ сотворившій міръ, Богъ свободы!"

Эта любовь въ свободъ въ сердцахъ ивкоторыхъ людей сдвлалась даже религіей. Въ письмъ инистра Ролана въ норолю
въ стилъ надамъ Роланъ свазано слъдующее: "декларація человъческихъ правъ сдільнась Евангеліемъ и еранцузская конституція стала религіей, за ноторую народъ готовъ умереть". Восторженные республиканцы говорили о явыческихъ идеалахъ.
Шардотта Корда, которая помертвовала своей юной мизявью
для того, чтобы освободить оточескно отъ Марата, этого отвратительнаго тиранна, скасала, идя на смерть: "я надёюсь житъ
вмъстъ съ Брутомъ и другими великими республиканцами. Я
превираю свящевниковъ, накъ крисягнующихъ, танъ и не присягнувщихъ"

Въ нонце лета 1792 года, ногда появились пруссани и австрійцы вийстй съ емигрантами, чтобы оснободить нороля и возстановить старую Францію, Паримскія тюрькы наполимиюь
членами дворянства и клира, отказавшагося отъ присина. Для
того чтобы страхомъ уничтожить всякое противодийстків, чтобы, накъ годорится, не оставить въ тызу измінима, въ по
время накъ народъ выступалъ протива непрінтеми, на эти тирины сділяно нападеніе со строюны біннаной масиной ливіти. Въ
Кармелитскомъ монастырі было заплючено. 200 свищенниковь,
и между ним 3 синскопа Они были разстрішеми пілой маской
въ дериви и въ монастыровомъ соду и тода навъ вмогіє были
только ранены, ийзоторые остались непредици, эти послідніє
были убиты.

Столиневскіе революціоннаго и зателического иришкица мриведо ись мнакерженію церкви, преще чамы основано было чародное зданіе церкви по плану національнаго собранія. При-

Digitized by Google

еятнувніе священники ничего не могли сдёлать противъ этого. Осенью 1798 года отъ религіозной свободы сдёланъ быль шагъ къ борьбё противъ христіанства. Представители народа, который воспитался и выросъ на христіанскихъ началахъ, опредълили: уничтожить христіанство, которое боле чёмъ въ продолженіе тысячелётія, возвышало сердца этого народа и осушало его слевы, и истребить всякое христіанское воспоминаніе. Счетъ времени начали вести по годамъ республики; вийсто христіанской недёли и церковныхъ праздниковъ явились дечады, по три въ каждомъ мёсяцё, математическіе праздники децимальной (десятичной) системы. Вийстё съ христіанской религіей упала и христіанская нравственность: такъ какъ легко было растортнуть бракъ въ смыслё только гражданскаго договора, то впродолженіе 2 лётъ въ Парижё было расторгнуто болю 5,000 браковъ.

Присяжный Парижскій еписнопъ Гобетъ, уже весьма престарълый, въ сопровожденіи своихъ священниковъ явился предъ національнымъ конвентомъ. Онъ сказалъ, что занялъ епископскую
канедру изъ повиновенія народу; онъ обманулъ народъ единственно съ тёмъ намъреніемъ, чтобы усилить въ немъ любовь
къ свободъ и равенству, насколько онъ могъ воспользоваться
для этого вліяніемь своего сана. Теперь, когда свобода выступаетъ уже твердыми шагами, когда не должно быть болье ниваного иного предмета для почитанія, кромъ свободы: онъ откавывается отъ своей должности, какъ служитель католическаго
культа, и виъстъ съ своими священниками полагаетъ свой пастырскій жезлъ.

Однако Грегуаръ увърнеть, что Гобеть дъйствоваль такъ тольно изъ болзни, что еще не задолго передъ этимъ обстоятельствомъ Гобеть высказывался ему въ совершеннојкатолическомъ духъ.—Точко также евангелическій насторъ Жюльенъ изъ Тулувы объявиль, что онъ 20 лътъ служиль ресорматской церкви: за тъмъ на будущее время храмомъ для него будетъ сватилище законовъ, божествомъ его будетъ свобода, Евангеліскъ — конституцін. Оба эти несчаствые (Гобетъ и Жюльенъ) окончили жизнь подъ топоромъ гильотины въ слёдующемъ году, еще среди всеобщаго оньяменіи свебодой, но обвиненію въ томъ, что они способствовали порчъ общественной правственности.

Это было ужасное зрадище: такое громадное развите силъ смерть со всахъ сторонъ, и никакой потребности въ религия!... Одинъ осужденный на маста казни объявилъ себя личнымъ врагомъ Сына Маріи. Одинъ священникъ наступиль ногами на распятіе и сказалъ: недостаточно, чтобы уничтоженъ былъ тираннъ плоти; низложимъ и тиранна души!" Другой бросилъ ослу Святые Дары и сказалъ: "Вшь, животное, этого Бога!" Вмаста съ христіанствомъ исчезла и вара въ Бога. Одинъ отрашенный священникъ на церковной канедра доказывалъ, что натъ Бога, и заключилъ свою проповадь сладующимъ возвваніемъ: "Если же ты существуещь, то докажи свое существованіе и брось на меня свою молнію!" На воротахъ одного кладбища была начертана сладующая надпись: "смерть есть вачный сонъ".

Иногда религію дълали предметомъ фарса и каррикатуры. Такъ напримъръ спустя нъсколько дней послъ отреченія Гобета передъ Конвентомъ явилась процессія съ фигурой закутанной въ покрывало. Шедшій впереди процессіи сказаль: "Смертные, перестаньте трепетать передъ безсильными перунами Бога, котораго создало ваше воображение. Не признавайте никакого иного божества, кромъ свободы, благороднайшій образа которой я передъ вами открываю". Онъ подняль покрывало, подъкоторымъ сидъла молодая англичанка въ видъ богини свободы. Случайно ны узнали о дальнайщей судьба этой женщины. Она вышла замужъ за однаго неаполитанскаго графа и 20 лътъ спустя окончила живнь въ сумасшестви; она восилицала, да богиня свободы!" Паримскій Соборъ Богонатери (Notre Dame), польвовавшійтя особеннымъ уваженіемъ, былъ также осквернемъ подобнымъ черавумнымъ богослужениемъ. Здёсь торжеотвенно носили балетную красавицу въ видъ богини разума и посадили на главный алтарь; подъ ногами ен лежало распятів. Въ одномъ Эльзасскомъ провинціальномъ городъ ночной стеромъ преспокойно 

Но наряду съ дъйствіями безумнаго возмущенія противъ Бога и его свя тилища нъкоторые даже муз мисла зитувіастоть революція отпрыто исповадывали Христа. Грозупра, назначенный спископомъ Блуасскимъ по новому выборному закону, никогда не симмаль съ себя вірденовой мандів (таларъ): и много разъсидъль въ ней на президентовомъ кредлі надіонального канасита. Ему удалось спасти только одно: науку и памятники искусетва въ то время, когда хотвли сломать Страсбургскій соборъ за то, что онъ слишномъ аристократически возвышается надъдомами гражданъ.

Въ своихъ воспоминаніяхъ опъ разспазываеть о томъ див, когда Гобетъ отвергъ христіанство, канъ обманъ. "Въ то время говорить онь, и быль въ комитеть по народному образованію. Когда и воротился въ засъданіе Конвента, то увидаль, что натолические священники и протестантския духовныя лица наперерывъ стремились къ трибунъ, чтобы съ богохульствомъ отречься отъ овоего сана. Депутаты партія Горы закричали инъ: ты долженъ ввойти на трибуну. — Зачвиъ? — Чтобы отречься отъ своего епископства, отъ своей прежней жизни, отъ своего гаерскаго промысла! — Они закричали президенту, чтобы онъ двяъ инъ слово. Я ввошелъ на трибуну, и за шуномъ послъдовали сначала глубовая тишина. Я являюсь сюда, сказаль я, не зная хорошенью, что произошло. Говорять о жертвахь въ пользу отечества. Я привыкъ къ этимъ мертвамъ. Идетъ ли дъло о моихъ епископокихъ доходахъ? Я охотно предоставляю ихъ вамъ. Или же двло идеть о религіи? Но этоть предметь лежить вив вашихъ правъ и полномочій. Я католикъ по убъжденію и священникъ по свободному выбору. Я избранъ народомъ на еписконскую должностсь, но призвание въ этой должности и получиль не отъ него и не отъ васъ. Я согласился нести бремя этой должности среди самыхъ тревожныхъ обстоятельствъ. Я честно стреннися двиать добро въ сноей спархін, такъ какъ и двиствоваль руководись свищенными началами христіанства; я остаюсь енископомъ, чтобы едълать еще болве добра и прошу для себя свободы Богопочитанія." Эти слова, которыя такъ мажо соотвитствовали ожиданію, были нисколько рази прерываены. Ему вапричали: "ты уже поднялся нь эшафоту на две ступена, ты заносишь ногу на третью ступены" Когда онь воротился на свое ивсто, то вей уделилнов отъ него, накъ отъ зачувленнаго. Земеналеньно при этомъ не мунество его въ виду грозищей смерти,---ото нужество было тогда двломъ обыкновенными: заивтельно то обстоятельство, что тв свине людя, которые били ото политическими единомышленинами, презирали его, какъ ограничением и сустврвато челована.

Однако онъ разсказываетъ также, что нъкоторые изъ самыхъ простныхъ принуновъ отпровенно сознавались ему въ томъ, что совъсть укоряеть ихъ за тъ безбожные праздники, въ которыхъ они участвовали, что некоторые просили его тайкомъ исповедать супругу или крестить дитя. Въ цвлой странв, особенно на югъ и среди протестантовъ, богослужение никогда не прекращалось совершенно. Крестьяне говорили: даже наши волы знають воспресенье; въ этотъ день они не хотятъ работать. Даже въ Париже некоторыя церкви были иногда открыты и толны раздраженныхъ женщинъ неустрашино стремились туда, чтобы по крайней мере тамъ поможиться. Въ ратуше презрительно отвывались объ этомъ обстоятельствъ; говорили: "это дегкомысленныя, вътреныя женщины, воторыя хотять покаяться въ евомуъ грвуюхъ". Неприсягнувшіе священники, которые должны были объявить свои средства къ жизни, жили въ качествъ сепретарей, управляющихъ, подмастерьевъ. Всевозножныя хитрости и удовки употреблялись ими для исправленія своей дожности. Разъ случилось, что одна дана давала баль въ парадныхъ комнатахъ, а въ задней комнать сидъль въ это время духовникъ.

Еще въ то время, вогда было распространено бевбожіе. Робеспьеръ съ ръдкой сивлостью вступился за дело Божіе, тотъ саный Робесньеръ, который прежде утверждаль следующее: "что значить полиниліона людей въ виду осуществленія иден!.. Я хочу свободы и равенства во что бы то ни стадо. Я знаю что онв основываются только на добродетели и единодушии." Когда онъ вровавой рукой правиль Франціей, то онъ возсталь противь богокульниковь ва національномь конвета. Онъ сказаль: "если онлосоо я и ножеть строить свою нораль на иныхъ основахъ, помино религін, однакожь остереженся оскорблять втотъ священный инстинить народовъ! Ибо гдв тоть геній, который своими открытіями могь бы замъннть эту великую идею, эту хранительницу гражданского порядка и всёхъ добродётелей!" По его предложению національный понвенть опредълнаю: "Францувскій народъ признаеть бытіе Бога и безспертіе души!" Ужасно то, что полимическое собрание должно было впервые пронамести такое разненіе. Но я не желаль бы уналять значеніе заслугь Ребесньера въ этомъ случат. Онъ оснорбиль этимъ самыхъ ревностныхъ своихъ приверженцевъ; они говорили: "опъ воротиль насъ на 10 лътъ назадъ, никто не думалъ больше объ этомъ". Выполненіе установленнаго богопочитанія было, конечно, нелъпо. На Марсовомъ полъ былъ устроенъ національный праздникъ патріотическихъ добродътелей; живописецъ Давидъ сдълаль изъ папье-маше статуи добродътелей и пороковъ. Послъднія были торжественно сожжены, Робеспьеръ появился при этомъ какъ свищенникъ, въ мантіи и съ громаднымъ букетомъ цвътовъ. Онъ заключилъ свою ръчь слъдующимъ образомъ: "Французы! Вы побъдили царей, слъдовательно вы достейны того, чтобы чтить божество. Существо высшее изъ всъхъ существъ! Ты знаешь дъло рукъ твоихъ! Ненависть ко злу и тиранніи горитъ къ нашихъ сердцахъ виъстъ съ любовью къ справедливости и отечестьу. Вотъ наша молитва, вотъ наша жертва, вотъ честь, которую мы воздаемъ тебъ!"

Когда окровавленные погибли въ потокъ крови, то Грегуаръ, который уцвавав какимъ-то чудомъ, 21 декабря 1794 года говориль въ Конвентъ ръчь за свободу богослужения. Ръчь эта была выслушана безъ ропота; только одинъ слушатель возравиль: "религія состоить въ томь, итобы быть хорошимь супругомъ, хорошимъ сыномъ, хорошимъ гражданиномъ". Слъдующій годъ принесъ съ собою желенную религіозную свободу. Но многіе боялись христіанства, какъ непримиримаго съ революціей. Чтобы удовлетворить пробудившейся религоэной потребности, въ 1796 году въ Парижъ возникло богослужение естественной редигін, - дътище Ле-Ревельера, -- одного изъ изти директоровъ республики по новому плану государственнаго управленія. Для этого культа были открыты церкви. Иня этого пульта-тесовлантропивиъ-указываетъ на основную мысль всякой религи: любовь въ Богу и въ людямъ. Были справляемы естественные в политические правдники, декады, конфирмація и бракъ, съ молитвами, пъніемъ и пропов'ядью. Но во всемъ этомъ не было ржаваго религюзно-индивидуальнаго отпечатиа основателя, не было преденія и исторів, не было воодушевленія! Религію нельва еочинать также какъ и конституцію; она не можеть быть поддерживаема дюдьми индифосрентными; энергичные и испрежию люди снова обратились въ старому пристіанству. Когда однажды Ма-Ревельеръ заговорилъ съ Таллейраномъ о средствахъ распространить свою прекрасную религію, то этотъ послъдній сказалъ: "Інсусъ Христосъ для того, чтобы утвердить свою религію, былъ распятъ и воскресъ; попробуйте и вы сдъдать чтонибудь подобное"!...

Франція вышла съ крвикимъ духомъ изъ этой смертной борьбы. Христіанство во всёхъ церковныхъ формахъ всегда сильнёйшимъ образомъ обнаруживало свое могущество, после того какъ было преслъдуемо и подавлено. Вънчанный побъдой полководецъ \*), который укротиль бури революціи и доставиль французскому народу вивсто свободы славу, призналь необходимымь снова утвердить государство на христіанскихъ началахъ. "Христіанскій геній" Шатобріана, который блестящими чертами изобразиль не глубокую сущность христіанства, а то, что оно сделало для искусства, науки и цивилизаціи, взошель надъ Франціей, какъ радуга после потопа. Такъ какъ первый консуль уже тогда думаль о томъ, чтобы вступить въ число законныхъ повелителей, то онъ ръшился опять возстановить католическую церковь посредствомъ договора съ папой. Когда онъ отправляль въ Римъ посла для переговоровъ, то этотъ последній спросиль его: какъ опъ долженъ обращаться съ папой? - Обращайтесь съ нимъ такъ, какъ бы онъ имъль въ своемъ распоряжени 200,000 человъкъ". Такъ оцвишь онь по своему нравственную власть главы своей церкви. Конкордатъ 2) былъ торжественно введенъ на праздникъ Пасхи 1802 года, въ соборъ Парижской Богоматери (Notre Dame), каковой обычай сохранился и досель, хотя выполняется иначе Когда Наполеонъ спросиль одного изъ своихъ генераловъ, какъ ему понравилось торжество, то тотъ отвъчалъ ему: "это была прекрасная капуцинада 4). Не доставало только при этомъ милліона людей, которые были умерщилены для того чтобы разрушить то, что вы опять возстановили".



<sup>2)</sup> Наполеонъ Бонапартъ.

<sup>3)</sup> Конкордать—договоръ, сдвака между светскими властителями и духовными лицами относительно церковныхъ дваъ.

<sup>4)</sup> Капуцинада-карикатурная, комическая проновъдь.

Однако во всей этой исторів завлючался великій назидательный симсть. Кавть политическій исходъ ея доказаль, что безъ закона и повиновенія не можеть существовать гражданская свобода, напротивъ того республика превращается въ самую поворную тиранію, такть и религіозный исходъ ея доказаль необходимость религіи для цивилизованнаго народа, необходимость для націи христіанства.

## ЯВЛЕНІЕ И ДЪЙСТВИТЕЛЬНОСТЬ.

I.

Надъ метафизическими системами исторія произнесла свой строгій приговоръ. Приговоръ высказался въ простоиъ, но убъдительномъ факть: тысячельтнія усилія философскаго генія окавынсь недостаточны даже для того, чтобы установать онлосооскую науку на прочномъ основание и иншить скептициямъ права сомивваться въ возножности самаго ея существованія. Иначе и быть не могло. Этоть факть простое естественное следствіе того несчастного убъждения метафизиковъ, будто самые глубокіе и сложные вопросы ихъ науки могуть быть решены безъ въковой постепенной подготовки. Филосовін пришлось оперировать съ саными отвлечентыми повятими безъ предварительной критической обработки ихъ. Для ен выводовъ ей понадобилась цвлая масса положеній, которыя оказались такъ недостаточно изсевдованными и провъренными, что на наждомъ шагу вызывали недоумения и споры. Ей пришлось прибытать нь истодамь, ноторые опазались такинь послушными орудіснь въ рукахъ онгосоов, что одинъ при ихъ помощи приходилъ нъ однимъ ревультатамъ, другой въ другинъ. Однимъ словомъ оплософія очевидно ввалась за постройку дома, для которато не доставало фундамейта, пачала дело не съ начала, а съ нопца.

Болъе ли имъетъ правъ на признаніе въчный антагонистъ емаосовін, спентицивиъ? Исторія даетъ поучительный отвътъ и ва этотъ вопросъ. Спентическіе взгляды также часто явля-

лись и изчезали какъ и метафизическія системы, а иногда они были и не менъе противоположны другъ другу, чвиъ и системы метафизиковъ: стоитъ только сравнить ученіе напримівръ Канта съ доктриной Юма или съ взглядами софистовъ, чтобы убъдиться въ этой истинв. Да и можно ли ожидать чего-нибудь другаго? Развъ скептицизмъ не страдаетъ тъмъ-же самымъ недостаткомъ, который сводилъ нъ нулю всё результаты философекихъ изследованій? Онъ берется доказать, что философское знаніе совствь недоступно человтку тее. Онъ хочеть точно установить границы человъческаго знанія. Но гдъ же для этого данныя? Что въ самомъ дёлё знаемъ мы относительно процессовъ знанія? Съ Бакона до Милля включительно разработывалась теорія доказательствъ, какими пользуется естествознаніе, и для разъясненія этого вопроса сділано не мало, хотя далеко еще не все. Но это только одинъ отдълъ знанія. Что сдълано для уясненія истодовъ доказательствъ въ натематикъ, въ исторін, психодогін, соціодогін? Есля подъ научной истиной разумьть не взгляды той или другой школы, а точную общепривнанную истину, то нельзя не согласиться, что несмотря на заметный прогресь въ самыхъ этихъ наукахъ точный научный анализъ методовъ доказательства, начими она пользуются, сфалаль мичтожные усприи. Мы сейчась сказали о истодакъ доказательства научныхъ истинъ; но въ процессъ знанія есть еще и другая сторона-самое открытіе истины. Если точный вивлизъ процессовъ доказательства сделаль лишь нёсколько цервыхъ шаговъ, то относительно процессовъ отврытія истины, -- можно ноложительно утверждать, -- ровно ничего не сдалено. Эти процессы и въ наше время или прямо отожествляются съ процессами доказательства или-и это чапце-признаются таниственныин недоступными наукъ. Итакъ оклософскій скоптициомъ кочетъ провесть резерто порубежную черту между темъ, что можеть быть доказываемо, и между тамъ, что не можеть быть докавываемо, - между твиъ, что можетъ быть отврыто неукой, и твиъ, что не можетъ быть отпрыто ею, коща процессы доказательства съ миогихъ существенныхъ сторонъ, а процессы отирытія истичы сполна остаются для науви terca incognita. По необходимости онъ долженъ оперировать съ понятілии, неясноочерченными, одираться на положенія спорныя, далать выводы

при помощи методовъ сомнительныхъ т.-е. поступать точно также, какъ поступала любая метафизическая система, а слъдовательно долженъ раздълять съ ними и одну и туже участь.

Уяснились ли въ сознанія нашего времени эти простыя, какъ назалось бы, истины? Повидимому нъть. Что насталь конецъ прежнимъ метафизическимъ построеніямъ, въ это многіе върять охотно, но совсти иначе относятся къ скептицизму. Теперь считаютъ недостаточнымъ отвергать иллюзіи метафизиковъ, относиться недовърчиво ко всякаго рода построеніямъ изъ отвеченныхъ понятій; хотятъ большаго,хотятъ чтобы человъчество вмъстъ съ иллюзіями однажды навсегда отказалось вообще отъ философской науки, и это требованіе выставляютъ какъ результатъ точнаго научнаго изследованія. Если повърить этому взгляду, то выходитъ, что наука успъла провести резкую порубежную черту между тъмъ, что доступно человъческому знанію, и тъмъ, что должно навсегда остаться за его предълами; само собою понятно, къ последнему классу прежде всего относять задвчи философскаго знанія.

Нужно отдать справедливость приверженцамъ этого взгляда: двло ставится у нихъ просто и на первый взглядъ совершенно опредвленно, такъ что его можно выразить въ нъсколькихъ словахъ. Человъкъ, говорятъ, межетъ поэнавать только явленія, а енлософія хочетъ знать не явленія только, а дъйствительныя вещя; значитъ предметы философскаго знанія должны считаться безусловно непостижимыми. Такъ заключаєтъ впрочемъ только одна часть последователей этого направленія, другіе идутъ въ своихъ выводахъ дале. По ихъ мифнію кромъ явленій ничего нетъ, да и быть не можетъ, а поэтому задачи философскаго знаніи не только неразрёшимы, но и безсмысленны.

Умели это такъ? Ужели въ самомъ дълъ наукъ приходится придти къ грустиому убъжденію, что между предметами ся изсладованій и дъйствительными вещами бездна непроходимая? Конечно, необходимости нельзя не покориться, какъ она им печальна. Но имъемъ ли мы въ этомъ случав дъйствительно дъло съ безспорнымъ результатомъ науки?

Человінь, говорять, познаеть только явленія. Если это дійствительно строгій выводь знанія, можно бы было пожелать для мего боліве точной формулы. Терминь "явленіе"— терминь нвлю-

бденный метафизиками. А кто не знаеть, что термины, употреблявшіеся въ метафизических системахъ, часто бывали очень многосмысленны? Впрочемъ въ данномъ случав ны, повидимому, гарантиронаны отъ злоупотребленія терминомъ: намъ указывають на научные факты, на научный анализь нашихъ внашихъ воспріятій. Обратимся же нь этимь фантамь. По обычному, такъ сказать ходячему взгляду наше воспріятіє внашнихъ предметовъ объясняется такъ: предполагаютъ обывновенно, что вив насъ существують дъйствительныя вещи, независимыя отъ нашей познавательной способности; эти вещи посредственно или непосредственно дъйствують на наши органы, которые возбуждають двятельность нашей нервной системы и результатомъ этихъ предварительныхъ процессовъ бываетъ воспріятіе предмета. Человъкъ, руководясь своимъ непосредственнымъ сознан іемъ, обыкновенно принимаетъ, что та самые предметы, которые даны въ его воспріятів, напримъръ тотъ самый стодъ, который онъ видитъ, та самая внига, которую онъ держитъ въ руважъ, и суть именно та независимая отъ его способности воспріятія вещь, которан дайствуетъ на него какъ и на другихъ людей и дъйствіе которой сопровождается въ его душь воспріятіемъ. Наука и развышленіе разрущають эту иллозію. Оян довазываютъ, что все равно, признавать ли или не признавать существованіе вибшинкъ намъ и независимыхъ отъ нашей чувствительности вещей, всегда будуть никакь не одно и тоже воспринятый предметь и вижщияя вещь, независимая отъ способности воспріятія. Всмотримся внимательные въ эту безспорную научную истину и проведемъ ее последовательно, какъ къ сожалению ее ръдво проводять. Что собственно научное сознание говоритъ въ противоположность обычному взгляду? Свойства воспринатыхъ предметовъ считаются непосредственнымъ сознаніемъ за свойства вещей, находящихся вив нешей чувствительности, тогда какъ они на самомъ двав суть только наши ощущения, доторыя мы невольно и безсовнательно, по неизманныма зекрнамъ нащего воспріятія, комбинируемъ въ пространства и затвиъ сознательно воспринимаемъ въ вачествъ свойствъ визнинихъ предметовъ. Относительно накоторыхъ изъ атихъ ощушеній иные признають еще нервшеннымь, не дають зи они по крайней мъръ какихъ-либо укаваній на свойства вившинкъ вещей; но относительно большинства ощущеній и такого вопроса быть не можетъ: звуки, цвъта, ощущенія вкуса и обонянія и под., по мивнію уже давно установтвшемуся въ наукв. не имьють по своей качественной сторонь никакой аналогія сь вившними вещами и ихъ свойствами. Вибств съ свойствами воспринятыхъ предметовъ и они сами должны быть признаны существующими единственно въ нашей чувствительности, и нигдъ болье, такъ какъ никакой анализъ не можетъ найти въ немъ ничего промъ опредъленной комбинаціи этихъ свойствъ, т.е. нашихъ ощущеній, съ прибавкой постановки ихъ въ пространствъ. Эта постановка предмета въ пространствъ и составляетъ одно изъ важивишихъ основаній, почему человіку трудно помириться съ мыслію, что воспринимаемые имъ предметы существують лишь въ его чувствительности; слишкомъ странной представляется мысль, что въ нашей чувствительности существуетъ предметъ, который мы видимъ, осязаемъ вив насъ, даже на изкоторомъ разстояніи отъ насъ. Психологическій анализъ пространства еще не можетъ считаться законченнымъ, но онъ и не нуженъ для нашей цъли. Самый простой опыть можетъ легко убъдить каждаго, что это существование вив насъ, это отваление отъ насъ вовсе не составляетъ исключительной принадлежности воспринятыхъ предметовъ; оно относится и къ такимъ представленіямъ, относительно которыхъ никто несомиввается, что они находятся зъ нашей чувствительности и ингдъ болъе. Посмотрите внимательно на какой-нибудь отдаленный предметь и потомъ, закрывъ глаза, постарайтесь живъе вообразить себъ этотъ предметь и вы тотчасъ же замътите, что воображаете его въ томъ же отдаленія отъ себя, въкакомъ его видван, а между тэмъ о томъ предметв, который кто-нибудь воображаетъ съ закрытыми глазами, никто конечно не станетъ утверждать, что онъ находится не въ душъ, а гдъ нибудь внъ ен. Подойдите въ зервалу и вы увидите въ немъ свой образъ, а равно и изображение другихъ предметовъ на такомъ же разстояни позади поверхности зернала, на изномъ разстоянии вы и они стоите предъ зеркаломъ. Откуда же взялось то разстояніе, которое отдыляеть изображенія видимыя въ зеркаль отъ его поверхности? Если бы онвика даже и не объясняла всего этого факта изъ законовъ отраженія світа отъ гладко выполи-

рованной поверхности, если бы она даже строго не доказывала, что процессы, лежащіе въ его основанія, не идуть далье толщины стекла и анальганы, покрывающей заднюю его сторону, важдый и безъ того признаваль бы, что всё далекія разстоянія и значительные размеры, какіе видимъ мы въ зеркаль, никакъ не могуть быть вившнею двиствительностію и следовательно существують только для нашей чувствительности. Если же такъ не менње мы видимъ ихъ отчетливо какъ и все другія пространственныя величины, то этотъ факть должень бы убъждать каждаго, что нътъ ничего особенно страннаго въ той мысли, что не только представляемыя, но и видимыя пространства могутъ существовать единственно для нашей чувствительности. Но самые обывновенные оныты достаточны и для болье рышительного завлюченія: Всвиъ извістень факть, что одни и тіже разстоянія между предметами и разміры предметовъ представляюсся намъ совершенно различными не только смотря потому, разсматриваемъ ли мы ихъ простыми глазами или чрезъ увеличительное или уменьшительное степло, но даже смотря по отдаленію, въ которомъ сами мы находимся отъ воспринимаемыхъ предметовъ. Нътъ ничего проще повидимому этого сакта; нътъ ничего понятиве, какъ казалось бы, той мысли, что съ изивнениемъ условій воспріятія измъняется и самое воспріятіе и вивсть съ нимъ и воспринятый предметь и его размівры и разстояніе отъ дру гихъ предметовъ. Тутъ и дъйствительно особой трудности нътъ, но лишь въ томъ случав, если мы примемъ, что всв воспринятыя нами разстоянія существують лишь въ нашей чувствительности и для нея только. Въдь различіе въ условіяхъ воспріятія конечно никакъ не можетъ взивнить той вещи, которая существуеть вив воспріятія, оно можеть изменить только наше представленіе о ней; поэтому, если видимыя нами пространственныя величины изивняются отъ различія условій воспріятія, то это значить, что онъ существують только для нашей чувствительности и не заключають въ себъ никакой невависимой отъ нашего совнанія дійствительности. Предположимь на минуту, что пространство, въ которомъ мы воспринимаемъ предметы, находится вив насъ, — и намъ придется придти къ заключенію двиствительно странному, что это вившнее въ отношении къ намъ простракство отделяеть насъ самихь отъ нашихь собственных ощу-

щеній, стоить въ срединв между душою и твиъ, что въ ней находится,-такъ накъ свойства предметовъ, воспринимаемыхъ нами въ пространства, какъ уже было замачено, состоять изъ нашихъ ощущеній. Сдвивемъ посивдній шагь въ этомъ анализь. Непосредственное сознаніе върить, что воспринимаемый нами вившній міръ одинъ и тотъ же для всёхъ людей, даже для всёхъ существъ, способныхъ вивть воспріятія. На самонъ двяв этого очевидно быть не можетъ. Если воспріемленые предметы сунествують только для чувствительности, неотделимы отъ нея, а чувствительность одного человика есть фактъ особый, отавльный отъ чувствительности другаго человека, то какъ могъ бы быть одинъ и тотъ же предметъ въ воспрінтіяхъ двухъ отдъльныхъ людей? Если ощущенія, получвеныя двуня людьми отъ одной и той же вещи и составляющія все содержаніе воспріятія, отдільны (а иногда даже и не сходны нежду собою, напримъръ при ненормальномъ чустройствъ органа у одного изъ нихъ), то не могутъ не быть отдъльны и воспринятые ими преджеты. Что непосредственное сознание признаетъ воспривиденый . жіръ однимъ и твиъ же для всвхъ живыхъ существъ, это совершенно понятно. Сами вившнія вещи (предполагаемъ, что онъ существуютъ), конечно не могутъ войти въ наше сознаніе, поэтому воспринятые предметы по необходимости заменяють для насъ вившиее бытіе, и человъкъ неизбъжно дъйствуетъ такъ, ванъ будто бы въ воспринятыхъ предметахъ имвлъ тв самыя вещи, съ которыми стоитъ онъ во взаимодъйствіи. Но міръ вещей, какъ понятно само собою, можетъ быть только одинъ и тотъ же для всвхъ. Отсюда и происходитъ, что всв'люди, сиотря напримъръ на солице, необходимо убъждены, что имъютъ въ своемъ воспріятіи одинъ и тотъ же нумерически тожественный предметъ. Такъ какъ воспріятія различныхъ людей, вообще говоря, очень сходны между собою, то человъку въ обыкновенной жизни не представляется даже и повода заподозрить свое непосредственное убъждение и понять, что предметъ, находящийся въ его воспріятіи, не можеть существовать въ воспріятіи другаго, совершенно отдальнаго отъ него человака, ямающаго свою особую душевную, жизнь Къ сожальнію эта сторона виллюзіи пустила такіе глубокіе корни, что и въ наукъ ны не встръчаемъ отчетливато разъясненія ея, даже у физіологовъ, психологовъ и

онлософовъ т.-е. у дюдей, которые обывновенно болве последовательно проводять ученіе о воспріемленовь мірь какъ явленів. До нашего времени господствуеть ученіе, что предметы вившняго воспріятія тэмъ между прочимъ и отличаются отъ нашихъ внутреннихъ состояній (скорби, радости, надежды, желанія и пр.), что первые всв непосредственно доступны наблюдению каждаго, тогда вавъ изъ внутреннихъ состояній непосредственному наблюдению каждаго доступны только тв, которыя относятся къ его личной жизни; непосредственно сознавать горе или радость, которую испытываеть кто нибудь, можеть, говорять, только онь самъ, а другіе могуть только заключать о ней изъ словъ, выраженія лица, жестовъ и под., тогда какъ одно ијтоже явленіе природы можеть наблюдать наждый. Въ основания этого взгляда лежить мысль вёрная, но развитіе его въ томъ виде, какъ мы его сейчасъ представили, есть очевидиая ошибка. Подобно тому какъ чье-либо горе или радость не можеть непосредственно чувствовать никто другой кромв его самаго, точно тоже-то, что видить, слышить, ощущаеть извёстный человёкь. это оамое. тотъ же самый предметь цикто другой непосредственно никорда не можетъ ни видъть, ни слышать, ни ощущать; въ его воспріятіи будеть дань нумерически другой, хотя бы начественно и совершенно сходный съ первымъ предметомъ. Каждый, строго говоря, живетъ среди своего собственнаго вижшияго кіра, точно также какъ живетъ онъ среди своего собственнаго міра внутренняго.

Теперь мы можемъ совершенно отчетиво понять, что говорять, когда называють явленемъ міръ вившняго воспріятія. Какія бы безспорныя доказательства наука ни представила възащиту того анализа предметовъ вившняго воспріятія, результаты котораго мы только-что изложили, она никогда не можеть разсчитывать, чтобы ея выводы были не научною только истиною, но овладъли бы непосредственымъ сознаніемъ человъка при самомъ воспріятіи имъ вившнихъ предметовъ. Мы хорошо знаемъ, что какъ бы безспорно ни была доказана система Коперника, непосредственное сознаніе всегда будетъ говорить намъ о движеніи солица и звъзднаго неба вокругъ нашей плацеты. Точно также, что бы ни говорила наука о предметакъ дянныхъ въ воспріятіи, никогда человъкъ въ своемъ непосред-

ственность совезнім не отришится отъ мысле, что въ его воспріятія даны действительныя вонци съ икъ действительными свойствами и состояніями, одна и таже для всего человачества, даже для вежкъ воспріенлющихъ существъ. Это именно раздвоспіс между сознавіси в непосредственным в сознаніси в научным в и выражается прежде всего въ названіи воспріемленаго піра міромъ явленій. Называя предметы нашего вившияго воспріятія явленіями, мы выскавываемь ту совершенно простую и совершенно върную мысль, что они принимаются нашимъ непосредотвеннымъ сознаніемъ не за то, что они есть на самомъ діль, что оже служать только замёною бытія, что лишь нашею чувствительностію ставится они танъ, нанъ будто бы они были дъйствительный вещи и дъйствительные фонты, тогдо конъ соми въ себъ они никанъ не суть эта дъйствительность. Терминъ "ЯВЈЕНІЕ" ВЪ ЭТОМЪ СЛУЧАВ ПРЯМО ПРОТИВОПОЛОЖЕНЪ ТЕРМИНУ ДВЙствительности. Здёсь онъ оченъ близокъ по сиыслу съ терииномъ "вымовія"; но существенно отмичается отъ последняго темъ. что илиювія, которая здёсь предполагается, должна быть признана не только общей для всёхъ воспріемлющихъ существъ, не тольно даже основанной на норенныхъ законахъ духа, но---это самое главное, хотя это обыкновенно забывается,-иллюзія совершенно необходимая для ограниченнаго мыслящаго существа, навначенного для взаимодъйствія съ другими конечными существами, частію также мыслящими, частію (предположимъ) немыслащими. Если существо должно не стоять только во времиодъйствім съ другими, но и сознавать это вранмодъйствіе и дъйствовать на основаніи этого сознанія, то другія существа, вещи нии какъ бы ни назвали мы ихъ, съ ихъ дъйствіями и состояніями необходимо должны такъ или иначе существовать для ого непосредственного совнанія: они должны быть ему даны, должны чувствоваться имъ. Но номечно никакая вившняя тому или другому существу действительность не можеть быть обнята, такъ сказать захвачена его сознанісить; вибшиня вещь не можеть втасниться въ чье бы то ни было сознаніе. Повтому для сознанія, если оно недолжно остаться совершенно одиновимь, совершенно чуждымъ всему остальному бытію, необходина вамъна вижшией для него действительности, необходимо изчто, что имъ принималось бы ва действительность. Это и есть явленіе, предметъ вивиняго воспріятія. Пусть не принуть это за накую инбудь метафивическую доктрину: здёсь простое констатированіе и объясненіе на основаніи всёхъ извёстныхъ данныхъ того безспорнаго факта, что каждый изъ насъ въ своемъ непосредственномъ сознаніи никакъ не одинокъ въ мірѣ, что все, съ чъмъстоитъ онъ во взоимодействіи, для самого его представлемія не образъ, а какъ бы живая действительность, хотя его сознаніе ни въ какомъ случав конечно не можетъ выйти за предёлы самого себя.

Таковъ долженъ быть смыслъ слова "явленіе", когда мы првивинемъ его къ предметамъ вившинго воспрінтія. Спрашивается теперь: придожимы ли тв черты, за которыя воспріемленый предметь навывается явленіемь, по всему безь исплюченія, съ чемь соприкасается наше знаніе? Кром'в визшняго міра каждый чедовъкъ имъетъ также свъдънія о самомъ себъ. Здъсь им имъемъ въ виду не тв сведенія, какія имеемъ мы о своемъ теле, съ помощію тахъ же чувствъ, чрезъ которыя познаемъ міръ внашній. Мы говоримъ теперь о такъ называемыхъ внутреннихъ состояніяхъ, перемиваеныхъ нами, состояніяхъ радости, горя, надежды, различныхъ стремленій, точно также какъ и о состояніяхъ мысли и самого воспріятія. Въ отношеній къ нимъ не можетъ быть никакого изста раздвоению между сознаниемъ непосредственнымъ и сознаніемъ научнымъ; въ нихъ нётъ ни одной изъ тъхъ иллюзій, которыя связаны съ вившними воспріемлемыми предметами. Вившніе предметы суть явленія: это значить, что сами по себъ они не суть дъйствительность, а за дъйствительность кажутея только сознанію, только чувсвительности. Но чтобы что нибудь могло казаться чувствительности, должна безспорно существовать самая чувствительность съ ея состоя--ніями: нътъ чувствительности, для которой дъйствительность ванъняется представленіемъ,--не можетъ быть и представленія, ничего не можетъ и казаться. Значитъ просто: для того, чтобы были явленія, должны существовать состоянія чувствительности уже какъ дъйствительное бытіе, а не какъ явленіе, не какъ то, что тольно кажется чувствительности. Если мы скажемъ, что саныя состоянія чувствительности не существують действительно, а только кажутся, суть явленія въ томъ же спысле, въ вакомъ явленіями навываются предметы вижшвяго міра, им или

выскаженъ пустыя слова безъ всякаго свысла, или доляны бувемъ предположить иля объясненія этого вамущагося сознанія другое сознаніе уже не кажущееся только, а двисвительное, для котораго первое сознание существуеть какъ явление, т.-е. котовое приниметь свое представление сознания за некоторое действительное сознавіс. Мы не избітнемъ такимъ образомъ признанія двиствительных фактовъ, двиствительныхъ состояній въ противополежность явленіямъ. Сбивчивость въ помятіяхъ, скольно нонинаю, условинвается отчасти тёмъ, что недостаточно строго различають въ чувствительности двъ стороны: предметь, на который она. направлена, то, что въ ней представляется же. что только въ ней и для нея существуетъ (объектъ чувствительности), и за твиъ вооский си самой т.-е. опредвленнос, нереживаемое чувствующимъ субъектомъ состояніе. Безспорно, что предпеть чувствительности ножеть быть только явленісиъ, только замънять для нея дъйствительность, но самыя состоянія чувствительности, переживаеныя субъектомъ, состоянія воспріятія, имели, душевиму волненій не щогуть быть ничвив иныив, какъ фактами, какъ двиствительностию. О каждомъ изъ свойствъ даннаго въ нашенъ вившиенъ воспріятін преднета ны моженъ сказать, что преднеть намется намь такимъ-то, напримерь бълымъ или слединиъ или тяжелымъ, и затъмъ поставить вопросъ, таково-ли въ дъйствительности его свойство, какимъ оно намъ важется. Но, относясь въ дълу серьезно, можемъ-ли мы сказать, что намъ только кажется, что въ данный моменть мы мыслимъ ши радуенся или хотимъ такихъ-то впечатлёній, а на дёлё происходить ивчто совсвив другое? Въ отношения къ предметамъ вижшниго воспріятія всегда возможенъ обманъ и другаго рода: въ извъстныхъ ненориальныхъ состояніяхъ, точно такъ же какъ и постоянно во время сна, мы принимаемъ за воспринятые предметы гревы своего воображенія, -- здёсь это совершенно понятно; такъ какъ во вившнихъ предметахъ мы имвемъ не самую действительность, а только то, что ставится нашею чуветвительностію какъ дъйствительность, то совершенно понятно, ето для чувствительности при ея извъстныхъ состояніяхъ возножна ошибка въ толкованін, возможна постановка какъ дійетвительности того, что не долино бы быть поставлено такъ. Наоборотъ гдф сама дфйствительность, а не постановка только

представленія въ начествъ действительности, не толкованіс, тамъ щ для ошибии нётъ мёста: фактъ созерцація безунимив—пусть и грезъ его собственняго воображенія, гере, радость, стражи нереживаемые спящимъ и немъщамнымъ—безопоримя фактичесиія состоямія ихъ дуни, на дёль переживаемая ими действительность, какъ бы вздорны или ошибочны им были представленія, вызывающія эти состоямія.

Слово "явленіе" миветъ много значеній: подъявленіємъ разуивють то, что для нашей чувсвительности замъняеть действительность, но нодъ иниъ разунають также пенянческія состоянія въ противоположность всякаго рода другинъ состоявіямъ, кадія бы ны предположням въ бытів. Употребляя одинъ и тотъ же терминъ, легко забываютъ, что въ последнемъ случае имъють другой его симсть, по ноторому онь накакь не противоположень термину действительности, а вовсе неприложимь по вившинить воспринятымъ предметамъ: они также мало психические факты, накъ мало могуть они назваться визинимъ бытіємь: сами они, тоть напримерь столь, поторый я вижу, та внига, которую держу я въ рукахъ, вовсе не состояне души моей, вовее не аффецкія, мною переживаемая, а простой объекть, двиный въ этой психической воосици, замъна для насъ той дъйствительности, которая, какъ обычно предполагается, возбуждаеть ее и которая стоить съ ней во взаимодъйствін.

Не будемъ скептицизму дълать упрековъ болъе тъхъ, какіе онъ заслуживиеть. Онъ не правъ въ томъ отношенія, что отрицая метасизику, самъ путастся въ ез терминахъ и не дастъ себъ труда самостоятельно оріентироваться въ вопросъ. Но смъщеніе понятій, на которое мы указываемъ, порождено не имъ: оно порождено метасивическими сперами о сущности души—спиритувыизмомъ еще болъе, чъмъ матеріализмомъ. Матеріализмъ ственлъ и ставитъ своей задачей не только доказать матеріальность существа, которое испытываетъ исклическія. Въ ченъ состонтъ смыслъ этой послъдней задачи? Ее можно толковать двоякимъ образомъ. Можно предполагать, что каждое психическое состояніе слъдуетъ въ извъстной неизмънной послъдовательности за опредъленнымъ состояніемъ въ организмъ, конечно не какъ предметъ воспріятія, а какъ дъйствительной вещи внъ воспріятія

мин точиве въ нервной системв,-сказать иначе, последнее служить причиной перваго. Оправедниво или изть это предположеню, во всяномъ случет оно содержитъ мысль совершенно понятную и допускають изследованія, которыя должны мли подтвердить или опровергнуть ее. Но есть другое толкование этой задачи. Предполагають именно, что дъйствительными событільні единственно служать опредъленныя физіологическія событія, а модионнаціи чувствительности никакъ не дійствительныя событія особато порядка, а только простыя отображенія изивненій въ нервиой системъ, подобно тому какъ вившніе воспринятые предметы служать отображеніями вившнихь вещей; а такъ какъ горе, импиленіе, воспріятія и под. нимало даже и не похожи на въивнения въ нервной системъ, то съ этой точки врвии выходить, что внутренцін состоянія должны назваться явленіями совершенно въ томъ же саномъ смысле, въ накомъ навываются этим именень предметы вибиняго воспрінтія. Но проводя таную параллеть, жатеріализив очевинно забываеть, что вижиніе предметы существують въ начества явленій только для чувстептельности, существують лишь въ ен антахъ; когда же саныя модионивцім чувствительности двлають явленінии, а не фактами, не дъйствительностію, - оказывается, что не существуеть на лицо твиъ свимкъ состояній, въ которыхъ и для которыхъ и могуть только существовать явленія.

Но несравленно болье занутанности въ этомъ вопросъ прошвела метаензика спиритуализма. Выше мы видъли, что предметъ, данный во визинемъ воспріятіи и принимаємый непосредственнымъ созналіємъ примо за визинюю вещь, на самомъ дълъ существуетъ только для чувствительности. Спиритуализмъ раввивалъ свои взгляды на психическія событія такъ, что и въ имхъ оказывалась таже иллюзія. Мы относимъ инъ нъ нашему "я"; свое "я" навываемъ и дъйствующимъ и страдающимъ во встяъ нашихъ внутреннихъ состояніяхъ. Но что такое это "я" камъ предметь нашело соманія Можетъ ди оно бытъ тъмъ самымъ существомъ, которое перемиваетъ дъйствительныя состоянія, или оно есть только явленіе, существуетъ только для сознанія, т.-е: есть только представленіе этого существа о себъ самомъ? Въ польву песлъдней мысли есть сильныя основанія. Въ состоакіяхъ глубекаго сна, обморока и нод. психическіе процесскі

останавливаются; но какихъ бы кто ни держался взглядовъ на сущность души, онъ не станетъ доказывать, что то саное существо, которое переживаетъ психическія состоянія, перестаетъ. въ это время существовать, а между темъ им не нивли бы нивакихъ фактическихъ основаній принять, что являющеся въ совианіи "я" сопровождаеть и безсознательный состоянія. "Я", явдвющееся предъ сознаніемъ, не имфетъ ровно нинакого солержанія кром'я того самаго состоянія совнанія, которое въ данный моменть мы въ нему относимъ: отвлеките отъ него это состояніе и у него не останется никакого признака, никакой реальности кромф пустаго представленія о субъекть, испытывающемъизвъстное состояніе. Изъ такого безсодержательнаго субъекта сознанія, неспособнаго стоять ин въ какой связи не съ какимъ другимъ существомъ, нельзя объяснить пестрой сибны свиыхъ разнообразныхъ состояній сознанія. Относя къ нашему "я" то состояніе, которое мы только-что пережили, мы представляемъ это "я" содержетельнымъ лишь потому, что мыслимъ подъ нимъ совокупность всего, прежде нами нережитаго, но эти прежде пережитыя состоянія для настоящаго муновенія инганъ не фанть, не дъйствительность, а существують уже только въ напісить воспоминанін; такимъ обравомъ все содержаніе существующаго для сознанія "я", а съ нимъ вмісті конечно и самое "в" существують только для нашей чувствительности, ставятся ею и въ ней; а следовательно это самое "я", какъ "я", данное въ чувствительности, не можеть само быть существомъ переживающимъ состоянія чувствительности. Предположимъ на оборотъ. что это самов, являющееся въ сознанім "н" и есть субъенть сознамія и наровень исихическія состоянія аффекціями, возбужденіями его именно,-необходимо произойдеть странями выводь. Событія происходящія въ существа не дайствительновь, а тольно представляемомъ, могутъ быть безъ сомивнія только представляемыми. Нельпостію было бы сказать, что являющееся въ совнания "я" есть только замъна въ сознания дъйствительного оущества, а радость, горе, надежда, желаніе и пр. этого самаго "я" есть событие фактически происходящее. Между твиъ сознательно или несовнательно спиритувлистические ввиляды вели именно въ этому выводу, такъ какъ спиритуализмъ всегда село: • ненъ быль сившивать, даже отожествлять являющееся въ нашенъ сознания пя" и то реальное существо, поторое переживаетъ внутрения состояния и которов въ этомъ "я" имветъ представление о себъ самонъ. Спиритувливиъ выходитъ ивъ положенія, что явленія чувствительности или сознанія предполагають субъектъ, къ которому относятся и изъ котораго развиваются; онъ принимаетъ далве, что такимъ субъектомъ не можетъ быть никакое иное существо прома того, ка которому мы относимъ ихъ въ нашихъ воспоминаніяхъ о нихъ и которое разумъемъ подъ нашимъ "н". Но онъ не ограничивается этими положеніями. Замъчая, что это "я" при воспоминаніяхъ о пережитыхъ актахъ чувствительности дано въ самонъ автѣ воспомицанія, представляется въ немъ, онъ переходить въ утверждение, что въ самые моменты пережитія нами этихъ внутреннихъ состояній оно танже должно быть дано для самой чувствительности, -- сказать иначе, ---: что въ санонъ абтъ чувствительности поставлены не объектьтолько, но и субъектъ, какъ будто бы существо, переживающее чувствительность, само можеть быть поставлено чувствительностію и для чувствительности. И здівсь ны видинь, что нетафизическая тенденція стада поперегь дороги твердой постановив, назалось бы, безспорныхъ фактовъ. Задачей спиритуализма было доказать, что существо, изъ котораго развиваются исихическія явленія, есть существо совершенно особаго порядка, отличное по природь отъ того, что называють матеріей. Эта задача допусваеть неодинаковыя толкованія. Можно толковать ее въ томъ смысль, что признаки души какъ реального существа могутъ быть заинствованы лишь изъ твхъ черть, которыми характеризуются наши внутрениія состоянія, а никакъ не выъ твхъ, которыми характеризуются вившніе предметы. Текое толкованіе ниветь совершенно повятный смысль. Но этого казалось спиритувлизму мало. Ему казалось, что это существо не будеть вполив духомъ, если будеть только переживать психичеснія состоянія; ему навалось, что духонь оно одалается лишь тогда, когда въ наждомъ акта чувствительности оно будетъ ставить себя накъ переживающее этотъ актъ, когда каждый актъ чувствительности превратится въ простое ставленіе имъ себя какъ переживающаго этотъ актъ. Но при такой постановкъ дъла дъйствительный субъектъ необходимо превращается въ явленіе, а вийсти съ тимъ и вси психическія состоянія неизбижно превращались въ рядъ представленій, образовъ. Мон состоянія, совершенно последовательно говориль Фихте старшій, есть рядъ образовъ, я самъ образъ образа, сонъ сна и пр. под.

. Медоранувание важно слинкомъ далеко, двусмысленность терминовъ сленкомъ повреднав двлу, чтобы оставлять далве этотъ вопросъ въ полутьив. Должно быть признано безспорнымъ, что являющееся въ совивни "на вовсе не двиствительный субъекть совнанія, а субъекть представляеный или иначе представленіе субъекта о самомъ себъ и въ этомъ симсле такой же объектъ, навинъ одужитъ и міръ вибший съ томъ, конечно, существеннымъ ревличіемъ, что во вишинемъ мірѣ мы представляемъ вивиною намъ реальность, а въ "я"-то бытіе, которое лежить въ основанін нашихъ внутреннихъ состояній. Когда мы погружены въ соверцаніе наного-нибудь предмета, въ размышленіе о чемъ-шибудь, могда вполнъ поддались радостному чувству или горю, им говоримъ, что во время этихъ состояній забываемъ синить себя и въ этихъ словахъзаниючается въкоторая върная нысль. Въ эти номенты существуемъ конечно мы, если понимать подъ словомъ "мы" то реальное существо (духъ), которое переживаеть внутреннія состоянія соверданія, имсли, радости, горя и пр., существують самыя эти состоянія какъ состоянія. принадлежащін этому существу, но нинакого даннаго въ самомъ совнания "н" какъ особаго совнвенаго субъекта этихъ состояный не выделяются. Только тогда, когда, выходя изъ этого состоянія, мы обращаемъ свое вникание на только-что прожитый нами: овять внутренней живин, представляемь его или воспоминаемъ о немъ,-только теперь предъ нашимъ сознаниемъ является "я созерцалъ", дя радовался" и пр. под. Но это дя размышлялъ", дя радовался теперь составляеть предметь воспоминанія, простой образъ, представленіе, а не самое переживаемое состояніе; т.-е. прежнее состояме чувствительности составляеть теперь объекть въ новомъ состояни чувствительности, которое въ отличіе отъ прежняго мы называемъ представленіемъ или воспоминаніемъ. Но самое это воспоминание т.-о. новое состояние чувствительности, нами переживаемое, опять не содержить никакого сознамного ман данного для чуветвительности "на въ качествъ субъекта; существуетъ опять только существо, переживающее актъ воспоменанія и самый акть воспоменанія, объектомъ котораго служить "я радовался" или "я гореваль" и пр. Этоть акть воспоинванія можеть сділаться самь вновь объектомь новаго акта upegctablenia, ablaetca bocnomunanie o tomb, uto "a torga-to" вспоминаль свое горе или свою радость", и въ этомъ еторичномъ воспоминаній опять въ объекта явится "н", а самое воспоминаніе точно также какъ и въ прежнемъ случав не будеть иметь нинаного особо даннаго въ сознаніи "я" въ начествъ субъекть представления. При обыкновенной сивив нашихъ душевныхъ обстояний воспоменание о каждонь изь нехъ съ неимовърном быстротою савдуеть за самыми этими состояними и вновь сиввается посабдивые нав, выражаясь инвче, иы постоянно рефлектируевь на переживаемыя нами внутреннія состоянія; а такъ мыть при воспоминанім квидаго состоянія въ объекта необхо-ARMO RESHETCA "H" KANS HOCTAHOBHA BS COSHARIE IDEXNETA, RS ROторому воспоминаніемъ пріурочивается пережитое состояніе, то ны впадаемъ въ совершенно естественную ошибку, думая, что этоть саный поставленный въ сознаніи предисть, а не одно только то существо, которое онъ лишь заменяеть собою для сознанія, существовать уже въ пережетомъ вктв чувствительности, что онь быль его субъевтомъ въ тв свиые моменты, въ поторые перевивалось это состояніе. Но эта ошибка есть ошибка нашего восновинанія, нашихъ представленій и ей пътъ и не нометъ быть инвакого мъста въ самыхъ перемиваемыхъ нами состояміяхь чувствительности. А между тамь эта ошибка, скольке понимаю, легла нъ основаніе цвлаго ряда теорій о таниственномъ раздвоения духа на субъекть и объекть, о тожествъ при свиосовнаніи субъента и объекта и пр. под. Ошибочный взглядъ немало, напънамется, поддерживается добавочнымъ соображениемъ. жоторее высказывалось часто, будто психическія состоянія могуть только въ томъ случав быть состояніями навъстного сувцества, если оно само относить ихъ из самому себь, такъ что для бущества переживать ихъ значить не что иное какъ отноемть ихи из самому себь, а для этого необходимо данное въ чувствительности "н" накъ неизбъяный субъекть отношенія. Въ этомъ взгляде им имвемъ любопытный образецъ сившенія отмошеній, какін приписываемъ мы двиствительному бытію, съ отношеніями, которыя возможны тольно между представленіями. Всян какое-янбудь ононческое событіе, напримъръ движеніе, (-

предполагаемъ, что оно имъетъ дъйствительность и виъ восиріятія—) мы признасиъ возножнымъ признать за дъйствительное состояніе извъстнаго существа, хотя бы послъднее и не относило его къ себъ въ своемъ сознаніи, то трудно видъть, на чемъ могло бы опираться требованіе, чтобы существо, переживающее извъстное состояние чувствительности, въ тотъ же ионенть особо и сознательно относило его въ себъ; и безъ того оно будетъ событіемъ, принадлежащимъ этому именно существу и никому болъе. Другое дело, когда однажды испытанное состояние представляется или воспоминается т.-в. перестаеть быть событиемъ переживаемымъ на двав, а дваается только образомъ, представленіемъ въ другомъ, новомъ акта чувствительности. Такъ какъ въ последненъ случав событие тольно воображаемое, то и связь его съ предметомъ можетъ быть такою же, т.-е. данною линь ддя чувствительности, а вийстй съ тимъ на ийсто дийствительцаго существа должно выступить то, что заменяеть его для сознанія. Если теперь данное въ представденіи событіе относи-JOCK KE TOMY CRNOMY CYMOCTBY, KOTODOG BOCHOMHRACTE CO. TO отнести воспоминаемое событие из предмету значить отнести его въ "я", которое заменяетъ для совнанія то самое существо, воторое переживаетъ акты сознанія. Родь сознаваемаго нами "я" такимъ обравомъ строго ограничивается областію представляеных или воспоминаеных нами внутренних состояній и въ этомъ случав она двиствительно аналогична съ ролью вившимъ предметовъ, данныхъ во визшнемъ воспріятів. При визшнемъ воспріятін ны свои собствонныя ощущенія воспринимаємъ такъ, вакъ будто бы предметъ, къ которому они относится, былъ вившнею вещію т.-е. существоваль вив нась (въ пространства), невависимо отъ насъ; самая эта постановка нами ощущеній какъ неварисиныхъ отъ насъ, т.-е. пройедирование ихъ въ пространствъ и есть для насъ вившній предметь, который замвияеть для чувствительности вижшнія вещи. Подобно этому при восноминанім наших внутремиль состояній ны представляємь ихъ такъ, какъ будто бы предметъ, къ которому мы пріурочиваемъ маъ въ представленіи, быль то самое существо, которое воспоминаетъ ихъ теперь,-тожество опять только представляемое, такъ вакъ реальное существо, переживающее актъ воспоминанія, нивавъ не тоже самое, что постановка воспоминаемыхъ событій

въ качествъ событій пережитых этимъ существомъ. Это постановка воспоминаемыхъ событій какъ относящихся къ воспоминающему и выражается въ нашемъ "я". Наше "я" сходно такимъобразомъ съ предметами внъщнихъ воспріятій въ томъ отношеніи, что оно есть въчно неизбъжная и въчно неудачная попытка чувствительности поставить мысленный образъ нашего существа на мъсто его самаго или по крайней мъръ первый отожествить съ последнимъ, точно также какъ внъщній предметъесть въчно неизбъжная и въчно неудачная попытка этой же чувствительности поставить образъ внъщней вещи на мъсто ея самой. Но подобной иллюзіи, повторяемъ, не причастны и не могутъ быть причастны самыя переживаемыя нами внутреннія состоянія.

Такъ выступаетъ передъ нами очень часто затемняемая, но вывств съ твиъ и очень простая истина, что человвкъ имветъ дъло не съ явленіями только, но и съ живою дъйствительностію, которую переживаетъ самъ непосредственно и которая поэтому стоитъ выше всякаго сомивнія. Долженъ ди онъ ограничиться признаніемъ только этой дъйствительности или онъ имветъ право предполагать дъйствительность и далъе тъхъ тъсныхъ предъловъ, внутри которыхъ лежатъ его собственныя состоянія?

II.

Вившнее бытіе дано намъ единственно какъ явленіе: какое же право мы имвемъ говорить о немъ какъ о дъйствительности?

Декартъ думалъ поръшить этотъ вопросъ, выходя изъ самого высшаго принципа. Всеблагой и праведный Богъ, разсуждалъ Декартъ, не можетъ обманывать человъка; создать же человъка съ непреодолимою наклонностію върить существованію внъшней, независящей отъ воспріятія дъйствительности, и не создать самой этой дъйствительности, это значило-бы обманывать человъка. Родоначальникъ новой оплософіи върилъ, что проникнуть мыслію въ тайны богопознанія для оплософа легче, чъмъ убъдиться въ существованіи внъшней вещи, соотвътствующей тъмъ листамъ бумаги, на которыхъ развивалъ онъ свою систему. Отъ этой роковой ошибки не уберегло Декарта мудрое правило, которое онъ же самъ поставилъ для всякаго оплософскаго изследованія,—отъ простъйшаго итти къ болъе трудному и

сложному. Онъ забылъ и свое скромное убъяденіе, что мысль человъческая слишкомъ ничтожна, чтобы самоувъренио проникать въ божественныя цъле.

Какъ бы то ни было, но ощибка была сдълана. Она слишкемъ льстила человъческой мысли, чтобы могла остаться бевъ дальнъйшаго развитія. Изъ нея выросли грандіозныя онлососкія системы. Если изъ понятія о Божествъ можно дълать тъ или другіе выводы относительно дъйствительности, если съ другой стороны воля Божества не можетъ зависъть отъ какихъ нибудь случайныхъ побужденій, то почему всю дъйствительность це попытаться развить изъ нашихъ идей о божественной сущиеети? Такой выводъ былъ совершенно послъдователенъ и долго ждать себя не заставилъ.

Божество, призванное въ системъ Декарта только въ свидътели истинности нашихъ вивщимхъ воспріятій, уже въ системъ Спиновы сдалалось единственной субстанціей, изъ которой пряно и непосредственно должна была быть выводена воя дъйствительность. До полной последовательности Спиноза этой имсли не довель. Выводъ всей дъйствительности изъ понятія о Богв останся у него простымъ поступнтомъ, невыполненнымъ требованиемъ. Если обратиться въ системъ Спиновы съ вопросомъ: что же именно существуетъ, то получится отвътъ самый общій, неопредъленный. Чэмъ реальные предметь, тымь болые следствій ножно вывести изъ определенія его; Богь есть существо безусловно безконечное, а потому изъ его опредъления должно следовать безконечно многое; но теперь все, что вытекаеть изъ понятія о Божествъ, должно существовать въ силу необходимости божественной природы, поэтому должно существовать все, что только можеть быть выведено изъ понятія о Богі безвонечнымъ разсудкомъ. Такой отвётъ на строго научный вопросъ дъйствительности былъ конечно простъ, но въ сомальнію прость до безсодержательности. Что въ самомъ дъль опъ заключаль въ себъ кромъ мысли, что изъ понятія о Богь необходино следуетъ все, что изъ него должно следовать? Чтобы признать чтонибудь существующимъ дъйствительно, для этого приходилось прибъгать въ другимъ средствамъ, а не въ выводу изъ нашихъ понятій о Богъ. Но требованіе все же было заявлено, и если философія не хоталь рашительно изманить принатому направленію, она должна была наыснявать средства епо выполнить. Средство было найдено, хотя и нескоро, или смазать точное, настало время, когда окотно ворили, что это средство найдено.

Вывести логическимъ путемъ изъ нашихъ идей о Божестав все разнообразіе формъ дъйствительности было очевидно невозможно, и мысль о выводъ замънилась идеей развитія. Новая идея была особенно хороша твиъ, что подтворидалась фактами мсторін жизни человъчества, гипотезами естествознанія о поступательномъ движенін въ жизни природы. Требовалось только примънить идею къ оплосовін. Эту задачу взялась выполнить ондосооія Гегеля. Если Богь Декарта быль только свидьтелемъ, который ручался предъ челованомъ за существование вившней действительности; если субстанція Спиновы была понятіемъ, изъ котораго должна бы была быть догически выведена всякая действительность, — то абсолютная идея Гегеля была не только тамъ зародышемъ, изъ котораго выростало липроволиственное древо міровой, жизни, но объщала осуществить завътную мечту философіи. Вършли, что она можетъ своею внутреннею силою развиваться передъ уиственнымъ вворомъ философа, въ немъ повторить исторію своего развитія, его самаго сдвиать непосредственнымъ свидвтелемъ творческаго процесса вырожденія всякой дойствительности изъ ся божественного первооснованія. На этой высоть философскаго сознанія для философа нътъ даже вопроса о томъ, есть ли дъйствительно то или другое бытіе. Онъ внаетъ много болье. Предъ нивъ отврыто все, что должно существовать и како оно должно существовать въ силу разумной необходимости развитія абсолютной идеи. Дъйствительность не устанавливается для его знанія вропотливымъ изследованіемъ, а съ неотразимою интеллектуально-творческою силою выводится изъ понятія.

Что же? Выиграль ли оть такой постановки вопрось о визиней двиствительности? Спору нать, здась обащалось знаніе самое высокое, самое желанное. Хорошо знать, что существуеть дайствительно и како существуеть; еще лучше знать конечно при этомъ, какой смысле имаеть наждая форма бытія, понять ея значеніе въ великомъ процесса міровой жизни. Но чамъ глубже эти посладніе вопросы захватывають, такъ сказать, самую

нутрь бытія, тамъ болье обширнаго запаса знанія должны требовать строго-научные ответы на нихъ, темъ ближе должны стоять они къ границъ онносооскаго ананія, тъпъ неизбъянъе научное рашеніе ихъ принимаеть форму чаяній, гаданій, болье нии менње удачныхъ попытовъ оріентироваться среди безпредвльнаго, неизвиданнаго океана бытія. Кто скажеть, что въ высочаншемъ началъ всякаго бытія заключена разгадка всёхъ тайнъ дъйствительности, тотъ скажетъ конечно великую истипу. Но кто заключиль бы отсюда, что всякое познаніе дійствительности должно для человъческой мысли быть выводомъ изъ нашихъ идей о первоосновании, тотъ допустиль бы не менве великую ошибку. Противъ него свидетельствовала бы столько же исторія его собственной мысли, сколько и исторія научнаго развитія человичества. Знаніе идеть путемь обратнымь движенію двиствительности: отъ даннаго оно переходить къ его условіямъ, отъ фантовъ въ заправляющимъ ими законамъ, отъ частей нь целому. Гадая о высшихь принципахь знанія и действительности, наука не превысить своихъ правъ, если будеть дълать попытии связать эти гаданія съ добытыми ею точными выводами. Для нен даже очень ценны эти попытки. При ихъ помощи она сводитъ въ единству результаты своихъ вропотливыхъ изысканій, даеть имъ болье глубовій смысль, сваряеть ихъ новымъ светомъ. При ихъ помощи она вместе съ темъ даетъ большую опредвленность и самымъ взглядамъ своимъ на высшіе принципы, провъряеть и уясняеть ихъ. Не говоримъ уже о томъ, что задачи практической и правственной жизны всегда требують большаго, чемь сколько можеть дать такь называемая точная наука. Но оплосооъ отнюдь не долженъ забывать, что передъ судомъ точнаго знанія всё эти гаданія могуть имыть значение лишь сивлыхъ гипотезъ, связующихъ извъстное съ неизмъримой областию неизвъстнаго, смълыхъ порывовъ мысли дать законченность знанію, а поэтому никакъ не могутъ быть его фундаментомъ, последнимъ основаніемъ для всвую выводовъ какой бы то нибыло науки. Философія новаго времени взглянуль на дъло прямо наоборотъ. Она поставила всв даже саные элементарные вопросы о действительности въ прямую зависимость отъ ръшенія проблемиъ о смысль бытія, его отношения въ пернооснованию и пр. под. Это значило отка-

ваться отъ точнаго строго-научнаго решенія какого бы то иибыло философскаго вопроса, всю сполна систему философскаго знанія поставить въ зависимость отъ самыхъ сиблыхъ, самыхъ отдаленныхъгипотезъ, которыя могли бы быть развъ вънцомъ знанія, а никакъ не базисомъ его. Оттого и должно было происходить, что въ философіи за блестящими матеорами философскихъ системъ обывновенно следоваль непроницаемый мракъ, за минутнымъ, -- казалось, яркимъ освъщениемъ бытия въ его саныхъ сопровенныхъ глубинахъ возникалъ съизнова допучливый элементарный вопросъ: есть-ли въ самомъ деле что нибудь, что освъщать-то слъдуетъ, не имъетъ ли дъло философія съ пустыми привраками обманчивыхъ понятій или даже съ гревами недисциплинированнаго воображенія? За системами Денарта, Спинозы, Лейбница явилась "критика чистаго разума", въ которой, какъ справедиво замъчаегъ Фихте, не могло вовсе найдтись мъста для вившией дъйствительности; за Шеллингомъ и Гегелемъ шелъ Шопенгауэръ, у котораго эта дъйствительность играетъ двусмысленную роль, будучи въ одно и тоже время и простымъ представленіемъ въ сознаніи и чёмъ-то болье представленія, даже условіемъ санаго сознанія, а въ тоже время находилось мъсто и ръшительному отрицанію всего кромъ явленія.

Мистицизмъ пошелъ другою дорогою въ разръщении вопроса о вившней действительности. Принимая различныя формы, то навываясь собственнымъ именемъ, то прикрываясь именемъ фидософін такъ-называемаго общаго или здраваго смысла, онъ въ существъ дъла настанвалъ на одномъ фактъ, на непреодолимой въръ человъка въ существование дъйствительности, соотвътствующей его вившнему воспріятію. Эту въру опъ признаваль п такой коренной, такой безусловной, что ея предметь должень быть поставлень внв всякаго сомнвнія; утверждали даже, что онъ не допускаетъ со стороны человъка самой возможности соинвнія. Вивсто научнаго отвіта на научный вопросъ здісь предлагались разсуждения о некомпетентности науки въ разръшеніи самаго вопроса. Мистицизнъ въ сущности быль такой же философіей отчаннія въ знаній какъ й скептицизмъ, и отличался отъ последпяго только темъ, что отказываясь отъ научнаго философскаго внанія, онъ не хотвлю отказаться и отъ его резальтатовъ. Гордіевъ узель хотели не развивать, а разсечь.

Но владели ли действительно мечомъ Александра? Мысль, говорять, върить во вившнее бытіе, извъщающееся въ воспріятіяхъ. Пусть такъ. Но,-повторинъ мысль Декарта,-развів въ своихъ сновидъніяхъ мы не ставимъ свои грезы съ такой же непреодолимой върой въ ихъ истинность, съ вакой въ бодрственномъ состояніи ставимъ свои воспріятія? Почему же одна и таже въра въ одномъ случав признается достаточнымъ ручательствомъ за бытіе, въ другомъ нётъ? Правда иллюзія грезъ пропадаеть тотчась же, какъ скоро ны просыпаемся. Но если на этомъ основани мы отказываемъ нашимъ грезамъ въ реальности, то значить дело не въ вере, сопровождающей наши представленія, а въ чемъ-то другомъ, что даетъ устойчивость и равумность самой въръ. Ссылка на непреодолимую потребность върить во вижшеною дъйствительность можетъ повести онлосоов слишкомъ далеко. Хотятъ ставить эту въру надежнымъ критеріемъ истины, - пусть же разсуждають болве последовательно. Независимою отъ человъческаго сознанія, вившиею ему и стоящею съ нимъ во взаимодъйствии дъйствительностію пусть признають не что-то непознаваемое въ своемъ бытін, какъ хотять некоторые изъ приверженцевь философіи веры, — не что-то въ той или другой степени отвъчающее вившнимъ воспріятіямъ, вакъ хотятъ другіе, -- даже не вещь совершенно сходную съ предметомъ воспріятія; пусть принимають за истинную дъйствительность прямо тъ самые предметы, которыя даны въ внъшнемъ воспріятіи, т.-е. самое явленіе, обнимаемое сознаніемъ, поставленное въ самомъ этомъ сознаніи. Вёра, на которую ссыдаются, во всей своей живости и непосредственности относится прямо къ этому явленію. Я дъйствительно ни на минуту не могу отръшиться отъ мысли, что вивю дело съ вившинии вещами, но эти вещи для меня то самое перо, какимъ пишу я эти строки, тотъ листъ бумаги, на которомъ начертываются эти буквы, та самая моя рука, которая движеть этимъ перомъ по бумагь. Пусть же прямо и открыто всю область явленія, какъ она дана непосредственному сознанію, принимають за вижшнюю духу моему, независимую отъ его чувствительности дъйствительность. Но пусть при этомъ не забывають, что съ той же непреодолимой силой въры больной чувствуетъ неръдко боль въ отнятомъ у него членъ, что съ той же непобъдимой силой цепосредственного убъщения мы видимъ въ стереоснопъ не плоскостныя фигуры, а тыв трехъ изивреній и пр. под. Въ тоиъ и заключается великое значеніе явленія для сознанія, что оно замвинеть для него двиствительность, что оно съ роковою сидою ставится чувствительностію канъ вившняя ей действительность, девая конечному разумному существу возможность непосредственно чувствовать себя частію цізавго бытія, неразрывно съ нимъ связаннаго и какъ бы присущаго ему въ самой своей действительности. Другой непобедимой веры неть. Если возвышаясь надъ илловіей непосредственного сознанія, им предполягаемъ внашиюю чанствительность независимую отъ совнанія, то это вовсе не віра непосредственнаго сознанія, которое пичего не знастъ о такой дъйствительности, а убъждение разсудка, стремящагося объяснить и дополнить факть непосредствен наго совнанія; и это убъжденіе подобно всякому теоретическому варляду; предваряющему научный выводъ, должно подлежать научной провіркі, критическому анализу. Предоставьте наукі расирыть, на чемъ опирается его сила. Непростое ли это сившеніе понятій, когда непреодолиную силу фанта, безусловную необходимость ставить ощущенія какъ визшиюю двиствительность принимають за непреодолимую втру мысли въ свое объяснение этого факта? Да и на чемъ основывается это стремденіе ставить границы для человъческой науки въ сиысль положеній, безусловно господствующихъ надъ мыслію, признаваемыхъ чвиъ-то въ родъ научной истины, и въ тоже вреия недопускающихъ научнаго изследованія? Какъ бы ни была ограничена чедов вческая мысль въ матеріаль ся знанія, въ необратательности пригодныхъ методовъ изследованія, въ способности составлять глубокія всеобъемлющія концепцін, она всегда-имсль, всегда-опособность задасться вопросомъ объ основаніяхъ вакого бы то ни было положенія, признаваемаго ею за истину, всегда требованіе свъта и точнаго знанія.

Когда въ ондосооін вопрось о внішней дійствительности сталь въ зависимость отъ непрочныхъ метаонянческихъ теорій и вызываль только разморічія и споры, тогда тімь, кому подобная борьба представлялась совершенно безплодной, казалось самымъ благоразумнымъ діломъ отвергнуть однажды навсегда существованіе самаго предмета, возбуждавшаго споры. Впро-

Digitized by Google

чемъ почва для такого отрицательного паправленія была уже подготовлена самой метаензикой. Вглядъ на предметы вившияго воспріятія какъ на явленія дълался мало по малу достоянісмъ научнаго совнанія. Берклей въ Англін, Фихте въ Германін, старались извлечь изъ него основанія—первый въ пользу односто-ронняго спиритуализма,—посладній въ пользу крайняго субъективизна. Тотъ и другой одинаково отрицали существование всякой дъйствительности, которая замыняется для совнанія предметами вившняго воспріятія, и съ этой стороны давали скептицивну орудіе противъ философія. И свептицивиъ польвовался этимъ орудісиъ. Онъ забываль, что оно для него контрабанда, что употребляя его въ дёло, онъ становится на почву, враждебную себъ. Основанія, на которыя ссылались Берклей и Фихте, были насквозь пропитаны метафизичесними тенденціями. Берклей руководился стремленіемъ доказать несуществованіе матеріи. Фихте хотвль освободить Кантову "притику чистаго разума" отъ того противорвчія, которое вносила въ нее допущенная Кантомъ "вещь сама въ себъ". Могло ли быть прочно возарвніе, которое скрывало за собою предватыя тенденцім?

Основной аргументъ Берилея простъ. Матеріальными мы навываемъ предметы, которые видимъ, осяваемъ и пр., но эти предметы безспорно только явленія или, по терминологіи Бервлея, идеи; значить матеріальные предметы суть только идеи. Кромъ предметовъ матеріальныхъ существують духи; следовательно, заключилъ Берклей, существують только духи и ндев. Аргументъ Берклея, скавали мы, простъ, но мы не можетъ прибавить, чтобы онъ быль и основателень. Берилей зараные доизследованія предположиль, что внешняя действительность ничвиъ не можетъ отличаться отъ воспринятыхъ предметовъ, и ему легко было доказывать, что ся натъ вовсе. А между тамъ противоположное предположение вовсе не было пустой, не жизющей никакого основанія гипотевой. Відь и по самому обычному взгляду каждое воспріятіе есть актъ души, есть ея реакція на вившнее воздайствіє: какъ же могли мы требовать, чтобы оно было чистой копіей вившнаго бытія? Въ воспріятін ны ставимъ свои ощущенія какъ визшнюю действительность: но гдъ же мы найдемъ въ природъ состоянія предмета, которыя вовсе не опредъявись бы природой этого предмета, а были точь

въ точь похожи на вившнюю причину, ихъ возбудившую? Что наши воспріятія совершенно похожи на вившнія вещи, -- это ни какъ не самов естественное, а скорве самое неввроятное изъ вськъ предположеній. Впрочень Берклей имфеть въ виду даже и не это предположение. Онъ береть дело еще проще: за внешния вещи онъ принимаеть тв самые предметы, которые мы видимъ, обоняемъ, осязвемъ и пр. т.-е. самыя явленія и доказываетъ, что они могуть быть только идеями. Здёсь его доказательства имеють конечно всякую силу, но такимъ путемъ нельзя пріобрівсть право отрицать существование даже и натеріальнаго бытія. Если бы матерія и существовала дайствительно, — вторгнуться въ наше совнаніе, одвиаться предметомъ воспріятія она бы все же не могла, Берилей и тогда не нашель бы ее тамъ. Тв или другія ивъ свойствъ матеріи могли бы сколько угодно походить на свойства явленія, и все же свойства явленія остались бы только нделми, Берклей и тогда ничего не нашель бы въ воспріятіи вромъ идей. Аргументація Берклея убъдительна для того, кто отожествияеть визшиня вещи съ явленнями, а не для того, кто смотрить на последнія какь на регультать взаннодействія души съ первыми.

Берилей не могъ не сознавать, что изъ анализа вившнихъ воспріятій можно ділать выводы въ ндеальности только - явле ній, а никакъ не той дъйствительности, какую предполагаетъ мыщленіе для обънсиенія явленій, а поэтому онъ и въ особенности Фихте прибъгали и въ другивъ соображениявъ для подтвержденія своей мысли. Они указывали на то, что дійствительность, предполагаемая нашею мыслію, все же есть только наша идея, стоитъ въ зависемости отъ нашихъ познавательным способноссей, не можеть быть мыслеме въ отвлечение оть этихъ способностейнир. под. Она только наша высль, говориль Фихте, хоть и необходиная имсль. Но вев соображенія подобняго рода докавывають или слишкомъ изло или несравненно много болже того, чтиъ жотять тв, ито приводить ихъ. Никто не сомиввается, что идея о вившней райствительности можеть существовать только въ напрой мысли и не можеть имъть ничавой независиностиоть этой имсан. Дъло идеть не объ этой идеъ, а о томъ, что подъ ней подразумивается, что она запиняеть собою для сознанія. Если же доказательство простирается и на самую вившиюю действительность, которая въ нашей мысли замвияется идеей, то съ его помощію межно докавать слишкомъ много. Тогда и высшій духъ и духи другихъ людей, бытіе которыхъ привнаваль Берклей; само абсолютное "я", въ которомъ компентрировалась основная мысль философіи Фихте; наконецъ психическія состоянія всёхъ людей, которыхъ не отрицали ни Берклей, ин Фихте, ин даже Юмъ,—все это сдёлается не боле какъ фикціей познавательной способности разсуждающаго о нихъ философа. Вёдь абсолютное "я", всё духи, всё психическія состоянія, переживаемыя ими, могутъ при научномъ разсмотрёніи ихъ философомъ быть для него единствению объектами его мысли, его идеями, не независивыми отъ познавательной способности его духа и пр. под. Подобные аргументы діалектическаго свойства производили обыкновенно много шуму, но виъ никогда не удавалось установить ни одной прочной истины.

Скептицизмъ повторяль съ различными варіаціями выводы метафизиковъ, которые говорели повидимому въ его пользу. Правда этимъ онъ не ограничивался. Но за исключениемъ взглядовъ, высказанныхъ въ восеннаднатомъ столътін Юмомъ и въ нашенъ Джономъ Стюартомъ Милленъ, о которыхъ ны скаженъ ниже, спептицизмъ не представилъ ничего заслуживающаго серіознаго вниманія. Чаще встрачающіеся въ наше время спептическіе взгляды очена не васки. Теперь сдалалось напримаръ ходячинъ противоположение между явленіями и сущностію. Явленія считають преднетонь точнаго знанія, сущность выдушною метафизиковъ. Если, думаютъ, исключить сущность, то останутся только явленія, исчевнеть всякій вопрось о вившней дійствительности и для оплосоение останется нивакого ийста.--Разсуждать о сущности мы теперь не станемъ: это повело бы насъ во иногимъ разнышленіямъ и далеко отвленио бы отъ нашего предмета. Предположивь, что и въ самонь дълв никакихъ сущностей изтъ и что все бытіе сполив исчерпыває тся чередой состояній, не въ ному или на въ чему не относящихся и никвиъ не переживаемыхъ: ужели въ самомъ дълв прекращается за тэмъ всякій вопрось о визніней дійствительности? Когда говорять о ней, разва имають въ виду одна нешмънные сушности вешей, а не вибеть и состоянія, которыя свр

переживають? Объ этихъ состояніяхъ правда дунають неодиваново: один признають ихъ сходными съ нашими психическиин состояніями, другіе считають ихъ разнообразными напряженіями такъ-называемыхъ физическихъ силь, иные наконецъ просто движеніями въ пространствъ, различающимися другь отъ друга своею скоростію и направленіемъ. Но какъ ни смотрять на нихъ, всегда за ними признаютъ важное значеніе. Не сущности вещей, а именно ихъ состоянія обывновенно считають условіємъ перемінь, происходящихъ въ нашемъ воспріятін; самыя сущности предполагаются только для объясненія состояній и безъ нихъ сдвлаются пустой и совершенно излишней гипотевой. Почему же думають, что отрицая сущности однажды на всегда покончили со всякой внешней, независимой отъ сознанія дъйствительностію? Здось мы вновь встрочаемся съ недоразумоніемъ, основаннымъ на многосмысленности термина "явленіе". Этотъ несчастный терминъ оказывается настоящимъ блуждающимъ огонькомъ, который, по извъстному повърью, сбиваетъ спутника съ прямой дороги и заставляетъ его блуждать не приближаясь въ цели. Мы видели, что явленіемъ называють предметъ, данный во вившнемъ воспріятіи, что этимъ же терминомъ навывають психическія событія въ отличіе отъ событій всякаго другаго рода. Теперь мы должны прибавить, что явленіями навываются также вообще событія жизни существа, въ какому бы роду они ни относились, -- одиналово состоянія чувствительности вакъ и всякаго рода другія состоянія. Терминомъ "явленіе" въ этомъ смысле навывается вся область смены въ противоположность тому всегда себъ равному и неизминному бытію, которое, по обывновенному представлению, лежить въ основания сивны состояній и объясняєть ес. Скептическій выводь держитоя единственно на этой иногосмысленности термина. Ставять своею цвлію донавать, что существують только явленія въ смысле предметовъ данныхъ въ сознанін, существующихъ только въ чувствительности; когде же для достиженія этой цели явленіе противополагають сущности какь пустой выдумкв метафизиновъ, слову "явленіе" придають другой спысль: нъ нему относять тогда всяную перемвну, всякое состояніе, которое только можно бы было назвать двёствительно существующимъ.

Другіе считають всякія разсужденія о вившней двиствительности безсмысленными на томъ основаніи, что она намъ не дана и не можетъ быть дана ни въ какомъ опытъ. Когда ссыдаются на такія основанія, им'вють въ виду конечно не вопросъ о самомъ существованіи визшней дзйствительности, а единственно попытки составить о ней ясное представление. Впрочемъ и въ этомъ последнемъ случав решительнаго скептическаго вывода оправдать нельзя. Онъ предполагаетъ заднюю мысль, что во всемъ нашемъ опытъ не найдется ни одного представленія, которое могло бы даже только указывать на то или другое свойство вившней действительности. Вся пракговорить въ пользу нашего права заключать отъ даннаго не только къ недамному, но и къ тому, что не можетъ быть дано ни въ каконъ опытъ. Въ каконъ тъ напримъръ данъ воиръ, колебаніями частицъ котораго оквики стараются объяснить явленія світа, теплоты и др.? Въ какомъ опыть могуть быть даны тв состоянія ившей планеты, которыя переживала она по гипотезамъ геологовъ въ туманной дали давно прошедшаго? Въ какомъ опытв могутъ быть даны историку прошедшія событія жизни человічества, въ существованіе которыхъ онъ върить однако также безусловно, какъ върить въ существование событий, переживаемыхъ имъ саминъ? Въ какоиъ опытв иометъ быть дано пространство четырехъ измъреній, о которомъ темъ не менее считають возможнымъ разсуждать нёкоторые изъ математиковъ? Дело вовсе не въ томъ, данъ или не данъ, можетъ или не можетъ быть данъ намъ мепосредственно предметъ, которымъ митересуется наша аюбознательность; дёло просто въ томъ, имжемъ ли мы достаточжыя причины привизть его существование и пригодими представленія для того, чтобы составить о немъ понятіе.

Быть можеть понажется страннымъ, если мы скаженъ, что всё взгляды, которые мы излагали доселё, несмотря на все несогласіе ихъ другь съ другомъ имъють одно общее основаніе; а между тёмъ эта мысль совершенно вёрная. Такъ какъ визшняя дъйствительность лежить за предълами личнаго совнанія, то из изолідованію ея, даже из убъжденію из самомъ ея существованіи вовое непридожимы тё пріемы, какими мользуется наука во всёхъ другихъ случанхъ. Это убъжденіе разділяется

одинаково и защитниками и противниками метафизики. Изъ него объясняются попытки метафизиковъ конструировать внашимою действительность изъ понятій или искать необычайныхъ средствъ для доказательства ся существованія. Изъ него же вытекаєть стремленіе скептиковъ отказать человеку во всякомъ праве разсуждать о ней. Не здёсь ли кроется причина всёхъ неудачъ въ разрёшеніи вопроса о внёшнемъ бытім? Что пріємы мысли необходимо изменяются смотря по различію предметовъ,—это конечно безспорно. Но не слишкомъ ли поспёшно предмоложили діаметральную противоположность въ способахъ рёшать вепросы о существованіи въ области явленія и въ области действительности?

Исходнымъ пунктомъ какой угодно науки служатъ тв предметы, какіе даны непосредственно. Задача науки-помять ихъ свойства и объяснить ихъ происхождение и перемъны въ нихъ происходящія. Для этой цали науки влассифицирують ихъ по группань, стараются опредвлить законы смёны ихъ состояній, проследить исторію ихъ до того момента, въ который онв застають ихъ. Эта задача такъ широка, что при ея ращении жеследователь не можетъ ограничиться констатированіемъ явленій, данныхъ ему непосредственно, и состояній, переживаемыхъ имъ лично. Мы уже указывали, что наука необходимо предподагаетъ существование многаго, что не только не дано изследователю, но и не можетъ быть дано ему ни въ какомъ опыть. На ченъ же основывается ся право въ этихъ случаяхъ? На одномъ общемъ основаніи, что безъ подобныхъ предположеній изследователь не пойметь и не объяснить того, что дано ему непосредственно. Безъ предположения предметовъ отъ него делевихъ, событій давно прошедшихъ, инъ никогда не испытанныхъ, онъ некогда не объяснить предметовъ и событий, ему непосредственно данныхъ. И если его выводъ сделанъ съ надлежащею строгостію и осторожностію, то онь оказывается также убъдительнымъ вакъ и дичный непосредственный опыть. И подобные выводы не составляють даже исключительной принадлежности начин; на томъ же общемъ основание они дълаются наждымъ и приводять нь такому же немреодолимому убъедению. Что сулисствуеть Англія, что въ ней соть цардонейть, что эть этомъ парламенть бывали и бывають пренія, вногда враждебныя нашему отечеству,-все это безспорная истина даже и для того, кто никогда не бываль въ Англін, никогда не посёщаль парламента и не слушаль парламентскихь преній; бна также для него безспорна, какъ безспорно существование той комнаты, въ которой онъ живеть, той одежды, которую онъ носить. Правда человыть вырить вы томы случай свидительству другихы людей. испытавшихъ лично все это. Но разсказанные ему факты не сдълались отъ того фантами ему непосредственно данными; непосредственно данными остаются для него единственно чужія рвчи, чужін записи, и его убъжденіе въ концо концовъ будетъ все же основываться на томъ, что этихъ рвчей, этихъ записей онъ не объяснить, если не предположить существованія того, что въ нихъ разсказывается. Почему же вопросъ о существованін или несущуствованіи вившней двиствительности не могь бы стать на подобную же ночву и разрашаться съ тою же степенью достовърности? Не есть ин вившиня дъйствительность таное же необходимое предположение для объяснения явления, кавъ и все то, что не дано намъ непосредственно, но твиъ не менъе неизбъжно нами предполагается?

Если всмотрёться въ это дело ближе, то окажется, что подобнымъ методомъ всегда польвовались и пользуются и именно для доказательства вижшней дъйствительности не только человъвъ въ своей обычной жизни, но и точная наука и философія и снептицивиъ. Когда я увъренъ, что существуетъ въ эту минуту комната, соседняя съ той, въ которой пишу и эти строки, то въ этомъ случат легко подумать, что втривя сторона моего убътденія простирается единственно на явленія, а никакъ не на вившнюю двиствительность. Что существуеть комната, теперь невоспринимаемая мною, - это, говорять, значить только, что я могу воспринять ее, если сдвляю нёкоторыя извёстныя мнё движенія, что она была бы уже и теперь предметомъ моего воспріятія, еслибы я существоваль въ некоторых вивестных меж условіямь, что она наконець и теперь составляєть уже предметъ военріятія, если какое-нибудь другое лицо находится въ этихъ условіяхъ. Но ное убъщеніе въ существованія вившияго бытія не ограничивается тами вещами, которыя называются неодущевленными. Хоть и теперь и не виму того или другаго изъ друвей своихъ, но убъщенъ, что онъ существуетъ въ данную

минуту или по крайней мърв существоваль въ промежутокъ между нашими последними свиданіями. То, что есть безспорно истиннаго въ этомъ убъждения, уже никакъ не ограничивается явленіями. Я правда убъждень, что при извъстныхь условіяхь въ моей чувствительности будетъ существовать или существоваль бы знакомый мит образь моего друга съ разнообразными другими ощущеніями, которыя обычно сопровождеють этоть образъ. Но мое убъждение простирается и далъе. Ученый, держащійся строгихъ выводовъ такъ-называемой точной науки; философъ, въ какому бы направленію онъ ни принадлежаль; всянаго рода скептикъ, включая сюда и позитивиста новаго вре-, мени, совершенно также какъ и человъкъ, придерживающійся ходячих взглядовъ на воспріятіе, - одинаково признають безспорнымъ, что существуетъ дъйствительно и независимо отъ ихъ совнанія т.-е. существуєть, како внюшняя для нись дюйствительность, рядъ психическихъ состояній того или другаго отдёльнаго отъ нихъ лица, существуетъ свиый этотъ рядъ, а не одно только ихъ представление о немъ. На чемъ же основывается это убъждение? Конечно на томъ же общемъ основани, которое предполагается при всяних наших заключеніях отъ даннаго нъ неданному. Каждый хорошо понимаеть, что отрицая существование независимыхъ отъ его сознанія состояній чувствительности другихъ лить, онъ решительно не объяснить многого изъ того, что онъ видить, слышить, осязаеть, т.-е. изъ того, что дано ему непоередственно. Сважутъ ли, что подобное знание относится исключительно въ бытію совершенно подобныхъ намъ существъ? Но в это было бы заключениемъ посижинымъ.

Психическія состоянія міра животных для каждаго изъ насъконечно представляють такую же вившиюю дъйствительность кажь и внутреннія состоянія другихь людей. А между тъмъ до убъжденія въ ихъ существованія ны доходимъ тъмъ же путемъ, какимъ убъждаемся во внутренней жизни другихъ людей. Въ саконь дълъ, въ чемъ состоятъ ближайшія основанія этой послъдней истины? Въ нашемъ воспріятіи дано наше собственное тъте; его разнообразные органы, движенія и изивненія самымъ тъснымъ образомъ связаны съ состояніями нашего сознанія: опредставими изибненія въ тълъ служать поводомъ къ извъстшымъ душевнымъ состояніямъ и сами въ свою очередь въ одно-

образной последовательности следують за этими последними состояніями. Кром'в нашего тела даны нам'в также въ воспріятія тъла другихъ людей съ подобными же органами, движеніями и измъненіями. Отсюда естественно мы приходимъ къ заключенію, что и измененія, наблюдаемыя нами во другихо телахо, тако же переплетены съ внутренними состояніями, какъ и изминенія происходящія въ нашень тель. Данныя намь въ воспріятін тель другихъ людей всегда безъ новлюченія испытывають рядь такихъ вамъненій, которыя вполнъ отвъчають нашему предположенію о твеной связи ихъ съ нвкоторой чередой исихическихъ состояній и на основаніи всёхъ извёстныхъ намъ законовъ и аналогій иначе объяснены быть не могутъ. Такъ наше убъядение воскодить на степень истины, которая гарантируется всвиъ нашимъ опытомъ, всемъ нашимъ знаніемъ. Но очевидно, и процессъ убъжденія нашего въ существованіи психической жизни у животныхъ идетъ путемъ очень сходнымъ съ тамъ, котфый мы только-что описали. Аналогія правда между нашимъ твломъ н твлами животныхъ даже высшихъ видовъ далеко не такая полная, какая между нашимъ тъломъ и тълами другихъ людей. Но и психическую жизнь мы приписываемъ животнымъ никакъ не тожественную съ нашею жизнію: мы не опускаемъ изъ виду, что она должна соотвътствовать ступени развитія ихъ физической организаціи, характеру тіх проявленій въ нхъ тілахъ, которыя въ человъческомъ мірт безспорно стоятъ въ связи съ извъстными психическими процессами. Внутри этихъ границъ заключеніе наше стоить на почвів достаточно твердой. Мы замізчаемь у животныхъ органы воспріятія, по своему устройству сходные съ подобными же органами человъческаго тала; мы внаемъ о существования у нихъ нервныхъ процессовъ подобныхъ тамъ, которые у человека служать условіями воспріятія; мы замечаемъ у животныхъ способность руководиться въ своихъ движеніяхъ не дъйствительными, а только предпологосимии, присречными свойствами вещей, спофобность обманывалься, способность шрать принимая игрушку не за то, что она есть дъйствительно; мы наблюдаемъ наконецъ въ нихъдвиженія и неманенія, которыя въ вналогическихъ случаяхъ въ человъческомъ тълъ обыкновенно сопровождають душевныя волченія и симну представленій. Если всего этого недостаточно для заключенія о существованія

психической жизни животныхъ, то наука должна отказаться отв • всянихъ выводовъ по аналогіи, какъ бы ни были многочисленны черты сходства и какъ бы ни были въски косвенныя подтвержденія вывода. Но когда отрицали въ міръ животномъ всяків следы исихической жизни, это делелось вовсе не вследстве относительной слабости основаній, которыя говорять въ ся польву. Отрицаніе отчасти опиралось на зарание составленныхъ, очень непрочныхъ теоріяхъ о духв, матеріи, ихъ взаимномъ отношенін и пр.; отчасти скрывало за собою задиюю мысль, будто онлософсива истина должна не объяснять только удовлетворительно известный рядь фактовь и не стоять только въ согласіи со всемъ существующимъ запасомъ знанія, а должна исплючать всякую вовможность представить дело иначе. Пусть представление, несогласное съ нею, не имъетъ за себя никакихъ фактическихъ основаній; пусть оно ведеть за собою цвлую массу самыхъ сложных в гипотевъ, саных произвольных предположеній. Но пова оно не сведено въ прямому абсурду, несогласная съ нимъ истина должна числиться въ одномъ рангв съ нимъ; выборъ между ними будеть вполне зависеть отъ какого-нибудь добавочнаго соображенія метафизическаго свойства. Едвали мы съумъемъ даже живо вообразить, сколько истинъ такъ-называемой точной науки должны бы были потерять право считаться истинами, если бы предоставить свободу противопоставлять имъ каное угодно представление дъла, лишь бы оно не было логической безсимслицей.

Не трудно предвидъть возражение, которое здъсь ожидаетъ насъ. Визшина дъйствительность, снажутъ намъ, которую легко доказать и которую безспорно предполагаютъ всъ, состоитъ единственно во визшихъ намъ психическихъ процессахъ. Но не выходя за предълы осторожнаго изслъдованія, мы имъемъ право предполагать подобные процессы только въ самой незначительной части визшинго бытія,—затымъ остается несравненно большая часть его, гдъ всякан попытка убъдиться во визший дъйствительности теряетъ твердую почву. Въ этомъ вазглядъ есть одна върнан мысль. Дъйствительно тамъ, гдъ мы имъемъ дъло съ психическими процессами, особенно гдъ эти процессы поставлены въ условія сходныя съ условіями нашей внутренней жизни, наука находится въ положеніи сравнительно очень бла-

гопріятномъ. Но въ чемъ закиючаются превмущества этого подоженія? Въ томъ ди, что вижшийе намъ психическіе процессы. твенве связаны съ нами, чвиъ процессы какого бы то ни было другаго рода, что ны можемъ какимъ-нибудь способомъ болве непосредственно соприкасаться съ ними? Вовсе изтъ. Они такое же вижшиее для насъбытие какъ и всякое другое состояние дъйствительности. Вся трудность перехода отъ данваго въ нашенъ сознанів въ тому, что лежить за его преділами, здісь существуетъ ровно столько же, сколько и въ каждомъ другомъ случав. Сравнительная легкость изследованія чужих поихических процессовъ зависитъ единственно отъ того, что им не затрудняемся составить представление о нихъ, и это представление предваряеть даже изследование. Отсюда происходить, что процессъ убъжденія въ ихъ дъйствительности совпадаеть съ процессомъ убъжденія въ ихъ сходствів съ нашими собственными внутренними состояніями. Въ другихъ случаяхъ этого можеть и не быть. Убъяденіе въ существованів навівстных состояній ножетъ и не соединяться съ совершенно отчетинвымъ представаеніемъ о нихъ. Но отъ этого оно не сдълвется дёломъ невовможнымъ, не потернетъ всякой аналогіи съ нашимъ убъяденісмъ въ существовании состояний, очевидно сходныхъ съ нашими собственными состояніями. Взглянемъ на дело безъ всявихъ предввятыхъ мыслей. Предъ нами съ одной стороны психические процессы, непосредственно не переживаемые нами самими, съ другой такъ-называемая неодушевленная природа: и первые и последняя одинаково вижшим нашему совнанию, одинаково стоятъ съ нами накъ и другъ съ другомъ во внутренией связи, однимъ и темъ способомъ заявляють намъ о своемъ бытии. Вероятно ли, чтобы существование первыхъ было для насъ безспорною и почти непосредственно очевидною истиною, тогда какъ существованіе последней было предположеніемъ самымъ темнымъ и спорнымъ? Сейчасъ мы увидимъ, что такой противоположности и на самомъ дълв вовсе нътъ.

Когда мы слышимъ, что одни и тъ же лица высказываютъ съ одной стороны убъждение въ существовании только явлений, однихъ только явлений, съ другой открыто признаютъ теорию Дарвина въ самомъ последовательномъ ея развити, ужели не овладъваетъ нами мучительное сознание, что лежитъ какое-то странное тяжелое недоразумъніе въ скептическихъ взглядахъ новаго времени? Какъ можно въ одно и тоже время и утверждать, что все существующее дано только въ актакъ созманія или чувствительности, и въ тоже время върить, что эти самые акты чувствительности по своему бытію обусловлены безконечно продолжительнымъ процессомъ, который совершился безъ нихъ и задолго до нихъ, былъ причиною ихъ самихъ?

Впроченъ для насъ даже нътъ никакой необходимости заглядывать въ тьму минувшихъ въковъ и разръщеніе вопроса о вижшией действительности ставить въ зависимость отъ неустановившихся еще окончательно гипотерь относительно процесса мірообразованія. Для насъ совершенно достаточно припомнить, что рядъ1психическихъ состояній каждаго человъка обусловленъ съ самыхъ разнообразныхъ сторонъ. Онъ имветь во первыхъ начало, до котораго не существовало явленій этого ряда, и его начало по тому закону, безъ котораго не возможно някакое научное масладованіе, предполагаеть рядь предшествующихь ому состояній какъ условій его возникновенія. Онъ во вторыхъ не мепрерывенъ: его теченіе прерываемо болье или менье продолжительными промежутками, которые мы незываемъ состояніями сна, и всякое возникновеніе сознанія послів перерывовъ по тому же неизбъжному закону причинности должно имъть свои условія, которыя опять необходимо будуть лежать за предвлаин этого сознанія. Въ самомъ теченіи своемъ наконецъ онъ также обусловленъ визшними ему состояніями: каждое новое воспріятіе никакъ не объясняется изъ предшествующихъ ему психическихъ состояній того же ряда, оно предполагаетъ какіято добавочныя условія. Самый поверхностный опыть убъждаеть насъ, что каждый изъ насъ переживаетъ миого такихъ психическихъ актовъ, которые никакъ не связаны съ подобными же состояніями другихъ чувствующихъ существъ; да и тамъ, гдв пенхическія состоянія одного лица оказываются въ числь условій подобныхъ же состояній другаго, они никогда не составляють условій единственныхъ, всегда предполагаютъ множество другихъ, всегда оказываются условіями отдаленными, действіе которыхъ посредствуется цёлынъ рядонъ пронежуточныхъ процессовъ. Предположемъ же теперь, что кроив психическихъ сосостяній людей и животныхъ все остальное относится въ обла-

сти явленій. Мы увидимъ себя вынужденными смотръть на явленія какъ на важивищія условія, съ которыми связаны по закону причинности событія личной психической жизни важдаго изъ насъ. Но вдвсь мы тотчасъ же встрвчаемся съ такимъ затрудненіемъ, котораго навърное непобъдить никакая теорія. Оказывается, что явленіе т.-е. почто не существующее дойствительно, а лишь замвняющее двиствительность для сознанія, простой привракъ, только для насъ принимающій видъ дійствительности, стоить въ реальной связи съ фантической действительностію, даже служить ен условіемь. Признать это возможнымь-это въ сущности значило бы тоже самое, какъ если-бы кто нибудь призналь возможнымъ, что образъ, созданный воображеніемъ того или другаго лица, могь самостоятельно, отдёльно отъ акта, въ которомъ онъ существуетъ, стоять во взаимодъйствіп съ вавшними фактами, обусловливаетъ ихъ. Для нашей личной жизни различіе между явленіемъ и произвольнымъ образомъ воображенія конечно огромнов, но оба они совершенно тожественны въ томъ отношении, что существуютъ только въ нашей чувствительности и для этой чувствительности. Реальная связь между явленіемъ и дъйствительнымъ фактомъ не представляется странной только потому, что последній вакъ и первое привыкли называть однимъ и темъ же терминомъ "явлене", но отъ этого опи на дълв не сдълались величинами соизмъримыми, невозножное взаимодъйствіе между ними не стало возножнымъ. Но пусть оно будеть возможно. Затрудненія здёсь не оканчиваются.

Явилось, положимъ, то или другое частное сознане или произошла въ немъ та или другая перемъна. Если мы не хотимъ отрицать законосообразности бытія и поколебать этимъ всю науку, мы должны предположить, что былъ данъ, существовалъ въ наличности извъстный рядъ предшествующихъ условій. Гдъ же искать его наличнаго бытія? Я вижу эту бумагу, которай лежитъ передо мною. Наука завъряетъ меня, что процессами, предшествующими акту видънія, должны быть колебанія эенра, распространяющінся отъ извъстнаго предмета до моего органа врънія, затъмъ извъстные процессы, совершающіеся въ самомъ органъ, въ глазномъ нервъ и центральномъ органъ моей нервной системы. Гдъ же всъ эти процессы? Внъшней дъйствительности, въ поторой можно бы было предположить процессы, совершение сходние съ втими или только! въ самой отделениой стенени вохоміс на шихъ, ийтъ. Явленій также ийтъ и не было; не было понечного разумнаго существа, которое видъло бы или осязало бы колебанін вопра, процессы въ мосив глазв и нервной системъ, предшествовавніе акту мосго видъніи. Никакихъ! такимъ образомъ условій поихическаго анта на дълу не существовало: актъ совершился безъ нихъ. Тоже слъдуєть сказатъ! о всёхъ ночти условіяхъ накъ возникновеніи наждаго личнаго созманія такъ и размообразвымь его модивинацій: Только случайно и то якив и висторая совершенно ничтомнам часть ихъ! бывають дамы: въ начествъ явленій. И если за билісив явленій! изтъ другаго бытія, то всё эти условія визвергаются въ бездку! небытів: на перекоръ всёмъ вынодамъ наути.

Тоже самее, ту же невозможность согласать отрицание вибитней двистритемьности съ убъждениемъ въ общей законосообразности бытія мы увидинь, всян обратинся къ связи явленій другь съ другомъ. Вовиемъ примёръ. Я открыль форточку въ окив; заперъ комноту и ущелъ; затъкъ ворочившись напель на окив BRILIN BOZES; SHEER, TTO BO BUCME MOOFO OTCYTCTEIN INCAS CHEES. я уверень, что напли воды на ский суль результать упавшихь чревъ соргку на окно и расталницить здёсь спекинонь. Если я " знам, что паденіе сийминокъ на отно и ихъ талиїє здись никто наблюдать не могъ, то мив по необходимости приходится выб: рать одно жет двухъ: или признать, что нашин воды инились: безъ всяких предшествующих имъ условій, или искать этихъч у словій во вижнисй, невависямой оть чувствующих субъентовъ дъйствительности, т.-е. предположить вившніе факты, которыхъ по червиней имричению и порядонь собливтетновали бы воспрія-TIMES HAZONIA CHBIS DE ORBO, TARBIR ETO HOR HEBUTHOR TEMUC" ратура и пр. под. Вто даеть себи труда вообразить какое без-ROMBTHOS ROLLIGGTBO OBETOR'S YCHOLESBIO H YCHOLESBCTE DTE H& GASCHERSHOOTH TYBETHYDHINES CYGSERTORS, TOT'S JETRO' IDEA ... станить себь, ополько перерывовь должно бы было существо! вать въ законосообразненъ течены жизни природы; будь оны! единственно только авленівна въ совнавін чуветнующихът субъектовь. Всин причинную свять неделій обынновенно жы принисывыемъ предметамъзвиднямив, ославениять и пр.; тое самымъ / явденіямъ, то это потому, что говоримъ явыкомъ непосредственнаго совнанія, для котораго явленія отомествляются съ вибшними вещами. Стоятъ только хоть на минуту стать на другую точку врънія и тотчасъ же окажется необходимымъ перемести связь фактовъ на дъйствительность, стоящую повади явленій, и ея область, безспорная для насъ, совпадетъ съ той областію, гдъ мы признаемъ господство закона причимности, т.-е. съ цълой областію науки.

Въ новое время явилась попытка согласить убъщение въ законосообразности природы съ отринанісиъ реальности такъ-называемой неодушевленной природы. Она прянадлежить мовойному Джону Стюврту Минию, имя которыго достаточно ручается за то, что его взглядъ вполнё исчернываетъ взятую имъ на себя задачу. Но и возграние Милля не дветь никакой працкой опоры скептицизму и не представляеть даже чего нибудь существенно новаго. Основная имель его теорін состонть въ темъ, что законосообразность природы есть не что иное какъ законосообразность въ порядки нашихъ воспріятій; она нивакъ не требуеть дъйствительной непрерывной последовательности сактовъ другь за другомъ, а требуеть только признанія условной возможности воспріятія ихънами. Я напринарь зажегь ламну, оставиль ее въ запертой комнать и затамъ спустя накоторое время нашель, что въ ней уже нать керасина, а огонь потухъ. Привнать онациеские законы, которые объясняють ощущение темноты при вторичномъ появленіи мосмъ въ коммать,-это, по вегляду Миллю, еще никакъ не значитъ привнать, что совершился дъйствительно рядъ процессовъ, последовательно запончившихся сактомъ, навъстнымъ инъ какъ потухание ламны. Законы не будуть нарущены, если ны отвергнень вившнюю двиствительность этихъ процессовъ и будемъ утверждеть только, что им моми бы получать соответствующія законамъ воспріятія, будь въ свое вреня даны некоторыя дополнительныя ощущенія (невъстисе подожение и состояние монкъ органовъ, извъстиный рядъ движеній моего тала и пр. под.). Вся природа ва ея настоящемъ. прощедшенъ и будущемъ, выражаясь терминологіей Милли, есть только "возножности ощущенія", которыя двисются двиствительными одуденіями, какъ скоро даны ифкоторыя добавочныя условія (прещиущественно органическія ощущенія изв'ястнаго

реда). Въ обывноменной рачи им называемъ везможнами даже и такія ощущенія, которыхъмы не мелучинь персийнивъ только свое мъсто или положеніе свешкъ органовъ; чтобы нивть ихъ, для этого требуется валая вибудь персийна въ самень объекть, въ томъ, что называемъ мы природой. Въ отличіе отъ втихъ случайныхъ возможностей Миллъ масываетъ природу "постоянными возможностими ощущеній". Онъ увърень, что если наждый канъ слідуетъ анализируетъ свою увъренность въ бытім природы, онъ ревно ничего не найдетъ въ ней кромъ въры въ эти "постоянныя возможности ощущеній", и наукъ нітъ имканой нужды предполягать что нибудь беліс.

При оплик выгинда Минли прежде всего бросается на глаза самая постановка вопроса о визинемъ быти, которая привава. его въ его теорів. Діло ндевъ у вего оченидно не о томи, наки весто естествениве, болже согласно съ аналогическими случании объяснить фанть запонесообразности такъ-называемой неодушарленной прероды: Миль задается другим вопросомь: накъ OGENORIES STOTE CARTE, as appearonation coomerememorylogical enterнемы воспрівнію дийоновинельности. Рішительный противнить цета-**ФИЗИЧЕСКИХЪ СПОТЕМЪ СЕМЪ ПРИБЕТЪ ВЪ ВТЕМЪ СЛУЧАВ КЪ ИРІСМУ.** поторый не радво прантиневался метаензиками. Какъ скоро-Миль оталь на такую фонку врзнія, у него тотчась же, кагь это не радно бывало инсэ истаонанными, явились дви разныя нарки въ опредълени силы доказательство, одна-для одной:подовивы вийшней действительности, для психических в состояній. перешиваемыхъ другими видьми, -- другая для другой ся половины, которую насывають неодушевиеной природей. Миллы прививоть отпоствовано состояній сознанія вижницию сму чувотвующих существи; онь признаеть даже, что основания, на поторых энираоговного ублидение, такъ свавны какъножеть лольке желеть ниука. Здйсь ны жейень, но его ничнію, к выводъ и его повърку,--движене иможе снику вверхъ отъ оснтожь ка выводу и сверхувания отъ вывода къ фантанъ; заклю-THE OTE SERVE HOMENTOCKERS ABREME OF HAMMEN'S PERSON'S HE CORзів нхъ со другин севроне, ны аблоно : заключеню ось озичесь иъ об общенио; наблюдая ватимь въ другимь палань явленін, щодтнорищающинаму мыскь, на получесть поворну сворго вигода. Все вча бевопорна пропрасных соображения достойных автора 450

знаменитой Логиии. Но ваке могь незачетить Минлы, что доказатольства существованія второй половины вибшлей дойствитольности могутв сделеться сонершенией излісй вывода, котерый онь призналь возможно севершеннымь? Для этого нужно только ваять исихические состояния не по жиз специонческому кырактеру, а просто въ начествъ безопоримите ожитовъ извъстнаго реда. И икоторум однообранию последовательность ножие подмечеть и между ними. Мы вамъчаемъ напринъръ свиьную степень раздраженія извістивго дида и мы увірены, что этоть фанть не одимень, что существовали непріятими ощущенія, возбудившін это раздраженіе; мы увірены также въ упадкі психической ділтельности, который должень неступить волже за синьнымъ раздраженість. Мы соединисть такить образонь одне состояне съ двумя другими на основания закона причиности, и эта свизьостается во взякомъ случав несомнямном, котя бы после больеточного ивсемления мы и сочие нужными нежду этими фолтами вставить изсколько иромежуточных взеньевв. Мита тепери наблюдатель говорить о последовательной сибпентивы въ другомъ субъектъ, что будеть опъ разумить подъ законовъ ихъ связи? Будеть ин онь имета нь виду закона сифны действи-TORINGEN COOLITIE BEEN TORING CORNORS HOSENDERHEIMS (LEE HOPO SEблюденій надь напаненіями. Въ тель равдраженного человекь? Закожь вы этомы олучай, и ио ветляду Милли будеты означать иного болбо последовательности восможных для виблюдателя изивненій; онъ будеть: требевать признинія: рида. Окитовъ, негорые нь везножнести тельно, в и на деле опенили бы други дружи Возвиемы темерь другойщимира: Предволожиць, что виснибудь пореживаеть то мучительное чуменно, которое называоть опринения выльной зуброй боли Миненвень, что оне имъсть овосо причиной изивотими изивнениява зубе и изиветное опечение вубиало нерва и момети мийти селемв, мусти в отделеннымы, помитирочность уподолжение чества спами Этипричимы и поопрости соботия политии впиранени, по волицу Мик-AN ALBERTAND OF SOME O Въстима наибиона из опраниней. Однано оринина отружа: съ предпесия инвит. Въ обонка покодиния пунктова для ваблюдаевая служити оббинісуприцинаваное имы ознивыскими, дамес событів одного и тего же реді, одиненоводиснивчесное состояніс.

Ви обонка и на одновна и тома песопонини законосообразности бания она предполагость связалобытия об другини. Понему же -онь делжень дунать, что причимая свивь, которая въ одномъ одучет причистся дійствительною щослідовательностію одного опстояния за другины, вы другомы будеты носледовательностью возможныхъ съ его стороны восмріний? Если изъ запан жере-MERSCHEZE SHE COMME SOCTOSHIË CE STO TELONE OHE DERSOUGETE нь свин подобльних же состояній съдругими тіломи, не имбеть ми онь почно такого (же права же фактического буществованія условій и результатовъ одних вобытій закинчать въ овитиче--спону существования условій и ревультатов'я соблітій других совершенно сходных со первыми, подчиненных одному и тому же закону причинеости? И но каному праву онъ будеть толноветь этоть зеконь однев разь вы одномы спысль, другой --- въ другомъ? Но навъ скоро сдваветь онъ совершение естественное предположение, что въ обежть случаяхь единакове существуеть - овитическая последовательность действительных в событій, онъ worden be hablers, and er honomid propo hochielored объясняются ча бевчисленные случан, тав рядь причинь и по сябдствій торо шле другаго психическаго состоянія ни въ какомъ оссивние дамы не быль, а между томь само психическое состоямів несомивнию в уществовало наи существуеть. Здёсь на нивень такой же выводь вворкь и внивь, оть обитовь нь положению и отъ положения из обичень, ночорый, но ветинду Милян, не оставлеть желать ничего болбо.

Прівив, моторий: употребинеть Миль при отринаніи неодушемленной природы, еслиби опо было запонеть, должень бы
быль приводить оплесова то санкий страннико вківодамь. Зажоп і природы Милла препрацаєть нь законкі ниших ощущешій; сь тімы жа правона онга мога бы превратить запонкі нашикъ ощущеній на законкі своих судиновичных ощущеній.
Пусть за законкі своих судиновичных ощущеній.
Пусть за законкі своих за законкі тіми других запонкі на
по сходныя: ст чових, шусть каний тіми других законкій ва этих тівшекъ зарги объемпачення своин нача объему рединацій состояніяшекъ зарги объемпачення своинній: Еслицопучнать всевозмежани предположенія, развів мольні будеть предположить, что
нео даканнійшее обраничнастей позновностію для меня при тівностоямих дополинтованих условінах зоспранить рада нам'яне-

ній внутри отихь таль и преийуществонно въ ихъ нервией системъ? Если выводь отъ одинкъ случаєвь из сподчинь друшны признань недестаточнымъ для: убряденія въ бытія такъ-называемой неодушевленной природи, — не сдільстен онь достаточнымъ, погда будемъ разсумдать о пенхичесникъ состоянінкъ, нереживаемыхъ не нами самим.

. Но важите воего то, что сакть законососбразности быти остается несоединивым и съ теорісй Милля какъ и со всявой другой, отрицающей неодушевленную природу. Вы различные моменты своей жизни ны нивемъ веодинаковым вовпріятія. Добавочных органическіх условія въ безчисленность множестро та-REXT CAVABORD HACTOADRO TOMOUTBERNEL, TOWNS HAND CAMERY нельзя объяснить этого различія. Вършть въ законосообразность природы виачить върить, что одинь иоменть веспріятія ченьнибудь отличался отъ другого, что будь тоже самое въ однив моментъ, что и нъ другой, месбходимо последовало бы и тоже воспріжтів. Этого неивбъинато отанчів не существуєть и по теорін Мидда. Все различіє между разными мементами воспріятія ов его точни врзнія сводится нь одной мысли: при напоторыхь доподнительныхъ ощущеніяхъ ны могли бы воспринять рядъ предшествующих извъстиону воспріятию изивненій и эти веодинаковыя возножности отличають этогь моменть отъ другага. Но эти возможности въ миллонекъ слунаевъ остаются несеуществимыми, если онъ не имъють ципакой опоры вовсе и не осуществились въ насъ: онь совершенное ничго, чистое небытие; дъйствительныя условія различныхь воспріятій дёлаютея не сходными только для насъ, в одинаковыми сами въ себи, вполив и безусловно. Если темъ не менъе Милль находить возмежнымъ говорить о започеобранности онгущений, то только потему, что ссылаясь на свои простояныя возножности ощущений, онъ невольно подравумавають подъ ними что-то дайствительное, опособное видопримнять существующія условія, инть и изимняться бевъ воянаго отношения нь чувонвующему субвенту.

Беријей диденвель на овое времи болте медежное оредство противать протинорачій, свиденных оз отриценісми пака-мазивесной пеодущевленной природы. Она думель, что вејеній пыхь, Болество посываєть нема воспріятія видиних процество, сладуя при этома одному илену и одника и така не законема.

Гипотева совершенно метамизического характера. Въ ней предпелагается, даже возводится на степень естественнаго порядка рядъ презвычайнихъ, необынновенныхъ дъйствій Вожества, непрерывнее чудо, и все это единственно для того, чтобы избъгнуть самаго ближайшаго, естественнаго объяснения фактовъ. Чте было бы съ наукой, еслибы ученые во всехъ случаяхъ, где имъ не правится то или другое объяснение, считали себя въ правъ противопоставлять ему мысль о всемогущества божественномъ? Но главное. затруднение даже и не въ этомъ. Тъ акты божественной воли, при номощи поторыхъ хотять объяснить наше воспріятіс, были бы вее же действительными фактами, вившнею намъ действительностію. Они должны бы и отличаться другь отъ друга для того, чтобы изъ нихъ можно было объяснить различіе самыхъ воспріятій. Они стояли бы въ необходимой связи съ соверцанісив природы, существующимъ въ мысли божественной. Эти разнообраеныя действія Божества на насъ, это созерцаніе Божествомъ міроваго порядка со всеми изивненіями, въ немъ происходящими, были бы именно тою самою вившнею двйствительностію, которая отражается въ нашемъ воспріятіи. Веглядъ на нее правда существенно отличался бы отъ взгляда, оспориваемаго Берглеенъ и Милленъ. Но чвиъ отличался бы? По одному врганду признается вившиня двиствительность, стоящая въ непосредственной связи съ нами и затвиъ осторожно ставится вопросы: чень же могла бы быть эта действительность, н отвъта на этотъ вопросъ изследователь ожидаетъ отъ тщательных научных анализовь всего даннаго непосредственно. По другому вышяду этотъ посявдній вопрось рашвется одникь разомъ понцио всякихъ указаній опыта и наперекоръ всёмъ нэвъстных аналогіямъ. Выборъ между двуни подобными возэрживии сдълеть иструдно.

Есть точна эрвнія, съ поторой все сказанное нами о визшней двистиплимести терметъ всякое значеніе. Эта точка зрвнія указана была Юмомъ. Наша увъренность въ существованіи невависниаго отъ нашей чувствительности бытія сводится къ убъмденію въ законосообразности природы. Заподозримъ мы сактъ причинной связи между вещами, усумнимся въ его всеобщемъ значеніи, и тогда вопросъ о бытія вив насъ или долженъ искать мажихъ-нибудь исилючительныхъ методовъ изследованія или счи-

таться пробленной въчно неразрышниой. Сосредоточних всв свои возраженія противь оклосовін не вивливь причинней связи, Юмъ рашительнае чамъ вно-нибудь другой выдвинуль вопресъ о последнихъ посылкахъ облосооского обенія, -- вопрось, когорый и досель остается безъ точнаго ответа. Кана ни печально для ондосовін это посладнов обстоятельство, не проувеличняєть его вначение въ ращени споровъ о внашленъ быти не сладуетъ. Сомевніе въ законосообравности бытія двиствительно лишаєть твердой почвы при изследованів внашлей действительности, но оно вибств съ твиъ разрущаетъ всякое внаше -- не тольке то, какимъ пользуемся мы въ обыденной жизни, по и то, напого ищеть такъ-называемая точная маука. Пона теорія виамія не сказала своего последияго слова, ондоровін можеть довольствоваться убъяденіемъ, что признаніе бытія независимаго отъ нашей чувствительности неразрывно овявано со всамъ машинъ знаніемъ, такъ что усументься въ первомъ вначить отвергнуть последнее во всей его пелости.

И такъ не явленіе только, но и дъйствительность, не дъйствительность только внутренняя, непосредственно переживаемся нами, но и дъйствительность вижиняя, лежещая въ основани міра явленій, составляєть такую точную истичу, какая полько доступна наукъ въ ся настоящемъ положеніи. Предметь енлосооскаго знанія стоить на почръ столь же твердой накъ и предметь всякой другой науки. Не чуждаться другь друга, не поддерживать взаниными пререканіями искусственным претрады, ившающія тъсному общенію, а развиваться въ самомъ тъсномъ внутреннемъ общеніи, должно быть задачей оплосовія сь одной стороны и такъ-называемой точной науки съ другой. Но понечно для достиженія этой пъли той и другой необколимо поступиться нъкоторыми пріобрътенными называни—первой преимущественно надвікомъ къ слишкомъ посижникьмъ утвержденіямъ, послъдней — къ слишкомъ посижнинымъ отрименямъ.

M. KAPRHCRIE.

A CONTRACTOR OF SECURITION OF SECURITIONS

# СЛОВО

ЛРИ ДОГРИБИНИ ПРОФЕССОРА/МООКОВСКАРО УНИВЕРСИТЕТА
ПОРОПРИ ЛЕОНТЪВВИЧА КАРАСКВИЧА \*).

Носпинать, возлюбленный собрать нашь, поспышиль ты отъ насъ съ муже сеся вемия, несянданно-рано оставивъ всв зенные, однако юкищенные, союзы любин-семейства, родства, учительства, томврищества. Для чеби санаго, для твоей души, надвенся, это есть пріобратеніе, по впостольскому слову: мню еже жити, Христось, и еже умреты, приобратыве; но для оставленных тобою это есть гервиан потери. Уснышь боланующее о тебя слово, но да не приножеть оно тебе болючи така, где несть больсть, ни печаль, ни воздъедрије, по можень бесконечнал. Услышь же это слово за тыва, чтобы и твря душа мирно познача, что собользнующая любовь исимиванно испраниваеть твойив приснымь неложное ттьшенію отъ оджаво ногивного Утынителя, Духа Божія, Духа жобые Отда Небесного, отъ которыто всякое отчество на небеси и не вемни именуется и велини присная инборь печитавется, соверпристом и утрорждовтен, не сметри даже на прехождение земныхъ ея образовъ. Такимъ свышнимъ утъщениемъ да будетъ утвищена винерими муже нес; нежем минумия мужей! На не останутся н дети бесь чибын и непечение отеческого. -- да скажется инъ сло-

<sup>19)</sup> Оказано въ Университетской перкан просессоронъ богослови протогерески: И. А. Сергіссокий заруч 71 для 1878 г.

вомъ и истиною Христовою: не оставлю вась сиры; ангелы ваши хранители вину видять лице Отца Моего Небеснаго; и Азъ буду съ вами во вся дни!

По истинъ, въ благословенномъ царствъ Отца и Сына и Св. Духа неисчерпаемое богатство всякаго утъщенія въ находящихъ намъ скорбяхъ, лишеніяхъ, смущеніяхъ.

Нѣтъ скорби, иѣтъ лишенія, превосходящаго богатство Божественнаго утѣшенія, только бы скорбящіе не завлючали сердца своего ключомъ безнадемности или ропота, не зажимали руки своей свлою сопротивленія пріятію дара Божія. Если же иѣтъ, то прилучится ли идти по морю скорби въ самое бурное время, или же пройти даже сквозь огненную пещь, седмирицею разменную: воззоли ко Госноду, и рука Господня воддержить и бурю утишитъ; воскликни къ Богу Спасителю, и облако росы благодатной покроетъ и спасетъ.

По преимуществу за двтей сироть да не будеть смущенія: самъ Отецъ Небесный есть отецъ ихъ, который благь какъ никакой земной отецъ, и еще паче всахъ премудръ и всемогущъ. Только оставите дотей приходити къ Нему, въ Его цериви, въ Его таниствахъ, въ ученія закону Господию, и небраните имъ, отстраняйте препятствія со стороны злыхъ силъ врка сего. Когда датей приводять въ Господу, Господь обнимаеть имъ, и возможь руки своя благословалеть всячеснить благословения.

Что теперь скажу соторарищамъ почившаю, и сладственно что скажу самому себф? Скажу за также слово утажения? Но остра ли наша скорбь, чтобы было нотребно умягчать ее? — Оснотрямся. На поприца менфе года им принуждени теперь считать шестой гробъ са жертнами нав нашего невеликаго пруга-Это уже слишковъ, много: надлежало бы скорбать намъ острою скорбио и за другихъ и за самихъ себя; инится ангелу смерти повельно ходить среди насъ. Ради чего и за что? — Смерто оброку грасо, говорить слово Боже. Внижнемъ въ себя при этомъ грозномъ, словф.

О починших ваших братіях да не деренент и немысанть что-либо въ осужденіе. Господь запрещесть "Думесте ли вы говорить Онъ, что тъ осьинадцать человънъ, на которыхъ упала башия Силовиская и добила ихъ, виновите были прочить живущихъ въ Герусалинъ? Натъ, грагорю вашь". Но поныснивь е

себъ при слъдующихъ затъмъ словахъ Господа: "если не покаетесь, всъ также потерпите" (Лук. XIII, 4, 5). Въ этихъ словахъ великое намъ назиданіе; и если примемъ назиданіе, то будетъ и утъщеніе.

Слова Господа показывають, что упредившіе насъ въ смерти умерли какъ бы ради насъ еще остающихся на жизненномъ пути,—радијнашего вразумленія, чтобы смерть не застигла насъ неготовыми. Въ семъ смысля наши сотоварищи умерли за насъ. Не веливая ли это жартва, и шеужели это напрасная жертва? Вразумимъ самихъ себя, чтобъ нашъ граховный долгъ, нашъ смертный оброкъ очищать, по милосердію Господа, подъзуясь временемъ поканнія; и жизнь нашу сохранять и утверждать пріобщеніемъ Божественной жизни въ непостижимомъ таинствъ пріобщенія Тала и Крови Христовой, дабы оброку смертному противопоставлять залогъ жизни въчной послъ самой смерти.

Да помыслять обо всемь этомъ и добрые ученики почившихъ учителей, къ высшему своему научению. Изъ гробовъ своихъ вакъ бы съ возвышеннъйшихъ каседръ, почивше учатъ васъ высочайшей истинъ жизни, чтобъ вы не могли сказать имъ на судъ Божіемъ: "а вы насъ этому не учили".

Память же почившихъ почтимъ съ благодареніемъ, и паче всякихъ вившнихъ знаковъ сочувствія преходящихъ, увядающихъ, почтимъ живою теплою молитвою о въчномъ блаженномъ упокоевіи душъ ихъ.

Покой Господи и душу новопреставленнаго раба твоего, брата нашего Пореирія, усопшаго въ въръ и въ благочестів, съ христіанскимъ покаяніемъ и со Христовымъ напутіемъ въ жизнь въчную. Аминь.

The control of the co

От тем по поможения выправления в поставления в постав

## CIOBO

ПРИ ГРОБЪ ВНЯЗЯ ВЛАДИМІРА АЛЕКСАНДРОВИЧА ЧЕРКАССКАГО \*).

Грядет часъ, въ онь же ест сущи во гробъхъ услишать гласъ Сина Божъв, и изидутъ сотворши благая въ воскрешени живота. Тови. V. 28. 29.

Много уже гласовъ человъческихъ шло отъ насъ въ сему гробу, прежде чвиъ сей гробъ пришелъ въ намъ. То были гласы пробуждающіе славу жизни почившаго, но немогущіе пробудить славную жизнь сущую во гробъ. Но, братіе, грядетъ часъ, въ онь же вси сушіи во гробъхъ услышать гласъ Сына Божія, и изыдуть сотворшіи благая въ воскрешеніе живота:—единый всесильный и преславный гласъ, отъ котораго воистину пробудится славная жизнь, и возстанетъ изъ гроба какъ въчная жизнь славы въчной!

Когда слышимъ еще не самый сей Божественный гласъ, но тольно какъ бы некоторый отзвукъ его, доходящій до насъ изъ глубины грядущей вечности; то и при этомъ одномъ слухе о масъ Сына Божія, онъ какъ громъ небесный поврываетъ собою всё гласы земные, и всё они — какъ бы ихъ нетъ; или лучше, всё они сами должны смолкнуть въ немотствованіи страха и

<sup>&</sup>quot;) Говоронное въ церкви Московскаге университета просессоронъ богослеви протојерскиъ Н. ▲ · Сергјевскимъ марта 15 дня 1878 г.

трепота. Да молчить вания млоть человича, и да стоите систам хомь и троненсом, инчиске земное то собь да поминадене, — отто служа в маст прошикая всем спасто сружи из сайому гизецтву дущему градеть чась, егде марты усличать власт Синал Боргар и усличаемия опомуть (Токи. V. 26).

Первые христане действительно всею силою духа, со вобить внутренцейнимъ вниманість прислупивались на слуку гласні Госнодня, и: отв. того: этоти: слукъ сетественно: бийъ слишена для никъ отопы явственно; что виз въ френета представищось близинъ самое принествіе Госнода: близ ссти, при дворемі При тапона настроеній перваго христівмскаго общества, ский Аностоль: Христовы принуждени были умерять наприженіе духа: присхунивальнивися молиме сы, броміс, о принесталізатово замено Лисуса Христа, не споре подоценняє, сень: би мой на пріності, пока не придови принуждения (В Осесал. П. 14-3).

Но не наступавти леньнай это времи отступления, предвастинам дни велинаго? Не уменьнается два верен отступления, предвастинам не умножаются да перона в баретий? Не поврывается на свате и Истания облинам и вичем, гонавыми бурею пой два вогорой по Аностолу, приготонием править вачной тыпы, и селейной сперти, в котором однаме темерь неличается вы чуждой для нем одежда истины и жизни, прельщая многихы и высоко поднимей голоси "гай обытование приментый Кго? пос ел тыга порывана стали умирами отпы, оты начала створения вес объестя объестя начале о времени отступления представане от семено: начале христаностина высоконнае началения дражения представнаем дражения представнаем дражения представнаем дражения представнаем дражения представнаем дражения представнаем применя началения отступления представнаем дражением представнаем. Применами теменами, кристание, именочные син свидати вонами.

Если преще надлежать укарнов, то нынё: ненастоять лируждат вообужноть, члебы бедрошейе присматривание чремь: энемение настоящате вызбразана: грядицато; этоба вининтенцесприслушинаниев за внутныйи: шумень предодживого на лекому и глясу идущену: оръзвачности врадень чась; и от ме ссо услешниемесь бына Воной?

"При обичений принестия. Его чен Вългони семоми, что умемать вопремияеть пометь. Не, наменты вкоминт Лоспединестия ніснъ обътованія, якоже штими коспиніе миять: по домоторнить на наст, не хотя, до кто позибнеть, но да еси ез попаяніе пріидуть (2 Петр. ПІ, 8). И ито знасть, не исполняются не уже игра Его долготерпинія, ногда Онъ праведний уже допуснасть, какъ бы спішно, наполняться ийрів отступленія, какъ спавано: заполюбее инпина не пріяма во еже спастиск имь, сею ради послеть имь Вого дойото мети во еже впровати имь леть (2 Спасал. П; 19, 11)? — Такъ тайна борванонія дістоя и согрінняєть до человить — сына отступленія (ст. 7), чтобъ насталь чась, когда возгремить побідный глась Сына Божія.

Но, Господи праведный, если слухъ гласа Твоого Ты дасны заглушеть инупу лип и пеправды; ибо тапъ надлешить быть по закону правды Твооя, чтобъ сама неправда осудива себя въ своемъ исполненіи, которое будеть для нея смертію візчною: то ужели Ты не благоволишь, чтобы среди оваго меправеднаго и тщетнаго шума противу Тебя были тапше слышним кети нівпоторые звуни о созлюбивше ламене Теос, нерабивающихъ обътованія: Твоего, до нояща соблюдающихъ себя во сеятыни дужа и вири нотини (2 Оссеал. Ц, 13)? Не самъ ли Ты, Христе Господи, предроявіщая время потступленія, благоволиль снавать ученинамъ Своимъ: плоно жив начноть это обываться, восполишеся и водовивше пласы ваша, ваше прибрисютемся избавление выше (Дун. XXI, 28)?

По сему слопу Господа человъколюбца, не въ предвоскищемие славы яже отъ Него будетъ, но во славу Его мотины и въ улъшение Его Цериви, да будетъ въ сей часъ восномянуто нумество
въры и уповеми и дъйство любви до конца горъвшей и разгеръвнейся деже до всесожженія, до номертвованія жизнію за братію по единой крови и единой въръ. Москаономеся, братіс, и ваздвиниме завы ваша!

Подвить: втры и упованія и мобри проставлявагосиблаговърнаго лима. Владиніра не осръ накой любо совровенный подвить, который ножно мін бысо: біц ; деджно охранить благопостявымъ модчалівно, но соть котить извессиний, и можно снавать; мірови явленный. Поэтому модчать о некта значиле бы стераться, о тома, чтобы укрылся городь, стоящій на верху горы: не можеть градь укращить, верху гори горог (Мато: Т, :14). Модчать сометь значило бы напрывать сосудомь заживанный и пылающій обфинациямих: не ежилають севтильника, и поставляють ега подълнувань, не на севтинии, и севтить есры, иже ез пранинь дуть (ст. 15). Прешедине возживаеть и открыто поставляеть свътпльции міру; значить они должны быть видины, серть ист должень севтимное преда человьки, яко да видять добрая дила, и прославять Отца, ижее на небескае (стр. 16), прежде чти гласъ Сына Болія прославить славящихь Отца дълами своими.

Такъ наше здёсь воспоннявие с дёлахъ почавшаго не есть похвала человёческая и не исиразднить ему похвалы отъ Господа; не предвосхищаетъ славы, яже отъ него Единаго, да и не можетъ предвосхитить. Не таковы эти дёла, чтобъ хвала человёческая могла покрыть ихъ. Не таковы эти дёла, чтобъ человёческая похвала имъ была общещ и согласною: мбе море, сме рекумъ добум еси человъмъ. Не саме ли провидение Божие овабочивается тёмъ, чтобъ не была вчаго геря набрамимить Его? чтобъ дёла ихъ, послужа къ преславление Отца небескато въ спасаемыхъ, пріобивансь и изночораго престнаго поношенін, дабы пріятіемъ общаго похваленія не быль нанесемъ вредъ спасемію самихъ дёлателей? наконецъ—чтобъ дёла ихъ, самою великостію превыщая мъру силъ собственно человёческихъ, совершали хвалу сидѣ Божіей?

Если нужно изъяснять эти мысли, вспеннямъ и размыслимъ котя о последнемъ, вънчающемъ живнь, дълъ ночившаго живна.

Дуща этого дала есть высочайній христівнскій дужь, трієдиный духь вары, унованія и любви. Чтобы пойдти на это дало,
надлежало нужественно варить, что идень на валиков дало парства Бомія. Надлежало сверкь надежды уновать, что для этого
дала уже грядеть бомественное: соссришшась Надлежало горать
братолюбіень до крайняго самовабаснія, чтобы рашиться, не
будучи къ тому прино обязаннымь, оставить вое, даже родь,
семью и идти какь бы на встрачу чрезвычайному слову Хриота:
аме кию любимь, опца, нам мань, или жену паке Ман, насть Мене
досмомнь. Не говори о визинения, завже великомъ ридь сего дала,
о безпринарно трудныхы условиять, обстоятольствекь, пр. изкихъ надлежало северниять это дало; и однано оне быле совершемо. Что же должно думать и сказать о вожкъ этихъ необычайностяхъ?

Эти необычейности деле и самая необычайность стремленія применія із нему руку, чего бы это ян стоило, не ясно ли даюты приметить ито во всемь этомь сеть нечто более величія человеческого, вечто более воли и симы человеческой? Здесь проявляется привваміе свышнее и облеченіе силою свыше. Для дель царенна Сивего, для велимого дела правды и любви въ человечестве, невидимо избираеть самь Богочеловеть и избравному даеть от Дрин сеосю, Его ме ради, и побываеть утешать сокрушенных веренем, созвиния примень всеобежденіе, спостівнествовать симущивних применних за вироду, и благоустреннемь отпущаемых променейнось.

Во овърв втой: нысли все понятно: и: бизгоусийшность дъйствованія, и чила и визсты двйствованія; и явала: одникь и осужденіе другикь; и невозможность: осужденію упраздинть величіе двла. и невозможность яваль попрагм: двло; и еще болье воздержность оть хваль двла не одникь рукь: человіческихь.

Въ отой имеля; в спре из белипену се респрытио им помень пониты то, само по себъ немостижниое, - почему Божін небранники для двач Боміниці для двич против Вомін на вемин, вземлютел ов подвига макъ бы въ воследино его инпрту?-Они вземлются для того, чтобъ ихъ духъ не потеривль отъ нокушени слими подвига, чтобъ прославление человоческое не погражево протива славля Вышниго, чтобы временная слава не умалилы славы вечной. Во совершения подвига велиному избраннику дается дойни тикъ сказать до последней границы, еще шать и вото замле обътеринени, -- радость, миръ, биаменствоно Перизнавлийн Повкавний, бевы сонцвийн чониная оступрасду. полагаеть предъль педвигу и прелагаеть, и не только предагаets, ho etoder gyrs he yaseren beuring mexogs, he obbeich всинтъ, воснава подвигоположения въ инута лучтую всилю, гда напъ на печани, на векоди, но жазвъ бевкопечная. Необытновенное избраніе, чеобынновенный подвигь, необынновенный н новенты, нь уфазунтати жегораго же: жогусы в не должны быть инпличены обыновния пры отщения

Вр светь втаки висцей да обратута себр положное учаниеніствов примике и знасавые, вси лабищеся початающіє почавшаго княви Владиніра. Восхишень бысть: угодна бо бы Почадовне. душа его, яко благодать и милость въ преподобнихъ Его и постиеніе въ нябратих Его.

Имя Господне прославимь, братіє, воздадимь славу Богу нашему (Второз. ХХХІІ, 3), да Самъ по правдів, благодати и милости подобающею славою прославить избранных своихь, — во оный грядушій чась, віда вси сушій во гробпав услишать глась Сына Божія, и изыдуть сотворшій благая въ воскрешеніе живота.

Самъ же Господь Інсусъ Христосъ, любящій встать возлюбльших явленіє Его, да дирусть и встать нашъ тутьшеніе надежды и утвержденіе не лишенными быть блаженной части въ воскрешенів живота, избавленными же быть мучительной части въ воскрешенім суда. Аминь.

The second of th

# чтемия о богочеловъчествъ.

#### **Imenie** smopoe \*).

Я сказаль, что назначеніе западнаго развитія, западной виврелигіозной цивилизаціи — служить необходимымъ переходомъ для человъчества отъ религіознаго прошлаго къ религіозному будущему.

Мы можемъ получить изкоторое понятіе объ общемъ карактера этого будущаго, если разсмотримъ, чамъ грашило религіовное прошлое, въ чемъ его главная неправда, вызвавшая необходимость отрицанія и отрицательнаго перехода къ инымъ оормамъ.

Редигіозное прошлое, о которомъ я говорю, представляется римскимъ католичествомъ. Хотя несостоятельность этой оормы сознана уже, но до твхъ поръ, пока не совершится нереходъ отъ нея къ новой и лучшей, и притомъ еще болве положительной и всеобъемлющей оормъ, до твхъ поръ католичество сохранитъ и свою условную силу и свое условное право. Пока не осуществятся въ жизни и сознаніи цивиливованнаго человъчества положительныя зиждущія начала будущаго, до твхъ поръ положительное прошедшее еще тягответъ надъ отрицательнымъ настоящимъ. Оно можетъ быть упразднено и дъйствительно и окончательно упразднится только такимъ началомъ, которое дастъ больше, чъмъ оно, а не пустымъ и немощнымъ отрица-

<sup>\*)</sup> См. чтеніе пересе въ нартовской кн. "Прав. Обоврѣнія".

місиъ. Поэтому-то натодичество все стоить еще и ведеть упррмую борьбу противъ умственнаго и соціальнаго прогресса, прогресса, который пелумить тельно тогда роковую, неодолимую силу надъ старымъ началенъ, котда достигнеть положительныхъ выводовъ, когда получить такія основы, на которыхъ возможно будеть созданіе новаго міра не только болье спободнаго, но и болье богатаго духовними силами.

Но ито же рашится свазать, что современная Европа богаце духовными силами хотя бы католической и рыцарской Саропы средних ваковъ?

Въ настоящее вреня ведется у нашихъ занадныхъ соотдей такъ-называемая культурная борьба противъ натоличества: въ этой борьба для безирисирастивго человака невозножно стать ин на тр-ни на другую сторону.

Если справедливо ващитичен культуры упрекають католичаство въ томъ, что оно употребляло насиле противъ вредовъ кристіанства, какъ бы сладя принару своего напрона апосиоль петрь, который вынуль мечь въ защиту Христа въ саду Геосиранскомъ, если справеднию упрекають католичаство въ томъ, что оно стремилось создать вижиния замиыя ворчы и сормубы для духовичить и божественныхъ предметовъ, какъ бы сладу принару того же апрекела, который коталь создать венесевенныя кущи для Христа, Монсея и Илія на ворт. Освероной во премя Преображенія, то ващитичен жаколичества справелливо могуть упрекель современную кинтеричества справелливо стремленія съ матеріольному блогоростолию и боватотку мийла для себя кулий, образень пр. жонь другомъ высополі, который предаль Христа за 30 сребренниковъ

По весьть принятины причином, ил потоличеству принь отпредтел безпристрестно, не тельно същостели зекой и репірнопредтел безпристрестно, не тельно същостели зекой приной телии аполну "Берга липила перищен вго не сърсинение "немогать импредти. Спререднию перищен вго не сърсинение "немогать импредти. Спререднию перищен вго не сърсинение "немогать вишить предти. - Венфлектіе негорических тоговій каптонисство парапред прино периодини предпристи перищения передели и периодинисти.

Digitized by Google

- Къ римской церкви вполив примъняются слова поэта:

И выдь земли на ней легда.

... Обывновенно эту пыль вемли принимають за самую суть, за ндею католичества; между тэмъ на самомъ дълъ, какъ общая идея католичества, является прежде всего та истина, что всъ шірскія власти и начала, всъ силы общества и отдъльнаго человъна должны быть подчинены началу религіовному, что царство Божіе, представляемое на землъ духовнымъ обществомъ — церновью, должно обладать царствомъ міра сего.

Если Христосъ сказалъ: "парство Мое не отъ міра сего", то именно потому, что оно не отъ міра сего, в выше міра, міръ и долженъ быть подчиненъ ему; нбо Христосъ же сказалъ: "я по-бъдилъ міръ".

Но такъ какъ и посяв этой побъды двойственность Бомія и Кесарева сохранилась, такъ какъ свётское общество не слилось съ духовнымъ, порвовь не всенияли ровала себъ государство. то вопрось о правизьномъ, долженствующемъ быть отношения двухъ властей остается открытымъ. Съ релитіозной точки врзнія нь этогь вопрось возможень полько одниь общій отвіть: если церновь есть дайствительно царство Божіе на вемля, то вся другія силы и власти должим быть ей подчинены, должны быть ен орудіями. Если перковь тредставляеть собою бижественное бесусновное начале, то все остальное долино быть условными, зависинымъ, служебнымъ. Двукъ единаково саностоятельныхъ, двухъ ворховныхъ начакъ въ живни человъка очевидно быть не можеть-онъ не можеть служить двумъ господамъ. Говорять о строгомъ раздъленін, разграмиченім перковной и гражданской соеры. Но въдь вопросъ именно въ томъ, межеть ин гражданскан соера, могуть ин мірскія дала быть совершенно независимымя, нийть такую ме бекусловную сакоотоятельность, какая долина принадлежеть дължь божественимъ,--- погуть ли вивиміс трамданскіе интересы человіна быть піділени отъ его виутровинкъ, дуковныхъ интересовъ, не нерушая этикъ жибиейности такъ и другивъ? Такое съденскіе внутренникъ и визи-NEXT METERS HE COTS IN TO CAMOS. WITH HERMINDETCH CHESTS IN M

разложеніемъ? Если временная жизнь человъка служить только средствомъ и переходомъ къ жизни въчной, то и всъ интересы и дъда этой временной жизни должны быть только средствами и орудінии для въчныхъ духовныхъ интересовъ и дълъ, должны быть такъ или иначе обусловлены въчною жизнью и царствомъ Божіниъ, и разъ государство и общество признали себя христіанскими, такая точка зранія должна быть для нихъ обязательна.

Царство міра должно быть подчинено царству Божію, мірожія силы общества и человіка должны быть подчинены силі духовной: но какое здісь разумітся подчиненіе и како, какими средствами и способами оно должно быть осуществлено?

Очевидно, что характеръ и опособъ этого модчиненія долженъ соотвътствовать тому безусловному божественному началу, во имя котораго требуется подчиненіе. И если въ христіанствъ Богъ признается какъ любовь, разумъ и свободный духъ, то этимъ исключается всякое насиліе и рабство, всякая слъпая и темная въра: подчиненіе мірскихъ началъ началу божественному должно быть свободнымъ и достигаться внутреннею силой подчиняющаго начала.

"Въ дому Отца Моего обителей много", говоритъ Христосъ. Всему есть мысто вы царствы Божіемы, все можеть быть связано внутренией гармонической связью, имчто не должно быть подавлено и уничтожено. Духовное общество-церковь-должно подчинить себъ общество мірское, возвышая его до себя, одухотворяя его, двими мірской элементъ своимъ орудіемъ и посредствомъ, -- своимъ тъломъ, причемъ внишнее единство является само собою какъ естественный результать. Въ католичествъ же вившиее единство является не какъ результатъ, а какъ основаніе и вивств какъ цвль. Но для вившняго единства какъ цвли только одно средство-вившняя сила, и ватоличество усвоиваеть ее себв и становится на ряду съ другими вившними, т.е. мірсвими силами. Но утверждая себя какъ мірскую вижщиюю сиду католичество твиъ самымъ очевидно оправдываетъ и самоутвер-жденіе твиъ другихъ вившнихъ силъ, которыя оно стремится себъ подчинить, и такимъ образомъ само двлаетъ невозможнымъ это полчиненіе.

Какъ высщее начало,— начало общаго, католичество требуетъ себъ подчинения со стороны частнаго и единичнаго, подчинения

человниеской личности. Но становись вижиней силой оно перестаеть быть высшимы началомы и териеть право господства нады человниеской личностью (какы обладыющей силою внутреннею), фактическое же господство является какы только насшле и подавление, вызывающее необходиный и справедливый протесты личности, вы чемы и заключается существенное значение и оправдание проместанием.

Начиния съ протестантства западная цивилизація представлясть постепенное оснобожденіе челов'яческой личности, челов'яческаго я, отъ той исторической, на преданіи основанной связи, которая соединяла, но вийстів съ тімъ порабощала людей во время среднев'яковаго періода. Великій смыслъ историческаго процесса, начавшагося съ религіозной реформація, состоить въ томъ, что онъ обособиль челов'яческую личность, предоставиль ее самой себ'я, чтобы она могла сознательно и свободно обратиться къ божественному началу, войти съ нимъ въ совершенно сознательную и свободную связь.

Такая связь была бы невозможна еслибъ божественное начало было чисто вившимиъ для человъка, еслибъ оно не коренилось въ самой человъческой личности; въ такомъ случав человъкъ могъ бы находиться относительно божественнаго начала тельно въ невольномъ, роковомъ подчиненіи. Свободная же внутренняя связь между безусловнымъ божественнымъ началомъ и человъческой личностью возможна только потому, что сама эта личность человъческая имъетъ безусловное значеніе. Человъческая личность только потому можетъ свободно, извнутри соединяться съ божественнымъ началомъ, что она сама въ извъстномъ смыслъ божественна, или точнъе — причастна Божеству.

Личность человъческая,—и не личность человъческая вообще, не отвлеченное понятіе, а дъйствительное, живое лицо, каждый отдульный человъкъ,—имъетъ безусловное, божественное значение.— Въ этомъ утверждения сходится христіанство съ совреженной мірской циваливаціей.

Но въ чемъ же состоитъ эта безусловность, эта божественность человъческой личности?

Бесусловность также какъ и другія сходныя понятія: безко-

мочность, абсолютиюсть—имысть два вначенія: отрицательнос и положительнос.

Отрицитольная безусловность, несомивние принадлежащая человаческой дичности, состоить на способности переступать за всякое нонечное, ограниченное содержаніе, на способности не останивливалься на немъ, не удовлетворяться имъ, а требевать большаго, на способности, накъ говорить повть, "искать блаженетвъ, которымъ нъть насванья и мъры итъ".

не удовлетвориясь винский конечным условным содержавісти, челових на семомъ двий заявляеть себя свободным отъ всикаго внутренняго ограниченія, заявляеть свою отридательную безусловность, составляющую зелогь безкопечнаго развитія. Не неудовлетворимость всякий конечным содержаність, частичмою ограниченною дайствительностью, есть тамъ самымъ требованіе дайствительности всецалой, требованіе полноты содермавія. Въ обладомію же всецалою дайствительностію, полнотою мизни заключестся положенности св отрицательная безусловмость не инфеть нанакого значенія, или лучше сказать—инфеть значеніе безьнеходнаго внутренняго противорфчія. Въ таномъ противорфчім находится современное совнавіє.

Западная циналирація освободила человіческое сознаніе отъ вевхъ вибівникъ ограниченій, признала отрицательную безусловность человіческой личности, провозгласила безусловими права человіна. Но вибсті съ тімъ, отвергнувни всякое начало безусновние въ полошительнень симслі, т.-е. въ дійстиптельности и уже по природі обладающее всецілею полнотом битів, ограничивше жизнь и созваніе человіна кругомъ условнато и преводящихо, эта ципилизація утвердила заразъ и безвенечное стремленіе и менови ожность его удовлетворенія.

Современний человить сознаеть себя внутренно свободныть, совнаеть себя выше всикато вязшиято, оть него невависищего изчала, утверждаеть себя нентромъ всего, и нежду тэмъ въ действичества является только одной безколечно мелой и всеставищей точкой на піровей окружности.

Современное сознание принцеть за человаческой личностые бомествением прива, но не дасть ей ин бомественных силы; ин бомественнаго содержания, ибо современный человань и ви жизни и въ вценіи допускаеть только ограниченную условную дайствительность, дайствительность частных фантовъ и авлецій, и съ этой точии эрвнія самъ человакъ есть только одинъцев этих частных фантовъ.

...И. такъ съ одной стороны человъвъ есть существо съ безусдовнымъ вначения, съ безусловными правами и требованіями, и тоть же человъвъ есть только ограничение и предодящее явленіе, фактъ среди множества другихъ фактовъ, со всехъ сторонъ ими ограниченный и отъ нехъ зависящій,--и не только отдельный человать, но и все человачество. Съ точки вранів этенстической не только отдільный человінь появляется и нечеваетъ какъ всъ другіе факты и явленія природы, но и вое человъчество, вслъдствіе вибшнихъ естественныхъ условій появившееся на земномъ шаръ, можетъ, всяждетвіе явичномія тъхъ же естественныхъ условій, безслідно исчевнуть съ этого земного шара или вибств съ нинъ. Человекъ есть все для себя, а между твиъ самое существование его является услевнымъ и постоянно проблематичнымъ. Еслибъ это противораче было чисто веоретическое, касалось бы какого нябудь отвлеченныго вопроса и предмета, тогда оно не было бы такимъ роковымъ и трагическимъ, тогда его можно было бы оставить въ поков и человать могъ бы уйти отъ него въ живнь, въ живые интересы. Но когда противоржчіє накодится въ самомъ центрю человюческого сознанія, вогда оно насается самого человаческаго я и распространяется на вев его живыя силы, тогда уйти, опастись отъ него некуда. Приходится принять одинь изъ членовъ диленим: или человъеъ действительно инветъ то бевусловное вначение, то безусловные права, которыя онъ даеть себъ самъ въ своемъ внутреннемъ оубъективномъ совнанія,—въ таконъ слуна в онв должень инвть и возножность осуществить это значение, эти права; наи же если человить воть только оакть, только условиес и ограниченное явленіе, которое сегодня есть, а вавтра можеть и не быть, а чрезъ изсколько десятновъ лать насприо не будеть, въ таномъ случав пусть онь и будеть моми зактомы закте сама по себв не истиненъ и не ложенъ, не добръ и не воль, --- онь воль во натуралень, онъ только необходины. Така нужнь же человыть не стремитея нь истанъ и добру, все это только условвыя понятія, въ сущносте-пустыя слова. Если человава ост

тольно ранть, сели нь, ненабъжно ограничень наканизномь о визмисй дъйствительности, пусть онъ и не ищеть ничено большаго этой нетурольной дъйствительности, пусть онъ ъстъ, пьетъ в весемител, а если невысело, то онъ помадуй померъ, сврену «витическому существованно ноложить сактической же консцъ. Но человъть на жометь быть только сактомъ, только явлено, ин ото: нехотвые уже наменаетъ, что онъ дъйствительно, не ость только сактъ, не ость только явлене, а начто большее. Ибо что значить сактъ, который не хочетъ быть сактомъ?—

Это, конечно, еще ничего не доказываетъ, крома того, что принимая первый членъ дилеммы, становясь рашительно и посладовательно на сторому механическаго міровозаранія, мы не избагаемъ противорачія, а далаемъ его только болае разкимъ.

явленіе, которое не хочеть быть явленіемь?

Но спращивается: на чемъ основано само это механическое міровозэрвніе, по которому человікъ есть только одно изъ явлемій природы, инчтожное колесо въ міровомъ механизміз?

Для того, чтобы принять такое возарвніе, которое наносить смертельный ударь всвиъ существеннымъ стремленіямъ человъиз и дълветъ живнь невозможною для того, кто вполив и посавдеважельно проникся бы этимъ возвржнісиъ, -- для того, чтобы принять его, нужно минть оченидно очень твердыя основанія. Если ото возороніе противорачить человаческой вода и чувству, то оно должно по-крайней изра быть безусловно необходимымъ для разума, должно обладать безусловной теоретической истиной. И на это драговительно оно заявляеть притязаніе. Но уже страние эте притязаніе на безустрвитю истинность со стороны возарвнія, признающего только условное и относительное. Этомовое противорвніе; но допустимъ и это, допустимъ, что меканическое піровозоряніе можеть быть безусловно истиннымъ, тув основаніе, по которому ны были бы должны двяствительно признавать его таковымъ? Какъ уже давно заматидь Лейбинць, веяное упеніе метинию въ томъ, что оно утверждаеть, я дожно въ томъ: ван замъ, что оне отринесть, наи исключаеть, Таръ, и они осимовино: меканического жіровозоржиіх или матеріализиа (уначребляю адаст два теринна беврарлично, такъ надъ дийр вы виду полько четь вки смирогь, въ которомъ они совполомъть) нае должим привволь, что опо общів основных жтраряденія совершенно истинии. Они сводител из двунъ главными: 1) есе сушествующее состоить изъ сим и матеріи,—и 2) есе обегрианителя совершается съ необходимостью, или по непреложения запонить.

Эти положенія въ своей общности инчего не исключиють в могуть быть признаны и съ точки зрвнія сниритуализна. Двйствительно все состоить изъ матеріи и силы, но въдь ото очень общія понитія. Мы говоринь о силахь онзаческихь, говоринь о силахь духовныхь. И тъ и другія одинаково могуть быть дъйствительными силами. Признавая далье вивсть съ матеріализмомъ, что силы не могуть существовать сами по чебъ, а необходимо принадлежить изъестнымъ реальнымъ единицамъ или атомамъ, представляющимъ субъекты этихъ силь, мы можемъ вивсть съ Демонритомъ понимать и субъекть духовныхъ силь—человъческую душу—какъ такую реальную единицу, какъ особый высшаго рода атомъ или монаду, обладающую намъ и всъ атомы въчностью.

Если приведенное общее положение не дветь наимного основанія отрицать самостоятельность духовныхъ сель, которыя также дъйствительны какъ силы физическія, и если въ самомъ дълъ всъ болъе оплосооскіе, болъе логическіе умы между представителями механического воворбнія не отрицають действительности духовныхъ сняъ я ихъ самостоятельности,-сведение же духовныхъ силь въ опзическить, утверждение, что дужа, что имель есть такое же выдвление мозга, какъ желчь есть выдвление печени, принадлежить только пложемь представителямь нежаническаго міронозарвнія, плохимъ ученымъ и плохимъ оклосоовив,есля, говорю я, съ этой общей точни вржин изть основание отрицать существованіе и самостонтельность извастных напъ духовныхъ свяъ, то точно танже нёть основанія съ этой точки врвнім отрицать существованіє и полную действительность безnoncorrato amomectes apprexe heresectheixe haws, se rennous востояния для насъ тапных, силь.

Точно также, признавая, что все совершеницесся совершается съ необходимостью, вы должны различеть ресиме реды необходимости. Необходимо пущенный намень шадають на бению; пеобходимо шаръ ударнеть другой живра и приведить его из диниейе; также пеобходимо солице своими лучаим вывываеть жизнь из растенія:—процессь пеобходимий, по самые способы этого необходимаго воздыйствія уже раздичны. Необходимо извыстное представленіе въ умы животнаго вызываеть то или другое движеніе; необходимо высовая идея проникнувшая въ душу человыка вызываеть его на высокіе подвиги: во всыхъ этихъ случаяхъ есть необходимость но необходимость разнаго рода.

Понятіе необходимости въ широкомъ смыслѣ— а нѣтъ никакого основанія понимать его въ узкомъ смыслѣ— это понятіе необходимости нисколько не исключаетъ свободы. Свобода есть только одинъ изъ видовъ необходимости. Когда противопоставляютъ свободу необходимости, то это противопоставленіе обыкновенно равняется противопоставленію внутревней и внъшней необходимости.

Для Бога напр. необходимо любить всёхъ и осуществлять въ твореніи въчную идею блага, Богъ не можетъ враждовать, въ Богъ не можетъ быть ненависти: любовь, разумъ, свобода для Бога необходимы. Мы должны сказать, что для Бога необходима свобода—это уже показываетъ, что свобода не можетъ быть понятіемъ безусловно, логически исключающимъ понятіе необходимости.

Все совершается по непреложнымъ законамъ, но въ различныхъ сферахъ бытія очевидно должны господствовать разнородные законы (или точнъе различныя примъненія одного и того же закона), а изъ этой разнородности естественно вытекаетъ различное взаимоотношеніе втихъ частныхъ законовъ, такъ что законы низшаго порядка могутъ являться какъ подчиненныя законамъ порядка высшаго, подобно тому какъ допуская специфическія различное отношеніе между ними, допускать существованіе высшихъ и болъе могущественныхъ силъ способныхъ подчинять себъ другія.

Такимъ образомъ основныя положенія матеріализма, несоммънно истиныя, по своей общности и неопредъленности ничего не исключають и оставляють всё вопросы отврытыми. Опредъленный же возгръніемъ матеріализмъ является только въ своей отрицательной, исключительной сторонь, въ признаніи, что мъть никакихъ другихъ силъ, кромъ оканческихъ,—никакой другой матеріи, кромъ той, съ которою ниветь двло опытная оканна и химія, что нетъ другихъ законовъ въ природъ, кроме механических законовъ управляющих движениемъ вещества (и пожалуй еще другихъ столь же механическихъ законовъ ассоціаціи идей въ человъческомъ сознаніи). Если встрачается въ опыта что нибудь не представляющее механического характера (напр. жизнь, творчество), то это только иллювія; в сущности все есть механизиъ и все должно быть сведено въ механическимъ отношеніямъ. На чемъ же основывается это отрицаніе и это требованіе? Не на наукъ конечно, ибо наука, изучая данныя въ опытъ явленія и механизмъ мув вившних отношеній, вовсе не задается безусловными вопросами о сущности вещей. Безъ сомивнія во всемъ существующемъ должна быть механическая сторона подлежащая точной наукв, но признавать двиствительность этой одной стороны было бы очевидно величайшимъ произволомъ. Если гдв кончается механизмъ, тамъ кончается и точная наука, то савдуетъ ди изъ этого, чтобы конецъ точной науки былъ вонцомъ всего или даже всякаго внанія? Очевидно это такой догическій скачокъ, который можетъ сделать только умъ совершенно одержимый предвзятою идеей.—Наука имветь двло съ веществами и силами, но что такое въ сущности вещество и сила-этотъ вопросъ не входитъ въ ея задачу, и если ученый услышить отъ метафизика, что вещество въ сущности есть представленіе, а сила въ сущности есть воля, то онъ въ качествъ ученаго не можетъ ничего сказать ни за, ни противъ этого утвержденія.-Но если, какъ это несомивино, отрицательный принципъ матеріализма не есть ревультатъ точной науки (которая вообще не занимается универсальными и безусловными принципами), то это есть только философское положение. Но въ области онлосооского умоврвнія (какъ это извъстно всякому сколько нибудь знакомому съ этою областью) не только нътъ основанія отрицать существованія духовных силь какь самостоятельных отъ силь оненческих, но есть твердыя онлосооскія основанія утверждать, что самыя физическія силы сводятся къ духовнымъ. Доказывать это положение здись было бы неумистно, но во всякомъ случав несомивнио, что въ философіи цвами ученія, даже ножно сказать — большая половина философских в ученій, признаетъ эту сводимость силь физическихъ на силы духовныя,

the two services is a special to pure the company of the processor.

такъ что матеріализмъ во всякомъ случав есть только одно изъ Философскихъ мивній.

Но если матеріализмъ, накъ теорія, есть только одно изъ оплософскихъ мифній и слъдовательно признаніе безусловной истинности этого мифній есть только произвольное върованіе, — въ чейъ
же состоитъ несомивники практическая сила матеріализма? Если
вта сила не имфетъ положительнаго основанія, то она должна
имфть основаніе отрицательное: она основывается на безсиліи
противоположнаго духовнаго начала, какъ сила всякой лии состоитъ въ безсиліи истины и сила зла въ безсилій добра. Безсиліе же истины заключается конечно не въ ней самой, а въ
насъ, въ нашей меноследовательности: не проводя истину до
конца ны ее ограничиваемъ, а пределъ истины есть просторъ
для лии.

Такъ вакъ истина не можетъ себв противорвчить, то полная последовательность неизбежно даетъ ей торжество, точно такъме какъ ата последовательность пагубна для лжи, держащейся только внутреннимъ противорвчемъ.

Начало истины есть убъжденіе, что человъческая личность не только отрицательно безусловна (что есть сактъ) т.-е. что она не кочетъ и не можетъ удовлетвориться никакииъ условнымъ ограниченнымъ содержаніемъ, но что человъческая личность можетъ достигнуть и положительной безусловности, т.-е. что она можетъ обладать всецълымъ содержаніемъ, полнотою бытія, и что слъдовательно это безусловное содержаніе, эта полнота бытія не есть тольно сантазія, субъективный призракъ, а настоящая полная силъ дъйствительность. Такимъ образомъ здёсь въра въ себя, въра въ человъческую личность есть виъстъ съ тъмъ въра въ Бога, нбо божество принадлежитъ человъку и Богу, съ том разницею, что Богу принадлежитъ оно въ въчной дъйствительности, а человъкомъ только достигается, только получается, въ данномъ же состояніи есть только возможность, только стремленіе.

Человъческое я безусловно въ возможности и ничтожно въ дъйствительности. Въ этомъ протвиоръчін зло и страданіе, въ этомъ—несвобода, внутрениее рабство человъка. Освобожденіе отъ этого рабства ножеть состоять только въ достиженіи того безусловнаго содержанія, той полноты бытія, которая утверждается берконечнымъ стремленіемъ человъческаго я. "Познайте истину и истина сдълветь васъ свободными".

Прежде чвиъ человъвъ можетъ достигнуть этого безусловнаго содержанія въ жизни, онъ долженъ достигнуть его въ сознаніи; прежде чвиъ познать его какъ двиствительность опр. себя, онъ долженъ сознать его какъ идею съ себя. Положительное же убъжденіе въ идей есть убъжденіе въ ея осуществленіи, такъ какъ неосуществляемая идея есть призракъ и обманъ, и если безумно не вършть въ Бога, то еще безумное вършть въ Него на половину.

Старая традиціонная сорма религіи исходить изъ въры въ Бога, но не проводить этой въры до конца. Современная визредний вы проводить объем и проводить своей въры до конца; послъдовательно же проведенныя и до конца осуществленныя объ эти въры—въра въ Бога и въра въ человъне—сходятся въ единой полной и всецълой истинъ Богочеловъчества.

· BEAL COLOSEES.

The second of th

# извъстія и замътки.

### CTATHCTHYECKIR CBLASHIR MOBAEYEMHLIR NOW OTHETA г. оберъ-прокурора св. синода за 1870 г.

Къ взваечению изъ всеподзаннъйщаго отчета оберъ-прокурера Святаншаго Синода по въдомству православнаго исповъданія ва 1876 годъ приложены подробныя въдомости, которыя содержать, между прочимь, следующія данныя:

Въ 1875 году по всвиъ епархіямъ, за исключеніемъ прузинскаго экзархата и давры Адександро-Невской и Почаевской Усненовой, по которымъ свъдвий не доставлено, состовло архіерейских домова 56 д мужских монастырей 380 (изъ викъ заштатных 169): въ нихъ менешествующих по штету положено 4.269, а на лицо состояло въ штахныхъ и заштатныхъ монастыряхъ 10.512 доношествующихъ, въ томъ числъ 4.621 послушниковъ.

Женскиот мондомирей за исключениеми еперхій: Пензенской Подольской, Томской и Грузинского эквархата, состояло 147 (изъ них заштатных 40); въ нихъ монашествующихъ по штату положено 2476, состовло же въ штатныхъ в заштатныхъ монаочыряхь 14,574 монашествующихь, въ томъ числь 10.771 дослушницъ.

По всвиъ енархіянъ въ 1875 году состовло: соборось напедральмыхъ 57, прадскихъ 562 (изъ нихъ безприходныхъ 43), военныхъ З и морскихъ 3, всего 625; мерквей: при мужскихъ и женскихъ щоместырихъ 933, приходсиихъ 30.026, ружиехъ 453, придвор-имхъ 39, при извенныхъ заведенияхъ 626, доповых 346, упраздиенныхъ ил и применанть 4.644, кладбищенскихъ 1.714; въдомотва гламиого овященника армін и олотовъ: неподвижных 93 **и подвижних»** 238; <del>сд</del>иновърческих»: приходских» 237, всего 39.338, кром'я того часовень и модитвенных домовъ 13.594.

По всему спархівну ву 1875 году духовенства при собораху и церивент до шрету было положено; протопресвитеръ одинъ главный свищениих одинь, пресвитеровь 9, пропосерсовь 881, свищениясь 37.288, діаконовъ 6.980 и причетниковъ \$3.963; на ящо же состояю: протопресвитеровь 1, главный священникь 1, протојереевъ 1315, священниковъ 36.527, діаконовъ 6.967 и причетниковъ 53.971, доего 98.902 дина бълего духовенства, сверхътого 8.366 апцъ уволене ва штого во фтаралти и баливи.

Изъ свъдъній за 1876 годъ видно, что въ теченіи этого года по всъмъ епархіямъ исрясей постросно монастырскихъ 12 (9 кам. и 3 дер.), приходскихъ и придъльныхъ 275 (142 кам. и 183 дер.) при кавенныхъ заведенияхъ 12 (9 кам. и 4 дер.), деменыхъ 9 (3 кам. и 6 дер.), казадбищеннихъ 14 (5 кам. и 9 кар.), всего 323 (168 кам. и 155 дер.), кромъ того часовенъ и молитвенныхъ домовъ 170 (17 кам. и 153 дер.).

Въ томъ же году по епархіямъ, кромъ Воронежской, Иркутской и Тобольской, по которымъ свъдъній не доставлено, состояло: больниць при монастыряхъ на назеннойъ и монастырскомъ иждивеніи 59 для 774 человъкъ, при церквахъ на казенномъ и церковномъ иждивеній 2 для 42 человъкъ, и на иждивеній частныхъ лицъ и обществъ 17 для 260 человъкъ, всего 87 больницъ для 1.792 человъкъ. Вогодолень при монастыряхъ на казенномъ монастырскомъ иждивеній 36 для 560 человъкъ, при церковній частныхъ лицъ и обществъ 8 для 223 человъкъ, при церковахъ на казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ за казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ за казенномъ и перковномъ жадивеній 140 для 1.784 человъкъ, и на казенномъ за казенномъ за

Жимелей православного исповиданія во всих спархіяхъ, исилючая Камчатскую, Тобольскую и Якутскую, грузинскій зизархать и видоиство армін и елотовь и ванканской армін, въ 1875 году числелось мужскаго пола 28.215.097 и женскаго пола 29.486.565, всего 57.701.680.

Въ течени того же года въ спархикъ, кроив Пркутской, Канчатской и Кісвекой и грузинскаго экзархата, родилов мужскаго кола 1.656.603, женежаго пола 1.598.165, итого 8.244.676 чёловия; браков соединено 1.208.004 имия; умерло кумскаго пола 1.141.324 человика, менекаго пола 1.074.985; человика, всего 2.216.200, въ томъ чискъ достигникъ козраста отъ 160 до 105 дътъ 177 человикъ (90 м. и 78 м.), отъ 105 до 116 б4 человикъ (26 м. и 28 м.), отъ 170 до 115 п человикъ (26 чел. (2 м. и 4 м.), отъ 120 до 126 чел. (3 м. и 4 м.), отъ 120 до 126 чел. (3 м. и 1 м.) всего достигникъ прекланияй стврости свище 100 имъ 200 чел, въ томъ чискъ 143 муж. и 110 менще:

Въ 1876 году пъ прывославно *«присосдинено:* мез инскарных з христанских» исповидания: римско-кытекскиго 1.182, гремуніатскаго 516, армянскаго 8, протестантскаго 683, всего 2:404 чел.; изъ раскола 2539 (въ томъ числъ безусловно 1.498 и на правилахъ единовърія 1.041); изъ нехристіанъ: евреевъ 450, магометанъ 219, язычниковъ 6.728, итого 7.397, всего же вообще 12.340 человъкъ.

Въ томъ же году браков было расторинумо: но причинъ вступленія въ бракъ при живни одного изъ супруговъ 29, всявдствіе близнаго родства сочетавшихся браномъ 2, за неспособностію иъ брачному сожитію 15, за прелюбодъяніе 80, по безвъстному отсутствію одного изъ супруговъ 650 и всявдствіе ссылии одного изъ супруговъ 650 и всявдствіе ссылии одного изъ супруговъ въ каторжныя работы и на носеленіе 247, итого 1.023.

Относительно состоянія въ 1876 году *духовнаго образованія* въ приложеніяхъ къ отчету оберъ-прокурора заключаются следующія сведенія:

Во всёхъ епархіяхъ состояло: академій 4, семинарій 53, училища 186, всего 243 учебныя заведенія. Въ нихъ начальниковъ и наставниковъ числилось: въ академіяхъ 131, въ семинаріяхъ 888 и въ училищахъ 1.623, всего 2.642 и обучающихся было: въ академіяхъ 586, въ семинаріяхъ 12.401 и въ училищахъ 27.855, всего 40.842 (нзъ нихъ 15.655 пользующихся пособіемъ и 25.062 своекоштныхъ). Изъ числа воспитанниковъ семинарій и духовныхъ училищъ 265 обучались языкамъ инородцевъ, живущихъ въ Россіи, а именно: татарскому (47), монголо-бурятскому (44), калмыцкому (33), черемисскому (49), зырянскому (11), очискому (8), эстскому (40), датышскому (37), карельскому (6).

Въ 11 женских училищах духовнаго въдометва, соетоящихъ подъ Высочайщимъ Ея Императорекаго Величества покровительствомъ, воспитанницъ числилось: казеннокоштныхъ 294 и пенсіонеровъ 668, всего 962.

По епархіямъ Енисейской и Туркестантской не доставлено свідіній о числів церковно-приходских школь и учившихся въ нихъ. Во всіхх же остальныхъ епархіяхъ школь, состоящихъ при церквахъ и монастыряхъ, было 6.811, и въ нихъ учащихся числилось мужскаго пола 170.461 и женскаго пола 26.730, всего 197.191.

Библютеть по епархіниъ, исключан Якутскую, по которой свіній не доставлено, къ 1876 году состояло: при церквахъ 15.078 и въ благочинническихъ округахъ 692, всего 15.770; въ теченіи отчетнаго года вновь учреждено: при церквахъ 224 библютеки и въ благочинническихъ округахъ 11.

Обороть суммь п капиталого, находящихся възавёдывани хозяйственняго управленія при Святейшень Синоде за 1876 годъ

былъ ельдующій:

К/ь 1-му января 1876 года оставалось: 1) Духовно-учебнаго капитала 22.025.900 р. 98 к. 2) Типографскаго капитала 312.201 р. 77<sup>1</sup>/<sub>1</sub> к. 3) Капитала духовенства Западняго края 2.338.555 р. 77<sup>1</sup>/<sub>1</sub> к. 4) Капитала для производства епархіальнымъ преосвященнымъ добавочнаго жалованья 285.806 р. 14 к. 5) Суммы, поступающей на предметъ выдачи единовременныхъ пособій городскому и сельскому духовенству 105.499 р. 57<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к. Итого 25.068.973 р. 24<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к.

| Поступило въ 1876 году:                                                         | Въ приходъ.       | Въ расходъ.               |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------|
|                                                                                 | Руб. Коп.         | Руб. Коп.                 |
| 1) Духовно-учебнаго капитала                                                    | . 2.028.443 991/2 | 1.719.984 25              |
| 2) Типографскаго капитала                                                       | 379.242 61'/      | 405. <b>44</b> 9 <b>3</b> |
| 3) Капитала духовенства западнаго края                                          | 260.142 42        | 179.807 29                |
| 4) Капитала для производства епархіальнымъ преосвященнымъ добавочнаго жалованья | 16.566 2          | 17.737 26                 |
| собій городскому и сельскому ду-                                                | 56.995 951/,      | 54.022 431/2              |
| <b>У</b> Итого                                                                  | 2.741 391 1/4     | 2.877.000 261/2           |

Осталось въ 1-му января 1877 года: 1) Духовно-учебнаго капитала 22.334.369 р. 72½ к. 2) Типограескаго капитала 298.995 р. 36 к. 3) Капитала духовенства западнаго края 2.418.890 р. 90¼ к. Капитала для производства епархіальнымъ преосвященнымъ добавочнаго жалованья 284.634 р. 90 к. 5) Суммы, поступающей на предметъ выдачи единовременныхъ пособій, городскому и сельскому духовенству 108.473 р. 9½ к. Итого 25.433.368 руб. 98¼ к.

Сверхъ того въ 1-му января 1876 года оставалось: а) Сумпъ, собранныхъ въ учрежденныя при церквахъ кружки и пожертвованныхъ въ распоряжение Святъйшаго Сунода 419.329 руб. 84½, к. б) Сумпъ, поступившихъ въ пользу православныхъ монастырей и приходскихъ церквей въ Россіи 19.407 р. 30%, к. в) Сумпъ, поступившихъ въ пользу разныхъ заграничныхъ учрежденій 229.923 р. 27¾, к. г) переходящихъ сумпъ, принадле-

**жащихъ разнымъ мъстамъ и лицамъ 647.633 р. 56<sup>1</sup>/4 к.** Всего **26.385.267 р.** 23<sup>3</sup>/4 к.

| Поступнао въ 1876 году:                                       | Въ приходъ.<br>Руб. Коп. | Въ расходъ.<br>Руб. Коп |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------|
| а) Суммъ, собранныхъ въ учреж-                                |                          |                         |
| денныя при церквахъ кружки и по-                              |                          |                         |
| жертвованныхъ въ распоряжение                                 |                          |                         |
| Святвишаго Сунода                                             | <b>59.575 80</b>         | 52.038 171/4            |
| б) Сумиъ, поступившихъ въ поль-                               | •                        | •                       |
| зу православныхъ монастырей и                                 | 44.840.044               | 0.040 80                |
| приходскихъ церквей въ Россіи в) Суммъ, поступившихъ въ поль- | 14.718 341/,             | 8.043 52                |
| зу разныхъ заграничныхъ учреж-                                |                          |                         |
| деній                                                         | 71.340 301/2             | 5 <b>7.206 1</b> 9      |
| н г) Переходящихъ суниъ, при-                                 |                          |                         |
| надлежащихъ разнымъ мъстамъ и                                 | ,                        |                         |
| лицамъ                                                        | <b>279,202</b> 6         | 201.343 581/2           |

Всего въ 1-му января 1876 года оставалось сумиъ 26.385.267 р. 23<sup>3</sup>/, к., ноступило въ приходъ 3 166.222 р. 51<sup>4</sup>/, к., въ расходъ 2 695.631 р. 73<sup>4</sup>/, к. и затъмъ осталось къ 1-му января 1877 года 26.855.858 р. 1<sup>3</sup>/, коп.

Государственным казначейством въ 1876 году было израсходовано: по въдомству московской сунодальной конторы (17.368 р.) и на содержаніе причтовъ при 17.958 церквахъ 5.535.803 р. 33 к и сверхъ того: на содержаніе настоятеля церкви въ городъ Ницпъ — 2.500 р., на содержаніе церкви въ городъ По — 1.200 р.; на содержаніе духовенства въ бывшихъ русскихъ колоніяхъ въ Съверной Америкъ — 52.380 р., на содержаніе церкви и причта въ городъ Прагъ — 6 500 р. и для распредъденія по усмотрънію Святьй шаго Сунода 1.459 р. 67 к.; всего 5.599.843 р.

Суммъ попечительствъ о призраміи бадных духовило званія, за исвлюченіемъ епаркій Вольнской, Кавназской, Камчатской, Минской, Оренбургской, Псковской, Римской, Томской, Уомиской и Херсонской, по которымъ свёдёній не доставлено,—къ 1-му января 1875 г. оставалось; наличными 60.250 р. 4 к. и билетами 3.203 097 р. 60<sup>1</sup>/4 к.; въ 1875 году поступило: отъ сбора въ епархіяхъ, наличными 683.411 р. 78<sup>1</sup>/4 к. и билетами 457.085 р. 90<sup>1</sup>/4 к., итого наличными 743.661 р. 82<sup>1</sup>/4 к. и билетами 3.660.183 р. 50<sup>4</sup>/4 к.; въ 1875 году израсходовано наличными 680.333 р. 73<sup>1</sup>/4 к. и билетами 408.971 р.  $33^{8}/_{4}$  к.; ватымь къ 1876 году въ остатий: наличными 63.135 р.  $8^{1}/_{4}$  к. и билетами 3.251.411 р.  $16^{3}/_{4}$  к.

По эпархіниъ: Волынской и Томской и по грузинскому экзархату непредставлено за 1876 годъ свъдъній о пожертвованіяхъ, сдъланныхъ приходскими попечительствами, а по эпархіи Якутской не доставлено свъдъній вообще о попечительствахъ. Затъмъ въ остальныхъ эпархіяхъ въ 1876 году состояло попечительствъ 10.637, въ теченіи этого года вновь открыто 329, итого 10,966. Ими сдълано пожертвованій: на поддержаніе и укръпленіе церквей 1.256 932 р. 363 км., на церковно-приходскія школы и благотворительныя учрежденія въ приходахъ 170 816 р. 51 км. на усодержаніе причтовъ 101.658 р. 781 км., итого 1 529 407 р. 21 км.

Пожертвованій вз церкви въ 1876 году поступило: кружечнаго сбора 2.249.259 р. 49 к., кошельковаго сбора 3.741.039 р. 78% к., дохода съ имѣній 1.428.845 р. 12 к., на устройство церквей и другіе предметы 3.609.075 р. 69% к., въ пользу гроба Господня 10.049 р. 41% к., въ пользу православныхъ церквей и школъ западнаго края 19.013 р. 57% к., на возстановленіе православія на Кавказъ 20.143 р. 99% к., на распространеніе православія между язычниками 27.852 р. 23% к., на вепоможеніе духовенству 316.931 р. 32 к., на разоренныхъ по разнымъ случаямъ 48.408 р. 76% к., на улучшеніе быта православныхъ въ Палестинъ 30.222 р. 5% к.; всего 11.500.336 р. 44 к.

#### ПРАВИТЕЛЬСТВЕННОЕ РЪШЕНІЕ

о порядкъ продажи церковныхъ восковыхъ свъчъ.

Въ 11 № "Указателя правительств. распоряженій по министерству опнансовъ" напечатанъ весьма важный для церковносвъчнаго двла царкуляръ изъ означеннаго министерства казеннымъ палатамъ отъ 8 марта 1878 г. за № 1363, который перепечатываемъ вполив.—Нъкоторыми казенными палатами и торгующими лицами возбуждены разные вопросы относительно продажи церковныхъ восковыхъ свъчъ.

Всявдствіе сего по соглашенію съ Министромъ Внутреннихъ Дълъ и Оберъ-Прокуроромъ Святвйшаго Правительствующаго Сунода считаю нужнымъ дать знать Казеннымъ Палатамъ для руководства имъ и наставленія торгующихъ слёдующее:

1. "По вопросу, должны ли считаться сохраниющими силу

Высочайшія повельнін, хотя и не вошедшія въ Своть Законовъ, какъ то: Высочайше утвержденные 2° августа 1808 г. докладъ Коммиссіи Духовныхъ училищь и 26 октября 1837 г. мивніе Государственнаго Совъта, коими продажа церковныхъ восковыхъ свъчь въ розницу. для употребленія ихъ въ церквахъ, составляющая источникъ церковнаго дохода на содержаніе духовныхъ училищъ, предоставлена исключительно церквамъ".

Приведенныя Высочайшія повельнія (Пол. Собр. Зак. 1-го-№ 23254 и 2-го-10606) сохраняють и въ настоящее время свою силу, какъ изъяснено въ указъ Правительствующаго Сената Министру Финансовъ отъ 3 ноября 1875 г., № 37832. Хотя означенныя узаконенія не вошли въ Сводъ Законовъ, но это обстоятельство не отнимаетъ у нихъ обязательнаго значенія, потому что, согласно пункту 6-му полож. къ ст. 102 Учрежд. Сен. Св. Зак. Т. I част. II изд. 1857 г. и Высочайшему указу, данному Правительствующему Сенату, 12 мая 1858 г., о введеніи въ дъйствіе третьяго изданія Свода Законовъ, ссылки на узаконенія, относящіяся къ управленію духовныхъ дель православнаго исповъданія, должны быть дъласны не по Своду, но на самые указы или доклады, удостоенные Высочайшаго утвержденія. Затамъ, по силь Высочайше утвержденнаго 28 августа 1808 г. доклада Коминссін Духовныхъ Училищъ и Высочайше утвержденнаго мивнія Государственнаго Совыта 26 октября, 1837 г., продажа церковныхъ свъчъ въ розницу и счетомъ предоставляется единственно въ пользу церкви, но можетъ быть производима не иначе какъ при церквахъ; таковая же продажа въ лавкахъ и лавочкахъ, равно на торгахъ и ярмаркахъ запрещается. Гуртовую продажу свычь, т. е. продажу высомь, а не счетомъ, и не менъе 20 фунтовъ, дозволнется производить: а) при церквахъ, но единственно для снабженія свъчами другихъ церквей; б) частнымъ лицамъ: 1) съ фабрикъ, 2) въ тъхъ лав кахъ, гдъ единственно торгуютъ воскомъ и разными восковыми свъчами и 3) на ярмаркахъ.

2. "По вопросу, имъютъ ли право церкви, кромъ заведеній при церквахъ для продажи церковныхъ свъчъ, содержать и заведенія для самой выдълки сихъ свъчъ".

Хотя въ приведенныхъ узаконеніяхъ о содержаніи церквами заведеній для производства церковныхъ свъчъ не упоминается, но нельзя лишить церкви права выдълки сихъ свъчъ, какъ составляющихъ источникъ церковнаго дохода на содержаніе ду-

ховныхъ училищъ. Для преподанія церквамъ возможныхъ средствъ пользованія симъ источникомъ, указами Святвйшаго Сунода, отъ 25 и 29 сентября 1813 г., предписано церковнымъ начальствамъ, между прочимъ: свъчи выдълывать своими мастерами при монастыряхъ и церквахъ, или же получать съ заводовъ и чрезъ подрядчиковъ. Заведенія для выдълки церковныхъ свъчъ при монастыряхъ могутъ быть содержимы на томъ же основаніи, какъ по ст. 49 Св. Зак. Т. XI Уст. о пром. фабр. и заводъ казнѣ принадлежитъ право имѣть фабрики и заводы (вышеприведенный указъ Правительствующаго Сената, за № 37832). Затъмъ содержимыя церквами заведенія для выдълки церковныхъ свъчь не подлежатъ обложенію торговыми пошлипами.

3. "По вопросу, могутъ ли церкви имъть лавки для продажи свъчъ не только при самыхъ церквахъ, но и виъ оныхъ въ другихъ мъстахъ".

По буквальному смыслу Высочайше утвержденнаго 28 августа 1808 г. доклада Коммиссім Духовныхъ Училищъ, продажа церковныхъ свъчъ можетъ быть производима лишь при самыхъ церквахъ и затъмъ содержаніе церквами заведеній для продажи свъчъ внъ церквей, измъняя самое значеніе и хирактеръ свойственной церквамъ продажи этого предмета, не можетъ быть допускаемо. Такъ признано опредъленіемъ Святъйшаго Сунода, отъ 17 декабря 1869 г., за № 1933, по дълу о содержаніи церковной лавочки на базаръ въ селъ Никольскомъ, Ставропольскаго уъзда Самарской губерніи.

4. "По вопросу, могутъ ли частные торговцы производить розничную продажу церковныхъ свъчъ, при условім уплаты ими за то въ пользу церкви, по соглашенію съ церковнымъ начальствомъ, опредъленнаго вознагражденія, замъняющаго доходъ, который долженъ принадлежать церкви отъ продажи церковныхъ свъчъ".

По силв вышеприведеннаго узаконенія, по коему продажа церковных в світть въ розницу принадлежить исключительно церквам и должна быть производима при церквах, не можеть быть предоставлено частным лицам право разничной продажи церковных світь, съ условіем вознагражденія за то церкви; подобные договоры между церковными начальствами и частными лицами, как незаконные, должны быть признаваемы недійствительными. Въ втом смыслі послідовало рішеніе правительствующаго Сената, согласно є заключеніем Святійшаго

Сунода (указъ 16 мая 1872 г., за № 19822), по дълу объ отдачъ Касимовскимъ Вознесенскимъ Соборомъ купчихъ Рюминой розничной продажи церковныхъ свъчъ.

5. "По вопросу, кому подвъдомственны дъла по нарушению частными лицами правилъ о торговлъ церковными восковыми свъчами".

По указанію 28 августа 1808 г., наблюденіе за производствомъ неправильной торговли церковными свічами возложено было на полицію; при чемъ церковнымъ старостамъ, какъ ближайшимъ блюстителямъ церковнаго имущества, вмінено въ обязанность надзирать и съ своей стороны, чтобы противузаконной продажи церковныхъ свічь не происходило; гді же тановую старосты усмотрить, должны доносить полиціи. Полиція все найденное количество церковныхъ свічь немедленно конфискуєть и отсылаєть въ церковь містнаго прихода, и сверхъ того взыскиваєть съ виновнаго, для передачи въ ту же церковь, ценю вдвое противъ стоимости конфискованныхъ свічь; въ случать же вторичнаго обнаруженія неправильной торговли, по надлежащей конфискацій свічь и взысканій пели, передаєть виновныхъ суду по законамъ-

Правительствующій Сенать, по двлу о состоявшемся въ С.-Петербургской управа благочинія опредаленія, касательно продажи церковныхъ восковыхъ свъчъ изъ давки купца Кирилова, въ которой, кроив того, находились сальныя и стеариновыя свечи и мыло, нашель, что по Высочайше утвержденному 9 февраля 1865 г. Положенію о пошлинахъ за право торговли и проимсловъ, наблюдение за правильнымъ производствомъ торговли относится къ обязаниости общественныхъ, городскихъ и сельсиихъ управденій (ст. 98), а опредъленіе взысканій за неправильную торговлю принадлежить казеннымъ палатамъ (ст. 95) и что по силъ Свод. зак. изд. 1857 г. Т. II ч. I Общ. Губ. Учрежд. ст. 2546 (по прод. 1863 г.) дъла о проступкахъ и преступленіяхъ по торговлю не предоставлены судебной расправъ полицін; затъмъ Сенатомъ согласно съ заключениемъ Оберъ-Прокурора Святъйшаго Сунода было опредълено: дъло о Кириловъ передать на разсмотръніе казенной палаты для постановленія по оному опредъленія (указъ отъ 20 мая 1869 г., № 34915); подвъдомственность дълъ о неправильной торговив жерковныхъ восковыхъ свячь общинь учрежденіямъ, коимъ принадлежитъ надзоръ за ироизводствомъ торговли и промысловъ, а именно: городскимъ думамъ и управамъ, волостнымъ правленіямъ и особымъ торговымъ депутаціямъ, при содъйствін полицейскихъ властей, подъ наблюденіемъ и руководствомъ казенныхъ палатъ, подтверждена въ указѣ Правительствующаго Сената, за № 37832.

Затэнъ, по заявленію церковныхъ старость или при общей повъркъ торговли, лица, производящія повърку, обязаны наблюдать и изследовать, не производится ли неправильной торговли церковными восковыми свъчами, т. е. не продаются ли эти свъчи частными торговцами въ розницу счетомъ или же хотя и гуртомъ, но въ такихъ лавкахъ, гдъ, кромъ воска и разныхъ восковыхъ свичъ, находятся и другіе предметы. При этомъ необходимо различать собственно церковныя свичи отъ другихъ восковыхъ, которыя могутъ быть продаваемы въ одной и той же лавий съ церковными,—какъ указывается въ самомъ высочайще утвержденномъ 28 августа 1808 г. докладъ Коммиссін Духовныхъ Училищъ. Церквамъ принадлежитъ привилегія на церковныя свъчи, употребляемыя, вследствіе установившагося церковнаго обычая, въ церквахъ и доходъ съ коихъ предназначенъ въ пользу церквей, на содержание духовныхъ учебныхъ заведений; на восковыя же свичи, идущія на разныя другія надобности въ общежитіи, означенная привилегія не распространяется. Затвиъ въ каждомъ отдельномъ случат продажи восковыхъ свъчъ необходимо изследованіе, какія именно свечи продавались. Продажа свъчъ для освъщенія комнать, хотя бы счетомъ или въсомъ менъе 20 фунтовъ, не составляетъ нарушения постановленныхъ правиль. При несомивнности въ данномъ случав нарушенія сказанныхъ правилъ, лица, инвющія наблюденіе за торговлею, обязаны задерживать оказавшіяся въ лавка неправильно продаваемыя церковныя свычи и, по составлени протокола, установленнымъ положениемъ о пошлинахъ за право торговли порядкомъ, представлять оный въ казенную палату, которая и опредвляетъ соглас но правиламъ Высочайшаго повельнія 28 августа 1808 г. надлежащее взыскание съ виновнаго.

### P 15 4 1 b

къ преосвященному Игнатію, вывшему епископу Дицтровскому \*).

Ваше преосвященство! Среди шумной столицы тихая и безмоленая жизнь ваша, проведенная во всякомъ благочести и чи-



<sup>\*)</sup> Произнесена архии. Григоріємъ 18 марта отъ лица моси, духовенства по случаю назначенія преосв. Игнатія на епископскую каседру въ Костроискую епархію.

стотв (1 Тим. 2, 2), была для насъ поучительна. Съ водами Силовив, текущими тихо (Исвін 8, 6)-воть бы съ чемъ и сравниль ее. Вы-подражатель Пастыреначальника Інсуса Христа, кроткаго и смиренцаго сердцемъ (Мате, 11, 29), о которомъ Св. Апостоль Павель выразительно сказаль: макось подобачае намь Архіврей-преподобень, незмобень, и пр. (Евр. 7, 26). Насъ унилис ваше частое свищеннодъйствіе, совершаемое въ глубокомъ мира съ Богонъ и со вевни людьии. Благодатный миръ втотъ вы заботливо хранили въ себъ во всякое время: ибо гдъ миръ, тамъ и Богъ мира (2 Кор. 13, 11). Насъ трогала истинио отеческая доброта ваша, покрывавшая любовью наши немощи и недостатки. Недоваріє къ людямъ съ прачною его подозрительностію было вамъ совершенно чуждо, а оттого людокія добродівтели видине были вамъ чемъ недостатки, которые нередко извиняли вы ненамеренностію или како иначе. Самыя ваши заивчанія насчеть нашихъ пограшностей были благородны, осторожны, сдержанны и безобидны: они походили на добрые совъты, не имъя и тъни начальническаго выговора; но тънъ ве менъе и безъ настойчивыхъ требованій исполнительности были вліятельны и вравумительны. Не спіша вравумленість, вы ждади иногда перваго удобнаго случая къ тому и подызовались имъ очень искусно. Виновный хорошо понималь въ это вреия, какъ онъ наказывается не начальствомъ, повидимому, а случайнымъ, неизбъжнымъ стеченіемъ обстоятельствъ; вы туть были какъ бы въ сторонъ, но не безучастны къ нему, стараясь одобрить сго унылаго, и утвшить лаской, отъ которой вновь загоралась въ дуще его любовь къ вамъ. Кого нужно, вы пытались исправить, но не запарать, не сделать его несчаснымъ (Псал. 140, 5). Дъло начальствующихъ-спасать, а не губить: вотъ искреннее убъждение, никогда васъ непокидавниев. И всли бы со смиреніемъ пророка Самуила ваше преосвященство подвергли себя общему суду и сказали намъ: се азъ, отоъщайте на мя предъ Богомъ, кого обидълъ и кого притъснияъ? ны бы отвъчали не обинуясь, что никто не потерпвлъ отъ васъ притвененій и напрасныхъ обидъ (І Цар. 12, 3, 4). Такъ я полагаю. Вы не желали и не двлали зла другимъ; мало того, вы руководились христіанскимъ правиломъ и въ другихъ побъждать вло добромъ (Рим. 12, 21), правиломъ привлекательнымъ своею чистотой и возвышенностію. Благотворительность кому бы ни было всегда вамъ доставляла истинное утъшеніе, и лицо ваше, иногда печальное до той минуты, мгновенно озарилось лучемъ радости. Кто не любиль и благоговъйно не чтиль вась, святитель Божій? Съ принятіемъ епископскаго сана ваше преосвященство не отдалили насъ отъ себя на почтительное разстояніе, но съ прежнимъ благорасположениемъ и сердечностию продолжали съ нами свое знакомство, не стыдясь нашей низкости, не огорчая насъ невниманіемъ, забвеніемъ, холодностью, не говорю гордымъ преврвијемъ. Знакомство со смиренными васъ не унижало, а насъ возвышало, назидало, ободряло, радовало не ослабдяя нисколько и вашей власти. Неспотря на синсходительность вашу, никто въ присутствін вашемъ не позволяль себъ и мальйшей вольности, почитая высокій санъ и святость вашей жизни-Ваша доступность по всемь, соединенная съ испренностію и ласковостію, тамъ достопримачательна, что она и теперь есть редеость въ лицамъ облеченнымъ высовинъ саномъ. Но не во вившиемъ величін, твиъ болье не въ превозношеніи-призваніе власти въ благодатномъ Христовомъ царствъ!

Какъ счастива костроиская паства почитающая васъ отнынъ своимъ архісреемъ! Мы же привътствуя васъ съ Высочайше
назначеннымъ вамъ новымъ мъстомъ служенія церкви, скорбимъ о предстоящей разлукъ съ вашимъ преосвященствомъ и
особенно скорблю я, ввысканный вашими милостями еще въ
молодые годы моей живни и съ той поры вамъ многимъ, многимъ обязанный... Примите отъ насъ нижайшую благодарность
за любовь ващу, которая составляла нравственное начало вашей дъятельности у насъ, и по той же христіанской любвимиколи же отмадающей (I Кор. 13, 8), оставляемыхъ вами не
забывайте въ молитвахъ предъ престоломъ Божіниъ. Благословите и простите, преосвященнъйшій владыко, благословеннъйшій архимастырь и отецъ!

#### ЗАГРАНИЧНЫЯ МЗВЪСТІЯ.

Аллокуція Льва XIII въ консисторін.—Вовстановленіе католической ісрархів въ Шотландін.—Политика новаго папы.—Патеръ Севии †.

Корреспондентъ "Моск. Въдом.", изъ Рима отъ 31 (19) марта пишетъ: Консисторія, которую папа собираль въ Ватиканъ въ четвергъ 28 марта, есть, безъ сомнънія, важнъйшее событіе этой недъли. Первая консисторія, совываемая новымъ папой послъ вступленія его на престоль, обозначается названіемъ "благодарственной консисторін", такъ канъ новый избранникъ священной колдегія выражаєть ей при этомъ случай свою благодарность за высокій санъ, которымъ она облекла его. Кромі того, новый папа пользуется этимъ обстоятельствомъ, чтобъ изложить свои иден и образь дійствій, которому онъ наміреваєтся слідовать при управленіи церковью. Вслідствіе этого первая консисторія всегда очень интересна и при обыкновенныхъ условіяхъ, а въ трудныя минуты переживаємыя нами она рішительно пріобріла разміры событія. Всі эти дни общее вниманіе обращено было на Ватиканъ, и нетерпізніе узнать о наміреніяхъ преемника Пія ІХ сильно волновало нашу публику. Никогда еще папской алложуціи не ожидали съ такимъ напряженнымъ любопытствомъ.

Въ четвергъ, въ 10 часовъ утра, папа вышелъ изъ своихъ аппартаментовъ и, согласно установленному обычаю, облекся для первой своей консисторіи въ красную шелковую далматику и возложиль на голову волотую митру. Въ этомъ одъяніи Левъ XIII торжественно вступиль въ залу консисторіальныхъ собраній, гдъ его ожидали собравшіеся кардиналы. Занявъ мъсто на престолъ, папа, посреди глубочайшаго безмолвія и общаго вниманія, прочель по-латыни свою аллокуцію, надъ которою опъ самътрудился съ величайшимъ тщаніемъ.

На аллокуцію папы отвічаль, также по-латыни, кардиналь Ди-Пістро, въ качестві вице-декана Священной Колдегіи. Объявивь, что кардиналы при избраніи папой Льва XIII повиновались внушеніямь Святаго Духа, кардиналь благодариль его святьйшество за его благосклонное вниманіе из членамь Священной Коллегіи и увіриль его, что онь всегда найдеть съ ихъстороны полное содійствіе. Онь окончиль выразнивь верховному первосвященнику желаніе награды не только на небі, но и на вемлів преимущественно въ видів увеличенія числа вірныхъ католической церкви".

Какъ аллокуція папы, такъ и отвіть кардинала Ди Пістро отличались величайшею уміренностью идей и выраменій. Вслідствіе этого они и иміли полный успіхть за стінами Ватикана. Италіянская печать единогласно осыпала ихъ усердными похвалами. Послі запальчивых тирадъ, которыми Пій ІХ любилъ уснащать свои річи, достойный и уміренный тонъ Льва XІІІ и кардинала Ди-Пістро произвели общій эффектъ. Принимая въ соображеніе положеніе и обстоятельства, невозможно было и ожидать отъ нихъ еще боліве сдержаннаго тона. Всі замітили,

что папа, настанвая на содъйствін, котораго онъ испрашиваль у кардиналовъ, имълъ въ виду косвеннымъ образомъ устранить догматъ напской непогръшимости, провозглашенный Піємъ ІХ въ минуту личнаго тщеславія.

Въ той же консисторіи 28 марта папа роздаль буллу о возстановленіи католической іерархіи въ Шотландіи, возложиль кардинальскій береть на нардинала Макъ-Клоски, архіепископа Нью-Йоркскаго, назначиль двухъ епископовъ in partibus infidelium и тринадцать епископовъ на различныя епархіи, большею частію въ Шотландіи. Затъмъ. Левъ XШ принесъ присягу на върность апостольскимъ учрежденіямъ—церемонія, которую папы исполняють всегда въ своей первой консисторіи. Наконецъ, въ этомъ же собраніи онъ навначиль кардинала Ди-Піетро въ должность камерлинга ремской церкви, которую онъ заниваль самъ до своего избранія на папскій престоль. Вслъдствіе кончины кардинала Амата, послъдовавшей на другой день послъ понсисторіи, нардиналь Ди-Піетро обличенъ нынъ двоякимъ званіемъ: дежана Священной Коллегіи и камерлинга римской церкви.

-- Въ газетъ "Indépendance Belge" питутъ: "Ватиканъ ръщительно вступилъ на новый путь, совершенно отличный отъ того, по ноторому онъ следоваль при Пів IX. Въ то время онъ ограничивался горячими протестами противъ совершавшихся овктовъ и ожесточенною борьбою со встми преобразованіями современных обществъ, теперь же онъ повидимому прінскиваетъ средства къ примирению съ вившнимъ порядкомъ вещей. Уже въ первой папской аллокуціи мы видели, что онъ настанваль на уничтожении свътской власти на столько, на сколько этого требовали интересы церкви, и косвенно противопостав дяль догиату непограшимости призывь къ соватамь и содайствію кардиналовъ. Газета "Италін" подтверждаеть это настроеніе Ватикана. По ся словамъ, Папа вивств съ многими кардиналами занимается въ настоящее время разсмотраніемъ вопроса объ участін итальніских ватоликовь въ выборахь. Въдъйствительности этому участію препятствуєть только упорство церкви въ томъ, что она не хочетъ признать Италіи и ся законовъ; если она сдълаетъ уступку въ этомъ отношеніи, то католики будутъ участвовать въ выборахъ и будутъ иметь успъхъ. Но невольнымъ образомъ спращивается, какого образа дъйствій они будуть держаться, когда при избранім имъ при-

дется принимать присяку, болже или менже стеснительную для ихъ религіозныхъ верованій? Некоторые вардиналы были бы не прочь отъ приняти этой присим, даже бень опрачинений, какъ фактъ, который следуетъ уважать, чтобы не затруднить ваконодательства и администраціи; другіе прелаты желали бы условной присяги, иные же хотели бы играть пассивную роль, завлючающуюся въ томъ, чтобы быть избранными, но не подчиняться указаннымъ правиламъ. Эта последияя натегорія весьна малочисленна и вопросъ еще далеко не разръшенъ, но возможность его оспориванія представляеть уже знаменательный •актъ. Итальянскіе и •ранцузскіе принцы, лишившіеся власти, Неаполитанскій Король, Великій Герцогъ Тосканскій, Герцогъ Парискій, графъ Шамборъ, даже Императорскій Принцъ,—всъ надънлись, что Папа, послъ объявленія царствующимъ государямъ, католическимъ и другимъ, о своемъ вступленіи на престоль почтеть и ихъ модобнымъ же сообщеніемъ, такъ закъ папскан власть всегда являлась защитницей принцина законности. Не получивъ никакого увъдомленія и потерповочнеудачу въ восвенныхъ намекахъ, нъкоторые изъ нихъ ръшинись послать повдравленія. Папа благодариль ихъ, но удержался отъ всякаго публичнаго заявленія, могущаго подать поводъ къ не-благовиднымъ толкованіямъ".

- Въ Римъ скончался патеръ Секки, бывшій директоромъ обсерваторіи при римской ноллегіи. Этотъ ученый имълъ 60 льтъ отъ роду и принадлежаль къ ордену ісзуитовъ. Онъ поміщаль въ журналь "Мопас" и сообщаль въ академію наукь, при мосй онъ состояль корреспондентомъ по астрономическому отділу, иножество интересныхъ свідіній по безконечно равнообразнымъ предметамъ. Но имя его въ особенности остамется знаменитымъ вслідствіе его работъ насательно изслідованія химическаго состава солнечной фотосферы. Два изданныхъ имъ тома, на французскомъ и итальянскомъ языкахъ, составляютъ прочный для него памятникъ, въ которомъ поміщены всі произведенныя до его времени изслідованія о солнці. Патеръ Секки также много занимался метеорологією. На выставкъ 1867 г. онъ получиль большую почетную медаль за метереофафъ его изобрітенія. По его личному почину построена обсерваторія на горъ Пія ІХ и обравовано общество итальянскихъ спектроскопистовъ.

### оглавление перваго тома

### **ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ**

### 1878 Г.

### ЯНВАРЬ.

| I.   | маъ носмертныхъ сочинения ю. О. Самарина:<br>два письма объ основныхъ истинахъ религи,    | Cmp.                   |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
|      | по поводу сочиненій макса мюдлера. Съ пре-                                                |                        |
|      | дисловіемъ Д. О. Самарина                                                                 | 1-49                   |
| 11.  | Слово въ недвию предъ Рождествомъ Христо-                                                 | <b>50</b> –56          |
| III  | вынъ. Высокопрессе. Димитрія Архіеп. волин. Введеніе въ догнатическое богословіе: понятіе | 3 <b>U</b> —3 <b>0</b> |
| 111. | o gornatheeckomb Gorocaobie in o gornataxb.                                               |                        |
|      | A. O. Tycesa                                                                              | 5781                   |
| IV.  | Новый способъ доказательства дестовърноств                                                |                        |
|      | евангельскихъ сказаній на основанія внутрен-                                              |                        |
|      | вихъ признаковъ. Ессе Номо. Обзоръ живия                                                  |                        |
|      | и дъла І. Хривта. Перев. съ англійскаго. О.<br>Терпера. Д—65                              | 82-105                 |
| ٧.   | Мысли и чувствованія митрополита Филарета                                                 | 00 .00                 |
|      | по двлу отобранія литографированнаго пере-                                                |                        |
| -    | вода книгъ Ветхаго Завъта. П. С. Казанскаго.                                              | 106-118                |
| VI.  | Слово по случаю празднованія стольтія дня                                                 |                        |
|      | рожденія Императора Александра І. Прот. В.                                                | 119-124                |
| YII. | И. Добротворскаго                                                                         |                        |
|      | Московской семинарів за 1876—77 учебный                                                   |                        |
|      | годъ. — Отвывъ англійскаго церковнаго журнала                                             |                        |
|      | о восточномъ вопросъ. — Общій пресвитеріви-                                               |                        |
|      | спуть прот. А. М. Иванцова Платонова (по                                                  |                        |
|      | поводу «напраслины» редактора «Душеполез-                                                 |                        |
|      | наго Чтевія»).—Надежда Павловна Шульцъ †                                                  | 125—129                |
| III. | Въ приложении: Рвчь о предвлахъ есте-                                                     | 1-32                   |
| IX.  | ствознанія. Э. Дю-Буа Реймонба                                                            | 102                    |
|      | Амвросія Архіви. Московскаго. Съ предисло-                                                |                        |
|      | вівнъ Проф. И. И. Горенаю-Платонова                                                       | 1-16                   |
|      | ФЕВРАЛЬ.                                                                                  |                        |
| I.   | Бесвда въ недвлю о Мытарв и Фарисев. Вы-                                                  |                        |
|      | coronnece Tunumpia aprim econoceras                                                       | 160171                 |

|       |                                                                                           | Cmp.                |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 11.   | Введеніе въ догматическое богословіє: важность и значеніе догматовъ. А. Ө. Гусева.        | 172—193             |
| III.  | Телеологическое значеніе природы. $B$ . Д. $Ky\partial$ -                                 |                     |
| IV    | рявиева-Платонова                                                                         | 194—233             |
| 17.   | tiesckaro                                                                                 | 234—239             |
| ٧.    | иностранная богословская литература. Фор-                                                 |                     |
|       | мальный принципъ протестантизма. А. Реша.<br>$\Theta$ . Г. Тернера                        | 240 - 266           |
| ٧I.   | Очеркъ жизни архимандрита Антонія наміст-                                                 | 240 200             |
|       | вика Свято-Тронцкой Сергіевой Лавры. І. П.                                                | 0.05 0.05           |
| VII   | С. Казанскаю                                                                              | 267—287             |
|       | вою. Преосв. Хрисаноа                                                                     | <b>288 – 2</b> 91   |
| YIII. | Лътопись Евангелическихъ общинъ въ Москвъ.                                                | 000 040             |
| IX    | По поводу вниги «Фехнера». Нила А. Попова. Извъстія и замътки: Миссіонерская дъятель-     | <del>292</del> —312 |
| 14.   | ность русской церкви Къ вопросу о нуждахъ                                                 |                     |
|       | единовърія. — Заграничныя извъстія. — Журналь-                                            |                     |
|       | ный листовъ. — О публичныхъ чтеніяхъ Вл. С. Соловьева. — Объявленія.                      | 313-360             |
| X.    | Въ приложении: Псалтирывъновомъслав.                                                      |                     |
|       | переводъ (2 л.)                                                                           | 17—32               |
|       | MAPTЪ.                                                                                    |                     |
| I.    | Слово по освящения храма въ мъстечкъ Чер-                                                 |                     |
|       | вонномъ Житомірскаго увада 24 августа 1877 года. Высокопрессв. Димитрія, архісп. волым.   | 361—369             |
| IT.   | . Введеніе въ догнатическое богословіє: важ-                                              | 201—203             |
|       | ность и значеніе догматовъ А. О. Гусева                                                   | 370—392             |
| 111.  | Очеркъ жизни архимандрита Антонія, наивст-<br>ника Свято-Тронцкой Сергіевой Лавры. II.    |                     |
|       | П. С. Казанскаго                                                                          | 393-410             |
| IV.   | П. С. Казанскаю                                                                           |                     |
| v     | Воздвиженского                                                                            | 411 – 441           |
|       | манской Портой. Преосвящ. Амеросія                                                        | 442-448             |
| VI.   | . Русская церковно - историческая дитература.                                             |                     |
|       | Ереси и расколы первыхъ трехъ въковъ хри-<br>стіанства. Изслед. прот. Иванцова-Платонова. |                     |
|       | Свящ. И. А. Смирнова                                                                      | 449-469             |
| VII   | , Отзывъ нъмецкаго ученаго о русской книгъ                                                | 463 - 471           |
| A III | І. Чтевія о Богочеловівчествів. Чтевіе первое.                                            | 179181              |

|                                                                                            | Стр.            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| IX. Памяти заслуженнаго профессора Московской<br>Духовной Академін Петра Симоновича Казав- | _               |
| скаго. І. Некрологъ в надгробныя ръчв. И. За-                                              |                 |
| насна объ его ученыхъ трудахъ                                                              | 185 - 508       |
| Х. Извъстія и замътви: Миссіонерская двитель-                                              | 100. 000        |
| ность русской церкви. — Князь В. А. Черкасскій †.                                          | 509 <b>—563</b> |
| XI. Въпияложинии: Псалтиры въповомъ слав.                                                  |                 |
| переводъ (3 в 4 л.)                                                                        | 33 - 64         |
| АПРЪЛЬ.                                                                                    |                 |
| I. Слово въ день Воздвиженія Честнаго и Жи-                                                |                 |
| вотворящаго Креста Христова. Высокопресся.                                                 |                 |
| Димитрія архіеп. волынскаго                                                                | 537 - 543       |
| II. Ложныя возарвнія по вопросу объ усовершае-                                             | •               |
| MOCTO XDRCTIAHCTBA. A. $\Theta$ . $\Gamma$ uccea                                           | 544 - 572       |
| III. Сильвестръ интрополитъ Казанскіп П. С. Зна-                                           |                 |
| менскаго                                                                                   | 573-595         |
| IV. Насколько словъ по поводу достоприначатель-                                            |                 |
| ныхъ предметовъ и святынь въ нашихъ хра-                                                   |                 |
| махъ. <i>С.</i>                                                                            | 596 - 633       |
| V. Первая Французская революція в церковь                                                  | 364658          |
| VI. Явленіе в пъйствительность. М. И. Каринскаго                                           | 659 - 704       |
| VII. Слово при погребенів проф. М. Университета П.                                         | •               |
| Л. Карасевича. Прот. Н. А. Серневскаго                                                     | 705-707         |
| VIII. Слово црв гробъ князя Владиміра Александро-                                          |                 |
| вича Черкасскаго. Прот. Н. А. Сериевскаго                                                  | 708-713         |
| ІХ. Чтенія о Богочеловъчествъ. Чтеніе второе.                                              |                 |
| Вл. С. Соловьева                                                                           | 714-726         |
| Х. Извъстія и замътки: Статистическія свъдънія                                             |                 |
| ' извлеченныя изъ отчета г. Оберъ-Прокурора                                                |                 |
| Св. Синода за 1876 г.—Правительств. ръше-                                                  |                 |
| ніе о продажть церковныхъ свъчъ. — Ръчь                                                    |                 |
| преосвящ. Игнатію.—Заграничныя извъстія                                                    | 797 - 741       |

### ПЕЧАТАТЬ ПОЗВОЛЯЕТСЯ

съ твиъ, чтобы по отпечатавни представлено было въ дензурный межететь узавоненное число экземпляровъ. Москва, апръля 3 дня 1878 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Сувалокъ 12 к. Съдзеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 н. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Улеоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Червигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Якутска 20 к. Ярославля 3 к.

### ВЪ РЕДАКЦІМ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

продаются сладующія книги:

І. Размышленія о сущности христіанской въры. Соч. Гизо. Переводъ свящ. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.

И. Въчная жизнь. Пувличныя чтенія Э. Навиля. Перев.

свящ. Н. Сергіевскаго М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.

III. Пуванчица чтенія 1871 года, профессора протоїерен Н. Серисоского: Овъ основных в истинах в Христіан-ства. М. 18 10 г. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к. IV. Сочина в св. Густина философа и мученика,

изданыя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ,

И. Преображенскимъ. Цена 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 р.

V. Сочинения древних в христилиских в лиологетовь: Татіана, Леннагора, Ософила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русскомъ переводъ, съ введеніями и прим'вчаніями, свящ. И. Преображенскимъ. М. 1867. Цъна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.

VI. Сочинения св. Иринея Люнскаго. І. Нять книгь противъ ересей. И. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свяш.

И. Преображенскимъ. М. 1871. Цена 3 руб. съ пересылкою.

VII. Вопросъ о зат. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. свящ. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.

VIII. О Евангелін отъ Матевя. Разборъ и опроверженіе возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. свищенника носковской Тронцкой на Арбат'в церкви Владиміра Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

IX. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священником А. М. Иванцовымо-Платоновымо. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.

Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. университета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ И. Система канонического права: о составъ церковного общества. Ц 80 к., съ перес. 1 р., а обоихъ выпусловъ-ц. съ перес. 2 р.

XI. ЕРЕСИ И РАСКОЛЫ ПЕРВЫХЪ ТРЕХЪ ВЪКОВЪ ХРИ-СТІАНСТВА. Ч. І. Обозраніе источниковъ для исторіи древивишихъ секть. Пром. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 50 к.

### православное обозръніе

ВЪ 1878 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Цѣна съ пересылкою 7 рублей.

Подписка принимается: въ Москвъ, у редактора журнала священника при церкви Өеодора Студита, у Накитскихъ воротъ, П. Преображенскаго, и у извъстныхъ книгопродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрънія» въ Москвъ.

Редакція покорнъйше просить читателей посившить подпискою на издаваемый ею журналь для свороременной и исправной высылки книжекъ его.

Редакторъ-издатель свящ. П. Преображенскій.

Цѣна «Православнаго Обозрѣнія» за 1875, 1876 и 1877 г. остается прежняя, т.-е. 7 руб. съ пересылкою за годъ.

Авторы и издатели книгъ, желающіе, чтобы объ ихъ изданіяхъ были помъщены въ «Правосл. Обозрѣніи» объявленія или рецензіи, благоволять доставлять въ редакцію книги свои, по возможности, въ двухъ экземплярахъ.

CP 378.

## ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРВНІЕ

### 1878

май-тюнь.

### СОДЕРЖАНІЕ:

С.—СЛОВО ПО ОСВЯЩЕНИИ ХРАМА ВЪ МЪСТЕЧКЪ НЕХВОРОЩИ.
 Высокопреосв. Димитрія, архіен. Вольнскаго и Житомірскаго.

И.—СЛОВО СКАЗАННОЕ ВЪ ЦЕРКВИ ЖИТОМІРСКАГО ТЮРЕМНА-ГО ЗАМКА 16 ЯНВАРЯ 1878 ГОДА. Его же.

ш.-конечная цъль жизни. к. и. и.

IV.—IОАННЪ КАЛЬВИНЪ-РЕФОРМАТОРЪ XVI ВЪКА. С. В. Назаревскаго.

V.—СИЛЬВЕСТРЪ МИТРОПОЛИТЪ КАЗАНСКІЙ. (Окончаніе). И. В. Знаменскаго.

VI.—ДОЖНЫЯ ВОЗЗРЪНІЯ ПО ВОПРОСУ ОБЪ УСОВЕРШАЕМОСТИ ХРИСТІАНСТВА. А. Ө. Гусева.

VII.—ОЧЕРКЪ ЖИЗНИ АРХИМАНДРИТА АНТОНІЯ, НАМЪСТНИКА СВЯТО-ТРОИЦКОЙ СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ. Н. С. Казанскаго.

- УПІ.—РУКОВОДСТВО КЪ ПАСТЫРСКОМУ ПРОПОВЪДНИЧЕСТВУ. Православное Собестдовательное богословіе, или практическая гомилетика. Сочиненіе прот. Іоанна Толмачева. Четыре тома. Петерб. 1869—1877 г. Вл. Л—на.
  - IX.—ЧТЕНІЯ О БОГОЧЕЛОВЪЧЕСТВЪ, Чтеніе третье. Вл. С. Соловьева. X.—НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ ПО ПОВОДУ ИЗДАНІЯ СОЧИНЕНІЙ ФИЛА-РЕТА МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКАГО, И. М. Ч.
- XI.—АНГЛІЙСКІЙ ЦЕРКОВНЫЙ ИСТОРИКЪ ВЪ РУССКОМЪ ПЕРЕ-ВОДЪ. Робертсова Исторія христіанской Церкви. Переводъ Матвъвва. А. Л—вв.
- ХИ.—ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ: Дъятельность русской церкви по обращенію раскольниковъ въ 1876 г. — Поученіе при сборъ пожертвованій на устройство добров. Флота. — Замътка о штундистахъ. — День свв. Кириала и Месодія. — Заграничныя замътки. — Извъщеніе о сборъ пожертвованій на сооруженіе добров. Флота. — Поправка. — Объявленія.
- XIII.—НИЛЯ ИСТОРІЯ АЛЕКСАНДРІЙСКОЙ ЦЕРКВИ. Гл. XVI.
- XIV.—ПСАЛТИРЬ ВЪ НОВОМЪ СЛАВ, ПЕРЕВОДЪ АМВРОСІЯ АРХІЕП. МОСКОВСКАГО (5—8 листы).

#### MOCKBA.

«Православное Обозрѣніе» выходитъ сжемѣсячно, книжками отъ 12 печатныхъ листовъ и болѣе. Водинсная цѣна: 6 р. 50 к. въ годъ,—а съ доставкою на домъ въ Москвѣ и пересылкою въ другіе города 7 р. с.

Полные экземпляры «Православнаго Обозрънія» за прежніе годы можно получать по слъдующимъ пониженнымъ цънамъ: 1861, 1862, 1863 и 1864 годы—по 2 руб. безъ пересылки, 1865, 1866 и 1869—по 3 руб. безъ пересылки, 1867, 1868 и 1871 по 4 руб. безъ пересылки, 1870, 1872, 1873 и 1874—по 5 руб. безъ пересылки, а за четырнадцать лътъ 1861—1874 — сорокъ пять рублей. На пересылку прилагается за каждый годовой экз. за 8 ф., а за 14 лътъ—за 100 фунтовъ—по разстоянію.

### От Москвы за каждый фунть посылокь съ книгами взимается:

До Або 12 к. Акмолль 18 к. Архангельска 13 к. Астрахани 15 к. Ваку 16 к. Влаговъщенска на Амуръ 20 к. Варшавы 13 к. Вильно 9 к. Витебска 6 к. Владикавказа 16 к. Владиміра 3 к. Вологды 5 к. Воронежа 5 к. Выборга 8 к. Върнаго 18 к. Вятки 10 к. Гельсингфорса 10 к. Гродно 11 к. Дербента 16 к. Екатеринодара 10 к. Екатеринослава 14 к. Елисаветполя 16 к. Житоміра 10 коп. Иркутска 20 коп. Казани 9 к. Калиша 15 к. Калуги 3 к. Каменецт-Подольска 13 к. Кишинева 15 Кієва 9 к. Ковно 10 к. Костромы 4 к. Красноярска 18 к. Куопіо 11 к. Курска 6 к. Кутайса 16 к. Къльцовь 14 к. Ломжи 12 к. Люблина 12 к. Минска 8 к. Митавы 11 к. Могилева 6 к. Нижинго-Нэвгорода 5 Никол. (Прнам. Обл.) 20 к. Новгорода 5 к. Новочеркасска 11 к. Оренбурга 16 к. Орла 5 к. Пензы 8 к. Перми 15 к. Петрозаводска 11 к. Петрокова 14 к. Плоцка 14 Полтавы 9 к. Пскова 8 к. Радома 14 к. Ревеля 9 к. Риги 10 к. Рязани 3 к. Самары 12 к. С.-Петербурга 7 к. Саратова 9 к. Семпалатинска 18 к. Симбирска 9 к. Симферополя 14 к. Смоленска 4 к. Ставропольск. губ. 14 к. Суваловъ 12 к. Съдлеца 12 к. Тавастгуса 10 к. Тамбова 5 к. Ташкента 18 к. Твери 3 и. Тифлиса 16 к. Тобольска 16 к. Томска. 18 к. Тулы 3 к. Уреоборга 13 к. Уральска 16 к. Уфы 14 к. Харькова 8 к. Херсона 13 к. Чернигова 8 к. Читы 20 к. Эривани 16 к. Лкутска 20 к. Ярославля 3 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ.

1878.

томъ п.

МОСКВА.
Въ Университетской типографіи (М. Катковъ),
на Страстномъ бульварѣ.
1878.

CP378.5

HARYARD COLLEGE LIBRARY GIFT OF ARCHIBALD CARY COOLIDGE DEC 28 1925

### СЛОВО

ПРО ИЗНЕСЕННОЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЪЙШИМЪ ДИМИТРІЕМЪ, АРХІЕПИСКОПОМЪ ВОЛЫНСКИМЪ И ЖИТОМІРСКИМЪ, ПО ОСВЯЩЕНИИ ХРАМА ВЪ МЪСТЕЧКЪ НЕХВОРОЩИ.

Слава и бла годареніе Господу, помогшену вама, братіе, Своєю епосившествующею благодатію воздвигнуть благолівный храмь осй во славу Ето пресвятаго имени, благословившену ваше доброе начиваніе и труды, примявшену ваши жерувы—великія и малыя— въ воню благоуханія духовнаго и освятившену храмь сей въ чистое и святое жилище Своєй пребожественной благодати и славый

Это, братіе мои, велиная милость Божів. Помните ль, накъ ср. Давидъ желаність возжелаль совдать крана Господу, не даваль дена очать своинъ, ни въждома своина дреманія, ни повоя страмівна сноина, домдеже обрищеть місто Господеви, селеніе Бору Іаловлю". Но что же? Господь свазаль ему: "не совиждени ты дому Мосго, за не многи крови проліяль еси на земли". И совдаміє крама Божія предоставлено было Соломону.

Почену же самъ Гоонодь Богъ, нездвоущий и вся неновняющій, которому не довивоть небо и небо небесе ко обитамів, столько дорожить, танъ-сназать, земящим, нальним кранами, неторые осрядаемъ Ему мы — бреними созданія Ето? Потому что на земяв нашей, оскверненной и оскверняемой непрестанно грв-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

хами человъческими, проклятой въ дълахъ рукъ нашихъ, храмъ Божій есть единое и единственное святое мъсто, куда очи Отца небеснаго призираютъ съ благоволеніемъ, гдъ единородный Сынъ Божій—Царь царствующихъ и Господь господствующихъ—благоволитъ являться намъ въ смиренномъ и уничиженномъ видъ, какъ жертва, приносимая за гръхи наши, приходитъ, яко агнецъ непорочный, заклатися и датися въ снъдь върнымъ; гдъ и мы гръшные можемъ приближаться къ Нему невидимому и неприступному, возносить Ему наши молитвы и моленія, прошенія и благодаренія, осіяваться Его божественною славою и освящаться Его животворящею благодатію и силою; гдъ можемъ слышать Его божественные глаголы живота въчнаго, поучаться и умудряться ими во спасеніе.

Пибо что совершается здёсь? Совершается для всёхъ поколеній и родовъ, для всвхъ нивющихъ нужду въ освященіи человъковъ то, что единожды на всю въчность совершилось на Голгоев въ крестной смерти Христовой. Тамъ единородный Сынъ Божій, воплотившійся для спасенія нашего, принесъ самаго Себя въ жертву искупленія и спасенія, распять на преств, пострадаль н умеръ за гражи человановъ, и воспресъ потомъ изъ мертвыхъ во оправданіе падшаго человъчества. Здёсь тайнодейственною силою Духа Святаго приносится та же великая и страшиая, умидостивительная и спасительная жертва, то же тэле и кровь единороднаго Сына Божія за грэхи наши и во спасеніе наше. Тамъ совершилось примиреніе меба съ венлею, падшаго рода человъческаго съ правосудіемъ Божіниъ, оправданіе, обновленіе и воссоздание всего человачества: вдась совершается примирение каждаго грашинив съ правдою Божіею, оправданіе и обновленіе наждаго человена. Словомъ: тамъ и здёсь одинъ и тотъ же Агнецъ Божій, вземляй грэхи міра, закланный за грэхи наши прежде сложенія мірв; тамъ и здёсь является все непроліднию величіє безнонечной любви Божіей, вся слава высочайшей пре-шудрости, благости и милосердія Божія, все неприступноє вели-чіє правды и суда Божія. Стоя въ храмъ, во время совершенія божественной литургін, им стоин'в какъ бы на самой Голгосъ, въ тотъ великій и страшный часъ, когда от радавшій на креотъ Сынъ Болій яврекъ Свое всеобъемлющее слове: "соверживнася".

Посему-то храмъ Божій именуется и есть воистину "Домъ Божій", гдъ выну обитаетъ и является, какъ на небъ, неприступная слава трінпостаснаго Божества. Посему-то сами св. архангелы и ангелы, какъ въруетъ и исповъдуетъ св. церковь, предстоятъ вдёсь, какъ на самомъ небё, со страхомъ и трепетомъ, лица покрывающе и вопіюще пъснь: алимуіа; всь блаженные духи праведниковъ являются вдёсь предъ своимъ Владыкою и Господомъ съ благогов вйнымъ и смиреннымъ поклоненіемъ. Посему-то даже души, содерживыя въ врачной темницъ духовъ получаютъ отраду и утвшеніе, когда имена ихъ поминаются здёсь предъ умилостивительною жертвою тала и крови Сына Божія. Посемуто освященный благодатію Духа Святаго престоль храма, на которомъ совершается и приносится сія святвішая жертва, какъ престолъ самаго Господа Вседержителя, есть сокровищинца благодати, источникъ освященія, пристанище обуреваемыхъ, врачебница недуговъ тълесныхъ и душевныхъ, прибъжище всъхъ чающихъ Христова утъщенія, откуда благодать освященія, преходя въ души и сердца молящихся, преходить съними и въ ихъ домы, освящаетъ и всё дела рукъ ихъ. Посему-то съ вёрою возносимыя здёсь молитвы восходять на самый пренебесный жертвенникъ и съ любовію пріемлются Отцемъ небеснымъ. И накая политва въры не будетъ услышана милосердіемъ Отца мебесного, когда предлежить на престоль святыйшая жертва тела и крови возлюбленнаго Сына Его? Какой вздохъ покания или слеза умиленія и сокрушенія сердечнаго не будутъ приняты въ воню благоуханія духовиаго? Какое прошеніе будеть отвергнуто Отцемъ небеснымъ, когда ходатайствуетъ о насъ самъ единородный Сынъ Его? На какое дело благое не можеть вдохновить, на какой подвигъ самоотверженія не можетъ украпить воспоминаніе о крестной смерти, подънтой за насъ Сыномъ Божіниъ?

Вотъ почему, братіе мом, души благочестивыя, въ которыхъ пробуждена тоска о небесномъ отечествъ и горячее желаніе прімти и явиться лицу Божію, ничёмъ такъ не услаждаются, ничего такъ не желаютъ, какъ пробывать въ храмъ Божіемъ: "едино просихъ отъ 1'оенода, то ввыщу", режорить о себъ св. Давидъ,—"еже жити им въ дему Госнодии

вся дни живота моего, връти ми красоту Господню и посъщати храмъ святый Его". Вотъ почему и намъ, чтобы возбудить въ себъ любовь къ небесному отечеству нашему, должно чаще притекать въ храмъ Господень съ усердіемъ и любовію, и предстоять здась съ глубокимъ благогованіемъ и страхомъ Божіниъ, и молиться вдесь съ сердцемъ сокрушеннымъ и смиреннымъ. Что можеть быть утвішительные для христівнина, любящаго своего Спасителя, чающаго въчной жизни въ царствъ Божіемъ, какъ предстоять предъ лицемъ своего Владыки и Господа вивств со св. ангелами и духами праведниковъ совершенныхъ, открыть предъ Нишъ молитвенно всю душу и сердце свое, повъдать Ему-любвеобильному Отцу своему-всв помышленія свои, высказать Ему вст недоумънія, обуревающія разумъ, вст немощи и согръщенія, обременяющія совъсть, всь печали и скорби, подавляющія сердце, всв нужды и потребности житейскія? И нельяя не радоваться духомъ, когда видишь храмъ Божій, полный полящимися, когда присутствующие въ храмь молятся съ теплотою въры и любви нъ Господу, съ сердцемъ сокрушеннымъ и сипреннымъ, когда возносится вдъсь общая, единодушная, богопріятная молитва о миръ всего міра, о благосостоянін святыхъ Божінкъ церквей, о благоденствін царя и всего отечества, о благораствореній воздуховъ и изобилій плодовъ земныхъ, о избавлепін отъ велкія скорби и гавва, нужды и печали, о еже благоувътливу быти и благому и человъколюбивому Богу нашему и отвратити всякій гибвъ, праведно на ны движници. О. какъ радуется тогда все небо, взирая на нашу землю и видя на ней не одно безваконіе и пререканіе во градівхь, но и мівето євятое ш людей ищущихъ небеснаго отечества, благоговъющихъ предъ величісив Божінив и стремящихся упонь и сердцемв своимвив Вогу врвикому, живому! Съ накою радостію св. ангелы - хранители наши восходять и нисходять тогда чрезъ сін врата небеснын, чтобы вознести молитвы върующихъ по престолу Божію и принести ниъ оттокъ благословение Отца небеснаго!

Говорить иные: молиться можно и домь, в потому лівинтен приходить въ кремъ Вожій. Безъ сомивнія не только можно, в и должно молиться Богу везді, "на всяком міста владычествія Ерей: но намавая мелитва домаштий не можеть замінить молитвы церковной; напротивъ молитвою церковною освящаются и

отъ нея заимствують жизнь и силу наши домашнія молятвы. "Сами по себъ, о чесомъ помолимся", мы "не въмы", какъ говорить Апостоль, но въ храмъ Божіемь насъ руководствуеть къ тому св. церковь, наученияя молитев самимъ Господомъ и научаемая присно Духонъ Божіниъ. Здёсь ны научаемся, о чемъ и какъ ноженъ благонадежно молиться Отпу небесному, чего благоприлично просить у Его благости и инлосердія какъ богоугодно славословить и благодарить Его. Здесь нашей слабой, безсильной молитвъ спосившествуетъ сильная и дъйственная молитва пречистой Матери Господа и св. угодниковъ Божінхъближайших друвей Христовыхъ, коихъ тайноврительное око видить наши немощи и нужды, коихъ любвеобильное сердце сочувствуеть нашей скорби и радости, нашимъ желаніямъ и надендамъ. Но, что всего важиве, здесь за насъ предстательствуетъ и ходатайствуетъ предлежащая на престолв умилостивительная жертва тала и крови Христовой, ради которой Отецъ небесный и пріемлеть наши молитвы; здёсь самь Духъ Божій ходатайствуеть о насъ воздыханіями неизглагоданными. Какая же молитва наша можеть сравниться съ этою всесильною молитвою? Какъ счастивы тв, которые благоговъйно участвують въ этой воистину всемірной молитев, освящая, украилая и оживляя ею свою душу и сердце! И какъ несчастны тв, которые сами себя лишають сего высочайшаго блага!

Но въ храмъ Божіенъ мы ножемъ, братіе, не только приблиближаться нъ Богу Отцу вашему и бесъдовать съ Нимъ молитвенно, но и слышать Его божественное слово, подобно какъ св. ангелы на небеси выну видять лице Отца небеснаго и слышать Его вседержавное слово. Въ читаемыхъ здёсь писаніяхъ св. еванрелистовъ и апостоловъ возвіщаются намъ тё самые глаголы живота вічнаго, которые пропов'ядывать въ мір'є самъ единородими Сымъ Вожій Своими пречистыми устами. Это, братіе мож, то всемогущее слово Госнода Вседержителя, котораго слушають мебо и земля и преисподняя, которому повинуются всё стихіи міра видинаго и всё силы міра духовнаго; то свётоносжов слево, которое открываєть намъ сокровенныя отъ в'якъ и родовъ тайны Божественнаго сов'ята и предопред'яленія о насъ, просвіщаєть разумъ нашъ въ познаніе единнаго истиннаго Бога и посланнаго Имъ для спасенія міра Інсуса Христа, объявляетъ намъ всесвятую волю Божію, благую, угодную и совершениую, объщая за исполнение ся великия и неизреченныя награды въ ввиномъ царствв Христовомъ; то всеблагое, утвиштельное слово, которое утвшаеть нающагося грвшника безконечнымъ милосердіемъ Божінмъ и прощеліемъ граховъ, украплиетъ подвижника благочестія обътованісмъ сму въща славы, ободряетъ унываго помощію отъ Господа, осіяваетъ душу страждущаго и скорбящаго свътлымъ лучемъ упованія въчной радости и блаженства въ дому Отца небеснаго; то живое и дъйственное слово, которое служить "ко ученію, ко обличенію, ко исправленію, къ наказанію еже въ правда, да совершень будеть Божій человъвъ, на всякое дъло благое уготованъ. По сему-то и надобно, братіе мон, быть внимательнымъ къ тому, что читается въ хранъ Божіенъ, чтобы слово Божіе вселилось въ насъ богатно, и было въ сердцахъ нашихъ плодоностно и растино, душеполезно и спасительно, чтобъ отъ него, какъ отъ живоноснаго съмени, произрастало въ насъ дълое древо святой и богоугодной, праведной и благочестивой, целомудренной и богобоязненной жизни. А для сего нужно, слушая слово Божіе, повърять по нему собственную жизнь свою, свои мысли и чувства, свои желанія и наибренія, свои слова и поступки. Слышимъ, напримъръ, какъ Господь Інсусъ Христосъ ублажаетъ нищихъ духомъ и чистымъ сердцемъ, кроткихъ и смирежныхъ, миролюбивыхъ и незлобивыхъ, милосердыхъ и сострадательныхъ въ своимъ ближнимъ, алчущихъ и жаждущихъ правды, благодушно терпящихъ озлобленія, гоненія и страданія имене Его ради; спросииъ самихъ себя: ревнуемъ ли мы о томъ, чтобы стяжать эти богоподобныя добродётели, чтобы сдёлаться достойными сынами Отца небесного? последуемъ ли стонамъ кротваго и смиреннаго сердцемъ Інсуса, да обрящемъ покой душамъ нашимъ? Слышимъ, какъ Госпедь вовећщаетъ одно горе и горе гордынъ и любочестнымъ, лицемврамъ и обманичивамъ, любостяжательнымъ и жестокосердымъ, сластолюбиемъ и илотоугодиикамъ, соблазнителямъ и развратинкамъ: старасися ли сохранять себя чистыми отъ этихъ сивериъ гръховныхъ, убивающихъ душу? Слышимъ, какъ заповъдуется намъ любить Господа Бора своего. встить серднемъ своимъ, всею душею своею, всею криностію

овоею и всвиъ помышлениенъ своимъ: любимъ ли мы Его болве всвиъ и всего на свете? занята ли душа наша, какъ невеста Христова, постоянною мыслію объ Немъ, постояннымъ желаніемъ быть угодною Ему? прилъпляется ль сердце наше въ единому Господу, не раздвояясь между Имъ и міромъ, не работая Богу и маммонъ? готовы ли мы отречься отъ всего и отъ самой живни ради Господа? Слышимъ, какъ Господь заповъдуетъ намъ любить и ближняго своего, какъ самаго себя, помогать ему въ нуждъ словомъ и дъломъ, не оскорблять его чести свониъ празднословіемъ и злословіемъ, осужденіемъ и оклеветаніемъ, не уничижать его достоинства своею гордостію и тщеславіемъ, не обижать его ни насиліемъ, ни обманомъ, не растлъвать душу и сердце его соблазномъ: поступаемъ ли по этой святой заповъди во всей своей жизни, во всъхъ сношенияхъ своихъ съ ближними? Слышимъ, какъ Господь заповёдуетъ намъ прощать другь другу отъ всего сердца своего взаимныя согръщенія, оскорбленія, обиды, злословія, оклеветанія, не воздавать злонь за зло, напротивъ, любить саныхъ враговъ своихъ, добро творить ненавидящимъ насъ, и молиться за творящихъ намъ напасть, -- съ такою угрозою, что если не будемъ прошать человъканъ согръщеній ихъ предъ нами, то и Отецъ небесный не простить намъ согръшеній нашихъ: исполняемъ ли вту святую заповъдь своего Госнода, чтобы удостоиться прощенія граховъ своихъ? Слышинь, какъ св. апостолы убъщають нась огребаться оть міроких похотей, убъгать невоздержанія и пьянотва, злобы и лукавства, студод'яянія и разврата, скупости и лиховиства, праздности и роскоши, зависти и вражды, влословія и осужденія, празднословія и срамословія, и подобныхъ симъ дълъ нечестія, "еже творящін царствія Божія не наслъдуютъ": предохраняемъ ли, по врайней мъръ очищаемъ ли повъяніемъ серяце свое отъ этихъ северяъ "ветхаго человъка, тивющего въ похотехъ прелестныхъ?" стараенся ли насадить и возрастить въ сердцахъ своихъ благодатные плоды Дука. Святаго, плюбы, радость, миръ, долготерпъніе, благость, нелосердіе, въру, кротость, восдержаніе?" Слышинь, накъ восхвадяють Господь путь узвій, вводящій въ животь, и оплавиваеть! путь пространный, ведущій вь погибель, ублажаєть

техъ, которые съ самоотверженіемъ и преданностію воле Его несуть кресть свой во следь Его, и возвещаеть отрашное горе живущимъ въ праздной роскоши, среди удовольствій плотскихъ: идемъ ли им съ терпвијемъ и покорностио волв Божіей по тысному пути нь царствію Божію, и убъгаемъ ли со страхомъ и ужасомъ пути пространнаго, ведущаго въ погибель? Слышимъ, какъ Господь призываетъ всехъ къ покаянію угрожая въчною погибелію нераскаяннымъ: каемся ли ны во гръхахъ своихъ? сокрушается ли сердце наше, бользнуетъ ли дукъ нашъ, когда чувствуемъ и совнаемъ себявиновными предъ Богомъ? приносимъ ли Господу исповъдание гръховъ слезное и сокрушенное, съ непреложнымъ намъреніемъ исправить жизнь свою и не возвращаться вспять на прежніе грахи? страшинся ли болье саной смерти того, чтобъ не умереть во гръхахъ, чтобъ не явиться предъ лицемъ Господа и Спасителя своего съ душею, оскверненною калонъ греховнымъ, съ совестию, очерненною злыми дълами беззаконія, съ сердцемъ Іудинымъ? Такъ надобно, братіе мон, слушать слово Божіе, какъ бы каждому изъ насъ непосредственно говорилъ самъ Господь Богъ нашъ, и тотчасъ спрашивать свою совъсть: исполняю ли я то, чему учитъ и что заповъдуетъ мив Господь и Спаситель мой? не дълаю ли, напротивъ, того, что запрещаетъ мив Его божественное слово? не уклоняюсь ли на ложный путь неправды, отъ котораго предостерегаютъ неня апостолы Христовы? не погрявла ли душа моя въ тъхъ порокахъ и безвакоміяхъ, которые повлекать ее вр сеенну огненную? не предело ли я самъ себя власти діавола самовольнымъ преступленісмъ запов'ядей Божішкъ, и не подвергаюсь ли за то одинаковой съ нимъ участи? Такое слушаніе слова Божія просвитляєть разумы, оживляєть совъсть и упръпляетъ волю "на дъла благан, да въ нихъ ходинъ". Въ противномъ случав, и самое живоносное слово Божіе промосится въ ушахъ нашихъ, дани мъдъ звънящая или кимвалъ звяцани", и бываетъ намъ "вонею смертною въ смерть".

Блаженъ, ито и приходить въ храмъ Божій съ усердіенъ и благоговъніемъ, какъ въ святое ивото славы Божіей, и предстоять вдёсь со страхомъ Божівиъ, накъ предъ индеиъ Госнода испытующаго сердца и утробы, и молится Госноду сердценъ

сокрушеннымъ и смиреннымъ, и слушаетъ слово Божіе со вниманіемъ и усердіемъ, пріемля его въ руководство и правило своей жизни, исполняя св. заповъди Творца своего и Господа съ сыновнею въ Нему любовію и покорностію!

Такъ пользуйтесь, возлюбленные, храмомъ Божіимъ: — и Господь храма будетъ съ вами, и Его всесвятое и всеосвящающее благословеніе пребудетъ на васъ и домахъ вашихъ, на всёхъ трудахъ и дёлахъ вашихъ. Аминь.

### СЛОВО

высокопреосвященнъйшаго димитрія, архієпископа вольнскаго и житомірскаго,

сказанное въ церкви житомірскаго тюремнаго замка 16 января 1878 года.

Въ темницъ бъхъ, и придосте ко Мнъ. Мато. 25, 36.

Кто бы, вы думали, говорить это? Кто это съ такою благодарностію вспоминаетъ о благодътеляхъ своихъ, которые потрудились придти и посътить Его находившагося въ темницъ? Это говоритъ Царь славы, Господь небесе и земли, Владыка живыхъ и мертвыхъ; это скажетъ Онъ благословеннымъ Отца Своего тогда, когда придетъ на облацъхъ небесныхъ, со славою многою, судить всему міру.

Итакъ, заключенные здъсь братіе наши, вы не одни въ этой темницъ: съ вами и въ васъ самъ Господь и Богъ нашъ Інсусъ Христосъ. Помышляете ль, возлюбленніи, напоминаете ль самимъ себъ объ этомъ сколько утъщительномъ, столько же и страшмомъ сопребываніи здъсь съ вами самаго Господа Інсуса Христа? Ощущается ли въ сердцъ вашемъ умиленіе и благоговъміе, утъщеніе и страхъ Божій при этомъ поучительномъ размышленіи?

Если бы ито заплюченъ былъ здёсь совершенно повидимому

невинно: то одна мысль о томъ, что онъ здёсь не одинъ, а съ нимъ и въ немъ Господь Імсусъ Христосъ; что онъ идетъ по стопамъ самаго Господа, который, будучи безгрешенъ, непороченъ и свять, визненъ быль со беззаконными, осужденъ быль со вдодъями на жесточайшія страданія и крестную смерть; что онъ страждеть по воль Отца небеснаго, который опредвлиль ему быть сообразнымъ единородному Сыну Своему въ страданіяхъ, да будеть сообразенъ Ему и въ славъ, подна эта мысль можетъ усладить его спорби, возвысить духъ его надъ всеми превратностями земной жизни, вознести помыслы его въ горнія обители Отца небеснаго, гдъ ожидаетъ въчное утъщение и повой всвиъ страждущихъ и обремененныхъ, преисполнить сердце его отраднымъ упованіемъ въчной жизни, славы и блаженства съ Господомъ І. Христомъ: "аще бо съ Нимъ страждемъ, съ Нимъ и прославнися". Кто живо совнаеть и ощущаеть все это въ своемъ сердив, кто истинно въруетъ обътованию Господа І. Христа: "блажени есте, егда поносять вамь и ижденуть и рекуть всявъ волъ глаголъ на вы лжуще, Мене ради, радуйтеся и веседитеся, яко мада ваща многа на небесахъ": тотъ можетъ ди скорбъть и печалиться, тъпъ паче роштать и жаловаться на то, что его заключили повидимому невинно? Можетъ ли не радоваться, по примъру св. апостоловъ и мучениковъ, и въ узахъ и въ темицив?

Но ито же изъ васъ, братіе, могъ бы почитать себя совершенно невиньшть, хотя бы и не сдалаль того, въ чемъ обвиимется имит? Много ди тъхъ земныхъ ангеловъ, которые собдоли непорочно благодать св. крещенія, никогда не изм'яняци своему Господу, всегда исполняди Его св. заповъди, пребыци безгращными во вою свою жизнь? Много ли и тъхъ самензвольимхъ мучениковъ, которые, восчувствовавъ виновность свою предъ Богомъ, сами предъютъ себя лишеніямъ и скорбямъ, сами осуждаютъ себя на самые тяжніе подвиги поканнія, съ самоотверженіемъ несутъ крестъ свой во слъдъ Госиода Інсуса, распинаютъ на немъ плоть свою со страстьми и похотьми? Дивнеди, что Отецъ небесный, "не котяй смерти грашника, но еще обратитися нечестивому отъ пути своего и живу быти ему", пробуждаетъ иногда отъ сиа граховнаго неожиданными и тяжжими ударами? Если сами не хотимъ отвергнуться своей грахов-

ной жизни и обратиться всвиъ сердцемъ ит пованию: то не самая ли благость Божія требуеть исторгнуть насъ на время отъ сусты и соблазновъ міра, поставить лицемъ кълицу предъ своею совъстію, дать время вразумиться и одуматься, котя были въ темницъ? Подумайте сами, почитающие себя страждущими невинно: могло ли бы случиться съ вами что-либо подобное безъ воли Отца небеснаго, у котораго "и власи главнін вси изочтени суть"? Могло ли бы постигнуть васъ вло безъвъдома Всевъдущаго и противъ воли Всемогущаго? Неужели у Него недостало бы премудрости, чтобъ охранить васъ, иль могущества, чтобъ ващитить васъ, иль благости и милосердія, чтобъ пощадить и помиловать васъ? Если же Онъ-всеблагій и премудрый-понустиль вамь подвергнуться несчастію быть обвиняемыми въ томъ, чего не сдълали: то безъ сомивнія потому, что премудрость Его признала наплучшинъ этотъ именно путь, чтобы привести вась из покаянію, чтобъ обратить васъ всецью отъ безпечной граховной жизни къ Богу; что благость и милосердіе Его еще щадить вась, не кощеть обличать предъ везин вашихъ тайныхъ грэховъ и беззаноній, ожидая, чтобъ вы сами облични себя предъ Богомъ и омыли гръхи свои слевами понаянія. Но чувствуєте ям при семъ, братіє мои, что мъра долготеривнія Божія переполняется и ожидаеть только того, чвиъ отвовется ваше сердце на этотъ ударъ Его гитва, -- умилениемъ и соврушениемъ о грахахъ своихъ или же совершеннымъ ожесточеність въ нихь. Пейните же, возлюблений, положеніе своє: будьте внимательны нь призывающему васъ гласу долготериввія Божія. Теперь-то время, которое быть-можеть не повтерится уже въ жизни, -- самое удобное и драгоцвиное время, чтобъ сосчитаться съ свобю совъстію, обозрать всю прошедшую жизнь свою, привести на судъ своей совъстивсь ваблуждения и легимысленные норывы юности, всв увлечения преступным насламденія молодости, всв обдуманныя законопреступныя дійствія эрвамхъ льть, всв безчестные поступни, пъ поторымъ увленало вась или самолюбіс или корыстолюбіс или какан-либо другая страсть; вся безунице и унизительные пороки непоздержании и - любоотрастія, словомъ-все, что сділано вами вопреки совісти и замону Вожію, чёмъ оскорбинии величіе и святость Божію, чемъ прогиваляля Вко любовь и милосердів, чемъ преогорчевали Его благость и долготерпаніе, чамъ попирали кровь заватную, пролитую за гръхи наши, второе распиная Господа своими безваконіями и неправдами. О, еслибы уразумали вы въ день сей вашъ еже къ смиренію вашему! Вы скорбили бы не о томъ, что ваключены теперь въ темницв, но о томъ, что живя на свободъ такъ безстрашно преступали святвишую волю Божію, которую еб страховъ и трепетовъ исполняють св. ангелы; такъ легкомысленно оскорбляли гръхами своими любовь Отца небеснаго, не пощадившаго для спасенія нашего единороднаго Своего Сына; такъ безумно поругались благодати всесвятаго Духа Божія, обезчестивъ ее своими грехами и неправдами,-такъ преступно поправи вавътъ Божій, вапечатявнный кровію Христовою. Вы молились бы не объ освобождении отъ узъ и темницы временной, а объ избавленія отъ въчныхъ нерышимыхъ узъ адовыхъ и отъ страшной темницы духовъ, уготованной діаволу и ангеломъ его. Вы предали бы всепьло судьбу свою вседержавной и всеблагой воль Отца небеснаго. А Онъ-премилосердый, принявъ покаяніе ваше, найдеть оредства очистить вась отъ подоврвній, оправдать васъ предъ судомъ человаческимъ и извести васъ изъ темницы.

Но не съ одними, страждущими только по подовржнію, находится въ темницъ Госнодь Інсусъ Христосъ. Нътъ, Онъ и съ вами, несчастные братіе наши, которыхъ привели сюда дъйствительный преступленія, которые, связавъ себя преступными двлами, побудили правосудіє связать ихъ увами темницы. Не праведныхъ, а гръшниковъ призвать и спасти приходиль Онъ на вемлю; не за праведныхъ, а за гръшниковъ пролилъ Онъ дражайшую кровь Свою; не праведныхъ, а грешниковъ и пыневоветь Онъ въ воквянію: "идъже бо умножися гръхъ, тамо премибыточествуеть благодать Ero". Не чувствуете ли сами, хотя по временамъ, накъ что-то тайное, непостижимое щемитъ и давить ваше сердце, грыветь вашу душу, исторгаеть невольно изъ груди валией тяжелые вздохи, отнимаеть у васъ охоту каваться беззаботными и весельни, чемь любите вы заглушать евою совъсть? Это Опъ - премилосердый Господь и Спаситель . нашъ стоить у двери сердна вашего и стучить, да отверзете Виу двери испренникъ вседущевнымъ раскалніемъ, да внидетъ нъ ванъ съ богатствомъ милости и предротъ Своихъ. У Него все

готово: готово животворное слово Его ко ученю, ко обличеню, ко исправлению вашему, готова благодать Его, обновляющам и спасающая грёшниковъ; готово прощение грёховъ и помилование; готово животворящее тело и кровь Его, преподаваемыя во оставление грёховъ и въ жизнь вёчную. Что же можетъ еще остановить васъ отъ искренняго, всесердечинго поканния и обращения къ Нему—премилосердому Господу и Владыке живота кашего? Что можетъ удерживать васъ въ узахъ греха и погибели душевной?

Самъ вседъйствующій Промысль Божій пресыкь вамь путь беззаконія, остановиль дальныйшее преспыяніе въ преступленіяхъ: не пора ли и вамъ, не самая ли благодатная пора — освободиться навсегда отъ пагубной власти діавола, расторгнуть навсегда тяжкія узы грэха, отречься совершенно отъ діль нечестія и обратиться всвиъ сердценъ нъ Господу? Само долготерпъніе Божіе престало поврывать васъ, обличило васъ предъ всвив, предало въ руки правосудія вемнаго въ показаніе суда небеснаго: не время ли и вамъ, не самое ли благопріятное время обличить самихъ себя, предать всецью судьбу свою воль Божіей и суду закона, чтобъ избъжать суда будущаго и осужденія въ муку въчную? Саный опыть удостовърнив васъ, что порокъ и преступленіе неминуемо влекуть за собою праведное наказаніе; что минмое раздолье гръховной жизни приводить за собою "скорбь и тесноту на всяку душу человена, творящаго злое". Думаете ли, что правда Божія для васъ однихъ изивнить сей общій для всего ніра законъ свой; что вы один оставалсь нераскаянными останетесь ненаказанными? Надветесь ли, что и Всевъдъніе Божіе также дегко обнануть, какъ обнанывають иногда человическую недальновидность, что и отъ Правосудія Божія также удобно соврыться, какъ соврываются нерадно отъ суда человъческого? "Нельститеся, вовлюблении, Богъ поругаемъ не бываетъ: страшно же есть, еже впасти въ руцв Бога живаго". Никакая темница земная не можеть даже дать понятія е той стр<del>аш</del>ной темницѣ духовъ, въ которую заключатся отверженные Богомъ на всю въчность. Всё казни и муки человъческія суть только слабая тэнь нескомчаемых мученій въ геснит огненной. Нътъ, братіе возлюбленные, единый и единственный путь избавленія и спасенія вашего — искреннее всесердечное неваяніе.

Сознать всю тяжесть беззаконій и гртховть своихъ, исповтдать ихъ не только предъ Богомъ, но и предъ судомъ земнымъ, ртшиться понести за нихъ всякое наказаніе временное, чтобы только избавиться отъ осужденія втинаго, посвитить всю остальную жизнь свою, гдт бы ни привелось провести ее—въ темницт иль на свободт, на родинт или въ изгнаніи, — на изглажденіе встать слтдовть беззаконій своихъ, на обновленіе духа и исправленіе своей жизни, на дтла правды, любви и милосердія христівнствого: вотъ самое втрное средство избавиться отъ погибели и временной и втиной!

Нынъ премилосердый Господь нашъ самъ приходитъ къвамъ и въ темницу съ пренебесными дарами благодати Своея: здъсь, среди вашего заключенія, Онъ устроиль престоль Своего милосердія, - гдъ возвъщается вамъ Его божественное слово, всъхъ призывающее къ покаянію, где приносится о спасеніи вашемъ страшная жертва тэла и крови Его, гдв подается кающемуся гръшнику прощеніе и оставленіе гръховъ. Но настанетъ день. вогда Онъ явится на престолъ славы Своея "сотворити судъ о всвхъ, и изобличити нечестивыхъ о всвхъ дълвхъ нечестія ихъ, ими же нечествоваща". Тогда Онъ откроетъ предъ лицемъ неба и земли, предъ соборомъ ангеловъ и человъковъ, не только всв дъла и слова наши, по и всъ помышленія и мысли сердечныя. Тогда Онъ скажетъ пераскаяннымъ грешникамъ: потыдите отъ Мене, проклятіи". Я искупиль вась Моею кровію, освятиль вась Моею благодатію, усыновиль вась Богу Отцу Моему: но вы попрали кровь Мою своими гръхами и беззаконіями, обезчестили благодать Духа Божія своими злыми и законопреступными дълами, вивсто повиновенія воль Отца небеснаго вы творили похоти отца вашего діавола. Я призываль вась къ покаянію гласомъ любви и милосердін,--но вы не послушали и не поваялись; щадиль и долготерпвль вась, но вы презрыли милосердіе Мое, употребляли во зло данное вамъ время поканнія; попускалъ на васъ скорби и бъдствія, подвергаль васъ узань и темницамъ, но вы остались безчувственными и нераскаянными. "Идите же во огнь въчный, уготованный діаволу и энгеломъ его"!

Ръшитесь ли, братіе мои, остаться нераскаянными и быть осужденными во огнь въчный,—показать на самихъ себъ ужасный примъръ ожесточенія до смерти? О, да избавить васъ Го-

сподь отъ сего ужаснъйшаго изъ всъхъ бъдствій! Нътъ, мы въруемъ и уповаемъ, что благодать Божія, наказующая васъ временною скорбію, вразумитъ и просвътитъ васъ и не допуститъ
вамъ погибнуть погибелію въчною. Надъемся, что и вы не допустите діаволу ослъпить васъ и удержать навсегда въ плъну
своемъ, что настоящее темничное заключеніе будетъ вамъ банею
пакибытія и обновленія истиннымъ, вседушевнымъ покаяніемъ
во спасеніе. Тогда-то будетъ истинно великій праздникъ не у
васъ только, а и на небъ: "Аминь бо глаголю вамъ", говоритъ
самъ Господь: "яко радость бываетъ на небеси о единомъ гръщницъ кающемся". Аминь.

### КОНЕЧНАЯ ЦЪЛЬ ЖИЗНИ\*).

11.

Ежедневная наша жизнь состоить изъощущеній; каждый часъ ея овращивается на лету темъ или другимъ цветомъ радости или печали или того дъла, которымъ было занято наше вниманіе; каждый годъ носить на себ'в густые колера-отъ нашей любви, отъ честолюбія, отъ того или другаго интереса, которымъ онъ былъ наполненъ. Отъ этихъ ощущеній намъ уйти некуда, въ нихъ мы живемъ и движемся, въ нихъ существо нашей жизни; всв наши знанія, всв умственныя наши усилія, всв разсужденія нашей мудрости или занимають смиренное місто въ ряду этихъ ощущеній, или влонятся въ одной верховной цвии-руководить ими. Всякій изъ насъ, ито бъ онъ ни быль, чедовъкъ мысли или дъла, аскетъ или сластолюбецъ, долженъ ежедневно бороться со множествомъ противуръчивыхъ побуждений и брать свой курсъ между разными теченіями. Если мы не хотимъ отдаться имъ на волю и плыть куда потянетъ, - надо, чтобы правили нами простыя, ясныя начала. И такія начала были до сихъ поръ у насъ у всёхъ, -- сразу каждому понятныя, сразу готовыя въ дъло. Въ минуту правственнаго колебанія эти начала помогали намъ ръшать безо всяваго сомнънія, что должно

<sup>\*)</sup> См. ноябр. кн. "Правосл. Обозр." са 1877 г.

дълать: и если мы отвергали такое ръшеніе, —то знали по крайней мъръ, куда идемъ и что дълаемъ. Теперь времена перемънились. Насъ увъряютъ, что прежнія начала отжили свой въкъ, отслужили службу и уже ничто намъ не нужно. Соглашаются правда, что и теперь какъ прежде нельзя обойтись безъ твердыхъ началъ, но предлагаютъ намъ совсъмъ новыя. Явно однакоже, что новыя ни къ чему не послужатъ, если не займутъ для насъ мъсто прежнихъ началъ. Новыя начала должны быть столь же ясны, столь же опредълительния, каковы биля старыя.

Этого-то качества ны въ няхъ и не находинъ. Въ общенъ смыслъ, въ смутномъ выражени они пожалуй и заманчивы; но какая въ нихъ польза, покуда они представляются въ такомъ туманномъ видъ? Мы въ нихъ теряемся, мы слышимъ въ нихъ только общія разсужденія о свойствахъ добра и зла, исходящія изъ ученаго кабинета, изъ лабораторіи. А намъ необходимы такія начала, чтобы можно было тотчасъ безъ сомнѣнія примѣнить ихъ ко всякому случаю и ръшить по нимъ сразу, что хорошо что дурно. Отвътъ на эти вопросы долженъ быть непремѣно простой; это дъло—нехорошо, этотъ обычай нехорошъ, эта забава, это занятіе, расположеніе духа—нехороши, потому что отлучаютъ насъ отъ единаго, въ чемъ мы признаемъ единое благо. Вотъ это-то единое, цъльное благо наши моралисты и должны показать намъ и вьявь передъ нами выставить.

Такъ ставимъ мы вопросъ, и сами новые учители наши неръдко соглашаются, что слъдуетъ такъ ставить его. Я уже ссылался на Милля. И профессоръ Гексли въ одной изъ послъднихъ ръчей своихъ высказываетъ, что "конечная цъль воспитанія— усовершеніе нравственности: оно должно научить человъка, какъ управлять собою, должно открыть ему ту истину, что одно верховное благо можетъ удовлетворить человъка; но оно недоступно людямъ пребывающимъ въ низкихъ и туманныхъ долинахъ чувственности: его достигаетъ лишь тотъ, кто непрестанно стремится къ дальнимъ вершинамъ, туда, гдъ царствуетъ въчный миръ и гдъ разумъ можетъ различить безформенный, но ясный идеалъ верховнаго блага, въ свътъ облачномъ днемъ, въ столиъ огненмомъ ночью". Таковы подлинныя слова Гексли: они служатъ прекраснымъ образцомъ тъхъ нравственныхъ воззваній, съ которыми обращаются къ намъ новые учители.

Прекрасная ръчь; и можно бы ею вполнъ удовольствоваться, еслибы не было въ ней одного недостатка, который отнимаетъ у ней всякое для насъ значеніе. Можеть быть въ ней скрыть великій и глубовій спысль, только пы не въ сплахъ понять его. Прежде чамъ стремиться намъ нъ верховному благу, цеобходима знать, въ чемъ это верховное благо состоить, различить этотъ "ясный идеаль". Если нельзя ему стать и развернуться передъ нами, если онъ разсвивается въ тумане по мере того, какъ мы къ нему приближаемся, или представляется въ неодинаковомъ видъ для каждаго изъ насъ, кто отъ цего отходитъ, если одни могутъ различить его, а для другихъ онъ совсвиъ невидииъ,-тогда остается намъ принять его за одну мечту и отложить всякое объ неиъ попечение. Но наши моралисты считаютъ его не мечтою. Вычная жизнь, любовь въ Богу-вотъ что мечта, по дуж мивнію, и этимъ понятіямъ у нихъ противопологается то "верховное благо", которое они предлагають намь, двиствительное, достижимое для смертныхъ людей въ здъшней смертной жизни. Они единогласно увъряютъ насъ, что оно состоитъ въ счастін проистекающемъ въ здъшней жизни отъ извъстнаго поведенія, и это счастье, по словамъ Гексли, не зависить нисколько отъ большей или меньшей продолжительности нашего сознательнаго бытія.-Въ такомъ случав позволительно намъ потребовать объясненія, что же это ва счастье, въ чемъ состоить оно, кто изъ самихъ нашихъ учителей, когда и гдъ достигь и испыталъ его?

Вст отваты, которые дають намъ на этотъ вопросъ, врайне неудовлетворительны. Отваты эти двоякаго свойства—по двумъ предметамъ, которые обывновенно смашиваются у смутно мыслящихъ людей, но сами по себъ различны и не должны быть смашиваемы. Займемся сначала отватами одного рода: мы увидимъ, что въ нихъ натъ ровно никакого отвата на нашъ вопросъ.

Проф. Гексли говорить о верховномъ благь иными словами о счасти, составляющемъ скрытую цвну всей нашей жизни и пробное мърило нашего поведенія. Это счастіе онъ двлить на два рода. Говоря о счастіи, мы разумьемъ—или счастіе цвлаго общества человъческаго или счастіе отдвльныхъ членовъ общества. Говоря о нравственности, мы можемъ разумьть тоже или общественную правственность, коей предметомъ и мъриломъ служить счастіе общества, или личную правственность, коей

предметомъ и ивридомъ служитъ дичное счастіе. Необходимо намъ держать въ памяти отличіе между тэмъ и другимъ родомъ, необходимо, потому что новые наши моралисты постоянно смѣшивають оба понятія въ своихъ отвётахъ, какъ будто отвёть на одно служить ответомъ и на другое. Говорять напримерь о жизни, выставлия вакъ будто верховнымъ ея благомъ-личное счастіе, а потомъ ногда надо объяснить, въ чемъ состоить оно, тотчасъ переивинють подъ собой почву и говорять нашь объ законахъ и условіякъ счастія для общества. Такъ и проф. Генсли начинаеть съ общаго положенія, что нравственность какъ общественная, такъ и личная, утверждается на своемъ собственномъ, самостоятельномъ началь счастія,--но донавываеть это положеніе относительно одного только рода нравственности и не заботится о другомъ,ванъ будто общественная и личная нравственность-одно и тоже-"Представинъ себъ,-говоритъ онъ, - общество человъческихъ существъ при данныхъ обстоятельствахъ, и въ данную минуту поставимъ вопросъ: то или другое дъйствіе одного изъ членовъ этого общества служить ли въ умножению или въ умалению общаго счастія? Это вопросъ простаго естественнаго въдънія, подлежащій вполив научному изследованію... И если посредствомъ наблюденія или опыта можно будеть доказать, что воровство, убійство, прелюбодівніе не служать нь уналенію счастія для общества, - въ такомъ случав, на основании простыхъ, изъ натуры взятыхъ соображеній, следуетъ признать, что эти дъйствія нисколько не безправственны съ общественной точки зрвнія".

Вотъ самый явственный образецъ твхъ разсужденій, съ которыми обращаются къ намъ новъйшіе моралисты. Мы спрашиваемъ: что должно служить пробнымъ мъриломъ поведенія,—т.-е. въ чемъ состоитъ счастье? А намъ отвъчаютъ: счастье есть счастье людское—т.-е. всеобщее счастье—т.-е. счастье людей въ обществъ,—т.-е. счастье равномърно распредъленное. Но что изъ всего этого слъдуетъ? Слово счастье все-таки остается для насъ запечатаннымъ: содержаніе его намъ неизвъстно. Счастье общественное немыслимо безъ личнаго счастія, — счастливое общество состоитъ конечно не изъ несчастныхъ. Скажите намъ, чъмъ каждый человъкъ счастливъ, и мы узнаемъ, изъ чего состоитъ счастіе для общества людей. Тогда — но только тогда—

нравственность общественная станеть, какъ говорить Гексли, законнымъ предметомъ научнаго изследованія. А наши моралисты, говоря о счастіи общественномъ, теряютъ изъ виду счастье отдёльнаго человека. Причину этого смешенія расповнать нетрудно. Правда, наблюдение и опыть могуть дать намъ въ руководство нъкоторыя твердыя и явственныя правила поведенія; могуть показать намь, что есть такія дійствія, которыхъ нельзя ни въ какомъ случав потерпеть, для устраненія коихъ необходино всемъ намъ действовать совокупными силами. Но какін это дъйствія? Тъ, которыми нарушаются лишь отрицательныя условія всякаго счастія. Въ положительномъ смысль отъ этихъ дъйствій не зависить ни пріобретеніе ни потеря того или другаго, опредвлительнаго, извъстнаго счастія. Къ такимъ дъйствіямъ принадлежить и воровство и убійство. Безъ сомивнія, въ чемъ бы ни состояло счастье наше, необходимо, чтобъ и жизнь наша была обезпечена и наша собственность. Но обезпечить намъ и то и другое не значить еще дать намъ счастье: это лишь даетъ намъ возможность искать своего счастія безпрепятственно. Можетъ быть, когда откроемъ настоящій, подлинный рецептъ, въ состояніи будемъ установить пути и правила, съ помощью коихъ возможно будеть его достигнуть. Но пока этотъ рецептъ не найденъ, единственно достижимая цъль общественной нравственности-не въ томъ чтобы доставить человъку какое бы то ни было счастіе, а развъ въ томъ, чтобы устранить тъ условія, при коихъ никакое счастіе для человека невозможно. Представимъ себе, на мъсто рода человъческаго, птицъ въ клъткъ. Требуется ръшить, какое свыя давать имъ-конопляное, льняное, канареечное, или сившеніе изо всвят тремъ. Мы въ затрудненій, и конечно изъ него насъ нисколько не выводитъ совътъ, какъ устроить клътку, чтобы птицы не выклевали глазъ другъ у друга, чтобы всв имвли свободный доступъ къ корму: что въ этомъ пользы, когда корму нътъ и мы не знаемъ, какой онъ быть долженъ? Такъ наши моралисты сившивають отрицательныя условія счастія съ положительнымъ его содержаниемъ. Профессоръ Гексли говоритъ между прочимъ, что состояние человъка "можетъ достигнуть до нормального быта-civitas Dei,-въ которомъ нравственная способность каждаго человака будеть вполна достаточна для того, чтобъ онъ сдерживаль въ себъ всъ желанія несообразныя съ

благомъ человъчества — фраза не имъющая смысла, если не разумъть подъ благомъ человъчества божественное благо каждаго отдъльнаго человъка. Одного порядка вмъстъ съ коопераціей еще недостаточно для того, чтобы водворить посреди насъ царство Божіе—civitatem Dei. Безъ сомнънія порядокъ и кооперація много вначать и могуть подвинуть насъ далеко по пути, но все таки доведуть насъ развъ до полудороги. Порядокъ необходимъ не только для общества честныхъ людей, но и для компаніи воровъ. Куда бы ни шла армія—на священную ли войну или на грабительство, безъ дисциплины нельзя ей двигаться съ успъхомъ. Извъстный порядокъ предполагается и въ благоустроенномъ монастыръ и въ пгорномъ домъ; при немъ предполагается и кооперація; но нужно знать цъль, въ которой она должна быть направлена.

Итакъ, все это разглагольствіе объ общественной нравственности, не ведеть ни въ чему. Пусть намъ прежде всего укажутъ на чисто личную цель, пусть укажуть личное верховное благо, когда, по словамъ пр. Гексли, мы должны стремиться непрестанно къ верховному благу. Вотъ настоящій вопросъ, требующій ответа. Что долженъ делать я? что меня ожидаетъ, что мен обещается? Чего недьзя объщать никому въ особенности, того стало быть нельзя объщать и всвиъ. Вивсто прямаго отвъта мив говорять: трудись для другихъ и вь этомъ найдещь свое счастіе. Но человъкъ не можетъ удовлетвориться такимъ отвътомъ и продолжаетъ спрашивать: какого рода счастіе я могу доставить другимъ? Какого рода счастіе другіе мив доставятъ? Что это будеть за счастье, и стоить ли оно труда? Необходимо прежде всего въ этомъ убъдиться: мив безъ сомивнія не составить викакого удовольствія доставлять другимъ то, что мив не принесетъ, никакого удовольств'я -получить отъ другихъ. Какая угодно монета должна имъть внутреннюю цънность.

Какой же отвъть дають намъ наши моралисты на вопрось о дичномъ счастіи? Припомнимъ, что требуется представить намъ достойную цъль, достойный предметь жизни и дъятельности вътакомъ состояніи, когда мы вовсе отръшимся отъ самыхъ понятій о Богъ и о будущей жизни, когда эти понятія исчезнутъ даже изъ нашего воображенія. Многіе изъ новыхъ нашихъ учителей готовы чистосердечно допустить, что утрата въры въ Бога

и надежды на будущую жизнь можетъ быть для насъ дъйстви. тельно лишеніемъ. Другіе утверждають, что это въ сущиости не лишеніе, а пріобратеніе. Разницы впроченъ между тами м другими немного, ибо и первые увъряють, что потеря не очень важная, и во всякомъ случав не рышительная, не роковали Жизнь и безъ этого сохраняетъ свою цвну: цвли ея, интересы и удовольствія остаются въ существів тіже саныя. Благо остается нашею целью, и наша преданность благу будеть еще иметь болве достоинства, такъ какъ она станетъ безкорыстною. Профессоръ Тиндаль увъряетъ что онъ отринулъ вовсе религію сво. ей молодости, и несмотря на то ручается-если только онзичесное здоровье не изивнить ему,-что при немъ останутся всв "духовныя ощущенія", какія онъ прежде испытываль,—что онъ совершенно такъ же способенъ и въ твердому совнанію долга и мъ дъльнъ инлосердія и саноотверженія, къ серьезному соверцаніва жизни, но всемъ ен радостниъ и къ живому общению съ природой, и притомъ безъ налъйшаго отношенія из ожидаемой личной наградъ или казни въ будущемъ".

Въ томъ же родъ выражается и Гевсли, утверждая, что невависимо отъ върованія, душа человъческая всегда можеть быть способна понимать красоту чистоты и святости и мераость порова, и у кого только есть очи, чтобы видать, для тахъ ато будетъ глубокое и сильное ощущение, а не одна метафора. Очевидно, что всъ эти разсуждени не выражають накой-либо новой системы, но возвращаютъ нашу мысль въ старой системъ, укавывають на старыя опытонь извъданныя цели и правила делтельности, только прибавляють, что эти цели сами въ себъ зввлючаютъ награду свою и свои побужденія. Кромв этой школы есть однакоже и другая школа учителей, которые тоже хотять выставить намъ правила для жизни, но этихъ учителей не прижодится и называть моралистами, да и ученіе ихъ покуда еще не пріобрало популярности. Это-проповадники практическаго и тонкаго наслажденія въ жизни. Они не отрицають разницы между порокомъ и добродътелью и признають, что наслажденія доставляемыя тъмъ и другимъ-не одинаковы; но на прантика у нихъ добродътель не лучше порока. Ничего не хотятъ они навывать низвимъ или нечистымъ, и даютъ вкущать отъ всякаго плода въ вертограде жизни, сволько ето виестить можетъ; чемъ больше кому потребно и доступно разнообразія въ наслаждеміи, тъмъ лучше. Тъ полагаютъ цвиу жизни въ чувствахъ и наслажденіяхъ одного только рода, ставятъ условіемъ для счаетія — искать этихъ ошущеній, отназываясь отъ прочихъ. Эти полагаютъ цвиу жизни во всякихъ наслажденіяхъ безразлично и утверждаютъ, что счастіе есть искусство—именно искусство выбирать себъ наслажденіе, — тъмъ лучше, чъмъ больше и разнообразите.

Заметимъ прежде всего, что те и другіе учители одинавово впадаютъ въ одну вапитальную ошибку, которою разрушаются всв ихъ последующіе выводы и заключенія: и те и другіе хотять дать намъ правило жизни безъ религін — безъ Бога, безъ мысли, творить волю Его здесь на земле и соединиться съ Нишъ въ въчности. Но эта задача не такъ проста, какъ ени воображаютъ. Они какъ будто задумали уничтожить Бога и раздълить себъ Его наслъдіе. Итакъ, разонъ вычернивая изъ жизни всъ върованія, они въ ту же минуту обращаются къ той же самой жизни, распредвляють весь ея иньентарь, считають всв ен богатства и говорятъ: "смотрите-вотъ что и вотъ еще что есть въ жизни; смотрите, какъ прекрасна чистота, какъ сіяетъ святость, какъ восхитительно наслаждение. Не правда ли-стоитъ иснать всего этого ради того, что во всемъ этомъ есть, не думая не о какомъ возмендін въ будущемъ?" Похоже на то, какъ будто всякія чувства и всякіе интересы здішней жизни, всякій свътъ въ ней и всякія тъни, - все это расположено передъ нами точно краски на палитръ у живописца, и они думаютъ, что остается только брать эти краски и употреблять ихъ въ дъло. Но такъ ли это? Одну краску, самую главную, дающую цвътъ жизни, то есть религію, - они вовсе стерли. Положимъ, что она при не нравится: но въдь сами же они увъряють насъ, что прасна эта непрочная, что она линяеть и сходить совсвиъ подъ лучами новаго солица-знанія; что когда разъ сошла она, то уже нельзя вовстановить ее, и надо умъть безъ нея обходитьоя, надо безъ нея писать всв новыя картины: довольно, говорять они,- мы больше не употребляемь этой краски. Какое странное самообольщеніе! Учители наши воображають, что праска эта исчезда, когда они стерли ее съ палитры: они и не подозръвають, что эта краска входить въ составь всехъ остальныхъ, что въ ней заключается весь ихъ секретъ, что она-то и придаетъ ишъ и блескъ и густоту цвъта. Присмотръвшись ближе, сами они убъдятся, что выкурить религно изъ жизни не такъ легко, какъ съ перваго взгляда кажется. Отъ догматовъ еще можно отдълаться, но не отдълаешься ото всего, что эти догматы внесли въ жизнь, произвели въ жизни въ течене столътій. Они окружаютъ насъ отовсюду подъ разными видами; вся наша жизнь ими проникнута, и всъ до одного плоды въ виду нанемъ выросли и совръле, питаясь ихъ тайными соками.

Итакъ, если мы хотимъ опредълить цену и значение жизни невависимо отъ религи, то не должны почерпать выводы свои и заключенія изъ явленій жизни насивозь еще проникнутой религіей; а наши моралисты беруть жизнь, какь она есть, и потому всв ихъ выводы лишены твердаго основанія. Первая посылка вхъ някуда не годится, вбо построена на заблужденіяна предположении совершенно несогласномъ съ дъйствительностію или вовсе отрицающемъ действительность. Слышались отъ нихътакже выраженія, какъ напр. "красота чистоты и святоств", "требованіе нравственнаго долга", благоговъйная мысль,-внутреннее чувство, и т. под. Пусть бы они дали себъ явственный отчеть въ томъ, что разумъють подъ этими выраженіями, пусть бы подвергли ихътщательному духовному анализу, пусть бы приложили въ нему коть малую долю того искусства и точности, съ коими приступають къ анализу матеріальныхъ явленій. Припомнимъ, какія тончайшія предосторожности приняты быля во время новъйшихъ опытовъ подъ непроизвольнымъ зарожденіемъ, сколько пробратательности положено на очищеміе жидкости, въ поторой предполагалось наблюдать зарожденіе жизни,-чтобы въ ней не осталось ничего похожаго на зародышъ или съми, ни одного изъ элементовъ, способствующихъ къ сохраненію или развитію остатковъ живаго организма. Конечно, предметы духовнаго интереса стоили бы не менъе внимательнаго изследованія. Изучать пришлось бы не низшія формы животной жизни, но высшія формы и виды очастія человъческаго. Старое ученіе ставило ихъ въ необходимую свявь съ религіей. Новое ученіе утверждаетъ, что они возможны и безъ религія. Пусть въ такомъ случат попробують взять хоть бы эту "красоту

святости" или это "требованіе долга" и подвергнуть анализу, въ родъ того накъ прос. Тиндалль обращался съ настоями, въ коихъ наблюдаль онъ зарожденіе жизни. Стоило бы труда подвергнуть такому процессу ту или другую добродѣтель, тотъ
или другой порокъ, очистить среду отъ малъйшихъ атомовъ религіи и затъмъ уже дознаться, можетъ ли въ ней зародиться
счастіе. Вотъ только тогда можно будетъ намъ дознать съ увъренностью, каними матеріалами для счастія можемъ мы располагать, одълавшись атенстами, тогда только и правственность
въ атензив можетъ получить для насъ какое-нибудь значеніе,

Все, что происходить съ нами въ жизни, все ся явленія представляются нашему натуральному ощущенію, нашему воображенію, нашей памяти, въ двухъ видахъ. Одни иы считаемъ для себя пріятными, другія непріятными, тяжими. И то, что человъкъ по остеству называеть счастісмъ, онъ привыкъ измърять этими натуральными ощущеніями, т. е. суммою пріятиаго и отрицаніемъ непріятнаго. Но глубже всматриваясь въ жизнь, BAR'S OHA OHOLO HAC'S TOYET'S H ABBRETCH, MSI BAMBYACM'S, YTO C'S этою нагуральною классионкаціей перешетается еще другая, еверхъестеотвенная. Многое, отъ чего ны по естеству отврашаенся, оказывается въ нашей жизни благомъ и благословеніемъ: многое, чёмъ мы по остеству услаждаемся, оказывается зломъ и вносить намъ въ жизнь произитів; что влыветь по естеству величаниимъ очастіємъ, въ томъ спрываются влементы зла и лишенія; что слыветь величайшимь бідствіемь, въ томь таятся элементы наслажденія и блага. Итакъ, если по естеству очастіє можеть служить пробимив изриломъ правды, то сверкъ естества правда служить пребимиь изриломь счастія. Это понятіе укоренилось въ нынешнемъ сознаніи человечества такъ глубово, что ногда намъ приходится серьезно разсудить о жизни, у всякаго изъ насъ, у грешнаго наряду съ праведнымъ, ставится прещде всего вопросъ о правда и неправда, а не о счастія или бъдствін жазни. И действительно, правственное обсувкение жизни и окружающихъ насъ явленій,--не по естеству, а сверхъ естества, стало принадлежностью всего существа нашего и высказывается ,въ насъ сразу безсовнательно.

Вотъ религовное чувство въ самой простой конкретной сормъ. Повсюду и во всемъ, на что бы мы ни обратили вниманіе, намъ сопутствуетъ это ощущение сверхъестественнаго: оно придаетъ глубовий интересъ всякому двлу въ намей жизни, и въ немъ источникъ самыхъ живыхъ и самыхъ сладостныхъ ел впечатлений.

Интересы наполняющіе жизнь такъ многообразны, что трудно просавдить ихь. Достаточно будеть здесь сослаться на однив явъ нихъ, въ ноторомъ всв остальные, пожно сказать, собираются и отражаются. Разумею-искусство. Что такое искусство и чемъ оно такъ привлекаетъ насъ? Наслажденія, доставляемын имъ, соотвътствуютъ васлажденіямъ жизни. Что мы въ жизни любинъ, того ищенъ и то привленветъ насъ въ непусствъ. Отражая въ себъ явленія живни, искусство обращаеть насъ къ нимъ, возбуждая и освъжая въ насъ воспріничивость къ этипъ самымъ явленіямъ; но и мы вносимъ въ испусство изъ дъйствительной мизии тв ощущенія, которыя ищемъ обновить въ невъ, углубить и усилить. Испусство-велиний строитель счастія чедоввческого, потому что посредствомъ испусства простые обывновенные люди становятся участинками откровенія, составляющаго достояніе особенныхъ, чрезвычайныхъ избранниковъ. Искусство-это веркало, отражающее мизнь въ томъ видъ, канъ ее можетъ прозирать одно лишь тонкое зрвніе. Въ этомъ значеніе и достоинство всвять его образовъ. Итакъ, изучая творенія искусства, ны въ немъ изучаемъ самую жизнь, или лучше сказать самое существо жизни, сосредоточенное въживомъ, взятомъ наъ жизни образв.

Возьмемъ самое опредълительное изъ испусствъ—повзю, — нъ въ самой выразительной ен формъ; возьмемъ драму, посмотримъ какъ представляется намъ жизнь въ одномъ изъ великихъ драматическихъ твореній, напримъръ у Софонда, у Шекспира. Съ перваго же взгляда нетрудно распознать, что всъ эти творенія обращаются въ сверхъестественному нравственному ощупленію: оно непрестанно выражается въ самой драмъ, оно постоянно предполагается въ читателъ или зрителъ. Всъ эти драмы изображаютъ намъ людей въ борьбъ или въ уклоненіи отъ борьбы— не за счастье по естеству, но за правду, превышающую естество; причемъ всегда предполагается, что и въ сознаніи зрителей эта борьба есть великое дъло, дающее смыслъ и важное значеніе цълой жизни. И это значеніе, по своему суще-

ству, выражается не въ последствілкъ событія или действія для общества, но въ последствіяхъ его для самого действующаго лица. Въ Макбета, напринфръ, главнымъ событіемъ, трагическить моментомъ драмы является убійство Дункана; но подлинный трагическій смыслъ ваключается не въ томъ, что Дунканъ убитъ, а въ томъ, что Мавбетъ-убійца. Что здъсь поражаетъ насъ, что потрясаетъ страстную природу нашу жалостью и ужасомъ? Не вившнее, не соціальное значеніе этого событія. но внутреннее, личное его значеніе-для убійцы. То же самое видимъ въ Гамлетъ. Въ душъ у него происходитъ борьба, на воторой сосредоточенъ интересъ драмы, борьба за внутренній ваконъ правды, который онъ стремится осуществить, не спрашивая, что отъ этого произойдетъ для другихъ и вавъ это отразится на личномъ его счасти. Въ течение этой борьбы Гамлеть своими дъйствіями разрушаеть вокругь себя всякое счастіе, и отъ этого разрушенія общан нартина борьбы дъйствуетъ еще поравительные на врителя. При всемъ томъ въ душъ у зрителя нътъ негодованія на Гамлета: напротивъ того, аритель спорве негодоваль бы, ногда бъ случилось на обороть, когда бы Гаилеть пожертвоваль личнымь своимь чувствомъ правды спокойствію и счастію среды общественной. Въ Антигонь прямо выражена нравственная аксіома, на воторой построена вся эта чудная трагедія, именно та, что основной законъ, который управляеть нашею жизнью, за кототорый мы жертвуемъ самою жизнію,--не законъ человъческій, не правило нами созданное, и не зависить ни отъ какихъ обстоательствъ или условій нашего или чужаго счастін, но принадлежить къ неписаннымъ и въчнымъ законамъ Божества: "начало его не вчера и не сегодня, но въ въчности, и никто не внаетъ тайны его рожденія".

Итакъ мы убъждаемся, что высокое искусство въ образцовыхъ своихъ твореніяхъ обращается прежде всего къ нашему правственному чувству, къ сверхъестественному правственному сужденію. Въ каждомъ изъ нихъ косвенно выражено слъдующее положеніе. Первое, основное отношеніе человъка — не къ ближнему съ нимъ человъку, но къ чему-то сущему превыше человъчества: прежде всего къ этой верховной силь, и уже чрезъ нее къ ближнимъ людямъ. Мы ке свои, мы куплены цъною. Тъ-

ла наши—храмы Божеств», и когда храмъ этотъ подвергается оскверненію, на виновника оскверненія падаетъ таинственная кара. Таковы священныя и глубокія върованія, на которыхъ сознательно или безсознательно утверждается изъ начала выстшее искусство въ человъчествъ. Отсюда возникаетъ вся высота и глубина этого искусства, по мъръ силы и живости самаго върованія.

И не должно думать, что это относится къ однимъ только высокимъ и серьезнымъ харантерамъ и типамъ въ искусствъ. То же самое примъняется въ низвимъ и циническимъ его видамъ. Въ характеръ развратника тоже предполагается необходимо сверхъестественное начало нравственнаго сужденія. Характеръ развратника отрицательный. Но во всякомъ отрицанія предполагается нъчто положительное, что отрицается. Онъ ненавидитъ благо и правду, существованіе этой правды раздражаеть его; но твиъ не менве въ немъ должно быть сознаніе, что эта правда существуетъ. Какъ Антигона полагаетъ свою жизнь въ сообразности съ "неписанными и въчными законами Божества", такъ жизнь развратника полагается въ нарушеніи этихъ самыхъ законовъ. Для этого, равно какъ и для той, одинаково существенно бытіе этихъ законовъ, и развратъ состоитъ не просто въ удовлетвореніи животныхъ побужденій, но въ удовлетвореніи ихъ на счетъ закона правды, вопреки этому закону: животныя, состоящія вив этого закона, не могуть быть развратны. Даже въ тъхъ случаяхъ, когда люди стремятся перейти за урядную черту разврата и погрузиться глубже и глубже въ самыя животныя наслажденія, - сверхъестественное начало, безсознательно для нихъ самихъ, стоитъ возле нихъ на стражь; оно придаетъ ихъ страсти свойства бышенаго разврата, въ въ которомъ люди какъ будто изыскиваютъ новые виды наслаждиній не ради новаго оживленія впечатлівній, но ради новой ихъ низости и новаго оскверненія.

Итакъ, вглядываясь въ жизнь, какъ она отражается въ зеркалъ искусства, мы убъждаемся, что въ ней постоянно присутствуетъ сверхъестественное начало. Куда бы мы ни обратились, повсюду встръчаемъ его: взыдемъ ли на небо—оно тамъ; снидемъ ли во адъ—и тамъ оно съ нами. Видимъ его въ глубинъ каждаго изъ человъческихъ наслажденій, къ какому бы изъ двухъ противеположныхъ разрядовъ ни относилось это насламденіе. Источникъ одняхъ наслажденій—страстная борьба изъ-за сверхъестественнаго начала правды, и блаженство—въ достиженіи его; источникъ другихъ—чувство возмущенія протявъ этого начала, чувство, которое во многихъ отношеніяхъ приманчиво для души человъчечкой. Въ томъ и другомъ случаъ жаломъ, возбуждающимъ душу, служитъ сверхъестественное начало вравственнаго сужденія. Оно придаетъ цвътъ всей окружающей насъ жизни: когда оно вырвано изъ жезни, обезсилено,—тогда вся жизнь измъннетъ для насъ гидъ свой.

Объясню, почему я называю это начало правственнаго сужденія сверхъестественнымъ. Потому, что его не въ состоявіи дать намъ никакое естественное знаніе; накакія испытанія природы или паследованія естественныхъ силь не могуть ни вывесть основанія для него, ни сделать ему поверку, напротивъ того, какъ только прилагается къ нему мера научной пробы, взятой изъ міра реальныхъ явленій, -- оно разстивается въ воздухв какъ дымъ, исчезаетъ какъ сновидвије. И неудивительно. Вопе, выхо,, это начало правственнаго суда-безусловное: опо разсуждаетъ правду отъ неправды догиатически, грозно и властно, яврить всвуь людей единою, той же самою мерой, и на приговоръ его нътъ аппелляціи. Далье, полагаемое имъ различіе исжду правдою и неправдой есть различіе въ родь, а не въ стсмени, а въ такомъ смыслъ различіе-бевконечно. Возьмемъ для примъра нравственное суждение о чистотъ. Прежде всего на этомъ судв признается, что чистое во всякомъ случав и для всъхъ людей лучше нечистого, каковы бы ни были личныя расположенія или личные темпераменты. Далье признается на судъ, что выборъ между этимь лучшимъ и худшимъ-выборъ рвшительный и что последстий его для каждаго человека ненечислимы.

Наши новые моралисты, отвергая Бога, хотять удержать начало нравственности, но это начало, по собственному ихъ сознанію, лишено обоихъ вышеозначенныхъ качествъ, которыхъ они не въ силахъ придать іму. Допуская этотъ недостатокъ, они однако вовсе упускаютъ его изъ вида въ своемъ ученіи. Такъ—добродътель положительно низводится у нихъ на степень вкуса или личнаго предрасположенія, однако же они, когда го-

ворять о добродетели, разушеноть въ ней нечто больо личного витея: оченияне у никъ оствется вы душев представлеціе нап оптушение, для ноторыте они не находить лимъ ивста въ нвобрътенной ими системв. Они чувствують, что не свисс всинос тольпо счастіє, но свиоє праведное счастіє дожино служить истивнымъ мериломъ деятельнести, и предлегають людямъ это верховное благо такъ, канъ будто всякій человичь въ состоянів санъ по себъ различить и постигнуть такое благо. Сощненся хоть на проф. Генсии: выше приведены подлинныя его слова, въ которыхъ осуждаются "низкія и туманныя долины чувственности". Онъ выражается тапъ, канъ будто имветь въ виду каную норму счастія, независящую отв разпообразнаго и изивнчиваго вкуса жодей, къ конив обращено его слово. Въ тоив же родв выражаются и всв атеистические проповедники нравственности. Ясно, что они нивить въ виду, и разсуждение ихъ ясно; но то, что они имъютъ въ виду, не имъетъ прямой свяви съ ихъ разсужденіемъ. Самы они чувствуютъ, что это разсужденіе нетвердо, и готовы въ случав нужды оставить прежиюю свою опору и искать волой. Въ самонъ нача ів выставляють они ванъ аксіому, что стастіе должно служить м'фриломъ д'вятельности, не когда это иврило оказывается явно несостоятельнымь, они хватаютея за другое и допускають, что міриломь діятельности служитъ и объективная истина.

Но вотъ вопросъ. Въ томъ ии состоитъ достоинство истины, что она ведетъ къ счастію, —или вся ціна счастія состоитъ въ томъ, что оно основано на истинів? Если посліднее вібрно, то стало бытъ истина, а не счастіе, служитъ міриломъ діятельности. Въ такомъ случай это мірило надобно принять, а другое отбросить: оба не могутъ быть вмістії. Истина не сливается въ одно со счастіємъ. Бываетъ, что истина способствуетъ счастію человіческому, но и то бываетъ, что она совершенно противоположна со счастіємъ. И что значитъ истина, по митию новыхъ нашихъ учителей? Истиною у нихъ называется познаніе вавтовъ и явленій, при чинъ и послідствій естественнаго поряджа вещей, по указанію наблюденій и опытв, —словомъ сказать нознаніе природы. Но что такое эта природа съ ихъ же точки эрбнія! Милль объястяєть намъ, что природа есть сила недостойная ни благоговічія нашего, ни одобренія. Природа, съ чисто-

человъчесной точки врвнія, представляется чудовищемъ. Нэтъ таного страшнаго между людьми преступленія, какого природа не соверщала бы ежедневно въ громадныхъ размърахъ. Ей неиввъстно ни чувство правосудія, ни чувство состраданія. Какимъ же образомъ изученіе путей и законовъ этого чудовища можеть быть признано святымъ, возвыщеннымъ, нравственнымъ дъдомъ? Развъ признать, что счастіе наше, -- служащее мъриломъ всякой правственности, -- вависить отъ общенія съ этою въчнопреступною и чудовищную силой? Такъ долженъ разсуждать атенстъ. Человъвъ върующій, разумъется, знасть что истинадъло священное, и въритъ, что истина никогда не можетъ раскодиться съ верховнымъ счастіемъ, но всегда ведетъ въ нему. Но такое върование утверждается на основании, которое атемсты отвергають безусловно. Върующій дорожить истиною оть того, что куда бы она ни направила его, это направление руководствуетъ его къ Богу. Природа правда неумолима и жестока сама по себъ, когда за природой ничего невидно делъе. Но върующій за природою видить всемилосердаго Бога, въ лицъ коего примиряются таинственно всъ противоръчія. Природа, въ глазахъ его, не Богъ, но дъло Божіе. "Non enim vasa—говоритъ онъ словани Августина-quae te plena sunt, stabilem te faciunt; quia etsi frangantur, non effunderis. Ubique totus es et res nulla te totum capit". (Не тъ сосуды содержатъ Тебя, что Тобою исполнены; если и разобыются они, Ты не прельешься... Всюду ты еси весь, и ничто въ міръ всего Тебя не объемлеть). "Хотя и поразить меня Богь, -- говорить върующій, -- на Него я уповаю. Такая увъренность достигается только върою, —и ничъмъ инымъ. Никакое наблюденіе, никакой опыть не могуть дать ее; даже можно сказать, что безъ въры наблюдение и опытъ могутъ тольно ослабить, разрушить эту увъренность. И такъ въра въ существо истины имъетъ такое же религіозное значеніе накъ и вара въ догнатъ: и основание какъ того такъ и другаго върованія одно и тоже. Но что можеть быть безумиве того поклоценія такъ-называемой натуральной истиць, которое видимъ у людей безъ религи, безъ въры въ Бога; этотъ культъ натуральной истины напоминаеть о фетицизмъ Нивто не спорить, что есть иножество фактовъ, о которыхъ всемъ нужно иметь верное, истинное понятіе: открытіе атихъ фактовъ, изследованіе и объявленіс—дъло во всякомъ случав достойное похвалы съ утидитарной точки зрвнія. Но это всеобщее стремленіе къ изысканію истины во всемъ невозможно смішивать съ преданностью истимъ ради самой истины. Тамъ тоже преданность истиніъ ради ея послідствій и выводовь изъ нея; здісь преданность истинів, не взирая на ея послідствія. Одна только преданность истинів ради ея самой иміветь свойство безусловнаго—ома въ существі своемъ религіозна и сверхъестественна: еслибъ не было у нея религіознаго основанія, то она не иміла бы ни смысла, ни ціли въ здішнемъ мірів.

Словомъ свазать—начало нравственнаго разсужденія безъ религіи невозможно: накъ бы мы ни выбивались изъ силъ, чтобъ доказать противное, не докажемъ, ибо нельзя найти для него твердаго основанія помимо вёры. Лучше и не поминать о нравственномъ началь съ атеистической точки зрівнія: это будетъ по крайней мёръ послідовательно. Затімъ остается взять жизнь накъ она есть,—не принимая во вниманіе нравственнаго начала, и разобрать, что даетъ она человіну непосредственно изъ своего содержанія, какіе горизонты открываетъ міру съ той минуты, какъ міръ сталь руководствоваться исключительно однимъ разумомъ и отказался отъ віры во все, чего нельзя доказать посредствомъ разума. Відь новое ученіе стремится водворить на вемлів царство разума, вовсе исключая изъ него віру.

Разумъ безъ сомивнія великое діло, безъ него недьвя обойтись, но все-таки необходимо унснить себъ, что такое разумъ и что онъ можетъ. Разумъ можно сравнить съ мельницей. Мельжица переработаетъ намъ мелево, какое мы принесемъ и положимъ. Если нътъ мелева, мельница будетъ работать, но ничего же переработаетъ, ибо не можетъ сама совдать себъ ислево. Разумъ выработаетъ намъ завлючение или выводъ изъ такъ посылокъ, какія мы поставимъ, а достать ихъ это уже наше двло-Естественная наука береть эти посылки изъ естественныхъ ощущеній и отдаетъ разуму вырабатываль изъ нихъ счастіе какое только онъ можеть выработать. Но чувства наши сами по себъ-не разумъ. Разумъ не можетъ передать намъ, что сладжое сладно, что кислое кисло. Еще того менъе можеть разумъ различить красоту чистоты и святости, или (говоря словани нашихъ учителей) "неопрадъленный, но объядый идеаль верхов-3\*

наго блага". Блага инэшаго разряда различаются чувствами. Верховное благо различается върой. И туть оказывается великое различіе между тэми и другими благами. Нисшія блага осязательны и безспорны. Высшія блага подвержены спору. Нивто не можетъ разувърить насъ въ томъ, въ чемъ пять природныхъ чувствъ насъ увърили, а споры и отрицательныя сомивнія о достоинствъ и значеніи истины и святости наполняють вею исторію человъчества. Итакъ, если мы хотимъ върить только въ то, въ чемъ не можетъ усумниться нашъ разумъ, разумъ вонечно снажетъ намъ, что невозможно върить въ безусловное благо. А когда такъ,--какое же право имъютъ новые учители наши выставлять передъ нами какое-то верховное благо? На такія рвчи можно имъ возразить ихъ же аргументаціей: какъ ни приманчиво у нихъ въ устахъ это верховное благо, чвиъ они докамутъ мив его существование? доказать они не могутъ, стало быть по ихъ же логикъ слъдуетъ, что оно пустое мечтаніе. На основанів разума они отвергають все то, въ чемъ нользя осязательно удостовъриться, и хотить отнять у насъвъру въ Бога. Но на томъ же самомъ основани-и нравственное мърило не устоитъ у нихъ на судв того же разума. Они уже не въправвутверждать, что любовь лучше похоти, что истина ради самой истины лучше лян, что разематривать бабочку въ инпроскопъ - удовольствіе чище и возвышениве нежели разсиатривать въ бинокль танцовщицу въ балетв. Тотъ же разумъ ответить имъ: "и это все вздоръ, пустое мечтаніе. Иные люди нивють вкусь къ одному, другіе въ другому: это особенность вкуса есть фактъ: онъ не много значить, но нельзя не признать его накъ фанть. Но если вы дунаете, что какой бы то ни было вкусъ одного человъва можеть быть обявателень для другаге, кто его не имветь или имветь другой, противоположный, то вы очень ошибаетесь: это жечта вашего воображенія, болёзненная мечта, которую сладуєть отбросить". Вотъ что долженъ разумъ.

Итакъ разумъ отнимаетъ у насъ въру, отнимаетъ вийсти съ нею правственное чувство; что же онъ затимъ оставляетъ намъ? Опъ оставляетъ насъ при нашихъ естественныхъ чувствахъ, и затимъ объщаетъ довести насъ до такого устройства и порядва общественнаго, въ которомъ эти чувства должны служить намъ намлучшимъ образомъ по нашему желанію. Дъйствительно, —

всегда будеть намъ отрадно пить, вогда почувствуемь жажду, заснуть, когда одолжеть усталость; чувствовать прохладное дыханіе вътра въ жаркую пору; запахъ цвэтовъ будемъ вдыжать съ наслаждениемъ, съ наступлениемъ весны будемъ нувствовать обновление жизненной силы. Всвоти наслаждения останутся при насъ; но какъ тяжко всв они изивнятся! Когда не будетъ уже сверхъестественнаго цравственнаго чувства, всв эти ощущенія ниспадутъ разомъ всв на низкій уровень. Всв вершины жизни поникнутъ, а долины ел наполнятел. Не будеть въ ней ни твиистыхъ ущелій, ни горныхъ вершинь озаренныхъ тельственнымъ свътомъ изъ другой соеры. Воякая свътотънь исчеснетъ, и жизнь уже не будетъ представлять намъ ту превственную перспективу, которую мы теперь видимъ въ ней. Съ живнью произойдеть тоже, что произошло бы, какъ мы видели выпе, съ искусствомъ, когда бы въ немъ не было оживляющего и возвышающаго нравственнаго интереса.

Вотъ каково будетъ для жизни ближайщее послъдствіе атенама равно ощутительное для всёхъ - какъ для добродътельныхъ тамъ и для порочныхъ. Не говоримъ уже о томъ, что господство невыхъ началъ въ міръ приведетъ къ господству всеобщей безнравственности, — это положимъ для значительной части рода человъческаго не показалось бы ужасно: ужасно будетъ то, что съ водвореніемъ новыхъ началъ міръ превратится въ нарство пустоты и скуки. На все и на порокъ наравнъ съ добредътелью, дяжетъ блёдная, безцвътная ираска; всякое глубокое чувство и радости и печали утратитъ живость и силу и полноту звука въ общей гармоніи. Не будетъ контрастовъ, не будетъ разнообразія; не найдетоя возвышенной мысли для оплосова, сатирикъ лишится юмора и остроумія, у всёхъ и у каждаго утратитъя то, что давало цёну всему, возбуждающее начало.

Вотъ чёмъ угрожаетъ живни атеизмъ—оскудениемъ всехъ изнешнихъ силъ ея и запасовъ. Это можно предсказать заранфе, верно и безъ всякаго преувеличения. И теперь, всматриваясь въ явления текущей жизни, мы можемъ заметить, что происходитъ нечто подобное, что предсказание начинаетъ сбываться. Во многихъ углахъ водворяется уже скука и усталость, где прежде ихъ не было, исчезаетъ самое понятие о довольстве и счастіи. При всемъ томъ намъ не перестаютъ твердить, что новою цвлью въ нашей жизни должно быть счастье, и если мы не можемъ добыть его для себя, то можемъ содействовать къ устройству его для другихъ въ лучшемъ будущемъ. Говорятъ, что небесное блаженство было пустое мечтаніе, выдумка воображенія; что оно исчеваеть, лишь только мы задумаемъ постигнуть его разумомъ; а напротивъ того человъческое, земное счастье есть ивчто опредвленное и вврное. Но какъ трудно добыть это ечастіе и теперь, когда живнь исполнена живыхъ и глубовихъ митересовъ: во сколько же разъ трудиве будетъ тогда, когда эти интересы потеряють для насъглавное свое значеніе и жизнь утратить самые тонкіе свои ароматы; а это непремінно послівдуетъ, погда міръ окончательно останется безъ религія. Итакъ, погда наши моралисты говорять мив о силв и величім человъчества въ настоящемъ земномъ его состояни, и особенно о приращенін того и другаго въ будущемъ земномъ состоянін,-я готовъ ответить имъ теми же словами, которыя употребиль одинъ нэъ нихъ, разбирая идею небеснаго блаженства. Вотъ эти слова Фредериха Гаррисона: "если хотите знать мое мивніе, воть оно. Иден совершениаго, озареннаго состоянія въ полноть и силь новой жизни-есть идея ржшительно несовивстная съ точнымъ мышленіемъ: она испаряется въ противорвчіяхъ, во фразахъ, ноторыя, при первой попыткъ опредълить ихъ сиыслъ, оказываются лишенными всякаго вначенія".

А этотъ идеально счастливый человъкъ, это существо будущаго, на что онъ будетъ похожъ? Къ чему будетъ стремиться? Въ чемъ будетъ находить удовольствіе? Какъ будетъ проводить дни свои? Въ состояніи ли будетъ любить? Въ состояніи ли будетъ веселиться и радоваться? Пусть намъ дадутъ объ этомъ понятіе въ такихъ фразахъ, которыя, при первой попыткъ опредълить ихъ смыслъ, не испарялись бы въ противоръчіяхъ, но имъли бы опредъленное значеніе, и притомъ сообразное съ точнымъ мышленіемъ. Можетъ быть—почему я знаю?—такое существо и возможно въ будущемъ, но кто ръшится серіозно представить себъ черты его, или серіозно вадъяться на его появленіе? Развъ придется намъ устровать въ это существо будущаго, но въ такомъ случать понадобится стра, которая отвергается

относительно небесной живни: только здёсь пришлось бы увёровать въ предметъ подлинио оантастическій. Даже смёшно
подумать о вовможности такой вёры въ будущее существо озаренное славой. Откуда вознякнуть такому озаренію въ живни
заключенной въ свои земные предвлы, въ живни бесъ надежды,
безъ вида вдаль,—въ жизни, изъ которой вынута нынёшияя соль
земли, т. е. религія. Если небесное блаженство въ царетив Бога
живаго — состонніе немыслимое, то еще менёе мыслимо утопія
на землё безъ Бога.

Словомъ свазать, и наблюдение и опытъ приводять насъ несомнительно въ следующему заключению. Все высшія, т.е. существенно-человическія (въ отличіе отъ животныхъ) наслажденія жизин зависять и всегда зависвін оть присутствія сверхъестественнаго нравственнаго начала въ нашемъ сознаніи; утверяндаются на той мысли, что мы творимъ не свою волю, а волю Всемогущаго существа, верховнаго надъ нами и въ то же время въ нъкоторомъ свысав сроднаго намъ. И это относится не въ одному только христівнскому міру или ко временамъ и народамъ воввысившинся до чистого понятія о божествъ. То же стремленіе души человаческой къ личному Божеству можно расповнать во всемь векахъ и у всемь народовь обладавшихъ известною въ исторів цивиливаціей. Повсюду въ человачества обнаруживалось то же самое горячее, страстное чувство, хотя оно неръдко и не инвао опредвленной цван, и не въ силахъ было само объяснить себя. Чтобы понять возножность такого чувства, чтобы постягнуть это самое сильное изо встхъ человтческихъ ощущеній, стремленіе человака къ Богу, вспомникь о другомъ, каждому знакомомъ чувствъ, о отремления къ любви. Какъ это последнее чувство -- само для себя непонятное -- такиствение овлядаваетъ душою въ лоности у каждаго человака, такъ и въ юномъ возрастъ человъчества это стремление къ божеству представляется тайною непонятною для души.

Наши новые моралисты допускають это горячее стремленіе, признають въ немъ потребность природы человъческой, желають удержать его; но въ то же самое время отрищають единственно возможный предметь его и хотять замышть другими предметами, соверженно неспособными на возбудить это стремленіе души, ни удовлетворить его. Чтобъ объяснить это чувство,

моторое отридать нельзя, немъ говорять объ витувіских их чемовъчеству и их будущимъ судьбамъ его. Но это чувство въ сущмости не что иное напъ искоміє Бою, которое только не хочетъ
обнаружить себя, стыдится насвать себя по миени. Нравствендое чувство невозможно отдълить отъ религіознаго; даже можно
еказать, что религія и правственность—въ существъ одно и то же.
Это мишь двъ разныя стороны, два вида одной и той же сущмости. "Хочу быть чисть сердценъ": миыми словами тоже, что
сказать: "хочу соединиться съ Богомъ". Какъ невозможно доказать достоинство чистоты, такъ нельзя доказать бытіе Божіе;
но одно виъстъ съ другимъ стоитъ и падастъ. Мы ножемъ, если
вахотимъ, освебодиться и отъ того и отъ другаго, но отвергнувъ
одно, не можемъ удержать и другось. Чъмъ одно разрушается,
то разрушительно и для другаго.

Прантически вопросъ ставится передъ нами въ такомъ видъ: точно ли жизнь, накъ ны до сихъ перъ смотръли на нее, представлялась намъ въ ложиомъ свять, въ обменчивомъ образъ? Точно ли правственная жизнъ была не болъе какъ сновидъніемъ- отъ котораго им лишь только теперь, один за другими, просыпъемся?

На эти вопросы не иометь дать отвъта разумъ. Отявть надобно искать глубше, на самей глубинф нашей природы. Разумъ сравниваетъ выводы и заилюченія: нашъ выборъ долженъ быть не между умовавлюченіями, а между первыми посылками. Чему ны отдадимъ свое стремленіе, на чемъ утвердимъ желаніе своего сердца? Если на томъ одномъ, что можно доназать, въ въ чемъ усумниться нельзя: въ такомъ случат предметомъ начлего желанія станетъ одно—чувственное наслажденіе. И ветъ въ чему наука вела человічество въ теченіе посліднихъ трехъ столітій, хотя смысль этого ученія раскрывался линь мало-пошалу и только теперь совстиъ обнаружился.

Нътъ сомивнія въ темъ, что въ наше время въ мірь есть расположеніе въ принятію этого ученья. До накоторой степени міръ уже в принять его, и посладствіемъ этого является разслабленіе правственного суда, т. с. того самаго чувотва, на которомъ держались до сихъ поръ высміе и самые живые митересы жизни. Съ каждымъ двевъ эта больвнь распространяется,

это равсиобление сообщается одижив всябдь за другими вы опружающемъ насъ міръ.

Представинъ себя состояние атихъ людей, на рубски, такисказать, жежду прежнего и нового жизнью. При ших еще остаются прежиее сочувствіе въ добродітели. Въ нихъ еще тантся домучаявая мысаь, что живнь ножеть иметь цаль достойную и возвышенную. Есть еще въ душь жельніе постоять за правду, и по веой вероятности эти люди още способны вступить въ борьбу за нее. Но въ то же время неразлучно съ имии равъйдающее душу какъ ржавчина осоманіе, что ота борьба въ сущности ли къ чему не ведетъ и не имветъ цван, и они чувствують, что мельзя ни хвелить ни осущесть модей, что бы люди ни дологи, что наде относиться съ одинаковымъ, убійственнымъ безири--йед акперенциона выправнования по станования и спортоводор стрій и въ самымъ наркимъ проявленіямъ животнаго мистинкть. Они не станутъ навывать добродатель, безущень, не стануть искать благоразумія въ порокъ. Не признавая ни за къмъ изъ людей особеннаго права на похвалу или предпочтение передъ другими, они ко встыть обращаются съ одною и той же мтрой равнодушія, и готовы сказать каждому: "ділай, что тебі нравится, лишь бы только не ившвлъ соседу. Если человекъ держится нравственныхъ правилъ, пусть живетъ по своимъ правиламъ, Правила эти-вздоръ, пустая мечта; но все равно, - у кого они есть, у того они составляють факть, а факть нельзя не признать существующимъ". И человъку безъ правственныхъ правиль они тоже готовы сказать: "следуй своему пороку, следуй внушенію своей страсти; будь животнымъ, если хочешь, живи вакъ тебъ нравится". Они не отрицаютъ, что на этомъ основаніи многіе люди не въ состояніи свести баланса въ счетъ своихъ наслажденій, - что же делать! во всякомъ случае, говорять они, ито не можетъ свести этого баланса эдъсь, по сю сторону гроба, для того жизнь не имветь никакого смысла и никакой цвны. Кто проиграль свою игру, тому они ничего не имвють сказать въ утвшеніе. Такому можно сказать одно: "Подожди, скоро конецъ--тогда задергивай занавъсъ, скучная комедін сънграна".

Нельзя ръшительнъе этого отрицать всякое значение и цъну жизни. Тъмъ ръшительнъе такое отрицание, что оно не имъетъ въ виду подводить всъхъ подъ одинъ уровень. Тому, кто расподожень легво смотреть на жизнь, она оставляеть жизнь въ качествъ забавы или игрушки, а тому, кого однъ игрушки неудовметворяють,-ойо не оставляеть ровно ничего. Этого рода пессимизиъ совствиъ не то, что пессинизиъ Шопенгауера. Тотъ есть особаго вида душевное разстройство, бользненное угнетевіе духа, представляющее жизнь въ черномъ цвіті. Этоть же пессимивив другаго свойства. Онъ деступенъ самому здоровому ж свытлому темпераменту равно какъ и самому бользненному. Онъ можеть помрачить самую ясную душу и вступить въ гармонію съ санынъ мрачнымъ душевнымъ расположеніемъ. Онъ способенъ соединяться со всеми нашими делами, занятіями и удовольствінии и томить насъ посреди всего этого перемежающимися приступами тоски. Онъ такъ простъ, что всякій можеть нринять его: въ это дарство отврыть доступь и малынь детимь. Кто вошель въ него, тоть можеть впасть въ безуміе; по совствъ не нужно быть безуннымъ, чтобы войти въ него.

## IOAHHT KAJIBBHT - PEQOPMATOPT XVI BTKA.

Реформаторская двятельность дала Кальвину важное значеніе во всемірной, особенно церковной исторіи XVI въка. Онъ стонтъ рядомъ съ такими дъятелями реформаціи, какъ Лютеръ и Цвингли, не въ качествъ ихъспутника, подобно Меланхтону или Буллингеру, но въ качествъ самостоятельнаго реформатора, окруженнаго, подобно имъ, своими спутниками. Воспринявъ реформаторскія иден, уже выработанныя до него, Кальвинъ не остаповился на одномъ усвоеній ихъ, но основаль во многихъ отношеніяхъ самостоятельную протестантскую конфессію, которая въ исторіи носить его ими. Созданная имъ теологическая система и организація пресвитеріанскаго церковнаго устройства, съ отличительными ихъ особенностими, даютъ Кальвину право на самостоятельное положение въ истории реформации. Вообще, реформа его составляеть особый моменть въ развити религіозной жизни протестантскаго міра. Потому изследованіе реформаторской двятельности Кальвина въ ея отличительныхъ свойствахъ очень важно для всесторонняго пониманія и уясненія историческихъ движеній реформаціи въ XVI віків. Ктому же преобразованія Кальвина не отошли въ область только прошедшаго времени, какъ другія явленія исторіи скоропреходящія и менве значительныя. Созданная имъ церковная организація не

разрушилась со смертію творца ея. Около двухъвъковъ существуя въ разныхъ государствахъ въ томъ почти видъ, въ какомъ она создана была реформаторомъ, до настоящаго времени она, хотя и видоизивненияя, продолжаеть свое бытіе. Въроисповъданіе Кэльвина и теперь считаеть своихъ последователей милдіонами <sup>1</sup>). Территорія его коноессіи не ограничивается тою мъстностію, где действоваль самъ реформаторъ, кальвинизмъ захватываетъ пространство общириве, чвиъ лютеранство. Особенно приивчательно, что въроисповъданіе Кальвина досель существуетъ не только въ Романскомъ, но и въ Германскомъ и Славянскомъ мір'в; тогда какъ дютеранство теряетъ жизненную свою силу тамъ, гдъ оно лишается своей опоры въ нъмецкой національности. По всему этому нечего удивляться, если д'явтельность Кальвина, какъ реформатора, создавшаго своеобразное, столь широко распространенное въроисповъданіе, съ живымъ интересомъ изучается не только протестантскими, но и ватолическими учеными. Но наша отечественная литература церковная и свътская до сихъ поръ сказала очень немного обстоятельнаго о Кальвинъ и его дъятельности, у насъ можно встратить только самыя краткія и большею частію мало основательныя севдания объ этомъ реформатора въ учебныхъ вин-TAXT.

Поэтому у насъ не будетъ лишнимъ церковио-историческое изследование о реоорматорской деятельности Кальвина. И общирная литература этого предмета доступиля нашимъ ученымъ (на латинскомъ, оранцузскомъ и немецкомъ языкахъ) не делаетъ излишнимъ новое сочниение по этому предмету. Потому что иностранная литература страдаетъ односторончостями и пристрастиемъ, зависящими отъ коноессиональныхъ симпатій и античатій. Такъ католическія сочиненія о Кальвинъ наполнены вапальчивыми нориманіями, напротивъ протестантскія, въ особенности реоорматскія являются паменириками или апологіями Кальвина. Критически относясь къ изследованіямъ западныхъ ученыхъ, им должны проверить результаты ихъ из-



<sup>&#</sup>x27;) Въ настоящее время чистыхъ кальвинистовъ 8,127,000. Herzog's Real-Encyklopädie für Protestantische Theologie und Kirche Artikel: Christenthum. В. II, s. 681.

елъдованій по первоисточникамъ, гдъ это можно; при этомъ не раздълять тъхъ сумденій о Кальвинъ, моторыя образовались подъ нензовжнымъ вліяніемъ въромсповъдныхъ возгръній; въ этомъ дълъ точку опоры можетъ дать намъ вселенское православіе, съ которой можно смотръть объективно на событія всей церковной исторіи.

Планъ нашего сочиненія опредължется главнымъ образомъ самымъ неторическимъ ходомъ живни и дъптельности Кальвина. Родившись и получивъ восщитание во Францін при наперт ре-формаціонныхъ волисній своего времени, разорвавъ союзъ съ католическою церковію, и вслъдствіе преслъдованій протестантовъ оставивъ свое отечество, Кальвинъ выступаетъ реформаторомъ въ чужой странъ. Издавши въ свътъ въ Базелъ вапитальное свое сочинение наставление въ христинской въръ, онъ послв странствованія по Италін, находить благопріятное место въ Женевъ для распространенія и утвержденія своихъ въроис-повъдныхъ идей. Здъсь онъ, виъстъ съ Фареленъ, усиливается устроить своеобравную церковь, но всяждотвіе одновицін со сторомы враждебныхъ ему нартій изгнанный отсюда, онъ уда-лился въ Страсбургъ, гдъ организуєть протестантскую церковь для францувовъ, занималсь вивств съ твиъ богословскими трудами и принимая участіе въ дваахъ немецкой реформація въ Германіи. Вызванный снова въ Женеву, онъ издаетъ здъсь прижъчательные уставы церковной организаціи, преобразуеть го-сударственный строй, бывшій до его прибытія, и проводить въ живнь созданную имъ церковно-государственную реформу, не-смотря на ожесточенную борьбу партій, возставшихъ противъ созданной имъ организаціи. Женева была главилить м'ястомъ дъятельности и исходною точкою общирнаго влівнія кальвинивма на весь почти западъ Европы. Соотвітственно такому истори-ческому ходу жизни и діятельности Кальвина, наше изслідованіе изложить въ следующень порядке: предварительно раскрывши, какія вліянія во Франціи подготовили въ Кальвине реформатора, ны разсмотринь его реформаторскую деятельность, какъ она развивалась въ первое его пребываніе въ Женеве, затемъ въ Страсбургъ и наконецъ во второй разъ въ Женевъ. Въ ин-тересъ связнаго изложенія и въ избъжаніе повтореній, мы выдадимъ изъ хронологической связи богословскія сочиненія Кальвина и назначимъ для нихъ особый отдълъ, задачею котораго будетъ характеристика его богословской системы. Въ заключеціє укаженть вліяніе, каков имвать Кальвинъ при своей жизни, цанъ результать его двятельности и ученія 2).

- 2) Источниками для нашего изследованія служили:
- 1) Сочиненія Кальвина, изданныя въ Амстердамь въ 1671 году подъ заглавіємь: Іоапп із Саlvini орега о m піа ів по ve m to mos digesta et caet. и другое болье общирное по задуманному издателями плану собраніе этихъ сочиненій подъ заглавіємь: Іоапп із Саlvini орега, quae supersunt, о m піа. Это собраніе съ 1863 года печатаєтся въ Брауншвейть подъ редавдією просессоровь страсбургской протестантской семинаріи Вильгельма Баума, Едуарда Куница и Реусса въ изданін общирнюмь: Согр из Reformatorum.
  - 2) Письма Кальвина, изданныя Жюлевъ Бонне въ 4 томахъ.
- 3) Біографія Кальвина, составленная Безою подъ заглавіємъ: l'histoire de la vie et de la mort de J. Calvin; въ сокращеніи на латинскомъ языкъ она помъщена въ 1 томъ сочиненій Кальвина, изданныхъ въ Амстердамъ.

Изъ пособій, которыня мы пользовались, укаженъ слёдующія:

- 4) Paul Henry Leben Ioann Calvins, des grossen Reformators. Berlin 1835—1844. В Вde. Въ приложенияхъ къ этому сочинению есть много документовъ реформаторской двягельности Кальвина.
- 5) Stähelin's Ioannes Calvin. Leben und ansgewälte Schriften 1. 2. Hälfte. Elberfeld 1863. Сочимение это промикнуте конессиональными сочувствием къреоорматору и всябдствие того во многихъ отношенияхъ пристрастио.
- 6) Bungener, Calvin, sa vie, son oevre et ses écrits. Paris 1862. Этотъ авторъ, какъ и предшествующій, пристрастими почитатель ресориатора.
- 7) Herzog's Calvin Artikel im 2 Bande Real-Encyklopādie fur Theologie und Kirche.
- 8) Schenkel's Die Reformatoren und die Reformation. Wiesbaden 1858.
- 9) Kampschulte's Ioann Calvin, seine Kirche und sein Staat in Genf. Erste Band. Leipzig 1869.
- 10) Audin Histoire de la vie, des ouvrages et des doctrines de Calvin. Paris 1861. Оба эти сочинения принадлежать католическимъ ученымъ, первое изъ вихъ излагая дъятельность Кальвина до 1546 года открываеть въ ней много новыхъ сторонъ по неизданнымъ архивнымъ документамъ, послъднее написано въ ультрамонтанскомъ духъ.

Для знакомства съ направленіемъ времени, въ которое жилъ Кальвивъ, для характеристики тѣхъ лицъ, съ которыми онъ входилъ въ соприкосновеніе и опредъленія вліянія, произведеннаго его реформою, мы пользовались сочиненіями:

- 11) Ranke's Französiche Geschichte vornehmlich im 16 und 17 Jahrhund. Stuttgart 1852.
- -12) Polenz's Geschichte des Französichen Calvinismus bis zur Nationalversamlung im J. 1789. Bde 5.

I.

Іоаннъ Кальвинъ родил я 1509 года 10 іюля во Франціи въ городъ Нойоннъ въ Пикардіи 1). Годы его молодости и воспитанія совпали съ тъмъ временемъ, когда реформаціонныя движенія охватили Германію и Швейцарію; предъ напоромъ этихъ движеній не могли устоять и Франція; потому что въ ней какъ и въ сосъднихъ государствахъ, существовали уже тъ условія, которыя вели къ протесту противъ средневъковаго строя католической церкви.

Извъстно, что во Франціи, еще задолго до XVI стольтія, время отъ времени высказывался протестъ противъ преобладанія и злоупотребленій папской власти, противъ недостатковъ устройства католической церкви. Не смотря на громы проклятій изъ Ватикана и истребленіе смъло протестующихъ, въ южныхъ областяхъ Франціи остались до XVI въка общины Вальденсовъ,

<sup>13)</sup> Merle d'Aubigné Histoire de la Reformation du sizième siècle tom III. Paris 1860.

<sup>14)</sup> Toro me astopa Histoire de la Reformation en Europe au temps de Calvin tom. L. H. HI. Paris 1863.

Біографіями подъваглавіємъ: Leben und ausgewälte Schriften der Väter und Begründer der reformirten Kirche; изънихъ особенно:

<sup>15)</sup> Schmid's W. Farel und P. Viret

<sup>16)</sup> Baum's W. F. Capito und Butzer.

<sup>17)</sup> Heppes Theodor Beza.

<sup>18)</sup> Ioannes a Lasco.

<sup>19)</sup> F. Lambert.

Для очерка богословской двятельности Кальвина, кромв сочинений его и упомянутыхъ нами пособій, мы пользовались сочиненіями:

<sup>20)</sup> Schweizer's Die Protestantischen Celtraldogmen in ihrer Entwieklung innerhalb der Reformirten Kirche Erste Hälfte. Das 16 Jahrhundert. Zurich 1854.

<sup>21)</sup> Dorner's Geschichte der Protestantischen Theologie B. III.

<sup>22)</sup> Schenkel's Das Wesen des Protestantismus. Chaffhausen 1862.

На многія другія менъе важных пособія укажемъ въ самонъ нашемъ наслъдованія.

<sup>1)</sup> J. Calvini vita a Th. Beza. p. 1. Opp. Calv. t. 1 p. ed. A.

которые, привнавая Св. Писаніе источникомъ вероученія, не допускали различія между клиромъ и мірянами, отвергали все тамиства, промъ прещенія и причащенія, патолическое богослуженіе, почитаніе иконъ, мощей. Эти общины, при возникшихъ протестантскихъ движеніяхъ въ Германіи и состаней съ нею Швейцарів, спосились съ вождяни реформація, каковы Эколампадій и Галлеръ, и съ страсбургскими теологами Буцеромъ и Капитономъ. Во Франціи не могли забыть о глубокомъ униженіи папъ во время извъстнаго Авиньонскаго парна. Далве еще въ ХУ столътіи изъ парижскаго университета, кръпко стоявшаго за независимость національной церкви отъ самовластія папскаго престола, раздавались голоса о необходимости реформы ватолической церкви во главъ и членахъ. Долго тянулись споры съ папою изъ за свободы галливанской церкви. При Людовик XII, въ 1510 г. собраніемъ представителей всего аранцувскаго духовенства въ Туръ опредълено было, что короли имъюсъ право низлагать папъ и руководствоваться декретами Базельскаго собора. Это опредъление произвело сильное действие на уны оранцузскаго образованнаго общества 2). Ожоле этого времени во Францію уже проникли вден руманазна, которыя здёсь, какъ н въ другихъ странахъ, подготовляли выгодную почву для реформаціи. Гуманнямъ стремился освободить богословскую науку отъ схоластическихъ хитросплетеній, путемъ изученія древнихъ явыковъ латинскаго, греческаво и еврейскаго велъ къ источнику въроччения въ самомъ Св. Писалин. Гуманизмъ вызычаль въ умахъ ученыхъ критическое отношение въ средневъковому строю католической церкви. Съ идении гуманистическими Франція ознакомилась особенно во время походовъ Фронциска I въ Италію, Этотъ король названный отцемъ и возстановителемъ наукъ-въ царствованіе потораго рось и воспитывался Кальвинь, -- стоя подъ вліяність сестры своей Маргариты Ангулсиской, гуманистически образованной и сочувствовавшей идеямъ реформація, любилъ окружать себя учеными, приглашаль во Францію Эразна Роттерданскаго и вызваль изъ Италіи и Германіи на университетскія канедры профессоровъ изъ среды гуманистовъ. Идем ру-



<sup>\*)</sup> Merle d'Auhigné Hist de la Reform. XVI siecl. tom III. p. 363; Ebrard's Kirchengeschichte. B. III.

манизма съ канедръ французскихъ университетовъ проводились въ общественное совнаніе; между твиъ какъ съ другой стороны сатира, осививавшая католическіе монашескіе ордена и духовенство, подрывала уважение къ нимъ въ народныхъ массахъ. Поэтому неудивительно, что протесть Лютера въ Германіи нащель и во Франціи не только сочувственные отголоски, но и горячихъ последователей его вероучения. Сочинения виттенбергскаго реформатора были очень распространены во Франціи и съ увлечениемъ читались иногими, особенно въ средв университета. Изъ последователей Лютера назовемъ Лефевра Этапльскаго (Le Fevre d'Etaples), по слованъ Ранке, этого патріарха реформація въ Францін и лютеранина до Лютера, какъ назваль его Поленцъ 3). По ивсту рожденія землякъ Кальвина Лефевръ 1) съ 1507 по 1520 годъ, занимаясь изученіемъ Библін, издаль иного зацичательныхъ экзегетическихъ сочиненій. Вышедшія въ свёть въ 1512 году толкованія его на посланіе ап. Павла въ Римлянамъ, съ греческить текстомъ, и на четверо-евангеліе замъчательно не только въ томъ отношени, что они методомъ грамматически-историчеснить распрывають спыслъ Св. Писанія, но особенно въ томъ, что содержать въ себъ главные пункты протестантскаго въроученія. Въ другихъ сочиненіяхъ Лефевръ возставаль противъ межній и обрядовъ католической церкви опредъленно не указанныхъ въ словъ Вожісиъ. Съ каседры университетской онъ ревонендоваль иногочисленнымъ своимъ слушетелямъ вийсто чтенія повъствованій о натолических овятых и наученія системъ сколастического богословія читать Св. Писаніе 3). До 1520 года ожь об образованными лицами того времени распространяль своя протестантскія мивнія въ столиців Францін. Но вслідствіе ватригь синдина университета Наталиса Веды, ревностнаго ка--толика, Леосвръ принужденъ быль оставить кассдру. Тогда ученикъ его, епископъ города Мо, Брисонне пригласилъ его за-

<sup>3)</sup> Herzog's Real-Encykl. art. von Polenz Franzosische Reformation, B. IV 5, 519.

<sup>4)</sup> Лесевръ родился въ Etaples, въ Пикардін, былъ однинъ изъ вліятельныхъ гуманистовъ во Францін. Polenz Gesch. Calvinismus B. I. Herzog's Real-'Encykl. art. Faber Stapulensis B. IV, 310—13; Merle d'Aubigné tom. III. р.

<sup>5)</sup> Stähel. 1, 16, 17.

въдывать школою и помогать ему въ воспитаніи паствы. Здёсь Лефевръ вийсти съ своими ученивами Фарелемъ, Пуселемъ, Ватиблемъ и др. съ ревностію посвятиль себя этому служенію. По предложению Брисоние и по желанию сестры нороля Маргариты, Лефевръ ванялся изданіемъ Новаго Завъта во французскомъ мереводъ; въ 1523 г. вышелъ въ свътъ переводъ Новаго Завъта, а въ 1525 г. переводъ книги Псалмовъ. Въ предисловіямъ въ отабаьнымъ частямъ этого изданія Лефевръ прямо и рашительно высказываеть, что Свищ. Писаніе должно быть единственнымъ правиломъ въры и что каждый христіанинъ, руководствуясь имъ, имъетъ право испытывать все то, что выдается за христіанское ученіе, далже-что наши дела не могуть иметь значенія предъ Богомъ, мы спасвенся только верою и надеждою на благодать, преподанную Інсусомъ Христомъ. Эти изданія Лефевра были распространяемы епископомъ Брисоние между простымъ народомъ. Католики не могли не обратить вижманія какъ на дъйствія этого епископа такъ и на сочиненія Лесевра; и висторыя изъ нихъ внесены были Сорбонною въ индексъ вапрещенныхъ книгъ. Пользуясь пленомъ короля, католики, которыхъ сильно поддерживала мать короля Луиза Савойская, ревностива натолична, съ особенною етрогоотію отнеслись и ко всемъ веобще протестантамъ во Франціи (въ это время навывали ихъ лютеранами). Парламентъ (высшая судебная инстанція) назначиль коммиссію для изследованія мивній, распространяемыхь епископомъ Брисоние. Привлеченные въ отвъту сотрудники его были отръшены отъ должностей, Лефевру угрожало опять такное наказаніе. Онъ удалился изъ Францін въ намецкій городъ Страсбургъ,-по выражение Мерль д'Обянье ), это быль мосты чревъ который переходили изъ Германіи во Францію протестантскія иден; сочиненіе Лефевра "объясненіе воскресныхъ и праздничныхъ евангелій осущено на сожженіе. Но и после того, распространеніе протестантскихъ идей не прекращалось въ Мо. Іоаннъ Леклеркъ, увлеченный отчасти проповъдяни Брисонне, отчасти сочиненіями Лефевра, которыя распространяемы были въ народъ протестантскими коробейниками (porte-paniers), съ горячностію пропагандироваль новыя иден, обличаль католическую



<sup>&#</sup>x27;) Hist. de la Reform. en Europe au temps de Calvin tom. 1. p. 495.

церковь въ неправовъріи и злоупотребленінхъ власти. Онъ ходя изъ дома въ домъ убъждалъ своихъ единомышленниковъ въ твердости и единенію между собою и въ 1528 г. прибиль нь наобдральному собору объявленіе, въ которомъ вовставаль противъ папскихъ индультенцій в называль папу антихристомъ. Леклеркъ быль публично наказань плетьии, и заклеймень раскалениымь жельномъ. Подъ влінніемъ Іоанна Леплерка, въ городъ Мо образовалась изъ ремесленниковъ община протеставтовъ, по выраженію Безы "сколько не свёдущихъ въ наукахъ, столько же, къ удивленію, знакомыхъ съ Писаніемъ?)". Леклеркъ, пришедний въ Мецъ, гдъ еще въ 1524 году распространяль протестантскія вдеи Францискъ Ламбертъ в), на нанунъ торжественной процессии въ загородной капелав, по выражению протестантского мартиролога Креспина, "разбилъ идоловъ, которыхъ должны были чествовать на савдующій день суевърные люди °). Уличенный въ этомъ икопоборческомъ преступленія и заключенный въ темницу Леклориъ не отрекся отъ своихъ убъжденій. Онъ приговоренъ быль нъ смерти. Сперва отрубили ему правую руку, вырвали клещами носъ и раздробили грудь; и нанонецъ онъ быль сожженъ. Почти одновремение съ Леклерновъ (въ 1525 г.) за распространеніе протестантского ученія сожжень быль въ Парижь Іановъ Поваль 10). Въ Гренобле проповедывали это учение сперва Амедей Могре, потомъ Петръ Сибивилла (1523 г.) Природный изменъ Вольочангъ Шу (Schuh) проповъдывалъ въ Лотаринти въ гороль Сентъ-Иннолить противъ почитания иконъ, постовъ и друтихъ установлений первви. Онъ быль обвинень Сорбонною нъ хуве на Св. Духа и въ 1525 году въ Нанси совенень выбеть съ CBORNE KNEFEMP 11).

Когда Францискъ I въ 1526 году изъ плъщ нозвратився во Францію, однимъ исъ первыхъ его дътъ было искорененіе "орбен". Катомическіе соборы (въ Парижъ и Буржъ) постановили отретія опредъленія противъ приверженцевъ Лютерова ученія и при-

<sup>7)</sup> Beza Icones im Encykl. für Theol. von Herzog. B. IV s. 524.

e) Baum's Franz Lambert aus Avignon.

<sup>\*)</sup> Franzonische Reformation Hozenna y l'opueza n. 4 orp. 524.

<sup>1°)</sup> Eranzosische Reformation Поленца у Герцога т. 4 стр. 528—25 ср. Мегіс d'Aubigné, Hist., de, la Reform. t. HI. p.

<sup>41)</sup> Franzos. Reform. Hogewas.

водням ихъ въ исполнение помощию свътской власти 13). Но они не могли помъщать распространенію новаго ученія. Въ чесяв пропагандистовъ его быль Людовивь Беркенъ, совътникъ Франциска, стоявшій въ хорошихъ отношеніяхъ въ Маргарить, сестръ короля, и къ Леосвру Этапльскому. Въ своих в ресориаторскихъ стремленіяхъ онъ шель дальше Лефевра, который жедалъ преобразованія церкви, не разрушая ся единства. Беркенъ въ 1523 году за собственныя свои и найденныя у него сочиненія Лютера и Меланхтона быль обвинень Сорбонною предъ • парламентомъ какъ еретикъ. Но король на первый разъ избавиль его отъ судьбы еретика. (Обвиненія противъ него и въ следующіе годы Іточно такина же образона оставались беза последствій). Въ 1527 году этотъ поборникъ ревориаціи извлекъ изъ сочиненій Наталиса Беды 12 тозисовъ, которые обозваль безбожными (король передаль ихъ Сорбонив и четыремъ факультетамъ для соображенія ихъ съ Св. Писаніемъ). Но недолго смъдый Беркенъ могъ продолжать свои нападки на католичество. Въ 1528 г. парламентская коммиссія постановила приговоръ: смечь сочиненія его, самому ему вырвать языкъ и держать въ пожизненномъ заключение. Аппелляція къ королю обвиненнаго озлобила только судей, они заменили определенное прежде наказаніе сожженіемъ на костръ. Король не вступился болье за Беркена и этотъ последній быль сожмень въ Париме 22 апреля 1529 года.

Если мы обратимся къ годамъ молодости Кальвина, то мы увидимъ, что онъ, какъ и другіе, увлеченъ былъ общимъ ходомъ ресориаторскихъ стремленій. Онъ, какъ мы увидинъ, дышалъ тою атмоссерою новыхъ идей, въ которой вращалось тогда обрасованное сранцузское общество.

О годахъ молодости Кальвина дошло до насъ немного достевърныхъ свъдзий. Смиъ Жерара Шовена <sup>18</sup>), еписноискаго сепретаря и синдика церковнаго каштула въ городъ Нойонъ,



<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Franzos. Reform. Поленца.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Кальвить датинское слово отъ Calvinus (дмемй) есть переводъ фанилів Шевенъ. Съ латинскою фаниліей реформаторъ издаль первый свей печатный трудъ: "Толкованіе на книгу Сенеки "de Clementia", вышедшій въ 1582 году и съ этого времени усвоилъ себё эту фанилію".

Кальвинъ съ раннихъ лътъ отличался религіозною настроенностію 14), развившеюся въ немъ подъ вліяніемъ матери, строгой ватолички 15). Не эта ли настроенность расположила Жерара предназначить сына своего въ духовному званию 16)? то несомижино, что она составляла отличительную черту всей жизни Кальвина. Жераръ, не имъя досуга заняться воспитаніемъ своего сына, отдаль его сперва въ школу "des Capettes" 17) для элементарнаго образованія, которое Кальвинъ докончиль, воспитывансь въ аристократическомъ домъ "de Mommor". 18). Мы отивчаемъ это обсто ятельство воспитанія Кальвина, потому чтоонъ въ продолжение всей своей жизни проявлялъ аристократический отпечатокъ, отличающій его отъ Лютера и Цвингли. Отецъ Кальвина, обремененный большимъ семействомъ, при своемъ значении въ кругу католической ісрархіи, выхлопоталь 12-ти льтнему сыну званіе капеллана при канедральномъ соборѣ въ Нойонѣ 19). Доходы съ получаемой пребенды дали средства юношъ продолжить и окончить свое образование въ среднихъ и высшихъ школахъ. Въ 1532 году Кальвинъ сперва поступиль въ парижскую воллегію de la Marche, гда быль преподавателемь Матуринь Кордье, въ последстви протестантъ и сотрудникъ Кальвина въ Женевъ, теперь же имълъ не малое вліяніе на умственное его развитіе <sup>20</sup>).

Изучивъ древніе языки въ коллегіи de la Marche, Кальвинъ



<sup>14)</sup> Calvin's Leben von Fischer; cf. Merle d. Avbigné H. de la Reform. t. III, p. 515.

<sup>15)</sup> Stähel. 1, 3; Bungener, p. II.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) См. предисловіє къ толкованію на книгу псалмовъ. Орр. Cal. Vol. III. ed. Amstet.

<sup>17)</sup> Bungener, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) Первый литературный свой опыть Кальвинь посвятиль одному изъ сыновей de Mommor, другу діятства, Аббату Клавдію. L. Annei Senecae libri duo de Clementia J. Calvini commentariis illustrati. Praef. Opp. Calv. V. Y, p. 5—8 ed. Br.

<sup>19)</sup> Въ последствии отецъ выхлопоталь ему лучшую пребенду изъдоходовъ по священия ческой должности местечка Marteville, потомъ она заменина была более выгодною въ Pont l'Eveque, откуда быль родомъ отецъ и дедъ Кальвина. Merle d'Avbigné Hist. de la Reform. XVI s. t. III, p. 518—14. 15. 16.

<sup>2°)</sup> Предисловіе на 1-е посланіе къ Солунянамъ. Орега Calvini t. VII, Edit. Amstel.

для болье полнаго образованія, перешель въ коллегію Мопteigu (ав асито топте) <sup>21</sup>), гдъ вивсть съ богословскою наукою занималоя діалектикою и математикою. Въ этой коллегія, отличавшейся етрогою школьной дисциплиною <sup>22</sup>), Кальвинъ за превосходные успъхи, до установленнаго срока, переведенъ былъ въ высшій классъ и обнаружиль черты своего характера: точность въ исполненіи обязанностей и строго-сухое отношеніе къ товарищамъ. Они не любили его за то, что онъ былъ severus omnium in suis sodalibus censor <sup>23</sup>), и за это дано было ему нелестное названіе: "песизаtivus".

Выгодное въ то время общественное положеніе во Франціи юристовъ, можетъ быть и непріязненныя отношенія къ Жерару католической іерархіи, окончившіяся отлученіемъ его отъ церкви, побудпли последняго, оставивъ планы о духовномъ званім сына, предназначить его къ изученію правов'ядёнія 24).

Кальвинъ въ концъ 1527 года отправился сперва въ Орлеанскій, затъмъ въ Буржскій университеты, гдъ процвътали тогда юридическія науки. Подъ руководствомъ гуманистовъ – извъстныхъ правовъдовъ того времени Петра Этуаля (l'Etoile) и воспитанника эпохи возрожденія Андрея Альціати изъ Милана, вызванныхъ на канедры королемъ Францискомъ I, Кальвинъ изучалъ науки права и развивалъ свои способности для законодательныхъ работъ, которыми онъ въ послъдствіи времени превосходилъ другихъ реформаторовъ. Въ средъ университетской, гдъ много было молодыхъ нъмцевъ изъ Германіи и Швейцарів восторгавшихся дъйствіями и сочиненіями Лютера и Цвингли, Кальвинъ встрътилъ большое сочувствіе въ реформаціи. По сви-

<sup>21)</sup> Beza p. 2.

<sup>28)</sup> Kampsch. B. I, s. 224 второе приивчаніе.

<sup>23)</sup> Beza p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Theologiae me pater tenellum adhuc puerum destinaverat, говорить Капвинь въ предисловін въ толкованію на книгу псалмовь. Sed quum videret legum scientiam passim augere suos cultores opibus, spes illa repente eum impulit ad mutandum censilium. Ita factum est, ut revocatus a philosophiae studio ad leges discendas traherer, quibus tametsi ut patris voluntati obsequerer, fidelem operam impendere conatus sum. Opp. Calv. tom. III. Edit. Amst.

дательству Безы религіозные споры того времени заинтересовали и Кальвина въ Орлеанъ 25).

Особенно сильное вліяніе на образъ религіозныхъ воззрѣній Кальвина произвель гуманисть Мельхіоръ Вольмаръ, родомъ нвъ Германіи, пресиственно преподававшій въ университетахъ Орлеана и Буржа. Хотя онъ преподаваль только греческій языкъ, но, какъ ученикъ Лефевра и страстный последователь ученія Лютера, онъ ставиль задачею преподавательской своей двятельности служеніе двлу реформаців. На наведрв, вивсто Гомера и Демосеена, онъ объясняль Евангеліе и посланія ап. Павла по греческому тексту, раскрываль слушателямь учение объ оправданіи вірою и другіе догматы евангелического ученія. Кальвинъ увлекался уроками Вольмара и сделался самымъ близкимъ его другомъ 26). По словамъ Флоримонъ-Ремонда 27) Вольмаръ сперва развилъ въ Кальвинъ "вкусъ къ ереси", затъмъ влилъ въ душу его ядъ ереси. Угадывая въ Кальвинъ будущаго поборника реформаціи, продолжаєть тоть же писатель, Вольмаръ совътоваль ему изучать богословіе и проивнять кодексь Юстиніана на Евангеліе Інсуса Христа. Въдом'я Вольмара Кальвинъ встричался съ однимъ молодымъ человикомъ остраго ума: это быль Өеодоръ Беза, въ последстви другь Кальвина, сотрудникъ и продолжатель реформаторской его двятельности.

Университетскія занятія и собственная любознательность требовали отъ Кальвина усиленныхъ умственныхъ напряженій, къ которымъ, повидимому, мало способна была слабая тълесная его организація. Несмотря на то онъ работалъ неустанно, сокращалъ время сна, воздерживался отъ пищи, чтобы удовлетво-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Théod. de Bèze, Vie de Iean Calvin, p. 8, cp. Merle d'Avbigné Hist. de la Reform. av temps de Caivin t. 1, p. 577.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Одина иза истолювательных трудова Св. Писанія Кальвина ва поелівдствій времени посвятиль этому ученому своему наставнику. Для насъ интересно предисловіе из этому сочиненію: ва нема Кальвина ва теплыха выраженіях благодарить Вольмара за его любовь и заботы "объ украшеній ума его всёми дарами знанія". Предисл. на 1-е посл. ка Корине. Opp. Calv. t. 7, ed. Amst.

<sup>27)</sup> Histoire de la Naissance... l'Heresie p. 882-3 y Kamps. B. I, 232.

рить жажде знанія 25). Отличныя способности и трудолюбіе скоро обратили на девятнадцатильтняго Пикардійца особенное вниманіе наставниковъ. Они удивлялись крыпкой его памяти, острому уму и способности простымъ, но изящнымъ языкомъ излагать ихъ уроки 29). Жизнь Кальвина въ университетскомъ обществъ не могла не воздъйствовать и на образованіе его характера. Мало общительный въ Парижъ Кальвинъ въ Орлеанъ и Буржъ подружился съ нъкоторыми молодыми юристами, съ которыми въ послъдствіи времени не прекращалъ откровенной переписки.

Въ 1535 году Кальвинъ по смерти отца, которую кажется, онъ встрътилъ съ холоднымъ равнодушіемъ 30), хотълъ пріобръсть извъстность въ средъ гуманистовъ. Для того лътомъ этого же года перебрался въ Парижъ, гдъ особенно подружился съ Николаемъ Копомъ, сыномъ королевскаго врача (Сор), гуманистомъ, молодымъ наставникомъ коллегіи св. Варвары. Въ началь сльдующаго года Кальвинъ издалъ свое первое сочинение: толкованіе на книгу Сенеки "о милости" зі). Этимъ сочиненіемъ, наполненнымъ цитатами и выписками изъклассиковъ, не отличающимся самостоятельностію содержанія, Кальвинъ заплатиль дань духу времени. Но скоро гуманизмъ оказался не по душъ Кальвину. По мивнію Дорнера, онъ сознаваль, что гуманистамь по большей части не доставало нравственной строгости и религіозной точки опоры, что они въ христівнскимъ понятіямъ примъшивали много явыческихъ пантеистическихъ идей, которыя вовсе не мирились съ строго-религіознымъ складомъ ума будущаго реформатора 32).

Надобно догалываться, что въ ближайшее къ этому врещи произошла въ Кальвинъ окончательная перемъна религіозныхъ убъжденій, подготовленная пребываніемъ его въ университетахъ. Мы говоримъ: надобно догадываться, потому что для точнаго опредъленія года, когда Кальвинъ разорвалъ духовный свой союзъ съ католичествомъ, не имъемъ ясныхъ показаній. Въ



<sup>28)</sup> Beza, p. 3.

<sup>29)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Письмо Кальвина о болъзни своего отца смотр. Kampschul. В. L 228.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Opp. Calv. Vol. V introdut. p. XXVII—III; 1—162. ed. Brun.

<sup>32)</sup> Dorners's Gesch. der Protestant. Theologie B. 3, 375.

предисловін въ толкованію Псалмовъ (Opp. t. III, ed. Amct.) Кальвинъ переходъ свой въ протестанство называетъ внезапнымъ обращениемъ (subita conversio). Но изъ отвъта его на посланіе нардинала Садолета къ женевскому правительству въ 1537 г. видно, что Кальвинъ былъ подготовленъ нъ отпаденію отъ католичества сознаніемъ его недостатковъ, прежде чемъ сблизнися съ людьми протестантского образа мыслей. Онъ, какъ ш Лютеръ, чувствовалъ въ своей совъсти неудовлетворение тъмъ способомъ примиренія съ правдою Божьею, который католическая церковь указывала въ исполнении вившнихъ дълъ, за встиъ твиъ онъ еще оставался веренъ ен ученію изъ уваженія, которое онъ питалъ къ ней съ отрочества. Но съ одной стороны вліяніе людей протестантскаго образа мыслей, которымъ впрочемъ въ началъ онъ противился, съ другой-сознание недостатковъ католической церкви, сравнение одного учения съ другимъ подрывали въ немъ уважение къ ней. Скоро недовърие къ проповъдникамъ протестантства исчезло, Кальвинъ началъ входить въ смыслъ ихъ ученія, видёть по ихъ указаніямъ испорченность католической церкви особенно во глава ея папа, проникаться ихъ стремленіями въ вовстановленію якобы чистаго христіанства. Тогда онъ поняль, въ какой нечистотв заблужденій онъ вращался и немедленно вступилъ, по его выражению, на путь Господа. Такинъ образомъ внутренній кризись въ убъжденінкъ Кальвина-разрушение прежней его въры-совершался постепенно. Воть подлинныя слова Кальвина о переходъ его въ протестанство. "Когда умъ ной подготовлень быль къ серьезному размышленію, то я, увидівь какь бы принесенный світь, пришетиль, въ накой нечистоте заблуждений я вращался и потому наною грязью и нечистотами быль запачнань. Всладствіе того, поскольку лежало на моей обязанности, я сильно пораженный сознаніемъ того несчастія, въ которое я поверженъ быль, жеще большего несчастія, угрожавшего мив-вичной сперти, я дотоли не зналъ что дълать, какъ осудивъ прошедшую жизнь не безъ стона и слевъ обратиться на Твой путь Господи 33).

Надобно предположить, что окончательный разрывъ Кальвина



<sup>33)</sup> Responsio ad Sadoleti epistolam. Opp. Calv. vol. V.

съ католическою церковію произощель въ 1582 году и не позме того. Съ этого года Кальвинъ ведетъ пропаганду своихъ невыхъ исповъдныхъ идей: посъщаетъ собранія "лютеранъ" въ Парижъ произносить проповъди, которыя онъ имъль обывновение оканчивать словами: "Богъ за насъ, кто противъ насъ"? Въ предисловіц из толкованію на Псалмы Кальвинз говорить: "какъ скоро я ощутиль въ себъ нъчто отъ силы истиннаго благочестія, я воспланенился такинъ желаніемъ преуспъянія, что хотя не оставиль прочихь занятій, но относился нь нинь холодиве. Не прошель еще годь, какъ всв жаждущіе болье чистаю ученія стали собираться ко миж еще неофиту (туго) 34). Очень короткое время (одинъ годъ) пребыванія Кальвина въ средъ парижской протестантской общины совпало съ благопріятнымъ временемъ для реформаціи во Франціи. Въ правительствъ замъчались мирныя отношенія къ новымъ религіознымъ идеямъ. Въ началь 1533 года при посредствъ Маргариты сестры французскаго короля, уже намъ извъстной защитницы церновной оппозиціи, нъсколько ученыхъ, державшихся реформаціи, могли занять канедры въ парижскомъ университеть 25) и чрезъ нихъ либерально-религіовное направление болъе и болъе приобрътало силу надъ умами образованнаго общества. Польвуясь такими благопріятными условінии времени, Кальвинъ съ ревностію новообращеннаго считаль возможнымъ идти далъе. Онъ думалъ, что настало время отврыто выступить дъятеленъ реформаціи въ своємъ отечествъ 36).

Мы сочин нужнымъ сказать прежде, что Кальвинъ въ Парижъ подружился съ молодымъ наставникомъ коллегіи св. Варвары, Нинолаемъ Копомъ. Теперь этотъ Копъ, избранный ректоромъ университета, въ началъ учебнаго года въ день всъхъ Святыхъ (въ октябръ 1583 года) долженъ былъ сказать ръчь. На отрывкъ изъ нея, недавно найденномъ (1858 г.) Жюлемъ Бонне между рукомисями Женевской библіотеки, сдълана такая надпись: ваес Іоваппез Саlvinus propria мапи descripsit et est auctor 17). Въ этой ръчи въ короткихъ, но ясныхъ выраженіяхъ излагались



<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Opp. Calv. t. III, ed. A.

<sup>25)</sup> Kamps. B. I, 243.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) Merle d'Aubigné Hist. Reform. aus temps. Calv. II, p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Merle d'Aubigné Hist. Reform. aus temps. Calv. II, p. 284.

основныя мысли реформаціи, съ увазаніями на непорядки, утвердившіеся въ натолической церкви. Такъ между прочимъ въ ней было сказано: "развративније сооисты непрестанно спорятъ, ссорятся, препираются о снятіи волны съ овецъ, но ничего не говорять о въръ, любви Божіей, объ отпущеніи гръховъ, благодати, оправданіи, истинныхъ ділахъ, или если и говорять, то извращають, колеблють все, своими т.-е. софистическими установленіями стасняють все. Прошу вась, посатители, сколько васъ есть, не терпите болъе этой ереси, этихъ богохульствъ 48. Слушателямъ понятно было, что подъ "софистами" разумълись ватолические богословы Сорбонны 39), поэтому последние подняли бурю противъ составителя рачи. Началось строгое сладствіе. Копъ, вызванный къ отвъту въ пардаменть, изъ страха смерти бъжалъ въ Базель. Теперь преслъдование обращено было противъ Кальвина, заподоврвинаго въ составлени рачи 40): отданъ быль приказь арестовать его. Нъсколько времени онъ скрывался у своихъ друзей, но полиція скоро открыла убъжище и захватила его бумаги. Королева Маргарита решилась ходатайствовать предъ королемъ за преследуемыхъ, но, вследствие возбужденій Сорбонны, нельвя было имъ ожидать безопасности для себя. Дальнъйшее пребывание въ Парижъ стало невозможно для Кальвина и онъ въ платът садовника съ заступонъ на плечъ ускользнуль изъ столицы и направился въ южную Францію. Теперь, за годомъ безиятежной жизни въ Парижъ, настала для него тревожная странническая жизнь 41). Послъ бъгства изъ Парижа, Кальвинъ, подъ именемъ Charle d'Espeville большую часть времени скрывался въ Ангулемъ, гдъ у молодаго каноника Людовика Тилле нашелъ и радушный пріемъ и большую библіотеку. Убъдивши каноника отложиться отъ церкви, которой тотъ служиль, Кальвинь въ кругу пріятелей своего покровителя чи-



<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Kampsch. B. I, 5. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Вогословскій обкультеть парижскаго университета.

<sup>40)</sup> Stah. 1, 81.

<sup>44)</sup> Отдільныя обстоятельства страннической живии Кальвина, за недостатномъ вірныхъ свідіній, остаются недовольно ясными. Свідінія о томъ больше сели: въ нихъ приписываются Кальвину, послі білства его изъ Парижа, такія приключенія и такъ романически излагаются, что теперь трудно отділить вымысель отъ дійствительныхъ сантовъ.

талъ отдълъ <sup>62</sup>) изъ своего сочиненія: Наставленіе въ христіанской въръ, и въ темномъ загородномъ гротъ (онъ до мастоящаго времени называется гротомъ Кальвина), совершалъ съ своими единовърцами тамиство причащенія <sup>63</sup>) и составилъ для нихъ краткія духовныя размышленія, которыми они могли бы пользоваться даже при католическомъ богослуженіи <sup>64</sup>).

Въ теченіе 1534 года Кальвинъ изъ Ангулема предприняль рядъ странствованій по южной и средней Франціи. Въ мав этого года ны встръчвемъ его еще разъвъ Нойонъ, куда онъ прибылъ съ тамъ, чтобы отказаться отъ церковной пребенды. Затамъ онъ постиль дворъ принцессы Маргариты, сдълавшейся теперь королевою Наваррскою и жившей въ своей резиденціи въ Неракъ, въ Беарнъ. Здъсь онъ увидълся съ принятыми подъ попровительство королевы последователями протестантского движенія во Франціи, каковы Арно Руссель и доживавшій годы етарости Лефевръ, который, по свидътельству Безы, будто бы предскаваль Кальвину будущее его величіе 45). Въ короткое пребываніе въ Орлевив Кальвинъ издаль первое богословское свое разсужденіе, вышедшее въ 1534 году подъ заглавіемъ: Psychoраппуснія 46). Осенью того же года Кальвинъ еще разъ отправился въ Парижъ, можетъ быть и для того, чтобы продолжать прежимо свою двительность среди протестантовъ. Но то было время неблагопріятное для нихъ во Франціи. 14 октября 1534 года король Францискъ I, выходя изъ своей спальной комнаты, увидълъ на двери ен плакардъ противъ католического богослуженія, подобный темъ, которые уже не разъ вывёшивались протестантами на улицахъ. Пользуясь настоящимъ случаемъ, като-



<sup>42)</sup> Opp. Calv. Vol. III. ed. Brunsw. Introduct. p. XII.

<sup>48)</sup> Stah. 1, 32.

<sup>44)</sup> Beza, p. 4.

<sup>45)</sup> Beza, p. 4.

<sup>44)</sup> Психопаннихія есть равсужденіе, направленное противъ того мизнія анабаптистовъ, будто душа человъка или умираетъ виёстё съ тъломъ, или но отдёленіи отъ него находится до времени весобщего суда въ состояніи усыпленія. Это разсужденіе показываетъ въ авторъ знакомство съ мизніями отцевъ церкви, которымъ впрочемъ онъ не придаетъ большаго значенія. Авторъ, при разрішеніи вопроса о посмертномъ сметоянія души, не дризнаетъ промъ Библін авторитета за какимъ-либо другия» писанісмъ.

ниви не замедлили представить королю, что новое учене, распространяемое во Франціи, незадолго предъ тімъ создало реонублику въ Мюнстеръ, откуда изгнанъ владітельный епископъ и вийсто него поставленъ быль правителемъ портной, извістный Іоаннъ Лейденскій. Немедленно были приняты правительствомъ строгія міры противъ нововіровъ. Они массами привлекались въ суды; преслідованіе коснулось и ближайшихъ друзей Кальвина. Изъ числа ихъ Лафоржъ (La Forge) 47), заключенный въ тюрьму, ждалъ себі казни. Кальвинъ, видя, что при такихъ обстоятельствахъ было бы опасно пребываніе во Франціи, рішился оставить свое отечество, чтобы, по собственному его выраженію, въ какомъ-нибудь неизвістномъ уголкі 48), среди ненарушимой тишины, продолжать ученыя занятія и тімъ служить ділу реформаціи. Въ конції 1534 года онъ съ Людовикомъ Тилле перешель границу своего отечества.

Базель, гдв во главв университета не задолго предъ твиъ стоялъ Эразиъ, городъ наполненный гуманистами, славившійся типографіями, печатавшими сочиненіями реформаторовъ, городъ, гдв получилъ образованіе Цвингли и куда бъжалъ въ 1633 г. другъ Кальвина Николай Копъ, былъ цвлію путешествія его. Здёсь Кальвинъ предался ученымъ занятіямъ 40). Избёгая всего, что могло развлечь его, онъ ограничился знакомствомъ съ немногими только учеными, между которыми особенно уважалъ филогогически образованнаго Симона Гринея, школьнаго Меланхтонова товарища, занимавшаго теперь въ университеть мёсто Эразма. Кальвинъ, изучая еврейскій языкъ, разсуждаль съ Гринеемъ с лучшемъ способъ толкованія Священнаго Писанія 50). Здёсь же по просьбъ дяди своего Роберта Оливетана, приверженца реформаціи и теперь приготовлявшаго для Вальденсовъ новое изформаціи и теперь приготов приго



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>7) Stähel. 1, 35. О немъ Кальвинъ упоминаетъ въ сочиненім противъ анабаптистовъ. Орр. Calv. Vol, VII, р. 160 ed. B.

<sup>45)</sup> Utin obscuro aliquo angulo abditus. Предисл. иъ толков. на инигу Псалмовъ. Орр. Calv. t. III. ed. A.

<sup>(\*)</sup> Съ этою целію онъ жиль нь уединенной умице, нь доме Котерины Клейнъ, сирывая свою самилію, намъ самъ говорить: сим інседніци Вавііве Ізтегем. Предисл. не мишту Пеал.

<sup>60)</sup> См. предясл. из толкован, на послан, из Римл. Орр. Calv. t. VII, ed. Amest.

даніе Библіп, Кальвинъ въ 1685 году занялся пересмотромъ этого изданія и предпослаль ему два свои предпсловія, изъ котерыхъ въ первомъ (ко всей Библін) онъ предлагаль всёмъ отъ короля до простолюдина почерпать истины Богопознанія изъ самаго елова Божія <sup>54</sup>).

Но важивишимъ богословскимъ его трудомъ въ Базелв было изданіе сочиненія "Наставленіе въ христіанской въръ (Institutio Religionis Christianae)". По принвру Лютера, Цвингли и Меланхтона, изглагавшихъ въ своихъ извъстныхъ сочиненіяхъ 52) основные пункты протестантского ученія, Кальвинъ въ названномъ своемъ сочинения предположилъ дать враткое руководство свангелического ученія какъ своимъ вемлякамъ (французамъ), такъ и всемъ людямъ какой бы націн они ни были 58). Но по требеванію обстоятельствъ, онъ долженъ быль соединить съ этою ньлію и другую. Преследованіе во Франціи протестантовъ, о которомъ мы сказали, въ это время усилилось. Католическое духовенство подстренало правительство и народъ противъ нововъровъ. Французскій дворъ съ комдынъ дненъ становился враждебите нъ пимъ. Самъ король являлся предъ кострами, на которыхъ сжигали ихъ. На жестокость гоненій во Франціи обращено было внимание даже германскихъ князей, которые дълали представленія французскому правительству въ защиту своихъ единовърцевъ, но оно въ свое оправдание представляло, что во Франціи преследуются в осуждаются не протестанты, а политическіе агитаторы въ роді тіхъ, которые и въ самой Германіи производили смуты. Вижеть съ твиъ и брошюры, распространяемыя изъ Франціи въ Европъ, общественному ен мивнію представили французских протестантовь нарушителями государственнаго енокойствія. Кальвинь не ногь быть безучастнымь въ бъдственному положению своихъ единовърцевъ во Франции



<sup>&</sup>quot;) Ibid. 89-91.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) Два масихизмев Люгера, 1529 г. Loc. communes Theologici Меланхтона 1521 г. и: de vera et falsa religione commentarius Цинигли 1525 г.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) См. предиск: на вишту Пеалиовъ: Орр. Calv. t. III, ed. Am.; предиск. къ еранцувскому изданию Насимпления въ пр. мрр. 1540 года. Орр. Calv. Vel. III. Introduct. р. XVI.; см. предиск. къ королю Франциску при 1 пад. Настеал. Орр. Calv. Vol. I, р. 9 ed. B.

быть равнодушнымъ въ темъ обвиненіямъ, которыя возводились на нихъ. "Я убъдщися тогда, говорилъ онъ, что мое молчаніе было бы изивною истинв..., если бы я твердо не опровергь таной неправды" 34). Съ цалію защитить своихъ единоварцевъ отъ взводимыхъ на нихъ клеветъ, своему "Наставленію въ христіанской въръ", кромъ догматического значенія, Кальвинъ даль и аподогетическое. Въ сентябръ 1585 года, поспъшивъ окончить Наставленіе въ христіанской въръ, онъ въ марть следующаго года жидаль его на латинекомъ языки; и въ 1536 году перевель его и на оранцузскій 55). Согласно съ апологетическою цёлію сочиненія Кальвинъ предпослаль ему предисловіе, обращенное въ Франциску І, королю Францін. Здёсь авторъ говорить: "узнавши, что въ твоенъ царствъ усилилось со стороны нечестивыхъ (improborum) такое неистовство (furor), что совсёмъ нётъ мёста вдравому ученію (sanae doctrinae), я счель нужнымь сдёлать извъстнымъ и представить твоему вниманію исповъданіе нашей въры, противъ которой возмигають столь неумъренную ярость тв неистовые люди, которые теперь огнемъ и мечемъ произво-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Предисл. на кн. Исали. Opp. Cal. t. III, ed. A.

<sup>56)</sup> Впрочемъ вопросъ о времени выхода въ свътъ и о языкъ, на которомъ въ первый разъ было ваписано "Наставление въ кристанской върв", до настоящаго времени составляеть предметь споровъ особение между ресорматскими учеными. Одни изъ нихъ признаютъ первоначальнымъ изданіемъ еранцузское Institution, вышедшее будто бы въ 1535 году, другіе датинское 1536 г. Некоторые же протестантскіе ученые дукають, что должно принимать двожное изданіе: одно французское 1595 г., другое матинское 1596 г. Это мийніе еще недавно разділяль Герцогь (Art. Calv. im Encyclopädie für Theologie B. H. S. 513); Дорнеръ (Geschicht. der Prot. Theol. B. III. S. 375) досель держится этого же мивнія. Но Штехеливъ (1,61) на основанія выслідованій этого вопроса Жюленъ Бонне (который, скаженъ нъ слову, санъ прежде донускаль, что это сочинение первоначально издано было на оранцувскомъ изыяв, а потомъ отнавался отъ него), привнаеть первоначальнымъ меданіе на латинскомъ явика въ 1536 году. Посла денаго и основачельнаго разбора спормых мевній современными издателями сочиноній Кальвина (изложенных въ prolegomena we r. I, orp. XXIII-XXX m ne nnegenim we III v. chap. III), mai оъ своей стороны не номень не принячь латинское издание 1586 года за первоначальное. Въ последнее время и Герцогъ изменяетъ первоначальное свое но этому предмету мивніе (Encykl. XIX, S. 307). Рімпительный отвіть на спорный вопросъ мы находимъ въ следующихъ словахъ самого Кальнина въ саглавін из оранцузскому изданію Institution 1541 года: "Institution de

дять смуту въ твоемъ царствъ" 56). Жалуясь на несправедливыя жестовости во Франціи въ отношеніи последователей новаго ученія, Кальвинъ говоритъ королю: "я знаю, какими ужасными доносами наполненъ твой слухъ, чтобы сделать вакъ можно ненавистиве для тебя наше дело, но ты долженъ вавесить, что икнто не останется невиннымъ, если достаточно простаго тольно обвиненія 57)... Я защищаю здёсь общее дёло всёхъ благочестивыхъ и следовательно дело самаго Христа, ноторое теперь разрушается и ниспровергается 4 56). Не приписывая самому королю жестокостей по отношению къ единовърцамъ, Кальвинъ проситъ у него не снисхожденія, терпимости и милости въ нимъ, а строгаго изследованія ихъ ученія и вследствіе того безусловнаго признанія истинности его. Далье Кальвинъ опровергаеть, что преследуемое учение будто бы составляетъ новость и схизиу и несогласно съ ученіемъ отцевъ церкви, что последователи его нарушають повой римской цереви. Предисловіе оканчивается следующими словами: "и распрылъ предъ тобою ядовитое эдо нашихъ влеветниковъ съ твиъ, чтобы ты болве не доввряль ихъ доносамъ... Настоящее исповъданіе, которымъ мы хотимъ ващитить себя предъ твоимъ величествомъ, прочитай спокойно. Но если навъты злонамъренныхъ людей занимаютъ твой слухъ такъ, что обвиненнымъ нътъ возможности говорить за себя, то оныя неистовыя фурін, при твоемъ потворствъ, проявляя свою жестокость и употребляя для того кандалы, бичи, пытки, мечь и огонь, доведутъ насъ до последней крайности, какъ овецъ заколенія. Но мы сохранить въ душахъ терпвніе, будеть надвяться

la religion Chrestienne composée en latin par Jean Calvin et translatée en francois par luymesme (sic). Il et npequel et et entre en la doctrine de salut, je me suis efforcé, selen la faculté que le Seigneur m'a donnée, de m'employer à ce faire: et à ceste fin l'ay composé ce present livre. Et premierement l'ay mis en latin, à ce qu'il peust servir à toutes gens d'éstude, de quelque nation qu'ils feussent: puis après désirant de communiquer ce qui en povoit venir de fruiet à nostre Nation Francoise, l'ay aussi translaté en nostre langue. Opp. Calv. Vol. III, p. XVI.

<sup>54)</sup> Ibid. Vol. I, p. 9.

<sup>13)</sup> Ibidem, p. 10.

<sup>44)</sup> Ibidem, p. 11.

на сильную руку Госпеда, которся безъ семиния со времененъ явится восруженною, какъ для исхименія бъдствующихъ, такъ и для отмиценія преврителянъ <sup>50</sup>).

Наставление въ кристіанской въръ въ первоиъ своемъ изданіи <sup>60</sup>) не нибло еще всего того важнаго значенія, какое ено пріобръло путенъ нереработокъ въ нослідующее время. Око налагало общепротестантское ученіе о Свящ. Писанія, какъ единственномъ источникі віро- и правоученія, объ оправданіи человіна одною благодатію чреть віру, о крещеніи и причащенія съ отрицаніенъ прочихъ тамиствъ. Въ первоиъ изданіи еще не выступають во всей законченности особенности Кальвинова ученія о предопреділеніи, церкви и тамиствакъ: эти особенности являются же въ послідующикъ изданіяхъ <sup>61</sup>). Въ свенкъ нереработкахъ сочиненіе развивалось какъ по содержанію, такъ и по оорий <sup>62</sup>). Что насается до содержанія, то Кальвинь съ теченіемъ времени болію и болію изучая Свиц. Писаніе, вступая: въ борьбу съ иномыслящими, какъ натоживами, такъ и прете-

<sup>19)</sup> Ibidem, p. 26.

<sup>••)</sup> Первое взданіе Наставленія въ христіанской въръ состояло изъ слъдующихъ шести главъ: І. De lege quod decalogi explicationem continet (р. 27 и слъд.) ІІ. De fide, ubi et symbolum, quod Apostolicum vocant, explicatur (р. 56 — 81) ІІІ. De oratione, ubi et oratio. Domínica enautatar (82 — 191). De sacramentis. Кромъ общаго взгляда на тамиства содержится въ мастисски ученіе de baptismo et de Coena Domini (102—140). Все это соотвътствуетъ расположенію содержанія въ большомъ лютеровомъ катихнянсь (Libri Symbolici Ecclesiae Lutheranae edit. Franke's 1847 г.). Въ У главъ опровергаются иять тамиствъ церкви, чего не находимъ въ катихнянећ Лютера, но чео не избетамъ встръчаемъ ін Locis Theologicis Меланхтона и въ сочиненіи Цвиним до истинной и ложной въръ" (140—195). VI. De libertate Christiana, potestate Ecclesiastica et politica administratione. Содержаніе этой главы по иъстамъ находимъ въ двухъ упомянутыхъ сочиненіяхъ.

<sup>&</sup>quot;) Штехелянъ утверждаеть, что въ первоих ваданів Наставленія въ христілиской въръ Кальвивъ наложить свое ученіе о предопредъленія и причащеніи со всіми характеристическийи еко особенностями, но это далеко не справеданно: стоить тольно сличить пратисе и не вполив ясное наложеніе этихъ пунктовъ ученія съ наложеність ихъ въ послідующихъ изданіяхъ Наставленія въ кристілиской віръ и другихъ сочиненіяхъ Кальвина, и основательность нашего мавлія подтвердатся.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Си. статьи Köstlin'a, поивщенныя въ Theol. Studien und Kritiken 1668 г.: Calvin's Institutio nach Form und Inhalt.

стинтенн, оборащаесь обытани реформаторено-варонодательной мрательностичилистать, чолочнить, опредриние и развивать свое ученіе. Всявдствіе этого Наставленіе въ христіавской вере увеличивалось въ своемъ содержани и вийств съ твиъ улучшалось н въ своемъ снотематическомъ порядка 43). Всладствіе того Наставлени въ христівнекой вйрі, постепенно развивавшееся и перевобатываемое, въ поолъдненъ изданія 1559 года является уже не популярнымъ и пративиъ по объему, сочиненемы, по полною ваучною фогословеною системою съ своими харантерниям особенностине. Считая прожденременными мелагать здёсь, какъ делають западные біограсы Кальвича, содержаніе Наставленія въ христівногой вёрь по последнему изданію, им не изкодимъ важимиъ передавать общепротестантское ученю перваго издания Наставленія безъ яснымъ карактеристическихъ особенностей принадлежащихъ неключительно Кальвину: тапъ болве, что, по нашену плану, содержаніе Кальвинова ученія входить на особый отдаль о богословению его трудамь.

Издавши въ свътъ Наставлене въ христівнской въръ, Кальвинъ въ 1536 году изъ Базеля отправился въ Италію. Научнымъ ли своимъ потребностямъ, или реформаторскимъ стремленіямъ онъ хотълъ здёсь удовлетворить, за неимъніемъ достовърныхъ данныхъ мы не можемъ сказать рішительно. Но навъстень тотъ едитъ, что на мочвъ Италін, хорошо знакомой съ иделин гуманизма, мротести въз Виттенберга и диспуты Цюрихскіе находили для себя сочувственные отголоски въ обществъ образованныхъ людей, не исключая многихъ лицъ и изъ католическаго духовенства <sup>64</sup>). Процессомъ Лютера съ римскою курією итальянскіе гуманисты не мажъе интересовались, накъ и навъстивить спорошь между Рейхлиномъ и Фефернорномъ. Сочиненія Лютера



<sup>&</sup>quot;;) Современные издатели сочиненій Кальвина, сличиръ между собею главныя обрабоки : Наставленія въ кристіанский міръ" бывшихъ при визни Кальвина, разділяють ихъ на три вида: изъ первому относить базельсное изданія 1536 г., но второму—изданіе вышедшее въ Страсбургі въ 1550 году, съ потораго оділанъ оренцузскій переводъ, вынедшій изъ печани въ 1541 г.; изъ посліднему относится окончетельная редекцій аначительно мереработанная и вышедшая въ Женеві въ 1550 году. Орр. Calv. Val. III. Ізігофись р. XXXVIII. ed. Вг.

<sup>64)</sup> Schmidt's Leben Peter's Martir's 2 ranea.

Ивингии и: Меланхтона (Loni communes Theologici постъдняго нереведенныя на итальянскій яжикъ) во странь воврощденія наукъ и испусство находими для себя немалый пруго читателей. Такъ какъ здъсь мнего сочувственно относились въ основнымъ вденив ресормацін, то въ Италію степались и оранцувы-протестанты Сборным пунктом для викь было герпотегво феррарсное съ своимъ, университетомъ. Молодая верцогиня феррарская Рана (Rende), дочь оранцузскаго короли Людовина XII, сама подучнымая гуманное образование и стольшая еще въ своенъ. отечествъ за новыя религіозныя движенія, теперь оказывала повровительство бъглецамъ изъ Франціи. Ко двору этой герцогини и прибыль Кальвинь подъ именемь Charles d'Espeville. Здесь онъ руководиль религіозными собраніями протестантовъ, пріобръль особенное расположение герцогини и въ послъдствии времени велъ переписку съ нею до ея смерти. Но союзъ, въ 1536 году заключенный герцогомъ феррарскимъ съ папою, обязалъ перваго изгнать французовъ изъ своихъ владеній и запретить въ нихъ пропаганду новаго ученія. Всявдствіе того Кальвинъ скоро дояженъ быль оставить Феррару. Посттивши долину Аоста въ Пьемонтъ, откуда преследуемый инквизицією должень быль спасаться бегствомъ съ двумя спутниками, онъ ущелъ изъ Италіи. Въ память его бъгства изъ Аоста католики поставили на площади памятникъ, который въ посявдствіи времени не разъ возобновлялся. Прибывши во Францію, онъ для приведенія въ порядокъ семейныхъ дълъ посътилъ Нойоннъ и навсегда разстался съ родиною. "Гонятъ меня изъ вемли рожденія, съ горестію писаль онъ одному другу, и въ чужой странъ каждый шагъ стоитъ мив слевъ. Если для служенія истинъ нельзя жить во Франціи, (въ которой въ это время преследовались протестанты), то я хочу разделить съ вами мой жребій<sup>и 65</sup>). Теперь мланъ странствованій, задуманный Кальвиномъ, состояль въ томъ, чтобы, поселившись въ какомъ-нибудь изъ германскихъ городовъ, своимъ тадантомъ и учеными трудами служить тамъ дёлу реформаціи 66). Но ему пришлось действовать въ другомъ месте.

Прямой путь въ Германію чрезъ Лотарингію быль занять вой-

<sup>66)</sup> Stähel. I, III.

<sup>••)</sup> Предисл. къ толкованію на кн. Псали. Орр. Calv. t. III ed. A.

сками Франциска I, воевавшаго въ то время съ германскимъ императоромъ Карломъ V, поэтому Кальвинъ отправился длиннымъ нутемъ чрезъ Савоїю. Въ живописной Швейцаріи, на границахъ ронанскаго и германскаго міра, около прекраскаго озера, чрезъ которое протекаетъ Рома, лежалъ окруженный горами городъ. Путешественникъ въ августъ 1536 года вашелъ сюда переночевать, чтобы на другой день идти далъе <sup>67</sup>). Городъ этотъ былъ Женева, которая, благодаря дъятельности Кальвина стала послъ Виттенберга и Цюриха, третьей интроислією ресорнаціи XVI стольтія.

Ba. HASAPEBCRIM.



<sup>47)</sup> Ib. Beza p. 5.

## СИЛЬВЕСТРЪ МИТРОПОЛИТЪ КАЗАНСКІЙ\*).

## (Okonvanie).

Смоленская епархія была гораздо бідніве нижегородской. Архіерейское жалованье въ той и другой было одинаковое — 1500 рублей 1). Но въ ней всего было 200 церквей (въ нижегородской 270) и очень небольшое число и притомъ бідныхъ монастырей. Преемникъ Сильвестра Варлаамъ Коссовскій въ 1721 году просиль св. Синодъ увеличить епархію припиской къ ней Торопца и Брянска отъ патріаршей области и при этомъ причиною своей просьбы выставляль именно крайнюю скудость своей епархіи 2). Хотя Смоленскъ по тогдашнему порядку епархій и стояль выше Нижняго, но Сильвестръ все-таки справедливо считаль свой переводъ изъ Нижняго пониженіемъ и приписываль это пониженіе вымышленному навожденію Феодосія.

На смоленской канедръ Сильвестръ пробылъ всего одинъ годъ; въ такое короткое время, часть котораго притомъ прошла въ отлучкъ изъ Смоленска въ Петербургъ, онъ не успълъ ничъмъ особеннымъ проявить своей дъятельности. Самымъ важнымъ дъломъ, которое оставилъ ему его предшественникъ Дороней Короткевичъ (изъ кіевлянъ), было дъло объ устройствъ духовной

<sup>&</sup>quot;) См. апръльскую кн. "Прав. Обозр." за 1878 годъ.

¹) Описаніе син. арх. I, 166—167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Опис. син. арх., стр. 75.

школы при архіерейскомъ домв. Просвіщенный архипастырь завель эту школу еще въ силу первыхъ указовъ царя объ этомъ предметв, изданныхъ въ 1708 и 1710 годахъ, такъ что она была одной изъ самыхъ раннихъ епархіальныхъ школъ, и ввелъ въ нее латинское ученіе по образцу кіевской академін. Въ синодальномъ отчетв 1728 года Верховному Тайному Соввту говорится, что при Доровев при ней состояло 35 учениковъ изъ духовныхъ двтей в). Учителемъ былъ монахъ Іоасавъ Маевскій, учившійся въ кіевскихъ школахъ. Хота онъ доходилъ тамъ только до риторики, а въ философіи и богословіи не былъ, но былъ человъкъ знающій и полезный для юной школы. По изкоторымъ извъстіямъ онъ и учениковъ своихъ доводилъ до риторики, хотя въ синодальномъ отчетв этого и не сказано в).

Мы не имъемъ опредъленыхъ извъстій о томъ, какъ отнесся къ этой школь Сильвестръ, но изъ синодальнаго отчета видно, что при немъ и при его двоихъ преемникахъ, Варлаамъ и Филовев, число учениковъ значительно сократилось: 10 человъкъ взято въ пъвчіе, 23 жили пі и отцахъ, отпущенные изъ школы; къ 1728 году въ наличности состояло только 19 учениковъ. Курсъ ученія тоже понизился и ограничивался только чтеніемъ, письмомъ и пъніемъ. Учитель Маевскій, въроятно услыхавъ о нерасположеніи новаго архіерея къ малороссіянамъ, еще до пріъзда его уъхалъ въ Польшу. Сильвестръ вскоръ опять его вызвалъ въ Смоленскъ "для казанія предики, но не опредълялъ болъе къ школь, а нъсколько времени держалъ при себъ въ качествъ просто крестоваго монаха.

Недовольный своей епархіей, митрополить съ самаго начала глядьль изъ нен вонь. Онъ рышился попытаться, нельзя ли чегонибудь сдвлать для себя въ Петербурга, наприм задобрить Оеодосія; всладствіе этого рышенія черезъ Оеодосія же выхлопоталь себь дозволеніе съяздить въ новую столицу. Но вижсто примиренія, личное свиданіе съ Оеодосіемъ произвело между ними только еще большую вражду. Вотъ какъ онъ самъ расказываеть объ этомъ въ своемъ доношенія о винахъ (неодосія: "какъ я по-



<sup>\*)</sup> Пекарск. наука и литература при Петрѣ 1, 11b.

<sup>4)</sup> Свёдёнія о Маевскомъ въ кн. Өеофанъ Проконовичъ. О школё въ Описан. смоленской епарх. С.-петерб. 1864 г., стр. 180, примёч. 4.

омень быль пра Нимилго въ Споленски отверо запилиминисто навожденія, и въ то время просвася в чревъ его ходанайство наъ Смеленова въ С.-Петербургъ: И вакъ я прибыль, и окъ ко инт лукавець на квартиру прівикаль, и я оть келейныхь свонив вещей дориль его различными вещами. Еще въ Невеномъ нонастыра, въ его жъ кельы, веляв. Овъ орхинандрить у меня 50 черионных велейных можхь, и объщаль меня впредь виловать и окранять, и вийото ехраненія воесталь не меня свирене и метыть жестоно нив, а за что не знаю; и пакести нестосныя чинить и такъ озанаси, япоже вовъ рыкая, и пенать меня поглотити, и другимъ возмутиль на ил поности чинить. Иногнесиъ дивно, отнуду ему такап львиная свириность и гордесть пі братоненавидение, в видомъ омъ желеское, якоме изуморъ: и текъ сълился и острушиль, сдва нынь живъ остаюсь; и убытковъ и ветенова и резореи и она меневистника много мив учиния, с именью доправни, съ мен напраемо денегь: съ 1400 рублевъ; отъ чего я в доныно филопо и п очен сто

З марта 1720 года Сильвестръ переведень быль въ Тверь, от куда перевели Вардавма Коссовскаго на его изото въ Сиоленскъ. Эта спархія была гораздо богаче и сиолемской и нишегородской; за тверскит архієрейскимъ домонъ синталось по въдомостлиъ 1719 года 11,980 дунть мужскаго пола крестьянъ да за изнасты; рами около 20,000 °). Но ва то Тверь нимогда не синчалась имтрополіей и только однанды, на 1682 году, со на норотносиреми управлять митрополить Варсомосій. Сильвестръ оставлень им прежнень сенъ интрополита, но долженъ быль сифинъ бълый клобукъ на чермый, стеценью стоять ниже воронеженого архіст рал. Это было уже очевидное пониженіс.

Въ Твери ему пришлось быть подольше, около трекь леть. Въ это время опять усправ обнаружиться гланный карактерь его деятельности. Самымъ важнымъ деломъ, которое требованось отъ него и въ этой новой епархіи, было дело первоначального, устройства архіврейской школы, которой здёсь еще новсе не было. Духовный регламентъ безусловно требовалъ, члобы архіврем заводили при свеихъ домахъ школы, Требованіе вто



<sup>)</sup> Біографіи тверских в іерархом о. Череднева. 1859 г. Тверь, стр. 101. Здась же общія сваданія о тверской служов Сяльнестра.

настойчию потокъ подтверждалось повторительными указами, ноторые одинь за другинь разсылались по спархіямь. Въ октибрв 1722 года Сильвестръ въ исполнение этихъ унавовъ собрадъ 39 учениють и назначиль учителей, поторые должны были учить грамматикъ и букварю; учителями были ісрононахъ Іонль, вподівногь Трисонь Ипаторь, дыковы Яких Ивановь и Ивань Никифоровъ, дъяченъ Иванъ Денисовъ да поповъ сынъ Аленсъй Ивановъ 4). 5 новбря последовало респоряжение Сильвестра объ отведени ивста для школы на Ратиацкомъ посада въдомовомъ архісрейскомъ принисномъ менастырів Осодоровскомъ; вийстій съ отимъ было опредълено, какой величины и не накому плану должны быть выстроены зданія школы, откуда и сколько брать матеріаловъ для построенъ, навначались средства для содержанія вданій, учителей, оторома, повара, кліблика. Этими распоряженіями дало пона и ограничилось; приведеніе ихъ въ исполненіе принадлежить уже пресинниу Сильвестра Осоонланту Лопатинскому, который въ 1724 году дъйствительно устроилъ шнольный домъ въ Осодоровскомъ монастыра и открыль ученіе.

Средства тверской спаркін давали Сильвестру болве возножности предоться любиной строительной и хозяйственной двятельмости. Съ санаго поступленія своего на канедру онъ началь рыть искусственные пруды въ Тресвятсковъ и устроивать насышную гору, которую назваль Өаворомъ; потомъ сталь жлопетать о перестройка архіерейского дома и поправка соборной врыши: Поотройни эти предприняль еще предшественникь его Варлаамъ съ дозволенія государя, который въ 1718 году самъ видътъ стившую тесовую ирышу собора и упавшіе своды въ архіерейскомъ домъ. Для покрытія расходовъ Варлаамъ просяль приписать въ архіерейскому дому монастыри Савватієвскій, Астраханскій, Осодоровскій и нікоторыя вотчины Іссисова и Паснутісва монастырей и разрёшить ему кань съ этихь вотчинъ, такъ и съ домовыхъ архіерейскихъ, сборъ жилыхъ, оброчныхъ и пустошныхъ денегь въ количествъ 600 рублей въ годъ. которыя и прежде шли на церковным и домовыя постройки. Неспотря на двукратное повтореніе этой просъбы, на нее непоследовало никакого решенія. Сильвестръ въ свою очередь два



<sup>&#</sup>x27;) Пекарск. наука и лит. при Петръ I, 114. Віографіи Череднева, стр. 102.

раза подавалъ о томъ же прошенія на имя государя, но и о́ни тоже оставались безъ ръшенія <sup>7</sup>).

Въ Петербургъ не обращали вничанія на подобныя прошенія архісресвъ; правительство, само страшно нуждаясь въ деньгахъ старалось вовсе не о томъ, чтобы увеличивать дохолы монастырей и архіереевъ, а чтобы усчитать ихъ и все, по его мивнію, лишнее, идущее на одну роскошь и блестящую обстановку духовныхъ властей, обратить на государственныя потребности. Въ регламентв примо говоридось, чтобы архіерен не тратили денегъ на облаченія и платье и построекъ разныхъ ділали, какъ можно, меньше. Въ 1721 году Сильвестръ получилъ самую непріятную резолюцію на другую подобную же свою просьбу. Какъ извъстно, Петръ усиленно заботился о распространения своего "парадиза"--Петербурга и заставляль строить въ немъ наменные дома всвиъ богатымъ людей. Арміерелиъ тоже велено было завести вдёсь свои подворья. По этому случаю Сильвестръ подаль прошеніе въ св. Синодъ о дозволеній ему на постройку каменнаго петербурговаго дома употребить собранныя въ его епархів даваретныя деньги. "За домомъ монмъ, богомольца вашего, писаль онь,-вотчинь въ разныхъ мёстахъ малое число, и врестыне отъ налоговъ бывшаго коменданта Ивана Кокошинна разбрелись, да изъ домовой же нашей вотчины Клинскаго утаду въ прошлыхъ годахъ взято въ янщики лучшихъ и прожиточныхъ престыянъ сто дворовъ и вящше, казеннаго хлеба въ моемъ домъ налое число и на пропитаніе моихъ домовыхъ служителей не достаеть, —и таковыхъ палать начать и построить инв мечвиъ, а на престъянъ, за великою ихъ спудостію, на то палатное строеніе разложить невозможно, понеже отъ недороду хлірба н отъ потопленія велинихъ водъ они пришли въ коненное равореніе". На это прошеніе, сверхъ всякаго ожиданія Сильвестра, носледовало синодальное распоряжение: "лазаретныя деньги прислять въ св. правительствующій синодъ мемедленно, а у казначен тверскаго ввить въдомость, что какихъ архіерейскихъ доходовъ поровнь, и на накіе расходы они употребляются". По въдомости казначея оказалось, что въ сборъ за 1720 годъ у архіерея было: данныхъ денегъ 983 руб. 16 денегъ, вънечныхъ 320 р.

У) Описан. синод. архива, т. І, 31.

32 алт., лаваретных столько же, съ священиковъ подможных денегъ 51 руб. З алт. 2 ден., а сколько собрано оброчныхъ съ пустошей, съ выводныхъ и отпусквыхъ девокъ и вдовъ, съ мельницъ, за сани, дровни, тълеги, грибы, грузди, рыжики и ягоды, того онъ казначей сказать не уномнитъ \*).

Хозяйственная часть архіерейскаго дома шла, стадо быть, вовсе не такъ дурко, какъ описывалъ Сильвестръ. Онъ много ваботнися о приведенія ся въ дучшій порядокъ. Изыскивая новыя средства для своихъ любиныхъ расходовъ, овъ поднявъ въ томъ же 1721 году не совобив ваконный исив въ Синоде о неправильномъ отмежеванім земель сельца Головкова, вотчины архісрейснаго дома, съ архісрейскимъ дворомъ и хоромами, въ собственность изкосто Динтрія Соловьева, произведенномъ дворянинсмъ Баудовымъ еще въ 1710 году. Дъю тянулось 4 года — уме въ 1725 году вотчинная коллегія отвъчала, что Блудовъ прововодиль нежевание по кингамъ 1680 года, составлениямъ такимъ образовъ за 80 лътъ до него, въ теченін конхъ со сторовы тверсинхъ архіореевъ опора и челобитьи некакого не было, а въ 17 главъ Уложенія сказано, что которыя поивстныя дала вершены до Уложенія, твиъ вельно такъ и быть и впредь ихъ вчинать и вышисывать не вельно °).

Только лишь кончилси непрінтный счеть архісрейских доходовъ по поводу прошенія Сильнестра о постройки петербургскаго дома на лазаретныя деньги, накъ чрезъ ийсколько недиль его постигли новыя хозяйственныя непрінтности и учеть, приведшіє его въ сильное раздраженіе противъ новыкъ порядковъ.

Съ учреждениемъ св. Синода измастырский приказъ жерешелъ изъ сенатскаго въдоиства въ синодальное; архиерен и монастыри опять получили право управлять своими вотчинами непосредственно. После этого х зайственныя наклонности духовимхъ властей, подобныхъ Исаін, Сильвестру и др., какалесь, должны были бы получить полное удовлетворение и просторъ. На деле было не такъ. Прежнее самостоятельное распоряжение своими доходами было теперь уже невозможно для нихъ почти въ той той же степени, чемъ и при управлении ихъ хозяйствами мона-

<sup>•)</sup> Опис. син. архива, I, стр. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Танъ же, стр. 678—679.

стырскате приказа. Правила насательно употребленія этихъ доходовъ оставались тъ же самыя, какія выработаны были при приказъ. Всъ козяйственныя дъйствія дуковныхъ властей подчинены были строгой отчетности; при всехъ архіерейскихъ домахъ заведены шнуровыя книги для записки всехъ приходовъ и расходовъ; вельно подавать въ св. Синодъ ежегодные рапорты; назначены строгія наказанія за разныя недоники, начеты и проч. Такимъ образомъ чрезъ мнимую уступку правительства архіерен ровно ничего не выигрывали; для нихъ въ существъ дъла было все равно, какъ бы ни получать свое жалованье, отъ монастырскаго ли приказа, или санинъ непосредственно изъ своихъ доходовъ, потому что больше назначеннаго по штатамъ, не прибъгъя, разумъется, къ злоупотребленіямъ, получить они не могли, и между тъмъ на нихъ легла лишния забота по управленію своими хозяйствами. Непосредственное веденіе этого хозяйственнаго управленія очевидно становилось для нихъ не столько правомъ, сколько повинностью пли службою въ пользу государства. Немудрено, что такое двусмыеленное положение двла сдвлалось предметомъ общаго раздраженія архіереевъ, даже такихъ любинцевъ Петра, какъ Өеодосій Яновскій, который даже громче другихъ жаловался на церковные штаты и на вившательство въ архіерейскія хозяйства государственной власти. Начались по архіерейскимъ домамъ ревизія и учеты. Воспитанная вънами привычна архіереевъ нь распоряженіямъ во встать дъдахъ совершенно самостоятельнымъ, безъ всикихъ ограниченій для владычней воли, теперь постоянно была стисняема разными рапортами, шнуровыми книгами и-что всего было для нихъ обидиве-неслыханными до того заявленіями закопныхъ требованій и даже противорвчій со стороны подчиненныхъ. Распорядится владыка по старому сдвлать какой-нибудь расходъ словесно, патріархальнымъ обычаемъ, и казначей, какой-нибудь іеродіаконъ, подставить ему шнуровую книгу, потребуеть письменнаго распоряженія, заставить оформить діло справками по законамъ, сошлется на отчетность предъ Синодомъ. Владыка разгивнается на небывалую прежде дерзость, станетъ срывать свое сердце, но, разумъется, не на св. Синодъ и власти, которая завела новые порядки, а на самомъ же казначев, который самъ не внасть, какъ выйти изъ затруднительнаго положенія между

молотомъ и наковальней, гровой гийва владычиято и гровой наъ св. Синода.

Въ 1721 г. у Сильвестра возникло очень любопытное въ этомъ отношения двао съ казначеемъ ісромонахомъ Іоною ржевскимъ. Въ половинъ августа Іона подаль въ св. Синодъ доношеніе, что преосв. Сильвестръ приказалъ ему отпускать часть архіерейскаго хавба въ пользу его архіерейскихъ родственниковъ безъ всякихъ расписокъ, а также пускать этотъ хлабъ изъ казенныхъ вотчинных в житницъ въ продажу, а когда онъ казвачей отказался исполнять такія незаконныя распоряженія, преосващенный вельль отобрать у него всв вниги и заключить его въ старицкій Успенскій монастырь, гдё онъ и пробыль два мёсяца; черезъ два мъсяца возвратиль его, но потомъ снова на него опалился и, чтобы не слыхать его имени, послалъ его казначесть въ Капшинъ монастырь кашинскаго увзда, въ которомъ не токио казначею, но и игумену пропитываться нечамъ, гровиль даже, въ случав отказа отъ этого назначенія, послать его туда просто въ ссылку. Пробывши въ Капшина монастыръ съ недвию, Іона ушель оттуда и прибрель въ Петербургъ просить у Синода милости, чтобы ему дозволено было пребыть на объщанін въ Желтиковъ монастыръ или гдъ Синодъ повелить, а взятыя у него приходо-расходныя вниги по архіерейскому дому освидътельствовать и счесть его за все время прохожденія имъ житнической должности. Между твиъ Сильвестръ, какъ только увналь объ уходъ Іоны изъ монастыря, поспъщиль предупредить его жалобу подачей въ Синодъ доношенія, что у него изъ Капшина монастыря сбъжаль казначей Іона, а куда невъдомо, и прошеніемъ объ его сыскъ; потомъ, когда узналь, что Іона уже въ Петербургъ, подалъ новое доношение, въ которомъ обличаль Іону въ строптивой жизни и непотребствахъ и объясняль, что еще при преосвящ. Каллистъ онъ быль иного разъ наказыванъ и даже изъ діаконства остриженъ, потомъ при преосвящ. Варлаамъ снова былъ изобличенъ възаворной жизни, наконецъ при немъ Сильвестръ, не прекращая своихъ непотребвыхъ дълъ, возгордился еще больше и началь досаждать ему, а по житенной своей службъ чинить неправду, за что и удаленъ отъ домоваго хозяйства; въ силу всего этого митрополитъ просилъ св. Синодъ дожному и вдеветному чоношению его Іоны не вършть и поступить съ намъ по унавамъ, чтобы впредь и прочимъ тавовымъ клеветликамъ неповадно было доносить неправду.

Доношенія эти однако не помотли Сильвестру; дело кончилось опять формальнымъ счетомъ по домовому его ховийству. Послъ докроса Іоны св. Синодъ постановить изследовать все денежные и хавеные приходы и расходы по тверскому архіерейскому дому, наличный хавов тоже счесть и описать въ нонастырскомъ прижазъ, а при описи и слъдствін, для подлиннаго о свидътельствъ показанія, быть и донесителю Іонъ 10). Неяввъстно, чъит нончилось дело отпосительно семого Іоны, но видно было, что св. Симодъ не расположенъ быль върнть архісрейскимъ донесеніямъ на подчиненныхъ на слово, заставляль архісресвъ судичься съ ними, при чемъ даваль обвиняемымъ вей средства въ оправданию; видно было и то, что въ св. Синодъ недовольны саминъ Сильвестромъ. Это была уже не первая непріятность ему сверху. Онъ быль совершенно увърень въ томъ, что его пресиддевани и чте это пресиддевание шло состоровы его давнишняго недоброжелятеля, все того же Оводосія, которому онъ приписываль и свои переводы съ одней каседры на другую и свое понижение.

Въ томъ же 1719 году, когда Сильвестръ быль переведенъ изъ нижняго въ Сиоленскъ, Осодосій получиль одну изъ первенствующихъ русских канедръ, новгородскую, потомъ по учреждения Синода едилянъ былъ его вице-президентомъ вивств съ Сесовномъ Прокоповичемъ. Вся церновная власть сосредоточилась темерь въ рукахъ этихъ двоихъ архісеревъ, потому. что президентъ Синода, Стесанъ Яворскій потерявъ расположеніе царя и стояль на второмь плань, польвунсь почти одною номинальною властью. Такая перемена въ высшей церковной администраціи была крайне непріятна Сильверсту и, какъ мы видъли, дъйствительно отозвалась на его благосостояніи очень дурно. Отказы на челобитья, учеты по хозяйству приводили его въ постоянное раздражение. Вскоръ по учреждении Синода онъ долженъ быль понести чувствительную потерю одного изъ самыхъбогатыхы своихъ монастырей-Колявинскаго. Колявичскій архимандрить Трионлій, бывшій тогда судьею въ Санвтпетербург-



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Опис. синод. арх. I, стр. 34.

ской тіунской конторъ, вощель въ св. Синонь съ просьбой причислить Колязниъ монастырь къ синодальной области на топъ основании, что ионастыри членовъ синодальнаго правительства вообще должны быть невависимы отъ енархіальнаго въдоиства и управляться св. Синодовъ по указу 22 севраля 1721 г., а Колязинъ монастырь кроит того и прежде быль патріаршей области, и только во времи между-патріаринества переданъ быль въ веденіе тверскихъ архіереевъ. Прошеніе было исполнено и Сильвестру посланъ укавъ того монастыря никакимъ правленіемъ не въдать. Замъчательно, что посліт перевода его изъ Твери на другую каседру, когда тверскихъ архіереемъ сділался Осоомлактъ Лопатинскій, самъ бывній тогда членовъ Синода, основанія, приведенныя въ променія Триомлія, оказались вдругь не митьющими силы, и монастырь опять вельно было передать въ въденіе тверскаго архіерея 11.

Въ Синодъ между прочинъ припомили теперь и старое дъво о растрать Свивнестронъ назаретныхъ денегь въ немегородской епархів. При повіркі отчетовь изь епархій св. Синодъ усмотрълъ медочетъ въ этихъ деньгахъ по нимегородской виархін за 1715 г.. на сумну 929 р., и потребоваль у Сильвестра объяснения съ угрозой двейнаго илачежа, сели не пришлеть этого объясненія въ самой скорости. Въ отвёть на это требеваніе митрополить пословь отъ себи "веденіе," въ которонъ объясциять, что деньги употреблены имъ на самонужнойши постройви по нимегородскому архієрейскому дому посла бывшаго въ немь пожара, а отчета въ индержка иха или пополнения иха недостающаго количества она средеть не успаль, потому что вспорф быль перемещень сначала въ Сиоленева, а потомъ въ Тверь. Св. Сицодъ указаль нижегородскому ещископу Питириму повърять это объяснение по расходнымъ вингамъ нажегородскаго архієрейскаго дома 13).

, Посят веткъ отихъ обетоятельствъ поинтис, какъ Сильвестръ долженъ былъ относиться къ Синоду; онъ видълъ въ этомъ высшемъ правительствъ не более, какъ только партио малоруссовъ, которые только и дунають о томъ, чемъ бы притъсиить



<sup>11)</sup> Описан. Синод. арх. I 554-555.

<sup>11)</sup> Tanz me. 561

великоруссини архівреєвъ "Мы, нобідные, утісненые, писаль опъ послів въ объясненіи о винахъ Осодосія отъ лица всікть евоних собратій великоруссовъ,—дненощно плаченъ: различно велять сепретарянь и нанцеляристамъ намъ руссинив досаждать и накости чинть, а своних черкасовъ снабдівають и воличесни окраняють. Еще же по якъ веліню строптивые инвивиторы различныя намъ пакости содівають, а именно: опи себі жалованье опреділяють вемалос и беруть повольно, а на насъ алтыны и копійки ввыскивають и безъжалости требують и убытчать".

Такие относилнсь из Синоду и другіе великорусскіе архіерен; проив того, накъ им уже заматили, они какъ люди, большею частио преотвремые и заслуженные, считали молодыхъ членовъ Оннода ниже себя и обижелись подчинениемъ имъ. Синоду поетолино приходилось напоминать вив о своемъ вивченін, поддерживать свою честь даже до придирчивости, потому что аржіерен, частію мо неопытности, частію умышленно, умелили оту честь. Наприи. митрополить сарскій Игнатій несколько разъ подвергался штрафамъ и вымоворанъ за то, что въ своихъ бумагахъ невърно писаль титуль ев. Синода, съ умаленіемъ, якобы от Игчатій низль власть выше синодального правительства. Посла подобным выговоровъ ему пришлось посылать въ св. Синодъ вакія-то винги; на этотъ разъ онъ вздумаль возвеличить синодальное правительство и, запечатавъ тюкъ, сдъльлъ на немъ фодинсь: "до Вашего превосходительства св. Синода" 11). По поводу нижегородского дела и Сильвестръ подвергся выговору ва умаленіе синодальной чести. Мы видели, что онъ посладь въ Синодъ, въденіе, " накъ равный къ равиону, — на обычную надинсь павеловъ къ высшену начальству: "доношеніе," у него: нејподнялась рука. Поэтому поводу изъ Синода пришла грозцая бумала: "отвътствовать безъ всякаго пристрастія въ самую истину, чего ради онъ архісрей не противъ силы посланиего къ нему отъ св. правит. Симода указу о вышеозначенномъ прислалъ въдъніе, а не допошеніе, и какой ради причины св. правит. Синоду, который по его царскаго величества имянному указу вельно имъть всьмъ духовнымъ и мірскимъ за важное и силь-



<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) Опис. Син. арх. I, стр. 221—222. 141.

ное правительттво, являть себя якобы неподчиненнымъ, но равнымъ, и письменную порреспоиденцію имъстъ въденіями, а не дополненінии, не такъ, якоже прочім его парскаго величества указъ исполняють, а дабы впредь данную отъ его парскаго пресвътлаго величества св. Синоду честь омъ въ присыдаемыхъ доношеніяхъ своихъ исполняль именно и не показываль бы себя равнымъ, не якоже есть, имълъ себя подчиненнымъ, опасаясь за таковую продервость не малаго штрафованія".

27 ноября 1722 года скончался превиденть св. Спиода рязанскій митрополить Стефанъ, единственный синодальный архісрей изъ малороссіянъ, на котораго еще довольно благосклонно смотръли великорусскіе архісрен. На праздную рязанскую каседру въ началь слъдующаго года быль переведенъ Сильвестръ, а въ Тверь поставленъ ученый ректоръ московской акаденіи Ософилактъ Лонатинскій, съ 1722 г. бывшій совътниковъ Синода. При поступленіи на каседру первымъ дъловъ Ософилактъ было исправленіе смархіальныхъ дълъ, которыя Сильвестръ усиъль совстиъ запустить <sup>14</sup>).

Четвертая епархія, на которую попаль Сильвестръ въ своемъ вочевомъ архієрействъ, заяннала до сехъ поръ весьна почетное мъсто въ ряду другихъ русскихъ спархій, какъ спархія ивтрополита и президента Синода. Переводъ свой въ Рязань онъ могъ ечелать для себя вилостью, по скоро долженъ быль жестоко разочароваться. По учреждени Синода Петра, какъ извъсто, стакъ понемногу вовсе выводить изъ употребленія санъ интрополита, потому что, привывши считать выше себя одного только патріарха, митрополиты неохотно подчинялись св. Синоду. Вновь этоть сань уже инкому не давался, но правительство хотеле нотревожить и старыхъ интрополитовъ. Ональный святитель вервый понался подъ руку Петра и носле пятнадцати-летинго служения въ сана интрополита нивведень быль на степень епископа. Рязанская енархія тоже низведена была на степень простой списковів 14). Сильвестръ и это униженіє приписаль Осодосію, чревъ нетораго быль ему объявлень самый унавъ. Воть



<sup>14)</sup> Біографія тверск. іерарх. Череднева, стр. 104.

<sup>15)</sup> Собран. постан. по въд. прав. исповъд. т. Ш, № 1011.

накъ онъ писалъ объ этомъ обстоятельствъ въ своемъ доношеніп о винакъ Өеодосія:

"Еще во время свою бъду и горькое страданіе хощу объявити. Какъ блаженныя памяти всемилостивъйшій государь императоръ по своей высокой милости указаль богомольца своего меня, стараго интрополита, изъ Твери перевести въ старую рязанскую митрополію на ивсто Отефана митрополитомъ же, а помянутый мвуморъ Оедосъ, увиджвъ, что не его избраніемъ пожалованъ, по зависти своей выныслиль, обще съ Палехинымъ и Овсиниковымъ (оберъ-сепретари Синода), призвавъ въ синодальную палату, вельи сказать сказку: пожаловань де ты въ рязанскую епархію, и ты, будучи тамъ, митрополитомъ во время церковныя службы Бога молить за себя не вели, а пишися епископомъ. И отъ оныхъ не въмы за что уничиженъ, что и значило:--данную мит митрополичью честь отняли безъ всякія причины. Каково пріятно будеть, какъ пожалують кого изъ генераловь въ полковники, а въ духовномъ чинъ изъ поповъ въ дъяконы, а изъ офицеровъ въ солдаты? А кольми паче всякому напрасныя обиды теривть весьия горько".

Но этимъ униженіемъ дёло еще не кончилось. На богатой рязаисной епархіи, къ которой при Стефанъ присоединена была въ подногу еще другая-тамбовская, Сильвестру сидеть было бы все-таки очень лестно послъ Смоленска и Твери. Въ Синодъ не упустили этого изъ виду и черезъ недълю послъ его назначенія туда выдали новый указъ, въ которомъ говорилось, что св. Синодъ, равсуждая о танбовской епархіи, "которая въ правленіи опредълена была одному токмо бывшему спнодальному президенту, преосв. Стефану, митр. рязанскому", согласно приговориль ту спархію оть рязанскаго архісрейства отрышить и приписать со вевми доходами въ синодальной области, подчинивъ ее въденію московской дикастеріи 16). Отписка эта совершена была даже бевъ назначенія въ Тамбовъ особаго архіерея, т.е. ръшительно бевъ всякой надобности. Черевъ мъсяцъ послъдоваль еще указь, разрушавшій разсчеты Сильвестра касательно способовъ содержанія новой канедры, и безъ того, разумается. сократившихся черезъ отниску тамбовской епархіи: положено

<sup>16)</sup> Tanz me № 1015.

было получать ему въ Рязани тоже жалованье, какое онъ имъль на прежней канедръ-въ Твери, по 1200 р. въ годъ, а за симъ всв остальные доходы, получавшеея съ епархів, которые были пожалованы въ пользование Стефана интрополита, присылать повсигодно въ св. Синодъ. Надобно замътить, что и это денежное жалованье тогда не выдавалось всявдствіе сердитаго распораженія государя объ остановив его по архісрейскимь домамь за льнивое составление выдомостей объ спархивльных доходахъ, такъ что эти домы оставлены были лишь при хлебныхъ дачахъ и при доходахъ, какіе шли въ пользу ихъ натурой. Сильвестръ пришелъ въ большое затруднение по привада на новую епархио и ръшился обратиться въ Синодъ съ доношеніемъ, что на тв средства, какія ему назначены, а особенно безъ полученія денежнаго жалованья, ему никакъ нельзя содержать рязанскій архісрейскій домъ, обставленный довольно роскошно и имъвшій многое чисто служителей. Въ концъ іюня уже самъ государь словесно приказалъ опредвлить рязанскій домъ денежнымъ жалованьемъ противъ прочихъ епархій. Посла этого въ Синода навначили для него ежегодный окладъ въ 1500 р., получавшійся большинствомъ архіерейскихъ домовъ 17).

Въ томъ же доношени Сильвестръ просилъ запечатанную въ архіерейскомъ домѣ ризницу Стефана, деньги, посуду и др. вещи. Но Синодъ указалъ только пересмотрѣть все запечатанное для повѣрки и затъмъ снова запечатать и хранить до указа; имущество послѣ умершихъ архіереєвъ, какъ извѣстио, поступало въ распоряженіе св. Синода и не переходило по наслѣдственному порядку въ частное владѣніе. Точно также Сильвестру не удалось получить разныхъ вещей послѣ Стефана, запечатанныхъ на московскомъ подворьѣ разанской кафедры, гдѣ Стефанъ въ послѣднее время жилъ и скончался 16). Часть денегъ, оставшихся послѣ Стефана, была употреблена по указу государя на постройки по синодальному дому 19).

Сильвестръ не получилъ ничего изънмущества Стесана, котя и между вещами и между деньгами, оставшимися послѣ него, по



¹¹) Тамъ же № 998. 1047. 1063. 1073.

<sup>18)</sup> Ист. Моск. епарх. управленія Розонова, ч. І, приміч. 466.

<sup>1°)</sup> Собран. постан. IV, № 1189.

всей въроятности не мало относилось въ собственности разанской канедры. А между тамъ на его же глазвать другіе весь--часво стеро вно опеда оду. Вратавоського майор на счеть разви скаго архіерейскаго дома. "Онъ же, разворитель (Феодосій), сказано въ томъ же доношени Сильвестра, вымыслиль съ келеннымъ своимъ секретаремъ Герасимомъ, похитилъ себъ нослъ смерти Стефана митрополита вскоръ на Пресив дворъ съ садами и съ прудами, на которыхъ прудахъ въ разное время при бытности Стефана митрополита покупной рыбы разныхъ родовъ пущено многое число. Онъ же взялъ послъ Стесена митисполита лучшую карету себъ рублей въ 200 и вящше. При томъ же дом'в взялъ цвлую слободку бобылей, семей съ 16... Стефену митрополиту оный пресненскій дворъ со всянимъ заводомъ сталь тысящь въ 6 и вящие, а строилъ все на домовыя кавенныя деньги; притомъ и хавбныхъ запасовъ издержено многое число, в платы наиз за этотъ дворъ и прочее ничего не далъ и уплаты не учиниза". Кром'в Осодосія, новый творовій списвопъ Ософилантъ выпросиль себв у Синода поторбургскій домъ Стерана.

Во время своего служенія въ Рязани Сильвестру, какъ и въ Твери, пришлось улопотать о заведеній духовной школы. Епо предшественникъ, занятый делами высшей церковной администраціи, управленіемъ двумя епархіями, поставленный на болье имрокое поприще просвытительной двятельности въ звани протектора московской академіи и надзирателя типографіи, крома того будучи въ постоянномъ отсутствіи цав Рязани, такъ и не **чепъть** вавести духовной школы при своемъ домъ. Во всей рязанской спархів была одна только цифирная школа, открытая въ 1722 г. при архіерейскомъ домъ и содержавшаяся отъ сбора съ церквей. На ряду съ свътскими учениками въ ней обучались м дети духовенства, составляя въ ней особую группу, для которой вибсто ариеметического учены преподавалось преимущественно ученіе катихизическое по букварю Ө. Провоповича. По прівадв въ Переяславль рязанскій, гдв находился архіерейскій домъ, Сильвестръ сталь формировать особую отъ цифирной архіерейскую школу при Семіоновскомъ монастыръ, собралъ въ ней до 70 учениковъ и для внутренняго устройства ея вельлъ списать въ тверской школе пункты, къ учреждению школъ служащіе. Но самое ученіе въ школь такъ и не было

открываемо во все время его управленія епархіей за неимъніемъ учителей. По указу св. Синода для приготовленія къ учительской должности онъ только послалъ двоихъ поддъяковъ и одного причетника въ новгородскую школу; они возвратились оттуда уже въ 1726 г. по отъвядъ Сильвестра изъ Рязани. Преемникъ его Гавріилъ Бужинскій довелъ число учениковъ до 269 человъкъ <sup>10</sup>).

Какъ видится, Сильвестръ и на рязанской епархіи собирался строиться. Въ кабинетныхъ дёлахъ есть его доношеніе импер. Екатеринъ І объ отдачъ ему на разныя необходимыя постройки и расходы по архіерейскому дому остатковъ отъ домовой казны и. Стефана <sup>21</sup>). Не знаемъ, дали ли ему эти деньги; но во воякомъ случев онъ не успёлъ ими воспользоваться, потому что въ 1725 г. ему еще разъ пришлось переменить кафедру.

Пока онъ жилъ въ Переяславлъ рязанскомъ, въ Петербургъ совершались важныя для него перемъны. Өеодосій сталъ терять милость императора, самъ попался въ разныхъ протестахъ противъ новыхъ порядковъ и въ расхищеніи казны новгородскаго архіер. дома, такъ что успълъ освободиться отъ суда, только благодаря смерти Петра; но при Екатеринъ I вскоръ подвергся страшному политическому обвиненію въ продерзостныхъ словахъ и поступкахъ и сгибъ въ сырой и холодной тюрьмъ корельскаго монастыря простымъ чернецомъ Федосомъ, начавъ собою длинный рядъ жертвъ, погибавшихъ среди, политическихъ переворотовъ XVIII въка.

Во время суда надъ нимъ поднялись противъ него его многочисленные враги, изъ которыхъ каждый старался внести въ его процессъ свою долю обвиненій и такимъ образомъ съ лихвой расплатиться за свои собственныя отъ него обиды. Сильвестръ съ своей стороны тоже подалъ "доношеніе о винахъ бываго развращеннаго, зависти и самолюбія исполненнаго новгородскаго архіерея". Въ этомъ доношеніи <sup>22</sup>) находимъ типическое выраженіе того взгляда, какой имъли великорусскіе іерар-



<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Пекарскаю: Наука и литт. 1, 116. Опис. рязанск. сечин. арх. Макарія стр. 7—9.

<sup>21)</sup> Чистовича: Өеованъ Прокоп. 342, примвч. 2.

<sup>22)</sup> Сл. Өеоө. Прокоп. стр. 705-709.

хи на своихъ малороссійскихъ соперниковъ. Мы уже привели нъсколько извлеченій изъ него, относящихся собственно къ личности самого Сильвестра и къ его личнымъ обидамъ отъ Өеодосія. Не менъе горячо авторъ жалуется здъсь на обиды всей своей братіи,—великорусскимъ архіереямъ, выставляя Өеодосія главою партіи черкасъ-

"Өеодосій съ черкасами, говорить онь, усчитывають великоруссовъ по копъйкамъ и алтынамъ для увеличенія своихъ собственныхъ богатствъ, беретъ съ нихъ взятки и посулы; отъ того и завели "кареты дорогія и возки золотые, а мы побъдные и утъсненные денно-нощно плачемъ... Онъ же, злой сосудъ и саный пакостникъ, вымысля съ подобными себъ, св. отецъ и святъйшихъ московскихъ митрополитовъ и святъйшихъ нашихъ патріарховъ преданія и законы нарушиль и разориль, и которые благословенные были намъ исконно всемъ архіереямъ положенные предъломъ умъренные и уравнительные за службу и за труды доходы, какъ за поставленіе во діаконы и попы и со всякаго ставленика указное число брали на столъ, и то все онъ строитивый ненавистникъ исказиль, и отеческіе уставы повредиль, и насъ упомянутыми доходпы нынъ и впредь напрасно изобидълъ, также при насъ священнослужителей и јеродіаконовъ, иподіаконовъ и пъвчихъ всёхъ онъ, окаянный, весьма ослезиль, а себъ заморскій богатый сервизь соорудиль. Онъ же, изуморъ, забывъ страхъ божій и смертный часъ, будто отъ великаго ума, блидословилъ и говорилъ поносительно и ругательно: накіе де были россійскіе патріархи? Они де были... Онъ же, отчанный Яновскій, честныхъ отцевъ преосв. митрополитовъ: Іова новогородскаго ругаль и поносительно данлъ,.. м-та рязанскаго различно безчествоваль и даяль, пакости ему до скерти чинилъ... Онъ же, влочестивецъ Яновскій, онъ же шаленый козель, кому подобень? что многія соблазны предъ народомъ бевстыдно творилъ и на пакость иногимъ оскорбление чиниль и св. угодниковъ и святыйшихъ ісрарховъ различными хулами ругалъ. И по всему онъ подобенъ древнимъ еретикамъ: Арію безумному п Несторію гнусному".

Описывая личный характеръ Осодосія, Сильвестръ выставляетъ на видъ его диберализиъ, недуховную жизнь, которая непріятно бросальсь въ глава русскимъ дюдящь и дълала его въихъ понятіяхъ вакимъ-то западнымъ предатомъ. Сильвестръ зоветъ его Францышкомъ. "Онъ же, Францышка, будучи въ Москвъ, оставя церковныя службы и понашеское преданное правило, уставиль у себя самлен (ассамблен въ подражание Петровскимъ) съ музыкою, и тешился въ карты, шахматы, и въ томъ ненасытно забавлялся, якобы вивсто всенощнаго пвнія себв вивняль и другихъ къ тому понуждаль". Осодосій двиствительно привленъ въ участію въ этихъ духовныхъ ассамблеяхъ всъхъ жившихъ въ Москвъ архісреевъ, архимандритовъ и игуменовъ и по подражанію царю вавель даже повседневную роспись ассамблейныхъ очередей. "Да онъ же, Францышка, на московскомъ подворь вельть послушнику своему Тарасу съ колокольни старинные колокола продать, чтобы не мъшали ему во всю ночь въ шахнаты играть, потомъ же довольно спать. Онъ же въ палатахъ особливую себъ нъмецкую баню сдълалъ новымъ проводомъ, чтобы ни у кого такой не было все потвенно... Да онъ же, яко бъсноватый, будучи въ Москвъвъ 723 году въ Чудовомъ монастыръ потребоваль обравъ св. Алексія митрополита, оторваль отъ него ножемъ волотую цату и положиль себъ въ карманъ, гоноря: ивкто де безумный сей окладъ приложилъ. И о томъ дерзновения съ плачемъ всв зрящи удивились его похабству". Доноситель замітиль даже, что Феодосій ваказаль въ Москвъ сварять пива съ 70 варь. Все это было въ 1723-1724 гг. во время събада въ Москву духовныхъ и свътскихъ сановинковъ по случаю коронованія Екатерины.

Особенно раздражительно описывается въ доношенія корыстолюбіе Осодосія, какъ онъ завладіль динтровскимъ Борисоглібскимъ монастыремъ съ вотчинами, доходами съ Иверскаго подворья, домомъ протопопа Якова Игнатьева, имуществомъ послів Яворскаго, всякой рухлядью и деньгами послів всяхъ вообще умиравшихъ духовныхъ властей, распечаталь патріаршую ризнику и забраль себі лучшія портища, рясы, собольи міжа подъбархатомъ и атхасомъ, старинным объяри, лейбереки, луданы большой руки, міжа старинныхъ чернобурыхъ лисицъ, часы золотые и проч.

Замъчателенъ ръзкій тонъ всего доношенія, признакъ сильнаго личнаго раздраженія, накопившагося посль иногихъ обидъ, тонъ доходищій до мелочныхъ придпрокъ и клиувъ: видно. что

страсть жаловаться и судиться, проявленіе которой мы уже видъли въ дълъ съ тверскимъ казначеемъ, подъ вліяніемъ длиннаго ряда раздражающихъ обстоятельствъ и униженій, съ теченіемъ времени все развивалась въ опальномъ архіерев. Въ Рязани онъ нашель себь даже подходящаго фактотума для тяжебныхъ двль, іеромонаха Питирима, истаго подъячаго стараго времени, ловкаго на всъ крючки и продълки. Прошедшее его очень темно; толковали, что онъ прежде быль попомъ въ шацкомъ увздъ, держаль у себявъдомъ воровскую пристань и даже самъ вздиль на разбой, что когда его товарищи попали на висвлицу, онъ, спасая свою шею, бъжаль изъ прихода въ какой-то монастырь, гав настоятеленъ быль его дядя, и постригся въ монахи, что самъ Сильвестръ сначала сильно къ нему не благоволилъ, писаль объ немъ въ Синодъ, какъ объ ябединкъ, держаль его ивкоторое время въ земляной тюрьмъ, какъ плута и еретика, потомъ какъ-то поддался его вліннію и сдълаль его своей правой рукой. Когда у Сильвестра развилась страсть судиться, Питиримъ сталъ ему писать всъ бумаги 28). Очень можетъ быть, что его перу принадлежить и доношение о винахъ Өеодосія.

Паденіе Өеодосія повело за собою важныя перемёны въ верхнихъ слояхъ ісрархіи, имъвшія благодътельное вліяніе на судьбу рязанскаго архіерея. Өеофанъ остался въ Синодъпервенствующимъ лицемъ. Но въ тоже время вторымъ вицепрезидентомъ назначенъ Ософилантъ Лопатинскій, противнивъ Ософана, склонявшійся больше на сторону великоруссовъ, по крайней мірів такой архіерей, на вліяніе котораго можно было разсчитывать, что оно будетъ надежнымъ противовъсомъ вліянію Өеофана. Этого мало; чувствуя себя еще не совству твердой на престолт, императрица не могла оставить бевъ вниманія партіи противной черкасамъ, за которую стояли сильные люди изъ вельножъ, напр. Долгорукіе. Третьимъ членомъ Синода навначенъ извъстный врагь чернась, ростовскій архісрей Георгій Дашковь, бывшій сослуживець и благопріятель Сильвестра, имавшій сильныя связи въ кругу отаришнаго боярства. Въ тоже время выяванъ быль на чреду служенія въ Петербургь и для присутствованія въ св. Синодъ бывшій духовный сынъ Дашкова Левъ Юрловъ,



<sup>23)</sup> Чтен. Общ. Ист. 1868. т. III: Дело Сальникева, стр. 53. 59.

въ это время архимандритъ Горицваго монастыря, человъвъ, какъ мы знаемъ, тоже близкій къ Сильвестру. Незадолго до смерти. Петра ихъ еще болье сблизило общее ихъ озлобленіе противъ черкасъ, стоявшихъ во главъ Синода; Левъ былъ отръшенъ отъ горицкаго настоятельства по суду за расхищеніе 2000 руб. въ его прежнемь астраханскомъ монастыръ в былъ прощенъ только по случаю коронаціи Екатерины <sup>24</sup>). И Дашковъ и Юрловъ помянули Сильвестра во царствіи своемъ.

Въ августъ 1725 г. онъ былъ переведенъ мвъ рязанскихъ епископовъ архіепископомъ въ Казань. Любопытно, что своимъ кочеваньемъ по кафедрамъ онъ уже успълъ сдълаться притчею въ духовныхъ кружкахъ. Феффилактъ Лопатинскій, которому теперь предстояла возможность перебраться изъ Твери на рязанскую кафедру, все еще считавшуюся почетной кафедрой нерваго президента св. Спиода Стефана, съострилъ: "когда бъ на мъсто Стефана былъ опредъленъ, то радъ бы быть въ той епархіи, а теперь гоняться за преосв. Спльвестромъ не хочу" 25).

Повышение изъепископовъ въ архіепископы не удовлетворило Сильвестра: оно было для него только напоминаниемъ, что санъ митрополита у него отняли серьезно и что для полученія его вновь нужно вторично проходить всё степени архіерейства. На первыхъ порахъ своего служенія въ Казани онъ обнаруживаль сильное раздражение отъ обидной милости Синода, гнушался своимъ повышеніемъ, въ дъловыхъ бумагахъ и за богослуженіемъ архіепископомъ титуловить себи не велблъ, а велблъ именовать себя болве общимъ титуломъ архіерен, на поповскихъ грамотахъ подписывался двусмысленно: "бывшій нажегородскій митрополить, нынъ же назанскій и свіяжскій", или просто: "Сильвестръ старый витрополитъ." Загнанный старецъ только и могъ потъшить свое оскорбленное честолюбіе этой дітской уловкой. Синодъ, не смотря на то, что въ нежь засъдаль его пріятель Дашковъ, онъ запрещаль поминать за богослужения, а велыъ вивсто него поминать вселенских натріарховъ. Патріаршество



<sup>24)</sup> Өеоф. Прокоп. 182—183.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Такъ же 465.

по его понятіямъ было необходимымъ условіємъ для вовстановлезія свободы церкви отъ вившательства въ ея дъла мірской. власти. Свое негодованіе на это вившательство онъ выразилъ очень рискованнымъ тогда образомъ, разрывая прошенія, подаваемыя ему по принятой формъ на Высочайшее имя, и прикавыван переписывать ихъ прямо на свое архіерейское имя <sup>26</sup>).

Но для возвращенія себѣ митрополичьяго сана онъ однако и самъ подаль въ Синодъ прошеніе на Высочайшее имя, путобы его за безвинное терпѣніе удостоить прежнимъ званіємъ митрополическимъ по примѣру, какъ и у сибирскаго митрополита Антонія такого званія не отнято." 15 марта 1727 года императрица отвѣтила на это прошеніе укавомъ Синоду: понеже хотя въ интрополиты посвящать впредь не велѣно, однако онъ имѣлъ до того указу то званіе, а къ тому жъ омъ паки на высшую степень, казанскую митрополію, на мѣсто бывшаго митрополита Тихона возведенъ: того ради надлежитъ его архіспископа Сильвестра по предмету удостоить митрополитомъ, токмо носить ему чегный клобукъ" з?).

Такъ долго оскорбляемое честолюбіе его было наконець удовлетворено. Своей мовой ецархіей онъ также не могъ быть не доволень. Въ спискъ епархій она всегда занимала третье мъсто посль кіевской и новгородской, удержала его и посль учреждевія св. Синода. О средствахъ ея можетъ отчасти свидътельствовать самая ея обширность. Въ описываемое время она простиралась по всей восточной полосъ Россіи отъ р. Суры и Ветлуги до Уральскихъ горъ, на съверв отъ границы вятской епархіи, проходившей по линіи чрезъ городъ Ветлугу, Кукарскую слободу и Осу, до р. Самары на югъ, закватывая отоюда на юговостокъ есю область Урала до Каспійскаго моря; такимъ образомъ заключала въ себъ, кромъ нынъшняго своего пространства, епархіх симбирскую, самарскую, оренбургскую и болье или менъе значительныя части костромской, цензенской, саратовской, вятскей и нижегородской. Въ ней считалось оволо 1000 церивей



<sup>26)</sup> Дъло Сальниквена. Чтен. 1868. кн. III, 5—6. Въ разныхъ церквахъ в монвосыряжъ казанской епархіи можно встрачеть довольно грамотъ Силь вестра съ указанными подписами.

<sup>21)</sup> Өеоө. Прокоп. стр. 342—343.

и 20 монастырей. Вотчинныя владенія архісрейскаго дома были очень общирны. По переписнымъ книгамъ 1678 г. за нимъ числилось 49 сель и деревень, за которыми пашенной земли въ трехъ поляхъ было 11,830 десятинъ, изъ нихъ принадлежащихъ собственно архіерейскому дому 17841/2, кромъ того сънныхъ попосовъ 3605 десятинъ, изънихъ архіерейскихъ 10391/2. Въннигъ Киридлова: "О цвътущемъ состояніи всероссійскаго государства", въ вотчинахъ архіерейскаго дома показано 1128 дворовъ, а по въдомости 1744 года (въ Исторіи Россійской ісрархіи) — 10,009 душъ. Послъ, при введени штатовъ 1764 года, въ вотчинномъ управленіи казанскаго архіерея считалось 8 вотчинныхъ прикавовъ, изъ которыхъ каждый завъдывалъ 5-8 деревиями (архангельскій близь Казани, карадульскій, озерецвій, ягодинскій въ Ягодной слободь, слабужскій, отарскій, богородицкій, полилскій). Штатнаго жалованья на содержаніе архіерея при Петр'я ассигновано было 1576 рублей. По в'ядомости коллегіи экономін 1730 года "въ домъ казанскаго архіерен собиралось съ церквей данныхъ и полоняничныхъ 1354 р. 72 к., въ соборную церковь за всякія потребы съ навеннаго кружечнаго двора 48 р. 30 ког., оброчныхъ съ престъянъ 1030 р. 41 к., прикащичьихъ доходовъ 69 р. 27½ к., съ вънечныхъ памятей пошлинъ 839 р. 32 к., итого 3342 р. 72½ к." Въ 1722 г. указано употреблять изъ этой суммы 669 р. 18 к. на содержание новокрещеныхъ въ казанской епархім и на строеніе въ ихъ поселеніяхъ церквей, после чего въ архієрейскій домъ ежегодно собиралось 2673 р. 541/2 к. При этомъ нужно еще взять во вниманіе весьма значительный доходъ съ рыбныхъ ловдей на о. Кабанъ и на Волгъ, съ архіерейскихъ мельницъ и другихъ угодій и доходъ отъ натуральныхъ сборовъ и повинностей съ вотчинныхъ крестьинъ; небольшая цифра оброчныхъ денегь показываетъ, что большая часть архіерейскихъ престъянъ была не на оброкъ, а на барщинъ. Крочъ постояннаго своего жилища, наменнаго дома въ премлъ, казанскіе интрополиты имъли нъеколько домовъ по епархін для своихъ прівадовъ. Предшественнивъ Сильвестра митр. Тихонъ Ш построиль два подворья, въ Чебоксарахъ и Симбирскъ. Въ Москвъ архісрейскій домъ имълъ подворье оъ 276 кв. сажен. эсили въ Китай-городъ; по основании Петербурга и чанъ отведено было

ему подворье съ 70 кв. сам. земли по 13-й линін Васильевскаго острова <sup>26</sup>).

При обозръніи дъятельности Сильвестра въ казанской епархіи мы прежде всего воспользуемся краткой заметкой о немъ историка казанской епархін Платона Любарского. Замітка эта къ сожальнію очень не характерна; какъ и всв старинныя біографы іерарховъ, онъ наивно ограничиваетъ свой равсказъ перечнемъ разныхъ церковныхъ подблокъ и украшеній и ничего не говорить собственно объ архипастырской двятельности описываемаго ісрарха, какъ будто бы это быль вовсе не ісрархъ, а обывновенный церковный ититоръ или жертвователь. "При немъ. говорить Любарскій, сділаны изъ церковнаго серебра на містныя иконы вънцы серебряные чеканные и позлащенные, два образа небольшіе апост. Андрея Первозваннаго да Сергія Радонежскаго его велейнаго иждивенія; колоколь соборный великопостный выдить изъ собранной меди, вовомый лебедь; Евангеліе печатное александрійское обложено сребромъ, обнивано оноло средины и евангелистовъ крупнымъ и мелкимъ жемчуromr", и больше ничего 20).

Что насается до архипастырской двятельности, то назанская епархія требовала отъ своего архіерея еще болье серьезныхъ трудовъ, чвиъ первая епархія Сильвестра—нижегородская. Это быль еще глухой нрай, окраина Россіи, которою христіанство и гражданственность не могли вполнв овладьть до самаго конца XVII стольтія. Сюда толнами стенались раскольники, бъглые, всякіе люди, недовольные государственными или церновными порядками, а потому не уживавшіеся въ Росіи. По двумъ главнымъ путямъ древней промышленности и колонизаціи, по Волгь и Камъ, издавна распространился адъсь изъ нижегородскихъ предъловъ расколь и особенно сильно сталъ напирать на во-



<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Кроий указанныхъ печатныхъ источнековъ и ки. штатовъ, свёдбей о матеріальномъ состояніи назанской свархів явлечены нами жэт записомъ, хранящихся въ казанской академич. библіотекі и собранныхъ Г. З. Елистевымъ. Часть ихъ издана въ "Прав. Соб: въ ст. о Дукі Конашевичі 1858 г. и стат. о казанской семинаріи въ первое время ся существованія— за 1868 годъ.

<sup>19)</sup> Сборнявъ нов. древя , изд. при "Прав. Собес." 1868 г., отр. 97.

етокъ съ начала XVIII въка, когда быль потеснень въ нижегородскомъ край противораскольническими марами Петра и Питирима. Внизъ по Волгъ, оставляя по всей линів своего пути многочисленныя колоніи, онъ пробирался до самаго Иргива, гдв въ знаменитыхъ скитахъ утвердилась его главиая точка опоры на юго-востовъ, вверхъ по Камъ онъ щелъ, уклоняясь во всъ стороны отъ главной линіи своего движенія, до Уральскихъ горъ, гав нашель себв надежную опору въ многочислениомъ влассв заводскихъ престыянъ, и перекинувшись пошель за Казань, раздился по Сибири. Русское населеніе казанскаго врая едва ли не на половину было раскольническое. Но оно само составляю только половину, и едвали не меньшую, всего вообще здашияго населенія,-остальную половину составляли инородцы: татары, черемисы, чувания, мордва, вотяки и башкиры. Вся эта масса инородческаго населенія испов'ядывала или магометанство или язычество и едва едва была затронута христівнствомъ. Число крещеныхъ было почти въ 23 раза менъе числа некрещеныхъ зе), да и тв большею частію только и есть, что были врещены, нъ которые пожадуй даже по нъскольку разъ, но никогда ничего и не слыхивали о христіанскомъ ученів. Къ довершенію печальнаго подоженія края онъ не имъль у себя ни школь, ни образованиаго духовенства.

Предшественникомъ Сильвестра былъ въ Казани и. Тихонъ III (1699—1724), одинъ изъ почтеннейшихъ іерарховъ Петровскаго царствовамія, сочувственно относившійся къ стремленімъ Петра, уважаємый царемъ и всёми духовными знаменитостями своего времени, Іовомъ новогородскимъ, Стефаномъ Яворскимъ, Димитріемъ ростовскимъ и даже Осодосіємъ, съ которымъ былъ въ перепискъ. Двятельность его значительно облегчила труды его преемника. Не смотря на старость и немещи, которыя побудили его еще въ 1721 г. проситься отъ епархіальнаго управленія на покой, энергичный старецъ митрополитъ во время своємо архіерейства въ казанскомъ враф успіль дать мервое движеніе почти всёмъ главнымъ вопросамъ, рёшеніе которыхъ требовалось для его епархіи. Относительно раскола онъ ограничивался приведеніемъ въ исполненіе извёстныхъ указовъ,



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Си. въ отог. О -Кукъ Ковашевичћ въ Прав. Собос. 1858 г. т. III, стр. 233.

издававшихся тогда противъ распольниковъ со стороны капъ духовной, такъ и свътской администраціи, и въ своей дъятельности по этому предмету не выдавался въ ряду другихъ современныхъ іерарховъ, какъ выдавался его сосъдъ Питиримъ. Прекмущественное вниманіе его было обращено на обращеніе въ христіанство инородцевъ и на распространеніе просвъщенія между духовенствомъ.

Въ первое же время своего святительства, въ 1701-1705 гг., онъ обратиль, съ помощію влючаря своего Осодора, 8683 иновірца изъ черенисъ и выстроилъ для нихъ на счетъ царской казны 7 церквей 31). Надобно замътить, что христіанская миссія въ это время уже не пользовалась прежней поддержкой со стороны правительства посредствомъ разныхъ дъготъ и денежныхъ дачъ въ пользу престившихся, потому что правительство съ самаго начала XVIII в. высказалось противъ этихъ вившнихъ побужденій иновірцевь нь принятію христіанства и въ пользу распространенія віры посредствомъ однихъ духовныхъ міръ. М. Тижонъ показалъ первый опытъ раціональнаго приложенія и этихъ духовныхъ мёръ; раньше всёхъ правительственныхъ указовъ, раньше даже извистныхъ частныхъ проектовъ о просвищени шнородцевъ (Посошнова и Симонова), въ 1707 году онъ завелъ у себя первую инородческую школу, собравъ въ нее 32 ученика для обученія русской грамоть, часослову и псалтыри и выпросивъ для нея содержание изъ казны. Въ 1709 г. школа эта была закрыта губернаторовъ Апраксинымъ для того, что оныя новокрещеныя дети, будучи въ Казани безъ отцовъ и матерей своихъ, зачали помирать, а другія забольни." Умерло 7 человъкъ; остальныя были отпущены домой, успъвши впрочемъ въ два года вов выучиться грамотв (5 прошли весь школьный курсъ, 20 дошли до псалтыри). Послъ этого Тихону пришлось ограничиться одной только проповёдью среди инородцевъ. Правительство впрочемъ увидало необходимость нъсколько отступить отъ своихъ прежнихъ мыслей касательно обращения инородцевъ одними духовными средствами. Въ 1713 и 1715 гг. вышли указы повельвавшіе отписывать у некрещеныхъ помъщи-



<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) О миссіонерской д'вятельности при Тихон'в см. опис. Синод. арх. стр. 364—368 и прилож. XXVII—XXIX.

ковъ нхъ крапостныхъ людей, принявшихъ крещеніе, а съ 1720-хъ гг. крещенымъ инородцамъ стали давать трехлатнюю льготу отъ податей и свободу отъ рекрутства, "дабы тамъ придать въ восиріятію вары греческаго закона лучшую охоту." Для строенія между инородцами церивей и для жалованныхъ дачъ новокрещенымъ изъ неокладныхъ доходовъ казанской губерніи вельно выдавать митрополиту по 1000 р. въ годъ зг.). Всв эти поощрительным распоряженія въ пользу миссіи вызваны были настоятельными представленіями размыхъ лицъ, трудившихся на попрящъ христіанской проповіди,—о томъ, что одни духовныя средства для діза миссіи недостаточны, между прочимъ и представленіями изъ казанской епархіи зг.).

Въ двлъ христіанской проповеди Тихонъ нашелъ себе после ключаря Өеодора дъятельнаго помощикка въ сынъ его јеромонахъ Алексъъ Раноскомъ, который и прежде еще подвизался на этомъ поприщё вийсти съ своимъ отцемъ. Съ 1719 по 1724 г. встать вновь крещеныхъ иновтрцевъ по казанской спархін было 2184 души, преимущественно изъ язычниковъ черенисъ; нагометане упориве держались своей старой въры. Митрополить для большихъ успъховъ христіанской проповёди настанваль предъ евътскими властями на исполнени указовъ о льготахъ престившимся, которые, всявдствіе недостатна средствъ у навны и изъ опасенія уменьшенія сборовъ, исполнялись плохо, и писаль о томъ жалобы въ св. Синодъ. Онъ не оставляль впрочемъ и премней своей мысли о христівнскомъ просвъщенім неородисвъ, которую прежде сталь было осуществлять посредствомъ своей инородческой школы, и въ начало 1720 годовъ велъ двятельную нереписку съ св. Синодомъ и государемъ объ открытіи новыхъ школь, о маракъ въ привлечению въ нихъдатей и о средствахъ ихъ содержанія. Настанвать на открытіи этихъ школь его особенно побуждала усилившееся тогда между старокрещеными татарами отпаденіе отъ цериви. Предлагая противъ этого зла, глубоко его огорчавшаго и угрызавшаго, по его слованъ, со-



<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) П. С. дек. V, № 2734—2920. VI, № 3637. 3697. 3884. VII, № 4123. Послъ Петра № 4962.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Ист. Россін Соловьева. XVI, 847.

въсть его, самыя энергическія мъры (въ родъ напр. разрушенія татарскихъ кладбищъ), онъ главную надежду свою все-таки вовлагалъ на школы и думалъ учить въ нихъ инородческихъ дътей, отбирая ихъ отъ отцевъ даже "неволею". Но особыхъ инородческихъ школъ такъ и не было заведено, несмотря на всѣ хлопоты Тихона. Тогда онъ сталъ обучать новокрещенскихъ дътей въ своей архіерейской школъ, которую завелъ при своемъ домъ для обученія духовныхъ дътей въ видахъ распространенія образованія между духовенствомъ своей епархіи.

Швола эта была отврыта въ мартъ 1723 г., съ помощію одного учителя Василія Яковлева Свентицкаго, родомъ польской нація, который обязался обучать учениковъ букварю, чтенію пославянски и полатини, письму и первымъ правиламъ ариеметики. Учениковъ собрано было 52 человъка. Но митрополитъ быль уже очень слабъ, когда открыль это полезное для своей епархіи заведеніе. Еще въ 1721 г. онъ два раза писаль въ Оеодосію Яновскому, чтобы онъ похлопоталь объ увольненіи его отъ епархіи въ Раиоскій монастырь и назначеніи ему содержанія, называя себя бользными притружденнымъ старцемъ; по его словамъ, онъ едва могъ заниматься дёлами, невольно допускалъ въ нихъ медленность и приготовиль уже 100 рублей на случай своей смерти для погребенія 34), других денегь, кром в этого, почтенный старецъ у себя не имълъ ничего. Увольнение его не состоялось, но и безъ него въ последнее время митрополитъ безвытано жиль въ своей любимой Раноской обители вдали отъ мірской суеты и отъ дълъ. Не мудрено, что школа его пошла на первый разъ плохо, не была даже обезпечена средствами содержанія по регламенту, такъ что всв ученики содержались въ ней на своемъ собственномъ коштв. Въ первый же годъ 9 бъдныхъ учениковъ пришлось распустить по домамъ, 11 человъкъ возвращены домой по малольтству, 2 по тупости, 3 оказались принадлежащими къ податному состоянію и выбыли въ подушный окладъ, двоихъ за недостаткомъ грамотныхъ людей въ духовенствъ пришлось посвятить въ священники, 14 бъжели. 6 человъкъ померли, такъ что къ концу года на лицо осталось



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>') Опис. синод. арх. I, прилож. XXVII, XXVIII.

всего 5 человъкъ. Въ слъдующемъ году снова было набрано 49 человъкъ, въ томъ числъ 13 учениковъ изъ инородцевъ—татаръ и черемисъ. Но въ томъ же году м. Тихонъ скончался, оставивъ свою школу еще далеко неустроенною 35).

Обратимся къ дъятельности новаго митрополита, которому пришлось продолжать ръшение вопросовъ, поставленныхъ м. Тихономъ.

Относительно раскола въ казанской епархіи до насъ дошло часкольно циркуляровъ Сильвестра, направленныхъ главнымъ образомъ противъ потаенныхъ раскольниковъ и къ приведенію въ исполнение общихъ еще Петровскихъ распоряжений объ ослабленін раскола. Такъ какъ главными признавами раскольнина признавались тогда двоеперстіе, уклоненіе отъ богослуженія и таниствъ, то указами Петра священникамъ строго предписывалось наблюдать, кто какъ знаменуется врестомъ, приводить сомнительныхъ людей въ присягь, что они нераскольники, заставлять всвхъ прихожанъ ходить въ богослуженію и говіть, а объ уклоняющихся отъ исполненія этихъ христіанскихъ обязанностей доносить начальству 36). По прівздів въ Казань Сильвестръ разослалъ по епархін (въ февраль 1726 г.) циркулярный указъ: "по имянному ея императорскаго величества указу возведенъ нынъ на престоль казанскія митрополіи преосв. Сильвестръ архіерей, старый митрополить... И нынъ учинилось въдомо его преосвященству, что въ опредъленной его казанской епархіи священники, какъ въ городъхъ, такъ и въ селахъ, многихъ детей своихъ духовныхъ не наряжаютъ и не понуждаютъ, паче же къ исповеди раденія своего не прилагають, и того ради по указу его преосвященства вельно изъ духовнаго приказу нарочно послать во всю епархію къ градскимъ и уведнымъ священникамъ подтвердительные указы съ немалымъ страхомъ и штрафомъ и лишеніемъ священства, чтобы вси, какъ мужеска, такъ и женска полу, въ каждомъ своемъ приходе техъ поповъ усердіемъ въ настоящій великій постъ неотложно постплися,



<sup>31)</sup> Прав. Собес. 1868 г. августъ: казанская семинарія въ первое гремя ся

³6) Реглам. о мірск. о соб. п. 2. П. С. З. V, № 2991.3169. VI, № 4009.4052 и другія.

исповъдовалися върно и правдиво и по достоинству св. таинъ причастилися безъ всякаго отлагательства, не отнимаяся ничамъ ". Затемъ следуетъ выписка изъ указа 1722 г. мая 5 о томъ, чтобы никто не отговаривался отъ причащения подъ предлогомъ тяжкихъ гръховъ. "И хотя, наивно спъшитъ оговорить циркуляръ свое противоръчіе съ этимъ указомъ, выше въ семъ архіерейскомъ указъ и означено, что всъмъ попамъ дътей своихъ духовныхъ причащать по фостоинству, однако же чинить вамъ по сему (т.-е. цитованному царскому) указу и по предложенному пункту непремънно". О неисполнении этого распоряжения вельно доносить на священниковъ причту 37). Тоже самое подтверждено вскоръ въ другомъ циркуляръ того же года, разосланномъ предъ самымъ великимъ постомъ; между прочимъ здъсь предписывалось: всвях исповедниковъ предъ самою исповедью вопрошать при свидътеляхъ, какъ они дълаютъ знаменіе креста и читають молитву: "Господи Інсусе Христе Боже нашь"; ито при этомъ окажется въ раскольническихъ противностяхъ, тахъ увъщевать по указамъ; о необращающихся писать въ исповъдныхъ реэстрахъ безъ утайки; расколоучителей немедленно отсылать ва карауломъ и въ оковахъ въ архіерейскій приказъ. Предъ успенскимъ постомъ разосланъ еще третій такой же циркуляръ: паъ него видно, что, не смотря на двукратныя требованія Сильвестра, священники смотрым на раскольниковъ сквозь пальцы, въдомостей и росписей объ исповъдавшихся въ великомъ постъ до сихъ поръ вовсе не подавали; вельно эти росписи подать, а не исподедавшихся заставить говеть или въ предстоящемъ успенскомъ или даже въ будущемъ филипповъ постъ.

Свищенники не доносили на раскольниковъ, но за то скоро послъдовали доносы причтовъ на священниковъ, которые поощрялись въ первомъ циркуляръ архіерея. По прівздъ въ Казань Сильвестръ нашелъ казанское духовенство въ такомъ печальномъ состояніи по нравственному развитію, въ какомъ едва ли видълъ духовный чинъ гдъ-нибудь въ своихъ прежнихъ епархіяхъ, хотя въ началъ XVIII в. духовенство и вездъ вообще стояло въ этомъ отношеніи не высоко, даже въ мъстахъ ближай-

ээ) Этотъ и последующие указы Сильвестра о раскольниках и духовенства взяты изъ церковныхъ бумагъ с. Ачей (Лаишевск. уезда).

шихъ къ православному центру Россіи, къ ея первопрестольной столицъ. Восточный край Россіи до сихъ поръ быль еще край дикій, который не въ состояніи быль выставить изъ среды своего народонаселенія достаточнаго числа мало-мальски достойныхъ кандидатовъ священства, а многочисленные пришлецы духовнаго сана, являвшіеся сюда изъ внутреннихъ областей Россін, большею частію состояли изъ разнаго отребія духовнаго чина, которому плохо приходилось среди болве благоустроеннаго церковнаго общества и которое стремилось на украйны искать себъ большаго раздолья и счастья, подобно тому, какъ въ такихъ же видахъ стремились на украйны разные недовольные и отверженные люди изъ земскихъ общинъ, селившіеся здісь вольными хуторами или пристававшіе къ вольному казачеству. Церковная дисциплина была слабо устроена даже въ центръ епархін, а въ болье отдаленные края ся не досягала своимъ вліяніемъ никакая церковная власть. Летъ 12 позднее описываемаго времени В. Я. Татищевъ, находившійся тогда въ оренбургскомъ крав, на одинъ запросъ изъ Петербурга, на какомъ основани онъ вздумалъ смирять одного пьинаго протопопа помимо духовнаго суда, прямо отвъчалъ, что никакой духовной власти и никакого духовнаго суда не имъется, и просилъ себъ инструкців, накъ ему поступать въ случат впредь могущихъ случиться безпорядковъ среди духовенства 36). Это было действительно слишкомъ далеко отъ Казани, но вотъ что было и въ самой Казани.

Въ іюль 1726 г. въ архіерейскую крестовую палату приходили причетники назанской Варламьевской церкви и другихъ церквей и причесли на своихъ поповъ извътъ, "что де по многимъ временамъ службъ отъ нихъ поповъ не бываетъ и въ томъ де ихъ поповъ неслуженіи прихода ихъ младенцевъ безъ модитвъ и безъ крещенія многое число бываетъ и въ прочихъ мъстахъ требамъ чинится отъ нихъ поповъ остановка". Вслъдствіе этого извъта виновные попы одни были посланы подъ началъ въ монастыри, другіе наказаны епитимією, третьи вовсе отръшены отъ мъстъ. Благочиннымъ объихъ половинъ, на которыя раздълялась Казань въ церковномъ управленіи, велъно было неопустительно наблюдать, чтобы священники каждый день слу-



<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Истор. Россін Соловьева, т. XX, стр. 343--345.

жили всв церковныя службы, а на ленивыхъ доносить въ дуковный приказъ; наблюдать и за прихожанами, не уклоняются ли они отъ богослуженія по располу, къ уклоняющимся вельчь причтамъ ходить на домъ для допроса о причинахъ уклоненія и о приличающихся из располу, записаю икъ въ особые ресстры, доносить его преосвященству. "Инъ же блогочиннымъ спотразв того съ тщательнымъ реченіемъ, чтобы на набакахъ свящемники, дьяковы, монахи и мовахини и церковные причетники не пили и пранею не вататись и составиствр одржихо не линичосе. и монахи и монахини по базару и по улицамъ безвременно не шалались; а ежели оные священнаго чину и монахи и монакини и причетники церковные, по кабакамъ и куренямъ бражничать. н монахи и монахини по базару и по улицамъ безвременно пистаться и спитаться будуть, тановыхъ довя, приводить бы въ его архіерейскій духовный приказъ, которыхъ принимая симрять, а другихъ въ хатонт на чепи сажать и велтть стять нуку". Указъ этотъ вельно разослать по всей спаркіи, въ слышаніи его со всего духовенства взять подниски.

Надобно отдать должную справедливость интрополиту, что для возвышенія нравственнаго состоянія духовенства онъ не ограничился одними подобными мірами дисциплинарной строгости, а съ самаго же начала своего назанскаго святительства обратиль вниманіе на духовную школу, оставшуюся послівето предшественника, и произведя новый наборъ духовныхъ дітей, возвысиль въ вей число учениковъ до 80 человійть. Больше эторо принять въ шволу оказалось пока невозможнымъ по медостатну средствъ. На усиленіе этихъ средствъ и на внішнесе устройство школы онъ потомъ главнымъ обравомъ и направиль свою діятельность.

Хозяйственные таленты его оказались въ настоящемъ случать весьма полезными. Прежде всего онъ портинлъ вывести шнолу изъ тъснаго помъщения при архісрейскомъ домъ в началъ егрот ить для нея особое зданіе съ покоями какъ для учениковъ тамъ и для учителей въ управдневномъ по малобратетву Осдоровскомъ монастыръ "внъ града Казани, въ блисости, надъ ръкомо Казанною, на высокомъ мрекрасномъ, усдиненномъ и удобномъ мъстъ и при поляхъ". Постройка вта комчена была въ 1727 г. и стоила 250 рублей. Въ томъ же году для содержанія школъ

Digitized by Google

Сильвестръ выдаль распоряжение о хлебновъ сборе по исей епархів, съ монастырей двадцатой, а съ церквей тридцатой дожи ежетоднаго хатобного дохода съ венель, накъ было предписано въ дух. регламентъ. Кромъ того къ школъ были приписаны вотчины двухъ управдненныхъ по его распоряжению монастырей, осинскаго и сарапульскаго, монахи которыхъ переведены были въ уфинскій успенскій монастырь. Всекъ престыянь за этини монастырями считалось 114 дворовъ или 549 душъ; за землю, отданную имъ въ оброкъ, свиные покосы и всякія издалья они платили въ школу по 203 р. 46 к. въ годъ. Хлебный сборъ оъ 506 землевладвлыхъ церквей и 13 монастырей, по въдомоотниъ 1726—1730 гг., ежегодно средникъ числомъ доходилъ до 600 четвертей (ржи, ишеницы, овса, полбы, гречи, гороху—всего вивств); часть этого хавба, остававшаяся въ остатив отъ содержанія школы, продавалась и деньги употреблялись на школьное строеніе и др. школьныя нужды. Въ 1728 г. всёхъ денежныхъ доходовъ насчитано 464 р., а клъбный сборъ простирался до 613 четвертей слишкомъ. Вся хозяйственная часть школы подчинена въдоиству архієрейскаго казеннаго приказа, въ которомъ веденіе записей для всёхъ приходовъ и расходовъ по школе поручено было особому повытчику.

Усиленіе школьных средствъ дало возможность увеличить личный составъ школы. Для 80 учениковъ одного учителя оказалось мало, и на помощь Свънтицкому опредъленъ другой учитель іеромонахъ (Діонисій, послъ котораго въ 1781 г. служилъ при школъ другой іеромонахъ Димитрій Стародубскій), да двое авдиторовъ изъ самихъ учениковъ. Свънтицкому опредълено емегодно выдавать въ трантаментъ по 60 р. деньгами и но 25 четвертей хлъбомъ, учителю іеромонаху по 10 р., авдиторамъ по 4 руб., а хлъбомъ по 8 четвертей каждому въ годъ. Для услуженія при школъ назначены 2 повара, 2 хлъбника, сторомъ, истонникъ, конюхъ и портомоя, которымъ ежегодно отпускалось мо 2 р. 50 к. и по 6 четвертей хлъба.

Въ объемъ школьнаго обученія не произошло особенно важнаго расширенія. По прежнему все ученіе ограничивалось букварень, чтеніемъ, письмомъ, ариометикой и грамматикой; Свънтицкій послі передачи букварнаго и низшаго словескаго обученія своему помощнику получиль возможность расширить нісколько

грамматическое преподаваніе. Вотъ какъ онъ расписываль школьный курсь въ своемъ отчете 1726-1727 года. Ученики обучались по его словамъ: "1) букварю наизусть, 2) толкованію четырекъ статей: ореографіи, этимологіи, просодіи ореографійской, синтансін, осьми частей слова, уравненія окончаній, родовъ, склоненій, спряженій, 3) такожде діалекта латинскаго, вокабуль, сентенцій, деклинацій и регуль съ экспликаціями и писаніе тогожде діалекта, 4) о 7 тайнахъ церковныхъ, 5) гратуляцій и привътствій, различныхъ комедійныхъ акцій, которыя различно съ начала ученія целебровалися повсягодно въ семинарім казанской публичнъ, такожде интермедіи, 6) ариометическихъ частей-нумераціи, аддиціи, субстранціи и мультиплинаціи, и прочаго обхожденія политичнаго, въ семинаріи принадлежащаго". Нельзя не заметить изъ этой программы, что Свентицкій старался устроить курсъ казанской школы на югозападный манеръ съ датинскимъ обученіемъ, котораго въ школахъ архіереевъ великоруссовъ пока еще не вводили. Съ югозапада занесены сюда также школьныя комедійныя акціи. На представленія школьниковъ изъ архіерейскаго дома ассигновались даже особыя деньги. Сильвестръ не противился этому; такъ въ одной приходорасходной книгь при немъ 1730 г. комедійныхъ денегъ въвыдачь вначится 6 рублей. Введеніе болье полнаго курса, въ составъ котораго вошли сначала науки риторическія и философскія, а потомъ и богословіе, принадлежить уже просвішеннымъ преемникамъ Сильвестра Иларіону Рогалевскому и Лукъ Конашевичу, воторые первые принесли съ собою въ Казань высшее школьмое образованіе, незнакомое ни Сильвестру, ни по всей въроятности самому Свътницкому \*\*).

Нельзя не обратить вниманія на то, что въ школіви при Сильвестрів, какъ при Тихонів, учились ученики изъ новокрещень,— ихъ было въ это время 10 человівкъ, набранныхъ въ 1726 году. Такимъ образомъ Сильвестръ не прочь былъ поддержать подезную для успіховъ православія мысль и Тихона. Въ началі своего служенія въ Казани онъ вообще довольно горячо принядся за діло миссін. Главнымъ діятелемъ на поприщі христіанской

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) См. въ указанной стат. Прав. Собес. 1868 г. и *Монсаровскаго*: Изъ истор. дух. просвёщ. въ казанск. край. Прав. Обекр. 1868 г. декабрь.



проповъди и при немъ оставался извъстный јеромонахъ Алексъй Раноскій, успъвшій обратить къ христівнству въ теченіе 1724-1733 гг. до 1300 инородцевъ. -- Еще въ 1726 г. вышелъ указъ, которымъ велено было возвращать новокрещеннымъ мурзамъ и татаранъ помъстья и вотчины, отписанныя у ихъ отцовъ и двдовъ за нежеланіе креститься, а въ случав уже состоявшейся отдачи этихъ помъстій и вотчинъ въ другія руки или приписия къ дворцовымъ вотчинамъ давать имъ соответствующей величины новыя помъстья и вотчины изъ другихъ отписныхъ яли выморочныхъ деревень 40). Сильвестръ ходатайствоваль предъ правительствовъ, чтобы накъ эта милость, такъ и прежнія льготы были распространяемы на всвять вновь крестившихся по его епархін 41). Въ 1729 году, превнуя о благочестін христіанскаго закона и сожалвя о заблудшихъ отъ пути праваго, многовременно инвющихся въ казанской епархін, старыхъ навываемыхъ новокрещеныхъ", и чтобы смотрение учинить, "какъ оные старые новокрещены въ христіанскомъ закочъ пребывають и православнаго христівнскаго россійскаго испов'яданія сущую правую и истинную віру содержать и исполняють и въ томъ христівнскомъ законъ и донынъ пребывнють ли", митрополить предприняль большую зимнюю повзду по епархіи, направляя свой путь по инородческимъ селеніямъ. Несмотря на то, что эти новокрещены, которыхъ онъ видълъ, считались новопрещеными еще со временъ царя Іоанна Грознаго и святителя казанского Гурія, въ теченіе болье 170 льть, Сильвестръ быль поражень ихъ печальнымь религіознымь невіжествомь и восивнісив въ старыхъ сусвіріяхъ и послаль въ св. Синодъ длинное донесение объ усмотренномъ имъ на пути.

"По прибытіи нашего свиренія, писаль онь, казанскаго увяда по Зюрейской дорогь въ новокрещенскій жилища, въ деревню Абди, увидъвь, возъимъль попеченіе и свидътельствоваль именно, какъ они на себъ крестное знаменіе воображають и общую молитву творять и христіанскій законъ исполняють, но которому пашему свидътельству черезь переводчика они старые новокрещены показали, что де прадъды и отцы ихъ новокре-



<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Π. C. 3am. VII № 4962.

<sup>&</sup>quot;) Tans me VIII, % 5787.

щенскіе св. крещеніемъ просвъщены по взятім казанскомъ, тому нынь будеть со 170 льть и вящшве, а порусски говорить, какъ прадъды, отцы и матери ихъ не умъли, такожде и они неумъютъ, и молитву Інсусову творить намаль знаютъ, и то не всь, и крестное знаменіе воображать и законъ христіанскій въ твердости исполнять и содержать отъ ненаучения и непризрънія не уміноть, для того, что де они новокрещены на старыхъ своихъ жилищахъ издревле живутъ, и отъ другихъ селъ и отъ церквей христіанскихъ въ дальнемъ разстояніи, верстъ по 40 и больше, въ тому жъ за ръками и за лъсами и за всякими лътними и осенними многими распутицами и за великими грязьми, а иныя новокрещенскія деревни имъются между бусурманскими деревними и за Камою ръкою близь башкиръ, а иные и въ селитьбъ съ башкирами живутъ и на ихъ бусурманскихъ дачахъ. А въ воскресные дни и въ господскіе праздники къ церкви Божіей съ женами и дътьми приходить они новокрещены и соправдновати и молитися и по христіанской должности грфховъ своихъ исповъдатися и св. таинъ причащатися не сподобляются, и того ради благодати Божіей лишаются. А парохіальные священники, за показаннымъ дальнимъ разстояніемъ и за неудобными распутицами, въ ихъ новокрещенскихъ деревняхъ въ годъ бывають редко и маловременно, отъ чего они новокрещены о исправленіи по христіанской должности и мірскихъ требъ имъютъ всегдащнюю нужду, и по христіанской должности повсему видно многое неисправление и погръщение, что отъ христивнской въры далече отстоятъ и многія отъ нихъ души безъ всего погибають, а мертвыя ихъ новокрещенскія тела на ихъ старыхъ новокрещенскихъ кладбищахъ, на поляхъ и въ лъсахъ, по татарскому обычаю, сами собою, а не у церкви Божіей, безъ священника погребаютъ, а раждающіеся ихъ новокрещенскіе младенцы за дальностію приходскихъ церквей священниковъ бывають по году, по два и по три и болье безь крещенія, и того ради они своимъ младенцамъ даютъ имена татарскимъ званіемъ, а родильницы безъ очищенія, а мертвые безъ погребенія остаются долговременно" 43).



<sup>42)</sup> Донесеніе это вадано въ статью о Луко Конашевичо въ Прав. Собесоди. 1858 г. т. III, стр. 234—236.

При чтеніи этого доношенія съ перваго взгинда поражаеть необыкновенное сходство его съ доношеніемъ о томъ же предметь, которое было подано правительству 136 лать раньше другимь казанскимъ святителемъ Гермогеномъ въ концъ XVI въка. Очевидно, дъло христіанскаго просвъщенія инородцевъ съ тъхъ поръ не подвинулось почти ни на шагъ, за исключениеть только последнихъ его успъховъ при митрополить Тихонъ и ісромонахь Алексъъ Раноскомъ. Замъчательно также, что всъ разсчеты на успъхъ этого дъла и у Сильвестра, какъ у Гермогена въ XVI в., основываются на томъ, чтобы инородцы, склоненные тъми или другими средствами въ врещенію, были отдаляемы отъ своихъ некрещеныхъ собраній и поселяемы ближе къ христіанскимъ жилищамъ, и ограничиваются развитіемъ у нихъ лишь одной привычки къ русской обрядности, больше которой они дъйствительно ничего не могли усвоить и среди кореннаго православно-русскаго народонаселенія, даже и самаго тогдашняго духовенства; при необразованности последняго все почти религозное обученіе инородцевъ только и ограничивалось привлеченіемъ ничтожнаго числа ихъ дътей въ архіерейскую школу. Понятно послъ этого, отъ чего все миссіонерское дело и теперь и после главнымъ образомъ держалось на льготахъ, дачахъ и т. п. мърахъ въ побужденію инородцевъ вреститься и затвиъ на развившейся особенно при импер. Елизаветъ системъ переселеній ихъ съ мвста на мвсто.

Сколько извъстно, Сильвестръ тоже белъе всего настаивалъ на льготахъ новокрещенымъ, для чего, какъ мы видъли, и ходатайствовалъ объ нихъ предъ правительствомъ; кромъ того надъялся для привлеченія иновърцевъ ко крещенію на денежныя дачи изъ отпускаемыхъ на казанскую епархію новокрещенскихъ денегь. При производившемся потомъ слъдствіи 44) по его управленію казанской епархіей открылось, что въ своихъ отчетахъ объ этихъ деньгахъ омъ нарочно приказывалъ писать ихъ какъ можно меньше въ остаткъ послъ годичнаго расхода и всю незаписанную остаточную сумму бралъ къ себъ въ келью, понеже де деньги завидная вещь". На вапросъ объ этомъ изъ Синода



<sup>42)</sup> Дъло Сальнивъева въ Чтен. 1868 г. кн. III.

онъ показалъ, что поступилъ такъ изъ ревности къ въръ, сберегая остаточныя деньги на запась для помощи вновь принимающимъ въру. Объяснение это, накъ оно ни странно съ юридической точки эрвнія, въ практическомъ отношеніи весьма естественно и правдоподобно. Въ случат увеличения числа склоненныхъ во врещенію инородцевъ недостача денегь для дачъ могла сопровождаться большими замёшательствами, какія действительно после и случались при повальномъ крещеніи инородцевъ въ царствованіе Елизаветы; отъ дикарей, которыхъ по крещеніи нельзя было удовлетворить объщанною дачею за израсходованіемъ всвхъ новопрещенскихъ денегъ, миссіонеры не разъ должны были спасаться или бъгствомъ, или съ помощію воруженной сиды 44). Св. Синодъ, разумъется, нашелъ объяснение митрополита неудовлетворительнымъ. 23 августа 1731 г. состоялся указъ о совершенномъ устраненім его отъ новокрещенскихъ даль его епархін; дёла эти ведать и отправлять и иноверцевь во св. крещенію призывать, и кто изъ нихъ пожелаеть, тахъ св. крещеніемъ просвъщать поручено казначею архіерейскаго дома Алексвю Раинскому, котораго положено при этомъ изъ ісромонаховъ произвести въ архимандриты свіяжскаго монастыря съ отчисленіемъ этого монастыря изъ епархіальнаго ведоиства въ синодальное. Этимъ ударомъ, за которымъ одинъ за другимъ следовали другіе тяжелые удары, доведшіе Сильвестра до гибели, превратилась вся его дъятельность въ обращении инородцевъ. Въ Свіяжскъ образовалась особан инссіонерская комииссія, которая съ этого времени и стала центромъ всего миссіонерскаго дъла какъ для казанской, такъ и сосъдней нижегородской епархіи.

Последніе три года своего управленія вазанской епархіей Сильвестръ провель въ безпокойныхъ тяжбахъ, которыя кончились его гибелью. Среди пестоянныхъ униженій и гоненій въ немъ все более и более развивались непріятныя проявленія старческаго самолюбія и известная уже намъ страсть судиться за оскорбленіе своей чести и правъ. Его фактотумъ Питиримъ

<sup>44)</sup> Прав. Собес. 1868 г. т. III, 469-470.

прівхаль съ нимъ изъ Рязани въ Казань и ділался для него все болье и болье необходимымъ. Самое первое столкновеніе его въ Казани было съ архимандритомъ Спасскаго монастыря Іоною Сальникъевымъ, съ которымъ у него не покончены были равные непріятные счеты еще по Тронцкой лавръ и который при вступленіи Сильвестра на казанскую канедру былъ большой силой въ епархіи, какъ духовный судья архіерейскаго дома и довъренное лице покойнаго митрополита. 45).

Пользуясь добротою и старческой слабостью Тихона, Іона самоуправно распоряжался какъ своими монастырскими, такъ и епархівльными ділами, нажиль себі порядочное состояніе, завелъ связи съ лучшими горожанами, дворянами и властями и зажилъ на широкую ногу. Въ последнее время, передъ переводомъ Сильвестра изъ Разани, онъ былъ на чреде въ Петербургв, засъдаль въ св. Синодъ въ должности ассессора и воротился оттуда въ 1726 г., когда новый архіерей только лишь принялся за дъла и началъ срывать свое раздражение на св. Синодъ, запрещая поминать его за богослужениемъ. Члену св. Синода Іонъ нельзя было ждать отъ него въ этомъ состоянім мичего хорошаго, а между тэмъ по должности судін духовныхъ дълъ онъ долженъ былъ имъть съ архіереемъ постоянныя сношенія, среди которыхъ не замедлили явиться пункты весьма щекотдиваго свойства. Прежде всего духовныхъ дълъ судія не могъ не тревожиться крайне опасными въ то время отношеніями архісрея въ св. Синоду; въ этому присоединились еще болъе рискованныя выходии Сильвестра съ подаваемыми ему прошеніями на Высочайшее имя, - о раздираніи ихъ нужно было немедленно донести тайной канцелярін, иначе можно было самому попасть въ ея заствики. Іона все-таки не решился идти этимъ прямымъ путемъ, а думалъ остановить владыну предостереженіями, сначала предостерегаль его уполнощинь тоновь, со слезами, потому что хоромо знавь страшные последствия его поступновъ. еще недавно бывши свиъ следователени по делу Осодосія Яковсваго и даже лично монробовании заключения при тайной кан-



<sup>44)</sup> Последующія сведенія взвлекаемъ изъ матеріаловъ, взданныхъ въ Чтен. 1868 г. кв. III. въ статье: Дёло Сальникева.

целяріи \*6); потомъ, когда эти скромныя и участливыя предостеженія не подъйствовали, осмълился рышительно напомнить ему объ обязанности исполнять увазы св. Синода. Намъ хорошо извыстно, какъ это должно было подъйствовать на раздражительнаго старика. Въ томъ же 1726 г. Сильвестръ подалъ на Іону въ св. Синодъ доношеніе о расхищеніи имъ монастырской казны и незаконной распродажь въ свою пользу церковныхъ вещей изъ монастырей Кизическаго и Оедоровскаго. Монастыри эти были прежде приписаны къ архіерейскому дому, но при митр. Тихонъ Іона успыль выхлопотать приписку ихъ къ своему Спасскому монастырю и въ 1724 г. перевезъ къ себъ всю ихъ утварь, — обстоятельство очень важное для отягченія его вины въ глазахъ Сильвестра, который всегда быль ревнителемъ интересовъ архіерейскаго дома.

На бъду Іоны св. Синодъ поручилъ производство следствія по архіерейскому доношенію самому же архіерею. Сильвестръ произвелъ повърку имущества во всъхъ трехъ монастыряхъ по описямъ, нашелъ недостачу жемчужныхъ ожерелій, панагій, гривенъ, серебряныхъ цатъ, серегъ, дробинцъ, драгоцънныхъ камней, ризъ на иконахъ, вънцовъ и разныхъ привъсовъ. На допросахъ Іона оправдывался темъ, что вещи изъ Кизическаго и Өедоровскаго монастырей перевезъ въ Спасскій монастырь по увазу митр. Тихона, продажу накоторыхъ вещей производиль по его же словесному приказанію для удовлетворенія нуждъ Спасского мовастыря. Словесное приказаніе, разумвется, не быдо принято во винианіе, и на Іону сділань быль начеть въ 290 р. 33 коп. Сумиа эта была не велика, но и она была вычислена съ большими натяжвами и съ нвимъ стремденіемъ лобольше завинить подсудиваго. Оценка вещей производилась по жоле преосвященного безъ участія приковы, многія лица прикосновенныя въ следствію вовсе не были допрошены, допросныя рвчи другихъ при нереписка черновыхъ актовъ набало для денесенія Синоду были переправляемы несогласно съ первоначальнымъ ихъ видомъ; тфиъ, ито долженъ былъ подъ ими подписаться, ихъ вовсе не прочитывали, покавывали только подчись зрхієрея, который подписьяся подъ донесеніемъ прежде войхъ;



<sup>&</sup>quot;) Өеоө. Прокоповичь Чистовича, стр. 170—171.

нэкоторыхъ заставили подписаться даже угрозами. Самъ Іона рэшительно отказался подписаться подъ следствіемъ, протестуя противъ его незаконности, и быль посаженъ подъ нарауль. Въ донесения Синоду Сильвестръ объясниль этотъ отназъ его строптивостью, ослушаніемъ и упрявствомъ. Св. Синодъ решилъ доправить съ обвиненияго все деньги, для чего отрышить его отъ должности и держать подъ карауловъ. Главнымъ дъятелемъ всего этого следствія быль правая рука архіерея Питирииъ, который, хотя и быль уже пожаловань отъ Сильвестра богатымъ игуменствомъ Седмиовернаго монастыря, все еще не довольствовался своимъ положениемъ и мътилъ понасть на мёсто Сальниквева. Какъ только Синодъ рёшиль отставить последняго отъ должности, такъ Питирииъ и сель на его мъсто, несмотря на то, что Спасскій монастырь былъ синодальнато ведоиства и вакансія его архимандрита могла быть заивщена только самимъ Синодомъ. Опутанный Питиримомъ Сильвестръ, замъстивъ ее своею властью, не думаль даже и доносить о томъ Синоду. Не признавая справедливости следствія, Іона между тамъ не хотвать покориться и синодальному рашенію, которое на этомъ следствін было основано, и не только не платиль начтенных на него денегь, но рышился даже вступить съ архівревиъ въ прямую борьбу; для этого прежде всего постарался вырваться изъ рукъ духовной власти, которая стояла на сторонв его врага, и перенести затвянную борьбу въ свътское въдомство, - въ концъ 1727 г. онъ сказалъ за собою стращное "слово и дало; потомъ, когда посла этого попалъ изъ архісрейснаго приказа въ губернскую канцелярію, подаль на Сильвестра доносъ въ тонъ, что онъ, гнушаясь царскою милостью и ругаясь указамъ, архіепископомъ писать себя не вельяъ, а писался митрополитомъ и дралъ челобитныя на Высочайшее имя. Губериская канцелярія донесла о томъ сенату, сенать указаль сладовать по доносу преображенскому приказу, а приказъ передаль сабдствіе Синоду; въ Синодъ же сидвли друвьи Сильвестра-Георгій Дашковъ, Левъ Юрловъ, недавно пожалованный воронежскимъ описнепствомъ, и вновь опредъленный членомъ Синода веломенскій интрополить Игнатій Смола. Разсчеты Сальникаева очевидно его обивнули.

Прибывъ подъ карауловъ въ Москву, где тогда быль Синодъ, нь допросамь, онь съ самаго же начала увидаль, что дело пойдеть не въ его пользу, и сделаль еще попытку перенести его въъ Синода въ свътское въдомство, подавъ одно за другимъ два прошенія о томъ въ верховный Советь, въ полной уверенности, что тогда непремвино выиграеть въ своей борьбв. У него двиетвительно были въ руквиъ очень сильныя доказательства противъ Сильвестра. Еще во время прохожденія должности духовныхъ дълъ судін въ Казани онъ переивтиль буквани польскаго алеавита всъ дъла по челобитнымъ на архіерейское имя, переписаннымъ съ драныхъ челобитныхъ на Высочайшее имя, чтобы нинакъ нельзя было въ нихъ подмънить нужныхъ ему бумагь; вром'в того на всякій случай сберегь и насколько подлинныхъ драныхъ челобитныхъ, занеся ихъ, для легчайшаго доказатель. ства имъ подлинности, за №№ во входящіе журналы. Но и последнія просьбы его не нивли успаха; въ верховномъ Совета сидъли Голимынъ и Долгорукіе, покровители архісресвъ великоруссовъ, и дъло Іоны осталось попрежнему въ Синодъ. О драныхъ челобитныхъ здъсь даже и справокъ не дълали, а прямо объявили донось Іоны изветомъ и враньемъ, возникшимъ изъ желанія отистить за обвиненіе въ праже церновных вещей и избыть явнаго своего воровства; затемь наведены справии изъ церковныхъ правиль о неприняти доносовъ на епископа отъ анцъ подсудиныхъ, о наирикахъ, творящихъ совъты на епископа, и воъ Уложенія о доносителяхъ важнаго государева діла, не довазавшихъ доноса, и на основани этихъ справокъ составленъ приговоръ: лишивъ его вону священства и нонашества, предъть публичному наказанію, послі котораго вамскъ денегь за церковное имущество править на немъ безъ удержавія попрежиему. Приговоръ этотъ состоямся уже въ денабръ 1728 г., спустя два года слишкомъ послъ первоначального возникновенія дъла въ Казани, а нополненъ быль въ іюнь 1729 года. Посль этого разстриженный и битый кнутовъ Іона, теперь Осипъ Сальний възда отосланъ быль наконецъ въ казанскую губернокую канцелирію для самыго ввыска съ него денегъ и очутился въ самомъ несчастножъ положенів, все-таки впрочень не оставлян двля о драныхъ челобитныхъ и не теряя надежды, что оно когда-нибудь да выплыветъ на свъжую воду.

Только лишь пончилось это дело на полному удовольствію Сильвестра, какъ начало следующаго 1780 г. ознаненовалось восшествівив на престолв Анны Іоанновны и государственнымв нереворотомъ, который рушиль власть Голициныхъ и Долгорукихъ, вийсти съ тинъ повель за собою паденіе великорусской нартін въ Синодъ и сильно поколебаль торжество Сильвестра. Во главъ церковныхъ дълъ сталъ Ососанъ Прокоповичъ и началъ ев лихвой расплачиваться со всеми архіерении, которые его прежде затирали и ставили въ опасное положение, не только съ врагами черкасъ, но и съ самини черкасами, которые стояли ему поперекъ дороги. Новое измецкое правительство, составившееся около новой императрицы, бывшей курляндской герцогини, стращно боллось національнаго патріотизна, который быль такъ силенъ въ средъ особенно великорусской партіи духовенства, и готово было во всяное время принимать политические домосы на представителей этой партіи. Дівло объ Іонів и драных в челобитвыхъ, въ высшей степени теперь опасное для Сильвестра, поднялось опять съ самаго же начала новаго царствования и на этотъ разъ пошло совершенно нежеланнымъ для него нутемъ. Въ нартъ 1730 г. св. Синодъ поручилъ произвести слъдствіе о расхищения lonoю церковныхъ денегь и вещей назанскому губернатору Артекію Петровичу Волынскому съ вицегубернаторонъ и двуня духовными следователяни изъ нижегородской епархів, -благовъщенским архимандритом з Лаврентіем в нашегородскимъ наседральнымъ протојересиъ Андресиъ Ивановыиъ. Волынскій въ началѣ архісрейства Сильвестра въ Казани

Волынскій въ началь архісрейства Сильвестра въ Казани быль въ хорошихъ съ нимъ отношеніяхъ. Архісрей посылаль въ губернаторскій домъ разные превенты, за что Волынскій его благодариль и выражаль ему готовность на всякія услуги <sup>47</sup>), архісрейскіе люди ділали для губернатора разныя работы и т. п. Но эти хорошія отношенія были очень непрочны и споро разладились. Одной изъ весьма характерныхъ черть тогдашней провинціальной жизни и отношеній между властями были очень частыя и упориыя ссеры архісреєвъ съ губернаторами и другими провинціальными властями. Власть губернаторовъ и восводъ была почти ничёмъ не ограничиваема въ ихъ



<sup>41)</sup> Матеріалы для біогр. Волынскаго въ Чтен. 1862 г. IV ки., сийсь.

административных опругахъ и вырабатывала удивительный произволь и самодурство въ ен предстатителяхъ, которые не внали себъ никакого удержу и были иногда ничъиъ не лучше древнихъ воеводъ. Во всей губерніи была одна только власть, верставшанся съ властью губернатора, -- власть архіерейская. Церковное въдомство среди губерніи, подчиненное архіерею и претендовавшее на независимость отъ свътской администраціи, было поэтому, какъ бъльмо на главу, для всесильныхъ областныхъ хозневъ, въчной поивхой поперекъ дороги, по которой разгуливалъ ихъ произволъ и нравъ, постоянно ихъ раздразнивало и подиывало показать свою хозяйскую власть и въ его делахъ. Въ частности Волынскій быль давно уже извістень по своей властолюбивой раздражительности, самодурству и привычкъ давать полную волю своему расходившемуся сердцу и рукамъ. Изъ Астрахани, гдъ онъ прежде быль губернаторомъ, св. Синодъ получиль уже ивсколько жалобъ на его самовольныя и грубыя вившательства въ церковное въдоиство и несколько разъ требоваль за нихъ сатисфанцін 60). Легно понять, долго ли онъ могь ужиться въ ладахъ съ такимъ архіеремъ, какъ Сильвестръ. До 1730. г. явныхъ столеновеній и ссоръ между ними не видимъ, но разныхъ неудовольствій накопилось уже очень много; наконецъ все скопившееся досель раздражение бурно прорвалось наружу по поводу дъла Сальникъева и произвело ожесточенную борьбу двухъ казанскихъ властей.

Когда сладствіе о Сальника вева, запутанное прежде Сильвестромъ, попало въ руки Вольнскаго, онъ сразу повернулъ дало на прямую дорогу. Іона нравился ему своей сватскостью и обходительностью, крома того возбудиль его участіе по своей жалкой судьба. Прежде всего онъ освободиль разстриженнаго архимандрита изъ-подъ тяжкаго ареста въ губернской канцеляріи и помастиль его подъ карауломъ на вольной квартира, потомъ, по прівзда нижегородскихъ сладователей, потребоваль изъ архіерейскаго приказа сполна вса документы прежняго сладствія по далу Іоны для пересмотра и сличенія ихъ съ донесеніемъ Сильвестра св. Синоду, что особенно было опасно для прежнихъ сладователей. Архіерейскій приказъ сталъ затягивать



<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Опис. Синод. арх. I, стр. 545. Собран. постанова. II. 346.

неполненіе этого требованія, ссылаясь на то, что безъ указа изъ св. Синода документовъ выдать не можетъ, и объщая приготовить съ нихъ только копію. Волынскій вспылиль, послаль за документами своихъ чиновниковъ съ солдатами, а секретаря приказа Судовикова велълъ посадить подъ арестъ. Разумъется, дъло не обощлось и безъ того, чтобы нъкоторые приказные не поплатились при этомъ своими боками и оизіономіями. Забравъ документы, Волынскій началъ шагъ за шагомъ разобличать незаконный ходъ прежняго слъдствія, несходство отписокъ въ Синодъ съ подлинными дълами приказа и монастырскими описями и открывать новыя стороны дъла противъ справедливости прежняго его ръшенія.

Сильвестръ находился въ это время въ Москвъ, но былъ подробио извъщаемъ о всемъ ходъ губернаторскаго слъдствія. Даже между самими следователния нашелся у него одинъ благопріятель, вицегубернаторъ Неоедъ Кудрявцевъ, племянникъ Георгія Дашкова, бывшій въ ссоръ съ Волынскимъ и претендовавшій самъ на его місто. Пользуясь своимъ пребываніемъ въ Москвъ и своими связими, Сильвестръ принялся устроивать контръ-мины подъ грозившій ему подкопъ. Следователи еще не усцвии съвхаться въ Казани, какъ Волынскій получиль синодскій указъ ограничиться при следствін только делонь о монастырскомъ имуществъ, а слъдствіе о драныхъ челобитныхъ предоставить самому Синоду, для чего и отослать въ Москву всъ относящіеся до этого діла документы. Всліда за этим онъ увналь, что архісрей подасть на него жалобы въ сенать, юстицъколлегію и др. міста, съ цілію отстранить его отъ слідствія и по первому делу. Сильвестръ действительно всячески старамся повредить Волынскому въ Москвъ. Когда следствие стадо получать опасный оборотъ, онъ подаль наконець въ Синодъ (5 імпя) свою внаменитую челобитную на губернатора въ 38 пунктахъ, въ которой ивобразиль разныя его злоупотребленія и старался его очернить на всё лады. Такъ какъ этотъ замъчательный документь быль несколько разв издань вполны, то ны приведенъ его лишь въ извлеченіи 49).



<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) Чтен, 1862 г. кн. IV: матеріалы дгя біогр. Вол-го Дѣло Сальникѣева. Шишкина: Арт. Волынскій въ Отеч. Записк. 1860 г. № 2.

Относительно самаго сладствія Сильвестръ жаловался только на та насилія, какія позволиль себа Вольнскій при взятій для сладствія документовь изъ архіерейскаго приказа, описаль, какъ для этого насильственнаго взятія бумагь посланы были въ приказъ создаты, какъ губернаторъ избиль секретаря Богданова, оставивъ его еле жива, за секретаремъ Судовиковы мъ гонялся со шпагой, хоталь его убить, потомъ велаль засадить его подъ арестъ, а между тамъ разстригу Сальникаева, вароятно за взятку, отъ ареста освободиль и взыскъ съ него денегъ остановиль. Затамъ идутъ совершенно посторопнія жалобы на разныя обиды Волымскаго архіерейскому дому, монастырямъ, духовенству и разнымъ мірскимъ людямъ.

Митрополить обвиниль его въ томъ, что онъ отниль у архіерейскаго дома мъсто въ кремлъ у Никольскихъ воротъ 30 саженъ длины и 20 ширины, на которомъ предполагалась какая-то постройка, отнять и строительные натеріалы, 189 деревь да изъ плотовъ 400 бревенъ; въ томъ же каменномъ городъ присвоилъ архісрейскій садъ, одни плодовыя деревья поломаль, травя собаками зайцевъ и волковъ, другія перенесъ въ свой загородный садъ, овощи велвлъ вырвать и выкинуть за ограду, завалилъ и калитку въ садъ съ архіерейскаго двора; по неправому рашеню на челобитье майора Болтина отдаль ему 40 архієрейских в крестъннъ и правилъ съ архіерейскаго же дола 10,000 р. за держаніе этихъ крестьянъ; въ домовомъ архіерейскомъ монастырв Кизическомъ вырубилъ рощу, причемъ его люди едва не побили озорничествомъ игумена Корнилія; у Спасскаго монастыря отнить загородный дворъ на Подсека, гда быль монастырскій живбъ и скотъ, бралъ оттуда живбиые припасы въ свой домъ, кромъ того перевель на Подсъку штукъ 200 собакъ и челокъкъ 50 псарей на понастырскій корить, собакъ кориплъ стервой, отъ чего на монастырскомъ дворъ вся скотина подожла, -- монастырскія власти просили его вывести отъ нихъ поарию, а онъ на нихъ же напалъ и всъхъ перепугалъ; у того же монастыри въ каменномъ городъ занилъ для своихъ лошадей конюшенный дворъ и вельть донать въ рядахъ давки; у Сединозерной пустыни от-няль два деревни и отдаль ихъ помъщику Писемскому, казначей јеродјакона Дамаскина у себи на дворъ биль кнутомъ; у Рамеской пустыни присвоиль волотой парчевый стихарь; разориль

архієрейских в и монастырских врестьянь, травя у нихъ хавбъ псовой охотой, обременяя ихъ ночлегами, поборомъ корма для охотниковъ и проч.; домовые архіерейскіе и монастырскіе люди должны были даромъ на него работать, наприм. косить съно и возить на своихъ возахъ, да еще въ дъловую пору: безъ платы и даже корма работали на него архіерейскіе оловянишники, овошечники и живописецъ. Въ пунктахъ объ обидахъ людянъ духовнаго въдомства разсказано, какъ губернаторские люди избили пъвчаго Высоциаго, высвили по повельно губернатора дьякона и двоихъ посвященныхъ въ стихарь причетниковъ, били вошками въ полиціи иконника Смирнова, избили семинарскаго авдитора Аванасьева, а губернаторъ еще самъ велълъ его бить батожьемъ; въ каменномъ городъ по повельнію губернатора сломаны были дворы протопопа и протодьякона и подворье крутицкаго архіерея; онъ же губернаторъ записаль въ подушный окладъ 5 церковниковъ, обременялъдома церковниковъ постоемъ, по 2 солдата на печь, а на 2 печи по 4 солдата, пъвчихъ и церковниковъ гонялъ на ночной караулъ къ рогаткамъ даже подъ праздники: всёхъ обывателей Казани, въ томъ числе и духовенство, заставляль для своихъприхотей ставить въ святки столбы съ фонарями, по одному столбу черевъ 4 сажени, и освъщать улицы и твиъ нанесъ духовенству великое разореніе; да вообще ни при одномъ губернаторъ такихъ разореній не было, а жаловаться никто не сиветь изъ страха; по его же приказу въ Казани немалое время ходили по улицамъ солдаты съ дубъемъ и били собакъ, не въдомо для чего. Ко всъмъ этимъ жадобамъ, "боясь суда Божія, по должности своего званія", Сильвестръ присовокупилъ и то, какъ губернаторъ однажды въ Чебоксарахъ велълъ для потъхи изъ пушки палить, пушку разорвало и побило 15 человъкъ православныхъ христіанъ, которые такимъ образомъ отъ его губернаторскихъ забавъ лишены стали сего свъта безвременно и безъ всякаго христіанскаго исправленія; какъ онъ же губернаторъ прикрываль раскольниковъ, по доносамъ объ нихъ зазнаемо не дъдалъ противъ нихъ никакихъ административных распоряженій; какъ его смертнымъ боемъ и малослыханнымъ ругательствомъ напугана вся губернія, да н самъ онъ, архіерей, боится, какъ бы губернаторъ не обругаль

его нагло и не убилъ въ старости, поэтому и опасается воро-

Св. Синод в сообщиль эту челобитную въ сенать и опредвлиль продолжать производство следствія по делу Іоны однимь духовнымь следователямь безъ губернатора. Сильвестру хотелось было отстранить даже и этихъ следователей и вовсе замять дело; его фактотумъ Питиримъ подаль уже на нихъ въ Синодъ доносъ, что они пріёхали въ Спасскій монастырь многолюдствомъ, сов семъ его объели, кроме того ведутъ себя своевольно, берутъ, что хотятъ, притесняютъ келаря и братію, всёхъ держать въ страхе и проч. Но св. Синодъ оставиль этотъ кляузническій доносъ безъ вниманія.

Получивъ копію съ челобитной Сильвестра и указъ св. Синода, Волынскій пришелъ въ сильное раздраженіе. Маралась его служебная репутація и притомъ въ такое время, когда съ восшествіемъ на престолъ Анны Іоанновны, которой онъ приходился сродни, съ приближеніемъ къ престолу его роднаго дяди Сем. Андр. Салтыкова, онъ могъ разсчитывать на блестящую карьеру. Пославъ въ Спнодъ выписку изъ своего слъдствія, насколько успълъ его произвести, онъ потребоваль формальнаго слъдствія по обвиненіямъ на него архіерейской челобитной, въ тоже время принялся отписываться отъ жалобъ Сильвестра предъ Салтыковымъ и другими полезными для него людьми. Въ этихъ письмахъ онъ откровенно высказываль все свое раздраженіе и старался сорвать свое сердце, не стёсняясь въ выраженіяхъ о митрополить.

"Не только-что такому старому человъку, писалъ онъ къ дядъ, и пастырю церквамъ, истинно никакому и свътскому, а совъстному человъку писать такъ ложно и затъвать невозможно, развъ бы кто уже былъ бездъльный и безсовъстный ибедиикъ. М можетъ сыскаться, что онъ архіерей іво иногомъ виноватъ будетъ, того ради онъ показалъ на меня подозръніе и сплетчи по ябеднически, а не по архіерейски, дабы тъмъ покрыть свой блудни, подалъ на меня сплетеное по посднически доношеніе. М хотя онъ уже человъкъ престарълый, такой, что уже былъ надлежало ему Вога только и душу памитовать, какъ ему явиться суду Божію, однакоже онъ, забывъ все то, тъмъ меня поклепаль зъло..., противъ чего принужденъ и въ исе оправда-

ніе послать доношеніе въ Синодъ, а другое въ Сенатъ и прошу о томъ, чтобы велъли про меня разыскать, а всъхъ его архіерейскихъ подвавстныхъ допросить, буде же того недовольно, чтобъ повельно было всвхъ здвшнихъ жителей, не только казанцевъ, я радъ, чтобы, по увздамъ вздя, про меня спрашивали... Я столько смело доношу, что я готовъ подписаться на смерть, если онъ на меня что докажетъ дъльно. Что же я такъ дерзновенно прошу, милостиво извольте разсудить по совъсти, сколь чувственна человъку обида, а паче та, которая чести касается. Сверхъ того, ими. государь, архіерейское им то двио, что по приказу его некоторые плуты шильничали здесь по всему городу и проискивали, чтобы кто что на меня показалъ, и слышу, что въ одной челобитной, не знаю, вакіе бездільники, и не знаю, въ чемъ, 8 человъвъ приложили на меня руки, и съ тъмъ одинъ плуть чернець въ архіерею повхаль... Милост. государь мой отецъ! поважи божескую надо мной милость, обороните меня Бога ради отъ такова плута. Понеже столько јиеня замаралъ и запачкаль, что я теперь никуда не гожусь, какъ бы уже подлинно такой быль бездельникь, и чаю многіе по его старости в чину върятъ ему".

Вольнекій не ошибался. Челобитная Сильвестра произвела сильное впечативние и въ Синодъ и въ Сенатъ и въ обществъ. Притонъ же Сильвестръ жилъ санъ въ Мосевъ и пользовался личнымъ тамъ пребываніемъ ко вреду Волынскаго, опираясь на свои связи, на свою почтенную старость и свящ. санъ, тогда вакъ Волынскій могь защищаться отъ него только чрезъ свои цисьма и своихъ повъренныхъ, кромъ того давно уже пользовался дурной репутаціей человіна съ несносно-горячинь правомъ, жестокаго съ подчиненными и не совстиъ чистаго на руку. Самъ дядя его силонялся на сторону Сильвестра и почелъ нужимиъ его пожурить и предостеречь. "Мив кажется, писаль онъ. дучше жить посмириве. Что изъ того прибыли, что много жалобы происходить? Итакъ, кромъ зархісрея жалуются много и толкують о вась не очень хорошо... Которые на вась пункты родаль архісрей, и смели то правда, что повасано въ пунктахъ, истиню мив очень удивительно. Не токмо чтобъ поступить такъ, д стыдно слушать, какъ будутъ честь. Я не знаю, какъ изволить такъ екрого поступать. А я въдаю, что друвей вакъ почти нътъ

и никто съ добродътелью о имени вашемъ помянуть не хочетъ. Я какъ слышалъ, что обхождение ваше въ Казани съ такимъ сердцемъ, и на кого осердишься, велишь бить при себъ, также и самъ изъ своихъ рукъ бъешь... Сколько возможно, извольте осмотрительно и осторожно охранять себя какъ отъ архіерея такъ и отъ другихъ. Я воистину, сколько могу, васъ охраняю; однакожь трудно противъ многихъ охранять".

Кромъ Салтыкова, Волынскій писаль кн. Г. А. Урусову, М. Г. Головкину, княгинъ Черкасской (супругъ вабинетъ-министра А. М. Черкасскаго), члену Синода Питириму нижегородскому, встах прося объ оборонт и о томъ, чтобы выхлопотали формальное надъ нимъ слъдствіе. "Буду я проклять, писаль онъ наприм. Черкасской, ежели я искаль того, чтобъ инв обказанскомъ архіерев разыскивать, да принудиль меня Синодъ то дълать присланными ко мев Ея Имп. В-ва указами, потому я и вступиль, что увъдавъ здъшній архісрей, да не зналь, чэмъ душевредство свое, а келейника своего воровство закрыть, вымыслиль составныя на меня подозранія, нарочно написавь на меня и разглася то, что ежели въ мысль мою прихаживало, не только я то делаль, я буду треклятый и вечный бездельникъ! Правда, надобно ему было подовржніями отходить, понеже онъ по темъ деламъ кругомъ виноватъ, только бы не съ такими смертельно досадительными мнв образами, которыми онъ такъ меня теперь сдёлаль, что сталь хуже всякаго сумасброднаго человёка; и когда дядя мой, Семень Андреичь, ему повёриль, что же другимь тому не вёрить? Понеже въ святительскомъ санъ и 80-лътній старичовъ. А буде о совъсти его разсудить, мсти мнъ Богъ здъсь и въ будущемъ, если я то затъваю, -- истинно ни самый бы безбожный варваръ не сталь того двлать по одному человъчеству, какъ опъ христіанинь, да къ тому же архіерей, и будучи въ такой старости". Очертивъ далве отношеніе архіерея въ Сальнивъеву и первоначальный ходъ следствія по двлу последняго, онъ продолжаетъ: "какъ я вследствіе техъ дълъ пошель по прямой дорогъ, то архіерей здъшній сталь подавать на меня ябединческія свои дожныя подовржнія, а бывый келейникъ его плутъ подалъ жалобы, составляя затъйныя же на присутствующихъ со вною духовныхъ". Съ страшными влятвами онъ отрицаетъ всв обвиненія на него Сильвестра и въ заключеніе просить исходатайствовать слёдствіе объ немъ по поданнымъ пунктамъ, "какъ о самомъ какомъ злодѣѣ, безъ всякой понаровки, только одною самою истиною, дабы въ томъ бѣдная моя совѣсть чистоту свою и невинность мою показала".

Устраненный отъ следствія и съ этой стороны совершенно обезсиленный противъ Сильвестра, Волынскій взялся за него съ другой стороны. Архіерей писаль о его злоупотребленіяхъ по управленію казанской губерніей; онъ въ свою очередь принялся отыскивать разныя злоупотребленія по епархіальному управленію.

У одного илетеневскаго канцеляриста архіерейскаго дома забраны были письма изъ Москвы. Въ одномъ изъ этихъ писемъ стряпчаго Аванасьева отъ имени митрополита значилось распоряженіе написать побольше расхода въ новокреще искихъ деньгахъ, чтобы въ остаткъ значилось ихъ малое число, въ другомъ оть Питиряна вельно осмотрыть подполье въ бывшей кельы Сальникъева въ Спасскомъ монастыръ, и что найдется, взять и держать въ цвлости. Изъ губернской канцеляріи тотчасъ отправлены были люди осмотръть это подполье, но ничего не нашли, а Сальникъевъ между тъмъ сказывалъ, что у него тамъ было спрятано 1500 рублей. Между бумагами того же риста найдены два инструкціи о сбора съпоповъ на приказные расходы по 16 коп. съ попа и сборъ штрафныхъ денегъ; по показанію канцеляриста деньги эти сбирались уже четвертый годъ безъ указа изъ Синода и безъ рапортовъ о нихъ въ Синодъ. Къ допросамъ притянуты были и другіе архіерейскіе приказные. Отъ нихъ Волынскій узналъ разныя подробности по двлу Сальниквева, о томъ, какъ Питиримъ руководилъ всвиъ этимъ дъломъ направляя его къ тому, чтобы больше завинить бывшаго своего предивстника, какъ много на Іону написано было лишняго, и накъ между темъ, осудивши его за продажу некоторыхь монастырскихъ вещей на безотлагательныя скія нужды, Сильвестръ съ Питиримомъ сами приказывали снимать съ встхихъ иконъ всякіе оклады и привъсы, съ священнаго облачения и церковпой утвари жемчугъ и каменья, и жечь парчи на выжигу золота и серебра и продавали все полученное такимъ образомъ безъ особенной надобности; узналъ также разныя подробности о прежней жизни Питирима въ разанской епархів, ноторыя тоже можно было прописать, куда следовало. Четверо подъячихъ объявили ему 7 челобитныхъ на архіерейское имя безъ высочайшаго титула, по которымъ и дела были проивведены. Одинъ подъячій съ плетеневскимъ канцеляристомъ покавали, что по приказу архіерея былъ увеличенъ по епархіи сборъ съ венечныхъ памятей, съ первобрачныхъ брали по 52 коп., съ второбрачныхъ по 1 р. 5 к., съ третьебрачныхъ по 1 р. 60 к., а въ рапортахъ показывалось съ первыхъ по 13, со вторыхъ по 26, съ третьихъ по 39 к., излишекъ противъ этого числа не записывался и поступалъ въ келью къ митрополиту.

Увеличение вънечнаго сбора особенно заинтересовало губернатора, потому что за него всего лучше было ухватиться въ борьбъ съ архіереемъ, какъ за дъло не исключительно только церковное, а вивств съ твиъ и общенародное, производящее пнародную тягостьа, за которую благовидно и законно могла ветупиться и губернаторская власть. Въ іюль 1730 г. онъ приприказалъ всемъ земскимъ коммиссарамъ, каждому въ своемъ дистриктъ, собрать свъденія и составить въдомости за три истекшихъ года о всвух вступившихъ въ бракъ и о томъ, во сколько каждому обощлась вънечная память. Вивств съ этимъ вельно домести губернатору, нътъ ли гдъ запустълыхъ церквей, отъ чего онв запуствии, и нътъ ли безивстных поповъ. Черезъ нъсколько дней дано было комиссарамъ новое поручение разузнать о новыхъ престолахъ и по скольку бралось въ архіерейскій приказъ за антиминсы; потому что "за антиминсы велено брать по 7 алтынъ, а нынъ въ губернской канцеляріи въдомо учинидось, что въ домъ архієрейскомъ беруть за тъ антиминсы рубля по  $1^{1}/_{2}$ , по 2 и по  $2^{1}$ , и то стало самое святопродавство, понеже надлежало только брать денегь, сколько стоило полотно или нная какая матерія, на которой печатается образъ погребенія Христова, и по скольку дается за печатиніе на печатномъ дворъ, а чтобъ брать деньги са святыню или за включенныя въ антиминсы св. мощи, о томъ ни правилъ церковныхъ, ни укавовъ никажихъ нътъ". Не знаемъ, что оказалось по справкамъ объ антиминсахъ, а о вънечныхъ памятяхъ комиссары доносили, что денегь за нихъ берутъ въ архіерейскій приказъ еще болье, чвиъ показывали архіерейскіе подъячіе, рубля по 2 и по 2 р. 60 к., такъ что только по двумъ увздамъ, казанскому и уржумскому,

произ провинцій, взято являшне за 3 года 3307 р., отъ чего чинилась подлымъ людямъ великая тягость, а въ незапискъ въ приходъ и меносылкъ рапортовъ явная кража <sup>5</sup>0).

Обо всемъ этомъ Волынскій и послаль донесеміе въ Симодъ (30 онт. 1730 г.), не забывъ предварительно подвръпить его над-дежащими объяснительными письмами нъ своинъ благодътелямъ. "Объ архіерев, писаль онъ еще до подачи доноса дядь, однивь словомъ доношу, что ояъ, какъ плутъ и бевсовъстный человъкъ все на меня затъваетъ и листъ, закрывая то, чтобы онъ воромъ и плутомъ не показался на старости, что я имжо въ рукахъ монхъ, да только печаль моя (въ сентябръ онъ лишился жены) не допускаетъ показать его, каковъ въ одинкъ вънечныхъ деньгахъ, какое здъсь народу разворенье, а у государыни кража четвертная, а въ казну развъ пятая часть приходитъ. Гдъ самжано, чтобы по 2 руб. съ полтиною да по 3 р. бъднымъ людямъ становилась одна вънечная память, а деньгамъ записки нътъ? или есть ли Богь и совысть, что вдысь въ епархів съ 60 церквей пустыхъ для того, что меньше 30 ставленика (т.-е. 30 р. за поставленіе) въ попы нътъ, и что люди помирають безъ покалнія и ребята мр. тъ неврещенные по году? то нътъ инчего". Во всвиъ подобнаго рода частныхъ письмахъ Волынскій настоятельно хлопотвиъ объ одномъ и томъ же, чтобы для равследованія его діла на місті непремінно назначено было формальное следствіе, причемъ считаль нужнымъ предупредить, чтобы объ инвющемъ быть посланнымъ следователе истребованъ быль предварительно отвывъ отъ архіерея, потому что онъ, навъ "недобросовъстный человъкъ на всякаго будетъ составлять в затъвать какія-нибудь подозрвнія". О томъ же сявдствін онъ подавалъ два прошенія на Высочайшее имя, одно въ началь сентября, еще до подачи донесенія въ Синодъ о злоупотребленіяхъ Сильвестра, другое после въ ноябре того же 1730 года.

Сильвестръ между тамъ не дремаль съ своей стороны и узнавъ о томъ, канъ губернаторъ старается собирать свъдънія о злоупотребленіяхъ по спархіальному управленію, поспъпняль



<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Казанск. губ. въдом. 1860 г. № 47. Два документа для біографія Водынскаго.

предупредить его донесенія своими челобитными въ Святывову и генераль-прокурору П. И. Ягужинскому.

Въ девяти пунктахъ первой челобитной онъ расписывалъ Салтыкову, какъ Волынскій пыталь плетеневскаго канцеляриста, выпытывая у него, о чемъ архіерейскій домъ переписывается съ архіореемъ, на трехъ стряскахъ выдомаль у него руки и ноги бревномъ, оставилъ его еде жива; какъ съ великимъ боемъ пытнами и смертнымъ страхомъ разысимвалъ о духовныхъ дълахъ, оставя свое настоящее правленіе, о вънечныхъ и штрафныхъ деньгахъ, о величинъ сборовъ за антиминсы и о прочихъ дълахъ, о которыхъ архіерею за скрытіемъ низшихъ властей м знать невозможно; какъ своими жестокостими и самоуправствомъ заставиль бъжать въ Москву даже товарищей своихъ, вицегубернатора Кудрявцева и севретаря Второва, какъ уже другой годъ на него быотъ челомъ козмодемьянскій воевода Обуховъ помъщикъ Скрипицинъ, чуващи и черенисы, а многіе другіе челобитчики, видя въ Казани чрезвычайныя мученія архіерейскимъ, монастырскимъ и всякимъ людямъ, а въ Москвв замедлеміе по жалобамъ на губернатора, пришли въ великій страхъ, убоялись возвратиться домой и сирываются отъ губернатора по чужимъ дворанъ, проживая кто гдв, какъ и самъ онъ, архіерей, не смотря на то, что за долговременное это проживание въ Москвъ его многіе порицають, тоже опасается воротиться въ Казань, а между тэмъ служители и приказные его архіерейскаго дома, не видя тамъ долго решенія дела, остави домы свои, отъ стража и ужаса бъгутъ врознь и всв разорились.-Такого же содержанія челобитная въ Ягужинскому въ 16 пунктахъ 51); сверхъ предыдущей въ ней прибавлены новыя жалобы на то, что губернаторскіе и полковые табуны вытравили на архіерейежихъ дугахъ всю траву и что губернаторъ отняль у Ивановскаго. Раноскаго и Седиювернаго монастырей принадлежащия имъ лавии. "Помилуй, государь, —заключается жалоба, —оборони церкви Божін и обители святыя и при нихъ меня, сиротствуюнього въ старости, и монастырскихъ властей и служителей нашихъ, яко павиныхъ невольниковъ, отъ неудобоносимыхъ Водынского обидъ и нападеній и разоренія и смертныхъ муче-



<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>) Издан. въ Чтен. 1862 г. IV т. Сивсь, стр. 127-133.

нієвъ, не предаждь, государь, немощныхъ насъ въ руки сильному, и избави христіанъ отъ напрасныя смерти и злолютыхъ напастей, отри върныхъ рабовъ христовыхъ исполненныя слезы и проливаемыя крови", и проч.

Когда донесение Волынского поступило въ Синодъ, Сильвестръ и туда поспъшилъ подать свое доношение. Въ немъ о дъйствияхъ губернатора онъ писаль тоже, что въ челобитныхъ Салтыкову и Ягужинскому: кроив того старался очернить духовныхъ слвдователей по двлу Сальниввева, выставляя ихъ людьми единомышленными съ губернаторомъ, превышающими свою власть, ворыстолюбивыми, ябедниками; описываль, какъ они отняли кельи у Ивановского архимандрита и живутъ въ нихъ съ своей родней въ забавахъ, чиня ему архіерею разныя пакости побиды, какъ незаконно ведутъ дело, вопреки указу верятъ во всемъ Сальниквеву и проч., въ частности объ архии. Лаврентів довосиль, какъ онъ въ своей епархіи быль судинь за взятки, смертные бои, блудодъяние и различныя монастырския похищения, навъ посылаль изъ Арзанаса, гдъ быль архинандритонъ Спасскаго монастыря, въ Казань своей матери, сестръ и купленой жонкъ разные припасы 58).

Не смотря на это контръ-донесеніе, донесеніе Волынскаго все-таки имъло свое дъйствіе въ св. Синодъ, тъмъ болъе, что пока шли эти судъ да дъло между казанскими властями, на верху церковно-адмистративной лъствицы произошли важныя перемъны. Всъ сильные прежде въ іерархіи люди, покровительствовавшіе Сильвестру, Георгій, Левъ, Игнатій попали въ опалу у правительства, завинены были въ политическихъ преступленіяхъ, лишены сана и сосланы въ заточеніе; въ Синодъ не осталось у Сильвестра ни одного покровителя. 20 поября состоялось ръшеніе по тъмъ пунктамъ въ доношеніяхъ архіерея и губернатора, которые касаются гражданскаго суда, искать имъ суда, гдъ слёдуетъ, а по другимъ пунктамъ по доносу губернатора сыскать къ допросу въ св. Синодъ врхимандрита Питирима. Такимъ обравомъ синодальный судъ былъ у Сильве-



т. 62) Лаврентій втотъ извъстенъ быль Синоду еще прежде своими ложными доносьми на Питирима нижегородскаго. Ист. Нижег. iep. Макарія, стр. 81 и далье.

стра на носу. Но въ тоже время ему сделалось известно, что Волынскій сифинется съ губернаторства и долженъ немедленно вытхать изъ Казани, а должность его до прітяда новаго губернатора поручается его врагу, вице-губернатору Кудрявцеву. Въ Казани въ отсутстви Волынскаго Сильвестру открывался теперь полный просторъ дъйствовать противъ своего обвинителя; вмъсть съ Кудрявцевымъ можно стало раскрыть всь его злоупотребленія по губерніи, собрать всв нужныя доказательства въ подтверждение прежде поданныхъ на него пунктовъ и завинивъ его парализовать такимъ манеромъ его собственный доносъ. Въ этихъ разсчетахъ Сильвестръ, не обративъ никакого вниманія на решеніе Синода, поспешиль вытакть изъ Москвы въ Казань и не только не представилъ Питирима въ допросу, а еще самъ взяль его съ собой въ Казань, какъ человъка теперь ос бенно ему нужнаго по приказной опытности во вевхъ кляузахъ.

Волынскій предвидель такой исходь дела давно и всего более его опасался, поэтому онъ такъ энергично и настаивалъ, чтобы следствіе, котораго онъ просиль у правительства, произведено было еще до отъезда его изъ Казани. Объ этомъ онъ откровенно писалъ и въ упомянутомъ выше второмъ своемъ прошенін на Высочайшее имя, и въ письмахъ къ милостивцамъ, дядъ Салтыкову, Урусову, Ягужинскому, Черкасскому и др. Для болье врниго успъха онъ послаль хлопотать объ этомъ въ Москву своего довъреннаго человъка, даже съ надлежащими презентами, кому следовало, состоявшими изъ лошадей съ губернаторскаго вавода. Кабинетъ-министръ Черкасскій, которому посланы были два иноходца, заметиль, что они "мелконьки, хоть и не стары", и приняль ихъ; принимали и другіе сильные люди. Но Волынскій все-таки лишенъ быль губернаторства и долженъ быль вхать въ Москву, не дожидансь следствін. Вероятно въ это время онъ написалъ свою общирную объяснительную заниску въ опровержение 38 пунктовъ челобитной Сильвестра-Для удобивищаго сличенія этой ваписки съ челобитной мы изложимъ ея пункты въ томъ же порядкв, въ какомъ выше изложили пункты челобитной.

Прежде всего пункты по дълу Сальникъева. Насильственное взятие изъ архіерейскаго приказа документовъ, на которое жа-

довался Сильвестръ, Волынскій представляеть съ своей стороны двломъ совершенно законнымъ, потому что пользоваться этими документами быль уполномочень высочайшимь указомы, напротивъ архіерейскій приказъ, не выдавая ихъ по требованію губернской канцеляріи, поступаль явно незаконне, чтобы тольво затянуть дело, и ссыдка его при этомъ на ненивніе синодальнаго или архіерейскаго о выдачь этихъ документовъ указа, при существованіи уже о томъ высочайшаго указа, была очевидно пустой отговорной. Обиды приназнымъ людямъ архіерейекаго дома объяснение отрицаеть или вначительно смягчаеть, представляя вовсе не обидами: секретаря Богданова не избивали, действительно ударили разъ пять, но за дело, потому что онъ не хотвлъ отвести ввартиръ духовнымъ следователямъ, прівхавшимъ изъ Нижняго, и на выговоръ за то губернатора васмъялся; Судовиковъ былъ арестованъ на одни или на двое сутокъ за упрямство, за то, что не хотълъ дать подписки, что не выбдеть изъ Казани отъ следственныхъ допросовъ, а со шпагой за нимъ онъ, Волынскій, не гонялся и убить его не хотваъ, въ чемъ и шлется на него же самого. Сальнивъевъ не былъ освобожденъ отъ ареста, а только переведенъ на квартиру подъ карауломъ же; взыскъ съ него пріостановленъ потому, что следетвіе и шло именно о законности этого взыска, а не за взятку, потому что съ обнищавшаго, по милости архіерея, разстрига, который и кормился тогда поданніемъ, взять было нечего.

Объ обидахъ архіер. дому и монастырямъ Волынскій писалъ, что во первыхъ строиться въ кремль архіерею и его людямъ онъ не довволялъ, потому что еще при губернаторъ Апраксинъ кремль стали очищать отъ всякаго деревяннаго строенія въ предосторожность отъ пожаровъ, очень опасныхъ для находящихся тамъ важныхъ зданій (при этомъ Волынскій приложилъ самый планъ кремля), а лъсу онъ не отнималь ни у кого и на это нивто на него пожаловаться не можетъ; — садъ въ кремлъ, которымъ будто бы завладълъ насильно губернаторъ, не архіерейскій, а съ давнихъ временъ губернаторскій, и заводилъ его губернаторъ Апраксинъ, калитки въ этотъ садъ изъ архіерейскаго дома онъ, Волынскій, не заколачивалъ, потому что такой калитки и нътъ, — между архіерейскимъ домомъ и этицъ садомъ находятся соборъ и суконная фабрика, и входъ въ тотъ садъ

особый, который и теперь цвиъ; отдача найору Болтину 41 чедовъка архіерейскихъ крестьинъ произведена еще до губернаторства Волынскаго, въ 1722 г., по крипостива и писцовымъ пнигамъ законно, а о правежъ за нихъ денегъ въ количествъ будто бы 10,000 руб. съ архіерейскаго дома со стороны Болтина и челобитья вовсе не бывало. Что насается до обидъ монастырямъ, то наприи. роща Кизическаго монастыря, на порубку которой жаловался архіерей, цёла и теперь, а только действительно приходили въ нее когда-то лъкарскіе ученики изъ госпиталя по порученію ліваря собирать сосновыя почьки и поломали нъсколько сучьевъ; дворъ Спасскаго монастыри на Подсъкъ данъ губернатору саминъ архіереенъ, собанъ держалъ онъ танъ не 200, а штукъ 30, монастырскихъ принасовъ бевъ платы не браль, о падежь монастырской скотины не слыхаль, да нечему тамъ было и дохнуть, и безъ того скота тамъ было мало; конюшенный дворъ того же монастыря въ времла и теперь стоитъ въ приости, а навки въ рядахъ велено было слонать для пожарнаго случая, по близости ихъ отъ казенныхъ лавокъ и ради нестерпиной вони отъ продаваемыхъ въ нихъ мяса и рыбы,для этого рода торговли отведены другія міста не въ гостинномъ дворъ, а за городомъ и на берегу р. Казанки; двъ деревни Седиювернаго монастыря были отданы помъщику Писемскому всявдствіе незаконнаго ихъ пріобрівтенія монастыремъ отъ Писемского подложною меною 50 четвертей за одну четверть, а престыннъ будто бы по сделке за беглыхъ монастырскихъ престынны, каковыхъ однако въ переписныхъ книгахъ за монастырень не значится, -- да и дело это вершено не губериской канцеляріей, в вотчинной коллегіей, при томъ же въ 1724 году; о дороговъ стихаръ Раноскаго монастыря Волынскій показаль, что бразъ этотъ стихарь дли образца отъ самого архіерея, который и присламь этоть стихарь чрезь ранескаго казначен, что въ замънъ этого стихаря онъ, Волинскій, сдълаль на монастырь другой дороже да еще дорогія ризы, хотыль потомь и взятый стихарь возвратить, но носле челобитной архісрея оставиль у себя для свидетельства; объ обидахъ Волгарскому монастырю сквавно, что изъ-за этого попыстыря выведено только инсколько человъть прещеныхъ татаръ, которые, вопреки указань о трекавтней льготв для новокрещеныхъ, были приписаны архіереемъ

въ число монастырскихъ крестьянъ; рабочіе люди на губернаторскія работы посылались саминъ архіереемъ или являлись добровольно и работали за опредвленную плату. Объ обидахъ разнымъ лицамъ духовнаго въдомства Волынскій

даль такія объясненія: билили его дюди пъвчаго Высоцваго, онъ не знаетъ,-жалобы ему на это не было; дъякона и двоихъ причетниковъ года полтора тому назадъ губернаторскіе люди двйствительно отогнали отъ загороднаго губернаторскаго дома розгами за то, что они, безчинно обнажась, купались и пграды пьяные передъ самыми окнами, а у губернатора въ комнатъ были въ это время все его семейство и гости съ женами, но губернаторъ и не зналъ, были ли то дьяконъ и причетники "по-священные въ стихарь", на что напирала челобитная, потому что они были не только безъ стихарей, но и вовсе безъ одежды; иконописца Смирнова высъкли въ полиціи за то, что, въ насившку наль губернаторскимь распоряжениемь о ночных в караулахъ, онъ поставиль на карауль у рогатки свою жену; авдиторовъ никакихъ не били, потому что въ школъ у архіерея и учится всего человъкъ 15 (мы видъли, что это была неправда), а авдиторовъ никакихъ нътъ, побили только одного школьника, который съ двоими товарищами напившись, избилъ солдата; интеро церковниковъ записаны въ солдаты по закону, какъ безграмотные, и по ихъ просъбъ, потому что архіерей записаль ихъ въ монастырскіе врестьяне безъ земли, хотя на подобную записку никаних указовъ не имъется. Жалобы архіерея на постои солдатъ въ домахъ пъвчихъ и церковниковъ, на рогаточные ночные караулы, на повинность освъщенія въ торжественные дни улицъ фонарями были очевидно придирками, равно накъ и объ явбиваемыхъ по улицамъ собакахъ, отъ которыхъ, по объясиенію Волынскаго, по ночамъ не было не только проходу, но и провзду. О побіснім изъ разорванной пушки насколькихъ чебок-сарскихъ православныхъ христівнъ Волынскій заивчаєть, что его тогда и самого едва не убило осколками пушки до смерти. Объ укрывательствъ раскольниковъ сказано, что была однажды поймана баба распольница, и покавывала о распольникахъ, укрывавшихся въ свіяжскомъ убадь; ее тогда же отослали въ архісрейскій приказа, но тама ес не приняли, губерискан канцелярія все-таки не оставила ся показанія безъ вниманія и отправила се для сладствія въ свіяжскую провинцію.

Остальное содержаніе челобитной Сильвестра состоить изъ общихъ жалобъ на притвененія отъ губернатора безъ указанія ма частные факты; Волынскій пользуется этимъ общимъ хар актеромъ жалобъ и обвиняеть своего противника въ пустомъ ябедничествъ для прикрытія своихъ собственныхъ неправдъ. Всъ духовныя лица, пишетъ онъ, живутъ по своимъ домамъ, только онъ архіерей, поставя паству свою, съ согласникомъ своимъ архимандритомъ плутомъ Питиримомъ отбываютъ отъ слъдствія,... живутъ безъ дёла въ Москвъ и сочиняютъ вышепоказанные бездъльные пункты, чего не бывало. И все то онъ, архіерей, производитъ на меня, какъ недобрый и безсовъстный человъкъ мапрасно, а по всему видно, что оные пункты производитъ онъ не отъ своего вымыслу, но по составъ ябедника, вора и разбоймика, вышеписаннаго Питирима".

Сличая оба документа, трудно ръшить, на сколько ито изъ соперниковъ былъ правъ или виноватъ. Время подачи челобитной Сильвестра и весь ен тонъ бросають сильную тань на ен правдивость. Въ своемъ оправданіи Волынскій справедливо укавываль на то выгодное для него обстоятельство, что преосвященный подаль ее во время следствія объ епархіальных безпорядкахъ и злоупотребленіяхъ съ очевиднымъ желаніемъ, подобно всвиъ тогдащнимъ подсудимымъ, обвинениемъ другихъ и особенно своихъ обвинителей звиять свое собственное дело. Нельзя не согласиться и съ его замъчаніями о клиузническомъ тонъ самой челобитной; она вся переполнена вещами, нимало неотносящимися въ дёлу, преувеличеніями, врючками и мелочными придирками, обнаруживающими стремленіе, во что бы то ни стало, набрать побольше обвиненій для наполненія встать 38 пунктовъ. Даже самъ Волынскій, который, какъ мы видели, вовсе не стеснялся въ своихъ резкихъ отзывахъ о личности интрополита, прямо навываль его и безсовъстнымъ и воромъ и кляузникомъ, даже и онъ склонялся въ догадев, что едва ли эти 38 пунктовъ могли принадлежать всецело самому Сильвестру, и предполагаль, что они скорће составляють произведение ябеднического пера архимандрита Питирима. Объясненія самого Вольнскаго, хотя тоже не чуждыя раздраженія и придирчивости, все-таки произ-

водять выгодное для него впечатлёніе: они большею частію просты, естественны, фактичны, иногда очень удачно объясниють самое происхождение соотвътствующихъ имъ пунктовъ челобитной и значеніе указанных въ них обстоятельствъ; по ивстанъ авторъ пряно сознается въ своихъ некрасивыхъ поступкахъ и только старается обставить ихъ вызывавшими ихъ обстоятельствами или устранить преувеличенное ихъ объясненіе, говорить наприм. что онъ дъйствительно разъ пять ударилъ секретаря, но не избиваль, другаго секретари тоже смириль, какъ следуеть, но убить его шпагой не желаль, въ ченъ читалель охотно ему въритъ, велълъ высъчь пьянаго дълкова съ церковниками, по не изъ желанія нанести безчестіе ихъ стихарниъ, а просто въ поинцейскихъ видахъ и за ихъ безстыдное невъжество предъ семействомъ губернатора и передъ дамами гостьями и т. п.; по нъкоторымъ пунктамъ челобитной объ обидахъ людимъ духовнаго въдомства онъ оправдывался томъ, что обиды эти могли быть отъ его людей или подчиненныхъ ему властей, а не отъ него, и что жалобъ сму не было, - важность этого оправдания очевидна; нъ такому же оправданію, какъ мы виділи, прибівгаль и самъ Сильвестръ по обвинениямъ въ злоупотребленияхъ по епархів. Выгодное впечативніе отъ оправдательной записки усиливается промъ того этимъ ръшительнымъ убъждениемъ Волынскаго въ своей невиновности, съ какимъ онъ требоваль открытаго и формальнаго следствія по всемь 38 пунктамь безь всякой ему понаровки и хлопоталь объ этомъ следствін съ помощью разныхъ сильныхъ лицъ, какъ о необходимой для возстановленія его чести милости.

Но съ другой стороны, увлекансь этимъ выгоднымъ для Вомынскаго внечатлёніемъ при чтеніи его записки, читатель всетаки не можетъ 'не находить неестественнымъ, чтобы все, что писалось въ пунктахъ Сильвестра, было последнить вымышлено и не заключало въ себе нивакой доли правды; онъ не можетъ опустить изъ вниманія и того важнаго въ этомъ споръ обстоительства, что современники, даже люди покронительствовавино Волынскому, склонны были вёрить скорёв Сильвестру, чёмъ ему. Правда, они могли находиться подъ внечатлёніемъ личныхъ жалобъ почтеннаго по лётимъ и сану челобитчика, который, какъ говорилъ Волынскій, ракъйзжая по Москев, вебиъ, кому было нужно, планался на губернатора и старалси выставить себя жертвой его заобы и произволь, но едва ли бы могли повърить отимъ жалобамъ, еслибы не принимали при этомъ въ равсчетъ хорошо имъ ивействаго харантера Волынскаго и его обычной манеры администраторствовать. Рашительный тонъ, съ какимъ Волынскій отрицаль всв обниненія и требоваль формальнаго разследованія дела, въ нашихъ глазахъ весьма много потеряеть значенія, если припомнимь, что онь съ точно такою же рашательностію и съ такинъ же рискомъ для себя оправдывался въ ваводиныхъ на него обвиненіяхъ постоянно, даже когда быль положительно виновать, какъ это можно видеть чуть не на каждой страница его посладняго судбища, посла котораго онъ погибъ,--что это была его обычная манера оправдываться, совершенно согласная съ его самомивніємъ и заносчивостію. Извъстно тамже, какъ онъ любилъ писать "сильно" и хвалился темъ, что "писать гораздъ". Оправдательная записка написана имъ именно танимъ образомъ, что въ ней прежде всего видишь человъка, который "писать горавдъ". Наконецъ нельви не обратить вниманія на ту сторону, съ какой она выставляеть большую часть фактовъ, указанныхъ въ челобитной Сильвестра: они выставляются здёсь лишь въ общемъ, юридическомъ виде, при чемъ мы не видимъ, какъ они были произведены на самомъ двав; видимъ тольно, что губернаторъ имваъ право сдваать извъстное распоряжение, вывести наприи. монастырския деревянямя постройки изъ кремля, заставить пъвчихъ нести полицейсвія повинности и т. п., но не видемъ, какъ это делалось, не видимъ самой манеры его администраторствовать, которая могла быть хуже всякаго деспотическаго произвола при всей своей важущейся юридичности.

Всё подобнын недоумёнія могли рёшиться лищь после подробнаго слёдствія по этому дёлу, но слёдствіе это, какъ ни хлопоталь объ немъ Волынскій, такъ и не было произведено, и мы останемся съ одними лищь первоначальными документами въ рукахъ, въ котерыхъ обё стороны высказали только одни свои претензіи и свое взаимное раздраженіе и которые не дають еще инкакихъ прочныхъ основаній для болёе или менёе опредёленныхъ выводовъ....

Digitized by Google

Въ концъ 1790 г. Вольненій вывхаль изъ Казани въ Москву. Сильвестръ съ Питириновъ немедленио воротились въ Казань; прівхвив туда и нице губернаторъ Кудрявцевъ, назначенный исправлить должность губернатора. Вспорт посля этого опасенія Волынскаго вполив оправдались. Следомъ за нимъ въ Москву потянулись целыя толим жалобинковъ, татаръ и черенисъ съ челобитьими на него въ разныхъ ноборахъ сверхъ законвыхъ государственных в сборовъ. Сначала Ролынскій по обычаю во всемъ запрадся, объяснять эти челобитныя кознямя и наущеніями своихъ казанскихъ враговъ, старался внести въ нодоэрвніе самихъ челобитчиковъ, какъ плутовъ и воровъ, опить расписываль и выисныть свои отношения въ вице-губериатору и архіерею, снова пытался поднять дёло по челобитной Сильвестра, но въ концъ концовъ все-таки долженъ быль совпаться во иногихъ поборахъ съ казанскихъ инородцевъ. Инператрица, расположенная въ нему, по ходатайству его сильныхъ повровителей, ограничилась въ наказаніи его только легинъ арестоит и затим простим его во всих взяткахь, въ которыхъ онъ совнавен. Всноръ посав этого онъ сталъ быстро подвиматься въ гору, и вев жалабы на него до поры до времени были забыты.

38 пунктовъ Сильвестровой челобитной на Волынскаго остались безъ разельдования, но не забыты были донесения самого Волывского см. Онноду о экоунотребленіяхъ по казанской снархін, по которымъ, какъ мы видъли, вызывелен къ спиодальному отвату архимандрить Питиримъ. Сильвестръ увезъ Питирима съ собой из Казань; не въ парти 1781 г. вызовъ быль повторенъ чревъ нарочнато, который кроив того привевъ въ Казань синодскій указъ къ новому губернатору Долгорукову съ требованіемъ подробныхъ вычнесть по донесенію Волынскаго и объясненій по тому же донесенію отъ самаго архіерея. Долгорукій отранортоваль, что выписки составляются, во Сильвестръ не присладъ требуенато объяснения, а о Питиринъ донесъ, что онъ бхать не можетъ за тяжкою болбанью. Въ концъ мая присланъ быль въ нему новый подтвердительный указъ о томъ же, и на этотъ разъ съ угрозою штрафованія, а за Питиримовъ явился другой нарочный для отправки его въ Синодъ,

послъ чего Сильвестру волей-неволей нужно стало и Питирима отослать и объяснение написать. Въ объяснение своемъ онъ защищался слабо; о новопрещенских деньгахъ написаль, что показываль ихъ меньше въ остатив нарочно, сберелая на запасъ для вновь принивавшихъ православную въру; объ увеличенія сбора ввисчныхъ денегь показаль, что оно произведено еще при м. Тихонъ, но изъ сравненія показанной имъ циоры этого сбора при м. Тихонъ съ показанной въ донесенім Волынского всетаки видно было, что сборъ этотъ увеличенъ быль ещен после Тихона: показанія Волынскаго о прежней жизни Питирима отрицалъ совершенно, выставляя последняго внолив честнымъ и достойнымъ человъкомъ. Самъ честный Питирииъ на допросакъ въ Синодъ всъ свои вины свалилъ на Сильвестра, оправдываясь твиъ, что во всемъ поступалъ по его повелвнію, напр., по его повельнію и съ его словъ писаль свое донесеніе объ обидамь духовныхъ следователей по делу Сальнивеева, хотя савъ лично не видаль и не слыхаль отъ нихъникакихъ обидъ. Обънененіе Сьяьнестра признано было неудовлетворительнымъ, но св. Синодъ ограничился на втотъ разъ только устраненіемъ его отъ завъдыванія новокрещенскими ділами, передавъ эти діла іерохонаху Алексвю Раиескому, и выговоромъ за самовольное поставлене Питирина въ врхимандрита Спасскаго менастыря безъ въдома Синода, котя этотъ монастырь и синодскаго въдоиства. Питиринъ быль сосланъ для неисходнаго пребыванія въ братство Солодчинскаго монастыря рязанской епархіи. Влатонъ Любарскій говорить, что онъ быль нотонь въ Сибири, опять возвращенъ оттуда и умеръ; неизвъетно гдъ. Къ этому неопределенному известию можно присовонущить, что онъ быль сосланъ именно въ Иркутскъ и освобожденъ отгуда по милостивому манифесту 1740 года. Св. Синодъ возвратия тогда ему і еромонашество и предоставиль казанскому епископу Лунь Кол нашевичу помъстить его въ накой нибудь монастырь въ число братства 53).

Дъдо Сальникъева по отътядъ Волынскаго не возобновлялось,



<sup>&</sup>lt;sup>82</sup>) Сборн. Казанск. древн. стр. 48. Иркутск. Епарх. вѣдок. 1869 г. № 39, стр. 436.

но положение разотриженного архимандрита нъ отсутствие единственнаго его повровителя стало еще хуже. Въ августъ 1731 г. въ принерейскомъ приказъ ноднялось противъ него повое дъло по обвиненію въ убійствъ одного комоха Спасскаго монастыря Совона Павлова, которое совершенно было еще въ 1719 году по его будтобы приказанію, когда онъ быль еще архимандритовъ этого монастыря и находился въ связи съ женою Павлова 54). Архіерейскій приказъ немедленно сообщиль объ этомъ даль пронеморією въ губерискую канцелярію, а кацелярія начала по нему розысть. Убійцами Павлова оказались нонастырскіе служатели Андрей Петровъ и Леонтій Матвъевъ, повазавшіе на допросъ, что совершили преступление по приваву прхимандрита Іоны во время одной зимней повздим его съ служителями въ вотчиняре монастырское село Черзыкъ. Одинъ изъ доносчиковъ объ этомъ убійстві одужитель Кузьии Исвевь показаль, что Сальнивевь не разъ ему самому говорилъ, чтобы убилъ Созона Павлова, да онъ на то не согласился. Сальникъевъ въ связи съ женою покойника совналси, но въ убійствъ не совнавался; по его понаванію во время указанной повідки на дорогв его съ служителяин звотигла мятель и воб они отъ той заметели и отъ пьянства разъбхались врознь, но потомъ все-таки кос-какъ успъли собраться въ Чертыкъ въ разное время и ночевали на разныхъ дворахъ, а утромъ, съфхавшись на монастырскомъ дворф, хватились Павлова и послали его отыскивать по дорога, но сыскали уже чревъ недвлю мертваго, не довжая Чертыка, въ лесу, гдъ его и похоронили. Къ показанию этому Сальникъевъ прибавиль, что объ этомъ происшествии онъ заявляль въ свое время и въ губерской нанцеляріи. Въ виду такого разногласія въ повазвинять губериская канцелярія произвела очныя ставки между Сельниваевыма и его обвинителяли и опредалила има розыски въ заствивъ; ровыски были даны впроченъ только Исаеву. Пе-



<sup>44)</sup> Свъдънія объ этомъ дъль найдены нами въ архивъ Рамескаго монастыря, гдъ во II т. собранія монаст. грамоть сохранилась променорія губериской канцелярія объ Сальникъевъ отъ 1736 г. 20 декабря въ архіер. прикавъ и протоколь по этой променоріи прикава. Сравн. съ матеріалами по дълу Сальникъева въ Чтен. 1868 г. III, 124.

трову и Матвевну, а Сальниквеву нёть, вследствие опасения, что по старости онь ихъ не выдержить, а за нимъ между тёмъ есть еще синодальное дёло. Всё подсудымые остались при прежнихъ показаніяхъ и были посажены въ тюрьму. Губернская канцелярія почла нужнымъ доложить о Сальниквевт св. Синоду, объясняя, что по закону следуетъ розыскивать три раза, а онъ между тёмъ можетъ на пыткт помереть Въ ноябрт 1731 г. Синодъ разрёшилъ канцеляріи поступать съ нимъ по указамъ, такъ какъ онъ уже не духовнаго, а светскаго суда. Дёло однако такъ на томъ и остановилось до половины 1734 г., потому что въ это время попалъ подъ политическое следствие самъ интрополитъ Сильвестръ 35).

Въ началь 1731 г. въ свіяжскій Богородицкій монастырь прибыль одинь изв лишенных въпрошломъгоду сана великорусскихъ архіереевъ, друзей и покровителей Сильвестра, Игнатій Смола коломенскій, назначенный сюда въ заточеніе въ качествъ политическаго преступника. Сильвестръ принялъ его въ своей епархіи радушно и дружески сънимъ обращался; посвщаль его въ его заточенін и самъ принималь его у себя въ Раиосковъ монастыръ, гдъ любилъ жить, какъ и его предшественникъ; при свиденіяхъ обращался съ нимъ, не вакъ съ простымъ монахомъ, в какъ съ архіереемъ, цвловался съ нимъ, звалъ его "владыко святый"; возиль его съ собой въ разные дома и позволяль ему при себъ благословлять по архіерейски; въ публичныхъ столахъ сажаль его подле себя и т. п. Всего этого было слишкомъ достаточно въ то время, чтобы самому попасть въ бъду, особенно такому архіерею, какъ Сильвестръ, который былъ давно уже извъстенъ своей солидарностью съ опальными архіереями великорусской партіи. Последоваль высочайшій указъ объизследованін его поведенія. Къ допросань объ нень какъ равъ прилучился тогда Питиримъ спасскій и болье всьхъ повредиль своему благодътелю митрополиту, порасказавши объ немъ какъ близкій жъ нему человъкъ, много такихъ вещей, какихъ другіе и не зна-



<sup>35)</sup> Следствіе это изложено въ стат. о Георгія Дашков'в въ Прав. Обозр. 1863 г. янв. и въ книге Чистовича: Ософ. Прокоповичь, стр. 343—347.

ли, какъ наприм. въ Раноской пустыни однажды Игнатій сказалъ тихонько Сильвестру: "вотъ де лишили меня архіерейскаго сана напрасно; и ей ли... архіерен судить?" и какъ тотъ ничего на это не замітиль, слідовательно, по тогдашцей судебной логикъ, былъ съ нимъ согласенъ въ порицаніи ед величества.

. Когда у митрополита отобрали после этого его письма и тетради, въ нихъ тоже оказалось не мало противностей. Нашли наприм. указъ 1724 г. о монахахъ съ порицательными замътками, в также записку противъ запрещенія русскимъ митрополитамъ носить бълый влобукъ, гдъ говорилось: "только де новый Францышко Өедосъ съ праваго пути совратился и отъ онаго богоотступника выше реченное преданное и утвержденное святыми отцы церковное благольніе, т. е. клобукь былый, ругательно инвринуща, и оное древнее, чрезъ ангела Богомъ данное 56) иснолненіе чина нагло исказиша, и прочім пакости они развращенім безстрашно твориша, а дерковь святую напрасно ослезиша; и въ томъ онъ отпадшій, яко гнилый удъ, непростительно погръщилъ и св. восточнъй церкви никто же тако согрубилъ. О таковыхъ пророкъ глаголетъ: не ревнуй лукавнующимъ, ниже завиди творящимъ беззаконіе, зане, яко трава, скоро изсшутъ. И оный сумасбродный Оедосъ и съ единомышленинами своими, съ Овсяниковымъ и со инквизиторомъ Пафнуткою и Герасимка Семеновъ, вси тім вкупъ въ злые нравы уклонишася и въ непродолженномъ времени непотребны явищася." О Ософанъ Прокоповичъ въ одномъ письмъ, написанномъ въ формъ церковнаго возвванія, прочитали: "Сынове восточныя церкви, вси православные христіане, по ревности своей, отъ всей души жалвя, объявляемъ главную обиду св. соборныя нашея церкви; во первыхъ первый духовиыхъ дълъ судія присмотру о ней не виветь, и о полезномъ не радветъ, и о другихъ соборныхъ церквахъ не брежетъ, а по всему видно есть, что онъ неправославенъ." На допросахъ Сильвестръ сознался, что разумаль туть дайствительно Өеофана, но ересей за нимъ не знаетъ, а писалъ по злобъ



<sup>66)</sup> Такъ говорится въ извъстной исторіи о бъломъ плобукъ.

и отъ безумія; о другихъ запискахъ тоже показаль, что писаль отъ неравумія.

30 декабря 1731 г. последоваль Высочайшій указь: Игнатія послать подъ кръпкій карауль въ Никольскій карельскій монастырь, а Сильпестра на объщание въ монастырь Алексадроневскій съ тэмъ, чтобы ему-служенін не совершать, ивитін архіврейской и панагіи не носить; на другой дель рішеніе это было дополнено повельніемъ держить его въ томъ монастыръ неисходно. Ему впрочемъ очень скоро пришлось отсюда выйти. Невскій монастырь быль слишномъ видное місто, в Сильвестръ имълъ не мало знакомыхъ и умълъ трогательно жаловаться на свое горькое положение. Въ праздникъ Благовъщения 1782 г. было въ нонастырв обычное стечение народа, а на третій день вышель Высочайшій указь, въ которомь говорилось, что оный Снаьвестръ "употребляль свои коварственныя ханжества" и что "изъ того коварства надъяться больше возножно худыхъ дълъ", и на этомъ основани указывалось сослать его въ псковскій Крыпецкій монастырь. Въ синодальновъ указ'в псковскому арархісинскопу Варлавну и настоятелю Крыпецкаго мощастыря 57) предписано было: "содержать Сильнестра подъ криппив караудонъ отнюдь неисходно изъ менастыря, черниль и бумаги и писемъ ему никакихъ писать не давать и разговоровъ никакихъ ши съ къпъ не нивть, не велъть къ нему кромъ караульныхъ ликого пускать и ни до какихъ противныхъ дервостей и худыхъ поступковъ не долускать, а въ церковь ему ходить не возбранять, токио бы караульный солдать быль при немь и тамъ не отлучно, а стоять не между народомъ, но уединенно въ удобномъ мъстъ, а пищу давать ему братскую обыкновенную и никакого почтенія, какъ архіерею надлежить, ему не отдавать. По этому указу его держали такъ строго, что онъ не вытер-

По этому указу его держали такъ строго, что онъ не вытертеривнъ и въ іюль того же года въ церкви во время утрени сказалъ "слово и дъло" на своего пристава сержанта Сукива. Немедленно послъ этого обоихъ повезли въ Петербургъ; въ указътайной канцеляріи вельно было везти ихъ подъ строгимъ секре-



<sup>17)</sup> Списокъ съ этого указа ость въ библіотокъ казанской академін.

томъ, не скавывая, кто они, самимъ имъ другъ съ другомъ не разговаривать, на всякій случай завлепать ниъ рты, кромъ того предусмотрительно рекомендовалось конвою сиртрыть, чтобы они себя не умертвили, пятье имъ давать, отвёдывая сперва сержанту ноявоя самому, а хавоъ навсть въ ротъ, разланывая на налые куски. Послъ всъхъ этихъ етрогостей опазадось, что "слово в дело" Сильвестра состояло въ жалобе на Сукина, что этоть его быль. На допросакь въ тайной канцелярів Сильвестрь снутался и показаль наконець, что Сукинь его не биль, а тольво хотвль бить, что "слово и двло" онь сказаль, убоясь угровь его, и потому что держали его въ монастыръ въ великомъ утъсненіи и онъ котъль нав нонастыря освободиться. Дъло тянудось долго, и уже въ октябре 1732 г. новчилось приговоромъ набинета: эа то, что онъ Сильвестръ, "вёдая о винъ своей, за которую держанъ быль въ нонастырв за нарауломъ, не имъя отъ того въ себъ воздержанія, учиниль еще овначенную важную продерессть, кричаль всенародно вышепсказанный слова и въ отвътахъ своихъ затъвая объявлязь перемънныя ръчи, лишить его архісрейства и ісрономашества, оставивъ простынъ монахомъ, и сослать въ Выборгъ для содержанія въ замкъ Гермонъ подъ карауломъ изъ 4-хъ солдатъ съ капраломъ 38). Сукина поръщено оправдать и ивъ-подъ караула освободить.

Послѣ этого о несчастномъ старцѣ не было ни слуху, ни духу до самаго 1740 года, когда по случаю восшествія на престолъ Іоанна Антоновича дарована была страдальцамъ протекшаго царствованія высочайшая аминстія. Вспомнили тогда и о Силь-



<sup>10)</sup> Въ сборникъ монаст. бумагъ Ранескаго монастыря (во 11 т.) есть одинъ указъ 9 января 1783 г. изъ арх. приказа, относящійся въ Сильвестру. По высочайшему указу изъ св. Синода отъ 17 дек. 1732 г. велъно "бъжавшаго изъ псковской епархінивъ Крыпицкаго монастыря ісродіанона Давыда не важному дѣлу бывшаго казанскаго архісрея Сильвестра, что иынъ просто чернецъ, сыскивать всякими удобовозможными сыски накръпко, и какъ гдъ сысканъ будетъ, то заковавъ его въ кандалы, подъ арестомъ прислать въ св. Синодъ въ непродолжительномъ времени. А ростомъ онъ невеликъ, сутоловатъ, лицомъ щедровитъ, волосы русоватые длинные, борода невелика, родомъ черкасъ, мастерствомъ портной." Преступленіе его по обычаю не означено. Указъ разосланъ по воей епархія по монастырямъ.

вестръ. Св. Синодъ справился объ немъ въ тайной канцеляріи, живъ ли онъ, и получилъ увъдомленіе, что онъ умеръ въ выборгской кръпости еще въ концъ мая 1735 года.

Следствіе о Сильвестре, какъ и все тогдашнія политическія следствія, задело много соприкосновеннаго народа и стоило многихъ страданій казанскому духовенству. Между разпыми обвиненіями противъ архіерея подняты были прежиїе доносы на него Сальникъева и Волынскаго въ томъ, что онъ не вельлъ поиннать при богослужении св. Синодъ; изъ этого въ 1732 г. возникло огромное савдственное дело, къ которому притянуто было множество духовныхъ лицъ за непоминовение Синода и за прикрываніе незаконнаго распоряженія архіерея. Следствіе производилось такъ строго, что одинъ изъ подсудимыхъ, архимандритъ Ивановского монастыря Іоакимъ, не выдержалъ его страховъ и повъсился. Разпоскій архимандрить Івковъ, одинъ игуменъ, два јеромонаха, протопопъ и одинъ свищенникъ были лишены сана и сосланы въ Сибирь. Во время производства это о следствія, весной 1/32 г., прівналь въ Казань новый архісрей изъ малороссовъ, любимецъ и домашній человъкъ у Ө. Прокоповича. Иларіонъ Рогалевскій. Множество подсудиныхъ привело его въ ватрудненіе; оказывалось, что св. Спнодъ не поминали почти всв священники казанскаго и свіяжскаго увадовъ, за исключен емъ немногихъ, а св. Синодъ требовалъ у него мивнія, что съ ними дълать. Напуганный участью своего предшественника и думая показать свое усердіе къ власти, онъ решился: пересвчь всвхъ виновныхъ кнутомъ и лишить сана. Въ Москвв судьи оказались впрочемъ синсходительные и приговорили учинить имъ только жестокое шелепами наказание безъ пощады 69). Въ монастырскихъ архивахъ казанской епархіи можно встръчать около этого времени и распоряжения объ исполнении тажого приговора 60)

По окончаніи діла Сильнестра різнилась и участь Сальни-



<sup>59)</sup> Дівло Сальник, стр. 6, примізч. см. еще въ стат. Варлавиъ Вонатовичъ. въ Труд. Кіевск. Акад. 1861 г. т. I, стр. 307.

<sup>66)</sup> Прав. Собесъди. 1869 г. т. III, 222 въ ед. о. Сединозерной пустыни.

къева, котораго мы оставили въ тюрьмъ при губернской канцелярін въ ожиданін розыска. Розыскъ этотъ быль произведенъ надъ нимъ 18 іюля 1734 г., но не далъ никакихъ новыхъ результотовъ, а потому онъ остался въ тюрьмъ и сидълъ въ ней еще 2 года слишкомъ. Наконецъ 6 октября 1736 г. канцелярія рышида покончить это дъло. И Сальникъева и убійцъ Созона Шавлова снова повели въ заствиокъ. На этотъ разъ Петровъ и Матвъевъ на очной съ нимъ Сальникъевымъ ставкъ въ показанномъ убивствъ стали сговаривать, а показали, будто тъмъ убивствомъ какъ себя, такъ и его Сальникъева поклепали напрасно, и въ томъ сговорћ разыскиваны трижды и огнемъ жены . а съ розыска и съ огня показали тоже, что себя и Сальникъева онымъ убинствомъ будто поклепади напрасно, по научению и убоясь бывшаго въ Казани архісрея Сильвестра, а Сальниквевъ, сверхъ прежняго одного розыску, еще съ дву розысковъ и съ огня не винилси жъ." Исаевъ, кажется, быль уже отпущенъ изъ тюрьмы и розыску не подвергался. Такимъ образомъ последній розыскъ даль неожиданный результать; во всемъ виновать оказался Сильвестръ. Канцелярія затруднилась въ виду этого результата, -- спрашивалось, върить ли новому показанію Петрова и Матежева; но потомъ приняда во винманіе, что они подтвердили это показаніе новыми розысками, и того прозыскиваны семь разъ, къ тому же держатся подъ карауломъ болъе пяти лътъ", привела на справку указы 15 іюня и 22 августа 1736 г. о скоръйшемъ ръшени дълъ и о ссылкъ преступниковъ. вивсто Сибири, въ Оренбургскій край, и рышила, вивсто смертной казаи, сослать оныхъ преступниковъ, по наказаніи кнутомъ и выръзвніи ноздрей, въ въчную работу на екатеринбургскіе казенные заводы. Сэльникъева, такъ какъ онъ очистиль себя законнымъ числомъ розысковъ, следовало бы отпустить, но, приниман во вниманіе, что онъ винился въ блуде съ женою Созона Павлова, канцелярія поръшила отослать его при промеморін въ архіерейскій приказъ для духовнаго наказанія. Въроятно овъ быль на покаяние въ Ранескомъ монастыръ 61), гдъ ему быль



<sup>&</sup>quot;) Заключаенъ изъ того, что въ бумагахъ этого монастыря находится и самая промеженъ о неиъ, которою ны здась пользуемся.

возвращенъ и монашескій санъ. Время было для него благопріатное; архіереемъ казанскимъ былъ тогда извъстный врагъ новыхъ порядковъ Гавріилъ, прославившійся закрытіемъ казанской семинаріи. Вскоръ мы видимъ его даже снова на начальственномъ постъ, заказчикомъ и строителемъ сызранскаго Вознесенскаго монастыря 62). На этомъ постъ онъ и скончался.

П. Знаменскій.

<sup>62)</sup> Плат. Любарск. стр. 47 — 48. Во II. т. бунать Ранеской пуотива есть указъ 10 августа 1789 г. Луки: Кенашевича Смаранскому дуковныхъ дёль правителю и строителю Вознесенскаго монастыря Іопё Сальникаеву съ выговоромъ за то, что онъ не присылалъ съ своего заказа резстры духовныхъ дётей для набора въ школу, хотя уже нёсколько разъ о томъ посылались ему указы.

## ложныя воззрънія

ПО ВОПРОСУ ОБЪ УСОВЕРШАЕМОСТИ ХРИСТІАНСТВА\*)

Б) Идея прогресса оказывается вполив примънимою въ откровенному ученію, какъ скоро имбется въ виду не измъненіе вля нли усовершение содержания его и сиысла, а только одно раскрытіе и уясненіе этого ученія для челов'вческаго сознанія, имъющее всегда совершаться при непременномъ участіи Духа Святаго, смотри по мъръ нуждъ и потребностей духовно-развивающагося человвчества. Начавшись съ перваго момента откровенія человъку религіозной истины со стороны Бога, прогрессивное раскрытіе и уясненіе для челопеческаго сознанія откровеннаго ученія не закончится земной жизнью человічества, но будеть продолжаться и въ самой въчности. Противъ неизмъняемости и неусовершаемости христіанскаго ученія по его существенному содержанію ничего нельзя сказать съ истинюраціональной точки зрвнія. Наоборотъ, серьезныя и неопровержимыя возраженія съ этой точки зрізнія можеть вызывать нисино мысль о возможности какого-либо изивненія и усовершевія для самаго содержанія и существа христіанскаго ученія. Та, вто вобстають противь ненвивняемости и неусовершаемостя отпровеннаго христіанскаго ученія поскольку идеть рачь о са-

<sup>\*)</sup> См. апр. ин. "Прав. Обозрвнія" текущаго года.

номъ содержаніи его, забывають, что даже въ преділахъ того, что вырабатывается и производится людьми, примінимъ законъ немаміниемости и неусовершаемости своего рода. Неизміниемость и неусовершаемость по существу продукторъ даже человіческой діятельности простирается на весьма и весьма иногое. Остановимся на томъ, что наиболіве импеть значенія по отношенію къ обсуждаемому вопросу.

Развъ въ области науки, о непрерывномъ прогрессъ которой такъ часто и много говорятъ, нътъ многаго такого, что существуетъ неизменно целые века и тысячелетія и что и впредь будеть существовать безъ всякаго измененія? То, что въ дохристіанскую эпоху сділано было для науки Аристотелемъ, Эвилидомъ александрійскимъ, Архимедомъ спракузскимъ, Эратосоеномъ виренскимъ и другими, составляетъ то въ целомъ, то въ частихъ неотъемленое достояние и современной и будущей науки, какіе бы успахи она ни сдалала въ дальнайшемъ своемъ развитии. Какую бы отрасль ананія мы ни ввяди, въ каждой, если только она не принадлежить къ числу недавно возникщихъ, найдемъ достаточно такихъ элементовъ, которые, будучи разъ въ давнее время выработаны, сохраняются въ качествъ всегдащияго пріобрътенія науки. Остающееся теперь достояніемъ науки почему бы современемъ было изъ ней изгнано? Несомивино, что въ предвлахъ научнаго знанія многое, считавшееся за истину въ одно время, въ другое ниспровергается, накъ ложь, новыми изследованіями и отпрытіями. Однакожъ развъ мало такого, о чемъ мы съ полной увъренностью MOMENTS CRASSITS, 4TO OHO HHROFAS HE OREMETCH LOWID, HO BEEFда будеть твердымъ и неотчуждаемымъ достояніемъ науки? Быдо бы странно думать, что напр. законы ассоціаціи или сочетанія представленій когда-набудь будуть отброшены изъ науки, какъ ложные. Равиымъ образомъ развъ позволительно думать, что нъпогда подвергнутся отмъненію или изгнанію тъ положительныя и несомивниыя свъдънія чисто-научнаго свойства, которыя пріобретены въ области навихъ-дибо такъ-называемыхъ гуманныхъ и реальныхъ наукъ? Понимающему дело можетъ назаться странною самая мысль о томъ, что въ наукъ нътъ или быть не можеть устойчивыхь и неизмънныхь элементовь знанія, такъ

какъ эта мысль ведеть къ отрицанию существования науки и надобности въ ней. Въ наукъ впроченъ повторяется нешвивано не только то, что добыто въ качествъ результата отрожайшаго и всесторонняго изследованія или опытнаго изученія. Что касастся решенія какихъ-либо общихъ или наиболее сложныхъ вопросовъ, въ наукъ им неръдко встрэчвенъ ясное и резное отражение воззрений, жившихъ тысячелетия тому назадъ въ сознанія извістныхъ народовъ или отдільныхъ людей и возникщихъ сперва вовсе не на научной почев. Изкоторыя новъйшія естественнонаучныя теорін, считаємыя не невъдънію зв. новъйшее послъднее слово прогрессирующей науки, по основной своей мысли до такой степени древии, что трудно и едва ли даже возможно указать, когда именно и накъ возникло то, повтореніемъ чего являются эти теоріи. Такова напр. теорія Дарвина насательно природы и происхожденія человіка. Во введенін въ своему сочиненію о происхожденін человіна самъ Дарвинъ указываетъ только на Ланарка, какъ на своего предшественника, который не видыть существенной развины между человъкомъ и животными и считалъ человъка потомкомъ этихъ последнихъ, выродившимся изъ какого-либо высшаго, теперь ночезнувшаго, вида ихъ. Съ своей стороны ны въ правъ утверждать, что основная высль ученія Дарвина о природа и происхожденін человіна несонзвіврино древніе, чімь думаєть англійскій натуралисть. Основную мысль Дарвина мы встрічвень въ представленияхъ техъ древинимъ дикихъ народовъ, о которыхъ сохранились для насъ свёдёнія въ сочиненіяхъ дохристіанских писателей. Основная мысль Дарвина заключается въ древивнияхь піровозврвнінхъ дохристіанскихъ культурныхъ народовъ, каковы напр. индійцы, сгинтяне и другіс. Съ санымъ началомъ появленія въ Греціи оплосооскихъ ученій ны видимъ, что мысль о происхожденій человька оть животныхъ и объ единствъ природы человъва и животныхъ весьма ясно и категорично высказывается Анаксимандромъ милетскимъ. Кромъ Энпедокла и другихъ греческихъ оплософовъ, выскавывавшихъ посьт Анаксимандра сужденія о природів и происхожденіи человока, по основной мысля тожественныя съ кореннымъ взгатдонъ Дарвина, можно было бы указать длинный, простираю-

щійся примо до Дарвина, рядъ выслителей и ученыхъ, которые были его предшественнивами по учению объ отсутетвии существенной разницы между человекомъ и животными и о происхождении человъка отъ животныхъ 1). Говори это, мы само собою разумвется, отнюдь не отридаемь той разинцы, какая существуеть по этому предмету между Дарвиномъ и его неисчислиными предшествевниками, начиная съ дикарей. Но дело въ томъ, какого рода вта равинца? Она насается только оормальной стороны дела, т.-е. техъ путей, нажими въ разное время разные люди приходили въ одной и тойже им(ли, доказательствъ, которыя приводились и приводятся въ пользу оя, посивдовательности, съ ноторожо проводилась эта мысль, и т. под. Кто же рышится утверждать, жибя нь тому достаточныя основанія, что это чисто-оормальное различіс существенно маміняетъ взятую саму по себю мысль объодинановой природъ и одинаковомъ происхождении челована и животныхъ? Оказанное о гипотезъ Дарвина вполев приложено и ко многить другимъ намболъе общемъ гипотезамъ современнаго знанія, ошибочно выдающимся за результать положительного научного изслёдованія, но на самомъ дълъ принадлемацимъ из области меччаній или гаданій. Еслибы проследили настоящую геневлогію и того ученія многихъ современныхъ натуралистовь, но которому міръ, включая въ него и человека, представляетъ собею не более какъ непрерывное круговращение жатерии и сману сорых бытія, то увидели бы, что и это учение, выдаваемое Бюхнерами, Молепроттами и т. д. за "носледнее и недавние слово" современной науки, столь же неве, какъ и Дарвинево, и столь же научномечтательно. Камъ видниъ, въ наукъ существують а старыя пенвивники котины и старыя чензивники заблуждения. И сели объ этихъ носябденихъ-именно о выблужденияхъ можно утверждать, что они съ дальнийшимъ развитіемъ науки въ симели оснобождения он отъ того, что не есть результать положитель-

<sup>1)</sup> Подробности см. на стр. 6—12 2-го Сборника "Гражданина" за 1872 годъ въ нашей статьв подъ заглавіемъ: "Человвкъ въ его отличіи отъ животныхъ".

наго и несомиванно изследованія и изученія, будуть оставлены наукою, хоти на это трудно надвяться, то во всикомъ случав о старыхъ истинахъ должно скавать, что онв, разъ бывъ добыты, всегда будуть доставлять положительное достояние науки. Въ отомъ отношени Урвелль высказываеть следующую справедливую мысль. Исторія видуктивныхъ наукъ сестонть изъ долго совершающагося движенія впередъ, ноъ цвлаго ряда перемень, ивъ повторяющагося последовательнаго перехода отъ одного принципа къ другому, отличному отъ мего и часто повидиному противоположному. Но надобно заметить, что эта противоположность только инииая. Памъ можеть наваться, что принципы, составлявшіе торжество предъидущихъ періодовъ знанія, виввергаются и уничтожьются пованвішими открытівми, но на дълв эти принципы входять и включаются въ носледующія ученія той долей истины, какап была въ нихъ. Прежиів истины не ивгоняются, но поглощаются, не отрицаются, а расшириются. Исторія каждой науки, которая можеть показаться сміною революцій, въ дійствительности есть рядь развитій. Въ уиственномъ, какъ и въ вещественномъ міръ-отпіа mutantur, nil interit, nec manet ut fuerut, nec formas servat easdem, sed tamen ipsa endem est. "). Окончательная форма наждой наукч заключаеть въ себв сущность наждаго изъ ен предыдущихъвидопривненій. Все, что было открыто и установлено въ какойнибудь предыдущій неріодъ, содыйствуеть окончательному развитію данной отрасли внанія. Прежнія ученія, быть-можеть, должны были стать точиве в опредвлениве, должны были быть очищены отъ своихъ лишиихъ и произвольныхъ частей, быть выражены на новомъ языкъ, чтобы послъ разныкъ процессовъ войти въ состава науки, но они не перестають отъ этого быть истинными ученими или представлять собою извъстную долю еущественныхъ составныхъ частей нашего внанія <sup>в</sup>). Очевидныть донавательствомъ справедивости этихъ мыслей Уэвелля, что

<sup>\*)</sup> Все мъняется, но ничто не погибаетъ... Ничто не остается такъ, какъ было, и не сохраняетъ прежнихъ формъ, но остается однако тъмъ же.

Стр. 9—10, въ І т. исторіи индуктивныхъ наукъ. Перев. съ англ. языка.
 С.-Пб. 1867 г.

въ индуктивныхъ наукахъ много старыхъ неизмѣняющихся истинъ и что прогрессъ этихъ наукъ не состоитъ въ ломкѣ и отрицаніи прежде добытаго, какъ бы оно старо ни было, служитъ собственное сочиненіе этого ученаго, имѣющее своимъ предметомъ исторію этихъ наукъ. То, что говоритъ Уэвелль касательно исторіи индуктивной науки, вполнѣ приложимо ко всякой другой.

Если такъ должно понимать развитие науки, то неследуетъ-ли изъ этого, что и для ней мыслимо такое состояніе, когда прогрессивное развитие ся будетъ состоять не въ изивнении или усовершенія существеннаго содержанія ся, взятаго въ его цъдостности и полнотъ, а въ обработив и дальнъйшемъ расирытін этого содержанія? При иввъстныхъ условіяхъ такое состояніе науки неизбъяно. Еслибы наука въ накое-либо время разръшила всъ свои существенныя проблеммы, надъ которыми она призвана работать въ лицъ своихъ представителей, то сдъланное ею, какъ скоро совершилось бы съ полной удовлетворительностью, стало бы достояніемъ научной мысли на всв грядущія времена, сохраняя всегда свіжесть истины. Въ этомъ случав дальнейшая работа научной мысли и состояла бы вовсе не въ измънении или усовершении существеннаго содержания того, что получено вь качествъ интеллектуального наслъдства отъ временъ минувшихъ, но единственно въ обработив этого содержанія и въ всестороннемъ раскрытіи его. Не странно ли ожидать при этомъ условім какого-либо инаго прогресса, кромъ этого, въ отношения въ полученной истинъ? Пусть наука, по причинъ ограниченности человъческого познанія и необъятности изследуемаго ею, никогда не достигнеть полнаго и окончательнаго разръшенія стоящихъ передъ нею проблемиъ, это не ивмъняетъ сущности дъла. Причина измъняемости и усовершаемости самаго содержанія науки все-таки будетъ заключаться, какъ и теперь заключается, не въ идет или свойствахъ дъла науки, но въ условіяхъ человъческого познанія. Развъ это последнее пожеть не иметь своимь всегдашнимь идеаломь разрешеніе всёхъ проблеммъ, а слёдов. неизмёняемость и неусовершаемость содержанія науки? Но то, что составляеть идеаль для научнаго сознанія, въ области религіозно-правственной жизни, по самому существу и всеобъемлющей важности ся, должно 10

являться и является осуществившимся фактомъ, т.-е. неизмѣняемость и неусовершаемость религіозныхъ представленій при формальномъ развитіи ихъ.

Что насается ондосооін, изъ которой собственно выходили и выходять мивнія объ изивняемости и усовершвености христівискаго религіознаго мірововарвнія, то должно постоянно шивть въ виду, что сама онлософія со стороны основныхъ своихъ началъ, извъстныхъ изъ ен исторіи, представляетъ нъчто совершенно неизивнающееся и неусовершаемое. Такъ именно смотрить на оплосовію сани представители си, мивніє которыхъ въ этомъ случав имветь действительную важность. "Вопросъ о томъ, что такое вселенняя, какой смыслъ въ целомъ имеють всв ен частные предметы и явленія, или какін общін начала н основы имбють они, задавался человокомь, какь извостно, съ незапамятныхъ временъ и на него дано множество самыхъ разнообразныхъ по формъ отвътовъ. Если мы обратимъ вичманіе на то, что каждый періодъ въ жизни народовъ отличается своей степенью развити и внутри этого періода существують еще градаціи, то моженъ сказать, что разнообравіе міросоверцаній по форм'в простирается до безконечности. Но при этомъ содержаніе ихъ вращается въ извёстныхъ строго замкнутыхъ предълахъ. Въ сущности безчисленное количество міросоверцаній не равняется безчисленному количеству отвітовъ на вопросъ о вселенной, какъ целомъ. Вся совокупиость ученій о нірь, какъ цьломъ, и его основахъ въ сущности представляеть весьма небольшое количество основных в типовъ, и что бы человъкъ ни выдумалъ относительно сущности міра, его постросніе, несмотря на всв свои частныя оригинальныя черты, будеть въ сущности относиться непременно къ одному изъ этикъ типовъ: типы эти получаются еще въ самую раннюю эпоху развитія человъчества и потомъ неизмънно продолжаютъ повторяться 4. Какіе же это типы? Монизмъ, представляющій дуковное и онвическое бытіе тожественными между собою и различающимися тольно по форм'в своего проявленія, и дуплизма, представляющій



<sup>4)</sup> См. стр. 444—446 въ 8 км. "Правосл. Собесбдинка" за 1876 годъ въ статъв В. Снегирева подъ заглавіемъ: "Психологія и логика, какъ оплососкія науки".

духовное и физическое двумя различными началами, различающимися не только по формъ проявленія, но и по самой своей природъ. Это два саныхъ общихъ типа, подъ которые можетъ быть подведена всякая философская система, какъ ученіе о міръ въ его целостномъ бытін. Эти два основныхъ типа распадаются каждый на два частивйшіе типа. Когда свойства и особенности онзического бытія переносятся на бытіе духовное и духъ мыслится, какъ продуктъ развитія матеріи, получается матеріализма нян, что одно и тоже, монивиъ матеріалистическій. Напротивъ, когда свойства или аттрибуты духовнаго бытія переносятся на онвическое, въ силу чего это последнее представляется, какъ видоизмънение духовнаго, какъ ступень въ его развити и т. п., является идеализмь, или идеалистическій монизив. Когда духовное в онвическое представляются не въ видъ діаметрально другь другу противоположныхъ и враждебныхъ началъ, но въ видъ гарионически соединенныхъ при посредствъ третьяго начала, воторымъ является бевнонечный и совершеннъйшій личный Духъ или Богъ, то получается теизмъ или деизмъ, разнящіеся между собою въ томъ отношеніи, что первый допускаетъ, а второй отрицаеть промыслительную дентельность Бога въ міре съ са чудесной стороною. Эти типы философскихъ міровозарвній, выработавшіеся въ древивищую отдаленивищую эпоху жизни человвиества, встрачаются не только у грековъ, но и у индійцевъ. Должно впрочемъ сназать, что тенстическое міровозаръніе съ его признаніемъ Бога, какъ безконечнаго личнаго Духа, Творца и Промыслителя вселенной, будучи разсматриваемо какъ **Философское міровозвр**вніе, составляеть повдивищее явленіе сравнительно съ остальными типами философскихъ міровозарізній, возникшее и выработавшееся подъ вліяніемъ христіанскихъ представленій и идей. Изучая исторію философіи, каждый можетъ видеть, что до последняго времени, начиная съ первыхъ проблесковъ человъческой философствующей мысли, указанные типы чередовались и сивиялись одинъ другииъ, такъ что даже германская мысль, на которой по преимуществу опочиль духъ философін, въ сущности не сказала ничего новаго сравнительно съ твиъ, что высказывалось философствующей мыслыю въ дохристівнскомъ міръ. Новизна и оригинальность вообще въ исторіи **философскихъ** міровозарвній отмвчаютъ собою не основныя и 10\*

коренныя идеи этихъ міровозэрвній, но научное и логическое обоснование ихъ. Инаго рода новизны и оригинальности нельзя открыть даже въ техъ оплософскихъ пірововареніяхъ, которыя съ особой настойчивостью предъявляють на это свои права. Уже не говоря о онлосооскомъ міровоззрънія Шопенгауера я Гартмана, воскрешающемъ древне-индійскія пессимистическія нден, самъ позитивизмъ, на который некоторые указываютъ, какъ на совершенно новое слово совръвшей человъческой мысли. оказывается по основнымъ своимъ идеямъ весьма и весьма древнимъ: уже у древнихъ индійснихъ философовъ, напр. у Капилы, встрвчаются теже въ сущности мысли о томъ, что познаваемо и непознаваемо, какія развиваль Огюсть Конть 5). Очевидно, и въ будущемъ философія не скажетъ чего-либо такого, что не было бы повтореніемъ, въ той или другой формъ, въ той или другой обработив, давно извъстнаго. "Дальнвишаго прогресса оплософіи должно ожидать, справедливо разсуждаеть г. Козловъ, не въ совиданіи новыхъ, а въ преобразованіи наличныхъ главныхъ философскихъ конценцій, въ болье истодическомъ развитія ихъ въ систему, въ соглашени съ данными наукъ, въ основательныйшей аргументацін, въ выдыленін изъ философскихъ ностроеній фантастических элементовъ, наконецъ въ соединеніи однородныхъ и сопринадлежащихъ философскихъ началъ и въ отдъленіи другь отъ друга разнородныхъ" и т. нод. 6). Только мечтателямъ можетъ казаться возможнымъ при построеніи философскаго міровозарвнія, которое бы въ себв самомъ нивло общеобязательную силу для всёхъ и важдаго и объединяло всёхъ людей и каждаго въ одномъ общемъ идеалъ жизни и дъятельности, отказаться отъ всёхъ предзанятыхъ мивній, отъ всёхъ нетеллектуальныхъ симпатій и антипатій и т. под. Пусть онлососу представляются съ логической точки врвнія одинаково несостоятельными всв, указанные выше, типы философскихъ міровозаръній, и эта мысль будеть уже плодомъ предзанятаго мивнія, опредъленной интеллектуальной симпатіи и т. д. Въ самомъ дълъ

<sup>5)</sup> См. стр. 723 въ декабр. ин. "Правося. Обозрвнія" за 1875 годъ въ нашей статьв объ Огюств Контв.

Философія, какть наука. Кіевъ 1877 г., стр. 88 и 89.

развъ въ основъ такого приговора не обнаруживалась бы и не сквозила старая гносеологическая теорія, въ наше время снова пущенная въ ходъ? Предзанятость такой мысли свидътельствуется и ея странностью, немыслимою при безпристрастномъ взглядв на двло. Можетъ ли безпристрастная мысль утверждать, что и матеріализиъ и идеализиъ и дуализиъ и теизиъ съ деизмоиъ одинаково логически несостоятельны? Еслибы даже шло дело о томъ, какъ смотръть на мнъніе однихъ, что  $2\times 2=5$ , другихъ, что  $2\times2=17$ , третьихъ, что  $2\times2=145$ , то и въ этомъ случав, признавая всё три мивнія неправильными, мы темъ не мене вынуждены были бы сказать, что одно мивніе менюе несостоятельно, чемъ другое, и т. д. Положимъ, здесь есть известное данное для такой оцфики, но вфдь есть данное, или критерій, и для оценки сравнительнаго логического достоинства философскихъ типическихъ міровозарвній, которым на основаніи этого вритерія отнюдь не могуть быть признаны одинаково несостоятельными, хоти бы таковой критерій и быль заимствовань изъ древней и снова воскрешенной теоріи познанія.... Принявъ же иную болве состоятельную теорію познанія, строитель новой философской системы уже прямо призналь бы единственно истиннымъ тенстическое піровозарвніе. Вообще нельзя указать какія-либо основанія для построенія въ будущемъ такого міровозврвнія, которое по основнымъ своимъ началамъ не совпадало бы то съ твиъ, то съ другимъ изъ прежнихъ міровозарвній. Еслибы природа и человъкъ измънили свои особенности и въ природъ и человъчествъ воцарился какой-либо новый строй и порядокъ, можно еще было бы ожидать совершенно новаго міровозарвнія. Разнообразіе типических философских міровозарьній опредвляется відь не прихотью человіна или другими какими-либо преходящими причинами, но имъетъ въ своей основъ нвчто неизивиное и неустранимое. Можно говорить такимъ образомъ не о появленіи въ будущемъ какого-либо совершенно новаго міровозарвнія, но скорве о решительномъ преобладаніи какого-либо изъ прежнихъ міровозарвній. Съ раціональной точки арвнія такое преобладаніе всего свойственные тензиу. Между твиъ какъ матеріализмъ, идеализмъ, дуализмъ являются крайностями, въ которыхъ одна стихія совершенно исчезаеть вь другой или діаметрально противополагается другой, теивиъ чуждъ

этихъ крайностей и даетъ всему законное мъсто: стремленіе къ монизму вполнъ удовлетворяется въ тензив его ученіемъ о Богъ, безконечномъ и всесовершенномъ личномъ Духъ, создавшемъ міръ и управляющимъ имъ; и идея дузлизма, данная въ непосредственномъ сознаніи каждаго человъка, въ тензив является признаннымъ оактомъ, при томъ йзъясненнымъ въ самомъ благопріятномъ смыслъ какъ для оизическаго элемента, такъ и для духовнаго. Тенстическое міровоззрѣніе, какъ и всякое другое, еслибы оно ко благу людей вытъснило остальныя оилосооскія доктрины, ни въ какомъ отдаленномъ будущемъ не изивнится со стороны своихъ основныхъ идей, допуская единственно только наибольшее научное обоснованіе, наибольшую систематизацію и т. д.

Если, какъ оказывается, сами философскія ученія со стороны основныхъ своихъ началъ отличаются ненамъняемостью и пеусовершаемостью, то какимъже образонъ можно требовать изивненія и усовершенія христіанскаго откровеннаго ученія? Очевидно, такое требование есть результать или непонимания дела или задней мысли. Къ философія наиболью, чвиъ къ наукъ, приивнимы следующія слова Евклевівста: "что было, то и будеть; нътъ ничего новаго подъ солнцемъ" (1, 9). Заижчательно, что именно въ философія, которая, въ отличіе отъ науки, по своей вадачв наиболбе близка къ теоретической сторонв религіи, столь подходять слова Экклезівста. Философія, взятая отрешенно отъ опредъленной какой-либо системы, не можеть чего-либо живть противъ неизмънности и неусовершаемости христіанскаго откровеннаго ученія: съ точки зранія безпристрастной философской мысли неизминяемость и неусовершаемость христіанскаго отвровеннаго ученія есть аксіома. Что касается до опредвленныхъ философскихъ ученій, то теистическое, какъ одинановое съ христівнскимъ по понятію о Богв и т. д., можеть только наставвать на неизивнности и неусовершаемости откровеннаго христіанскаго ученія. Пантенстическій же матеріализмъ и идеализмъ, а равно дуализмъ, собственно могутъ только отрицать сполна и безусловно это ученіе и желать заміны его собою. Когда поэтому какой-либо философъ говорить о необходимости изизненія и усовершенія христівнскаго ученія, то это значить только, что ему желательно замънить это учение своимъ. Иначе по-

нимать дело значило бы заблуждаться. Всякое изменение чеголибо и усовершение можеть быть желательнымь въ интересахъ свивго двля, которое требуется изивнить и усовершить. Но развъ матеріалисты, пантеисты и т. под. имъютъ какой-либо интересъ въ успъхахъ и торжествъ христіанства? Какъ скоро затвиъ мысль о замънъ христіанскаго ученія другимъ высказывается во имя прогресса человъческой мысли и освобожденія ея изъ-подъ опеки, - а это обыкновенно и говорится людьии, настанвающими на изивняемости и усовершаемости христіанскаго ученія, -- то и это должно понимать не иначе, какъ въ смыслъ возвращенія человъческой мысли къ той эпохъ, когда вырабатывались пантеизмъ, матеріализмъ, дуализмъ, и въ смысле поступленія ея подъ опеку какого-либо изъ этихъ міровозарвній. Если или мысли человъческой невозможно создать какое-либо новое міровозарвніе, которое по своимъ основнымъ идеямъ не было бы воспроизведениемъ цвамя тысячельтия существующихъ мірововарвній, то о какомъ же прогрессв и о какой же свободв отъ опеки прежнихъ стадій развитія мысли можетъ быть ръчь? Такая ръчь была бы не болъе, какъ празднымъ мечтаніемъ и полнымъ самообольщениемъ. Поскольку впрочемъ христіанское откровенное ученіе является позднимъ по времени своего появленія сравнительно съ матеріалистическимъ, пантенстическимъ, дувлистическимъ міровозарвніємъ, христівиское ученіе уже въ одномъ этомъ отношении представляется прогрессивные другихъ міровозграній. Обращаясь же къ содержанію и спыслу христіанскаго ученія и сравниван его съ другими противоположными ему ученіями, христіанское ученіе сравнительно съ этими последними нелнется накъ светъ въ сравнении съ мракомъ. Было бы поэтому рышительнымы непониманіемы науки думать, будто замъна христіанскаго ученія инымъ какимъ-либо философскимъ міровозарвніемъ требуется наукою, какъ это утверждають въ своихъ интересахъ представители враждебныхъ христіанскому ученію философскихъ накоторыхъ міропозараній. Наука не занимается такими вопросами, - высочайшее бытіе должно ли мыслиться какъ безконечный личный Духъ, или нътъ, какъ надобно представлять взаимныя отношенія лицъ Пресвятой Троицы, кавое отношение естествъ въ І. Христъ, какъ дъйствуетъ блогодать на человъка, есть ли добрые и злые духи и т. под.? Рав-

нымъ образомъ и христіанское откровенное ученіе не предръшаетъ спеціальныхъ вопросовъ науки. Какинъ же образонъ наука можетъ быть въ пользу замвны христіанскаго ученія другимъ міровозарвніємъ? Какъ видно будеть въ последствіш, въ тых вопросахъ, въ которыхъ существуетъ накоторое соприкосновеніе между христіанскимъ ученіемъ и научными гипотезами, то и другія въ сущности не разнорачать. Не наука сама по себъ, а философскія ученія, всячески иногда насилуя науку въ свою пользу, могутъ требовать замёны собою христіанскаго ученія. Итакъ, отнюдь невозможно требовать заміны христіанскаго ученія во имя прогрессивнаго и свободнаго развитія человъческой мысли. Поскольку ръчь идетъ объ основоначалахъ міровозарвнія, выходъ изъ-подъ опеки прежнихъ міровозарвній невозможенъ для человъческой мысли: освободившись изъ-подъ одной опеки, она все-таки неизбъмно попадетъ подъ другую. Прогрессивное развитие человъческой мысли не въ состояния дать ей возможности не только возвыситься надъ христіанскимъ ученіемъ, но и надъ противоположными ему ученіями, имъющими тысячелетнюю историческую давность.

Какъ скоро неизивняемость и неусовершаемость своего рода составляеть ненарушиный законъ даже по отношению къ продуктамъ человъческой мысли, получаемымъ путемъ научнаго изследованія и философскаго мышленія, то объ усовершаемости того, что Господь благоволиль открыть людямь, не должно бы быть и рачи. Однакожъ, какъ видали, Гегель категорически утверждаль, будто положительное христіанское ученіе только посль философскаго истолкованія его содержанія способно получить высшій смыслъ и явиться въдъйствительно совершенномъ виль. Откуда же проистекають такія превратныя сужденія о двав? Не иначе, какъ изъ какихъ-либо предзанятыхъ, слъдовательно уже не прогрессивно-новыхъ, возарвній. У Гегеля этимъ предзанятымъ возарвніемъ является его понятіе объ абсолютномъ бытін, воскрешающее древнія индійскія философскія иден. При своеобразномъ понятін Гегеля объ абсолютномъ бытім этому философу совершенно неизбъжно было говорить о тожествъ религін и философіи, какъ формахъ познанія, низшей и высшей, и объ усовершаемости христіанства и со стороны положительнаго ученія его. Но то, что для Гегеля является деломъ естественнымъ, на самомъ деле совершенно противоестественно.

Гегелево абсолютное бытіе действительно допускаеть въ отношенім къ себъ только одно познаніе, притомъ конечно пе въ видъ откровенія человъку отвив этого познанія, що въ видъ необходимаго самооткровенія абсолютной идеи въ разумъ человъческомъ, на опредъленныхъ ступеняхъ его развитія являющагося болве полнымъ и совершеннымъ. Въ самомъ двлв, что же другое кромъ такого познанія возможно по отношенію къ Гегелеву абсолютному бытію, являющемуся въ видв интеллектуальной функція? Не живой же союзъ съ нимъ человъка, предполагающій благоговъніе предъ нимъ, почитаніе его, молитвы въ нему, извъстнаго рода нравственную дъятельность въ исполненіе его воли. Какой союзъ подобнаго рода возможенъ къ тому, что не существуетъ виб человъческого сознанія и есть не болье какъ отвлеченное понятіе? Никакого отношенія къ религіозному чувству и къ воль человъка не имъетъ и не можетъ имъть Гегелева абсолютная идея. Что же оставалось делать Гегелю, такимъ образомъ понявшему безусловное бытіе, какъ не превратить и религію въ одну изъ формъ познанія абсолютной идеп? Ради последовательности Гегель и извратиль понятіе объ истинной природъ и задачь религии. Иначе какъ-либо назвать учение Гегеля о религіи въ ен отношеніи къ философіи ръшительно нельзя. Развъ въ самомъ дълъ сущность религіи, по свидътельству исторіи и опыта, полагается въ одномъ знанія? Какъ ни важно это последнее, религія не была, не есть и быть не можетъ однимъ познаніемъ. Кто не знаетъ, что можно быть весьма свъдущимъ и глубовимъ богословомъ и однакожъ вовсе не отличаться теплотою и живостью религіознаго чувства и надлежащими религіозно-правственными движеніями воли? И наоборотъ, развъ люди вовсе не образованные не обнаруживаютъ иногда такой горячности религознаго чувства и благочестивой настроености воли, какін были бы желательны въ самыхъ глубокихъ мыслителяхъ и великихъ ученыхъ? Если бы религія состояла въ знаніи, тогда легко было-бы для даровитыхъ по крайней ивръ людей научиться религіозности, подобно тому какъ поработавши надъ изученіемъ физіологіи или химіи, они дълаются хорошими физіологами или химиками. Если по Гегелю философія есть высшая форма

пониманія предмета религін, то почему же люди, неимъющіє нинанихъ понятій даже о Гегелевой философіи, которую виновникъ ея считаетъ совершенивищимъ истолкованиемъ христивиства, являются въ болве живомъ и тесномъ общения съ Богомъ, чемъ знатоки философіи Гегелевой? Еслибы мысль Гегеля объ отношеніи религіи яъ оплософіи была върна, то должно бы происходить совершение противоположное явление. Никто не скажетъ, чтобы тогда именно, когда мысль человъческая занята размышленіемъ о предметахъ религіи, чувство религіозное было особенно возбуждено и напряжено. Случается напротивъ не ръдко такъ, что въ эти иоменты чувство религіозное бываетъ всего менъе возбуждено и напряжено. Между тъмъ религозная настроенность человъка и выражается въ движеніяхъ и состояніяхъ человъческаго сердца. Не тогда совершается особый подъемъ религіозной жизни въ человъкъ, когда мысль его работаетъ въ области предметовъ религіи, но когда человъкъ чувствуетъ вънніе Божества, Его близость и весь исполняется чувства благоговънія, умиленія, внутренняго блаженства. Не тогда человъкъ находится въ состояни наибольшаго одушевления и проникновенія религіозной идеей, когда онъ предается холодному размышленію о Богв и о двлахъ Его, но тогда, ногда онъ по любин къ Богу и къ ближнему совершаетъ подвиги самоотверженія и самопожертвованія. Значить, въ религіи элементь знанія неесть все. Несомивно, что безъ религіознаго въдвнія немыслимы религіозныя чувствованія, ни правственная пормальная двятельность. Однакожъ и одно значіе предметовъ религіи не можеть составлять религіи. Религіозная жизнь обнимаеть всв силы и способности человъческаго духа, выражансь въ гармонической дъятельности всъхъ ихъ, обращенной къ Божеству. Почитая божествомъ отвлеченную идею, Гегель впалъ такимъ образомъ въ безысходное и непримиримое противоръчіе съ исторіей и непосредственнымъ опытомъ и отожествилъ предметы существенно отличные другь отъ друга. Но развъ разумно такое понятіе Гегеля объ абсолютномъ бытім и его отношенів въ условному бытію? Не пустой отвлеченной абстранціей должно быть абсолютное бытіе, но лицомъ реально существующимъ независимо отъ ограниченнаго человъческаго сознанія и обладающимъ полнотою всвую совершенствъ, какія только приличны бытію

высочайшему. Безконечно совершенный личный Духъ-таково истинное представление о быти высочайшемъ. Какъ личное Существо, обладающее разумомъ, чувствомъ и волей, Богъ допусваетъ въ отношении въ Себъ не одно уже познание, но виъстъ съ нимъ требуетъ отъ человъка извъстной настроенности его чувства и воли. При такомъ представлении Бога и человъкъ, накъ образъ Божій, не утрачиваетъ, какъ у Гегеля, своей личности и является цельнымъ живымъ существомъ, обладающимъ разукомъ, чувствомъ и волей. Будучи таковымъ, человъкъ является способнымъ и призваннымъ выражать свое общение съ Богонъ не въ отправленіяхь только своей нысли, но одинаково и въ отправленіяхъ своего сердца и своей свободной воли. Таковымъ понятіемъ о Богв и человъкъ, допускающимъ возможность и необходимость живаго союза между Богомъ и человъкомъ, навываемаго религіей, всецьло ниспровергаются и основы предзанятаго понятія о религін, какъ формъ познанія, и оправдывается то, чемъ религія является въ псторіи и въ непосредственномъ наблюденіи.

Но если бы стали поставлять сущность религіи даже въ знаніи о Богв, и тогда было бы ошибочнымъ отожестилять религію съ философіей. Знаніе, предлагаемое въ религіи, и знаніе, получаемое въ области философіи, имъютъ важное различіе.

Въ самомъ дълъ, христіанское религіозное знаніе есть знаніе, полученное путемъ откровенія, а философское знаніе есть знаніе, вырабатываемое путемъ самостоятельной работы человъческой мысли. Замъчательный фактъ, что даже тъ религін, о божественно-откровенномъ происхождени которыхъ и ръчи быть не можеть, выдають однакожь религіозное ученіе за результать сверхъестественнаго откровенія Божія. Не говоритъ и это о томъ, что общечеловъческое сознаніе отнюдь не смъшиваетъ религіозное и философское знаніе о божествъ по ихъ происхожденью? Важенъ и тотъ фактъ, что основателями религій являются обыкновенно не философы. Нельзя указать религіи, которая была бы порожденіемъ какой-нибудь философской школы. Положинъ, на образование видоизивнений въ языческихъ религіяхъ имъли вліяніе философскія представленія, но это вліяніе не было прямымъ. Да и это непрямое вліяніе сказывалось скорве въ разрушения существованшихъ религіозныхъ представленій,

но не въ выдвижении положительныхъ религіозныхъ началь, которыя вносили бы новую обновляющую струю въ область редигіозной жизни. Если это справедливо въ отношенін языческихъ религій, то о христіанской религіи и говорить нечего: не на неё вліяли философскія иден о предметахъ религіи, но она очищала и видоизивняла философскія представленія. Христіанское религіовное ученіе есть ученіе свыше откровенное. Истинное религіозное знаніе по самому своему существу уже предполагаетъ непремънно сверхъестественное происхождение. Въ самомъ дълв, какимъ же инымъ разумомъ, промъ Божественнаго, можетъ быть дано человъку надлежащее въдъніе о Богь и Его отношения въ міру и человъку? Между тъмъ какъ Гегелево обсолютное бытіе не можеть дать человаку познанія о себъ, само нуждаясь въ разумъ человъческомъ для достиженія сознанія себя санаго, разунно понимаемый Богь, какъ безконечно совершенный личный Духъ, не только долженъ быть независимымъ отъ человъческаго познанія, но является и долженъ являться единственнымъ виновникомъ всякаго истиннаго вълънія о Немъ, какое можетъ имёть человёкъ. Только при такомъ пониманія діла можеть сохраняться истинное представленіе о в сесовершенномъ Разумъ, тогда какъ у Гегеля съ высочаншаго бытія черты всесовершеннаго въдънія переносятся на человъка. Когда въ сознаніи язычниковъ религіозныя представленія усвоялись по своему происхожденію откровенію свыше, то именно этимъ выражалось справедливое убъждение, что источникомъ надлежащаго въдънія о Богъ долженъ быть не человъческій разунъ хотя бы геніальнъйшихъ философовъ, но самъ Богъ, для котораго не можетъ быть безразличнымъ, какъ Его представляють люди, отъ здраваго пониманія которыми высочайшаго Существа зависить ихъ благо...

Далве, многое такое, что составляеть характеристическую неотъемленую принадлежность христіанскаго ученія, вовсе не имветь и не можеть имвть мвста даже въ темстической философіи. Уже не говоря о томъ, что многія истины откровенія по самому существу ихъ не могуть быть предметомъ философіи, эта послъдняя имветь свои спеціальные предметы изслъдованія, которыхъ религія совершенно чужда. Только искуственно отожествляя задачи религіи и философіи, могь Гегель навязы-

вать той и другой одни и тъже предметы познанія. Йо йто же не знаетъ, что философія можетъ сохранить характеръ философін, не насаясь даже вовсе идеи объ обсолютномъ бытіи, тогда какъ религія безъ ученія объ этомъ рышительно немыслина? Отождествленіе предметовъ философіи и религіи мыслимо только съ пантеистической точки зрвнія Гегеля, по которой Богъ розсиатривается по Его существу какъ всё во всемъ. Но что же это за Богъ, который самъ по себъ-ничто, а становится чвиъ-либо только чрезъ міръ и въ мірв? И что же такое всв предметы міра, неисключая и человъка, какъ скоро они суть только проявленія и обнаруженія безконечнаго, не имъя никакого самостоятельнаго значенія? Всё это, очевидно, странности и самопротиворъчія. Но какъ скоро, что несомнънно, божество не есть всё и всё не можеть быть божествомъ, то и всъ разнообразныя области повнанія не суть одно и тоже по своему предмету и отличаются также другь отъ друга, какъ отличаются самые предметы ихъ изследованія: напр. религія можетъ инъть дъло съ такини предметани, которыхъ чужда философія; и наоборотъ, предметы, которыми ванимается философія, до такой степени разнообразны и различны, что это обстоятельство заставляетъ многихъ думать, хотя и неправильно, что философія не виветъ какого-нибудь опредвленнаго и строго отграниченнаго вруга" ея изысканій и изследованій. Не значить ли это, что предметъ философіи и религіи не непремънно одинъ и тотъ же?

За тъмъ, предметомъ религи всегда почитался и почитается Богъ въ Его отношеніяхъ къ міру и человъку, представляемый не иначе, какъ личнымъ Существомъ, между тъмъ какъ для философскаго сознанія Богъ можетъ являться подъ формой самой разнообразной. Положимъ, теистическая философія въ сущности не отличается даже отъ христіанскаго ученія о природъ и свойствахъ Бога и объ Его отношеніи къ міру и человъку. Но спрашивается, откуда взяла эта философія чистыя понятія о Вогъ и объ Его отношеніи къ міру и человъку? Всякая высль о самостоятельномъ происхожденіи этихъ понятій въ философскихъ ученіяхъ падаетъ сама собою, такъ какъ извъстно, что этихъ чистыхъ понятій до появленія христіанства философія не знала. Должно даже сказать, что и въ до-христіанской философіи, поскольку въ тъхъ или другихъ системахъ ея выдвигалась идея

божества, какъ личнаго существа, эта идея является позаимствованной изъ религіознаго сознанія до-христіанскаго человъчества: философія и выходить повсюду изърелигіи. Между твиъ ванъ онлософія можеть существовать безъ представленія божества существомъ личнымъ, отдельнымъ отъ міра, религія немыслима бевъ такого преставленія, хотя бы оно и не было ясно сознаваемо и выражаемо. Возможенъ-ли живой союзъ, какимъ хочетъ быть всявая религія, между Богомъ и человъкомъ, если Богъ и человъкъ не суть личныя, отдъльныя другъ отъ друга субстанціально, существа? Очевидно ніть. Та идея тожества конечнаго и безконечнаго, которую Гегель хочетъ навизать христівнству,-иден, уничтожающая личность въ Бога и человака, была чужда и языческому религіозному совнанію. Положимъ, исторія древне-индійскаго религіознаго сознанія представляєть намъ примъръ такого ученія, по которому все, что им существуетъ, начиная отъ неорганическихъ предметовъ и оканчивая высшими человъка существами, разсматривалось, какъ пронвленіе единаго, всё собою проникающаго, божественнаго начала, неотделниаго отъ того, въ ченъ оно проявляется. Не свидътельствуетъ-ли однакожъ исторія, что такое представленіе о божествъ было дъломъ людей оплосооски, а не религозно, настроенныхъ и несуществовало для народа? Народъ не зналъ такого мертваго и безсознательнаго божества, не строиль ему храмовъ, не обращался въ нему съ мольбами, не приносилъ ему жертвъ и вообще ни чёмъ не свидетельствоваль какихъ-либо живыхъ отношеній въ нему. Значить, предметомъ религіи и не было это мертвое божество. Впрочемъ, даже люди школы, партін вовсе не привнавали человъка въ его данномъ земномъ бытім тожественнымъ съ безконечнымъ, а скорве резко противополагали этому безконечному. Они тожество человъка съ безконечнымъ собственно относили къ бытію человъка до его появленія въ міръ и послъ существованія его въ міръ. Такимъ образомъ и здёсь можно открыть идею глубочайшаго различія между конечнымъ и бевконечнымъ. И это различіе до такой степени непосредственно и живо чувствовалъ человъкъ школы, партін, что обрекаль себя на произвольныя страданія ради грядущаго соединенія съ безконечнымъ. Не будеть несправединвымъ, если станемъ думать, что для непосредственнаго совнанія

даже этихъ людей школы или партін ихъ пантенстическое божество невольно облекалось въ формы личнаго существа. Въ противномъ случав было бы немыслимо то живое отношение въ безконечному, каковымъ являлось оно у людей школы или партіи. Идея тожества конечнаго и безконечнаго у индійцевъ вовсе не проводилась последовательно и отменялась иной идеей. Идея личности божества и следов. отдельности его отъ міра до такой степени является внутренно необходимою для человъческаго религіовнаго совнанія, что она вторгается помимо воли человъческой туда, гдъ бы для ней и мъста не должно быть. Это видно не на древнихъ только индійцахъ, но и на современныхъ совидателяхъ новыхъ міровозарвній по образцу старыхъ. Огюсть Контъ, какъ извъстно, закончилъ свою карьеру философа измышленіемъ религіи, въ которой, по примвру явычниковъ грековъ, боготворившихъ людей, божествоиъ является человъчество — "Grand Etre." Но потому Контъ и могъ усвоять имя религін своей чудовищной религін, что отвлеченное понятіе чедовъчества у него одицетворялось, принимая форму какого-то живаго личнаго Существа, которому посвященъ былъ у Конта довольно сложный культъ 2). Но если въ пародіяхъ на религію иден личности божества врывается какъ бы противъ воли виновниковъ этихъ религій, то дъйствительныя религіи, хотя бы и ложныя, решительно невозножны при представлени божества тъмъ-либо безличнымъ, неотдълимымъ отъ конечнаго бытія. Въ пользу этого говоритъ вся исторія религіозной жизни человъчества. Несомивнио, что только въ христіанства дано истинное понятіе о самой личности божества, но идея личнаго божества, котя и недостаточно выдержанная и часто совершенно ложно понятая, все-таки составляеть неотъемленое достояние всякаго редигіознаго сознанія. Единство же конечнаго и безконечнаго, несовивстимое съ представленіемъ божества личнымъ существомъ, есть прямое разрушение редигии. Для редигиознаго непосредственнаго сознанія идея тожества конечнаго съ безконечнымъ является ничемъ инымъ, какъ богохульствомъ. Если языч-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. подробности на стр. 136—141 въ сочинении: Огюстъ Контъ и положительная оплосовія. С.-Петерб. 1867 года.

ники боготворили природу и человъка, то только потому, что за природою и человъкомъ они усматривали нъчто высочайшее, неодинаковое съ природою и человъкомъ, каковы они въ дъйствительности. Религіозный человъкъ, хотя бы онъ былъ грубъйшимъ язычникомъ, не только считаетъ себя ниже божества, какъ его твореніе, но и чувствуетъ себя грашнымъ предъ нимъ, нуждающимся въ прощеніи, и безсильнымъ, нуждающимся въ непрестанной его помощи. Между томъ, еслибы религіовному сознанію человічества присуща была идея его полнаго единства съ божествомъ, тогда люди, утративъ чувство и сознаніе своей индивидуальности и свободы, приписывали бы божественное происхождение и достоинство самымъ темнымъ и дурнымъ проявленіямъ своей ограниченной и испорченной природы и утратили бы самое понятіе о противоположности между истиннымъ и дожнымъ, добрымъ и злымъ, прекраснымъ и безобразнымъ. Такого рода гибельное заблуждение есть неизбъжное логическое последствие выдержаннаго и вернаго себе пантенстического воззрвнія на отношеніе между безконечнымъ и конечнымъ. И если это возаръніе возможно въ философіи, то въ религіи оно всецьло устраняется, какъ составляющее неустранимое препятствіе къ дъйствительному общенію человъка съ божествомъ, предполагающему со стороны человъка сознание не только отличия отъ божества, но и недостоинства передъ нимъ и готовности для общенія съ божествомъ подавлять въ себъ все дурное и нечистое. Для религіознаго сознанія не исчезаеть мысль объ отличін человтка отъ божества даже въ моменты самаго теснаго общенія съ нинъ напр. въ молитей, когда и мысль и сердце и воля человъка бываютъ всецъло направлены къ божеству, когда для человъка кромъ божества не существуетъ ничего инаго и когда онъ чувствуетъ внутри себя только присутствіе и въяніе божественной жизни. И въ эти мгновенія своей жизни человъкъ не считаетъ себя божествомъ, а отличной отъ него личностью, тогда какъ при противоположномъ представленіи такое смішеніе является неизбъжнымъ, какъ это и бываетъ у крайнихъ мистиковъ, пантенстически представляющихъ себъ божество, хотя и у нихъ такое грубое заблуждение приурочивается къ особынъ состояніямъ человъка. Всякое же сознаніе отдъльности нашей личности отъ божества неразлучно съ представлениемъ

этого последняго не иначе, какъ личнымъ. Эта-то особенность въ понятіи о божестве и составляеть непременную принадлежность религіи, тогда какъ для оплосовіи такая особенность можеть существовать и не существовать. Мало того: оплосовія, какъ это видно на Гегеле и другихъ оплосовахъ, способна возводить даже въ общій принципъто, что не мирится съ редигіей.

Нужно ин говорить, что религіозное знаніе, воспринимаясь въ отличіе отъ философскаго ученія о Бога варою цальнаро человака, отличается отъ философскаго знанія и по своей цаля? Задача философіи состоить въ томъ, чтобы изъяснить то, что подлежить ея изсладованію и изученію. Знаніе ради цолнаго знанія—вотъ чамъ удовлетворяется философія. Положимъ, и философія могуть желать, какъ это особенно видно на Дюрингъ, чтобы ихъ ученіе не оставалось только достояніемъ холодной мысли, но становилось практическимъ принципомъ жизни. Тамъ не менае философія, какъ философія, необходимо не предполагаеть практическихъ жизненныхъ цалей. Таково ли по сафей цали знаніе, сообщаемое религіей? Очевидно, натъ. Цаль религіознаго знанія есть общеніе съ Богомъ и спасеціе челована. Вна этой цали оно не имаетъ смысла и значенія,...

Такимъ образомъ, въ религіи знаніе, имъя иную ціль, нъмъ въ оплософіи, различается отъ оплософскаго по самому происхожденію своему, имъетъ дъло съ такими предметами, которые чужды для философіи, и даже общій предметь съ оплософіей понимаетъ непремінно извістнымъ опреділеннымъ образомъ при всемъ различіи представленій о богі, отличающемъ различныя религіи.

Сказаннымъ предрашается вопросъ о томъ, можетъ ди христіанская религія перейти въ философію, какъ минио-высшую свою форму, или въ религію разума, и подлежитъ ли христіанство со стороны своего положительнаго ученія какомулибо изміненію и усовершенію чрезъ философскую переработку?

Религія, будучи предметомъ, существенно отличнымъ отъ омлософіи, также не можетъ перейти въ эту последнюю, какъ живой человекъ съ самосовнаніемъ, чувствомъ и волей не въ состояніи перейти, въ смысле усовершенія, въ простую интеллектуальную функцію, въ отвлеченную безжизненную идею. Превращенія или метаморфозы предметовъ существенно разнород-

ных одного въ другой немыслимы. Если религозное знаніе, какъ повазано было, существенно отличается отъ онлосооскаго и по происхождению своему и по предмету и по повижанию общихъ съ философією вопросовъ и по цели, то нельзя говорить о переходъ въ онлосоопо религи даже въ симслъ только совокупности извъстныхъ представленій. Но религія не есть эта только совокупность известныхъ представленій. Философія и религія могуть уживаться рядомь, но не поглощаться другь другомъ и не уничтожать другь друга. Самый оригинальный и глубочайтій оплосоов такь же нуждается въ живонь общенін съ Вогомъ и спасеніи личномъ, какъ и самый необразованный человъть. Въ понятіи о философъ не заплючается ничего такого, что мъшало бы религіозности. Напротивъ, наилучшій мыслитель должень глубже и ясиве сознавать потребность въ общени съ Богонъ и въ спасени. И если въдъйствительности бываетъ, что философъ разрываетъ союзъ съ Богомъ и не чувствуетъ нужды въ спасения, то это происходить не отъ того, что онъ ФИЛОСОФЪ, а ОТЪ ТОГО, ЧТО ОНЪ СТОРОННИКЪ ИЗВЪСТНЫХЪ ФИЛОСОФсвихъ возврвній, несовивстиныхъ съ признаніємъ бытія живаго дичнаго Бога и личнаго безсмертія человъка и съ здравыми правственными возарвнінии и понятінии. Филосовія же не есть что-жебо такое, что своденось бы непременно къ вветстнымъ возгреніямъ. Еслибы это было такъ, тогда не ногло бы существовать и самой философіи, какъ независимаго стремленія къ истинь и свисстоительного пріобратенія ся. Чуждающимися же общения съ Богожъ и непомышляющими о своемъ спасени погутъ быть и бывають даже такіе люди, которыхъ столько же можно назвать философами, сколько и людьми благочестивыми. Опыть вполнъ оправдываеть то, что научное или оплосооское вианіе никакъ не можеть замвнить для человвка религіи. Не товоря уже о знаменитыхъ ученыхъ натуралистахъ или представителяхь другихь отраслей знанія, изъкоторыхь многіє быле истипными христівнами, можно было бы указать не мало людей, пріобратших в громкую извастность ва исторіи философіи, которые были замечательно религіозными людьми въ христіанскиположительномъ сиысле этого слова. Сполько известны подробмести жизни самаго Гегеля, и этотъ последній обнаруживаль иногла такое религозное настроеніе, которое было р'яшительной

загадкой при его міровозарвнім. Въ этомъ случав очевидно Гегель, движимый трудно заглушимой потребностью въ общении съ Богомъ, невольно измёняль своимъ понятіямъ о существъ религін, повабывая подъ давленіемъ возвышенныхъ духовныхъ инстинктовъ и стремленій свое тожество съ безконечнымъ. Можно быть увъренными, что такія явленія бывали въ жизни и другихъ выслителей, близкихъ по направленію съ Гегелевъ. По крайней мъръ наличная дъйствительность даетъ твердыя основанія для такого предположенія. Важиве же всего то, что религія не уничтожается съ появленіемъ философіи и существуетъ нечамънною, какъ напр. христіанская редигія, какія филосооскія міровозарвнія ни появлялись и ни появляются. По Гегелю же этого не должно бы быть: у него религія—преходящая форма познанія. И это явленіе вполив понятно, какъ всегда необходимое. Человъкъ не исчернывается только отправленіями мысли и не состоитъ изъ одного ума. Потребность въ живомъ общеніи съ Богонъ и въ личномъ спасени, обнимающая цъльную личность человака, составляеть первостепенную потребность для встать людей, духовно неизломанных и неисковерканных в какимилибо вредными вліяніями. Гдв же, кромв отвровенной религіи, какова христівнская, человъкъ найдеть надлежащее удовлетвореніе этой потребности? Эта потребность не только не удовлетворяется никакой наукой или философіей, такъ какъ эти последнія имеють иное назначеніе, но и никакой религіей разума. Дунающіе видать усовершеніе христіанской отпровенной религін въ превращеніи ся въ религію разума впадають поэтому въ непримиримое противоръчіе сами съ собою. Какъ скоро привнается потребность въ религіи, то о какой же религіи разума можеть быть рвчь? Религія перестаеть быть религіей, какъ скоро она не есть живой союзъ Бога съ человъкомъ. Но развъ тому, что называють религіей разума, прилично после этого усвоять имя религіи? Здісь возможень союзь человіна не съ Богомъ, но только съ темъ, что человекъ захотель думать о Богъ, т.-е. съ собственными представлениями человъка. Здъсь втотъ союзъ можетъ выражаться только въ томъ, что угодно самону человъку придумать. Спрашивается: гдъ же вдъсь голосъ и права того Существа, съ которымъ человакъ хочетъ вступить въ союзъ? А если въ этомъ союзъ голосъ и права Бога прямо

не признаются, то въ чему же и обманывать себя мечтами объ обладаніи религіей? Истинная религія решительно немыслима иною, какъ только откровенною. Такова религія христіанская. Человъкъ долженъ или всецъло принадлежать къ ней, или отказаться отъ всякихъ мечтаній самостоятельно создать себъ религію, притомъ даже лучшую сравнительно съ христіанской. Какія лучшія мнимыя религін возможны для праздныхъ сочинителей ихъ, это всякій можетъ видъть на томъ, что Штраусъ п Гартманъ 8) предлагаютъ въ замънъ христіанской религін. Какое божество рекомендуетъ человъчеству пресловутый противникъ христіанства — Штраусъ? Универсъ или вселенную, взятую въ ея общемъ великомъ цъломъ. Новое божество, предлагаемое Штраусомъ, прежде всего представляется весьма древнимъ. Штраусъ подъ видомъ усовершенія христіанскихъ представленій о божествъ хочетъ воскресить древнее языческое обоготвореніе природы, взятой въ ея ціломъ. То, что осуждено уже даже здравыиъ человъческимъ сиысломъ, какъ грубое суевъріе, Штраусъ выдаетъ за самое совершенное ученіе. Если Штраусъ не допускаетъ никакого культа въ честь своего божества, то н въ этомъ отношени инчего оригинальнаго не даетъ онъ: было уже показано, что никакого культа не допускаль индійскій народъ въ честь безличнаго божества браминовъ-философовъ. А между твиъ можно ли называть религіей то, что не имветь какого-либо культа? Почему Штраусъ предпочелъ христіанскому понятію о Богв языческія представленія о божествв, на это не даетъ отвъта и самъ онъ: стоя за права разума, онъ на дълъ ниспустился до детской безотчетной веры младенчествующихъ народовъ, поклонявшихся природъ. Впрочемъ, эти народы являются выше Штрауса по существу своихъ върованій: они всетаки пытались возвышаться надъ отожествленіемъ безконечнаго съ конечнымъ, божественнаго съ тварнымъ. Штраусъ, возставая противъ понятія о Богъ, какъ личномъ всесовершенномъ Существъ, всячески усиливается противоръчить себъ въ этомъ



<sup>\*)</sup> Cm. a) crp. 142-148 counnenin IIIrpayca: Der alte und der neue Glaube. Achte Stercotyp-Auflage. Bonn. 1875. 6) crp. 91-122 an counnenin l'apruana: Die Selbstzersetzung des Christenthums und die Religion der Zukunft. Berlin, 1874.

отношеніи: не признавая въ мір'я иныхъ д'ятелей кром'я механическихъ, химическихъ и иныхъ силъ, проповъдникъ устаръвшей въры величаетъ свое божество разумнымъ, благимъ и т. д. и преподносить ему восторженные гимны. Не значить ли это одной рукою разрушать, а другою вновь возстановлять? Нельви же не видъть въ усвоени разумности, благости и т. под. универсу и въ воспъваніи ему хвалебныхъ пъсней олицетворенія и оживленія этого универса или представленія его личнымъ существомъ. Нужно ли говорить, какъ такое представление о божествъ стоитъ безконечно ниже христіанского представленія о Богъ? Гартманъ не уступаетъ Штраусу въ поклонени передъ древними отжившими заблужденіями и въ самопротиворьчім. предлагая замънить христіанскія върованія смъсью отжившихъ пантеистическихъ понятій индійской браминской философіи съ пессимистическими идеями буддивыв. И все это делается во ими цивилизаціи и ея прогресса! Да и чего же другаго ожидать отъ замысловъ создать религію разума? Какъ въ области философіи мысль осуждена повторять въ различной формъ уже извъстнын начала, такъ и въ предблахъ такъ-называемой естественной религін невозможно создать ничего такого, что не было бы повтореніемъ языческихъ религіозныхъ представленій или искаженіемъ христіанскаго ученія. Въ последней области-въ области естественной религи собственно возможенъ только регрессъ даже въ сравнении съ явыческими религиями. Кто настолько не исказился духовно, что въ состояніи преклониться предъ христіанскимъ ученіемъ, тотъ, вивсто созданія мнимой религіи разуна изъ нъсколькихъ отрывочно взятыхъ идей христіанства, лучше останется върнымъ всему христіанскому ученію. Тъ же, кто склоняется своими сочувствіями къ пантензму, могуть изъ язычества брать не то, что оно выработало лучшаго и подготовытельнаго въ христіанству, но то, что неудовлетворяло и религіозное сознаніе язычника. Этимъ-то и объясняется тотъ фактъ, что Штраусъ и Гартианъ въ своихъмнимо-религіозныхъ представленіяхъ спустились ниже многихъ дикарей, которые вопреки имъ представляють божество съ нъкоторыми чертами соверпленивищаго личнаго существа и признають личное безсмертіе человъка и загробную жизнь. Штраусъ и Гартианъ проповъдуютъ именно то, отъ чего, какъ отъ заблужденій и зла, христіанство освобождаеть и хочеть освободить людей....

Религія христівнская, которую Гегель усиливался истолковать онлософски и чрезъ то сообщить ей видъ высшаго знанія, только съ точки зрънія Гегеля могла казаться заключающей истину въ несовершенной формъ, каковою онъ считаль представленіе сравнительно съ понятіемъ.

Въ чемъ Гегель полагалъ существо безусловнаго бытія, то дъйствительно наилучше и наисовершенные выражалось только самымъ отвлеченнымъ понятіемъ. Въ самомъ деле, разве можно представить себъ отвлеченную идею, которая является у Гегеля безусловнымъ бытіемъ? Представленіе есть мысленный образъ какого-либо опредвленнаго, въ дъйствительности существующаго предмета, который подлежить нашему внашнему или внутреннему соверцанію, - образъ, въ которомъ удерживаются особенныя черты и свойства предмета, отличающія его отъ другихъ подобныхъ или накихъ бы то ни было предметовъ. Что же въ Гегелевой абсолютной идей есть такого, что указывало бы на опредвленный, въдъйствительности существующій, предметъ съ опредъленными свойствами и чертами и что подлежало бы внутреннему хотя соверцанію? Очевидно, Гегелево абсолютное бытіе таково, что его можно выразить самымъ отвлеченнымъ понятіемъ, въ которомъ отпадаетъ все живое и конкретное и берется лишь самое общее. Понятіе будеть такимъ образомъ совершеннъйшей формой иышленія только по отношенію къ Гегелеву абсолютному бытію или къ таковому же другому. Что же касается природы безконечнаго бытія независимо отъ пониманія ея непременно въ Гегелевомъ или подобномъ ему смысле, она допускаеть и иную форму мышленія — не форму только самаго отвлеченного понятія. Дело не въ томъ, въ какой форме мышленія, въ формъ ли понятія или въ формъ представленія мы выражаемъ наше знаніе о предметь, а въ томъ, чтобы наши мысли о предметь соотвътствовали его природь, свойствамъ и дъйствіямъ. Поскольку идеть рэчь о согласін нашихъ мыслей о предметъ съ его природою, свойствами и дъйствінии, должно сказать, что совершенство этихъ формъ мышленія всецвло зависить отъ того, о чемъ мы мыслимъ. Такъ, когда идетъ рвчь напр. объ опредвленномъ экземпляръ какого-нибудь опредвлен-

наго вида камией, опредъленнаго вида растеній, опредъденцаго вида животныхъ, то наиболве совершенной формою мышленія явится не понятіе, въ которомъ исчезають своеобразныя инаивидуальныя черты предмета и выражаются только признаки, общіе ему съ другими предметами того же вида, но представленіе. Тоже самое примъняется и къ мышленію о предметахъ религін и философіи — къ мышленію о безконечномъ или абсолютномъ бытіи. Если оно не есть что-то неопредъленное общев, являющееся всемъ во всемъ, а само по себъ ничъмъ, но напротивъ есть существо личное, совершенно отличное отъвсего остальнаго бытія, отдальное отъ него и обладающее изв'ястными свойствами, только одному ему принадлежащими, то не только въ религіи, но и въ философіи наиболье совершенной формой мышленія о немъ будетъ не отвлеченное понятіе, но представленіе. Философія не обязана иметь непременно такое же понятіе объ абсолютномъ бытіи, какое предлагаетъ Гегель. Текстическая и деистическая философія поэтому выражаеть мысль о высочайшемъ бытім въ формъ, сходной съ формою религіознаго мышленія. Поскольку странно представлять существо абсолютное какой-то безкачественной и мертвой абстранціей, постольку же странно считать форму представленія ниже формы понятія, когда идеть рачь о высочайшемъ безконечномъ личномъ Дука, каковъ есть Богъ. Въ отношенію къ Гегелеву мышленію о безконечномъ является несоизмъримо высшимъ не только христіанское мышленіе о Богь, но и явыческое, поскольку оно не отнимало у божества свойствъ безконечно совершенной личности. Значитъ и по формъ мышленія языческія религіи стояливыше Гегелевой системы понятій. Христівнская же религія со стороны своей формы постольку возвышается надъ системой Гегелевыхъ понятій, поскольку истина возвышается надъ заблужден емъ. Тотъ фактъ, что христіанство даетъ истину не въ формъ понятій, но въ формъ живыхъ представленій, конкретныхъ личностей, символовъ, составляетъ не недостатокъ его, а безусловное совершенство. Какъ скоро Богъ есть всеблагое, премудрое и всемогущее личное Существо, то необходимо допустить сотворение Богомъ міра и человъка и Его послъдующую дъятельность въ міръ для блага и спасенія человъка. И поскольку Богь есть не воображаемое только, но дъйствительно существующее безконечно-совершенное Лицо, поскольку и творческо-провыслительная двятельность Его въ мірв не есть рядъ воображаемыхъ, но дъйствительных рактовъ. Поскольку дънтельность Божія совершается въ міръ и для міра и человъка, она можеть совершаться неиначе, какъ въ предвиахъ пространства и времени. Знаніе о всемъ этомъ можеть ин наплучше и наисовершенные выражаться въ самыхъ отвлеченныхъ понятіяхъ, въ которыхъ исчезаетъ все дъйствительное, особенное, индивидуальное, конкретное? Очевидно, ивтъ. Въ противномъ случав, сообщалось бы знаніе не только не высшее, но совершенно ложное, извращающее дело. У Гегеля, силившагося выразить содержание христіанства въ мнимо-совершенной формъ — въ отвлеченнъйшихъ безсодержательных понитіяхь, является всецью искаженным и уничтоженнымъ это содержание: въ системъ Гегеля ничего не осталось оть двиствительного христівиства. Самый характеристическій догиатъ христівнства, именно догиатъ о дъйствительномъ вочеловъчени Сына Божія, означаеть, по истолкованію Гегеля, не то, что Богъ воплотился, сталъ однимъ изъ насъ, во всемъ подобнымъ намъ промъ гръха, но то, что идея единства конечнаго съ безконечнымъ впервые была ясно сознана І. Христомъ. То, противъ чего возмущалось сознаніе даже лучшихъизъ язычниковъ и что служитъ обоготвореніемъ въ человъкъ всъхъ дурныхъ инстинктовъ и влеченій, Гегель навявываетъ христіанству. Между тэмъ какъ I. Христосъ является для общехристіанскаго сознанія тамъ, чрезъ кого единственно совершилось примиреніе грашнаго человачества съ правосуднымъ Богомъ и получается возможность теснейшаго общенія съ Богомъ, по Гегелю выходить, что философъ, достигшій до мысли объ отсутствім всяваго различія между божествомъ и имъ, является сравнительно съ І. Христонъ даже въ наибольшенъ единеніи съ божествонъ. Не чудовищно ли все это? Сынъ Божій и приходиль на землю для того, чтобы освободить человичество отъ обоготворения всего тварнаго и отъ нравственной жизни, вытекающей изъ служенія тварному, временному, условному. Гегель же, подъ видомъ усовершенія христівнства, хочеть возвратить челов'ячество въ тому, въ чемъ гибель человъчества. Тожество конечнаго съ безконечнымъ всего болъе и ръшительнъе отрицается христіанствомъ, а Гегель, исходящій изъ своего понитія объ абсолютномъ.

какъ безусловной идев, постепенно реализующейся въ мірв и достигающей своего самосознанія въ человъкь, насильственно, хотя и последовательно съ его точки вренія, навязываеть христівнству идею этого самопротиворвчащаго и нелогичнаго тожества. Ивтъ! Не такъ неразумно и противонравственио ученіе христіанское, каковымъ, въ видахъ похвалы христіанства, насильственно хочеть представить его Гегель. Въ I. Христв не мысленно, а дъйствительно, въ смыслъ несомивнияго историческаго событія, произошло существенное единеніе Бога съ человъкомъ. Это воплощение Сына Божия, совершившись однажды и въ одномъ лицъ, болъе уже неповторяемо. Вочеловъчение Сына Божія совершилось для осуществленія той цели, какую инжеть всякая религія и какая должна достигаться челов'ягомъ неиначе. какъ при непосредственномъ содъйствіи Бога. Эта цвль-живое и тесное общение человена съ Богомъ. Человенъ, будучи грешнымъ и отчужденнымъ отъ Бога, только чрезъ І. Христа, искупившаго человъчество и примирившаго его съ Богомъ, вступаетъ въ нарушенное-было общение съ Богомъ. Въ лицъ Т. Христа дъйствительно осуществлена цъль религи. Поскольку всикій: человекъ внутренно живетъ со Христомъ, постольку и овъ достигаетъ цъли религи-тъснъйшаго живаго общения съ Богомъ. Еслибы І. Христосъ не быль Богочеловькъ, тогда дъйствительно не могла бы быть осуществленною чрезъ Него цъль религія. Мысль Штрауса, что цвль религіи не можеть быть достигнутою въ одномъ человикъ, совершенно върна, но христанство этого и не говоритъ, усвояя осуществление религи не человъку, а Богочеловыку. Дыйствительное же, въ смыслы исторического событія, воплощеніе Бога представляется невозможнымъ только съ предзанятой ложной пантеистической точки зранія или съ точки зрвнія самопротиворвчащаго деизма. Таковъ смыслъ христіанскаго ученія о существенномъ единеніи человъка съ Вогомъ въ лицъ 1. Христа. Значитъ ли усовершить христіанское ученіе о Богочеловъкъ, отбросивши въ немъ фактическое, т.-е. самуюто сущность дъла, и замънивши его безсодержательнымъ понятіемь? Ніть! Это значить дать познаніе о предметь въ такой формы, въ какой предметь утрачиваеть всы свои специфическія особенности, т.-е. значить дать ложное понятие о предметь. Гегель вообразиль формы чень-то преходящимь въ христіанства.

Это возможно было говорить Гегелю потому только, что онъ, съ точки вржнія своего предзанятаго понятія объ абсолютномъ бытін, уже заранве предрашиль называть въ христіанства формою то, что составляеть въ немъ существенное и специонческое содержаніе. Въ христівиствів ученіе объ І. Христів не есть форма накой-то идеи: Онъ-такое лице, безъ котораго христіанство не существуєть, а не есть воплощеніе или выраженіе какой-либо идеи, имъющее случайное преходящее значение. Какъ скоро у христіанства отнимается живая личность І. Христа, нанъ Богочеловъна, Его крестная жертва за человъчество, Его восиресеніе и вознесеніе въ Отцу, то этимъ разрушается сполна все христіанское ученіе. Постольку можно говорить о неусовершаемости христіанства, посмольку сохраняется истинное представленіе объ І. Христв. Но если вочеловъченіе Сына Божія есть историческое событіе, действительный фактъ известиаго строго опредвленнаго рода, то и мыслить о немъ правильно всявій даже оплософъ ножетъ неиначе, какъ неприбъгая къ абстрактивишимъ понятіямъ, въ которыхъ утрачивались бы коренныя особенности предмета. Между тэмъ, какъ видъли, и Шлейериахеръ склоняется къ такому представленію о христіанствъ, какое составляетъ извращение послъдняго. То, что сказано въ отношения въ формъ мышления о Богъ и 1. Христъ, должно быть распространено на всё тё стороны христіанскаго ученія, которыя касаются личностей и исторических событій. Изъ этого же савдуеть, что христівнское религіозное мышленіе допускаетъ и понятія, какъ скоро ими наидучше и наисовершеннъе выражается истина. Смотря по предмету мышленія, понятія эти получають то болве, то менве отвлеченный или абстрактный характеръ. Въ зависимости отъ того, что именно составляетъ предметъ мышленія, когда наша мысль обращается въ Богу, въ I. Христу и т. д., и въ этомъ случав форма понятій вполнъ умъстна и всегда бываетъ присущею религіозному мышленію. Такимъ образомъ, оказывается, что Гегель, совершенно вопрени требованіямъ здравой логини, упренаетъ христіанство ва то, что въ немъ дается истина въ формъ представленія и будто не допускается форма понятій, при чемъ съ предзанятой точки арвнія смешиваеть въ христіанской религіи содержаніе съ формой, выдавая за форму въ ней ся существенное специфическое содержаніе. Предположивъ же облечь христівискін идеи въ совершеннайшую форму, Гегель, вийсто усовершенія христівнскаго ученія, совершенно извратиль его и подъ видомъ христівнскаго ученія предложиль то, чамъ не удовлетворился даже древній индіецъ язычникъ.

Тапъ твердо и невыблемо оказывается стоящямъ фактъ ненамъняемости и неусоверщаемости христіанскаго религіовнаго ученія по его содержанію. Наука ничего не можеть имъть противъ неизивняемости и неусовершаемости христіанскаго ученія. Идеаль сакой науки — достигнуть такого состоянія, ногда бы оставалось только придавать совершеннайшую форму увнанному и распространять его среди массы. Возможность новаго въ наувъ условливается темъ, что она имъетъ дело съ дробными и частными предметами и явленіями, которыя узнаются и изследуются мало-по-малу, благодаря неизчислимому равнообразію родовъ и видовъ этихъ предметовъ и явленій и часто самому имъ карактеру, по которому одно делается извъстнымъ и доступнымъ наблюдению только после изобретения телескопа или микроскопа, другое-после изобретения иныхъ накихъ-нибудь средствъ изследованія и наблюденія и т. д. Наука, имъющая дъло съ тъмъ, чего въ сущности вовое не насается христівнское ученіе, на самонъ дъль никогда не можетъ нивть и претензіи стать на місто христіанскаго міровозарінія. И это понятно: наука, какъ наука, не существуетъ, а существуютъ только частныя отрасли визнія, изъ которыхъ ни одна не вижетъ дъла со всемъ сущимъ. И если во имя науки отрицаются те наи другія истины христівноваго міровозсрвнія наи вся совокупность ихъ, то это не болве, какъ подлогъ или непонимание дъла. Не наука можетъ противополагать себъ кристівнское ученіе, а то, что навывается философскимъ элементомъ въ ней, всегда имъющимъ значение предположения или гадания и истолкованнымъ въ интересахъ извъстнаго оплосооскаго міровозарънія. Съ точки же зрънія ондософской неизмъняемость и неусовершаемость христівнскаго ученія должна сама собою предподагаться: всё развитіе самой оплософіи есть новая обработна и разнообразное комбинированіе давнихъ неизмінныхъ по существу своему началь. И если въ области оплосоони раздается голосъ, требующій изивненія и усовершенія христівнскаго ученія, то это-пвими знакъ, что этотъ голосъ ноходить изътакого направленія оплософской пысли, которое отрицательно относится въ христіанскому религіозному міровозарфиію и хочетъ стать на его мъсто. Міровозэрвніе, претендующее замінить христіанское ученіе, отнюдь не можеть быть чвиз-либо прогресонвнымъ, но возстановленіемъ уже до появленія христіанотна инвестныхъ началь, осужденныхъ и отивненныхъ христіанствомъ. И поскольку религія не есть знаніе, постольку никакое философсное мірововарвніе не въ состоявін ваменить христіанства. Мало того: философское знаніе не можеть замінить даже христіанскаго ученія, такъ какъ последнее заключаеть въ себъ такія истины необходимыя для человъна, которыя по существу своему не могутъ входить въ область оплософскаго въдънія и изысканія. Христіанская религія предлагаетъ людянъ истину не въ накой либо несовершенной формъ, которал могла бы быть замънена лучшей. Напротивъ та форма, въ какую облекается христівнская истина, есть самая совершенная, долженствующая быть усвоенною и оплосооской мыслыю, поскольку эта последния можеть работать надъ той или другой стороной содержанія христіанской религіи. Точно также и инкакая религія разума, будучи аномальнымъ или бользненнымъ уродинаымъ явленіемъ, ни въ какомъ случав не можеть быть прогрессивнымъ явленіемъ, хотя бы такая религія принималась даже просто въ симсле совекушности канихъ-нибудь представленій, относящихся въ Богу в Его отношенію въ міру и человъку. Религіи разуна могутъ быть только повтореніемъ отжившихъ явыческихъ религіозныхъ представленій, и то не лучшихъ изъ нихъ, или искаженіемъ христіанскихъ представленій.

И если нельзя предполагать изміненія и усовершенія христіамекаго ученія по его содержанію во ими науки, философіи и религім разука, то во ими чего же стали бы люди настанвать на втомъ изміненія и усовершеніи христіанскаго ученія? Не на томъ-же странномъ основаніи, хотя оно и высказываєтся, что человінть не можеть быть обладателемъ абсолютной истины? Вопервыхъ, христіанство отнюдь и не влагаєть въ человіческое сознаніе того відінія, которымъ обладаєть Богь и которое единственно можеть быть названо абсолютнымъ. Предлагая людямъ несомнінную истину, христіанство даєть то, надъ

чвиъ безъ конца можетъ прогресивно работать человъческая мысль, т. е. уяснять объекть или предметь истины. Вовторыхъ, разве и то, что человекъ считаетъ за несомивничю истину хотя бы на самомъ двив это и не было истиной, не запечативвается въ сознаніи человіческомъ характеромъ чего-то абсолютнаго, т.-е. недопуснающаго рядонъ съ собою другой истины? Тв, которые любять повторять, что знаніе человіческое можеть быть только относительно истиннымъ, въ действительности такъ относятся ко всему несовпадающему съ ихъ образомъ мыслей, какъ будто бы они были искателями безспорной абсолютной истины. Значить, и въ познаніи человіческомъ есть непреодолимое стремленіе усвоять себъ харантеръ абсолютности. Въ самонъ дълъ можетъ-ли человъкъ внутренно не усвоять такого характера тому, что ему кажется истиной? Еслибы онъ этого не дъдаль хотя бы полусовнательно, въ такомъ случав не могь бы такъ увъренно считать себя обладателенъ истины. И этотъ харантеръ своего рода абсолютности человъкъ распространяетъ одинаково накъ на понятія о добръ и зав, о прекрасновъ и безобразномъ, такъ и на многое другое, какъ напр. на то, что онъ существуеть, что вивший мірь-не призракь и т. под. Или неизивняемость и неусовершаемость христіанскаго ученія должна отрицаться потому, что будтобы важное значение для человъка должно инътъ не фактическое обладание истиною, а искание ея, критика наличнаго знанів и т. под.? Но развів обладаніе истиною приводить умъ человъка въ состояніе детаргія? Въдь истиною называется не то единственно, что  $2\times 2=4$ , что цълое больше своихъ частей, взятыхъ каждая отдельно, и т. под. Знать напр. то, что человъкъ есть существо духовно-тълесное, значитъ-ли всё знать о человъкъ? Между тъмъ только подобнаго рода въдъніе и даетъ христіанство о предметахъ религіи. Съ другой стороны, исканіе истины, критика наличнаго знанія и т. под. уже предполагають обладание какой либо истиною, чего бы она ни насалась. За тэмъ, почему же это следуетъ полагать достоинство человака не въ обладаніи истиною, а въ мыслительномъ процессв ради мыслительнаго процесса? Едва-ли здравый смыслъ можетъ одобрить то, что называется переливаніемъ изъ пустаго въ порожнее. Не значитъ-ди это возводить въ норму отсутствіе не только кринихъ убижденій, но и какихъ

бы то ни было понятій правиль, отличающихся малейшей устойчивостю? Нътъ! постоянное протестанство есть не прогрессивное явленіе, а бользненное, между твиъ оно-то и возводится въ идеалъ. Или должно требовать и ожидать измъненія и усовершенія христіанскаго ученія по его содержанію во имя иден прогресса, понимаемаго въ смысле постоянной смены въжизни человъчества одного чего-либо другимъ? Но почему же въ такомъ случав не возставать и противъ того, что мы ходимъ не больше и не меньше, какъ только на двухъ ногахъ, мыслимъ по однимъ и тъмъ же законамъ, видимъ одно и тоже солице и т. д.? Между темъ это было бы вполне последовательно съ точки зренія такъ понятаго прогресса. Точно также съ этой точки зрънія должно почитать наиболює совершеннымъ все то, что запечатавно чертами новизны, будетъ-ли то какое-нибудь оригинальное по своему характеру преступленіе или заблужденіе. Но такъ-ли долженъ быть представляемъ прогрессъ, самая идея котораго дана отвровенной религіей? Въ основанів всякаго истиннаго развитія должны лежать какія-либо неизмінные принципы или начала, на основании которыхъ только и можно одънивать и опредълять достоинство различныхъ степеней развитія. Это въ особенности должно сказать о религіозной жизни, которая необходимо требуетъ неизмънной совершенной нормы, которая и предполагается въ христіанскомъ религіовномъ ученіи. Никакое прогрессивное развитие человического духа не приведеть къ дучшинъ сравнительно съ христіанскими представленіями о Богъ въ его отношения къ міру и человъку и не дастъ чеголибо выше христіанскаго ученія о безграничной любви къ Богу и человъку: тутъ нельзя не видъть принципіальной невоз-MOZHOCTH...

А. Гусввъ.

(Продолжение будеть).

## очеркъ жизни

АРХИМАНДРИТА АНТОНІЯ НАМЪСТНИКА СВЯТО-ТРО-ИЦКОЙ СЕРГІЕВОЙ ЛАВРЫ \*).

б) Первоначальные труды о. Антонія по благоустройству Лавры. Живое сочувствіе духовнымъ подвигамъ; устройство скита. Заботы о духовномъ пресибянія братін.

Первою заботою о. Антонія было введеніе большаго благочинія при совершеніи церковной службы. Указавъ каждому своє мъсто и свои обязанности при служеніи онъ желаль, чтобы всъ иноки въ мантіяхъ ходили въ церковь и отнюдь не съ завязанными въ косу волосами, какъ водилось преждс. Немедленно озаботился и устройствоиъ облаченій приличныхъ для соборныхъ служеній. Ослабъвшая въ Москвъ, но распространившаяся по окрестностямъ ея холера вызывала его къ принятію предохранительныхъ мъръ для Лавры. Онъ обратилъ заботливое вниманіе на улучшеніе трапезы какъ общей для братіи, такъ и для больничнаго братства. Въ эти заботы входило и лучшее устройство трапезной палаты.

Передълкою иконостасовъ около столбовъ въ Троицкомъ соборъ, исправленіемъ съни надъ престоломъ, поправкою балда-

<sup>\*)</sup> Си. освр. и март. ин. "Правося. Обозранія", за текущій годъ.

хина надъ мощами преп. Сергія, возобновленіемъ ствинаго писанія онъ придаль болье благольпія собору. Приведена была въблагольпный видъ келлія преп. Сергія, устроенъ иконостасъ въбольничной церкви.

Такъ кавъ ограда монастырская оказалась непрочною въ нъкоторыхъ мъстахъ, и кровли на башняхъ грозили паденіемъ; то сажень двадцать ограды на съверной сторонъ, и почти столько же на восточной было переложено до основанія, башни перекрыты вновь. О. Антоній занялся виъстъ съ тъмъ очищеніемъ заднихъ угловъ монастыря, и тамъ, гдъ сваливались кучи всякаго сора, явились садики, мостилъ дороги и площадь. Въ овтябръ 1834 г. посътилъ Лавру Государь Императоръ, и послъ сказалъ митрополиту, что нашелъ ее въ лучшемъ противъ прежняго видъ.

О. Антонію обязано своимъ расширеніемъ и процвътаніемъ иконописание въ Сергиевой Лаврв. Правда и до него по старымъ преданіямъ держалось еще занятіе иконописаніемъ среди штатныхъ служителей Лавры. Прежній немъстникъ Лавры аржим. Асанасій, самъ внавшій живописное испусство, въ началь обратиль было вниманіе на это дівло, и практически руководиль занимающихся этимъ мастерствомъ, но потомъ предоставилъ жудожниковъ самимъ себъ. Человъкъ до десяти занимались этимъ дъломъ, но весьма не удовлетворительно. Иконы писались только для поднесенія посътителямъ; охотниковъ покупать ихъ не было. Трудясь для обители штатные получали только шесть рублей въ годъ жадованья. Для своего содержанія они занимались преимущественно маларною работою, вакъ болъе выгодною. Въ Лавра была мастерскоя при больничной церкви, но тесная грязная комната, въ которой работали въ то время, какъ прівхаль о. Антоній, только двоє братьевъ Мадышевыхъ. На другой же день послъ своего прибытія въ Лавру о. Антоній посьтиль настерскую, посмотрыв работы, осведсинися о средствахъ жизни трудящихся, и сказавъ, что владыка велълъ обратить вниманіе на иконописаніє въ Лавра, обнадежиль Малышевыхъ своимъ вцинанієнь. Къ. цаскъ онъ даль И. М. Малышеву соровъ рублей денегъ. Такая награда для человъка, получавшаго за свои труды шесть рублей въ годъ, казалась чрезиврною. И даровитый Мадышевъ фиотребнив всв свои усили для усовершенствованія

себя въ искусствъ иконописанія. По мастоянію о. Антонія Малишевъ для расширенія работы пригласиль ивсколькихъ мастеровъ. Первый годъ работы съ мастерами принесъ Малышеву убытокъ въ 200 рублей. О. Антоній немедленно вознаградиль этотъ убытокъ, и дозволилъ въ часовив Успенского кладевя выставить иконы дли продажи. Иконы быстро были раскуплены, такъ что Малышевъ не успълъ ихъ готовить. О. Антонія въ расположении поддерживать мастерскую Малышева утвердиль еще болье отвывъ такого знатока иконописнаго искусства, какъ грасъ С. Г. Строгановъ. Пріобратя за шесть рублей икону Св. Троицы, овъ сказалъ о. Антонію, что за такую якону въ Мосивъ нужно заплатить 25 рублей. Когда неонописная мастерская прочно утвердилась, о. Антоній пожелаль устроить школу иконописанія. Это намітреніе соединялось у него съ заботою объ устроенія при Лавр'в училища для нальчиковъ. Дело объ отпрытіи сего училища, начатое еще въ 1837 г., только въ концу 1839 г. получило благопрінтное ръценіе. Между твив въ 1838 г. пожаръ истребить зданіе старой гостинницы Лавры; и на возстановленіе разрушенныхъ пожаровъ зданій нужно было употребить и заботы и средотва Лавры. Вообще въ первые двинадцать лить управленія Лаврою о. Антоній главнымъ образомъ исправляль и обновлять обветшавшее, возстановлять разрушавшееся, исправлять недостатки прежде допущенные. Въ 1848 г. лично ны слышали отъ него следующее: "меня обвиняють, что въ 12 льть истратиль 2,400,400 рублей асс., не сдвлавь ничего виднаго въ Лавръ, не считають того, сколько и убиль денегъ въ землю, уничтожая грязь и нечистоту и поправляя ветхости. Если я много истратиль, за то увеличиль доходы Лавры. Капитала бывшаго до меня не только я не уменьшиль, но и удвоиль его".

Вниманіе о. Антонія главнымъ образомъ направлено было на духовную сторону иночества. Онъ съ большимъ вниманіемъ относился къ нёкоторымъ лаврскимъ старцамъ, подвижнически оканчивавшимъ земное поприще, и другимъ обнаруживавшимъ особую ревность о благочестіи, или открывавшимъ особыя обнаруженія надъ ними благодати Божіей. Въ 1837 г. явилась загадочная личность Нифонта увлекавшая нёкоторое время и митрополита и о. Антонія. Потомъ появились Петръ, Маркъ, Мартимъ и другіе, въ которыхъ казалось повторялись прежніе подтимъ и другіе, въ которыхъ казалось повторялись прежніе под-

вити вночества. Митр. Филиретъ писалъ къ о. Автонію изъ С. Петербурга отъ 10 явъря 1839 г. "Сейчасъ прочиталъ я ваше письмо, и сорадуюсь вашему слышанію и виденію рабовъ Бежінкъ, подобныхъ древинив подвижниканъ, и что не лишенъ и но врайней мара слышания и за сіс благодарю Бога и васъ. И сказаніе объ нихъ и отвъты Петра напъ будто листы изъ патерина. Кели чревъ ваше посредство сподоблюсь чинъ послужить рабамъ Божіниъ, в ожи не отринуть услугь монхъ, я приму сіе, какъ милостину отъ нихъ мосму медостойнотву, и какъ мидость Божію". Но увы! все это было блудящіе огне, въ которыхъ не сіяль овъть истанной духовной живии, и о. Антовій убъдился напонецъ въ своемъ увлечения ими. Но эти отви самымъ появленіемъ своимъ: возжган въ сердца его неугасавшую жекру любви къ уединению. Въ первые годы перенъщения своего изъ пустыни Высовоторской въ многолюдную и шумную Лавру, исналь онъ по временамъ и особенно въ латиюю пору въ Виовнім уединенія и сближенія съ природою, которую онъ особенно любилъ. "Среди природы, говаривалъ онъ, чувствую я себя вавъ дитя въ объятьявъ нежной мудрой матери наставины", Но Висанія не удовлетворяла его духовной потребности: тяготился онъ какъ близостію многолюдной саминарів съ шумной молодой семьей своей, такъ и стоянісмъ богомольцевъ приходящихъ туда изъ Лавры. Тамъ и другимъ нарушалось искомое имъ безмольное уединение и отвенялась свобода пользоваться любезнымъ ему общеніемъ съ природою. На наждомъ шагу встричались посторонніе люди; везди слышались голоса равговаривающихъ, поющихъ, ощфющихся.

Пресладуемый потребностію отраниваться отъ времени до времени отъ ваботъ управленія и тягости пріемовъ и въ безмолвномъ уединеніи искать обловленія и осваженія духовно-правственныхъ силь и не находя для сего удобнаго маста, онъ дужаль вовсамъ оставить службу и удалиться въ напую-либо пустына: это желаніе онъ и выразиль въ письма из митрополиту въ началь 1840 г. И убажденіями и голосомъ начальника митр. Филаретъ воспремятствоваль этому желанію 1). Тогда у о. Ан-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. письма митр. Фил. въ о. Антонію ч. І. п. 246.

тонія родилась мысль устроить скить подъ въдънісиъ Лавры, гдъ бы находили себъ мирное жилище ищущіе уединенной, безмоленой жизни иноки, и гдъ бы для него самаго было прибъжище безмолвін. Живя въ Висаніи, онъ слыщаль разсказы современниковъ митр. Платона о томъ, что Корбуха была излюбленнымъ мъстомъ святителя; что часто избиралъ онъ это мъсто для уединенной молитвы, что видали его стоящимъ на колиняхъ и молящимся со сдезами<sup>3</sup>). Сохранялось у Виоанскихъ сторожиловъ преданіе о какомъ-то пророчества митр. Платона, указывавшемъ на то, что мисту сему назначается послужить доброй нивой для ищущихъ спасенія. Передавая эти разсказы еще до устроенія свита о. Антоній высвазываль желаніе придумать, или лучше сказать, угадать, какого именно назначения желаль покойный святитель этому мъсту. "Такъ бы и спросиль его, -- говаривалъ онъ, и какъ усердно поспъшилъ бы выполнить по водъ и мысли его".

Навонецъ у него родилась мысль устроить скитъ на Корбухъ, о чемъ и написалъ онъ митр. Филарету. "Мысль о скитъ, отвъчалъ Филаретъ отъ 18 сентября 1841 г., очень вожделънна, но требуетъ не малаго размыпленія. —Корбуха не довольно безмолвна, хотя бы и ограждена была. Висанія была бы безмолвнье, если бы не семинарія. Если шумъ тростника, какъ замътиль нъкто изъ отцевъ, не благопріятствуетъ безмолвію, не больше ли многое слышимое на Корбухъ и изъ Посада и отъ близь лежащей дороги, особенно когда ъдутъ по ней послъ торга и винопитія? Желаю говорить о семъ бодъе лично". Но при личной бесъдъ о. Антоній не успълъ склонить митрополита къ своей мысли. Тогда онъ ръшился выстроить себъ домъ въ Махрищскомъ монастыръ подвъдомомъ Лавръ и отстоящемъ отъ нея въ 35 верстахъ съ тъмъ, чтобъ по временамъ уединяться и можетъ быть окончательно поселиться. Въ августъ 1843 г. митрополитъ далъ согласіе на построеніе дома въ Махръ.

Между твиъ самъ промыслъ Божій указывалъ случай къ устроенію скита подъ благословеніемъ древнихъ подвижниковъ

<sup>2)</sup> Когда уже основань быль скить въ этой мъстности о. Антоній неоднократно гевариваль: молитисмими слезы святителя удобрили эту нику и ена прозябла духовный виноградникъ Божій".

Лавры. Въ іюль 1813 г. села Подсосенья 3) священникъ подаль прошеніе митрополиту, въ которомъ изъясняль, что деревиныя цервви одна во имя Успенія Богоматери, друган во имя святители Николвя отъ долговременности пришли въ ветхость, посему и просиль позволенія эти церкви разобрать и матеріаль употребить на отопку печей во вновь устроенной каменной церкви. На этомъ прошеніи 27 іюля состоялось опредъленіе митрополита: "о. наибстникъ осмотритъ и скажетъ свое мивніе". По осмотрв о. наивстникъ донесъ, что церковь Успенская двиствительно приходить въ ветхость, и что напру сделать поправки для поддержанія церкви нътъ возможности, а вивств и надобности, такъ какъ имъется наменная церковь. Между тъмъ церковь исправленная могла бы долго еще стоять, и васлуживаеть сохраменія какъ примъчательная по корабленидному фасаду, такъ и по древности построенія, ибо выстроена преподобнымъ Діонисіемъ архимандритомъ Лавры. Поэтому о. Антоній считаль обязанностію Лавры сохранить этотъ памятникъ древности. Митрополитъ писаль по поводу сего доклада: "деревянную церковь желательно сохранить. Не придумаете ли, наиз могли бы мы сіе сдълать?" О. Антоній предложиль поставить эту церковь на Карбухв на томъ мъстъ, гдъ былъ лътній дворецъ царскій. Митрополить на эту иысль отевчаетъ: "церновь на Корбухъ на ивств дома будеть ли у ивста, и для вакой цвли? Не найдутся ли человъка два-три безмолствующихъ при ней, и въ такомъ случав не лучше ли поставить ее подажье?" Итакъ митрополить, досель отстранявшій мысль о скить, самъ подошель въ ней. Два три безмолствующихъ при уединенія церкви-это уже начало скита. Оставалось только дело назвать своимъ именемъ, и о. Антоній произнесъ слово: Геосиманскій скить. Митрополить отъ 3 сентября писаль: "Добре было бы, еслибы матерь Божія благословила быть Гененианскому скиту".

Какъ весною ручьи сливаются въ одну ръку, такъ въ устройствъ скита Геосиманскато слились въ одно три мысли, три завътныя желанія о. Антонія. Здъсь достигалось и мъсто для давно желаемаго безмолвнаго уединенія, осуществлялось и прореченіе



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Село Подсосенье въ шести веретахъ отъ Лавры и въ трехъ веретахъ отъ Висаніи.

митр. Цлатона о любимой имъ мъстности, и отврывалось препрасное назначение для древняго храма устроемнаго преп. Діонисіемъ.

Цолучивъ согласіе интрополита о. Антоній несмотря на глубокую осель начинаетъ власть фундаментъ для церкви, и по первому зимнему пути начинается перевовка разобранной цервви. Нужно было видъть, сіяющее радостію дице его, ногда по кольна въ сивгу онъ наблюдаль за сложениемъ первыхъ звеньевъ церкви. Въ тоже время хотфаъ онъ коъ Махры перевевти толькочто отстроенный имъ домъ. Но такъ накъ перевозка обходилась дороже новаго дома, то онъ заложилъ для себя здёсь новый домъ. Къ осени 1844 г. готова была церковь съ пристроеннымъ въ ней домомъ, въ которомъ устроено помъщение для митроподита и 12 человъвъ братів, готовъ быль и домь для о. намъстника. 28 сентября совершено освящение храма и скита. Уставъ для синта заимствованъ частію изъ Абонсиихъ, частію изъ Молдавскихъ монастырей, и въ руководители жизни иночесной приглажены были питоицы монастырей основанныхъ Пансіемъ Нямециимъ. Въ устанв и учреждени синта Геосиманскаго хотъдось о. Антонію собрать все дучшее, что онъ самъ знадъ или о чемъ слышаль въ другихъ монастыряхъ. Такъ ему хотълось, чтобы въ Геосиманскомъ скиту усвоены были накоторые напавы любезной ему Саровской пустыни, для чего и просиль содействія Саровскаго игу мена Исаін. "Посылаю, отвічаль игу мень Исаін, написанные полууставомъ подобны, какіе только употребляются у насъ въ церковномъ пънін, и прокимны, тропари и свътильны правдничные. Конечно не безъ труда въ началъ привыкнуть къ этому пънію, но навыкъ въ частомъ употребленіи пъніе дъласть нетруднымъ и пріятнымъ. Пошель отъ насъ въ Воронежь и оттуда будеть и у вась въ Лавринашъ монахъ Осоовнъ,--онъ нотникъ, котя и не такъ способный имветъ голосъ въ пвиіво, можетъ попъть съ вашими скитянами подобны и нозатвердить эти напъвы".

Свитъ быстро началъ возрастать. Являлись изъ разныхъ монастырей ревнители подвижничества то желавшіе одиночества и болъе отдаленнаго уединенія, то ищущіе совершеннаго безиол-



<sup>4)</sup> Письмо отъ 12 августа 1843 г.

вія, то желавшіе проводить живнь въ жестокомъ пості и лишенін всякаго успокоснія. И на всякій такой благочестивый привывъ стремительно и безъ всякой недовърчивости къ просищему отвывалась любвеобильная душа о. Антонія. Одна за другою вознинали уединенныя келліп въ лесу, и въ нихъ совершались подвиги поста, политвы, молчанія. Въ каждое изъ этихъ духовныхъ деланій старался онъ влить свое одушевленіе, вникая во все и руковода всвиъ. -- Приходитъ Филипушка съ уткою на пудовой палкъ своей съ младенческою улыбкою, съ безсвязными, загадочными рачами и сватницеюся въглазахъ какою-то особою непрою и быстро возбуждаеть не только сочувствие нь себъ, но и располагаеть мысль о. Антонія въ устройству пещеръ. Съ каниъ увлечениемъ приниль онъ это предложение, съ нанимъ благоговъніемъ, одушевленіемъ приступиль нь осуществленію его! Съ унименіемъ говариваль онъ о подвигамъ совершаемымъ первыми пещерниками, сравинвая ихъ съ драгоцвилыми каминии, совръвающими въ нъдрахъ вемли. И для себя приготовилъ онъ пещеру, въ которую иногда входиль на несколько часовъ, и въ ней думалъ приготовить себъ мъсто для въчнаго повоя. Такъ подав скита возникаа пещерная обитель.

Тотъ же Филипушка, постоянно ищущій чего-то, непосъдный, оставляеть пещеры и не вдалекь отъних основываеть Боголюбивую киновію. Скить воврось уже въ иноголюдную обитель. Трое состаравшихся въ подвижничества инокова желають большаго уединенія, и въ пяти верстахъ отъ скита возникаетъ пустывь Паравлить. И здёсь о Антоній устролеть для себя неллію для временнаго уединенія, высказывая иногда желаніе провести здась последніе дни своей жизни. Такъ быстро возникъ скитъ съ его, отраслями и сравнялся почти съ Лаврою числомъ своихъ обитателей. И все это было деломъ о. Антонія. Митрополить писаль въ 1847 г. въ о. Антонію: "Геосиманскаго скита не было бы, еслибы на вашемъ месте быль другой даже ивъ пользующихся моею довъренностію, потому что не довъряя себъ, не визлъ бы я довольно довъренности къ тому, что дъло сдвлается порядочно, не будеть затрудненія въ способахъ, я можно надъяться нъкотораго духовнаго плода. Только полная довъренность въ вашему духовному разсужденію и въ чистотъ вамъренія расположили меня ръшиться на доло, не принимая въ

равечеть возможныхъ непріятностей за несоблюденіе формы предъ начальствомъ".

Въ первое время устроенія скита казалось, что всё виды древняго подвижничества возникають жодь провомь обители Сергія. Но умножение братства съ одной стероны вводило немало лицъ несовершенныхъ, а съ другой вывывало заботы о матеріальныхъ нущахъ унножавшигося братства, -- ваботы, которыя сстественно падали на долю старшей братіи и тэмъ отвлекали и ихъ отъ исилючительнаго исканія вдинаго на потребу. Самые ревнестные подвижники подвергались многообразнымъ искушеніямъ,необходимый удёль подвижниковь благочестія. Изъ миогихь арискорбныкъ опытовъ о. Антоній выносиль то убъяденіе, что для ищущихъ сивсенія въ подвижничество необходимо сриреніе и руноводство, что страшно и опасно избирать высовій путь, что странию даже пріобритать особые дары благодатные, такъ вакъ весьма немногіе способны пользоваться ими. Легко попасть въ святые, говариваль онь, да трудно остаться святымь, и сокранить благодать достойнымъ образомъ. А за несохранение благодати челованъ подвергается крайнему падевію.

Многократные печальные опыты заставили его съ большею осторожностію относиться къразнымъ скаваніямъ объ особыхъ явленіяхъ духовной жизни, и искать иногда повърки своикъ сужденій у другихъ опытныхъ мужей.

Такъ явился князь В. съ новодзобрътенною молитвою: Іисусе-Маріе. Высказавъ митрополиту свое инъніе о сей молитвъ одъ спрацияваль Оптинскаго игумена Момсея въ 1849 г.—правильно ди одъ отвътиль на вопросъ княза?

О. Моисей отвъчаетъ ему: "новоизобрътенное учение въ молитътъ: Іисусс-Маріе не имъетъ микакого основания и свидътельства отъ древнихъ отмевъ и учителей церкви, которые вамъ довольно извъстиы, и вы о нъкоторыкъ изъ михъ упоминаете; то какъ же можно было вамъ не войтить и не остановить, дабы не респространилось вдаль и на многихъ сіе опасное ученіе. Вы поступили весьма благоразумно и достодолжно, не убоявшись лица человъка. Положимъ, что предавшій сіе правило или ученіе о молитвъ мужъ праведный и благочестивый, но вы представили на это ясный доводъ, что и святые не были чужды ошибокъ въ своихъ мнъніяхъ, но послъ бывъ вразумлены человъкомъ

нии особеннымъ проимсломъ Божіниъ убъждались въ своихъ ошибвахъ; такъ и въ этомъ случав могла произойти ошибва, а можеть быть слышавшій о молитвів не уразуміль и поняль иначе. Ежели увърялъ васъ князь В., что онъ самъ ощущаль чревъ сію молитву благодатное действіе, то это весьма сомнительно и опасно, не подлежить ли прелести? Вамъ извъстно изъ писаній и повъстей св. отцевъ, что многіе самочинно и самосовътнъ дерзнувшіе на дъланіе и истинной молитвы были обольщены и много пострадали. Когда единъ изъ тысящи сподоблиется чистой и спасительной молитвы и при всемъ томъ съ советомъ и смиреніемъ и понужденіемъ себя на запов'вди Божін; какъ же человъву, въ міръ живущему и проводящему сію новоизобрътенную молитву съ явнымъ соблажнениемъ и мивниемъ, избълать обольщенія вражія? Очень жыль, что онъ приняль ученіе только о прохожденіи молитвы, но о могущихъбыть подсадахъ и прелестяхъ не наставленъ, почему и понятія объ нихъ не имъетъ. Знаменія прелести можно видеть и изъ того, что благіе ваши совъты и здравое разсуждение, основанные на писании св. богомудрыхъ отцевъ, дёломъ сіе проходившихъ и испытавшихъ пользу и тщету, онъ не приняль, но въ непокорствіи остался увъряя въ своемъ истинномъ и нелестномъ дъланіи, чъмъ докавывается его несмиреніе, — что весьма отвержено истинными двлателями, какъ видимъ изъ отеческихъ нисаній. Не покаряющихся повельвали насильно не допускать до сихъ мниныхъ благодиланій. Но вакъ онъ состоить не въ вашей власти, то, нажется, вамъ скававши ему о семъ, должно быть мирными, а ввъренныхъ вашему попеченію братій, кому находите нужнымъ, предостеречь, дабы не принимали сего ученія 6).

Дъйствительно о. намъстнику приходилось встръчать и въ братствъ своемъ людей, которые при видимомъ стремленіи къ особымъ подвигамъ скрывали ложныя митнія. Въ 1871 г. изданы были въ печать два нисьма Климченко. Лице издававшее ихъ просило меня нъсколько экземпляровъ этой брошюры передать о. намъстимку. Онъ не принялъ ихъ, и возвращая мит назадъ



<sup>&</sup>quot; ) Мивніе опытных старцев в оказалось совершенно справедливымъ. Князь В. на мвств жительства своего положиль верно ваблужденія, которое принесло скорбный плодъ, который съ болвзнію пришлось отстжать.

нежду прочемъ вотъ что писалъ: "Быть-ножетъ, что Клинченно въ началь действоваль по Богу и православию, а въ последствін увлекся самомивність и виаль, какъ повойный святитель Филаретъ объяснять, по простоть въ свой иністивиъ, соверцать самообожение ума своего въ себъ. Святые отщы не мимо говорятъ, что не столько вежно стяжать какую-либо добродетель, сколько важно сохранить оную отъ расхищенія истиннымъ смяренісмъ; такъ говорить и полюмникъ: подобаеть бо дълати и хранити. Климченко я не внелълично, но учениковъ его имълъ случай узнать адвеь въ Лаврв. Въ 1832 г. я приняль изъ Саратовской епархін по незнанію І. П. приснаго ученика Семена и способнаго преподавателя инымъ. П. по своему мудрованію образоваль въ Левръ пять человакъ, болъе или менъе принявшихъ и понявшихь ого учене, трое отпущены нев Давры, а онь и четвертый номерии. Но далже преш. Сергій не попустиль расиространяться этой заманчивой секть въ его Лавръ. Да и II. въ последствін, какъ ни скрывелся, но впаль въ мизнь негрезвую, чемь более всего урониль авторитеть свой, что и помогало отвленяться отъ его ученія привленяєнымъ. Долго врать пологаль ему лиценфрить предъ опытными людьии. Въ одно время быль въ Лавръ старецъ Макарій Оптинскій и непремънно желадъ видеть и беседовать съ П. Сколько я ни отклонявь о. Макарія отъ намеренія, онъ устовяв въ своемъ намеренім. Я посладъ предварительно свазать П., что буду съ гостемъ у него. Посланный спарадъ мив, что П. лежитъ пьяный. Двлать было нечего; ны пришли въ нему. Онъ сълъ и сталъ что то борнотать с. Макарію. Я вижу, что старецъ поняль его состоянів; но не хотвль обличить по своему смиренію и обратясь ко вив сказалъ: вакъ вы думаете, не въ созерцания ли онъ? Я не умълъ соблюсти теривніе и васивнася. Макарій взявъ исня за руку сказвать: пойденте вонъ. Отъ учениковъ II., входя съ ними въ разговоръ, я отврыто знавъ его ложное ученіе: нагдъ я на въ ченъ не искать Вожество, кроив какъ въ умв своемъ, и для того всв усилія и наприженіе ума сосредоточивать въ себв, им къ кому не относясь, и какъ можно долве быть въ семъ поков. П. проповъдываль своимъ ученикамъ, что Климченко новый пророкъ и богословъ. Первое противодъйствіе этой секть посль. довало отъ вреп. Сергія. И святитель Филареть очень сладиль

за мею, и даваль мий наставленія из обузданію распространенія оной всегда протинии и тихими мітрами. А наконець содійствовала из пресіченію довітренности из нему его нетрезван жизнь. Люди добрые сами погли разсуждать: отъ горькаго источника нельзя ожидать струи сладкей".

Если въ лицахъ отивченныхъ особеннымъ духомъ о. наивстнику приходилось встрочеть неустойчивость или выблуждение, то въ общемъ числъ постоянно умножающейся братіи приходилось встречаться со иногими тяжелыми недостатнами. Твердо смиряя непокорныхъ и нераскаянныхъ онъ былъ синсходителенъ нь рескапвающимся, постоянно памятоваль онь заповыдь о. Серазниа: будь не отценъ, а натерью новаховъ, и охотно следовалъ наставлению о. Сераения не бранить за порокъ, но исправлять его, представляя красоту и достолюбевность добредетели и раскрывал срамъ и гнусность порока. Но тяжело пороко отвывались въ душе его педостатки изкоторыхъ иноковъ. Глубово врималась въ памяти моей его бесида со мною, бывшая по одному случаю объ управленія инокани. "Я не требую, говориль онъ, особыхъ подвиговъ, это дъло добраго преизвола, я требую только приличія новеденія . Указавъ на недостатии, какіе встръчасть онь вы никоторыхы якь братія, онь сказаль: я чувствую, что я теряю съ ними и ради нихъ свое душевное спасеніе, и зарыдавъ, обиявъ меня, прибавивъ: "когда будещь настеятелевъ монаховъ, увиаешь, напое это бреми".

Руковода иноковъ своими совътами и распоряжениям для возбуждения и поддержание духа истиниаго монашества, с. Антомій собираль переводы аскетическихъ сочиненій Памсія Нямецкаго, содъйствоваль изданію перваго жизмеописанія старца Саровскаго Серасима, для чего, какъ видно изъ перениски его съ митр. Филаретомъ, требовалось побъдить немало препятствій. Оптинскимъ мнокамъ помогаль онъ также въ изданіи ихъ полезныхъ для иночества книгъ. По порученію интрополита просматриваль переводъ Исаака Сирина и Ліствичника, когда приготовлени были писанія этихъ отцевъ къ печатанію при моск. дух. академіи. Получивъ ваписки о жизни и наставленіяхъ с. Назарія, бывшаго настоятеля Валаамскаго, онъ просиль меня иривести ихъ въ порядокъ для изданія въ печать, прибавивъ въ своей запискі ко мит: что ото не выимсель, ручаются добродътели початаль совращенныя правила монашескаго житія. Присылал но миталь совращенныя правила монашескаго житія. Присылал но миталь совращенныя правила монашескаго житія. Присылал но миталь цензуры эту рунопись и прося переложить на русское нартя іе накоторыя не совстив понятныя славянскія выраженія онь писаль: "владыка возвратиль и одобриль наше наштреніг, между прочивь замътивь, не испортить бы правиль переводомъ, туть такъ просты мысли. Это было уже въ ноябрь 1867' г.

## в) Двятельность о. Антонія по двламъ благотворенія.

Въ душъ о. Антонія рядомъ шан два стремленія - стремленіе къ созерцательной жизни и стремление въ широкой общественно-благотворительной дъятельностя. Неоднократно останавливаемый и. Филарстонъ въ своенъ стремлени предаться исилечительно соверцательной жизни, по отчасти удовлетворивъ своему стремлению устройствомъ скита, онъ частию своимъ опытонъ, частію наблюденісив за жизнію разнаго рода подвижняковъ извъдалъ, что успъхъ въ духовномъ преспълнім медленъ, опасности паденія велики. Опъ на себя жаловался митрополиту, что время идетъ, а успъхъ не сопутствуетъ. Нужно дунать, что онъ не разъ даваль себв вопросъ посла опытовъ временнаго удаленія въ пустыню: дасть ли ему что лучшее удаденіе въ пустыню? И отвітовъ на этоть вопрось можно считать выписку, сохранившуюся въ его бумагахъ. "Ученикъ вопроси старца: отче, что есть пустынное общежите? Отвъща старецъ: пустыня вездь, гдв обитаеть безнолые ума, утишение страстей, безиятежность души, смиреніе сердца. И тамъ пустыня, тдр не угасаетъ сватильникъ молитвы, гда общение человака съ богомъ не нарушается никакими плотскими помыслами, гдв огнь любви горить тихимь пламенемь до небесь досявающимь. Аминь. Пустыня тамъ, гдъ Христосъ и Его благодать, гдъ Его освященіе. И въ пустыни человъкъ развратился и въ раю не могъ устоять; нежду тамъ среди погибельной земли праведникъ непоколеблемо сохраненъ отъ налящихъ стрълъ правосудія."

Итакъ все дъдо не въ мъстъ, а въ насъ, въ нашемъ внутреннемъ устроеніи. Живя и не въ нустыни можно быть сосудомъ освященымъ, тогда накъ и житель пустыни можетъ быть на пути погибели. Притомъ усиъхи на поприцъ созерцательнаго подвижничества педленны и малозанатны, а дало практическаго благотворемія приносить очевидный благій плодъ непосредственно. Заматно, что расположеніе о. Антонія стало премиущественно склоняться къ этому направленію даятельности. Точно въ подкрапленіе себя онъ записаль на отдальномъ листа и сохраниль старца Серафижа слосо: Будьте милостивы, къ милости прибагайте и въ словахъ и въ далахъ и въ помышленіяхъ, ибо милость есть жизнь души. О милости и немилосердіи судъ прівмень". Эти слова старца Серафика сдалались какъ бы главнымъ началомъ его жизни и даятельности. Эти убажденія сохраниль онъ и до гробовой доски.

Въ последніе годы своей живни подъ гнетовъ удручавшей его немощи, когда онъ чувствоваль свое безсиле и къ духовнымъ и къ оприческимъ подвигамъ, онъ написалъ такую записку: "Боже мой! въ моръ путіе Твои, и следы Твои въ водахъ иногикъ. Непостижние Господи, слава Тебъ! Громада и инчтожество человъкъ. Такъ мелоченъ человъкъ, -- вечеряющее забываетъ, и бытія утренняго не знасть. Жизнь! И что такое жизнь? Сплетеніе горестивго съ пріятнымъ и безъ свободы въ выборъ; див, ивсяцы, годы идутъ чредою непререквеною. Водя въ выборв того или другаго едвали не мечта. Върно одно - трудъ нравственный и терпъніе. Лучшихъ дъятелей жизненная разработка онанчивалась молитвою: Боже! буди молостивъ инв грашному. Что же скаженъ ны при слабой нашей жизни? Дай Богъ, чтобы то же. Милость и любовь есть начало созданія и возсозданія. Она должна быть концемь грпка и начиломь славы возданнаго. Такъ върую. Аминь".

Благотворительность и милостыню о. Антоній понималь въ самомъ обширномъ смыслѣ, разумѣя дѣла милосердія духовнаго и тѣлеснаго <sup>6</sup>). Съ самаго переѣзда своего въ Лавру о. Антоній



<sup>\*)</sup> Взглядъ о. Антонія на предметь и ціль благотворенія высказался отчасти въ сохранившемся въ его бумагахъ проэкть благотворительнаго общества, составленномъ имъ не знаемъ съ какою цілію, —проэкть, очевидно только вчерні написанномъ съ помарками и недописками. Но этотъ проэктъ такъ любопытенъ для характеристики о. Антонія, что мы приводимъ его вполив: Господт Інсусе Христе, Сыне Божій! молитвъ ради Пречястыя и Пресвятыя Матери Твоея Приснодівы Марін, благослови учрежденіе Евангельскаго общества Приснодівы Марін на радость всімъ скорбящимъ. — Евангельское

при всякомъ случай, когда тольно отпрывалась возможность; старался овазывать вспоможение нуждающимся. Но не приведя еще въ порядокь экономическия средства Лавры, онъ ограничивался личною благотворительностию. Въ 1833 г. по случаю дороговивны, онъ посибшилъ запасти для Лавры значительное количество хлъба, дабы имъть возможность помогать нуждающимся. Остатками отъ братской транезы, для сего въ большемъ количествъ приготовляемой, кормилъ онъ бъдныхъ интатвыхъ и другихъ нуждающихся. Съ сожалениемъ онъ видёлъ, что за-

общество Приснодъвы Маріи на радость встить сворбящимъ должно составить изъ дъвнцъ и вдовъ преимущественно изъ благороднаго званія (поправлено: изъ всякаго званія). Въ обществъ непремънная Попечительница, отъ которой зависять средства и мъсто из учрежденію общества. Попечительница при жизни и завъщаніемъ по смерти можетъ избрать вижето себя иное лице также имъющее из богоугодному дълу любовь и средства для благотворительности. Основнымъ началомъ общества есть исполненіе христіанской добродътели въ славу Бога, въ пользу ближнихъ и из своему спасенію. Посему основаніемъ сего общества и должны быть Господин'заповъди о девяти блаженствахъ.

Аще дюбите Мя, заповъди Моя соблюдите. Сія есть заповъдь Моя, да любите другь друга Іоан. 9, 14. 15. Сія запов'язь въ обществ' обязываеть нивть другъ иъ другу исирениюю и нелицемърную любовь и единодушное стремленіе из общему основанію, дабы душу присвоить Богу, служить пользів ближнихъ, и въ семъ пути деятельной христіанской жизни охранять сивсеніе своей души върою въ царствіе небесное. Царствіе же небесное открываетъ Господь трудившимся въ добродетели милосердія: взалкахъ бо, и дасте Ми ясти, возжадамъ, и напоисте Мя; страненъ бъхъ, и введосте Мене, нагъ и одъясте Мене; боленъ и посътисте Мене; въ теменцъ бъхъ, и пріндосте по Мив. -- Кругъ дъятельности общества обозначается и основывается блажевствами, жеображенными Господомъ Інсусомъ Христомъ (Мто. гл. 5. ст. 9-12). Блажени имчин духомь, яко техъ всть царство небеснов. Учение о семъ блаженствъ членовъ общества обязываеть себя обучать и выработывать простоту, нравственное в искреннее смиреніе, отложеніе своихъ достоинствъ, благодівній и васлугь, помня скаванное: аще вся повелённая сотворите, рцыте, яко раби пеключины есны, еже должны быхонъ сотворити, сотворикомъ. -- Блажени плачущи, яко тін утишатся. Общество посвящаєть всв своя способности сердца и разума, двительно помогая въ герестихъ и несчастихъ своими совътами и средствами, тамъ возножно утереть хоть одну слезу плачущихъ.--Влажени кротниц, яко тін насандять землю. Члены общества обявываются разунно наблюдать надъ чувствами, имслями и словами своими, дабы все гивыное, тщеславное, всимльчивое очищать, побъядать въ себъ, отбрасывать изъ нрава и посвящеть святой кротости мысли, чувства, слова и движенія, помня сказанное: тако да просвътится свътъ вашъ предъ человъки, яко да видятъ

повадь преи. Сергія о принятій и питаній, съ исполненіємъ кокорой онъ соединять обътованіе о томъ, что обитель ин въ чемъ не оспудветь, — въ Лавръ тогда не исполнялась. Лаврокія власти и даже митрополить Филареть опасались, что средствъ Лавры недостаточно для исполненія втого завъщанія преп. Сергія. О. Амтоній съ 1831 г. началь по временанъ предлагать трамезу страннымъ, въ слъдующемъ году началь устроять больницу для призранія заболававшихъ странныхъ. Въ 1839 г. но случаю дороговизны хлаба онъ испросиль у интрополита разрашеніе ку-

добрыя ваша діла и прославять Отца вашего, име есть на мебесіль. Тогда протисе и теривливое обращение съ ближним принесеть ниъ существенную вольву.— Блажени алчущій и жаждущій правди, яко тій навышятся. Светры общества, стренись сами съ сердечною любовію иъ вічной правив Божісй, въ совътакъ, въ наставленіякъ блишиниъ-иладенцамъ, юнынъ, здравымъ и больнымь обязываются всегда и по всемъ указываеть на прасету истивы и пользу вравды въ словахъ, дъгахъ и во всёхъ ноступкахъ къ унивенію лип и обмана, обезображивающихъ человъчество. - Блажени милостивін, яко тім помиловими будумъ. Милость есть жизнь души. Сею жизнію въ особенности должны сестры вофдущевляться и словомъ в средствами и молитвою о встративникся страндущихъ, иъ которынъ онв обязываются вносить миръ и радость. Слезы участія ил ехрандущему, даже однил ведекть не будуть беза катрады уснотрвиы Господомъ. Блажени чистін сердцень, яна тін Боля узрять. Звинивясь временно дългельными добродътелями, члены общества постолнио должны обращать винивніе на чистоту сердца и цілюмудріє: ибо безъ святыни или чистоты сердца ниито не узрить Господа. Какъ зеркало тогда отражаеть образы, когда чисто; текъ соверцать Вога и разумёть Писаніе мощеть только душа чиствя. Общество, нивищее целію усвоеніе душь своих в Господу, необходино делино заботиться, чтобы хранить имели и сердце свое усвоенными Господу въ целомудрів и чистоте. Такія повятів должны виушать и твиъ душамъ, которым будутъ облажаться съ ниме не пути служенія хрястівнекаго милосердія. Многіе думають, что гранию даломъ совершить грамъ, а то, что имелями гранисть и витеють граховных чувствованія, мало считають грёховь. Такія вожныя повятія должно обличать, и указывать на слово-Божіе, объщающее блаженство трудящимся надъ очищеміемъ евоего сердна. Бластени миротворим, яко тіш синове Боскій нарекутся. Какъ вовдухъ разнесить благовоніе отъ цвётка благовоннаго, такъ общество на радость всёмъ скорбящимъ какъ во взамивомъ отношеніи членовъ, такъ и въ отношеніи по вськъ носторонникъ старается сохранить миръ во вськъ своихъ действіяхъ и отношеніямъ, дійствуя безъ высокомірія, безъ зависти и преобладавія, но какъ зацевъдано: другъ друга честію болье себя творяще. Исполненное само симъ енашеньскимъ ароматомъ, общество можетъ каждому и всюду вносить святыя мысли и совыты миротворства и выгонять вражду убивающую душу.--

пить до 1000 пудовъ муни для раздачи муждающимся подли кориленія голодныхъ. Въ Лаври инымъ выдали мукою, для другихъ въ Лавре готовилась пища, и голодающіе могли туть насытиться. О. Антоній выжидель удобнаго случая нь расширенію благотворительных учрежденій Лавры: этоть случай представиль пожаръ въ 1838 г. нетребивній старую гостиницу Лавры. На мъстъ сгоръвшей гостиницы, пользуясь оставшеюся кладкою, онъ цри помощи благотворителей ръшился устроить домъ призрънія, съ тъмъ чтобы перевести сюда содержавшихся въ прежией Лаврской богадъльно старукъ, устроить при семъ домовую церковь и больницу какъ для призраваемыкъ, такъ и для приходящихъ заболъвающихъ богоноловъ. В верхненъ этажь этого зданія онъ думаль открыть школу инонописанія, на что митрополить не изъявиль впрочемь согласія. Въ 1840 г. после двухлетних хлопоть предъ начальствомъ очирнего было въ Лавръ училище для дътей мужеского пола, ноивщавшееся сначала въ Донсконъ корпусъ, потомъ въ Водяной башнъ, потомъ въ Пятняцкой, и отсюда переведенное въ домъ пригранін, гдъ выстроено для сего особое вдание. Ученики училища до ста человъкъ содержались на иждивеніи Лавры. Чтобы обезпачиты учащимся сиротамъ въ дальнийшей жизми средства прожитанія, заведены были въ Лавръ разныя настерскія, куда дёти ноступали изъ школы. Въ 1846 г. открыта была школа иконописанія сначала въ Донскомъ корпусъ, потомъ подъ келліями наивствика. Начальникомъ и учителемъ въ школъ былъ И. М. Малышевъ, который поощряемый о. намъстникомъ такъ усившно усовершался въ иконописаніи, что въ 1846-1847 г. весьма счастливо возобновиль иконописание трапезной церкви, и притоив



Блажеви изгнани правди ради, яко тых есть царство небесное. Если бы случилось членать общества нодпасть инвый осивнвающему или даже двиствительному изгнанию за двло истины Евангельской, дв не усумнятся нь теривнии и твердости перепости спорбное положение. Почесть горалго звания—царстви небесное не только объщано таковымь, но уже положительно названо принадлежностию ихъ.—яко твхъ есть царство небесное".—Въ этомъ проэктъ особенно обращають внимания тъ правственныя требования, какия возлагаеть онъ на членовъ общества. О. Антоній желаеть чтобы они сами были укращены всёми христіанскими добродьтелями и въ духъ евангельскомъ, а не взъ канихълибо земныхъ разчетовъ совершали дъла благотворенія.

за цану вдвое неньшую, чамь какую просыть за эту работу московскій настерь. Для училища нконописи устроено было потомь болье удобное помащеніе и зав'ядываніе имъ поручено ісромонаку Симеому: для Малышева же устроена настерскан, произведенія которой пріобр'яли всероссійскую нав'ястность и заслуживали неоднократно одобреніе Высочайшихъ особъ 7)

Заботами о. Антонія постоянное питаніе странных утверждено было прочно на особую сумиу для сего предназначенную. Не одни странники богомольцы пользовались отъ Лавры, но и другіе нуждающієся. Проходили переселенцы изъ Псковской губерній спасаясь отъ голода. О. Антоній кормиль ихъ, больных оставиль до выздоровленія въ больниць и потомъ снабдиль ихъ встави нужнымъ. Проходили войнскія команды, среди которыхъ развился ітноъ; всть больные принимались въ лаврскую больницу на полное содержаніе Лавры, прочіе получали въ благословеніе престики, якомы, снабжались пищею и если нужно, теплою одеждою. Въ апраль 1844 г. митрополить писаль о. Антонію: послы благословенія преп. Сертія вашему попеченію, о. намъстникъ, обяванъ я тымъ, что завъщамное преп. Сертіемъ человъколюбіе распространяеть свой духъ и свои дъйствія".

Пожертвованная въ нользу Лавры графинею Татищевою земля позади дома приврънія дала возножность устроить здъсь новый нурпусь, въ верхній этажь котораго переведено училище мальчиновь, а въ нижнемъ устроена страннопріниная для лицъ женснаго пола. При домъ призрънія заведено училище и для дъвочекъ.

Содержимымъ въ Посадской тюрьма онъ часто дёлаль приношенія. Попечительный о тюрьмахъ комитетъ въ посадё облегчаль участь заключенныхъ преимущественно его пожертвованіями. Въ одно изъ посёщеній тюрьмы онъ пораженъ быль нечистотою, сыростію и тёснотою полёщенія. "Это вёдь тоже люди, сказаль онъ, и рёшился устроять дли нихъ лучшее помещеніе. Онъ проэктироваль зданіе въ 10000 рублей, но одна бла-



<sup>&</sup>quot;) Въ настоящее время къ сожаленію П. М. Малышевъ, более 60 летъ служившій Лавре своєю кистію, удаленъ изъ этой мастерской.

готворительная духовная дочь его приняла на себя всё расходы, накіе почтеть нушными одёлать для этого дёла о. Антоній. И окъ истратиль не менее семидеский тысячь на тюрьму, при поторой устронль церковь во имя Божіей Матери: Утоли мея пачали.

Собиравниеся на площадь иредь Лаврою престьяне для торга и понупонь и проходяще нуждались въ водв. Для нихв исненанъ колодевь съ таком обильном водою, что она никода не истощается. Для облегчения пользования водою въ Лавръ, гостининцахъ, домъ призрания устроена водонодъемная нашина, снабжающая эти мъста водою.

Итакъ. о.: Антоніскъ совершены всв. тв діла любви, за...которыя слово Божіе объщаєть царетвіе небесное. "Я алгаль и вы Мей дали всть, мамдаль, и вы напоили Меня, была странникомъ, и вы приняли Мена, былъ негъ, и вы одвли Меня, былъ боленъ, и вы посетили Меня, въ теминце былъ и вы пращлине Мив. Послику вы сдвивли сте одному изъ братій сихъ меньшихъ, то сделали Мив". Мы укавали на дела его благотворительнооти общественной, но объ много благотвориль лично честнымъ лицамъ. Собственныя средства были ограничены и не данали бы вовножности для широкой благотворительности; но многіе, вная в любовь его въ благотворительности и уманье благотворить, давали въ личное его распоряжение значительныя сущим для дъль благотноренія. Благотнориль онъ простымь поседянамь, бъднымъ мъщанамъ, благотнорилъ и лицамъ почеснихъ сословій. Кроив временныхъ вспоможеній онъ выдаваль иногимъ нуждающимся постоянныя пособія въ виде пенсів. Ходиль онъ всегда съ кошелькомъ полнымъ мелкего серебра и одълил имъ вотретившихся просителей. Случалось, что онь благотвориль и самъ не зная, что давалъ. Разъ дослъ поздней объдни приходить въ нему священнивь изъ Тульской руберціи, лашивнійся дома и всего имущества отъ пожара. У о. Антонія своихъ денегъ оказалось только десять рублей. Очъ отдалъ ихъ просителю; но вполив чувствуя, что подобное вспоможение не облегчить его бъдственнаго положенія, вельль побывать ему посль вечерии. О. Антоній хотвлъ переговорить съ казначесиъ, не найдетъ ли возможность оказать священиих болве существенную помощь. Между тъмъ послъ объдни пригласила къ себъ

оглантония графича Телищева. Уназывая на измоль лешавина у ней на столе оне скачала: воть престыпне привезли мив обровь и нее плетивою; теритть не могу этой монеты. Возывате ивновъ и куда кетите дввайте его.--- Не безъ труда поднявъ о. Антоній въ руки этотъ мішокъ, и донесъ его до своего экипажи, развишиля о томъ, куда полезнае употребить эти дельги. Среди этой дуны онъ и забыль о священникв. Но когда после вечерни явился священиять, о. Автоній увидаль здесь указаніе, на чте прежде всего употребить данныя ему можеты. Подосныть свищенияма онь вельдь держать сму пригорини в насыпаль полныя платиною. Священиих завязаль вь шлатовь и ностинява въ Троицкій Соборь, чтобы поставить свичу преп. Сергію на одина нва данныха ену, кака она дунала, двугривенныхъ. Только тогда, канъ свъчникъ спросивъ, въ какую цаму ещу свячу нужно, сталь оточитывать сдачу, онь увисль, что у мего пригорими трехрублевыхъ монетъ.

Если дало благотворенія зависьло не лично отъ о. Антонія, не просили его ходатайства предъ другими, онъ не отнавываль вътоной просьбъ. При его авторитетъ, при свойственномъ ему умънъм нользовачься благопріятнымъ случаемъ, принаровясь нъ людямъ, онъ большею частію успъшно ходатайствовалъ. Если равъ встръчалъ неудачу, то повторялъ нопытку и еще не оданъ равъ.

Какъ ин обширна была благотворительность вившини о. Автонія, но дуковная его благотворительность была еще обшириве--- въ руководстив къживии благочестивой, въ врачеваніи болавней гръховныхъ, въ поддержавій нужества среди искушеній,
иь утвиненія скорбящихъ. Для многикъ онъ быль отцемъ дуконнымъ. М. Филаретъ, самъ избравшій его въ дуковные стиш,
не радко посылаль иъ нему людей нуждающихся въ навиданія
или утвиненія, и увъдомляль потомъ, что такія лица возвращались утвиненными.

## РУКОВОДСТВО КЪ ПАСТЫРСКОМУ ПРОПОВЪДНИЧЕСТВУ.

Православное Собестдовательное Богословіе, илы Практическая Гомилетика. Сочиненіе протоіерея Іонва Толиачева. Четыре тома. С.-ІІб. 1869—1877.

Въ настоящее время, болъе чвиъ погда-либо, чувствуется потребисеть въ проловадания живаго и дайственнаго Слова Божія. И церковное правительство и общественная иысль озабочены нынь выскапісив вырь в средствь вы болье общирному развитію и плодотворивишему двиствію проповідничества на умы и сердца православнаго общества. Преподавание науки о проповйдинчествъ усиливается въ дуковных з семинаріях з болбе, чом з на половину противъ прежилго; въ свътской періодической литературъ постояние встръчаются запътки о не совствы удовлетворятельномъ состоями нашего современнаго проповъдничества; со всвуъ сторонъ слышатея голоса о скудости содержанія церковной процовіди. Все это-знаменія временя, характеризующія, съ одной стороны, возбужденную въ обществъ потребность пропеведи, а съ другой -- ясле попавывающія, что наше превердинчество необходимо поставить въ иномъ видв, чемъ въ какомъ оно находилось досель, что приготовлять къ тому надобно другими средствами, чэмэ какія донына употреблялись.

Что же необходимо предпринять для резвитія нашей проповъдшической дъятельности? Кекія найдти пеложительныя, собственно земисящія отъ проновъдмика, средства къ тому, чтобы съ усилкомъ совершать священнодъйствіе благовъствованія

Digitized by Google

Христова? Решеніемъ этихъ вопросовъ должна бы заняться наука, извъстная подъименемъ "Гомидетики." Но къ сожальнію, эта наука въ томъ видъ, какъ она понималась и составлялась досель, далеко не удовлетворнеть своей цвли. Причина — понятна: она занималась одними правилами и теоріями, часто тонкими и неприложимыми, нередко схоластическими, толкующими лишь объ одной формв двла. Мы имвемъ очень обстоятельное теоретическое руководство въ Гомидетивъ Амфитеатрова: но много ин выиграло чрезъ него наше практическое проповъдничество? Сделались ли мы чревъ него искусите въ проповедания Слова Божія, обильние и разнообразние въ выбори и развитіи проповъдническихъ темъ? Нивто вонечно не станетъ утверждать этого. Правда, есть и теперь у насъ насколько замачательныхъ проповъдниковъ, слово которыхъ не проходить безследно: но много ли они обязаны своими успехами теоретическимъ правиламъ, изученнымъ ими на школьной семинарской скамьъ? Отъ этого наше проповъдничество, можно сказать, кружится пова около звъздъ первой величины, но оно не спустилось еще долу, не обитаетъ въ сипренныхъ хижинахъ сельскихъ пастырей.

Нельзя также помочь очиностоннальному развитю проповъдничества вообще и изданісмь потовижь проповидей. Не говоря уже о томъ, что такое изданів для своей комоты и разнообразія вотребовало бы неисчислимыхъ томовъ, для изучения которыхъ едва ли достало бы всей жиени человической, -- обратниъ виниа. вів только на то, что проповиди обыкновенно нишутся для слушателей, в вовсе не какъ пособіе для пропов'ядниковъ. Какъ проповеди для одного известнаго круга слушателей, оне завиючають въ себя много условнаго и относительного; та или другия истина распрывается вънихъприибнительно из извъстнымъ оботоятельствань ивста и времени самое развитие истины объусловливается личнымъ настроенісив оратора въ данную шинуту. Между тэмъ для проповъдника, ищущато себъ пособія, нужна только одна голая истина такъ, какъ она есть сана въ себъ, бевъ всяникъ условныхъ поврововъ, - нужно только одно общее развитіе истины, поторымъ онъ могъ бы воспользоваться для своей цван, при своихъ условіяхъ и обстоятельствахъ. Пропов'ядывать же по проповъди готовой, и притомъ составленой при

иныхъ обстоятельствахъ и для иного рода слушателей, : эначило. бы викогда не достигать проповъднической цъли. Съ другой стороны, наши готовыя проповым и потому еще не могутъ содъйствовать усившному развитию проповединчества, что онв сами, за немногими исключеніями, страдають важными опутренжычи медостативыи. Первов, что бросается въ глава при чтеніи или слышанін нашихъ проповідей, это — случайность темъ, не имъющихъ никакой внутренней связи съ тектомъ, положеннымъ въ основание проповъди. Текстъ ставится во главе "слова" больше для формы, или для того, чтобы вывести изъ него благовидный приступъ, а очемъ далее будетъ идти речь, какъ всв частныя мысли, навидамія и примінемія, выскаванныя въ проповеди, относятся нъ главному тексту, какъ ея основанію, -- объ этомъ трудно судить. Отъ этого происходить, что слушатели раввитые, слушая такую проповёдь, находять, что она пречрасно написана, и, пожвлуй, произиссени; что высказанныя въ ней мысли назидательны, да одно въ нихъ остается недоумъніе: не саншкомъ им ужъ много проповъдникъ сказалъ, не чревъ чурь ли некусственны его принененя? Гав основание всего этого? Какъ это догически вытеквоть изъ ввятаго имъ текста? Такою проповедию можно действовать только на сердце простыхъ олущателей, не не на людей развитыхъ, особенно развитыхъ превратно. Второй недостатовъ нащихъ проповъдей-общность темъ и ихъ развития предметъ поучений имъетъ часто общирный, неопредъленный объемъ, разсматривается въ общихъ, чертахъ, расплывается общиям риторическими прикрасами, а съ общноотію темъ и ихъ развитія неразрывно соединено утомительное однообразів нашихъ пропов'ядей и спудость натерівля, вращию. прагося въ обработка у проиовадниковъ. Наконецъ наши, проповъди неръдко страдеють своею отвлеченностію, по которой оми мало касаются дъйствительных насущных потребностей жристівнокой души. Отъ того пронов'ядь часто звучить только въ умахъ, но не входить въ сердце слушателя, потому что туть нать какь бы ивсто, для ней собственно приготовленного.

Трудъ с. Толивчета, подъ названием "Собестдовательное богословие или практическая гонилетика," имъетъ именно въ виду устранить эти недостатки намей проповъди, и въ то же время содъйствовать самостоятельному развитию и надлежащему направленію пропов'яднической д'явтельности. Путь, небранный авторомъ въ достижению такой высовой цели, чисто правтиче скій. Не касансь инкаких гомплетических правиль, которыя предполагаются уже вервстными, окъ самымъ деломъ вводить пропов'ядинка въ кругъ его гомилетическихъ замятій, раскрываеть предъ нинь симсть евангельскихь и апостольскихь чтеній и предлагаеть ену всевовножные матеріалы для его проповъднической дъятельности, которыни онъ могь бы польвоваться для своей цэли, примънительно къ своимъ условіямъ, таланту и обстоительствань. Такинь матеріалонь служать тены съ готовынъ содержаниемъ для пропевадей, бесадъ и поученій. Предоставляя санинъ пропов'ядинань д'ялать разныя приивненія и наставленія, сообразно съ обстоятельствами ивста и времени,--въ темахъ о. Толмачева указывается тольно то. что необходино для каждаго проповъдижа, въ какихъ бы обстоятельствахъ онъ ни находияся, развивается истина такъ, накъ она есть, помимо возхъ случайностей, распрываются существенныя свойства текота и далаются такіе только выводы, которые примо ваключаются въ избрановъ для проповъди текств, и инвють общее вначене для всякаго родъ слушателей.

Все сочинение прот. Толивчева излагается въ порядив недвль. опредвляемомъ годичнымъ кругомъ евангельскихъ и апостольскихъ чтеній, по руководству церковнаго устава: ово состоитъ изъ четырекъ общирныхъ томовъ, заключающихъ въ себъ до 1500 страницъ уборнотой почати. Въ первоиъ томъ предлагаются тены для поученій на первое посийдованів неділь по пятидеситницъ; во второмъ-на второе последование недъль по пятидесятниць; въ третьемъ-на недъли великопестной и въ четвертовъ-на недъли тріоди цватной. Тапинъ образовъ втили четырьия томани "прантической гомплетики" исчернывается несь проповъдническій годъ не порядку церковнаго устава. Приступан въ гомплетической разработив камдой недым, авторъ прежде всего дваветь эквененико номиленическое обозрание недвавнаго свангелія и апостола, накъ общепринятыхъ источниковъ церковнаго собестдованія. Здісь со всею точностію опреділяєтся гиввиая мысль дновнаго зачала, изъ которой, какъ изъ центра, развиваются прочія второстепенныя мысли и темы для проповеди, объесняются темныя места, требующія догнатическаго.

меторического или филологического метолеования, чтобы такина образомъ проповъдникъ исно полиналъ не тольно правственчый, по в буквальный смысль того или другого чтевія нав овангелія и апостола, и чтобы всябдетне этого не погращаль въ выборь и развитіи той наи другой гонилетической истивы, напъ это перыдно бываеть даже въ дучшихъ печытныхъ пропоняднив. Крожь значенія руководительного, опредылющаго кругь и свой-CTBO TOPOZNETORE ZAR HEDNOBRATO COGECEDOBRHIA; - SERRECTERO-POивлетическое обовржие" зачаль имветь и другое, неиевзения ное ввачение, вненно: оно озмо всею псинетою своею можеть служеть одною теною беседы и обыниви эсь частным истины еть перваго отиха до последняго, даеть проповеднику всеком: мость изъяснить все дневное зачало въ смой произвиди или бестать. Овнаномившись съ общимъ содержаниемъ д вевнаго снамгелія вы внестоль, по руководству проктической гоминения. промоваданкъ пожетъ уже безъ труда вывести ту или другую тену для своей проповыди; онъ значть уже, какъ велика область преднетовъ, предлагаеныхъ ему извёстнымъ залаломъ, м о чемъ ему беобдовать съ церковной наведры. Но здъсь рамдается вопросъ: всякій-ли изъ пропов'ядинновъ въ состоямін будеть развить ту или другую тему? Достанеть ли у него времени и сняв для такого труда? Въ отвъть на эти воприсы въ-мерастической гомилетины с. Толмачева предлагается висисства:саныхъ разнообразныхъ тенъ съ готовынъ уже содержания деп прововади. Темы эти, по своимъ внутрениниъ качестванъциот ДИЧАЮТСЯ экзетемического правильностію, т.-с. сствотвенно выстекають изь текста, накъ стебель изь верна, -- часвыестью и; такъ СВАВИТЬ, *спеціальностію*, т.-е. насалотся одного жаного либо частиого предмета, но со всехъ сторовъ,-ражообразісма, профененто повъдинкъ каждый разъ ногъ изманять содержаніе поученій, при чтеніи одного и того же свангелія или апостола, -поучительностію и близостію къ жизни, къ правственнымъ нуждамъ и потребностивь, къ современнымъ недугамъ общества, и т. ц.

Гомилетическое изсладованіе недальных чтеній иза Бавиголік и Апостола сдально авторома са такою полночою и обстоятельностію, что мы затрудняемся рашить, какая ява недальлучше разработана има ва отношеній ка проповаднячеству. Довольно сказать, что на каждую недалю предлежено пись до

двадцати и болве развитыхъ темъ съ готовымъ уже матеріаломъ для проповъди. До сихъ поръ маши преповъдники, скольно можно судить по печетными проновидямы, составляли свои воспресныя поученія попремнуществу на основанів Евангелія, и тольно въ восьма редениъ случаниъ на основани Апостола. такъ что если собрать всь мадаваемых у насъ проповеди, то неть нехъ одвали можно составить хотя одинь полный эквениняръ на всё воспресные амостоны. Такой пробыть въ нашей проповіднической литературі объясняєтся, віроятно, тімъ обстоятельствомъ, что пропов'ядывать на основаніи Евангелія легче, чёмъ на основанін Апостола; мотому что свангельское чтеніе даеть пропов'ядинку полный просторы избирать такую тему, какая напболье кажется сму сподручною и посыльною, коть бы оне не инва нивкой внутренней связи съ даннымъ евангельских зачаловъ. Такъ напр. иногіе пропев'ядини, поповоду евангелія о гадаринских бісноватыхъ, говорить е выяютел, а по поводу свангелія о равслабленновъ толкують о ARMOCM W, NOTE HE TO HE ADYFOC CHARTCHIC HE ARCTS IIDENSTO OCHOванія бообдовать о таких предметакъ. Между твиъ, апостольское зачало не допускаеть такого произвола. Туть всегда заплючается определенное догнатическое или правственное ученіе, которое и должно служить содержаність пропов'яди. Если апосновъ возвъщаетъ напр.: "нелжите другъ на друга," то и пропов'янив, жельющій остаться в'фримь букв'я и духу вностольскаго текста, ни какъ не можетъ уже проповёдывать о чемъ ему вадумается, а долженъ непременно бесевдовать о лян или клеветв. Вотъ причина, накъ намъ кажется, почему нами проповедники въ большинстве случаевъ вакъбы умышленно небъгали досель проповъдей на основании рядовыхъ апостольскимъ вачалъ, и чревъ это оставляли безъ разработви одинъ изъ важнъйшихъ источниковъ проповъдничества. Такое опущение съ набытномъ теперь восполняется въ "Гомилетикъ" о. Толиачева, гдъ съ одинаковою настойчивостію и значість дела распрывается спысль какъ свангельскихъ такъ и апостольскихъ зачалъ, примънительно въ проповъдничеству. Обиле предлагаемого авторомъ проповеднического матерівла можеть удовлетворить самого ревностнаго пропов'ядника. Какая бы ни была избрана тема для проповеди, лишь бы только

она ваключанась въ харантерв даннаго зачала или другихъ сродных в в ник зачаль, проповедникь большею частію найдеть въ сочинени о. Толиачева и главные тексты и основныя мысли, и даже, по ивстань, краткія, но ивткія выдержки изъ твореній св. отцевъ, начболье необходинын для дальнъйшаго развитія проповъдническаго "слова" въ родъ следующихъ, напр. ппочитанів святаго состоить въ подражаній ему (св. Злат.); пскорби — наша школа, гдв ны учинся" (св. Злат.); побиды записывай на водв, а благодвянія — на міди" (св. Исид. Пелус.); пслевы - провь души (бл. Август.); пстоль, гдв не бываеть нипакого помина о Вога, ничанъ не отличается отъ стойла животныхъ" (св. Данаск.); "невозножно, чтобъ огонь гориль въ водъ, невозножно и покаяніе безъ поста" (св. Вас. В.), и т. п. Если кто изъ пастырей 'пожелаль бы предложить своимъ 'пасомымъ рядъ поученій объ одной какой-либо истинь, или даже всю сиoreny mpabocatabharo bedoy wehin' n' mpaboy wehin: to 'n be stone случав онъ найдеть въ практической гомплетикви обильный для себя интеріаль. Въ этихъ видахъ, въ конпв послединго тома, приложенъ авторомъ подробный систематическій указатель предистовъ, относищихся въ богословію догнатическому и нравственному.

При составлени своето иногольтняго труда авторъ, какъ видно, не щедилъ илкенить силь и средствъ, чтобы возвести науку голиветики на подобающую ей высоту. Проповъдничество дви него понечная цъжь, из которой должно быть направлено все богословское образование и примънены всв знания, получаемыя въ шиоль. Онъ хочетъ, чтобъ настырь Церкви быль постоянно преполеннъ мечеми дужовими, т.-е. словомъ Вожіниъ, держаль его десными и порежени руками для заприты и нападеній, для сопротивления влу и ограждения добра, чтобъ во уствал и сердив каждаго пропов'бдника быль близь имыль небесной истины (Рин. 10, 9), который онъ могъбы благовиствовать всимь и во всиной потребв, не ствениясь ин темами, ни развитием в темв. Въ этихъ видахъ въ "Собесвдовательномъ богословін" о. Толжачева собрань общирный запась зпаній, рагработанных примънительно къ проповъдничеству. Роясь въ глубий в библей снаго текста, ввторъ въ тоже времи отыскиваетъ подходящія выста иять сентоотечествую твореній и изъ богослужебных внигь: останавливается на замачательных явленіях природы и воучительных прииврахъ исторіи; пользуется даже свёденіли СТАТИСТИКИ, МЕДИЦИНЫ, ЖИВОПИСИ И ПРОЧ., МАСНОЛЬКО ЖЕ 870 ОТносится къ убъщенію въ какой-либо проповъдуемой истивь. Свътъ и тьив, день и ночь, совъ и пробуждение, весна и зина, нивы на поляхъ, корабль на моръ съяніе и жатва,-всь эти библейскія сравненія, взятыя изъ природы, дають ему препрасные, наглядные образы для объясненія многихъ высшихъ истивъ, проповъдуемыхъ Евангеліенъ. Миръ и согласіе, заивчасныя нежду животными одной породы, приводять автора къ имсли, какъ ненависть и вражда несвойственны человаку. "Природа, гозорить онь, снабдила всвую животныхъ орудіями защиты; опа дала для этого ноги лани, рога быку, зубы вепрю, жало ичель; даже между слабвишими изъ насъкомыхъ чвтъ ни одного, веторое не цивло бы своего защитительнаго орудія. Одинъ ты, человить, приходишь из міръ безоружнымъ: не рожденъ ли ты для мира и согласія<sup>и</sup>? (Т. І. стр. 157). Естественныя свойства овцы дають ему поучительную аналогію для изображенія правственныхъ свойствъ словесныхъ овецъ (Т. III, стр. 119-120). Примъръ древняго мудреца Діогена, напрасно ходивилого не иноголюдному городу съ фонаремъ въ рукахъ, чтобы найдтя человъка, наводить автора на печальное развышленіе: "какъ мало и ныцв истинно добрыхъ христівнъ между людьми"! (Т.І, стр. 169, 170). Изящими произведенія искусства, которыя такъ дорого цвиятся и такъ бережино сохраниются, примвияются имъ въ отношения къ прекрасивищему образу - нашей душа. "Когда загорвися домъ внаменитаго художника Зевиса, онъ восвлицаль: "пусть горить все, спасите тольно ноего Адениса" (картину)! такъ и им, говоритъ авторъ, должны лучше потерять все, лишь бы только спасти намъ прекрасивний образъ, нашу душу, чревъ св. покаяніе" (Т. І, стр. 203. 204). Изъ канона авгелу хранителю онъ заниствуеть знаменательныя черты, изображающія отношеніе вигеловъ хранителей къ унирающинъ люданъ (Т. ІІІ, стр. 107); а изъ богослужебныхъ книгъ вообще высокій ваглядъ церкви, напр. на смиреніе и гордость (Т. III, стр. 8), на стращный судъ (Т. III, стр. 46), на свойства и плоды истинобогоугодиаго поста (Т. III, стр. 77. 78) и т. п. Отъ внимания автора не ускользають и болье или менье замытныя движени современной мысли, ходичи мижнія о релагіи и правствоєнности, о семь в и собственности (Т. І, стр. 52. 170 177—179. Т. ІV стр. 75. Т. ІІІ, стр. 112 и ми. др.), и тому подобные вопросы современной же христівнской мудрости, воторые онъ разсма-, триваетъ и одіниваетъ съ надлежащей христівнской точни врънія. Однивъ словомъ, въ "Собестдовательномъ богословія" о. Толмачева сведены къ одному итогу всё знанія, какія необходимы для каждаго проповъдника, желающаго быть неумодкаемымъ провоєвтствиюмъ небесныхъ истинъ.

Чтобы лучше судить самимъ читателямъ о богатствъ содержанія разсматриваемаго нами сочиненія о. Телмачева, равно какъ и о гомилетическихъ пріемахъ его, представниъ хотя одинъ образецъ его визегетико-гомилетическихъ обозрѣній. Беремъ не на выборъ,—онъ быль бы очень затруднятеленъ,—а тотъ, который болье изврстенъ всвиъ. Это — евангельское чтеміе въ недълю 25-ю по интидесятницъ (Лк. 10, 25 — 37) о милосердомъ самаряниять.

"Ввангольское чтеніе этой недали о милосердонь самарями, ить, говорить авторь, предлагають намъ разъясненіе вопроса о христівносом милосердін". Воть общій самиль наи главная мысль Евангелія, затамъ авторь, оставансь еще въ соерв этой общей изили, обращають вничаніе пропов'ядника на—1) кругь д'явтельности христіанскаго милосердія, опред'яленно затамъ указывая а) къ кому оно простираєтон, и б) какъ далеко простираєтоя; 2) сущность христіанскаго милосердія, занлючающуюся: а) въ состраданіи и б) въ практическоъ выраженіи этого состраданія, —самымъ д'яломъ; 3) на свойство христіанскаго милосердія, которое выражаєтся въ базоплагательном и пепринужденном вспомоществованіи нуждающимся, и притомъ посильномъ для наждаго по его средстванъ, съ самоотверженіемъ" и т. д.

За такимъ оботоятельнымъ аналивомъ евангельскаго повъствованія, съ указаніснь тіхть сторонь діла, на которыя проповіднику полезно обратить вниманіе, авторъ, канъ бы не довольствуясь втимъ, непосредственно указываеть цілый рядъмемь, примо вытексющихъ изъ послідующихъ стиховъ или отділовь еванг. повідствованія о томъ же событіи; такихъ темъ трина/чать и всіз оніз въ отдільности обстоятельно разобраны, какъ матеріалъ для поученій. Представляемъ вниманію читателей местой отдвать,  $\sim$ не какъ дучній, но чакъ одинь неъ дучніх  $^{*}$ ).

"Законника выкій воста, испушая его и заполя: учителю что сотворне живот вычній насмедую (ст. 25)? Законник, навъ видно изъ его словъ, принадлемаль въ числу такихъ людей, которые хорошо говорять, но начего не двлають (Ме. 23, 3). Онъ зааль законь, и право отвешам на вопросы (ст. 28); но все его было однить холоднымъ знаніемъ, безъ приложенія въ двлу. Не въра на словахъ спасаеть насъ, но двла соединенныя съ вврою (Гак. 1, 22. Гал. 5, 6). Не мобимъ словомъ ниже языкомъ, но дплома и истином (I Ioan. 3, 18).

"Самие худие то христане, которые много госорять, по мало двлають.
"І. Худое христанство таких модей. Это самые худшіе христівне, если они дате и много говорять: а) о Богь и Бго словь. Книживь въ нынашненъ свангелія много спращиваль и отвъчавь, по онъ быль преступникь (Рим. 2, 23), хотящій спрасдилися (ст. 29). Таковы всё умные болтуны нашего времени, которые отвергаются христа, б) о любви къ ближникъ. Жалуются на испорченность людей, вздыкають о злобь спльныхъ, даютъ нравоучения другинъ, а сами не касаются и перстонь (Ме. 23, 4). Уста ихъ полны (Іан. 2, 16), но руки пусты. Хотять обманщику словать голову, а сами похищають у бъднаго единственную овечну (2 Цар. 12, 5, 6, 7). Говорять о братствь, а вращдують дин и годы съ своими братьями. Къ чему служить тогда ангельскій явыкъ (1 Кор. 13, 1)? Это—овцы, которыя мычать, но не мижють никакой шерсти.

"2. Лучие мало говорими, а миого дължите. Научинся повнавать истинныхъ христіанъ по дължите сапарянина, который въ исполненіи своихъ обяванностей болбе дъластъ, чтиъ говоритъ. Это онъ покавываетъ: а) накъ въ отпошеніи къ Богу---молится въ тайнъ (Ме. 6, 7), повинуется волъ Вомісй, б) такъ и въ етношеніи къ ближнему, которому онъ оказываетъ помощь, чтобы лъвая рука не знала, что дъластъ правая (Ме. 6, 8).

"Зеключение. Довольно и между нами такикъ, которые на одовахъ готовы переставить горы, но если дойдеть до дела, то не



¹) T. II, crp. 186, 187.

принучь и наисине съ пути. Какъ часто они объщаются: на исповъди исправиться, и остаются однако же тънк же гръщнивани. Ощи педобны тому сыну, который лумь отщу (Ме<sub>1</sub>21,30). Но что, если бы и Богъ также поступаль съ наин, и нормиль васъ одници олонами? Вы ниветда не думаете о словакъ Господа (Ме. 7, 21) Говорите много, если это нужно для чести Божіей. Но также и поступайте, и что вы хотите двлять, дълайте скоро. Тогда ви будете бласкими съ делении своеми (Іаж. 1, 25).

Съ такою же обстоятельностію излачается содержаніе и апостола (Еф. 4, 1—6), читаємаго въ той же недъли по пятидесячина. И здъсь сначала опредълнется общая мысль чтенія, ученіе ап. Павла о духовномо единенім христійню съ опредъленнымы указаніемъ на то, а) чти поддерживается это единетіе (ст. 1—2) и б) что побуждаеть насъ къ оному (ст. 4—6). А затвиъ, такъ и выше, предлагаются нъсколько (девять) частныкъ истинъ для гомилетической разработки, съ частнъйшими указаніями тъхъ точекъ, съ ноихъ могуть быть разоматриваемы эти истины.

Очевидно, это-готовый уже натеріаль для проповеди, который въ рукахъ премудраго архитектора Христова можетъ быть употребляемъ и такъ и иначе для созидания Божія вданія (1 Кор. 3, 10), сообразно съ его талантонъ и условіями. Отъ него самого зависить: развивать ин вой составныя части истины, кожь онъ указаны у автора, или только нъкоторыя, или даже только одну изъ нихъ. Точно также волъ самого проповъдника предеставляется не только создать форму и сгруппировать весь строй мыслей, намиченных у автора, по и дать имъ своеобразный полорить, ибноторыя изв нихь поставить въ тана, другим придать болье света и рельебности, смотря но личному настроеные проповедника, по роду и обстоятельствамъ его слушвъелей, и проч. Проповедь, таке разработанная, будеть отличаться самостоятельностію, будеть оживлена собственною имслію проновы. нина, согръта соботвенною тендотою его сердца, хота она и построена изъ готоваго натеріала. Кроив того, предлагаєныя авторомъ гоминетическія подобія мегутъ быть важны и въ томъ още отношени, что они, облегчая нелегий вообще трудъ преповъдничества, особенно для пастырей, ванятыхъ постоянно требонсправленіями, дають имъ везможность обходиться безь предварательнаго составленія пропов'ядей в уславвать въ себр навыет из инпремизаціи,—из чему, как'я извістно, из изстоянее премя пелагается начало еще въ періодъ жуть ученія въ семийнріи; для этого стоить только со виниалісить пречитать извістное евангеніе или апостоль но руководству о. Толиачева и остановиться на одной навей-либо темі. Оратором'я, быть можеть, это руководство никого не оділаєть, да не объ втомъ и хлепочеть авторъ: онъ хлопочеть прежде всего о томъ, чтоби слово проповідническое было живымъ отголосиомъ слова Бежія, отличалось полнотою содержанія, бливостію иъ дійстивтельнымъ запросамъ правственной живии и неотразниою убідительностію. Ораторство безъ серьезной мысли — пустая игра словъ; а ирішкая мысль и глубоное чувство всегда вайдуть для себя и могучее ораторское слово.

Изъ этого пратнаго очерна сочиненія прот. Тодиачева нежно уже достаточно видоть его важное значеніе, какь для наотырей церкви вообще, такъ и для науки "Гомилетини" въ частности: для первыкъ оне полежительно делина быть настольного книгого, ноторыя можеть замышить для нихъ целую проповъдническую быблютеку. Что же наслется вторей, то авторы, въ сожвайнію, не выясниль ин одной строчкой, въ наконь етношения ого "практическая Гомелетика" должна находиться въ преподаванію этой науки въ духовныхъ семинаріяхъ. Судя во названію сочиненія можно предполагать, что авторъ желаль бы, чтобы эта наука преподавалась въ имолахъ чисто-практически, но вакъ вообще нужно вести это преподавание и въ наложь отноменія теорія должив стоять нь практика,--- на это нать жиквикъ руководительныхъ указаній у автора. Мы ножень судить объ отомъ телько гадательно, основывансь на ивкоторыхъ выодняв автора, намеченных въ его предисловін. Намъ кажето, что по плану автора рядомъ съ изученіемъ теорія должна ватя практина, при ченъ все вниманіе, учащимся должно быть обращаемо на гонилетическую разработну самыхъ источивковъ, изъ ноторыхъ мочеривются предметы для церновнаго собесвдованія. Такими источниками, отъ родовъ древнихъ и донынъ, служатъ библейскія рядовых чтенія мин вачала, по унаванію церковнаю успава. Задача преподавателя себсь состоить преще всего въ томъ, чтобы опредълить отношение этиль зачаль из перволиму проповединчеству, указаль основную мысль, жев ветерой

развивались бы другія второстепенныя мысли и темы для проповъди. Такая гомилетическая разработка евангельскихъ в апостольских в чтеній ознакомить учащихся со'всесторонним содержаність библейскаго текста и пріучить ихъ самымъ делонь къ правильному выводу тёхъ или другихъ темъ для проповёди. Стоя еще вдали отъ пастырскаго служенія, они будуть уже знать, какъ велика область предметовъ, предлагаемыхъ имъ извъстнымъ рядовымъ зачаломъ, и о чемъ имъ проповъдывать съ церковной канедры; затымъ долженъ следовать другой, болые важный вопросы жиз проповыдавать? Отысказь зему еще не такъ трудно: но какъ ее развить, съ какижъ сторонъ ее разсиотръть? Это стоитъ немалаго труда и размышленія, глубоваго внанія св. Писанія, потребностей сердца человъческаго и большаго навыка. Въ отвътъ на эти вопросы ученики должны быть упражняемы во всевозможномъ развитіи пропов'ядническихъ темъ, на основаніи дневнаго зачала. Тутъ должны быть примънены въ дълу всъ богословскія знанія, прочитываемы лучшіе по содержанію пропов'ядническіе образцы, изучаемы зам'ячательнъйшія мысли изъ свято-отеческихъ твореній, поучительныйшія явленія изъ исторіи, и т. п., примъры чего можно найдти въ "Гомилетивъ" о. Толмачева. Когда учащіеся такимъ образонъ достаточно навыкнутъ въ гомилетической разработкъ отдъльныхъ истинъ, тогда по плану автора можно упражнять учащихся въ систематическомъ составлении целаго ряда, поученій, сначала объ одной накой-либо истинь, а потомъ-и объ всъхъ истинахъ въроученія и нравоученія, или такъ называемыхъ катихизическихъ поученій, по порядку ли символа въры, или по другой накой-либо системъ, какая найдена будетъ лучшею и цълесообразнъйшею, напр. хоть по той, которую преддагаетъ авторъ въ своемъ систематическомъ указателъ. При такомъ, вполив практическомъ способв преподаванія гомилетики воспитанники семинарій обогатятся обильнымъ запасомъ, гомилетическихъ знаній, усвоять твердо и совнательно всю область предметовъ, входящихъ въ кругъ богословскаго образованія, ознакомятся съ правтическими прісмами пропов'ядничества, и явятся на поприщъ благовъствованія слова Божія съ надлежащею подготовкою.

Вг. Л-нъ.



## TEHIR O GOLOGENOBRAECTBR.

. Чтеніс трстье \*).

Всякое указаніе на безусловный характеръ челокъческой жизни и на личность человъческую какъ на носительницу безусловнаго содержанія—всякое такое указаніе встръчаетъ обыкновенно возраженія самаго элементарными, простыми соображеніями.

Спращиваютъ: какое можетъ быть безусловное содержаніе у жизни, могда она есть необходимый естественный процессь, со всъхъ сторонъ обусловленный, матеріально зависимый, совершенно относительный?

Везъ сомивнія жизнь есть естественный матеріатьно-обусловленный процессъ, подлежащій законамъ физической необходимости. Но что же отсюда сладуеть?

Когда человътъ говоритъ, его ръчь есть механическій процессъ, обусловленный тълеснымъ строеніемъ голосовыхъ органовъ, которые своимъ движеніемъ приводятъ въ колебаніе воздухъ, волнообразное же движеніе воздуха производитъ въ слушающемъ при посредствъ другихъ механическихъ процессовъ въ его слуховыхъ органахъ—ощущеніе звука; —но слъдуетъ ли

<sup>\*)</sup> См. чтеліе етороє въ апрільской кн. "Прав. Обозрінія".

вать этого, чтобы человеческая речь была молько неханическимъ процессомъ, чтобы она не имъда особеннаго содержанія, соверщение мезависимаго и не представляющаго въ самомъ себъ инчего общего съ механическимъ процессомъ говоренія? И не тольво это содержание независкио отъ неханическаго процесса, но напротивъ этотъ процессъ зависитъ отъ содержанія, опредъдяется имъ, такъ какъ, когда и говорю, движенія моихъ годосовыхъ органовъ направляются такъ или иначе смотря по тому, накіе ввуки долженъ я употребить для выраженія этой опредъленной иден, этого содержанія. Точно также, когда мы видимъ на сцена играющихъ актеровъ, не подлежитъ накакому сомивнію, что игра ихъ есть механическій, матеріально-обусловленный процессь, всв ихъ жесты и мимика суть не что иное какъ фивическія движенія—извъстныя сокращенія мускуловъ, всё ихъ едова -- авуковыя вибраціи, происходящія отъ механическаго движенія голосовыхъ органовъ, - и однако все это вёдь не ившаетъ нвображаемой ими драми быть боль; чим механическим процессомъ, не мъшаетъ ей имъть собственное содержание, соверщенно независимое какъ такое отъ механическихъ условій тъхъ движеній, которыя производятся актерами для вившияго выраженія этого содержанія и которыя напротивъ сами опредідяются этимъ содержаніямъ; и если само собою разумвется, что безъ механивма двигательныхъ нервовъ и мускуловъ и безъ голосоваго аппарата актеры не могли бы матеріально изображать нивакой драмы, точно также несомизино, что всв эти матеріальные органы, способные ко всякимъ движеніямъ, не могли бы сами по себъ произвести накакой игры, если бы независимо отъ нихъ не было уже дано поетическое содержаніе драны и наибреніе представить его на сценв.

Но туть мий уже слышится ходичее заявленіе матеріализма, что відь не только наши слова и тілодвиженія, но и всй наши мысли, слідовательно и ті мысли, которыя составляють данную драму, суть только механическіе процессы, именно движенія можовых в частиць. Воть очень простой взглядь! Не слишком ли простой? Не говоря уже о томь, что здісь заранів предполагается истинность матеріалистическаго принцица, который однако во всякомь случай есть только спорное мийніс, такъ что ссылаться на него, какъ на основаніе, есть логическая

ошибка, называемая petitio principii,—не говоря уже объ этемъ и даже становясь на обще-матеріалистическую точку эрвиія, (т.е. допуская, что мысль не можеть существовать безъ мозга), легко видать, что приведенное сейчась указаніе дасть лишь перестановку вопроса, а никакъ не разрашеніе его въ матеріалистическомъ смысла.

Въ самонъ дъл, если нъ нашихъ словахъ и местахъ мы долины различать ихъ годержаніе, т.-е. то, что ими выражается, отъ ихъ механизма, т.-е. отъ натеріальныхъ орудій и способовъ этото выраженія, то точно такое же различіе необходимо является и относительно нашихъ мыслей, дли которыхъ вибрирующія мозговыя частицы представляютъ такой же механизмъ, какамъ квляются голосовые органы для нашей ръчи, (которая и остъ только мысль нереведенная изъ мозговаго вппарата въ голосовой).

Такинъ образонъ, допуская необходиную натеріальную связь между выслію и мозгомъ, допуская, что движенія мозговыхъ частицъ суть матеріальная причина (causa materialis) мысли, ны нисколько не устраняемъ очевиднаго формального различія и даже несоизмёримости между вившнимъ механизмомъ мовговыхъ движеній и собственнымъ содержанісм иысли, которос этимъ неханизионъ осуществляется. Возьменъ простой приивръ. Положивъ, вы теперь думаете о царьградскомъ жранв св. Софін. Вашену уну представляется образъ этого храна, и если это представление и обусловлено накими-нибудь движеніями мозговыхъ частиць, то въ самонь представленія однаво этих движеній изть-въ немъ дана только воображаемая октура софійского храма и ничего болев; отогода ясно, что жатеріальная зависимость этого представленія отъ извістныхъ частичныхъ движеній мозга нисколько не касается формальнаго содержавія этого представленія, такъ какъ образь сосійскаго храна и движеніе мозговыхъ частицъ суть предметы совершенно разнородные и другь съ другомъ несонамъримые. Еслибы въ то время какъ вы имъете сказвиное представление, посторонній наблюдатель получиль возможность видеть все происхедящее въ нашемъ мозгу (въ роде того, какъ это изображается въ сказив Вульвера "a strange story"), то что бы онь увидаля? Онь увидыть бы отруктуру мозга, колебанія мельчайних в моз-**Говыхъ** частицъ, увидъль бы мометь быть свътовыя явленія,

происходящій отъ нервиаго влектричества ("красное и голубое идами", какъ описывается въ этой сказив),—но въдь все это было бы совершенно не похоже на тотъ образъ, который вы себъ въ эту минуту представляете, причемъ вы можете ничего не знать о мозговыхъ движеніяхъ и электрическихъ токахъ, тогда какъ посторонній наблюдатель только ихъ и видитъ: откуда прямо слъдуетъ, что между тъмъ и другимъ формальнаго тождества быть не можетъ.

Я не имвю ни возможности, ни надобности вдаваться здась въ разсмотраніе вопроса объ отношеніяхъ мысли къ мозгу—вопроса, разрашеніе котораго зависить главнымъ образомъ одъразращенія общаго вопроса о сущности матеріи; я ималь въ виду только уяснить на примара ту несомивниую истину, что механизмъ какого бы то ни было процесса и идеальное (точнае—идейное) содержаніе, въ немъ реализуемое при какихъ бы то ни было отношеніяхъ, при какой бы то ни было матеріальной связи, во всякомъ случав представляють начто оормально различное и несомявримое между собою, всладствіе чего прямое завлюченіе отъ свойствъ одного къ свойствамъ другаго, напримаръ заключеніе отъ условности механическаго процесса къ условности самаго его содержанія,—является логически невозможнымъ.

Возвращаясь из нашему предмету, - какъ скоро мы допустимъ, что жизнь міра и человічества не есть случайность безъ симсца и цъли (а признавать ее такою случайностью нътъ ни теоретическаго основанія, ни правственной возможности), а представляеть опредъленный, цъльный процессь, такъ сейчась же требуется признать содержаніе, осуществляемое отиму процессомъ, -- содержаніе, къ которому всь матеріальныя условія процесса, весь его механизмъ, относищеь бы какъ средства къ цыль, какъ способы выражения къ выражаемому. Какъ въ нащемъ прежнемъ примъръ,-природа актеровъ физическая и дужонная, всф ихъ способности и силы и происходящія изъ этихъ силъ и способностей движенія имъють значеніе только какъ способы вившняго выраженія того поэтическаго содержанія, которое дано въ исполняемой ими драмъ, точно также вся межаническая сторона всемірной жизни, вся совокупность природ**дырь силь и движеній можеть нирть значеніе только какь на**-14\*

теріаль и какъ орудіе для внашняго осуществленія всеобщаго содержанія, которое независимо само въ себъ ото осясь этихъ матеріальныхъ условій, которое такинъ образонъ безусловно. Такое содержаніе вообще называется идеей.

Да, жизнь человъка и міра есть природный процессь; да, эта жизнь есть сивна явленій, игра естественныхъ силь; но эта игра предполагаеть играющихъ и то, что играется—предполагаеть безусловную личность и безусловное содержаніе или идею жизни.

Было бы ребячествовъ ставить вопросъ и спорить о томъ, что необходимъе для дъйствительной полной жизни: идея или матеріальным условія ея осуществленія. Очевидно, что и то и другое одинаково необходимо, какъ въ ариометическомъ произведенія одинаково необходимы оба производителя, какъ для произведенія 35 одинаково необходимы и 7 и 5.

Должно замътить, что содержание или идел различается не только отъ вившней, но и отъ внутренней природы: не только вившина физическия силы должны служить средствомъ, орудіемъ или матеріальнымъ условіемъ для осуществленія извъстнаго содержанія, но точно также и духовныя силы: воля, разумъ и чувство имъютъ значеніе лишь какъ способы или средства осуществленія опредъленнаго содержанія, а не сами составляють это содержаніе.

Въ саномъ дъл очевидно, что - разъ даны эти силы: воля, разумъ и чувство, — очевидно, что долженъ быть опредъленный предметь хотъна, разумъна и чувствована, — очевидно, что человъть не можетъ только хотъть ради хотъна, мыслить ради мисли или мыслить чистую мысль, и чувствовать ради чувства. Какъ механическій процессъ физическихъ движеній есть только матеріальная почва для идеальнаго содержанія, такъ точно и механическій процессъ душевныхъ явленій, связанныхъ между собою по психологическимъ законамъ, столь же общимъ и необлодимымъ какъ законы физическіе, можетъ имъть значеніе только какъ способъ выраженія или реализаціи опредъленнаго содержанія.

Человъть долженъ что-нибудь хотъть, что-нибудь имслеть или о ченъ-нибудь имслеть, что нибудь чувствовать, и это что, которое составляеть опредълнющее начало, цвль и предметь его духовныхъ силь и его духовной жизни, и есть ниенно то, что

спрашивается, то, что интересно, то, что даетъ смыслъ. Всладствіе способности къ сознательному размыщленію, къ реолексія, человъкъ подвергаетъ сужденію и оцінкъ всі фактическія данныя своей внутренней и внішней жизни: онъ не можетъ остановиться на томъ, чтобы хотіть только потому что хочется, чтобы мыслить потому что мыслится, или чувствовать потому что чувствуется,— онъ требуетъ, чтобы предметъ его воли иміль собственное достоинство, для того чтобы быть желаннымъ, или, говоря школьнымъ языкомъ, чтобы онъ быль объективно-желательнымъ или быль объективнымъ благомъ; точно также онъ требуетъ, чтобы предметъ его чувства быль объективно-прекрасенъ, т. е. не для него только, но для встяхъ безусловно.

Положимъ, каждый человъкъ имъетъ въ жизни свою наленьвую особенную родь, но изъ этого нивань не следуеть, чтобы онъ могъ довольствоваться только условнымъ, относительнымъ содержаніемъ жизци. Въ исполненій драмы каждый актеръ также имветь свою особенную роль, но могь ли бы онъ исполнять хорошо и ес, еслибъ не зналъ всего содержанія драмы? А какъ отъ актера требуется не только, чтобы онъ играль, но чтобы онъ играль хорошо, такъ и отъ челована и человачества требуется не только, чтобы оно жило, но чтобы оно жило хорошо. Говорять: какая надобность въ объективномъ опредълени воли, т. е. въ опредълении са безусловного предмета, достаточно, чтобы воля была добрая. Но чэмъ же опредвляется доброе качество воли, какъ не ея соотвътствіемъ съ тъмъ, что признается объективно-желательнымъ или признается само по себъ благомъ. (Всякому исно, что хорошая воля, направленная на ложный поли, можеть производить только зло. Средневаковые инквизиторы вивли добрую волю защищать на зечлв царство Божіе, но такъ канъ они имъли плохія понятія объ этомъ царствъ Божіемъ, объ его объективной сущности или идет, то они и могли тольво приносить здо чедовъчеству).

То же, что о предметь воли, должно сказать о предметь познанія и о предметь чувства, тамъ болье, что эти предметы неразрывно и тасно между собою связаны, или лучше сказать они суть различныя стороны одного и того же. Простое, для всёхъ ясное, можно сказать тривіальное различеніе добра отъ зла, истинваго отъ ложнаго, прекраснаго отъ безобравнаго, это различеніе уже предполагаетъ признаніе объективнаго и безусловнаго начала въ этихъ трехъ сферахъ духовной жизни. Въ самомъ дёлё, при этомъ различеніи человёкъ утверждаетъ, что и въ нравственной дёятельности и въ знаніи и въ чувствё и въ художественной творчестве, исходящемъ изъ чувства, есть начто нормальное, и это начто должно быть, потому что оно само въ себа хорошо, истинно и прекрасно, другими словами, что оно есть безусловное благо, истина и красота.

Итакъ безусловное начало требуется и умственнымъ и нравственнымъ и эстетическимъ интересомъ человъка. Эти три интереса въ ихъ единствъ составляютъ интересъ религіозный, ибо какъ воля, разумъ и чувство суть силы единаго духа, такъ и спотвътствующіе имъ предметы суть лишь различные виды (идеи) единаго безусловнаго начала, которое въ своей дъйствительности и есть собственный предметъ религіи.

Совершенно несомнанно, что дайствительность безусловнаго начала, какъ существующаго въ себъ самомъ независимо отъ насъ, - дъйствительность Бога (какъ и вообще независимая дъйствительность какого бы то ни было другаго существа кроив насъ самихъ) не можетъ быть выведена изъ чистаго разума, не можеть быть доказана чисто-логически. Необходимость безусловнаго начала для высшихъ интересовъ человъка, его необходимость для воли и нравственной двятельности, для разума и истиннаго знанія, для чувства и творчества, - эта необходимость дълветъ только въ высочайшей степени впроятным действетельное существование божественнаго начала; полная же и безусловная увъренность въ немъ можетъ быть дана только върою: н это относится, какъ было замъчено, не къ существованию только безусловнаго начала, но и къ существованию какого бы то ни было предмета и всего вившиято міра вообще. Ибо такъ вакъ ны можемъ знать объ этомъ мірів только по собственнымъ своимъ ощущеніямъ, по тому, что нами испытывается, такъ что все содержание нашего опыта и нашего знания суть наши собственныя состоянія и ничего болье, то всякое утвержденіе вившняго бытія, соотвътствующего этинъ состояніниъ, явияется съ логической точки эрвнія лишь болье или менье въроятнымъ за-

влюченіську и осли томъ не менье мы безусловно и ведосредственно убъщены въ существовани визшнихъ существъ (другихъ людей, животныхъ п т. д.), то это убъядение не имъекъ, догическаго характера (такъ какъ не кожетъ быть догически донавано) и есть следовательно не что иное какъ сърс. Хотя завонъ причиности и наводить нась на призначіє вившняго бытія какъ причины нашихъ ощущеній и представленій, но дакъ какъ самый этотъ ванонъ причинности есть форма нашего же разума, то применение этого закона ио внешней резланости можетъ имать лиць условное висчение 1), и сладовательно не можетъ дать берусловного непоколебимого убъяданія въ существованія вибінной дійствительностя; вой докрависаьство атого существованія, сводиныя къзвасону причинности, авляются язаниъ образомъ лишь какъ соображения вфроятности, а же какъ свидътельства достовърности, — такимъ свидътельствомъ остается одна ввра.

Что вив насъ и невависимо отъ насъ чло-инбудь существуеть,-этого знать ны не ножень, потому что все, что им знавиь (реально) т.-е. все, что жы моцытываемы, существуеть въ насъ. а не вив изсъ (какъ наши ощущения изпи издели); тоже, ито не въ насъ, а въ себв сановъ, то мимъ самыма наводитен за преодельная нашего опыта и следовательно нашего действительного вианія и можеть такинь образонь утверждаться лишь мерекватывающимъ за предалы этой нашей двиствительности актомъ духа, который и называется върой. Мы знасив что 2 × 2 🖽 4. что огонь жжеть -- ото суть факты нашего сознанія; но существованіе чего-нибудь ва предвлами нашего совцанія (существованіе, напримерь, субстанцівльнаго ория, т.-в. существа или существъ, производницихъ на насъ дъйствіе орня) опенидио не можеть быть дано въ этомь самомъ совнаній, не можеть быть его фактомъ или состоянісмъ (это было бы црямов противоржчіс), и следовательно оно можеть утверждаться полько автомъ вёры "обличающей вещи невидинця".

Но если существование вившиой дайствительности утворищает-

<sup>1)</sup> Т.-е. Если разумъ нашъ инветъ объентивную силу, если должно существовать объективное значение и наука, по в т. д.

ся вірою, то содержиміє этой дійствительности (ся сущность essentia) дветси опытомъ: что семь двиствительность — мы въримъ, а чио такое она есть, - это мы испытываемъ и знаемъ. Если бы иы не върнии въ существование вившней дъйствительности, то все, что мы испытываемъ и знаемъ, имъло бы лишь субъективное значеніе, представляло бы лишь данныя нашей внутренней психической жизни. Если бы ны не върили въ невависимое существование солица, то весь опытный материаль, завлючающійся въ представленів солнца (а именно ощущеніе свъта и тепла, образъ солнечнаго диска, періодическія его явленія и т. д.), все это было бы для насъ состояніями нашего субъектявного сознанія, психически обусловленными, -- все ото было бы постоянной и правильной галлюдинаціей, частью непрерывнаго сновиденія. Все, что мы изъ опыта знасив о солице, какъ испытываемое нами, ручалось бы лишь за нашу действительность, в никвиъ не за дъйствительность солица. Но разъ мы върниъ въ эту последнюю, разъ мы уверены въ объективновъ существъ солида, то все опытныя данныя о солице являются навъ дъйствіе на насъ этого объективного существа и такимъ образомъ получають объективную действительность. Разумеется мы имвемъ одив и тв же опытныя данныя о вившиемъ мірв, въримъ ли иы въ его дъйствительность или нътъ, только въ последнемь случае эти данныя не инеють викакого объективнаго значенія; навъ одни и тъ же банковые билеты представдяють или простую бумагу или действительное богатство, смотря потому, обладають ли они вредитомъ или нътъ.

Данныя опыта при въръ въ существованіе внёшнихъ предметовъ, имъ соотвътствующихъ, являются какъ свъдънія о дъйствительно-существующемъ и какъ такія составляютъ основаніе объективнаго знанія. Для полноты же этого знанія необходжио, чтобы эти отдъльныя свъдънія о существующемъ были свяваны между собою, чтобы опытъ быль организованъ въ цёльную систему, что и достигается раціональнымъ мышленіемъ, дающимъ эмпирическому матеріалу научную форму.

Все сказанное относительно вившняго міра вполив примвимется (на твхъ же основаніяхъ) и къ божественному началу. И его существованіе можетъ утверждаться только актомъ ввры. Хотя лучшіе умы человочества занимались такъ-называемыми

доназательствани бытія Божія, но безуспашно; ибо всв эти донавательства, основываясь по необходимости на извёстныхъ предположеніяхъ, имвютъ характеръ гипотетическій и следовательно не могутъ дать безусловной достовирности. Какъ существование вившияго міра, такъ и существование божественнаго начала для разсудва суть только вфролтности или условныя истины, безусловно же утверждаться могуть только върою. Содержание же божественнаго начала, такъ же какъ и содержаніе вившией природы, дается опытомъ. Что Богь ссть, ны візримъ, а что овъ есть, ны испытываемъ и узнаемъ. Разумъется, Фанты гнутренняго редигіознаго опыта безъ въры въ двиствительность ихъ предмета суть только фантазія и галяюцинація, но въдь такія не фантазіи и галлюцинаціи суть и факты вившняго опыта, если не върнть въ собственную реальность ихъ предметовъ. Въ обояхъ случанхъ опытъ даетъ только пенхическіе факты, факты сознанія, объективное же значеніє этихъ овитовъ опредъляется творческимъ актомъ въры. При этой върв внутреннія данныя редигіознаго опыта познаются какъдвиствін на насъ божественнаго начала, какъ его отпровеніе въ насъ, а само оно является такимъ образомъ, накъ двиствительный предметъ нашего сознанія.

Но данным религіознаго опыта и при въръ въ ихъ объентивное значеніе являются сами по себъ лишь какъ отдільным свъдънія о божественныхъ предметахъ, а не какъ полное знаніе о нихъ. Такое знаніе достигается организацієй религіознаго опыта въ цъльную логически связанную систему. Такимъ образомъ кромъ религіозной въры и религіознаго опыта требуется еще религіозное мышленіе, результатъ котораго есть оплосовія религіи.

Часто говорять: вачемь философствовать о божественных предпетахь, не достаточно ли верить въ нихъ и чувствовать ихъ? Разуместся достаточно... при отсутствии умственнаго интереса въ верующемъ и чувстнующемъ. Это вее равно, что свазать: не достаточно ли верить, что существуетъ солице и наслаждаться его стетомъ и теплотою, зачемъ еще физическія и астрономическій теорій солнца и солнечной системы? Разуместся оне не нужны для техъ, кто не имеетъ научнаго интереса. Но на какомъ же основаніи ограниченность некоторыхъ делать

ванономъ для всёхъ? - Если человёнъ вёритъ въ божественные предметы, и если онъ при втомъ обладаетъ способностью и нотребностью имименія, то онъ по необходиности долженъ имслить о предметахъ своей вары и разумается желательно, чтобы онъ мыслель о нихъ правильно и систематически, т. е. чтобы вто его мышленіе было онносовіей религія. Болве того: такъ какъ лишь философія редигін, какъ связная система и полный синтерь религовныхъ истинъ, можеть дать намъ адекватное (соответствующее) знаніе о божественномъ начале какъ безусловномъ или всеобъемлющемъ, нобо вив такого синтева отдъльныя религіовныя данныя являются лишь какъ разрозненныя части ненввестнаго целяго, - то оплософія религін одинаково необходима для войхъ мыслящихъ людей — какъ вйрующихъ, такъ и невърующихъ, ибо если первые должны знать, во что они върять, то вторые конечно должны знать, что они отрицають (не говоря уже о томъ, что самое отрицаніе во многихъ случанхъ зависить отъ невианія, причемь тв вврующіе не по разуму. которые хотять превратить религіозную истину въ дело слепой въры и неопредълениего чувства, очевидно дъйствуютъ лишь въ пользу отрицанія). Совокупность религіознаго опыта и религіознаго мышленія составляєть содержаніе религіознаго сознанія. Со сторовы объективной это содержаніе есть откровеніе божественнаго начала, какъ двиствительнаго предмета религознаго сознанія. Такъ какъ духъ человіческій вообще, а слідовательно и религіозное совнаніє не есть что нибудь законченное, готовое, а нъчто возникающее и совершающееся (совершенствующееся), нъчто находящееся въ процессъ, то и откровеніе божественнаго начала въ этомъ совнанім необходимо является постепеннымъ. Какъ вившияя природа лишь постепенно отпрывается уму челована и человачества, всладствіе чего мы должны говорить о развитіц опыта и естественной наука, такъ и божественное начало постепенно открывается сознанію человвуескому, и мы должны говорить о развити религознаго опита и религовнаго мышленія.

Такъ камъ божественное начало есть дъйствительный предметъ религіознаго сознанія, то есть дъйствующій на это сознаніе и открывающій въ немъ свое содержаніе, то религіозное развитіе есть процессь положительный и объективный, это есть реальное взаимодыйствіе Бога и человыка— процессь богочеловычесній.

Ясно, что всябдствіе объективняго и положительнаго характера религіознато развитія ни одна изъ ступеней его, ни однив изъ можентовъ религіознаго процесса не можетъ быть самь по себъ ложью или заблужденіемъ. "Ложная религія" есть еспіти dictio in adjecto. Ремигіовный прогрессь не можеть состоять въ томъ, чтобы чистья ложь смынялась чистою истиной, ибо въ та вомъ случав эта послъдная явлигась бы разомъ и цвликомъ безъ перехода, безъ прогресса, - и притомъ возникалъ бы вопрось: почему это внезапное наменіє истины имало масто въ данный моменть, а не во всякій другой?-- и еслибы на это отввчали, что истина погла явиться телько посла того, накъ была: исчеривна ложь, то это вначило бы, что осуществление лин необходимо для осуществления истины, т. е. что ложь должна быть, но въ таконо случай это уже не лежь, такъ цакъ ны разумъемъ подъ ложью (такъ же накъ педъ зномъ и безобризіемъ) MERCHEO TO, UTO HE COMMENO CHIMA.

Изъ различія въ степеняхъ религюзнаго откровенія имоколько не сабачеть неистинность назшихь степеней. Действительность фивического солица въ различной ивръ отпрывается для сивнато, для эричиго, для вооруженного телескопомъ, наконецъ для ученаго астронома, обладающаго всим научными средствами и способностими. Савдуеть ли отсюда, что ощущения солнечной теплоты, составляющія весь опыть сливо относительно солита, менве двиствительны и истичны нешели опыть зрячаго и внанія астронома? Но еслибы сланай сталь утверждать, что его опыть соть единственный истинный, а опыть эрячаго и внанія астронома суть заблужденія, то лишь въ втомъ утвержденін, в не въ тоиъ опыть, съ которымь оно свячано, явилась бы ложь и заблуждение. Точно также и въ развити религін ложь и заблужденіе заключаются не въ содержанів жакой бы то ни было изъ степеней этого развити, а въ исключительномъ утвержденіи одной изънихъ и въ отрицаніи ради и но имя ся всехъ другихъ. Иными словами, ложь и заблуждение являются въ безсильномъ стремлении задержать и остановить рейнгіозими процессья положення процессья

Далье, подобно тому навъ опыть слыпаго о солнць (ощущеніе тепла) не уничтожаєтся опытомь зрячаго, а напротивь сохраняєтся въ немъ, входить въ него, но при этомъ восполняєтся новымъ опытомъ (свётовыхъ ощущеній), являясь такимъ образомъ частью болье полнаго опыта, тогда какъ прежде (для слъпаго) это было естью его опытомъ— точно также и въ религіозномъ развитім мизшія ступени въ своемъ положительномъ содержанів не упраздняются высшини, а только теряютъ свое значеніе целаго, становясь частью болье полнаго откровенія.

Изъ сказаннаго ясно, что высшая степень религознаго развитія, высшая сорма божественнаго откровенія должна во 1-хъ обладать наибольшей свободой ото всякой исключительности и односторонности, должна представлять величайшую общиость, и во 2-хъ должна обладать наибольшимъ богатствомъ положительнаго содержанія, должна представлять величайшую полноту и чимность (конкретность). Оба эти условія соединяются въ понятім положимельной есеобщиость», (универсальность), которое прямо противунолжно отрицательной, сормально-логической всеобщности, состоящей въ отсутствіи всякихъ опредъленныхъ свойствъ, всякихъ особенностей.

Религія должна быть всеобщею и единою. Но для этого недостаточно, какъ дунають многіе, омыямь у действительныхъ редагій всв ихъ отдичительныя, особенныя черты, лишить ихъ положительной индивидуальности и свести всю религію нъ такому простому и безравличному данному, которое одинаново должно заключаться во всехъ действительныхъ и возможныхъ редигінкъ, напримъръ къ призначію Бога какъ безусловиаго начала всего существующаго бевъ всякихъ дальнайшихъ опредаденій. Такое обобщеніе и объединеніе редигій, такое ихъ приведеніе въ одному знаменателю имфетъ очевидно въ результать мінішим религіовнаго содержанія. Но въ такомъ случав отчего не идти дальше и не свести религію въ безусловному minimum', т.-с. къ нулю? И действительно, эта отвлеченная, путемъ логическаго отрицанія достигнутая религія,— называется ли она раціональной, естественной религіей, чистымъ денямомъ или какънибудь миаче, — всегда служить дли последовательных умовъ дишь переходомъ нъ совершенному атензму; останавливаются же на ней лишь уны поверхностные, характеры слабые и ченекренніе. Еслибы на копросъ: что такое соличе? ито-инбудь отвівчаль, что солице есть вившній предметь, и этимъ положевіємь захотівль бы ограничить все наше внаніе о солиці, ито бы выглинуль серьезно на такого человіжа? Почему же смотрить серьезно на тіжь, которые хотять ограничить наше знаніе о божественномъ началів такими же общими и пустыми понятілии, каковы: верховное существо, безконечный разумь, первая причина и т. под. Безъ сомизнія веть эти общія опреділенія истинны, но на нихъ также нельзя основать религію, какъ нельзя основать астрономію на тожь также истинномъ положеніи, что солице есть визминій предметь.

Очевидно, что оъ редиріозной точки зрінія цілью являются не *мілітит*, а *тахітит* положительнаго содержанія, — религіозная форма тъмъ выше, чвиъ она богаче, живъе и конпретиве. Совершенная религія есть не та, которая во веткъ одинаново содержится (безразличная основа религіи), а та, которая сеть ет себю содержими и встии обладаеть (полный религовный синтевъ). Совершенная религія должна быть свободна ото всякой ограниченности и исключительности, но не потему, чтобъ ота была лишена всякой положительной особенности и индивидуальноститакая отрицачельная свобода есть свобода пустоты, свобода нищаго-а потому, что она ваключаеть въ себъ есе особенности и следоволельно ни въ одной изъ никъ исключительно не привизана, вовии обладаеть и следовательно ото вевхъ свободна. Истиному понятію религів одинаково противны и темный фанативиъ, держащійся за одно частное откровеніе, за одну ноложительную форму и отрацающій все другія, и отвлеченный раціонализив, разрѣшающій вою суть религін въ тупань неопредвленныхъ понячій и сливающій вст религіовныя формы въ одну пустую, безенльную и безервтную общность. Религіозная нетина, выходя изъ одного кория, развилась въ человъчествъ на многочисленныя и иногообразныя вътви. Срубить всё эти вётви, оставить однив голый, сухой и безплодный стволь, который инчего не стоить бросить въ жертву полному атенвиу, -- вотъ звдача раціоналистического очищенія религін. Положительный же религіовиый синтевъ, истинная философія религін должна обнивать все содержание религиознаго развития, не исплючая на одного

положительного элемента, и единство религіи искать въ нолиота, а не въ безраздичів.

Приступал из логическому развитию религіозмой истины въ ея идеальномъ (идейномъ) содержаніи (не насалов пона реальнаго способа ея отяровенія, такъ какъ это потреберваю бы различныхъ, психологическихъ и гновеологическихъ изелядованій, которымъ адёсь не иёсто), мы буденъ елёдовать тому перядку, въ которомъ ета истина исторически распрывалась въ человечества, такъ какъ неторическій и логическій порядокъ въ содержаніи своемъ, т.-е. по внутренней связи (а ее мы только и имъемъ въ виду), очевидно, совпадаютъ (если только привнавать, что исторія есть развитіе, а не бевсимолица).

Первоначально им имвень три основные алемента: это во 1-хъ природе, т.-е. данная, наличияя двиствительность, матеріаль живни и совнанія; во 2-хъ божеомесьное начало какъ испомая прль и содержаніе, постепенно открывающееся, и въ 3-хъ личность челостиская какъ субъемть живни и совнанія, какъ те, что отъ даннаго переходить къ искомому и, воспринимая божеотвенное начало, возсоединяеть съ нимъ и природу, правращая ее мет случайнаго въ должное.

· Yme cance nongrie oraponenia (a pempiezace parempie, nara объективное, необходимо есть отпровеніе) предполагаеть, что отирывающееся божественное существо первонанально спрыто, т.-е. не дано какъ такое; но оно и здёсь должно однако существовань для человёна, нбо въ противномъ случай его послёдужнее откровение было бы совершенно, вспонятно: слидовательно оно существуеть и дъйствуеть, не не въ своей собственной определенности, не само въ себе, в въ своемъ другомъ, т.-с. въ природа, что возможно и остостично, поскольку божественное начале, кака безусловное и следовательно всеобъевлющее. обнимаетъ и природу (но не обиниается ею; какъ большее пепрываеть меньшее, по не наобороть). Эта порвая ступень релиріовнаго развитія, на которой бомественное начало спрыто за міромъ природныхъ явленій, и прамымъ преднегомъ религіозного сознанія являются минь служебныя существа и силы, нечесредственно дийствующих въ природи и ближайщимъ образань опредъляющія нагерівльную живнь и судьбу человіва,эта первая главная ступень представляется политенмомъ въ

широкомъ емысяф этого слова, т.-е. всеми минологическими или такъ навываеными релимями природы. Я называю эту ступень естветвенными нап непосредственными откровениями. На сайдующей второй ступени религовиаго развитія божественное начало отнрывается въ своемъ различім и противонолежности съ природой, какъ ен отринаніе, или ничто (отсутствіе) природнаго бытія, отринательная свобода отъ него. Эту стунень, отличающуюся по существу несепинстическимъ и аскетическимъ карактеромь, я называю опериципельныме откроленіеме: нистійній типъ его представляется буддизмомъ. Наконевъ на третьей ступени божественное начало последовательно отпрывается въ своемъ собственномъ содержанін, въ томъ, что оно есть свио въ себв и для себя (тогда какъ прежде оно открывалось только въ томъ, что оно не есть, т.-е. въ своемь другомъ, или же въ простомъ отрицаніи этого другаго, следовательно все же по отношенію нъ нему, а не само по себъ): эта третья ступень, которую я называю вообще положительными отпровениеми, сана представляеть нъсколько ясно различаемыхъ фазисовъ, которые подлежатъ особенному разсмотриню. Теперь же мы возвратимся из первой, природной религіи.

Танъ какъ връсь божеотвенное начало познается только въ существахъ и силахъ природнаго міра, то сама природа канъ такая получаеть божественное вначение, признается чамъ-то безусловнымъ, самосущимъ. Въ этомъ общій симслъ натуралистического сознанія: я эдёсь человёкь не удовлетворяется наличною действительностью, и здесь ожь ищеть другаго безусловнаго, но ищеть и думаеть находить его въ той же сферв нриродного матеріального бытін, а потому и йодпадаеть нодъ власть сель и началь, действующихь въ природь, впадаеть въ рабство "немощнымъ и скуднымъ стихіямъ" природнаго міра. Но такъ какъ человическая личность различаеть себя отъ нрироды, ставить ее себъ предметомъ, и такимъ образомъ оказывается не природнымъ только существомъ, в чёмъ-то другимъ и большимъ природы, то следовательно власть природныхъ началь надъ человаческою личностью не можеть быть безусловною,---- эта власть дается ниъ самою человъческою личностью: природа господствуетъ надъ нами вифининъ образомъ лишь потому ж столько, поскольку мы ей внутренно подчиняемся; подчиняемся же мы ей внутренно, передаемъ ей сами власть надъ собою только потому, что думаемъ въ мей быть тому безусловному содержанию, которое могло бы дать полноту нашей жизни и сознанию, могло бы отвътить нашему безконечному стремлению. Какъ только мы, т.-е. отдъльный человъкъ, а равно и все человъчество, убъждаемся опытомъ, что природа, какъ вижший механизиъ и матеріалъ живни, сама по себъ лишена содержанія и слъдовательно не можетъ исполнить нашего требованія, такъ необходимо природа терметъ свою власть надъ мами, перестаетъ быть божественною, мы внутренно освобождаемся отъ нея, а за полнымъ внутреннимъ освобождаемся отъ нея, а вижшиее избавленіе.

Внутреннее освобождение отъ природы въ самосознании чистой личности впервые исно выразилось въ индійской онлосови. Вотъ что находинъ ны напринвръ въ Санхъл-Карикъ—сочинени, которое приписывается мудрецу "Капилъ, основателю онлосооской шиолы Санхъя и по всей въроятности ближайшему предшественнику буддизма.

"Истинное и совершенное знаніе, которымъ достигается освобожденіе ото всякаго зла, состоитъ въ ржинтельноиъ и полномъ различеніи вещественныхъ началь природнаго міра отъ чувствующаго и познающаго начала, т.-е. я.

 $_{n}$ Духъ (пуруща) есть вритель, свидътель, гость --онъ одинеть и страдателенъ.

"Природа (пракрити) есть средство для духа, -она приготовляетъ его къ избављенію.

"Соединеніе дука съ природою подобио соединенію хромаго со сліпымъ. Сліпая, но богатая дійствующими силами природа несеть на себі бездійствующего, но зрячаго (сезнательнаго) дука. Этимъ производится все твореніе.

"Духъ испытываеть страданія жизни и смерти до техъ поръ, пока не отрёщится отъ связи съ природою.

"Подобно тому какъ танцовщица, показавши себя себранной толив зрителей, кончаетъ нляску и уходитъ, такъ удаляется производящая природа после того, какъ она показала себя духу во всемъ своемъ блескв. Танцовщица уходитъ, нотому что ее видъли, а зрители уходятъ, потому что они насмотрълисъ: такъ же расторгается полнымъ знаніемъ связь духа съ природою. Я

видълъ, насмотрълся на нее, говоритъ духъ. Меня видъли, говоритъ природа,—и они отвращаются другъ отъ друга, и нътъ болъе причины для ихъ связи и для происходящаго изъ этой связи творенія"<sup>2</sup>).

Природа сама по себъ есть только рядъ безразличныхъ процессовъ,—спокойное и равнодушное бытіе; но когда ей присвоивается безусловное, божественное значеніе, когда въ ней полагается цъль жизни и содержаніе человъческой личности, тогда эта природа необходимо получаетъ отрицательное значеніе для человъка, является какъ зло, обмань и страданіе.

Въ самомъ дълъ, жизнь природы вся основана на борьбъ, на исключительномъ самоутверждени каждаго существа, на внутреннемъ и вившнемъ отрицании имъ всъхъ другихъ. Законъ природы есть борьба за существованіе, и чъмъ выше и совершеннъе организовано существо, тъмъ большее развитіе получаетъ этотъ законъ въ своемъ примъненіи, тъмъ сложите и глубже вло. Въ человъкъ оно достигаетъ своей полноты. Хотя, какъ говоритъ поэтъ

Es wächst hienieden Brod genug Für alle Menschenkinder Auch Myrten und Rosen, Schönheit und Lust, Und Zuckererbsen nicht minder,

но если бы даже и было такъ на самомъ дълв (а это только pium desiderium), то въдь борьба за существованіе имъетъ гораздо болье глубокій смыслъ и широкій объемъ, нежели борьба за хлъбъ, за мирты и розы. Гейне забылъ борьбу за лавры и еще болье страшную борьбу за власть и авторитетъ. Кто безпристрастно смотрълъ на природу человъческую, не усумнится, что если бы всъхъ людей сдълать сытыми и удовлетворить всъмъ ихъ назшимъ страстямъ, то они оставансь на природной почвъ, на почвъ естественнаго эгоизма, навърно истребили бы другъ друга въ соперничествъ за умственное и нравственное преобладаніе.



<sup>2)</sup> См. переводъ Санхъя-Карвки, приложенный къ извъстной книгъ Кольбрука объ индійской оплосовін во оранцузскомъ переводъ Потье.
15

Далве, природа сама по себъ, какъ только совокупность естественныхъ процессовъ, есть постоянное движеніе, постоянный переходъ отъ одной формы къ другой, постоянное достиженіе. Но если вив природы, независимо отъ нея ивтъ ничего другаго, то это движеніе есть движеніе безъ ціли, переходъ безъ конца, достиженіе, которымъ ничего не достигается.

Процессы и состоянія природнаго бытія могуть являться целью для воображения до твхъ поръ, пока они не осуществлены. Реадизація природнаго влеченія или инстинкта, состоящая въ такомъ естественномъ процессъ, является какъ необходимое содержаніе, какъ нічто удовлетворяющее и наполняющее, — до тіхъ поръ, пока эта реализація не совершилась, пока естественное благо не достигнуто. Достижение же его показываеть, что это въ дъйствительности совствиъ не то, что представлялось,-что воображение какъ бы установляло, давало опредъленныя формы и опредъленное содержание, ставило предметомъ и цалью то, что въ дъйствительности само есть только безразличный и безсодержательный процессъ, что само требуетъ содержанія и цали. Такинъ образонъ природная жизнь, поставляемая какъ пъль оказывается не только зломъ, но и обманомъ, иллювіей: все содержаніе, которое челов'якъ связываеть въ своемъ стремденія съ извёстными природными предметами и явленіями, все это содержаніе, всё образы и краски принадлежать ему самому, его воображеню. Не человить получаеть отъ природы что-нибудь такое, чего не имветъ, что могло бы удовлетворить и наполнить его существование,--напротивъ самъ онъ придаетъ природъто, чего она не имветь, то, что онъ почерпаеть изъ самаго себа. Равоблаченная отъ того богатаго наряда, который дается природъ волей и воображениемъ человъка, она является только слъпой, вившией, чуждой для него силой, силой зла и обмана.

Подчиненіе этой вившней и сліпой силі есть для человіна коренной источникъ страданія; но совнаніе того, что природа есть зло, обманъ и страданіе, есть тімъ самымъ совнаніе своего собственнаго превосходства, превосходства человіческой личности надъ этой природой.

Если я признаю природу злоиъ, то это только потому, что во миж самомъ есть сила добра, по отношенію въ котерой приреда является зломъ; если я признаю природу обманомъ и призракомъ, то это только потому, что во мив самомъ есть сила истины, по сравненію съ которой природа есть обманъ. И наконецъ чувствовать страданіе отъ природы,—не то или другое частное или случайное страданіе, а общую тяжесть природнаго бытія, можно только потому, что есть стремленіе и способность къ тому блаженству или къ той полнотъ бытія, которой не можетъ дать природа.

Если такимъ образомъличность человъческая есть нъчто большее чъмъ природа, и власть природы надъ нею зависить отъсамой этой личности, т.-е. самая воля человъка, обращенная на природу, связываетъ человъка съ этой послъдней и ведетъ къзлу, обману и страданію, то освобожденіе или искупленіе отъ власти и господства природы есть освобожденіе отъ собственной природной воли,—отреченіе отъ нея.

Человъческая воля во всёхъ своихъ актахъ есть стремленіе къ природному существованію, есть утвержденіе себя какъ природнаго существа, — и отреченіе отъ этой воли есть отреченіе отъ природа первоначально дана какъ есе, такъ какъ най ея для человъка не существуетъ ничего въ данномъ состояніи его сознанія, то отреченіе отъ природнаго существованія есть отреченіе отъ всякаго существованія. Стремленіе къ освобожденію отъ природы есть етремленіе къ самоуничтоженію: если природа есть все, то то, что не есть природа, — есть ничто.

Разумъется уже нризнаніе природы за зло, обманъ и страданіе отниваетъ у нея значеніе безусловнаго начала, но такъ какъ кромъ нея въ сознаніи природнаго человъка нѣтъ никакого другаго содержанія, то безусловное начало, которое не есть природа, можетъ получить только отрицательное опредъленіе: оно является какъ отсутствіе всякаго бытія, какъ ничто, какъ миреама.

Вирвана есть центральная идея будомяма. Если въ природной релитіи безусловное начало смішивается съ природой, съ тімъ, что оно не есть, то въ буддивив это начало противопоставляется природі. Но такъ какъ положительной исходной точкой является все та же природа, то это безусловное начало, ей противопоставленное, можетъ опреділяться только отрицательно, опреділяться тімъ, что оно не есть. Священныя книги буддистовъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

٠,

всв проникнуты теоретическимъ и практическимъ отрицаніемъ жазни и всего сущаго, потому что только въ этомъ отрицанім сказывается для буддиста божественное начало.

"Это (т.-е. все существующее въ природъ) преходяще, это бъдственно, это пусто, это лишено субстанціи.

"Все сложное исчезаеть (а все существующее сложно).

"Соверцаніе не утверждаетъ никакого состоянія (т.-е. не можетъ ни на чемъ остановиться, ничего удержать)".

Но нигдъ буддійскій принципъ не выражается съ такою ръзкостью и послъдовательностью какъ въ слъдующемъ мъстъ изъ Праджна-Парамиты—книги, входящей въ составъ Абидариъ, т.-е. мета физической части буддійскаго священнаго писанія:

"Учитель только тогда покрыть великою бронею, когда уму его представится такая мысль: я долженъ вести къ совершенной Нирванъ безчисленное иножество существъ, — я долженъ вести ихъ; и однако ни ихъ ведомыхъ, ни меня ведущаго не существуетъ. Они не существуютъ на самомъ дълв, потому что небытіе есть собственный характеръ всего, что признается существующимъ. Это вакъ еслибы искусный волшебникъ заставилъ появиться на распутьи четырехъ большихъ дорогь огромную толпу призрачныхъ людей, которые дрались бы между собою, убивали другъ друга и потомъ всв исчезли, а на самомъ двля не было ни появившихся, на убивавшихъ и убитыхъ, ни исчезнувшихъ; также точно Будды ведутъ въ совершенной Нирванъ бевчисленное множество существъ, а на самомъ дълъ нътъ ни ведущихъ, ни ведомыхъ. Если ученикъ мудрости помысливши эту истину не смутится и не ощутить страха, и все-таки поведетъ существа въ полной Нирванв, тогда его должно привнать покрытымъ великою бронею  $a_{5}$ .

Замъчательно, что какъ религіозное отношеніе къ природъ, подчиненіе ей жизни и сознанія человъка и обожествленіе ся привело къ религіозному отрицанію природы и всякаго бытія, привело къ религіозному нигилизму, такъ и онлосооское обожествленіе природы въ современномъ сознаніи, оплосооскій натура-

<sup>5)</sup> Cm. Eugène Burnouf, Introduction dans l'histoire du Bouddhisme indien.

лизиъ привелъ въ философскому отрицанію всякаго бытія, въ философскому нигилизму, который, какъ извъстно, былъ въ наши дни развить въ системахъ Шопенгауера и Гартмана.

Уже отсюда можно видёть, что этоть нигилизмъ какъ въ религозной такъ и въ философской формъ не есть что-нибудь случайное, не есть продуктъ временныхъ историческихъ условій, что онъ имъетъ болъе глубокое значеніе для человъческаго сознанія,—и дъйствительно это отрицательное міровоззръніе есть логически необходимая ступень въ развитіи религіознаго сознанія.

Если человъкъ начинаетъ и какъ конечное природное существо долженъ исходить отъ смешенія безусловнаго начала со скудными немощными стихіями міра, то для того, чтобъ онъ моняль и осуществиль это безусловное начало въ его собственной дъйствительности, необходимо прежде, чтобы онъ отдълилъ и противопоставиль его этимъ немощнымъ скуднымъ стихіямъ міра: для того, чтобы понять, что есть безусловное начало, нужно прежде отвергнуть и волей и мыслыю то, что оно не есть. Это безусловное отвержение всявихъ конечныхъ ограниченныхъ признаковъ есть уже отрицательное опредъление самаго безусловнаго начала: для совнанія, которое еще не обладаетъ самимъ этимъ началомъ, такое отрицательное опредвленіе есть необходимо первый шагь къ его положительному познанію. Для современнаго сознанія, перенесшаго центръ тяжести съ безусловнаго начала въ условную природу, необходимо пройти черезъ полное и ръшительное отвержение этой природы, чтобы опять быть способнымъ къ воспріятію сверхприродной безусловной действительности.

Древній и новый буддизмъ можно назвать отрицательной религіей, и эта отрицательная религія необходимо должна предшествовать положительной какъ неизбъжный переходъ, подобно тому какъ въ древности ищущіе посвященія должны были пройти черезъ малыя мистеріи, прежде чъмъ дойти до великихъ.

Если божественное начало должно быть для насъ все, то то, что не есть оно, должно быть привнано нами за ничто. Но разушвется и туть, если, какъ сказано Христомъ "мы теряемъ душу свою для того, чтобъ снова получить ее", то точно также мы теряемъ міръ для того, чтобъ снова получить его, потому что, накъ мы увидимъ, если емъ божественнаго начала, въ отчуждемін отъ него разсиатриваемый самъ въ себъ, природный міръ есть зло обманъ и страдаміе, то въ положительномъ отношеніи къ этому безусловному началу, или разсиатриваемый повонь становится необходимымъ орудіемъ или матеріей для полнаго осуществленія, для окончательной реализаціи самаго божественнаго начала.

Влад Соловьевъ.

## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ

ПО ПОВОДУ ИЗДАНІЯ СОЧИНЕНІЙ ФИЛАРЕТА МИТРО-ПОЛИТА МОСКОВСКАГО.

Покойному московскому митрополиту Филарету принадлежитъ безспорно одно изъ самыхъ видныхъ мъстъ въ ряду замъчательныхъ дъятелей въ Россіи текущаго стольтія. И это ивсто занимаеть онь не въ силу своего высокаго положения въ церковной ісрархіи (въ такомъ случат онъ не выдавался бы такъ ръзко между своими сослужителями), а благодаря необывновен но-высокимъ своимъ личнымъ качествамъ. Замъчательно глубовій и тонвій умъ, соединенный съ вріпкою волей, строгая подвижническая жизнь, пламенная и неослабная ревность о славъ Божіей и о благь православной церкви, - на служеніе которой онъ посвятилъ всю свою долговременную жизнь, и какъ ученый богословъ, и какъ превосходный церковный ораторъ, и какъ неутомимо-дъятельный и искусный администраторъ, - върное понимание людей и обстоятельствъ, чуткость къ общественнымъ потребностямъ и интересамъ - все это и многое другое подобное окружаетъ личность знаменитаго митрополита архипастыря блестящимъ ореоломъ вполив заслуженной славы и величія. Нътъ ничего удивительного, что вліяніе московского Филарета сильно отражалось на всемъ стров не только чисто-церковной, но и въ общирномъ смысль общественной жизни Россіи во все время его многосторонней дъятельности.

Болъе десяти лътъ прошло съ 19 ноября 1867 года, когда, какъ электрическая искра, промчалась по Москвъ въсть о кончинъ я чтимаго владыки, и досель невольно вспоминается, ясно представляется и живо чувствуется то потрясающее впечатывніе, какое произвела на всъхъ эта въсть о кончинъ восьмидесятипятильтияго старца, явившаяся словно что-то неожиданное, внезапное, странное. Заупокойная молитва, не въ Россіи только. а и на всемъ православномъ востокъ, поклонение останкамъ почившаго, около гроба котораго постоянно теснились тысячи людей, величественная погребальная процессія, центромъ которой служилъ простой кипарисный гробъ, - это все чудно гармонировало съ какъ-то невольно, непосредственно излившимся искреннимъ словомъ не только духовныхъ витій и духовной литературы, но и свътской періодической печати, безъ различія ея направленій и оттънковъ, на этотъ разъ въ благоговъйномъ единомыслін выразившей почтеніе русскаго общества, всей русской земли предъ величавою личностью умершаго ісрарха.

"Митрополита Филарета не стало!. Управднилась сила, великая, нравственная, общественная сила, въ которой весь русскій міръ слышаль и ощущаль свою собственную силу,—сила, созданная не извив, порожденная мощью личнаго духа, возросшая на церковной народной почвъ. Обрушилась громада, которою красовалась церковь и утъщался народъ. Отжита на въкъ та величавая, долгая современность, что обняла собою пространство полвъка, что перебыла длинный рядъ событій и покольній и какъ бы уже претворилась въ неотъемлемее, историческое достояніе Москвы, въ ея живую стихію, которой, казалось, ей не избыть и во въки. Безъ этой силы, безъ этой славы, какая пустота силы и славы почувствуется внезапно въ Москвъ, да и во всемъ русскомъ церковномъ мірѣ! Кафедра московскаго митрополита можетъ, конечно, быть и будетъ занята, но мъсто, которое занималь Филаретъ, пребудетъ пусто...

"Угасъ свътильникъ, полстолътія свътившій на всю Россію не оскудъвая, не померкая, но какъ бы питаясь пріумноженіемъ льтъ и выступая ярче, по мъръ надвиженія вечерняго сумрака живни. Смежилось неусыпающее око мысли. Прервалось полу-

стольтнее назидание всемъ русскимъ людямъ — въ дивномъ примърв неустанно бодрствующаго и до конца бодрствовавшаго духа. Смолкло художественное важное слово, полвъка и болъе полвъка, раздававшееся въ Россіи, то глубоко проникавшее въ тайны Богоповнанія, то строгой и мощной красотой одъвавшее разумъ божественныхъ истинъ!..

"Русская церковь, съ кончиною митрополита Филарета, переживаетъ великій историческій мигъ, котораго нажность, сознательно п безсознательно, предощущается всёми. Въ теченіе цёлаго полустолётія русской церкви, ея представитель, предстоятель и предстатель — въ теченіе же полувёка быль онъ и "свидётельствуяй" о ней предъ всей Европой, передъ всёмъ міромъ мнославнымъ... Сходитъ въ могилу цёлая историческая эпоха, — на смёну ей движется эпоха новая"...

Вотъ что было, между прочимъ, сказано въ газетъ "Москва" по поводу кончины митр. Филарета. Мы дозволили себъ привести эти слова, какъ образецъ того, что говорила по этому поводу свътская печать, на сей разъ единодушно и согласно выражая собою мивніе всей Руси православной. Можно бы было представить много выдержекъ изъ того, что говорилось и писалось въ Россіи и по случаю смерти московскаго архипастыря и немного ранъе при празднованіи пятидесятильтія его епископскаго служенія. Но это повело бы насъ слишкомъ далеко, тогда какъ наша цъль обратить вниманіе, во имя дорогой и великой памяти, на начатое съ 1873 года изданіе сочиненій знаменитаго іерарха...

Если и справедливо, что съ Филаретомъ сошла въ могилу цълая историческая эпоха, то все-таки нельзя сказать, что новая,
двинувшаяся на ея смъну, эпоха уже не имъетъ ничего общаго
съ прежней: настоящее всегда имъетъ корень въ прошедшемъ,
изъ прошедшаго развивается и опытомъ его руководствуется.
Вліяніе митр. Филарета, сильное и многообъемлющее при его
жизни, не исчезло и доселъ, и долго, долго, можно сказать—навсегда будетъ сознаваться и чувствоваться въ православномъ
міръ, а особенно на Руси. Такія личности не забываются: это
вемикія личности, которыми гордится человъчество, почитая ихъ
память, пользуясь плодами ихъ опытности и трудовъ, руководствуясь ихъ наставленіями, изучая ихъ жизнь и дъятельность,

иногда строго, даже не вполив одобрительно ихъ оцвинвая, но всегда относясь въ нивъ съ подобающивъ величію уваженіевъ и благоговеніемъ. Жизнь таковыхъ людей бываетъ всегда полна глубокаго интереса, изучение ея всегда поучительно. Но оно всегда и трудно, ибо великія личности могутъ быть понимаемы только въ связи съ эпохой, къ которой принадлежать, равно ванъ и эта последняя не можеть быть понята безъ изученія жизни и двятельности твхъ, кто давалъ ей извъстную окраску и направленіе. Не рискуя впасть въ преувеличеніе скажень, что изучение исторія не только русской цериви, но и государства, а равно литературнаго и общественнаго развитія Россіи, за все то время какъ покойный митрополитъ проходиль свое служеніе, невозможно безъ тщательнаго изученія его жизни и трудовъ. Время для полной и обстоятельной біографіи его еще не наступнио, какъ и вообще не пришло еще время подробнаго и всесторонняго изученія той эпохи, когда онъ жиль и действовалъ. Поэтому теперь возножно и мужно лишь тщательно стараться о полномъ собраніи матеріаловъ для его біографіи, о полномъ изданіи всего, что вышло изъ-подъ его плодовитаро и даровитаго пера, будутъ ли то богословскіе трактаты, или проповеди, или письма или административныя распоряженія. Такого рода изданія представять не только лучшій надгробный памятникъ почившему, но и будутъ заслугою издателей предъ русскою церковью, обществомъ, наукою.

Уже вскорт послт смерти и. Филарета, московский, при немъоснованнымъ Обществойъ любителей духовнаго просвъщенія быль заведенъ въ издаваемыхъ имъ "Чтеніяхъ" особый отдъль подъ заглавіемъ: "Матеріалы для біографіи Филарета, митронолита московскаго". Въ предпосланной "матеріаламъ" небольшой статьт встртивемъ следующія правдивыя замтинів. Совершенно справедливо поставивъ на видъ, что митр. Филаретъ "обладаль такимъ глубовимъ аналитическимъ умонъ, которому кажется не представляетъ подобнаго исторія временъ прошедшихъ, авторъ продолжаетъ: "этотъ необыкновенный анализъ направленъ былъ къ уясненію духа св. Писанія. И богословскія произведенія его представляютъ не одинъ примъръ того, какъ при помощи этого глубоваго анализа онъ въ св. Писаніи указываль твердыя основанія для такихъ истинъ, для которыхъ

обывновенный умъ находиль основанія или только въ преданів, или въ обычав, или въ установленіяхъ гражданскихъ. Къ такому же глубовому и строго-точному разуманию Писания руководиль онь и писаніень и устными наставленіями, и его методъ изъяснения Писания строгимъ анализомъ каждаго слова въ текств останется и для потомства приивровъ подражанія и руководства, какъ служилъ предметомъ изумленія для современниковъ. Добытыя этинъ анализонъ истины, напр. о божественномъ происхождение наследственной самодержавной власти, глубовія разъясненія нівоторымъ мість Писанія, напр. о необходимости воплощенія, о нравственномъ величін Богоматери, приняты богословскою наукою и теперь какъ истины, не требующія вного довавательства; а потомство въ твореніяхъ архипастыря найдеть невыбленыя основанія для рішенія тіхь вопросовь богословія, которые еще не формулированы наукою и ожидаютъ опредъленнаго положенія. Мижнія владыки по вопросамъ церковнаго права, гдв долженъ онъ былъ не прилагать только къ двлу существующія правила, но восходить въ основаніямь н духу церковнаго права, шивнія, можеть быть, не всегда замітныя для современниковъ подъ давленіемъ внашнихъ обстоятельствъ и личныхъ возарвий, -- для потоиства будутъ драгоцвинымъ предметомъ изученія" 1).

Изданіе матеріаловъ для біографіи м Филарета Общество люб. дух. просвіщенія начало проповідями Василія Михайловича Дроздова, учителя Тронцкой семинаріи, въ которыхъ уже замітенъ недюжинный ораторскій талантъ будущаго знаменитато церковнаго витіи, обратившій на молодаго учителя прозорливое вниманіе пользовавшагося заслуженною славою и почтеніємъ митрополита Платона. Такъ по поводу проповіди В. М. Дроздова, произнесенной 12 января 1806 года въ Тронцкомъ лаврскомъ соборів, въ день торжества освобожденія обители преп. Сергія отъ нашествія враговъ, м. Платонъ писаль къ своему викарію Августину: "а у меня проявился отличнійшій проповіздникъ, учитель Дроздовъ. Я сообщу его проповідь, — и удивитесь" з).

<sup>\*)</sup> Чтенія, 1868 г. Матеріалы, стр. 5-6.

Э Исторія Тронця. Семинарін С. К. Смирнова, стр. 416-

Кромъ нъсколькихъ проповъдей м. Филарета, не вошедшихъ въ собраніе его "словъ и ръчей" и хронологическаго указателя къ его сочиненіямь з), Общество люб. дух. просв. напечатало и продолжаетъ печатать много и другихъ матеріаловъ для его біографія: писемъ, грамотъ, административныхъ распоряженій, мелкихъ замътокъ по разнымъ вопросамъ богословія и цер ковной жизни и т. под. Независимо отъ этого въ послъднее десятильтіе издавалось и издается еще много подобныхъ матеріаловъ въ нашихъ свътскихъ историческихъ изданіяхъ, напры въ "Чтеніяхъ Общества исторіи и древностей россійскихъ." Кромъ того изданы отдъльною книгой письма м. Филарета къ А. Н. Муравьеву; недавно вышелъ второй томъ писемъ его къ покойному намъстнику Лавры, архимандриту Антонію.

Одновременно съ указанными и другими подобными трудами по изданію матеріаловъ для біографія покойнаго митрополита, издаются въ Москвъ "Сочиненія Филарета, митроп. московскаго и коломенскаго". Этого уже упомянутаго нами выше изданія въ конць минувшаго 1877 года вышель третій томъ. Изъ предисловія издателей, помъщеннаго въ І томъ ясно не видно, что они намерены издать подъ именемъ сочимский м. Филарета: все ли вышедшее изъ-подъ его пера, или нътъ. Впроченъ отъ частныхъ издателей-можно сказать напередъ-и нельзя ждать совершенной полноты въ изданіи трудовъ такого ивогосторонняго и неутоминаго двятеля, каковъ былъ Филаретъ. Извъстно, что у насъ и изъ представителей светской литературы, которая вообще пользуется болже духовной сочувствимъ и поддержкою общества, до сихъ поръ изданъ вполна, съ приивчаніями историческими, біографическими и библіографическими, лищь одинъ Державинъ, да то не частными издателями, а вторымъ отдъленіемъ Академіи наукъ. Во всякомъ случав, хотя по вышедшимъ теперь томамъ и нельзя еще судить ни о полнотъ, ни о всемъ планъ изданія сочиненій м. Филарета, самая идея подобнаго изданія заслуживаєть полнаго вниманія и оочувствів. Въ издаваніи матеріаловъ для біографіи и. Филарета вообще не замъчается единства и систематичности. Все издавание носитъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чтенія—1869 г. кн. 6.

отпечатокъ какой-то случайности, являясь будто плодомъ случайнаго любопытства и личныхъ вкусовъ издателей. Изданные и издаваемые матеріалы безспорно имъютъ большое значеніем интересъ, ибо служатъ нъ харантеристикъ покойнаго архипастыри и современной ему эпохи; издатели несомивано заслуживаютъ почтеніе и благодарность. Но все таки гораздо лучше и желательные, чтобы все написанное и. Филаретовы было собрано во едино и представило бы собою полный, систематическій сводъ его письменныхъ трудовъ. А то самая разбросанность "матеріаловь" по разнымъ повременнымъ изданіямъ дёлаетъ затруднительнымъ обозрвніе литературной двятельности и. Филарета, польвованіе его умными замічаніями и указаніями,--ділаеть до прайности тяжелымь трудь будущихь его біографовь, которымъ придется разбирать цвиыя груды разныхъ журналовъ, чтобы отыскать нужные матеріалы. Поэтому пожелаемъ. чтобы наше общество, во уважение въ великому имени Филарета, оказало двятельную поддержку изданію его сочиненій.

Первые три тома, уже вышедшіе, сочиненій митр. Филарета содержать въ себъ исплючительно его проповъди. Это вполнъ естественно, и мы вполив согласны съ издателями, начавшими изданіе "словами и рачами" и такъ объясняющими свои побужденія въ этомъ отношенія: "Въ такомъ выборъ для начала, говорять они въ предисловіи въ первому тому,--им руководиися скольке обмирностью этихъ трудовъ, представляющею всю полноту и разносбравіе возврёній святителя на предметы вёры и правственности христіанской, столько и последовательностію въ развитіи великаго ума, какая съ большею ясностію выразняясь въ трудахъ проповъдника, проходящихъ чрезъ все время служенія его первы и отечеству". Геніальность митр. Филарета нигдъ не проявлялась съ такою полнотою, силою и яркостью, какъ именно въ его промоведяхъ, стажавшихъ ему славу великаго учителя даже и среди инослевнаго міра. Отличаясь глубокою назидательностію, проникнутыя церковно-библейскимъ духомъ, прововъднические труды московскаго јераржа представляють собою превосходное изложение православножристіанскаго ученія, догнатическаго и правственнаго. Содержаніе ихъ такъ велико и разнообразно, что тщательное изученіе ихъ, сивло ножно утверждать, способно сділать человіка

имногда не занимавшагося богословіємъ весьма и серьезно свідущимъ богословомъ. Нечего и говорить, что проповъди митр. Филарета должны быть одною нев нуживащих книгь для богослова-спеціалиста: глубина богословствующаго ума, бывшаго способнымъ проникать въ самую сущность христівнскаго догната и распрывать его съ необывновенною обстоятельностью и всесторонностью, сдълвля ихъ обильнымъ, чистымъ и питательнымъ источникомъ богословскаго въдънія. Укаженъ, для приивра, котя на слово въ в. пятовъ (1816 г.) "О любви Божіей, явленной во Христ'в распятомъ": номечно, всякому, даже лишь нъсколько знаконому съ твореніями Филарета, ков'ястно, съ какою глубиною раскрыть эдёсь одина иза важивёшиха догиатовъ христівнокой віры, чего проповіднить достигь глубовообдуманнымъ изложениемъ учения о "любви Отца-распинающей, любви Сына-расниваемой и любви Духа-тержествующей силою простиом. Необынновенный точность и испость въ составленія определеній, а разно и стромайшее единство и нелнота въ приокъ планъ проповъде, что является естественнымъ продуктомъ строгаго логическаго анализа, къ которому такъ способенъ быль унъ Филарета,-дълають его слова верхонь совершенства въ сориальномъ отношения. Припомямъ, напр., его классическое слово въ недалю третно по пятидесятивна пиротивъ роскоши въ одежда и убранства". Извастно, что въ этомъ слове проповедникь ставить вопросъ: "что есть одежда наша"?--и отвъчаетъ на него такъ, что его опредъление пешетія одежеда ножеть быть названо вдевлонь логического опредіденія. Искусство въ выводё темы изъ текств, который (выводъ) совершается обывновенно путемъ строгаго анализа заиличающихся въ текств понятій, у Филарета изунительно, -- это общепринятый сакть. Желательно, чтобы наме учащееся юношество, въ своихъ опытахъ составления проповъдей, училось искусству выводить тему изъ текста и раскрывать ее именно из словахъ митрополита: это прекрасиая школа для пріученія пелодыхъ уновъ въ строго правельному логическому мыналению. Не можемъ не замътить здъсь, что Филаретъ иногда поражаеть неожеданостью вывода темы, выводя текую, которая повидимому и не вижется от текстомъ: такъ мапр. выведена те на о мамании въ словъ на д. Благовъщения Пресв. Богородицы, изъ текста: "И рече Маріамь: Величитъ душа ион Господа" и т. д., т.-е. такого, въ которомъ говорится вовсе не о молчаніи, добродітели вообще отличавшей Богоматерь, а напротивъ объ Ен лирически красноръчивомъ изліннім чувствъ предъ Богомъ. Сделавъ по обычаю превосходный анализъ взятаго текста, проповъдникъ говоритъ: "Дивно слово Маріами, но величественно и Ея молчаніе. Предоставимъ благоговъйнымъ и внимательнымъ самимъ углубляться въ разумъ слова Ея, которое такъ часто слышится въ церкви: обратимъ внимание на то, что не стом открыто вниманію. Вслушаємся въ молчанів Маріино, и поучинся отъ Нея бережанво употреблять совровище слова". Не менъе формальной стройности обращають на себя вниманіе слова митр. Филарета и по своему изложению. Его языкъ сжатый, точный, правильный, въ тоже время изящный, соединяющій въ себъ богатство и гибкость родной русской ръчи со священнымъ достоинствомъ ръчи церковно-библейской, представляетъ собою въ своей оригинальной прасотв достойное воплощение глубовихъ думъ и возвышенныхъ чувствованій геніальнаго духа. Онъ облекаетъ иден въ такія пластичныя и законченныя формы, что творенія Филарета могуть быть, въ этомь отношенія, сопоставлены съ изящными произведеніями самыхъ искусныхъ різцовъ влассической скульптуры: такъ въ нихъ все гармонично, законченно и искусно отдълано. Иногда этотъ языкъ достигаетъ навой-то виртуозности, блещетъ ослешительными прасотами художественно-ораторской рачи. Припомнимъ здась, для примара, внаменитое "слово при гробъ въ Бозъ почившаго императора Александра Павловича". Нашъ славный проповёдникъ нерёдко употребляль въ своей рвчи такъ-навываемыя филуры; но у него вовсе не было это напыщеннымъ риторизмомъ, а естественно излившимся изъ-подъ вдохновеннаго пера ораторскимъ одушевденіемъ. Какъ на любопытную особенность въявыкъ митр. Фидарета, следуетъ указать на чрезвычайно-умную игру словъ, придающую его ръчи оригинальную прелесть, которая (игра) основывается на различномъ значенім одного и того же слова...

Мы конечно не можемъ имъть ни малъйшей претенвів охарактеризовать пропов'ядническій таланть и пропов'ядническіе труды покойнаго митрополита: для этого нужны книги, а не б'ягдая замътка. Намъ хотълось бы лишь высказать общепризнам-

ное возвржніе на его проповъди по поводу новаго ихъ изданія и указать, что издатели поступили вполив резонно, поставивъ во главъ собранія сочиненій интр. Филарета именно его слова и ръчи. Это новое изданіе значительно отличается отъ прежнихъ собраній проповідей митр. Филарета, изданныхъ при его живни: оно гораздо поливе ихъ. Покойный митрополитъ быль строгъ не въ другимъ только, а и въ самому себъ, печатая дадеко не всъ слова свои. На возражение, что и теперь въ посмертномъ изданін его трудовъ следовало бы ограничиться лишь перепечатною тэхъ словъ и ръчей, которыя самъ митрополитъ счель достойнымъ и нужнымъ внести въ прежизя собранія, издатели отвъчають: "на это прежде всего замътимъ, что и не признанное за достойное вниманія самимъ проповідникомъ можеть быть признано за таковое другими, и дъйствительно, какъ мы знаемъ, признается весьма многими: въ такомъ случат и одобренное и неодобренное почившимъ святителемъ-все въ изданіи получаеть свою цвну. Между твиъ иы инвеиъ въ виду не одно то, чтобы сохранилась несомивнио дорогая намять всвую трудовъ проповъдника. Цъль нашего изданія есть и желаніе послужить составленію біографіи усопшаго. А для этой цели, какъ иввастно, должно быть издано все, что когда-либо вышло изъ подъ пера писателя и непременно въ хронологическомъ порядкъ, такъ чтобы составитель біографіи могь опредвлить не только силу и харавтеръ таланта, но и то, въ какой последовательности и при канихъ обстоятельствахъ развивался этотъ талантъ". Объяснение конечно резонное; тоже нужно сказать и о порядкъ разивщенія проповідей въ каждомъ томі. Держась вообще хронологіи, такъ что каждый томъ обнимаеть собою извістное число лътъ проповъднической дъятельности митр. Филарета, издатели раздвиноть томъ на три отдвла. Переми отдвль содержить слова и ръчи, вошедшія въ составъ пятаго и шестаго собраній (1848 и 1861 гг.), след. тщательно просмотренныя, исправленныя и вполив одобренныя самияв проповедникомъ; второй заключаетъ слова и рвчи, напечатанныя до пятаго и шестаго собраній и въ нихъ не вошедшія; наконець, третій отдель составляется изъ проповъдей при жизни проповъдника нигдъ не напечатанныхъ. Каждому отделу данъ свой хронологическій порадомъ; проме того, не проповедяме напечатанныме ве разныхе наденіяхъ, придагаются замівчанія о тіхъ измівненіяхъ и поправкахъ, которымъ оні подвергались сравнительно съ первымъ своимъ появленіемъ въ печати. Такого рода программу издатели выполняють не только при помощи печатныхъ изданій словъ и різчей покойнаго митрополита, сділанныхъ какъ при его жизни, такъ и посмертныхъ (въ повременныхъ изданіяхъ), но и рукописными сборниками: такъ, при изданіи втораго тома они иміли подъруками сборникъ, принадлежащій Мих. Мих. Евреинову, при изданіи третьяго—умершей игуменіи Спасо-Бородинскаго монастыря Маріи (Тучковой), на который было сділано указаніе высокопреосвященнымъ митрополитомъ Исидоромъ.

Дозволимъ себъ высназать здъсь нъкоторыя заявленія, которыя намъ приводилось слышать отъ почитателей проповъдническаго таланта митр. Филарета. Желательно было бы: во 1-хъ, на ряду съ полнымъ изданіемъ его сочиненій видъть изданіе общедоступное, составленное лишь изъ избранныхъ проповъдей; во 2-хъ, многіе, уже имъющіе прежнее и даже прежнія изданія, желали бы имъть особо изданный дополнительный къ нимъ томъ, который бы состояль изъ проповъдей послъ 1861 года, а равно и ненапечатанныхъ при жизни проповъдника. Такія изданія, говорятъ, могли бы разсчитывать на быстрое и широкое распространеніе... Это современемъ можетъ быть и сдълаютъ почтенные издатели, окончивъ принятую ими настоящую задачу.

Въ заключеніе, пожелаемъ успъха изданію твореній знаменитаго мужа, болье полувъка бывшаго свътиломъ русской церкви, славою русскаго народа.

П. А.

## АНГЛІЙСКІЙ ЦЕРКОВНЫЙ ИСТОРИКЪ

## ВЪ РУССКОМЪ ПЕРЕВОДЪ

Робертсона. Исторія христіанской церкви со временъ апостольскихъ до реформаціи. Переводъ Матепева. Томъ первый, выпускъ 1. Москва, 1878 года.

Недавно вышедшій въ свъть первый выпускъ церковной исторіи лондонскаго профессора церковной исторіи Джемса Робертсона въ русскомъ переводъ г. Матвъева обращаєть на себя вниманіе и мы спъшимъ высказать свое мнтніе о переведенной книгъ, спъшимъ, потому что желаємъ, чтобы наши замъчанія предупредили выходъ втораго выпуска въ свътъ 1). Каково достоинство книги—теперь еще рано говорить: нужно подождать выхода дальнъйшихъ томовъ. По первому выпуску ничего нельзя сказать ръшительнаго въ этомъ отношеніи. Что же касается до перевода и переводчика, они уже и въ первомъ выпускъ довольно высказались, къ сожалтнію, не съ добрыхъ сторонъ. Наша цъль вполнъ будетъ достигнута, если мы дадимъ нъсколько полезныхъ уроковъ г. Матвъеву въ качествъ переводчика по церковной исторіи.

<sup>1)</sup> Къ сожалвнію г. Матевевъ почему-то спітшить, къ ущербу самого діла, переводомъ книги Родертсона и печатаніємъ выпусковъ ел, на которме безъ нужды раздробилъ 1-й томъ исторіи Робертсона; на дняхъ онъ издальеще книгу назвавъ ихъ 2-мъ и 3-мъ выпусками. Ред.



Извёстно правило: для того, чтобы хорошо переводить съ шностраннаго языка на отечественный, недостаточно только внать языкъ, съ котораго и на который переводишь, еще нужно быть болёе или менёе знакомымъ съ тёмъ предметомъ, съ той наукой, къ кругу которыхъ относится переводимая книга. Удовлетворяетъ ли этому простому требованію г. Матвевъ? Переводчикъ церковной исторіи Робертсона долженъ быть достаточно внакомъ съ церковно-исторической наукой; знакомъ ли онъ съ нею?

А вотъ сейчасъ увидимъ.

Пущеный въ овътъ первый выпускъ г Матвъева состоитъ изъ трехъ составныхъ частей: довольно общирныхъ вступительныхъ главъ, исторіи церкви первыхъ трехъ въковъ и наконецъ дву уъ приложеній къ книгъ.

Во вступительныхъ главахъ (стр. 1-LX) встръчаенъ следующія натеріи: 1) предисловіе отъ саного переводчика. Здівсь пе реводчикъ говоритъ отъ своего лица и потому это предисловіе составляетъ дрогоцънную вещь для опредъленія степени церковно-историческихъ познаній г. Матвъева и свойствъ его воззръмій въ области церковно-исторической. 2) Списки патріарховъ константинопольскихъ, папъ римскихъ-до новъйшаго времени и перечень императоровъ римскихъ первыхъ трехъ въковъ христіанства: откуда виниствованы списки эти-переводчивъ не говоритъ. 3) "Введеніе", въ которомъ трактуется о состоямім явычества предъ примествіемъ Христа. Глава эта запята переводчикомъ изъ "Исторіи Христіанства" Мильмана и не будеть предметомъ нашей вритики. 4) Обворъ книгъ и писателей, какіе встрачаются въ цери. исторіи Робертсона. Не будень насаться вопроса: нужна или не нужна каждая иръ этихъ вступительныхъ главъ для пониманія собственно церковной исторів Робертеона, можно ли одобрять порядокъ, въ которомъ эти главы изложены въ книгъ и пр.

Разсмотримъ вопросъ поваживе: насколько внатокомъ своето дъла г. Матвъевъ является въ указанныхъ главахъ?—Въ "предисловіи" авторъ его старается прежде всего указать мъсто, какое долженъ занять его переводный трудъ въ русской церковно-исторической литературъ. По этому поводу г. Матвъевымъ сказано немного, ко и здъсь допущена серьезная ошибка, покъ-

Digitized by Google

вывающая, что онъ очень мало знакомъ съ руской церковноисторической литературой. Указавъ на существование въ нашей дитературв очень почтеннаго труда Инновентія Пензенскаго 3), который однакожь какъ учебникъ имъеть узко-спеціальныя цъли, а также переводной церковной исторіи Готе, остановившейся на третьемъ томв, и множество хорошихъ цервовно-историческихъ монографій, г. Матввевъ между прочимъ пишетъ: "капитальный и ученый трудъ проф. Чельцова обнимаетъ періодъ первыхъ четырехъ въковъ". Видно, что г. Матвъевъ не только не читаль, но и не видываль церковной исторіи Чельцова, иначе онъ не впаль бы въ неизвинительную ошибиу, допущенную въ этомъ краткомъ замъчанія. Вопервыхъ, трудъ Чельцова обнимаеть періодъ не четырехъ, а только трехъ первыхъ въковъ, вовторыхъ, обнимаетъ не періодъ, а небольтую часть періода, именно после краткаго обвора свангельской и апостольской исторіи, обоврѣваетъ исторію распространенія христіанства и гоненій на него въ три первыхъ въка. Посль этого можно судить, сколько вёса и значенія имёють слова г. Матвёєва о книгъ Чельцова: "это трудъ капитальный, это трудъ ученый." Мораль: ито не читаль книги, тоть не должень судить о книге и въ особенности слишкомъ решительно. - Дальше, въ своемъ предисловін<sup>и</sup> г. Матвъевъ берется за разръшеніе очень интереснаго, но въ то же время и очень нелегваго вопроса: почему восточная церковно-историческая дитература бъднае, а западная гораздо богаче, оплыние. Не думаемъ, чтобы г. Матввеву удалось приблизить этотъ вопросъ из разрешению. Все, что онъ говорить для разъясненія его, отвывается еразой и показываеть поверхностное отношение нъ двлу. Указавъ на то, что древние греческіе церковные историки по своему характеру были не болве какъ летописцами, а новейшие греческие -- не важны, г. Матевевъ съ уваженіемъ говорить о достоинствахъ западной церковной исторіографіи. Все это болье или менье върно. Но причены, которыя указываеть онь для объясненія фанта, не 10-

<sup>2)</sup> Что это трудъ очень и очень почтенный, мы вполыв въ этомъ согласям съ г. Матвъевымъ; къ сожальнію, какъ мы сейчасъ увидимъ, нашъ переводчикъ произноситъ свои сужденія не на основаніи знакомства съ сочиненівми, а по наслышив.



статочны. Первою изъ такихъ причинъ онъ признаетъ свойства древникъ религій Греців и Рима. По сужденію г. Матвъева выходитъ, будто древняя римская религія благопріятстовала развитію исторіографіи на Западъ, а древня греческая религія не благопріятстова на развитію той же исторіографіи на Востокъ. Но развъ къмъ нибудь доказано, развъ это несомивнный фактъ, что Геродотъ, Оукидидъ, Ксенофонтъ ниже Саллюстія, Тита Ливія, Тапита? Авторъ, по нашему мивнію, причину изобрвиъ, выдуналь, а не открыль. Далве, если справедливо то, что говоритъ г. Матвъевъ о вліяніи религій римской и греческой на исторіографію, то какъ объяснить то несомнънное явленіе, что древне-греческая церковная исторіографія стояда неизміримо выше современной исторіографіи датинской. Можеть ли быть какое-либо сравнение между Евсевиемъ и Руфиномъ, Сократомъ м Өеодоритомъ съ одной стороны, Сульциціемъ Северомъ и Кассіодоромъ съ другой? Г. Матвеевъ не выходить изъ области Фантазій, вымышленныхъ идей, когда далье въ умственномъ характеръ грековъ и датинянъ хочетъ отврыть причину процвътанія исторіографіи церковной на Зэпада и непроцевтанія ся на Востокъ. Въ негармоническихъ и несовсъмъ складныхъ оразахъ г. Матевевъ высказываетъ такую мысль касательно греческой церкви: греческая церковь занята была вопросами отвлеченно-догиатическими и нравственными, у ней не было простора для занятій церковной исторіей. Но вто же, скажите пожалуйста, были истинными начинателями, первыми творцами церковно-исторической науки, какъ не писатели греческие? Что было бы съ церковно-исторической наукой, если бы затерились труды первыхъ греческихъ историковъ? Съ какой стати пришла въ голову г. Матевеву странная мысль унижать греческую церковно-историческую науку, по крайней мъръ святоотеческаго періода (а г. Мателевъ говорить именно о ней) въ сравнени съ латинскою? Такое мивніе можно слышать телько отъ человъка, который вовсе незнакомъ съ древней церновно-исторической исторіогрофіей, который слыкаль только, что есть знаменитые церковные историки западные-Гивелеръ, Неандеръ, Бауръ и пожалуй Робертсонъ. Послушаемъ, что говорить г. Матевевь о матинской церковной исторіографіи западной по сравнению ся съ греческой, когда хочетъ уясинть вопросъ, почему перван выше второй. Приводимъ буквально слова его; они коротки, но неожиданно оригинальны. Онъ пишетъ: "Церковь римская, оставшись вырною народному характеру, занялась изученіемъ вопросовъ историческихъ (!), разборомъ намятичновъ христівнской древности и литературы (!!), топографическими и этнографическими изследованіями местностей, упоминаемыхъ въ ветхомъ и новомъ завътъ (!!!). При этомъ нельзя не замътить, что подобныя занятія были гораздо сподручиве (!) для римской церкви, чвиъ для греческой, соотвътствовали болъе ея средстванъ и стрепленіянъ". Удивительно, предъ кънъ развиваетъ такія странныя нысли г. Матвъевъ: предъ детьми, предъ невеждами въ науке? Нетъ, онъ говорить отъ лица науки, и съ образованною публикой, съ богословами, церновными историками. Авторъ говоритъ о древней церкви: въ этовъ не можеть быть сомявнія, онъ сопоставляеть греческую церновь до временъ Іоанна Дамаскина и римскую церковь, т.-е. церковь, когда не было не протестантовъ ни англиканцевъ, ни галанканцевъ! Все это трудно върится, однакожъ это на самомъ двав такъ! Да поважете же наконецъ, какія же это историческія, армеологическія, научно патристическія и библіологическія сочиненія, которыми такъ прославились церковь римская по сравненію съ греческой. За открытіе ихъ можно было бы присудить г. Матвъеву премію; но такихъ знаменитыхъ трудовъ наука не знаеть и о нихъ знаеть только изъ его кинги. И что значить, что для римской церкви было "сподручейе" заниматься и церковной исторіей, и археологіей и библіологіей? Ужъ не значить ля это, что изъ Рима легче было прівжать ученымъ на гостокъ для мыслыдованій, чымь ученому влександрійцу или антіохійну въ Іерусалинъ и св. землю? Авторъ забываетъ правило, что нужно говорить, но не ваговариваться, нужно давать себъотчеть о томъ, что такое пишешь, иначе можно дойти до абсурдовъ, ванъ иногда и бываетъ. Отивтимъ фактъ: г. Матвъевъ поклоннивъ и панегиристъ ринской церкви. Интересно знать, не пи томець ин онь језуштской коллегін? Или ужь знасть ин онь "начатин" церковной исторія?—Но посмотримъ, какія другія причины указываеть г. Матевевь для разъясненія высоких достоинствъ западной церковно-исторической науки и низкаго урован развития восточной церковно-исторической науки. За-

метимъ прежде всего, что онъ ищетъ этихъ причинъ все въ сферъ древнихъ временъ въ церкви. Первою изъ такихъ причинъ была, по мивнію г. Матевева, разность характера у варваровъ, которые угнетали какъ Римъ, такъ и восточную имперію. Сущность мизнія заключиется въ следующемъ: "Варвары овладъвавшіе Римомъ обходились съ жителями гораздо человъчнве" (!), чвиъ напр., Сарацины, вследствіе этого ученые Рина могли спокойно посиживать въ своихъ кабинетахъ и пописывать ученыя книги, да и матеріалы научные въ Римъ вследствіе этого были цвлве, болве сокранены эдвсь, чвив на Востокъ. Причина ни мало не уважительная, а чисто фантастическая. Иначе было дело на Востоке: дикіе варвары угнетали жителей, здъсь творились такія вещи, что при одномъ разсказъ о нихъ "замираетъ сердце и становится волосъ дыбомъ". Такъ было до паденія Константинополя и послів его паденія. По мивнію г. Матвъева при такихъ условіяхъ въ церкви восточной быдо не до науки церковно-исторической. "Добрымъ пастырямъ и истиннымъ учителямъ церкви достаточно было работы надъ тамъ, чтобы по мъръ силъ и возможности укръплять въ паствъ православіе, укоренять въ ен памяти догнаты въры и нравственности", да записывать жертвы мусульманских неистовствъ въ мартирологіи. Какъ это чувствительно и какъ ненаучно! Пусть г. Матвъевъ укажетъ котя одно сколько-нибудь замвчательное церковно-историческое сочинение, которое явилось бы въ Римъ во времена господства тамъ варваровъ. Таковыхъ сочиненій и не бывало. Пусть, напротивъ, спроситъ у кого-нибудь не было ли написано въ цервви восточной историческихъ сочиненій, имфющихъ научное значеніе, изъ эпохи господства адъсь варваровъ, до паденія Константинополя? Ему отвътять цальние досятнами имень. Неужели онъ никогда не слыхиваль о примъчательныхъ историческихъ трудахъ: Прокопія, Ософана, Евтихія, анонимного продолжателя Ософанови, Кедрина, Зонара, Никиты Хоніата, Никифора, Григоры, Кантакузена и пр. и пр.? Быть можеть г. Матевевь сваметь: выдь это писатели по гражданской, а не церковной исторія? Правда. Но нужно помнить, накое богатетво церновно-историческихъ натеріаловъ запиоченотъ эти труды, а главное-на Востоив церковь была въ таконъ тъсномъ общени съ государствомъ, что исторію

первой невозножно было выдвлять отъ исторіи последняго. Инператоры были богословами, патріархи и епископы-гражданскими администраторами. Византійскіе гражданскіе историки суть поэтому въ то же время и историки церковные. Знаеть ли это г. Матвъевъ? Совершенно справедливо, что грени послъ паденія Византін перестали заниматься церковной исторіей. Но это не потому что пастыри церкви отдають все свое время на просвъщение паствы въ догиатическомъ и нравственномъ отношеніи, совстви напротивъ. Греки выродились умственно и нравственно, подружение съ турками, переняли отъ нихъ дурныя привычки: вийсто того, чтобы прилежно заниматься науной въ скучныхъ кыбинетахъ, они весело проводять время въ стамбульскихъ кофейняхъ; вивсто того, чтобы глотать пыль архивныхъ документовъ, они преспокойно потягивають кальянъ; вивсто того, чтобы гнуть спину надъ фоліантами, они преважно предаются восточному кейфу; вивсто того, чтобы заботиться о снисканіи себъ имени наукою въ потомствъ, они жлопотливо стараются о пріобрътеніи благь временныхъ отъ Дивана. Вообще нужно сказать, что им вовсе не радвляемъ мысли, будто какія-либо гоненія отъ иновърцевъ могли останавливать развитие науки. Это просто избитое ивсто, конёкъ, къ воторымъ прибъгаютъ, когда не умъютъ сказать ничего болъе серьезнаго. Церковная литература первыхъ трехъ христіанскихъ въковъ есть литература богатъйшая, однакожъ въ это время были самыя ужасныя гоненія на христіанъ.-Посладнею причиною, которою хочеть объяснить г. Матвеевъ превосходство западной церковно-исторической литературы предъ восточною, служить сравнительная матеріальная обевнеченность западнаго духовенства предъ восточнымъ. Съ этою мыслію мы ни на минуту не можемъ согласиться. Деным туть совсемъ не при чемъ. Если бы все дело было въ деньгахъ, то ничего бы не стоило создать богатую церковно-историческую литературу мапр. у насъ на Руси. Вижето того, чтобы тратить отъ 15 до 20,000 рублей ежегодно на церковно-историческія отделенія въ четырехъ академінхъ, а всего ежегодно около 50,000, стоило бы только по рецепту г. Матваева избрать пятерыхъ ученыхъ богослововъ русскихъ, дать имъ по 100,000 единовременно, раздвинть нежду нини вою церковную исторію, пригласить вхъ

работать - и наука зацвътетъ. Но увъряемъ г. Матвъева: изъ этого ничего бы не вышло, появилось бы много церковно исторических сочиненій, но науки не возникло бы. Отчего же? Оттого, что вромъ денегъ, невависимо отъ золота, нужно, чтобы и ученые интересовались своимъ дъломъ и публика цънила ученые труды: безъ этого условія всв богатства міра сего, всв доходы архіепископа Кентерберійскаго не создадуть церковиоисторической науки. Еще одно замъчаніе: рядомъ съ матеріальной обезпеченностію въ начествъ важнаго дъятеля, помогавшаго на Западъ развитію церковно-исторической науки, авторъ поставляеть потаринную тенденціозность римских і ісрарховъ къ властвованію", всябдствіе чего они пользовались исторіей. жанъ средствомъ къ этой цъли. Во 1-хъ, тенденціозность есть зло; нанимъ же образомъ зло раждаетъ такое добро, накъ цервовноисторическая наука? Во 2-хъ, изъ-подъ вліянія тенденціозности могуть возникать только тенденціозныя сочиненія, след. ложныя, не научныя. Авторъ самъ не понямаетъ, что говоритъ онъ. Для насъ совершенно непонятно, почему авторъ говорить все о римской церкви, а не говорить о протестантской. Въдь серьезную науку создаль не Римъ, а протестанты. Намъ кажется, что авторъ не имъетъ никакого представленія о различіи между церковью римскою и протестантскою. Чёмъ прославились враги Рима, онъ преспокойно приписываетъ римской церкви. Да знаеть ин наконецъ авторъ, что и Робертсонъ принадлежить не къ римской церкви, а англиканской?

Дальше въ своемъ "предисловін" авторъ г. Матвъевъ разъясняють пользу церковной исторів, старастся примерить читателя съ темными сторонами въ ея разсказахъ, наконець дъласть замычанія объ отношеніяхъ щеркви и государства по свидётельству церковной исторіи. Все это совершенно излишне и носить характеръ рекламы. Разъяснять пользу церковной исторія не зачёнъ, а мысль, высназываемая г. Матвъевымъ, что исторія—учительница народовъ, въ настоящее время ветым оставлена, канъ давно оставлена мущинами мода пудрить себъ волосы и носить привязныя косичем. Старамія г. Матвъева омравдать церковную меторію съ темныхъ ек сторомъ предъ читательни не инфютъ основанія, потому что онъ не донавамь, что дъйствительно въ ней есть такія стороны. Авторъ знасть, кажется, только одинъ

овить сюда относящійся, но и тоть передается у него невірно. Онъ указываеть на соборъ Разбойничій, осудившій патріарха Фловівна, по напрасно авторъ называеть этоть соборъ почестнымь". Это быть вселенский соборь, но неудачный вселенскій соборъ, т.-е. такой, опредвленія котораго потокъ отывнены. Мораль: прежде чемъ брать на себя трудъ оправдывать церковную исторію отъ ванихъ-либо подограній, - въ чемъ она ненуждается,--нужно хоть немножко знать исторію. Иначе можно оназать услугу, за которую никто не поблагодарить. Что касается до представленій объ отношенін церкви и государства, то они совстив невърны у автора. Онъ находить, что, по свидътельству исторів, ісрархи "вездъ и всегда были самыни усердиыми подданными своихъ властелиновъ". Въ самоиъ дълъ? Неужели и тогда, когда государи позволяли себъ вло, преступленія? Плохой аттестать выдаеть г. Матвевь представителянъ церкви. Неужели онъ ничего не знаетъ о дъятельности такихъ великихъ святителей, какъ св. Асанасій великій, св. Василій Веливій, св. Златоусть, св. папа Левь І? Помните: исторія учить истинь, а не лии.

Остальныя замвчанія "предисловія" г. Матвъева, заключая въсебъ много обмольовъ, касаются плана и характера изданія книги Робертсова въ русск. переводъ, и потому не имъютъ научнаго интереса. Мы не будемъ слъдить за авторомъ въ этихъ къмвчаніяхъ.

Какой общій выводъ касательно церковно-поторическихъ познаній г. Матвъева можно одвлать на основаніш его предпеловія"? Переводчить не виастъ церковной исторів, знасть се тольно по наслишнъ. Можно ли при такихъ условіяхъ браться за дъло перевода, за церковно-историческія работи? Нельзя. Залімъуживать науку? Дальнъйшая ръчь наша должна докавать, что направно г. Матьъевъ принціся не за свое дъло. Окъ впадастьво мномество опибонъ и когда переводить и когда дъластьсамостоятельныя прибавии въ книгъ Рабертсона.

Представинь образцы ощибокъ, которым такъ не мало встречается въ инигъ т. Матибева, и которым повазывають частирнейзвинительную небреживеть его, частие невнаніс элементарныхъ вещей въ на укъ церковно-исторической.

Списки патріарховъ константинопольскихъ, папъ римскихъ и императоровъ, о происхождени которыхъ (списковъ) умалчиваетъ г. Матвъевъ, напечатаны не безъ опибокъ, жоти повидимому достаточно было бы взять. Полный мъсяцесловъ" арх. Сергія, выписать оттуда эти списки, приложенные къ этой книгъ, и дъло обощнось бы очень благополучно. Въ спискъ патріарховъ константинопольскихъ у г. Матвъева обращаетъ на себя вниманіе то обстоятельство, что эпитетъ "святый" прилагается къ такъ или другинъ патріарханъ произвольно и невърно. Какъ нарочито, святыми привнаются такіе патріархи, которыхъ считаетътакими одинъ г. Матвъевъ и неизвъстно на какихъ основаніяхъ. Святыми у него признаются: Провъ (21-й патріархъ), Ниль (162). У Сергія въ указанномъ мъсяцесловъ они почитаются гръшными, а у г. Матвъева-святыми. Въ замънъ того многіе не сомивние святые патріархи упоминаются бевъ эпитета "святый" и такинъ образомъ относятея къ разряду грёшныхъ (напр. Григорій Богословъ, Завтоусть). Чёмъ руководствуется въ подобномъ разъ г. Матвъевъ — неизвъстно. Прозвища нъкоторыхъ патріарховъ переиначиваются или искажаются. Напр. патріархъ Георгій (71) именуется Кипрекимъ, по танимъ онъ не называется ни у Сергія, ни у Ле-неня (Oriens christianus). Георгій Кипрскій дъйствительно быль патріврхомъ, но на несполько столетій позже. Патр. Левъ (115) названъ у Матвъева: "Стонтъ или Ступть". Отранное названіе! Истинное прозваніе читаемъ у Лекеня такинъ образовъ: Stypiota, Stypoe, у Сергія: Стипіотъ. Патр. Косма II (117) названъ у Матевева: Антикомъ, нужно было назвать: Аттикомъ (см. у Лекеня). Патріархъ Инкита II (127) у Матевева наименованъ: Монтаномъ, тогда какъ онъ известенъ съ прозвищемъ: Мунтана и пр. Въ списив папъ изкоторые изъ нихъ названы не по-русски. Напр. Аникить вивсто: Аникита, Леонъ вийсто: Левъ Въ списки императоровъ римскихъ есть тание неверности. Напр. соправитель Діоклитівна названъ Максиминомъ, тогда какъ такимъ соправителемъ былъ Максиміанъ-Подобнымъ образомъ и въ спискъ "нинтъ и писателей", упоминающихся въ сочинения Робертсона, имена очень изилстныхъ писателей персиначены до неувнаваемости. Напр. вобить ученымъ извистное ими Каве передилалось у Матейева въ Ково (стр. 21), а также: Пажи-въ Паджи и пр.

Особенное богатство опинбовъ, происходящихъ отъ невыразумъванія и незнакомства съ церковною исторіей, можно находить въ переводъ самой книги Рооертсона и переводъ ученыхъ примъчаній къ ней приложенныхъ. Вотъ малая доля подобныхъ ещибокъ, которыя встръчаемъ чуть не на каждой страницъ и которыя мы вовсе не усиливались отыскивать.

Въ переводъ "исторіи церкви" Робертсона характеристичны ельдующія ошибки переводчика. Напр. читаемъ: "мученическая смерть Поликариа описана въ письмъ его къ своей церкви" (стр. 27). Отсюда читатель увнаеть, что Поликариъ обладаль необычайнымъ даромъ писать письма послъ своей смерти о самой этой смерти! Или встрвчаемъ такую фразу: "примъровъ отреченія, очень обыкновеннаго при Деків, было весьма немного" (стр. 92). Прямое противоръчіе: если отпадшихъ отъ въры было немного, то значить отпаденія не были обывновенны. Далве, въ переводъ говорится: "они (епископы Осоктистъ и Александръ) предложни Оригену рукоположение, а онъ принялъ, въ увъренности, что Димитрій (епископъ Александрійскій), котя и рашился подобно своимъ предшественникамъ Пантену и Клименту, не возво-дить его въ санъ пресвитера, однакоже" и пр. (стр. 97 -8). От-еюда мы узнаемъ великую новость: 1) что Пантенъ и Климентъ были предшественниками Димитрія по епископству, 2) что Пантенъ и Климентъ были епископами, ибо имъли право не посвящать Оригена во пресвитера. Далже, переводчинь пишеть: "въ Римъ употреблялся народный греческій явыкъ, на которомъ производился обижиъ мыслей между церивами и писались присміанскія предсказанія" (стр. 75). Просинъ объяснить г. Мативова, что такое были за христівнскія предсказанія? Даеть ли понятіе эта темная ораза о вамъчательномъ произведения кристіанской древности, извъстномъ съ именемъ "оракуловъ"? О Павлъ самосатскомъ переводчикъ говоритъ: "онъ устрониъ трибуну и завель при ней секретную" (стр. 124). Скажите, читатель, наименованіе: "секретная" не наводить ин вась на мысль, что Павель устронив начто подобное тамъ "секретнымъ", какія устрояются въ Москвъ при такъ навываемыхъ "частныхъ" донахъ? Если да, то вы очень ощибаетесь-и виной г. переводчикъ. Всявдъ за тамъ нереводчикъ пишетъ: Павелъ приказалъ проповадникамъ своей партін, носить себя, какь небеснаво ангеза" (стр. 124). Привнаемся: мы ни откуда не внаемъ, какъ это кто либо носиль кого либо какъангела. Поэтому мы отказываемсяпонять сравненіе. Если бы г. Матвъевъ переводилъ какъ слъдуетъ, тогда дъло было бы совершенно ясно.—Но довольно э)!

Въ переводъ ученыхъ примъчаній, приложенныхъ авторомъ Робертсоновъ въ своей внигъ, встръчаемъ слъдующія, болье грубыя, неправильности. На стр. 6 (счетъ страницъ въ примъчаніяхъ особый оть счета ихъ въ книгъ) находинъ указаніе на такой цитать: "муч. Густина разговоръ съ Трифономъ; Оригенъ съ Дельсомъ". Очевидно, переводчикъ полагаетъ, что есть сочиненіе у Оригена: "разговоръ съ Цельсомъ", подобно тому, какъ есть у Іустина: "разговоръ съ Трифономъ". Такъ передаетъ г. Матвъевъ ученое указаніе своего автора: contra Celsum. На стр 12 г. Матевевъ указываетъ на сочинение Климента Александрійскаго: "книги историческаго содержанія",— къ сожальнію наука о такомъ произведени Климента остается въ полномъ невъдъніи; въ другомъ мъстъ (стр. 13) упоминается сочиненіе также Климента подъ заглавіемъ: "пестрыя книги" (!)--опять наука о такомъ сочинении ничего не знаетъ; еще въ другомъ мъстъ (стр. 32) г. Матвъевъ цитируетъ трудъ опять Климента, подъ заглавіемъ: "книги пестраго содержанія,"--и опять наука недоумъваетъ относительно существованія подобнаго труда Климентова. Можете себъ представить: встии этими "пестрыми" наименованіями обозначается у переводчива, одно и то же извёстное сочиненіе Климента: Строматы"? На стр. 11 находится ссылка на "Иринеевы Philosophumena"; сколько знаемъ такого сочиненія не существуетъ. Правда, есть Philosoephumena, но не Иринеевы. На стр. 31 встрвчается ссылка на сочинение Кипріана: "объ отщепенцахъ". Только хорошо знающій церковную исторію можеть догадаться, что такъ переведено г. Матевевымъ заглавіе сочиненія Кипріанова: de lapsis. Можно ли такъ переводить? Въ одномъ цитатъ, на стр. 9, въ переводъ г. Матвъева читается: "Татіанъ говорить, напримъръ, что Аврелій (императоръ) платить большое жалованье своинь философань, "такъ что у нихъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авторъ совсёмъ не къ мёсту пестрить свою рёчь словами неостранными напр.: плектръ, дикція (?) Тертулліана, династія учителей, оппоненть комиссіонеры Кипріана, рецидивисты, клипическое прещеніе и т. д.

инкогда не будетъ длинныхъ бородъ". Очевидно въ уста апологета влагается безсиыслица: жалованье вредить росту бороды. Если бы г. Матевевъ умвлъ переводить правильно, онъ не поставиль бы въ такое неловкое положение знаменитаго апологета Христіанства. На стр. 31 читиемъ: "Левъ великій и Геласій I запрещають совершать окончательно крещеніе безь участія епископа, но Григорій великій дозволяєть въ случав необходимости". Этотъ фактъ наука узнаетъ въ первый разъ изъвниги Матевева, потому, что онъ совершенно неввренъ. Если бы переводчикъ перечиталъ то мъсто въ книгъ, къ которому относится примъчаніе, онъ перевель бы мначе. На стр. 33 переводчикъ пишетъ: "Евсевій и Созоменъ предполагаютъ, что Филонъ при описаніи Өерапевты въ Египть, который жиль какъ монахъ, имълъ въ виду общества христівиъ, но въ настоящее время мивніе это признано несостоятельнымъ". Видите ли, по переводу г. Матвъева, какой-то, немзвъстный никому изъ лицъ занимающихся наукой, Оерапевта проводиль жизнь монашескую въ Египтъ и описанъ Филономъ. Здъсь ошибка не большая: переводчивъ ничего не слыхалъ объ египетскихъ Ессеяхъ, вавъстныхъ съ именемъ Ферапевтовъ, целомъ обществе людей аскетической жизни, и этихъ Өерапевтовъ передълаль, превратиль въ какого-то Өерапевту. Иногда г. Матвъевъ неясное греческое слово переводить еще болье неяснымь русскимь рыченіемь. На стр. 10 словъ: пері оторака переведено: поколо насадка". Кто постигнетъ, что подъ этимъ таинственнымъ "насадкомъ" нужно разумъть: "рукоятку копья". Но недовольно ли? Не будеть болье нужды удлиниять скорбный листь пограшностей переводчика:

Надвемся, что нашъ читатель составиль себв прибливительное понятіе о переводв и переводчикв. Теперь мы намерены преподать ивсколько полезныхъ советовъ лично г. Матевеву. По нашему мизнію онъ нуждается івъ такихъ советахъ. Советуенъ же мы ему воть что:

- 1. Не теряя времени, пріобрасти насколько церковно-исторических учебниковъ, въ которых издагаются элементарныя сваданія по наука, и внимательно перечитать ихъ.
- 2. Когда онъ хочетъ начинать переводить ту или другую главу изъ сочиненія Робертсона, трактующую объ томъ или дру-

томъ предметъ, пусть напередъ о томъ же предметъ прочтетъ по какой-нибудь русской церковно-исторической книгъ.

- 3. Сделанный имъ переводъ снова перечитывать разъ или два, чтобы не допустить явной нескладицы. Вообще не спешить печатаніемъ перевода, а вести дело неспешно, обдуманно.
- 4. Хорошо было бы, если бы г. Матвъевъ пригласилъ коголибо хоть немножко болъе его, Матвъева, свъдущаго въ церковной исторіи и предоставилъ бы такому испръвлять свои невольныя прегръщенія.
- 5. Если г. Матвъевъ желаетъ своей книгъ возможно широкаго распространенія (а какой издатель книги не желаетъ этого?), если напр. желаетъ онъ распространить ее между пастырями русской иеркви, то онъ долженъ помнить, что между ними есть люди высокопросвъщенные, которыхъ пріобрътеніе небрежно переведенной книги, разсуждающей о предметахъ высокой важности, можетъ оскорблять; а менъе просвъщенныхъ, желающихъ расширенія своихъ познаній и съ сею цълію пріобрътающихъ книгу въ переводъ Матвъева, вводитъ въ напрасныя издержки.

О самомъ сочинении Робертсона пока скажемъ только слова два. Исторія Робертсона не можетъ возбуждать особеннаго любопытства въ средъ людей науки, но для образованной публики она можетъ быть интересна. Главное достоинство ея, но машему мивнію, заключается въ томъ, что она въ сжатомъ, живомъ и простомъ очеркъ знаномитъ читателя съ чисто-научными вопросами по церковной исторіи. Переводъ книги желателенъ, но переводъ другой, а не г. Матвъева. Иначе что скажетъ о насъ маше потоиство?...

А. Л-въ

1970 г. мал 10 дил.

## извъстія и замътки.

## ДЪЯТЕЛЬНОСТЬ РУССКОЙ ЦЕРКВИ ПО ОБРАЩЕНІЮ РАСКОЛЬНИКОВЪ ВЪ 1876 Г. \*).

Вивств съ усиленною миссіонерскою двятельностію въ отношенім инородческихъ племенъ, ожидающихъ озаренія свътонъ въры Христовой или требующихъ утвержденія въ ней, усиленно продолжалось просвътительное дъйствование по приведению вь лоно св. православной Церкви заблудшихъ чадъ ед. раскольниковъ и сектантовъ. Повсемъстно, гдъ гиъздится расколъ, православное духовенство, движимое сознаніемъ своего пастырскаго долга, прилагало особыя попеченія о вразумленім заблуждающихъ и обращении ихъ въ единению со св. Церковию. Въ привараженныхъ расколомъ, богослужение обывновенно совершалось съ наиболве строгимъ соблюдениемъ церковнаго чина; для церковныхъ поученій избирались прениущественно предметы, имъющіе примое или косвенное отношеніе къ располу и его заблужденіямъ, дабы съ одной стороны православныхъ предохранить отъ увлеченія въ расколь, а съ другой-и забдуждающимъ указать путь въ спасительной истина; и вив храма, при всёхъ встрёчахъ съ раскольниками и при всякомъ удобномъ случав, многіе священнослужители вступали съ ними въ бесъды о предметажъ въры, стараясь вразумить ихъ относительно сущности православной Церкви и раскола. О таковой именно ревностной дъятельности приходскаго духовенства свидътельствуетъ преосвященный костромской. По его отвыву, многіе священники нарочито посвщають селенія, гдв имвются раскольники, для бестать съ ними, "при чемъ, для полученія доступа въ домъ инаго упорнаго, священику иногда приходится стоять по часу и болве предъ дверьми его дома". Иногда священники старались действовать на раскольниковъ чрезъ преданныхъ св. Церкви православвыхъ прихожанъ, которыхъ пред-

<sup>\*)</sup> Извлеч. изъ отчета г. оберъ прокурора Св. Синода за 1876 г.

варительно снабжали нужными наставленіями, о чемъ и какъ нужно вести беседы съ заблуждающими. Иные, независимо отъ сего, раздавали грамотнымъ прихожанамъ накъ православнымъ, такъ и раскольникамъ для чтенія книги, написанныя въ обличеніе раскола. Епархіальные преосвященные, назначая на священническія вакансіи въ приходахъ, где находятся раскольники, дицъ вполнъ благонадежныхъ, ревностныхъ и способныхъ вести борьбу съ заблужденіями раскола, руководили подведомыхъ имъ священниковъ въ этомъ миссіонерскомъ служеніи, указывали и давали имъ пособія для успъшнаго дъйствованія и следили за образомъ ихъ дъйствій. Такъ, преосвященный астраханскій внушаль священникамь зараженных расколомь приходовь, чтобы они, сами ревностно исполняя долгъ вразумленія раскольниковъ, располагали къ тому же начетчиковъ изъ своихъ православныхъ прихожанъ и руководили ихъ въ этомъ дълъ. Такое внушение вызвано наблюдениемъ, что многие сектанты, видя въ начетчикахъ людей простыхъ, частныхъ, одного съ собою званія, охотиве вступають съ ними въ собесвдованія о предметахъ въры и болъе откровенны съ ними, чъмъ со священнивами, которыхъ, какъ лицъ должностныхъ, они скоръе устраняются и въ которыхъ видять болве сельныхъ и опытныхъ обличителей заблужденій раскола. По мысли преосвященнаго симбирскаго, мъстнымъ комитетомъ миссіонерского общества разосланы были въ церковныя библіотеки населенныхъ раскольниками приходовъ наданія псковской славянской типографія (въ томъ числа "Большой катихизисъ") для руководства священникамъ при бе-съдахъ съ сектантами. Новгородскимъ епархіальнымъ начальствомъ въ минувшемъ году подтверждено было священникамъ приходовъ съ раскольническимъ населеніемъ, дабы они, усугубявъ свою дъятельность по обращенію на путь истины заблуждающихъ, по-полугодно представляли обстоятельныя сведения о своихъ дъйствіяхъ и плодахъ ихъ. Вивств съ этимъ имъ преподаны руководственныя указанія относительно болве вврнаго способа дъйствованія на раскольвиковъ.

Въ томъ справедливомъ убъжденіи, что расколь въ большивствъ нашего народа держится уиственнымъ и религіовнымъ невъжествомъ его послъдователей и что распространеніе образованія въ раскольничьей средъ есть одно изъ дъйствительмыйшихъ средствъ противъ раскола, духовенство въ нъкоторыхъ мъстностяхъ старалось дъйствовать на расколъ посредствомъшкольшого образованія подростающаго покольнія раскольниковъ.

Въ настоящее вреия духовенству отпрывается и больш л возножность къ дъйствованію симъ путемъ. При усилившемся въ народъ стремления въ обучению дътей и раскольники охоть не начинають отдавать своихь детей въ школы. Оти сительно этого предмета преосвященные нъвоторыхъ епархій сообщают. въ своихъ отчетахъ за минувшій годъ весьма утвшительныя свъдънія. Преосвященный самарскій замъчаеть, что "въ был е время раскольники и молокане положительно бъгали образованія въ православныхъ школахъ, предпочитая отдавать дътей своихъ для обученія начетчикамъ и келейницамъ; нынъ же почти во встхъ приходскихъ школахъ, даже въ гимнавінхъ мужской п женской, нариду съ дътьми православныхъ родителей можно встрвтить двтей, родители коихъ ходять по старой выры: и тв и другіе одинавово слушають уроки не только по наукаль овътскимъ, но и по закону Божію". Подобный же отзывъ дъдаеть преосвищенный вишиневскій, который, при обозравіл епархіи и посвщеніи народныхъ школь, лично убъдился, что дъти раскольниковъ охотно и съ успъхомъ изучаютъ законъ Божій. Еще болье утышительныя свыдынія сообщаеть преостященный оренбургскій, свидътельствуя, что въ народныхъ шемдахъ ввъренной ему епархіи въ минувшемъ году обучалось свыше 800 детей раскольниковъ, и что начавшееся въ послетніе годы между оренбургскими сектантами стремленіе къ единенію съ православною Церковію стоить въ тъсной связи съ устденіемъ въ раскольнической средв образованія путемъ швольнаго обученія.

Не менве двиствительнымъ и плодотворнымъ средствомъ къ просвътительному воздвиствію на расколь служатъ мубличная побесодованія или состизанія съ раскольниками о предметахъ въры, заведенныя во многихъ епархіяхъ и почти повсюду прявлекающія значительное число и участниковъ и случателей изъ среды раскольниковъ и сектантовъ. На этомъ поприщё вразумленія забуждающихся ревностно подвизались и приходсвое уховенство и особые миссіонеры и присоединившіеся къ съ Церкви прежніе поборники раскола и православные міряне, ревнующіе о славё православной Церкви и духовномъ просевщенія ближнихъ. Въ минувшемъ году публичныя собесёдованія вновь открыты въ симбирекой епархів: въ гор Сызрани съ его окрестностями и въ Ардатовскомъ ужадъ. Въ Сызрани, съ разращенія преосвященнаго и по утверждекной имъ програмча, собесёдованія вели соборный протоіерей Успенс ій при участія

двухъ горожанъ, сващенникъ единовфрамской церкви Онуфріевъ (рукоположенный въ отчетномъ году изъ мъщанъ гор. Хвалынска, гдв онъ, состоя членомъ братства св. Креста, проявилъ свои миссіонерскія способности) и священникъ сызранской покровской церкви Преображенскій; въ Ардатовскомъ увадъ собестдованіями занимался священникъ ссла Четвертакова Алтевъ. Священнику Онуфріеву поручено было отъ преосвященного посвщать для собесвдованій съ раскольнивами и окрестные съ Сызранью приходы. Программа собеста ованій, указанная означеннымъ дъятелямъ, была неодинакова и собесъдованія ихъ имъли ръзличное направленіе. Протої рей Успенскій и священнивъ Онуфріевъ васались всёхъ споравиль предметовъ между православіемъ и расколомъ, вследствіе чего ихъ беседы имели полежическій характеръ; священники же Преображенскій и Альевъ ограничивались разъясненіемъ положительнаго ученія вёры и христіанской нравственности въ духф православной Церкви, такъ какъ между своими слушателями опи имъли не столько явныхъ, сколько тайныхъ раскольниковъ. На собесъдованія, особенно протојерен Успенскаго и священичка Алвева являлось весьма много слушателей, иногда до 300 человъкъ. Благія последствия этихъ беседъ преосвященный указываеть въ заметномъ ослаблении раскольнической произглады и нъ усилении усердія въ Церкви въ православномъ паселеніи. Кромъ означенныхъ дънтелей, выступившихъ на борьбу съ расколомъ въ минувшемъ году, то же служение въ симпирской епархии продолжали совершать три приходскихъ свищенника Алатырскаго увада, которые не ограничивались действованиемъ въ одникъ своихъ приходахъ, но простирали оное и на приходы окрестные. И здёсь проявились добрые плоды чиссіонерской деятельности: въ нъсколькихъ селахъ и дере няхъ густо населенныхъ раскольнивами-безпоповцами, обнаружилось движение къ единенію съ православною Церковію (на пратитахъ единоварія), а главные руководители мъстнаго расколо-наставникъ, требоисправитель, его помощникъ, уставщини и чтецы, въ числъ 14 человъвъ, уже вступили въ ея лоно. Запъчательны обстоятельства, сопровождавшія это обращеніе и свидътельствующія о его полной искренности. Обличенныя и споихъ заблужденіяхъ на собесвдованіяхъ со священниковъ со съ Кледбищъ, овначевныя лица сильно поколебались въ правова раскола; дабы разрвшить возникшія сомнюція, они отпрыврансь въ Москву для бесвуъ съ настоятелемъ тамошниго ед опврческаго Ниволаев-

скаго монастыря нгуменомъ Павломъ, а также для справовъ подъ его руководствомъ съ рукописями и старопечатными кинрами Патріаршей библіотеки, и уже по возвращенім изъ Москвы, вполив убъжденные въ непогръшиной правоть и святости православной Церкви, присоединились из ней. Зная о готовности и иногихъ другихъ изъ мъстныхъ раскольниковъ соединиться съ Церковію, новоприсоединенные обратились въ преосвященному симбирскому съ просьбою о разръщения имъ соорудить на свои средства въ с. Кладбищахъ единовърческую церковь и рукоположение одного изъ среды ихъ-престьянина села Явлей, Ивана Шлеева во свищенника къ этой церкви. Давъ свое благословение на построение храна и пожертвовавъ отъ себя нъкоторую сумиу на это благое предпріятіе, преосвященный нашель возможнымъ исполнить и вторую просьбу новообращенныхъ, прукоположиль въ намъ во священника Шлеева, который по испытаній оказался человікомъ нравственнымъ, віруюшимъ и начитаннымъ. Вскоръ по получении священнаго сана Шлеевъ успълъ присоединить въ св. Церкви 16 человъкъ изъ своихъ бывшихъ единомышленниковъ по расколу и предрасподожить въ присоединению еще до 60 человъвъ. Подъ отраднымъ впечатавніемъ обнаружившагося въ селеніяхъ Кладбищахъ в Явлеяхъ торжества православія надъ заблужденіями раскола, у окрестныхъ приходскихъ священниковъ возниказ мысль образовать противураскольническое братство. Новообращенные вполнъ сочувственно отнеслись въ этой мысли и объщьють быть въ братствъ полезными и усердными дъятелями.

При попеченіи и содъйствій мъстнаго преосвященнаго, публячныя собесъдованія съ раскольниками въ минувшемъ году получили значительное развитіе въ полоцкой епархік. Они велись во всъхъ мъстностяхъ епархій, составляющихъ центры раскольническаго населенія, а именно: въ городахъ Ръжицъ и Динабургъ съ ихъ увядами и въ Люцинскомъ увядъ. Въ Ръжицкомъ и Люцинскомъ увздахъ собесъдованія велъ обратившійся изъ раекола крестьянинъ, въ 1875 году назначенный псвломщикомъ къ Ръжицкому собору, Артемій Алексъевъ. Собесъдованія его въ гор. Ръжицъ имъли особую весьма торжественную обстановку: тамъ они происходили въ продолженіи всего года, кромъ зимняго времени, въ каждый воскресный день послъ вечерняго богослуженія, на соборной площади, на которой ставились столъ для вингъ и вругомъ него скамьи для собесъдниковъ. Между другими раскольниками на собесъдованія являлись ихъ наставники и на-

четчики, собесъдованія также посъщали и православные и иновърцы — римско-католики, лютеране, евреи. Главный предметъ бесъдъ составляло разъяснение учения о Церкви Божией, и истина всегда торжествовала, такъ что иногда раскольники пубдично при всемъ народъ или упрекали своихъ вожаковъ въ бевотвътности, или укоряли ихъ въ томъ, что они, сами находясь въ заблужденіи, и другихъ удерживають въ немъ. Собесъдователь Алексвевъ пріобрвав доввріе раскольниковъ, а это отпрыло ему доступъ въ ихъдома, гдв онъ нередно вель частныя бесэды о въръ и Церкви. Изъпубличныхъ собесъдованій, веденныхъ имъ въ увадахъ, заслуживаютъ особаго вниманія беседы въ селеніи Тискатахъ Ражицкаго увада. Селеніе это, имвющее болье 500 душъ жителей, большею частію раскольниковъ, расположено въ центръ деревень съ преобладающимъ раскольниче-скимъ населениемъ, простирающимся до 4.000 человъкъ; въ немъ находится общиривищая въ увадъ раскольническая моленная, при которой состоить наотавникь, пользующійся большимь уваженісив между ивстными раскольнивами. Беседы въ Тискатахъ велись по желанію и вызову самихъ жителей, изъ коихъ одни имъли цълію исканіе и познаніе истины, другіе-обличеніе миссіонера въ неправотъ будто бы православнаго ученія. На бесъды вдъсь собиралось до 300 человъвъ съ вышеупомянутымъ наставникомъ во главъ, и на нихъ лжеумствованія раскола всегда терпъли пораженіе. Кромъ Алексвева, въ Ръжицкомъ и Люцинскомъ увядахъ велъ еще собесвдованія съ раскольниками вызванный преосвященнымъ полоциимъ изъ города Пскова извъстный двятель въ борьбъ съ расколомъ священиять Константинъ Голубевъ. Въ Динабургъ и Динабургскомъ уведъ для веденія бесъдъ съ раскольниками преосвященнымъ учреждена коминссія **ИЗЪ** ОДНОГО протојерея, двухъ священниковъ и иъсколькихъ мірянъ-единовърцевъ. Эти лица посътили всъ приходы Динабургскаго ужеда и имъли публичныя, при многочисленныхъ собраніяхъ народа, собесёдованія въ зданіяхъ волостныхъ правленій. Кромъ сихъ лицъ для той же цъли въ Динабургскій увадъ былъ командированъ изъ Витебска священникъ Заволоцкій. При обовржнін спархін, преосвященный полоцкій самъ вступаль въ такія же собесвдованія съ раскольниками. Независимо отъ сего, омъ старался дъйствовать въ вразумленію заблудшихъ и свомин посланівин въ нимъ. Посланія эти онъ писаль какъ въ пълымъ раскольническимъ обществамъ въ Ражицкій и Динабургскій

увады, такъ и къ частнымъ лицамъ, имвющимъ вліяніе на сво ихъ единомышленниковъ.

Открытыя въ 1875 году публичныя собеседованія съ раскольникани въ кишиневской семинаріи продолжались и въ отчетномъ году, при значительномъ числе слушателей и участниковъ. Всехъ таковыхъ беседъ въ течение года было 15; изъ нихъ десять (о перстосложеній для кристнаго знаменія и для благословенія), по распоряжению преосвященнаго, были воспроизведены и отпечатаны для распространенія въ народъ. Для собесьдованій съ раскольнимами вна Кишинева, преосвященнымъ быль посланъ овященникъ единовърческой церкви Милковъ въ большое раскольническое селеніе Грубну, Хотинскаго увада. Распоряженіе это вызвано было обстоятельствами, ясно удостовиряющими, что съмя православной истины, хотя и медленно, но всегда проиврастаеть и приносить свой плодъ. Посетивъ селеніе Грубну въ 1872 году, преосвященный имълъ здъсь продолжительную бесвду съ раскольниками, которые остались тогда повидимому совершенно равнодушными въ его увъщаніямъ и отвъчали на оныя лишь просьбою -- оставить ихъ жить по старому". Тэмъ неменве преосвященный оставиль у нихъ ивсколько книгъ, направленныхъ въ обличению раскола. Въ 1875 году одинъ изъ трубнинскихъ раскольниковъ, влінтельный въ своей средъ Каменщиковъ, началъ съ преосвященнымъ Лавломъ переписку, изъ которой оказалось, что личныя пастырскія наставленія преосвященнаго не прошли безследно, а оставленныя имъ въ Грубнъ книги были прочитаны, по крайней мъръ нъкоторыми изъ заблуждающихся. Каменщиковъ просиль у преосвященнаго разръшенія возникшихъ въ неиъ сомніній по предметамъ візры и содъйствія въ обращенію его въ лоно св. Церкви. Преосвященный съ радостію поддержаль эту переписку, и выслаль Каменщикову значительное число книгь, раскрывающихъ ложь раскола, и доказывающихъ истину православія, между прочимъ: "Больтой натихизисъ", "выписки" Оверскаго и сочинение митрополата Григорія "истинно-древняя и истинно-православная Церковь Христова". Затвиъ преосвященный узналь отъ Каменицикова, что не одинъ онъ наъ среды своихъ односельцевъ имветъ благодатное влечение къ Церкви, и что въ Грубив есть еще изсколько лицъ, состоящихъ въ расколъ, но уже единомышленныхъ съ нимъ и нуждающихся въ духовномъ руководствъ. Это и было поводомъ въ упомянутой командировив священинка Милкова, который пробыль въ Грубив недвлю, ежедневно вель оживленныя собестдованія съ раскольниками то въ домѣ Каменщикова, то въ мѣстной раскольнической часовнѣ. По отзыву преосвященнаго, послѣдствія этихъ бестдъ еще не опредълились вполнѣ; но Каменщиковъ съ своею женою въ концѣ минувшаго года присоединился къ св. Церкви на правилахъ единовѣрія ж къ тому же склоняются еще нѣкоторые изъ грубнинскихъ старообрядцевъ. Свидѣтельствуя о Каменщиковъ, какъ о человѣкѣ весьма начитанномъ, разсудительномъ и нравственномъ, преосвященный признаетъ обращеніе его значительнымъ пріобрѣтеніемъ для Церкви.

Для дъйствованія на расколь и противодъйствія ему въ Старорусскомъ увадъ, преосвященнымъ митрополитомъ новгородскимъ въ минувшемъ году былъ посланъ туда священникъ Болоцкой единовърческой церкви Малышевъ, который посвтилъ разныя ивстности увзда, населенныя преимущественно раскольниками, и повсюду велъ собесъдованія, привлекавшія во множествъ какъ раскольниковъ, такъ и православныхъ. Въ нъкоторыхъ его беседахъ прининалъ участіе главный вожакъ и поборнивъ мъстнаго раскола крестьянинъ Родіоновъ. Но самое его участіе послужило не въ пользу раскола. Будучи не въ силахъ защитить свои забужденія и даже дать какіе либо отвъты на предлагаемые собестдникомъ вопросы, Родіоновъвынужденъ былъ наконецъ публично совнаться, что пони (т.-е. раскольниви) живутъ не по Евангелію, а по своему произволу". Дъятельность священника Малышева, кромъ обличения раскола и за тъмъ ослабленія его пропаганды, имъла своимъ благимъ последствіемъ присоединеніе къ православной Церкви на правилахъ единовърія 46 человъкъ раскольниковъ.

Въ донской епархіи продолжалъ трудиться въ двлв вразумленія заблуждающихся такъ же путемъ собесвдованій съ ними игуменъ московскаго единовърческаго монастыря Павелъ, спискавшій общую извъстность искуснымъ и успъшнымъ веденіемъ бесвдъ съ раскольниками и вызванный на Донъ мъстнымъ преосвященнымъ еще въ 1875 году. Въ станицахъ и хуторахъ области войска Донскаго, посъщенныхъ этимъ миссіонеромъ, онъ встрътилъ полное вниманіе къ своимъ бесъдамъ со стороны раскольниковъ, которые въ лицъ своихъ начетчиковъ и наставниковъ весьма охотно вступали въ состязанія о предметахъ въры и съ очевиднымъ участіемъ слъдили за ихъ ходомъ, такъ что иногда бесъда длилась по 5—7 часовъ сряда. Но къ сожалънію не такъ было въ самомъ Новочеркасскъ, куда игуменъ Павелъ прибылъ въ освралъ иннувшаго года по окончаніи объвада станицъ и хуторовъ. Новочернасскіе раскольники, считающіе себя двигателями и руководятелями містнаго раскола, положительно отказались не только вести собестдования съ о. Навломъ, но даже присутствовать на нихъ. Тогда преосвященный, желая, чтобы пребывание въ Новочеркасски инссионера, столь извъстнаго своею опытностію и искусствомъ въ борьбь съ расколомъ, не осталось безъ пользы, поручилъ о. Павлу устроить изсколько беседъ въ духовной семинаріи, ближайшинь образомъ для воспитанниковъ оной, а затемъ и для всехъ вообще интересующихся церковною стариною. Такихъ бестать было четыре, и на нихъ присутствовало весьма много постороннихъ посътителей, но преимущественно-православныхъ; раскольнивовъ же являлось не болье пяти человъкъ. Высоко цъня содержаніе этихъ бесёдъ о. Павла и желая, чтобы оне доставили пользу и тамъ, которые не могли слышать ихъ, преосвященный поручиль одному изъ преподавателей семинаріи изложить все то, что на нихъ было сказано и прочтено изъ рукописей и старопечатныхъ внигъ. Воспроизведенныя такимъ образомъ бесъды отпечатаны въ мъстныхъ епархіальныхъ вёдомостяхъ, затемъ разосланы въ особыхъ оттискахъ во всвиъ священникамъ донской епархіи для ознакомленія съ ними православныхъ прихожанъ, а также и раскольниковъ.

Въ концъ минувшаго года, по приглашенію преосвященнаго кавказскаго, тотъ же неутомимый поборникъ православія въ средъ раскольниковъ игуменъ Павелъ предпринялъ новое миссіонерское путешествіе для собесъдованій съ раскольниками, живущими въ предълахъ этой епархів. Прибывъ въ Ставрополь въ концъ ноября, онъ предъ отправленіемъ въ миссіонерское мутешествіе, по желанію преосвященнаго, велъ продолжительную бесъду съ учениками VI пласса мъстной семинарія въ видахъ ознакомленія будущихъ пастырей церкви съ прісмами собесъдованій съ раскольниками. Въ планъ путешествія о. Павла вошли всъ мъстности кавказской епархіи, зараженныя расколомъ, начимая со Ставропольской губерніи и кончая Терскою областью. Свъдънія о послъдствіяхъ этого обширнаго и многообъщающаго миссіонерскаго путешествія относятся уже къ текущему году.

Для вразумленія раскольниковъ и ослабленія раскола въ спархіяхъ архангельской, олонецкой, смоленской, псковской, пенземской, вятской и самарской дійствовали съ немалою пользою

особыя миссіи. Опытные въ знанів всёхъ особенностей раскола и въ веденіи борьбы съ нимъ, члены миссій руководили приходское духовенство въ дъйствовании по обращению въ св. Церкви коснъющихъ въ расколъ и ограждению православныхъ чадъ ел отъ увлеченія въ оный; но вивств съ твиъ миссіонеры и сами непосредственно трудились въ дълв вразумленія раскольниковъ и разсвянія мрака ихъ заблужденій. Такъ, въ минувшемъ году миссіонерами въ архангельской сиархіи посъщены были Пинемскій и Шенкурскій узады. Въ Пинежскомъ узадз они имъли 16 публичныхъ и 14 частныхъ, на домахъ, собесъдованій съ раскольниками; въ Шенкурскомъ узадъ-10 публичныхъ бесъдъ и множество частныхъ. Кромъ того въ лътніе мъсяцы миссіонеры вели публичныя и частныя собестдованія въ г. Архангельскъ и его окрестностяхъ. Эта миссіонерская проповъдь, какъ свидътельствуетъ преосвященный, оказывала болве благопріятнов дъйствіе и вліяніе въ Шенкурскомъ убядь: тамъ собесьдованія привлекали болве вначительное число слушателей и участииновъ, наставленія миссіонеровъ болює терпъливо и внимательно выслушивались заблуждающимися, и въ нъкоторыхъ изъ нихъ замътно было искреннее желаніе узнать истину. На публичныхъ собесъдованіяхъ, бывшихъ въ Шенкурскомъ ужидь, миссіонеры находили себъ сотрудниковъ изъ среды православныхъ мірянъ, которые подъ ихъ руководствомъ вступали въ пренія съ раскольниками и притомъ довольно успъшно. Въ Пинежскомъ увзяв миссіонеры встрвчали больше препятствій. На публичныхъ собестдованіяхъ здъсь проникнутые фанатизиомъ расколоучители иногда упорно молчали, не скрывая своего нерасположенія къ миссіонерскимъ внушеніямъ и даже нівкотораго овлобленія противъ миссіонеровъ, иногда же производили безпорядовъ шумомъ и крикомъ въ нъсколько голосовъ одновременно. Но замъчательно, что всв частныя собесъдованія, которыхъ и здёсь было не кало, миссіонеры вели по желанію и приглашеніямъ самихъ раскольниковъ. Изъ этого нельзя не завлючать, что рядовые раскольники Пинежскаго края нечужды стремленія и желанія познать истину, котя из сожальнію и задерживаются въ этомъ добромъ стремленіи своими наставнинами и вожанами, которые въ большинствъ руководятся въ дъль въры сторонними для него, своекорыстными побужденіями. Вообще же, по отзыву преосвященнаго, расколь архангельской епархін, не смотря на благопріятныя условія въ его поддержанію, заключающіяся въ разбросанности населенія, въ отдаленности многихъ деревень и селеній отъ церквей, при отсутствім притомъ удобныхъ путей сообщенія, въ низкомъ уровив умственнаго развитія въ простомъ народъ, продолжаетъ ностепенно ослабъвать.

Труды противурасвольнической миссіи, дъйствующей въ олонецкой епархіи и состоящей изъ трехъ членовъ, ознаменовались въ минувшемъ году слёдующими благими послёдствіями
обращеніемъ изъ раскола иъ св. Церкви 27 человѣкъ безусловно и 73 человѣкъ на правилахъ единовѣрія, приготовленіемъ къ
присоединенію еще до 40 человѣкъ, усиленіемъ единовѣрія, весьмо успѣшно противодѣйствующаго раскольнической пропагандѣ,
и повсемѣстнымъ въ епархіи ослабленіемъ раскола. Миссіонеры
олонецкой епархіи, будучи убѣждены въ пользѣ дѣйствованія
на раскольниковъ чрезъ мірянъ православныхъ, въ особенности чрезъ присоединившихся изъ раскола,—старались приготовить такихъ дѣнтелей; съ этою цѣлью они разъясняли иѣкоторымъ изъ прихожанъ единовѣрческихъ церквей способъ обличенія раскольническихъ заблужденій и снабжали такихъ лицъ пригодными для сего книгами.

Въ Гжатскомъ и Сычевскомъ увздахъ смоленской епархіи, намболве зараженныхъ расколомъ, двйствовало два миссіонера, по одному въ каждомъ увздъ. По мъстнымъ условіямъ, ихъ вниманіе обращено было главнъйшимъ образомъ на огражденіе православныхъ отъ совращенія въ расколъ, и въ этомъ отношеніи ими достигнуты желаемые результаты: въ минувшемъ году не было случаевъ совращенія въ расколъ; между тъмъ для церкви православной пріобрътено до 20 человъкъ изъ числа коснъвшихъ въ расколъ и значительное число колебавшихся православныхъ удержано отъ увлеченія въ раскольническія заблужденія. По отзыву обоихъ миссіонеровъ, подтверждаемому и преосвященнымъ, большихъ успъховъ въ борьбъ съ мъстнымъ расколомъ можно ожидать лишь подъ условіемъ большаго развитія въ народъ грамотности и вообще образованія путемъ школьнаго обученія дътей.

Въ псковской епархіи на миссіонерскомъ поприщѣ продолжать служить благочинный единовърческихъ церквей священникъ Константинъ Голубевъ. Часто посъщая мъстности, зараженныя расколомъ, и вступая въ собесъдованія съ раскольниками и ихъ наставниками, онъ въ то же время распространять между тъми и другими издаваемыя имъ въ своей типографія книжки журнала "Истина" и разныя брошюры, направленныя

къ опроверженію раскольническихъ заблужденій и къ убъжденію заблуждающихся въ непогръшимости православной Церкви.

Въ пензенской епархіи миссіонеръ дъйствоваль въ сель Поимъ, Саранскаго увзда, составляющемъ главное гнъздо мъстнаго раскола. При участіи нъкоторыхъ своихъ прихожанъ, мъстный миссіонеръ велъ публичныя собестдованія съ раскольниками разныхъ толковъ въ воскресные дни великаго поста, въ частныя же собесвдованія съ ними входиль при каждомъ удобномъ случав. По отзыву миссіонера, въ поимскихъ раскольнивахъ вамътно развивается большее и большее недовольство своимъ положениемъ въ отчуждении отъ св. Церкви: въ своихъ спорахъ оъ православными они уже не позволяютъ себъ дълать наренаній на нее, а съ другой стороны съ большею теривливостью н спокойствіемъ выслушивають обличенія въ заблужденіяхъ. Труды поимскаго миссіонера за минувшій годъ не были безплодны. Въ теченіе года имъ приведено къ единенію съ православною Церковію изъ раскола 18 человъкъ. Между обратившимися находится крестьянинъ Кутинскій, бывшій прежде жаркимъ приверженцемъ австрійского лжесвященства и большой начетчикъ. Дальнъйшимъ и большимъ успъхамъ миссіонерской дъятельности въ с. Поимъ можетъ послужить сооруженный въ этомъ сель и освященный въ октябръ минувшаго года единовърческій храмъ. Какъ свидътельствуетъ преосвященный пензенсвій, совершавшій освященіе храма, это торжество произвело сильное впечатление на раскольниковъ разныхъ толковъ, въ вначительномъ числё присутствовавшихъ при ономъ и даже принимавшихъ во время онаго участіе въ чтеніи и хоровомъ пвніи. По окончаніи богослуженія, раскольники наряду съ православными спъшили принять благословение епископа. Почетнъйшіе изъ нихъ приглашали его въ свои дома и съ признательностію принимали отъ него на благословеніе св. иконы, нарочито для того приготовленныя. Дъти раскольниковъ наравнъ оъ дътьми православныхъ родителей одъляемы были преосвященнымъ крестинами. Новый единовърческій храмъ въ Повив внутри и снаружи отдъланъ въ древнемъ церковномъ стилъ; богослужение совершается въ немъ со строгимъ соблюдениемъ старинныхъ пріемовъ въ чтеніи и пініи: все это привленаетъ въ нему мъстныхъ раскольниковъ, какъ безпоповцевъ, такъ и поповцевъ, и потому преосвященный надвется, что новоустроенный храмъ расположить тахъ и другихъ въ единомыслію съ св. Церновію и собереть ихъ во единое православное стаде.

Въ селъ Понив въ прошедшенъ году совершилось еще другое событіе, долженствующее оказать значительное вліяніе на изстный расколь: открыто двужклассное училище Министерства Народнаго Просвъщенія, и въ то же время приступлено къ устройству женской школы. Изъ 68-ии детей, принятыхъ въ первый влассь училища, половина принадлежить въ распольническимъ семействамъ. Женская школа устрояется, по мысле и стараніямъ мъстнаго миссіонера-священника, въ тоять дояз, въ которомъ прежде помъщалась единовърческая церковь. Домъ этотъ принадлежитъ единовърцу Крючкову, который, уступивъ въ немъ безвовиездно помъщение для школы, принялъ на свои средства приспособление здания къ новому назначению. По примвру с. Поима, миссіонерская дъятельность возникаетъ и въ другихъ мъстахъ Саранскаго увада. Священники нъкоторыхъ сель, въ видахъ подготовленія себя въ действованію противъ раскола, начали составлять между собою поочередно собранія, на которыхъ знакомились съ исторією раскола и особенностя ми его разныхъ толковъ, разсуждали о способъ просвъщенія заблудшихъ, читали вниги, относящіяся въ кругу раскольнической литературы. Затвиъ, нъкоторые изъ нихъ съ успъхоиъ вступали въ пренія съ раскольниками. Одинъ изъ такихъ священнивовъ, именно священнивъ села Пятины, назначенъ отъ преосвященнаго миссіонеромъ для цвлаго благочинническаго округа съ твиъ, чтобы онъ дъйствовалъ подъ руководствоиъ поимскаго миссіонера.

Въ предълахъ Самарской епархін миссія противу раскола дъйетвовала, кромъ города Самары, въ трехъ ужидахъ: Ставропольскомъ, Бузулунскомъ и Ниволаевскомъ. Въ Ставропольскомъ увадв въ инпувшенъ году потребованись со стороны миссін особыя усилія для борьбы съ расколонъ и огражденія православныхъ отъ его вліянія. Мъстными вожавами раснола, признающаго австрійское джесвященство, сюда вызваны были два расколо-учителя (одинъ изъ Владимірской и другой изъ Нижегородской губернів), именуемые въ средъ своей архіереями, которые и стали усиленно распространить свои заблуждения. Находящійся въ той мъстности миссіонеръ, при участім въкоторыхъ другихъ священниковъ и одного начетчика, хорошо знакомаго съ ученіемъ раскола, ревностно противодийствоваль держиви пропагандъ лжеучителей; по окомчательное поражение этимъ усерднымъ поборнивамъ раскода нанесено было нонакомъ Арсеніемъ, по распоряженію преосвященняю нарочито командиро-

ваннымъ изъ Самары въ Ставропольскій убядъ и вступившимъ съ ними въ публичное состязание о въръ. Обличения монаха Арсенія были столь сильны и ясны, что раскольническіе лжеіерархи бъжали съ собесъдованія. Это обстоятельство многихъ ивъ православныхъ, уже начинавшихъ колебаться, утвердило въ преданности Церкви. Въ убедахъ Бузулукскомъ и Николаевскомъ двиствовали въ ослабленію раскола и сектанства тотъже монахъ Арсеній и отставной матросъ Димитрій Русановъ. Первый изъ нихъ съ успъхомъ велъ борьбу противъ заблужденій молоканства. На хуторахъ, расположенныхъ близъ селъ Утевки и Патровки, въ Бузулукскомъ увадъ, гдъ проявилась молоканская пропаганда, онъ провель около двухъ мёсяцевъ, веди собестдованія съ молоканами и православными о второй заповъди, храмъ Божіемъ, священныхъ иконахъ, крестномъ знаменін, почитанін святыхъ и о семи таинствахъ. Собеєвдованія эти разоблачили ложь молоканского ученія, и накоторые изъ придерживавшихся его, открыто сознавъ предъ миссіонеромъ свои заблужденія, вступили въ общеніе съ св. Церковію. Подобное же дъйствіе оказали собесъдованія монаха Арсенія и въ Николаевскомъ увадъ. Не менъе полевна была дъятельность другаго миссіонера-Русанова. Наибольшій успахъ она нивла въ двухъ селахъ Бузулунскаго увзда, Оедоровив и Тепловив. Здёсь после беседь Русанова до 200 человекъ последователей австрійского джесвященства заявили желаніе присоединиться въ св. Церкви на правидахъ единовърія. Для утвержденія ихъ въ этомъ благомъ намерени командированъ былъ изъ Самары священникъ единовърческой церкви Павелъ Кустовъ. Между твиъ какъ миссіонеры не безъ успаха трудились надъ вразумденісиъ заблуждающихся и огражденісиъ православныхъ отъ вліянія раскола и сектанства въ разныхъ ивстностяхъ Самарской епархів, въ самой Самаръ продолжались въ техъ же миссіонерскихъ цвляхъ публичныя собестдованія съ раскольниками. На собестдованія, веденныя, по примъру прежнихъ лътъ, во всв воскресные дни въ самарской Троицкой церкви опытными въ обличени раскола-протојереемъ Орловымъ, священникомъ Кустовымъ и монахомъ Арсеніемъ, при участій нікоторыхъ изь мірянъ-начетчиковъ, являлись представители и последователи всвхъ существующихъ въ епархіи раскольническихъ толковъ и сектъ. Собесъдованія эти пользуются уже большою навъстностью и важнымъ значеніемъ по всей Самарской епаркін какъ между сектантами, такъ и православными: ихъ посфщаютъ раскольники, нарочно затемъ прибывающіе въ Самару не только изъ ен окрестностей, но иногда издалека; а православные, въ случав проявленія въ какой либо містности епархів раскольнической пропаганды и вообще усиленія раскола, обращаются въ опархівльному начальству съ просьбами о командировив иъ нимъ кого либо изъ самарскихъ собесвдователей. Такъ и въ минувшемъ году командировки монаха Арсенія въ увады Ставропольскій, Бузулукскій и Николаевскій вызваны были именно подобными ходатайствами. По свидътельству преосвященнаго самарскаго, продолжавшіяся въ: Самарт собестдованія, выкъ и вообще вся миссіонерская д'явтельность въ епархів, имъли въ минувшемъ году особенно добрые плоды по отношению къ молоканамъ и раскольникамъ, признающимъ австрійскую лжејерархію. Приверженцы австрійскаго священства, въ лиця своихъ двухъ лжеврхіереевъ пораженные въ Ставропольскомъ уводв, понесли не меньшія пораженія и на собесвдованіяхъ въ Самаръ: здъсь противъ нихъ возставали и обличали ихъ въ заблужденіяхъ не одни лишь православные, но и последователи другихъ раскольническихъ толковъ. Молоканство же, не смотря на проявляемыя имъ стремленія къ пропагандів, замівтно ослаблено подъ вліяніемъ неотразимыхъ обличеній православныхъ миссіонеровъ. Въ числе 50 человенъ, въ минувшемъ году оставившихъ заблужденія этой секты и присоединившихся въ св. Церкви, находятся лица, которыя прежде сильно ратовали въ защиту молоканства, а ныив являются ревностными поборнивами Церкви Христовой предъ своими бывшими единомышлен-HURAMU.

Существующая въ Вятской епархіи миссія для противодыйствія расколу состояла, какъ и прежде, изъ четырехъ членовъ и проявляла свою діятельность въ прежнемъ направленіи. Преосвященный вятскій свидітельствуєть объ особомъ усердіи и усибиности дійствій главнаго миссіонера, канедральнаго протоіерея Кашменскаго. Его собесідованія съ раскольниками въ нівкоторыхъ містахъ отличались многочисленнымъ собраніемъ слушателей и живымъ участіемъ раскольническихъ вожаковъ; таковы были, наприміръ, собесідованія въ Воткинскомъ заводі, въ селахъ Котловкі и Дурыманахъ и особенно въ приході села Великоріччнскаго. Въ этотъ приходъ онъ быль посланъ преосвященнымъ по случаю начинавшаго тамъ развиваться раскола, съ одной стороны для увіщанія совратившихся, а съ другой для того, чтобы дать руководство особой коминссім изъ

трехъ окружныхъ священниковъ, учрежденной преосвященнымъ въ видахъ болъе энергического воздъйствія на уклонившихся въ расколь. Инви съ собою нвсколько старопечатныхъ книгъ, главный миссіонеръ при собестдованіяхъ съ раскольниками показывалъ и объяснялъ имъ и православнымъ изръченія изъ тъхъ книгь, служащія къ опроверженію раскольническихъ умствованій. Собесьдованія его продолжались по нъскольку часовъ и велись по два раза въ день въ теченіи 5 дней. Мъстами для нихъ были и церковь и зданіе волостнаго правленія и дворъ подъ отврытымъ небомъ. Слушателей собиралось до 200 и болъе. Собестдованіями своими протоіерей Кашменскій достить того, что раскольники въ ихъ заблужденіяхъ были поколеблены, а православные утверждены въ въръ. Кроив непосредственнаго дъйствованія на расколь и противъ раскола, вятская миссія въ открытой главнымъ миссіонеромъ въ 1875 году школѣ приготов-ляла изъ среды народа новыхъ дъятелей на томъ же миссіонерскомъ попрыщъ; въ этой школъ въ минувшемъ году состояло 15 учениковъ-крестьянъ, избранныхъ изъ пяти раскольническихъ приходовъ разныхъ увадовъ епархіи.

Къ той же цъли-ослабленію раскола, которой съ большимъ или меньшимъ успъхомъ служили миссіи, ревностно и небезплодно стремились учрежденныя въ нёкоторыхъ другихъ епархіяхъ братства. Такъ, братство св. Петра Митрополита въ Москвъ продолжало вести чрезъ своихъ членовъ, преимущественно иноковъ Московского единовърческого монастыря, публичныя собесъдованія съ раскольниками и въ тоже время старалось содъйствовать вразумленію заблудшихъ посредствомъ изданія и распространенія сочиненій, въ которыхъ съ должнымъ безпристрастіємъ разсматриваются и разъясняются предметы разномыслія между расколомъ и православною Церковію. При чрезвычайно дешевой продажной цвив, эти сочиненія расходятся въ большомъ количествъ, и притомъ преимущественно между раскольниками. Независимо отъ сего, братство и въ минувшемъ году продолжало издавать, подъ редакціею члена своего профессора московской духовной академіи Субботина, журналь "Братское слово", направленный къ основательному и всестороннему ознакомленію съ расколомъ, преимущественно чрезъ обнародованіе остающихся еще неизвъстными намятниковъ его исторіи, въроученія и религіозно-общественнаго быта. Но двухлатній опыть существованія этого журнала поназаль, что изданіе его, будучи весьма важно и цінно въ общихъ интересахъ богословско-полемической литературы, невполив соотвътствуетъ задачамъ братства св. Петра, — привнесенію здравыхъ понятій о върв и Церкви въ среду раскольниковъ: между последними "Братское слово" не получило достаточнаго распространенія и во второй годъ своего существованія имвло весьма мало подписчивовъ, что, по слукамъ, произошло между прочимъ вследствіе наложеннаго на него запрещенія со стороны московскаго раскольническаго лже-архіерея Шутова. Въ виду этихъ обстоятельствъ, братство положило издание журнала съ 1877 года прекратить, а взамънъ того усилить свою деятельность по изданію отдельных вингь и брошюръ, легко и удобно распространяющихся въ раскольпической средв. Но дабы и наука не теряла съ прекращеніемъ журнала, братство предположило издавать матеріалы для исторін раскола отдільными книгами. Такимъ образомъ съ настоящаго года братство св. Петра, прекративъ изданіе журнала, не сократило, но только видоизменило свою деятельность, направивъ ее по пути, признаваемому на основанім указаній опыта болве цвлесообразнымъ.

Старвишее по времени открытія между противораскольническими братствами, братство св. Креста въ Саратовъ ознаменовало минувшій одиннадцатый годъ своего существованія, кромъ прямаго дъйствованія противъ раскола, трудами на пользу распространенія духовнаго просвіщенія вообще и ділами благотворительности. Въ видахъ ослабленія раскола, братство чрезъ своихъ членовъ вело публичныя собеседованія съ заблуждающимися въ воскресные дни въ самомъ г. Саратовъ, въ Клиовійской церкви страстей Господнихъ, и имало пять миссіонеровъ-священниковъ въ нъкоторыхъ селахъ Саратовскаго, Пе-тровскаго, Камышинскаго и Волгскаго уъздовъ. Дълу народнаго образованія братство служило учрежденною имъ библіотекою, которою пользовались жители Саратова разныхъ званій, какъ православные, такъ и распольники,--школою, въ которой обучалось до 50 дътей обоего пола, и народными чтеніями по восвреснымъ и праздинчнымъ диямъ въ зданіи Саратовскаго Александровскаго училища. Этими чтеніями завёдываль учрежденный при братстве особый комитеть изъ 5 лиць, а лекторами были частію священним г. Саратова, частію преподавателя са-ратовской духовной семинарія. На чтенія собирались слушателя пот вежхъ нассовъ общества, и число ихъ иногда простиралось до 400 человать. Что насается до благотворительной давтельности братства св. Креста, то она состояла въ поддержания

двухъ учрежденій: а) безплатной столовой для бѣдныхъ, въ которой ежедневно польвовалось объдомъ болъе 100 человъкъ (всего въ теченіи годь 34.787 человъкъ), и б) учебно-заработнаго дома, назначеннаго для нищенствующихъ дѣтей, которыхъ въ минувшемъ воду находилось въ домъ до 100 человъкъ обоего поле. Пользуясь нолнымъ содержаніемъ отъ братства, дѣти обучались чтенію, письму, вакону Божію, ариеметикъ, церковному пънію и иъкотерымъ ремесламъ.

Одновненное съ Саратовскимъ, братотво св. Креста въ Нижегородской епархіи, несмотря на недавность своего учрежденія,въ 1875 году, усивло получить прочное устройство и достаточно опредълиться въ направленіи своей діятельности. Въ отчетномъ году, въ Нижнемъ-Новгородъ, составляющемъ центръ братства, еженедъльно по воспреснымъ днямъ происходили публичныя собесъдованія съ раскольниками, сначала въ семинарокой, а потомъ въ престовой церкви архіерейскаго дома. Главнымъ руководителемъ собесвдованій быль самъ преосвященный нижегородскій, а ближайшими его сотрудниками — три священника. Эти собеседованія равно привлекали какъ православныхъ, такъ и распольниковъ, собиравшихся на михъ не только изъ Намияро-Новгорода, но и изъ окрестимить изеть въ такомъ числъ, что церковь иногда не могла вивотить вовит желавшихъ присутствовать. Предметъ собестдованія обывновенно предоставляется выбору самихъ раскольниновъ. Это дълалось съ одней стороны, дан болве вврнаго достижения цван братотва — вразумления заблуждающихся путемъ разъленения ихъ заблуждений, а съ другой-для ближайшаго ознакомленія съ раскольниками и тъми вопросами, какіе преимущественно имъ занимають. Въ преніяхъ съ распольниками братство пользовалось семинарскою библютеново, именощею вначительное количество инигь, относящихся до раскола, а между тэмъ ноложило начало и своей собственной библютекъ, пріобръвъ для нея болье сорока названій разныхъ инигь, главнымъ обравомъ старопечатныхъ. По плану, начертанаому преосвященнымъ, дъятельность братства св Креста должна простираться на вою спархію пооредствомъ учрежденія его отдаленій во вожка мастностика, зараженных расколома. Въ иннушненъ году отпрыто четырнадцать такихъ отделеній: въ г. Горбатовъ и развыкъ селахъ Нимегородскаго, Маларьевского, Арзамасского, Балахивиского, Лукояновского, Княгивинскаго и Горбатовскаго узодовъ. Всъ отделенія неходятся въ ближайшемъ общения съ севътомъ братотва св. Креста. Для объ-

exhibetia me w lyumaro mandabletik wys zbatelshocth cobbrows составленъ общи уставъ для никъ и указаны иниги, кажими нужно пользоваться при собесъдованіяхъ съ распольниками. Ири живдано поста сте степо инстини инменироктор от себя споте вов отдаленія. Равинани двителини на публичных собесвдова-Hiane, otropiteine be orgenemies spatofed, suit mestulie ebeщеннями, по бузыву нреосвищеннего, отновищеся ть виделимдъятельности братства вообще съ живимъ и полимиъ сочувствісмъ; но въ нівкоторымъ містыть овитому двлу броготва служним и мірине. Съ особою помещою преосвищенний отвідваетон о положой двительности двухь таникъ мнесіонеровь, престытив Потакова и Ламакина. Первый изъ нихъ, обратившійся на православной вири нов распола, принималь участіс въ нубличныхъ оббесънованінхъ, бывшихъ въ сель Маргутахъ, Нимегородскаго увада, и проив чего вома частими беспры съ растольниками въ ивкоторыхъ, окрестинуъ селахъ и деревияхъ. Плонова его двятельности было понсоединение въ св. Цериви 26 человенъ. Другой, -- Лананинъ, родился и воспитался въ правоскавной ввра, но сперва оттергнуть быль вь безполовинискую секту, ночень перешель въ поповщинскую, признающую анстрійстве священетво, и наконома, на 1875 году, после продеджительного блужданін по распутіямь распола, возвратился въ дене принослевной Цервии. Сделавинов снова ся същемъ. онь принесь на слушение ей свое знание расколь въ обонкъ огоглавныхъ видахъ, свою начитанность и ревность по варъ. Въ-1875 году онъ уже подвисьися на собосидованиях въ Нижнемъ-Новгорода, а из нанувшенъ году въ развыхъ отдажениясь броготва, и поверениет бежинить порткомы. Получившей тивширокое развити, двительность Нишегородскаго братетва св. Креста, по отвыну преосвящениему приносить несомнениию. пользу въ интересать Церкви. Ст одней стероны, православимы путемь публичимкь собестдованій болые упверщивотся въ св. въръ, такъ что располеническое пронаганда, премде смасная в опысива въ Нижегородской емерхій, уже не въ соотолній увленать ихъ, а напротивь оничани начинають являться проводимнами неринных помитій о въръ и Цериви въ среду заблуждающикся, съ другой стороны, и эти последніе постепенно выходять. нив споей заминутости и полной отчужненности отв православнымь, утрачивають свой прежий обнативых и начинають отпоситься съ большимъ безпристрастіемъ и спокойствіемъ из вравучленіямь и наставленіямь проповідинновь православія.

Братсиво св. Гурія въ Казани, плодотворно служившее двлупросвищения поволженить инородцевъ, попрежнену продолжало. успъщно содъйствовать ослабдению распола публичными собесъдованіями съ ваблуждающимися и распространеніемъ кимгъ и брошюрь, содержащих опровержение раскольнических заблужденій вийсти съ разъясченіемъ положительного ученія правоч славной Церкви. По примъру прежнихъ дътъ, въ Кавани собесъдованія съ раскольниками вель члень братотва, профессорь. духовной академін Ивановскій, въ зданін академін среди многочисленныхъ слушателей и участниковъ какъ изъ православныхъ, такъ и изъ раскольниковъ. Замъчательно, что последніе по вопросамъ обрядовымъ еще входили въ горячім пренія, представляя разныя возраженія, но по вопросамъ о Церкви и таниствахъ оставались совершенно безмолвными, а иркоторые изъ прежнихъ защитниковъ распола открыто совнавались, что ожи въ своихъ взглядахъ на эти предметы не правы. Облаготворномъ вліяніи втихъ собестдованій профессора Ивановскаго овидательствуеть также и полное превращение въ Казани совращений православ-. ныхъ въ расколъ. Въ городахъ Чистополъ, Спасско и Лаишевъ публичныя беседы съ раскольнивани велись священникомъ села Пична Павломъ Сергинымъ и Чистопольскимъ мъщаниномъ Куницынымъ; въ разныхъ мъстахъ Свіяжокого, Тетюшского и Цивильского увадовъ, гдв наиболве распростремень расколь, -- iepoцонаховъ Свіджоваго монастыря Миханловъ, и въ сель Сюквевъ, Тединскаго увада, ивстикиъ священниковъ Петровывъ-По отвыву преосвященного, особое рвеніе и замізчательное искуротно въ этомъ дълв обнаруживаетъ священиять Сергинъ, бестан; котораго вамичательны отолько же глубокамъ знаніемъ двла, пріобретеннымъ въ продолжительныхъ спошеніяхъ съ сектантами разных толковъ, сколько одушевлением и радкимъ даромъ слова, всегда налагающимъ печать колчанія на раскольнических совопросниковъ. Искреннюю любовію въ миссіонерскому служению и ревностію до вірів отличается и мінанинь. Куницынъ, не спотря на свою бъдность посвящающий большую подовину своего времени на миссіомерское служеніе. Въ миссіонерекой даятельности священина Сергина и въщанина Куницына существенную помощь оповываеть имъ заведенная при Чистопольскомъ соборъ библютена, старопечатныхъ внигъ, воторая въ минувшенъ году нополнена частио купленными, частио: пожертвованными книгами. Трудами овначенныхъ длячелей въ минувщемъ году пріобратено для Церкви православной до 20

человака я насколько лица нета безноновцева, докольно вліятельныхъ нъ своей средв, предрасноложены въ присоединению въ православію. Въ нагорной стором вазанской спархін (въ увздахъ Свіямскомъ, Тетюшскомъ и Цивильскомъ) постоянная миссіоперская дантельность открыта братствонь св. Гурія лишь въ 1875 году, съ назначеніемъ туда іеромонаха Миханла въ начества мисліонера; а между тамъ расколь тамъ очень силень, есть приходы, состоищіе болье чвиъ на половину изъ раскольниковъ. Не смотря на это, вліяніе просвітительной діятельности и въ отихъ ивстностяхъ начинаетъ проявляться. По донесенію миссіонера, на беседы съ нимъ народъ сталъ собираться охотиве, чвив было при открытін собесвдованій въ 1875 году, и раскольники ведуть себи на оныхъ скромиве, чвиъ на вервыхъ порахъ. Были случан, что они выражали ипсстонеру свою благодарность за беседы съ ними и просили посещать ихъ и впредь.

Ослабленію раскола братетно св. Гурін и прежде старалось содъйствовать распространеніемъ въ народѣ инигъ и брошюрь противораскольническаго содержанія. Въ минувшемъ же году это дъло новедено имъ въ болье широкомъ размъръ. Отъ Московскаго братства св. Петра пріобрѣтенъ значительный запасъ книгъ означеннаго содержанія, которыя виветѣ съ брошюрами, изданными саминъ братствомъ св. Гурія, были успѣшно распространнемы въ ижотностяхъ съ раскольническить населеніемъ чревъ избраннаго для того княгоношу. Для руководства же священникамъ въ ихъ борьбъ съ заблужденіями раскола профессоромъ Ивановскимъ составленъ и изданъ сборникъ частію изъ его собственныхъ себесѣдованій съ раскольнивами, частію изъ сочиненій другихъ авторовъ.

По примъру братства св. Гурін, и существующее въ г. Златоустъ, Усимской епархіи, Свито-Гронцисе братство продолжало дъйствовать на расколь и противъ раскола путемъ публичныхъ собесъдованій съ сектантами, распространеніемъ между ними и вообще въ народъ брошюръ, разъясняющихъ неправоту раскола, и сверкъ того развитіемъ въ народъ грамотности. Публичным собесъдованія въ минувшемъ году братство имъло кромъ г. Златоуста, въ заводъ Сатинскомъ, сельцъ Айлиномъ, и въ Коельгской станицъ, Троициаго увзда, — при чемъ бывавшимъ на втихъ собраніяхъ раскольнинамъ безмездне раздавались разныя книжим и брошюры, обличающія ихъ заблужденія. Такихъ инижекъ и брошюръ роздано до 1000 экземпляровъ. За-

ботись о распространени въ народъ духовно-нравственнаго просъбщения, братство снабжало сельския школы инигами для чтения, а также учебниками, которыхъ въ минувшенъ году разослано безмездно до 800 экземпляровъ. Бывшия на иждивении Свито-Троицкаго братства девять сельскихъ училищъ съ сентября минувшаго года поступили на содержание земства, и братство, освободившись отъ расходовъ по содержанию этихъ школъ, признало возможнымъ расширить свою благотворительную дъягельность, могущую способствовать достижению и собственно инссионерскихъ цълей братства. Выработанныя для сего братствомъ, дополнительныя въ уставу онаго, правила были разсмотръны епархіальнымъ начальствомъ и въ концъ года утверждены имъ.

На борьбу съ расколомъ въ минувшемъ году выступило еще новое братство. Для противодъйствія молоканству и вообще расколу въ предвлаяъ Астраханской спархіи при таношнемъ ваесдральновъ соборъ отврыто братство Святын Троицы. Оно учреждено по мысли преосвященнаго астраханского, въ замънъ такого же братства, существовавшаго съ 1873 г. при соборъвъ г. Царевв, но не приносившаго почти никакой пользы по малонаселенности г. Царева и недостатку тамъ въ образованныхъ лицахъ. Въ основание двятельности этого новаго братства положенъ планъ, выработанный отчасти по указанію опытовъ другихъ подобныхъ братствъ, отчасти въ виду потребностей астраханской епархін и состоянія въ ней раскола и сектантства. Уставомъ Троицкаго братства: вопервыхъ, положено составлять въ приходахъ, гдв будутъ братчини, изстиыя братскія собранія съ цълію нравственно объединить прихожанъ въ интересахъ православія и уничтожить то равнодушіе, съ какимъ они обыкновенно относятся къ пропагандъ сектантской, ошибочно думая, что это дело не васается ихъ и должно составлять предметь заботливости исключительно пастырей Церкви. Затвиъ братство будеть: 1) открывать собесвдованія съ молонанами въ містахъ, зараженныхъ сектантствомъ, особенно въ центрахъ онаго (каковы г. Царевъ и село Пришибъ, Царевскаго узада), и для сего явысивать какъ между членами своими, такъ и вообще между духовными и свътскими лицами способныхъ и готовыхъ вести эти собестдованія; 2) пріобрътать и распространять въ народъ сочиненія, служащія въ утвержденію христіань въ православін и нъ вразумленію молоканъ; 3) заботиться о благоустройствъ церивей и объ улучшении содержания причтовъ въ селенияхъ,

зараженных сектантствомъ, содействовать преуспенню въ нихъ щколъ снабженіемъ ихъ всвив нужнымъ для обученія я денежнымъ мособіемъ въ содержанія учителямъ, а въ случат надобности и ученикамъ; 4) оказывать свее некровительство твиъ изъ сентантовъ, которые принцизють православіе, особенно же танив, которые, по принятін православів, оставляются своими родственниками Въ минувшемъ году Тронциос братство уже приступнае въ выполнение этой программы и общей своей задачи. Такъ, братство пригласило извъстимувъ въ сель Пришибъ православныхъ начетчиновъ отпрыть бесъды съ сектантами съ цълію публичнаго, въ присутствін православныхъ, разбора и опроверженія ихъ дожнаго ученія. Опо пріобратал и разсылало по приходамъ, зараженнымъ расколомъ и молошанствомъ, иниги нужныя въ борьбъ съ септантами. А одинъ изъ членовъ братства, преподаватель персовной исторіи въ астраханской семинарів, Поповъ командированъ быль во времи ванекуль въ центры молоканства и услъль блиеко свинкомиться съ бытомъ нолованъ и съ развыни толквив ихъ общей севты: Интересныя и практически-полезных оведения, имъ добытые и печатаемыя нынь вы ивстинкы спаркіальныхы ведомостикь, братство предполагаетъ сверхъ того издать отдъльною бромирою и разослать се по церквамъ и приходамъ.

## NOY 4 EHIE

при своръ помертвованій на пріобратение морокихъ судовъ довровольнаго флота.

Изъ самыхъ достовърныхъ истечниковъ вы знасте, братіс христіане, что святое и великое дъло освобожденіе единовърныхъ наиъ Белгаръ и другихъ славянскихъ народожь, бывшихъ подъвластію иусульманскаго ига,—дъло, совершенное при помощи Божіей и при безвримърной храбрости нашего побъдоноснаго воинства возлюбленнъйшимъ нашимъ Монархомъ, останавливается и почти разрушается надменностію сильнъйшей мерской державы. И въ началъ прошедшей войны и во время ел она всически старалась препятствовать нашему оружію, и въ тоже время помогала всёми мърами врагу нашему, притворно сохраняя миръ съ нами. Не удалось ей во время войны подпержать злонолучнаго врага нашего! Противъ нобъдоноснаго воинства

намего не устояли ин многомереныя армін вражін, ни непроходимый горы и пропасти, ни месокрушимыя твордыни его. Но негда врагь; сопрушенный и попеможенный, непаль попрады у велигодушія нашего воздроленного Монарха, когда миръ уже авилючень, въ это время эта мерокал держава загібила ваграть не масшь соперною мес, какъ выражаются ен агенты, дебычу его, и де еихъ поръ старается выражь. Сывы Россій! Ужели вы номустивь; чтобы она уничеомила пясам нашехъ побін, сталь дерего купленныхъ прист русской крови и снова поработила игу мусульманъ тр мероды, котерые освобождены нами? Ужели мы дадинъ ей песибинься надъ нашимъ великимъ отечеектномъ и надъ триъ святымь даломъ, которое севершено нами? «Не объяваля на мъ войны, ома дайсквуетъ противъ насъ, канъ овмый элебный врагъ; не будемъ дремать и мы, въ мирное вреще уготовимся на браны

...У напраб соперинцы цаться дасети пысичь мороб бас плавають свободно по вежив окернамъ вселенной в разволять на себв товары, ся на вси рычки. Эти десятии тысачь кореблей привозять ой неомрание миліони золоть и серебра со водух концовамі. рес пителотъ и рездреженотъ ненеслитично влиность из барыну н нажавъ въ торговцамъ ея. Ея купци, подобно купцамъ древнято Тара, - кингья; си морговни - знаменивости зсини (Ис. 23, 8). Содеривца наша поселилась, по выражению св. Пловин, на си: ступать в море; предплы ен-ен сердии морей. Она поворить о себи-я совершеното прасощы (Iep. 27, 3. 4). Но да не устращимся надменности и превозношенія нашей соперницы! Надменіе въ народажь и племенахъ нешихъ временъ и превозмощение ихъ своею мудростію и богатотвомъ, - какъ и во всь времена и во всэхъ отраналъ свъта, подрежен и одинен и претен себъ въ самномъ воемещномъ Владыка народеть и народеть - Господъ Вескоринтель. Такъ, въ древности надискался и превовносился Тиръ своею торговлею, своими морскими силами, своею мудростно и боратствомъ; и вотъ что въщаеть о немъ пророкъ отъ дина Божія: "Отъ общирности торгован твоей внуюрениее твое исполинось, неправды, и ты согранциль; и и мизринуль тебя, какъ нечистаго, съ горы Божісй... Отъ красоты тноей возгорделось сердце твое; отъ тщеславія твоего ты ногубиль мудрость твою; за то я повергну тебя на землю, предъ царями отдамъ тебя на поворъ. Множествомъ безваконій твоихъ въ неправедной торговит ты осквернить свитилища твой (по отноменію къ сопервинь вещей, братіс, поко равин святилицеми св можно разуивть силы и способиости се беземертного духа, озарежного сватомъ Христовымъ и осиверисимаго привязанностями из интересамъ земнымъ вообще в из интересамъ мусульнанства въ частности). "Я извлеку",—продолжаетъ пророкъ отъ лина Болія. муъ среды тебя огонь, который и пожреть тебя; и я преврыму тебя въ пепель на земле предъ главани вобкъ видещикъ тебя". (1ез. 28, 16-19). И Господь въ течности исполниль этотъ грезный приговоръ Свой надъдревнинъ Тироиъ. А Онъ, всемраведный, вседержавный, всемогущій владына, - Онъ осегда и диссь шой же и со съки/ И вына для Него, всесвятаго, такъ же сперентельно надменіе и превозновієніе соперищы нашей и другить нодебныхъ ей народовъ, какъ и прежде во времена Тира, какъ и всегда. И ныев Онъ столь же всемогущь и силовь привости Свой праведный приговоръ въ исполнение, напъ и во времена преобладанія Тира, какъ и всегда. И не по Его ли незриному для насъ нановению извлекается и быстро разгарается изъ среды санаго соперничествующаго оъ наин нареда отом, пожирающий его, — это страшное вовотаніе цвиму десятнову тысячь рабечихъ противъ осбрикантовъ?... Не начало ли это праведнаго суда Божія надъ современнымъ намъ надменіемъ и превозношеніемъ?

Но преклоиялсь въ сипренномъ благоговъніи предъ венсновъдимыми судьбами промыела Божія, и очищая себя предъ очами всеправеднаго Господа покаянісиъ, святынею, добродътелями, мы не станемъ, братіс, и сами сидъть сложа руки, когда треб ется дъло.

Россія заявила себя въ прошедшую войну не только безеримърными подвигами побъдоноснаго своего воинства, но и безприиърными помертвованіями своихъ мирныхъ мителей на дъло войны и на вспоможеніе больнымъ и раненымъ воявамъ Зились и тысячи и даже милліоны мъъ богатыхъ городовъ, и въ томе время изъ бъдныхъ химинъ приносились къ жертву и мъдныя конъйни и остатки холста и моточки ниточенъ и корпія и пр. Всякій несъ свою носильную жертву на алтарь отечества ве имя Бога и въры, на нользу своихъ братій. Теперь отечество снова требуетъ отъ насъ жертвы, жертвы уже необходимой для защиты насъ самихъ, для охраны чести и славы наінего собственнаго отечества. И что же? Разучились что ль мы жертвовать? Но вонъ и теперь, какъ въ прошедшемъ году, первопрестольная древняя столица матушка Москва, уже покавала примъръ и пожертвовала 400,000 на это святое дъло; вонъ и въ дру-

гихъ ивстахъ по всей Россіи слышатся отрадныя заявленія о посильных пожертвованіях на это дело. Последуень по мере силь и мы этимъ прекраснымъ примърамъ. Или сердца наши, готовыя съ такою охотою помогать другимъ, охладеють въ любви въ намъ самимъ и откажутъ въ жертвъ столь необходимой для нашего собственнаго отечества? Быть не можеть! Это не естественно. Никто же когда плоть свою возисиявидь, по питаеть и грветь ю (Ев. 5, 29). Вога законь саносохраненія, нарушеніе котораго немыслимо безъ потери здраваго смысла! Или н теперь намъ нужно ободрение и поощремие, подобно тому, какъ мы недавио находили такое ободрение въ лицъ благочестивъйшей Государыни Инператрицы? Готово и это ободрение и пооніреніе: Государь Наследникъ Цесарсвичь благоводиль принять подъ Свое высокое повременьство настоящее натріотическое дело. и настолько оно дорого Его сердцу, что Онъ мелаетъ имъть свъдънія о немъ ежеледъльно. Вы сами читали и слынали воззваніе главнаго номитета по этому ділу, состоящаго подъ Его высонив повровительствомъ. Или немъ вновь нужно напоминать великія обътованія евангельскія, какъ времилосердый Господь усвояетъ Себъ Самону всякую жертву, сдъланную нами наждому нуждающемуся собрату (Мат. 25, 35 м д.), накъ Онъ возхвалиль вдовиду, принесиную двъ ленты (Марк. 12, 42 и 43), навъ объщаетъ награду и тому, ито напонтъ чаписю студеной воды върующихъ во имя Его? Вев эти обътованія глубоко лежатъ въ сердцв каждаго русскаго.

А между тёмъ, братіе кристіане, наши молодцы—моряки, показавшіе въ послёднюю войну неимовёрныя чудеса ловкости, удальства и смёлости, ждутъ не дождутся одного: дайте имъ флотъ, олотъ русскій, свободный, устроенный на добровольныя пожертвованія, и они еще болёе удивять свётъ своими подвигами; дайте имъ быстрыя и крёпкія суда, которыя являлись бы воюду нежданною - негаданною грозою на морскихъ торговыхъ путяхъ соперницы нашей, и они обогатять отечество драгоцёмными призами; и соперница наша скоро раскается въ своей саменадёлиности.

"Дъти земли русской, вы, встававшие какъ одинъ человъкъ каждый разъ, когда опасность угрожала святой матери нашей Россіи! Вы и на этотъ разъ отвликнитесь на ел призывъ, и всъмъ міромъ создадите добровольный олотъ, который яновь поважетъ свъту, на что способенъ русскій народъ, когда онъ станетъ на стражу чести своего отечества"!

Съ Богонъ за дъло святое; неси всякій, ито что можеть; всяная жертва, всяная лепта будеть принята съ благодарностію. Время не терпитъ; надо дъйствовать быстро. Господь да поножетъ! Аминь. (Тверси. Епора. Въдом.).

# SAMBTKA O MTYNAUCTAXD.

30 нарта 1678 года въ Одессионъ Опружномъ Суда, съ учистіенъ присимныхъ засъдателей, разсматривалось двло о престаннакъ Михиили Римушномъ, Александри Бапусмяни, Герасили Вамоми (онъ же Вименко), оставномъ рядовонъ Трофили Архипоен и женъ его, Миріи Архиповой, обвижномихъ въ распространеніи сенты штундистовъ.

Дало вто возбуждене еще ва ноина 1870 года. Посла Не. Рабошанки, который промеваета ва с. Любовірна Елисаветтрадскаго увада и считаєть себи епископона неваго братетва (штундистовъ), якая, привлеченным на суду, суть главные далъсии
штундисма. Рамушный ва письмаха на братьнив-штундистама
подписывался: "повошобранный архипресвитера Микаила Рамушний,
Капустина, по показанію Ратушнаго, состояви пресвитерама ва
дер. Игнатьевна; Гер. Балабам (Вишемо), по рашенію Кієвстой
палаты уголовнаго и гражданскаго суда, состоявшенува 21 декабря 1871 года, за порицаніе вары и церкви православной присуждена была на заключенію на сипрательнома дома на одина
года съ ограниченіема напоторыха права, но 50 ст. улож. онаназаніи.

После прочтенія обиннительнаго акта, г. предейдатель суда обратился въ подсудиныва съ обычныва нопросова: "привнають ли они себя виновными?" Всё подсудивые не привнали себя винивными и свавали, что обвиженіе противъ нихъ совершенно несправедливо. Суду предетояла задача доказать, что подсудимые действительно распространяли сенту штундистевь, и судъ приступиль въ допросу свидётелей. Большинство свидётелей были православные в только нёсколько человікъ (камется 6) штундисты, совращенные въ штундивиъ подсудимыми, между православными было нёсколько человінъ бывшихъ штундистовъ, но уже возвративщихся въ православніе; православные были ириведены въ присягь, а штундисты дали тормоственное объ-

щаніе, что будуть говорить только правду. Свидьтели православные повазали, что секта пошла у нихъ отъ Михаила Ратушнато, что онъ, будучи сельскимъ старостою въ деревив Основв. пользовался своимъ оффиціальнымъ положеніемъ для распространенія секты, что онь не только распространяль секту въ д. Основъ, но и много разъ прівзжаль съ цълью распространенія секты въ деревню Игнатьевку. Противъ другихъ подсудиныхъ свидетели православные тоже представили несомненныя улики въ томъ, что всв подсудимые двиствительно распространнии секту. На всв удики свидвтелей Михаиль Ратушный отвъчвать. что онъ только читаль Евангеліе и кроив этого ничего не дылаль,-даже не объясняль Евангелія, что онъ вовсе не говориль того, въ чемъ уличеють его свидетели, что онъ не только не разъважаль по другимъ селеніямъ для распространенія своего ученія, по и не имвіть времени ділать это, такъ какъ онъ постоянно занимался ильбоваществоми таки же каки и другіе престыяне. Другіе подсудиные тоже санынь рышительнымь образомъ утверждали, что они никого не убъждали оставить православіе, что они вовсе не говорили того, въ чемъ ихъ обвиняють, а только читали другимъ Евангеліе. Однинъ словомъ, и Ратушный и Капустивъ и Балабанъ-Витенко и Архиповъ и его жена-вев не сознались, всв рашительно отреклись отв того, что они совращали другихъ въ штундивиъ, т. е. говорили наглую ложь. Такъ же лживы были показанія штундистовъ, вывванныхъ въ качествъ свидътелей. Всъ они говорили, что ихъ нивто не совращалъ въ штундизиъ, что они сами дошли до новаго ученія; особенно замічательны показанія двухъ свидітелей: одинъ безграмотный престъянив увъряль, что онъ дошель до новаго ученія, слушая, какъ его маленькій гранотный сыновъ читалъ Евангеліе; совершенно безграмотная врестьянка санымъ ръшительнымъ образомъ утверждала, что она сама дошла до новаго ученія, что ее никто къ этому не убъждаль. Прокуроръ въ обвинительной ръчи указаль на то обстоятельство, что штундисты говорять ложь, что ихъ показанія повтому не заслуживають никакого уваженія. И защитникь въ своей ръчи призналь, что несомивно доказано то, что подсудимые распространяли секту - и ограничился только вопросомъ: можно ли признать подсудиныхъ виновными? Такимъ образомъ въ засъданіи суда было признано, что штундисты на судебномъ следствін говорили ложь. Вообще присутствовавшіе въ судебномъ засъданіи пришли къ тому заключенію, что у штундистовъ

лгать предъ православными не считается грѣхомъ. На присутствующихъ въ судебномъ засъданіи Миханлъ Ратушный, Балабанъ и прочіе произвели впечатлівніе не проповідниковъ новаго ученія, а пойманныхъ съ поличнымъ артистовъ, на всі улики упорно отвічающихъ: "знать не знаю, відать не відаю".

Люди, толкующіе о своемъ возрожденіи, увъренные въ томъ, что у нихъ новое сердие, говорять наглую ложь въ публичномъ засъданіи суда. И такихъ людей штундисты признають своими религіозными и нравственными руководителями! Неужто и теперь крестьяне д. Основы, д. Игнатьевки и другихъ мъстъ будутъ продолжать слушаться людей, заклеймившихъ себя наглою ложью въ публичномъ, торжественномъ засъданіи суда?!

() дожныхъ проровахъ Спаситель сказалъ "по плодамъ илъ узнаетс паъ." (Мате. 7, 16). Если религіозное ученіе дозволяетъ говорить ложь, то оно само ложно. Христіанство запрещаетъ говорить ложь предъ кътъ бы то ни было; апостолъ Павелъ говоритъ: отвергнувъ ложь, говорите истину каждий ближисму своему (Ефес. 4, 25).

Въ засъданія Одесского Окружного Суда 30 марта штунди-

Вь самомъ двив, не наглую зи ложь утверждаль Рамушный, увъряя, что онъ не распространяль никакого новаго ученія, не отвлекаль людей отъ церкви, даже не имвлъ времени заниматься процагандою новиго ученія, между тімь какь доказано, что инъ величалъ себя архипресвитеромъ общества, инвющаго свой устаю, совершалъ врещение, вънчалъ брави, руководилъ въ модитвенныхъ собраніяхъ, писалъ пастырскія посланія "Богонъ избраннымъ братьямъ", имълъ кавія-то формы свидетельствъ о крещенім и бракосочетанія? Значить, какъ несправедливы были распускаемыя до последняго времени похвалы высовой будто бы нравственности штундистовъ! Если въ этомъ братствъ нътъ пьянства и воровства, то достаточно и лжи представителей этого общества, чтобы уронить пресловутую нравственность штундистовъ. Спаситель производить ложь отъ діавола и іудеевъ за склонность ихъ ко лжи называетъ сынами діавола: вашь отець діаволь, говорить Господь, и вы хотите исполнять похоти отна вашего. ()нъ быль человькоубійца от начала и не устояль въ истинь. ибо ньть вт немь истини. Когда говорить онь ложь, говорить свое: ибо онь ажець и отець ажи. (Іоан. 8, 44). (Херсон. Епарх. Видом.).

# **ДЕНЬ СВ. КИРИЛЛА И МЕООДІЯ.**

Въ четвергъ, 11-го мая, въ день просвътителей Славянъ св. 1'ирилла и Менодія, въ С. Прв въ Исаніевскомъ соборв была отслужена божественная литургія преосвященнымъ Варлавмомъ, епискономъ выборгскимъ, а молебствіе совершалъ высокопреосвищенный митрополить Исидоръ съ преосвященнымъ Макаріемъ, архіспископомъ дитовскимъ и спископами Вардаамомъ и Осогнос. томъ. Проповъдь говорилъ протојерей Предтеченскій, который обратиль внимание полящихся на необходимость новыхъ жертвъ для того, чтобы упрочить тотъ миръ, которымъ закончилась борьба наша за освобождение Славянъ. Проповъдникъ указывалъ на то, что уже раздаются голоса злобы и зависти противъ заключеннаго нами мира, и что потому нужно быть готовымъ на случай, нужно и собрать деньги на добровольный олотъ, помочь и раненымъ въ прежней войнъ, приготовить санитарные матеріалы на случай новой войны. Пусть никто не говорить, что онъ уже довольно жертвоваль. Въдь каждый день нуждаемся ны въ милости Божіей-просинъ ен сегодня и завтра, каждый дель: поэтому ны и сами должны быть готовы творить двла милости, если хотимъ получить ее свыше. - На богослужени присутствовали члены Славянского Влаготворительного Общества. Въ этотъ день было собраніе этихъ членовъ, приченъ профессоръ русской исторіи С.-Петербургскаго университета Вестужевъ-Рюминъ, избранный въ председателя общества, обратился въ нему съ рачью, въ которой онъ изложиль свой взглядъ на существо славанской идеи и на тъ задачи, которыя: должно преследовать славянское общество. Историкъ занвилъ что существо славянской идеи онъ видить въ православіи, т. е. именно въ томъ, въ чемъ видъли это существо первые поборники славянской идеи. "Я не вдругъ пришелъ къ этому заключенію, говориль профессоръ:- какъ человъку, воспитанному поевропейски, мив долго приходилось бороться съ собой, пока и убъдился, что основа нашей исторів—въ православів". Православіе, какъ понимаеть его нашъ народъ, это — отсутствіе духовнаго единовластительства, полная въротерпимость, соединенная съ уваженіемъ къ чужой въръ. Какъ такое, правослатіе не только не можетъ служить къ разобщению между отдельнымы славянскими племенами, но даже облегчаетъ ихъ объединеніе. Характеръ нашего православія стоить въ полной гармо-

нін съ другими основами русской исторіи. Эти основы въ области политической живоин безсовловирсть; въ области хозяйственной — общинность, и главнымъ образомъ — общинное землевладвије. Намвтивши эти черты нашей исторіи, профессоръ указалъ, что въ последнее время во многомъ мы возвращаемся въ старымъ временамъ, именно въ учрежденіямъ XVI в., въ которыхъ основы русской исторін проявились наиболю режко. "Въ новинахъ Твоихъ старина чустся", писали раскольники въ своемъ адресв Государю при началь реформъ, и чутье не обмануло ихъ: Руссий народъ доходить до сознанія своихъ основныхъ началь, къ никъ онъ и возвращается. Эти-то начала и составляють сущность и содержание славянской идеи. Что касается задачъ сдавянскаго общества по отношению къ славянству, они, по мивнію профессора, состоять въ томъ, чтобы усилить обивнъ идей, духовное общение со славянскими народностями; для чего самое пригодное средство — дитература, изданіе соотвітствующих книгь и сборциковь и распространеніе ихъ между Славинами. — Закончидось собраніе рачью прооессора О. Ө. Милера, который, развивъ дальше положение профессора Бестужева-Рюмина, между прочимъ указалъ имъ практическое примънение. Обрисовавъ въ общихъ чертахъ настоящее положение двять, тяжелое для каждаго Русскаго, -- профессоръ Миллеръ звилтилъ, что силою вещей ил, Русскіе, все болье и болъе втягиваемся въ ведикую борьбу за сдавянство, такъ что отступиться отъ Славянъ для насъ уже невозможно. Но чтобы эта борьба была усившиви, необходимо примо и рашительнопринять руководащимъ началомъ политической дъятельности начало народности, которое одно есть источникъ политической жизненности и силы; начало народности-это знамя, на которомъненагладимо начертамо-тсимъ побъдищи"!

Съ особенною торжественностію этотъ день праздноватся въ г. Холив. Въ день первоучителей Славянъ пр. Кирилла и Менодія 11-го мая 1875 года совершилось, какъ извъстно, въ гор. Холив, (Люблинской губерніи) возсоединеніе съ православною церковью холислей унівтской епархіи. Въ нынъщнемъ году для города Холма съ празднованіемъ годовщины этого событія совпало еще торжество освященія холискаго канедральнаго собора, послъ передълки и переустройства его въ православную церковь, Прежняя церковь во имя Рождества Богородицы была построена въ латинскомъ стилъ въ 1802 году послъ пожара, истребившаго старую церковь, сооруженную, по предацію, галицимиъ

кияземъ Далінгомъ. Ко дню освященія колистаго собора присланы были отъ щедротъ Его Императорскаго Величества въ даръ сему храму свищенные сосуды для главиего и двухъ придельныхъ престолевъ, изъ коихъ особенно замъчательны художественною отдълкою дарохранительника и чаща для главиего престола.

Торжество оснящения совершено было прибывшимъ для сей цели архіспискономъ ходиско-варшавскимъ Леонтісмъ, въ со-служения съ преосвященнымъ Маркелломъ, викарісмъ ходиско-варшавской спархів, при громадномъ стеченіи народа. Даже отдаленные уезды прислади своихъ депутатовъ для присутствованія на втомъ торжестве. Ближайщіе приходы вступили въгородъ съ крестнымъ ходомъ.

Посяв молебствія на соборной площади, архіспископъ благослових траневу, дриготовленную на полторы тысачи человакъ. Прововглащенный начальникомъ губернін тостъ за здоровье Государя Императора восторженно встрачень народомъ при гимна, исполненномъ хоромъ музыки. Вообще торжество это произвело на собравшійся народъ самое отрадное впечатланіе, возбудивъ въ духовенства и въ народа чувства живайшей благодарности къ Монарху за его отеческія заботы о блага холмоваршавской епархіи.

# ЗАГРАНИЧНЫЯ ЗАМЪТКИ.

Отвывъ щериовией дасство въянстве въ Ангија.—Ангијасное духовенство въ вопросв о войив.—Римская пропаганда среди негровъ въ Америяв.

— Вопросъ о принятии мъръ противодъйствия распространенію пьянства въ народъ не менъе чъмъ у насъ волнуетъ общественное мижніе въ Англіи. Тамъ можетъ быть нътъ случаевъ такого повальнаго мірскаго пьянства цълыми деревнями, какъ у насъ къ сожальнію слишкомъ часто встръчается. Въ англосаксондъ сильно развитъ индивидуализмъ и онъ предпочитаетъ напиваться въ одиночку, а хмъль у него принимаетъ большею частью угрюмый и мрачный характеръ. Питейные дома сдаются содержателямъ отъ правительства съ обязательствомъ взить цатентъ. Содержатели питейныхъ домовъ составляютъ корпорацію весьма влінтельную въ торговомъ міръ. Когда четыре года тому назадъ вышелъ законъ, подчиняющій торговлю спярт-

ными напитвами въкоторымъ дисциплинарнымъ правиламъ, назначающій опредвленные часы для закрытія набаковъ и запрещьющій оставлять въ нехъ безчувственно пьяныхь, то хозяева набановъ сильно протестовали противъ нарушения своихъ натересовъ, противъ ствсненія свободы ихъ промысла; а экономическая свобода столь дорога англичанину, что даже иногіе нерядочные и вліятельные люди ополчились въ защиту интересовъ будто бы обиженныхъ ховяевъ набановъ, забывая о тошъ вль, которое безграничная свобода патейнаго проимсла причиняеть нравственности народной. До сихъ поръ еще сельскія общины, ивстные обыватели лишены всякаго контроля надъ отврытіемъ питейныхъ домовъ и надъ производствоиъ въ нихъ торговли. По этому поводу въ перковной газеть Church bells (церковные колокола) появилась передовая статья подъзаглавіемъ: "Англійскіе ужасы по аналогін будто бы съ ужасами произведенными Турками въ Болгаріи."-Конференція по Восточному вопросу, такъ начинается статья, состоялась и не имели успеха. Турки ничего не уступили и на перекоръ всей Европъ провозгласили свое право совершать у себя преобразованія, сами обходясь безъ предлагаемой помощи христівнских вихъдрузей. Мы почти всв предвидимъ, каковъ будетъ результатъ. Притесненія, подъ которыми стенали въ продолжении многихъ поколъний христиваскіе подданные Порты, будутъ продолжаться и ужасы, возбуждившіе негодованіе всего міра нізсколько мізсяцевъ тому навадъ, будуть постоянно новториться, такь что наконець рано нан поздно турецкое безобразное управление со встин его жестокостями совершенно будеть смыто сълица. Европы если не сълица земли.

Между тъмъ поучительно вникнуть въ причины, почему Турція не уступила столь умфреннымъ требованіямъ дружественныхъ державъ въ пользу ея христіанскихъ подданныхъ? Отчего она надавала пропасть объщаній и отвергла помощь, безъ которой невозможно было ихъ исполнить? Я увфренъ, что съ начала до конца Турція была убъждена, что Европа и въ особенности Англія—не намърены были серьезно поддержать свои требованія, и что равноправное правосудіе, которое вмъщательство иностранцевъ обезпечило бы въ ея владъньяхъ, оказалось бы гибельнымъ для ея власти. Значительная часть англійской печати усиленно старалась доказать, что какое бы то ни было вмъщательство въ турецкія дъла не нужно или не практично, что болгарскіе ужасы сильно преувеличены и что предполагае-

мое врачевство для существующихъ золъ хуже чемъ сама бовызнь. Daily Telegraph, Pall Mall Gasette и Standard, подкрыпляемыя крайне неумъстными ръчами лорда Биконсоильда, обезсилили дъйствіе большой депонстраціи въ пользу человачности, состоявшейся въ Англіи. Четвертое сословіе нашего королевства (пресса) постаралась внушить "больному человъку" увъренность въ томъ, что его болвзнь не серьезна и не заразительна и что не нужно для его выздоровленія прибъгать въ посторонней помощи. Результать будеть тоть, что больной человикь оставленъ будетъ даже своими друзьями до тъхъ поръ, пока умретъ и будетъ похороненъ. Тъже самые органы печати, разсуждаетъ далве газета, которые подерживають Турокъ въ ихъ упорства, защищають также въ Англіи интересы хозяєвь питейныхъ заведеній противъ всякихъ покушеній органичить свободу ихъ торговли и твиъ предупредить возрастающее развитіе неумъренности. Напрасно они говорятъ, что предлагаемыя реформы до того врайни, что лежать вив области практической политики. Содержатели кабаковъ просто утверждаютъ, что нивто не имъетъ права посягать на ихъ свободу и отвергаютъ всякую самую умиренную реформу. Они противятся назначению ревизующихъ инспекторовъ отъ правительства подобно тому нажъ турки отвергали учреждение международной коммиссии для надзора за управленіемъ ихъ провинцій; они требують отъ правительства только того, чтобъ оно охраняло обязательства завлюченныя съ ними для охраненія ихъ монополіи, какъ турки требовали отъ Европы лишь исполнения Парижскаго трактата, обезпечивающаго ихъ независимость: какъ турки они желаютъ, чтобъ ихъ оставили въ поков, и утверждають, что молва о всехъ ужасахъ, сопровождающихъ ихъ торговлю, преувеличена; они также выговаривають себв право саминь ввести требуемын реформы въ ихъ промысла, далотъ пышныя обащанія, не имая возможности ихъ исполнить, а между твиъ отвергають всякую понощь для ихъ осуществленія. Они могутъ быть названы непримиримыми, но зв то они врвико соединены между собою, между тэнъ какъ ихъ противники разъединены. Представители различныхъ обществъ умеренности все согласны въ томъ, что питейная торговля должна быть ограничена, но одни предларають одну міру, другіе другую и вовсе не согласны между собою относительно минимума уступокъ, настоятельно требуемыхъ положениемъ дълъ.

— Въ Northern Echo, газотъ издаваемой сыномъ пастора нонъ-

конформиста, отъ 18 апръля помъщена интересная статья подъ заглавіемъ празмышленія на великую пятницу, "-въ которой рельефно изображается отношение английского образованного общества, и особенно духовенства въ вопросу о войнъ за Турцію в британскіе интересы. "Греческая, Турецкая и Армянская нравственность, по замъчанію Марка Тухня, сдъданному имъ во время посвіненія Константинополя, состоить единотвенно въ регулярномъ посъщенім церквей въ назначенныя для того субботы, и въ нарушеній десяти запов'ядей почти въ продолженіе всей нед'вли. Стоитъ внимательно подумать о томъ-не быстро ли стремится къ тому же самому уровню пресловутое христіанство Англін. Завтра во встхъ церквахъ нашего отечества оффиціальные (professional) проповъдники христіанства предстануть предъ многочисленными собраніями модящихся съ праснорачивыми проповадями о неизмъримости того преступленія, которое почти за девятналиать въковъ тому назадъ совершили старъйшины, книжники и фарисеи, распявши по обвинению въ богохульствъ и возмущения Інсуса Назарейскаго, возбудившаго ихъ зависть ученіемъ и чулесами. Затвиъ, когда богослужение кончится,-они выскажутъ свои благочестивыя чувства и облегчать свою совъсть означеннымъ историческимъ обворомъ, то девять десятыхъ изъ нихъ постараются сами сдълать подобное же преступленіе, почти равняющееся вторичному распятію Сына Божія, или индиферентно отнесутся къ твиъ лицамъ, которые настойчиво требують продитія неповинной крови. Лучшіе изъ нихъ, какъ напр. епископъ Манчестерскій, быть-можеть подражая приміру Понтійскаго Пилата, и умывають руки въ своей неотвътственности за преступленіе, готовое совершиться воочію ихъ; но большинство ихъ или относится апатично или вопість о начатіи войны. "Гдь бы я ни быль", разко заматиль одинь либеральный члень въ последнемъ заседания парламента, дя всюду встречаю священниковъ и докторовъ, требующихъ войны. Сами не зная почему, они всё за войну". Какое зло оне соплале ваме, спрашиваль римскій правитель іудеевъ; но они только вопіяли съ простью: расини Ею! Параллель между томи и другими въ этомъ отношения оказывается удивительно сходною. Наши епископы не могуть отвътить, какое вло сдълала Англіи Россія, и несмотря на те всь они съ ожесточениемъ требують войны. Причина впрочемъ очевидна. Англія дъйствуеть подъ вліяніемъ того же самаго мотива, который сумвиъ распознать Пилатъ, повидимому, въ благовидномъ предлога іудеевъ. Онь зналь, что первосвященники

предали Его ради зависти, и этотъ именно себялюбивый духъ соперничества и зависти воодушевляетъ въ настоящее время тъхъ изъ духовенства и народа, которые ожесточенно вопіютъ о войнъ съ Россією.

"Религіозная живнь настоящаго времени такъ несостоятельна, наше условное христівнство такъ чуждо истиннаго духа Христова, что, безъ всякаго сомивнія, многіе изъ благочестивыхъ читателей будуть невыразимо возмущены тами намеками, что нравственная виновность лицъ, которые подъ вліяніемъ преду-бъжденій вопіють о войні съ народомъ, не сотворившимъ намъ ни единаго вла, сходствуетъ со страшною виновностью тахъ людей, которые нъкогда изливали свою ужасную злобу на Голгоов надъ неповиннымъ Страдальцемъ. Впрочемъ, люди бевпристрастно смотрящіе на діло, безъ всяких затрудненій сумъють распознать въ современныхъ военныхъ вопляхъ даже большую виновность и отвътственность, чъмъ въ вопляхъ о распяти на Голгоов. Говоря это, мы никакъ не хочемъ сказать, что последствія для міра будуть теже самыя или что Россія какь бы занимаєть положеніе Мессіи въ среде другихь народовъ. Іуден не знали сами, что они дълали. Даже ученики не понимали Мессію своего учителя, и ученіе презръннаго Назарянина о Себъ, какъ о Мессіи, казалось іерусалимскому обществу и іудейскому духовенству сыльнійшимь богохульствомь, чімь нажется подобнымъ же классамъ современнаго общества притя-ваніе Россіи на освобожденіе Болгаріи. Первосвященники дъйствовали на твхъ же самыхъ основаніяхъ, на какихъ действу-етъ въ настоящее время и военная партія. Что такое былъ Хри-стосъ въ глазахъ Каіафы и Синедріона? Жалкій Назарянинъ, имъвшій общеніе съ мытарями и гръщнивами, безпріютный етранникъ, не имъвшій гдѣ главу свою подклонить, и, несмотря на то, ръшившійся на несказанную дервость—выдавать себя ва долго ожидаемаго Мессію, и кромъ того, распространять свое чудное вліяніе въ средъ народа. Іудейскіе интересы требовали какъ бы то ни было остановить это движеніе, и первосвященники постарались остановить его такимъ образомъ, который, по крайней мъръ, имълъ бы видъ справедливости. Они не откапо краинеи маръ, имълъ об надъ справедливости. Они не отка-зали своему врагу въ судебномъ изследованіи; они не замёшали въ это дело ни одного изъ Его последователей и хотя крестная казнь считалась одною изъ ужасивишихъ, — но все-таки она была не необычна въ то время. Никто не отвергаетъ того, что іуден действовали въ этомъ отношеніи хитро, и по ихъ разу-

ивнію мудро. Несомнівнео, что ихъ интересы были затронуты, и они старались защитить ихъ теми способами, которые были согласны съ духомъ тогдашняго времени. Если мы взглянемъ на двио съ точки врвнія Каівом, то найдемъ, что и тогда гораздо болье можно было бы сказать въ защиту распятія, чымь говорится въ настоящее время въ защиту войны, о которой вопіють столь вногіе. Россія никогда не угрожала британскимъ интересамъ; и дъло вмансинаціи, предпринятое ею для Южно-Восточной Европы, съ потерею цвъта своего юношества, должно было бы возбудить въ отношеніи къ ней чувства благодарности со стороны всъхъ свободо-любящихъ англичанъ. Не разбирая, справедливо или несправедливо решено дело, Кајафа инфлъ всъ основанія думать, что принятая имъ мёра непремённо приведеть къ желанной цёли, которую онъ имёль въ виду. Но наша военная партія не знасть, какъ достигнуть цели, и требуеть войны, которая, не давая надежды на успахъ, твиъ не менве повлечеть за собою страшное пролитие невинной крови.

"При этомъ не должно опускать изъ виду и того, что первосвященники не знали и большею частію игнорировали ученіе Інсуса Христа, тогда какъ тв люди, которые употребляють теперь вст усила вовлечь наст въ ужасы безпричиной войны суть такъ-скавать присяжные учители христіанской въры. Здравый смыслъ Англін сильно вооруженъ противъ грозищей намъ войны. Интеллигентные рабочіе влассы протестують противъ нея, какъ противъ такого тяжкаго преступленія, которое, по ихъ мивнію, оправдываетъ даже вооруженное сопротивленіе главнымъ зачинщикамъ ея. Но за нъкоторыми свътлыми исключеніями, тъ, которые должны быть руководителями національной совъсти, или спять или дъйствують въ пользу войны. Завтра они тоже будутъ проповъдывать о томъ и о другомъ, но въ сущности все-таки объ одномъ, о томъ великомъ преступлени, въ которое ежеминутно можетъ быть ими вовлечена англійская нація. Подобно древинив фариссямь, заботясь о тиннь иять и анись, они пренебрегають вившательствомъ въ существенивищее и важивищее двло-двло національной справедливости и правды. Людовикъ пятнадцатый, который, по словамъ Кардейля, долженъ отвъчать на судъ Всевышняго за 500,000 человъкъ, павшихъ жертвани отищенія за одну эпигранну противъ извъстнаго высокостоящаго лица (?), быль тоже не безъ религіозной въры. Въ своемъ гнусномъ гаремъ въ Оленьемъ Паркъ, онъ обыкновенно проповъдываль и молился съ несчастными жер-

твами своего сладострастія, дабы оградить ихъ православіе. Повидимому и христіанство многихъ и многихъ лицъ изъ нашего современнаго духовенства такой же богохульный фарсъ, какъ и религіозная въра этого христіанный шаго короля. Сегодня и завтра они будутъ говорить о страданіяхъ умершаго Христа, а между тъпъ сами не двинутъ даже мизинцемъ для спасенія великаго дела свободы и нира, новаго Божіяго Мессін, отъ политической голговы. И, несмотря на все это, люди еще удивляются отчужденію народныхъ массъ отъ церкви, и въ отчанніи ломають себв руки отъ постоянно усиливающагося невврія въка! Въ отвътъ на защиту Пилата іудейскій народъ беззаботно вос-влицаль: кровь Его на нась и на чадахь нашихь! Но безсмысленная толна не способна была предугадать тотъ ужасный судъ, который уже тогда сбирался грозною тучей надъ ихъ священнымъ городомъ. Едва лишь кончилось одно по кольніе, какъ по бывшимъ основаніямъ храма прошель плугъ, и слава Іерусалима на въки затнилась въ крови милліоновъ его сыновъ. Медлительная обыкновенно богиня ищенія, Немезида, можетъ шествовать иногда очень быстро, и воздание часто следуеть немедленно за совершеніемъ преступленія. Мы рекомендуемъ нашему духовенству избрать темою для своихъ проповедей на великую пятницу размышленіе о той судьбі, которан грозить нашей церкви, когда англійская нація путемъ горькихъ несчастій испытаеть ту тяжелую отвътственность, которая всегда следуеть за преступленіемъ. Гдъ будетъ это духовенство, когда этотъ великій народъ, убъдившись въ важности своего преступленія и отягощенный громаднымъ бременемъ несправедливой войны, обратится съ яростью на тэхъ, которые должны бы были предохранить его отъ опасности, но которые вивсто того или иолчали или ожесточенно вричали за войну? Взепсили балансь, и нашли недостачи вотъ каковъ будетъ народный приговоръ духовенству, которое измънило его довърію. Егобхрамы будуть оставлены, его върованіе—осмъяно, и его доходы бевъ сомнънія, обратятся на покрытіе канихъ-либо издержекъ по войнъ, ими же самими вызванной.

"Пусть же англійское духовенство подумаеть о всемь этомъ

"Пусть же англійское духовенство подумаеть о всемь этомъ завтра, въ день нарочито посвященный церковью воспоминанію страданій нашего Господа!"

— Въ "Pall Mall Gazette" читаемъ: съ 1-го по 3-е мая происходили въ Нью-Іоркъ засъданія "ордена американскаго союза", тайнаго антикатолическаго общества. Названное общество пе-

ставило себя целію вести борьбу противъ всехъ католиковъ, какъ американскихъ, такъ и иностранныхъ. Оно намърено обратиться къ населенію Соединенныхъ Штатовъ съ воззваніемъ, въ которомъ говоритъ следующее: "Римско-католическая церковь усвоила себв у насъ образъ дъйствій, который современемъ грозитъ разрушить всв наши республиканскія учрежденія. Она образуеть тайныя общества, поставившія себъ задачею нарушать общественное спокойствіе; общества эти являются лишь отраслями существующихъ въ Европъ корпорацій и находятся въ полномъ подчиненія у папы. Она пропов'ядуеть начала, подрывающія основы нашихъ учрежденій, но нисколько не заботится о внушенів воспитываемому въ ея школахъ юношеству чувствъ добродътели и уваженія къ нашему знамени. Когда негры въ нашихъ южныхъ штатахъ страдали подъ игоиъ рабства, то папское правительство нисколько не интересовалось ими; но лишь только негры получили свободу и право годоса, какъ удьтрамонтаны стали хлопотать о томъ, чтобы переманить негровъ на свою сторону и заручиться ихъ поддержкою для предстоящей политической борьбы. Въ нашихъ южныхъ гаваняхъ появились корабли, пассажиры которыхъ состоять исключительно изь патеровь, монаховь, монахинь, іезуитовъ и учителей; всв эти лица стараются, посредствомъ приходскихъ школъ, внушать неграмъ, что на выборахъ послъдніе должны подавать голоса въ пользу Рима. Ошибается тотъ, вто думаеть, что въ настоящемъ случав рвчь идеть о миссіонерской дънтельности; дъло идетъ не о спасеніи душъ, но о пріобратеніи избирательныхъ голосовъ, которые могутъ доставить римско-католической церкви господствующее положение. Въ Римъ отправлено 300 молодыхъ негровъ, которые будутъ посвящены въ тайны католической пропаганды и затвиъ, по возвращения на родину, станутъ ревностными защитниками папскихъ интересовъ. Въ южныхъ штатахъ встръчаются на наждомъ шагу натолическін церкви и школы; возрастающее число этихъ учрежденій уже начинаетъ внушать опасеніе былому населенію юга; въ непродолжительномъ времени голоса Негровъ на югъ соединятся съ голосами католиковъ на съверъ и тогда легко можетъ наступить время, когда Римъ станетъ управлять политикою американскаго союза".

# ИЗВЪЩЕНІЕ О СБОРЪ ПОЖЕРТВОВАНІЙ НА УСТРОЙСТВО ДОБРОВОЛЬНАГО ФЛОТА.

Состоящій подъ августвишимъ покровительствомъ Государя Наслівдника Цесаревича московскій главный комитеть для сбора пожертвованій на пріобрівтеніе морскихъ судовъ добровольнаго олота надаль слівдующее приглашеніе:

"Господь посылаетъ Россіи новое испытаніе. Непримиримый врагъ угрожаетъ намъ войною. Соотечественники! Ужели потернимъ, чтобъ онъ уничтожилъ плоды нашихъ побъдъ и сновъ поработилъ освобожденныхъ нами братій?

"Врагъ нашъ силенъ на морѣ. И числомъ и громадностью средствъ морскія силы его далеко превосходять наши. Но есть возможность нанести ему и на морскихъ путяхъ чувствительный ударъ. Кто не знаетъ, что всѣ интересы врага нашего сводятся къ барышу и наживѣ? Онъ обладаетъ громаднымъ купеческимъ флотомъ, тридцать тысячъ судовъ его покрываютъ океаны вселеной. Вотъ куда слъдуетъ направить удары! Въто время когда врагъ запретъ наши моря и какъ въ Крымскую войну будетъ жечь и грабить беззащитныя селенія на берегахъ нашихъ,—торговый флотъ его на просторѣ океановъ да подвергнется въ свою очередь бъдствіямъ войны! Для этого намъ нужны быстрыя и кръпкія суда, которыя являлись бы нежданною грозою на морскихъ торговыхъ путяхъ нашего врага.

"Последняя война поврыва славой русских в моряковъ, сражавшихся на утлыхъ судахъ съ грозными броненосцами и выходившихъ победителями изъ борьбы столь неравной. Дайте имъ настоящія морскія суда, пошлите ихъ въ океаны на ловлю вражескаго купеческаго флота, и врагъ нашъ раскается въ своей самонаденности.

"Дъти земли Русской, вы встававшіе какъ одинъ человъкъ каждый разъ когда опасность угрожала святой матери нашей Россіи,—вы и на этотъ разъ единодушно откликнетесь на ен призывъ, и всъмъ міромъ создадите добровольный олотъ, который вновь покажетъ свъту на что способенъ русскій народъ, когда онъ станетъ на стражу чести своего Отечества.

"Но время не терпитъ. Надо дъйствовать быстро. Хочешь мира, готовься къ войнъ".



#### пожертвованія принимаются:

Въ Москов: 1) въ Московскомъ Главномъ Комитетъ, при управлении московского генералъ-губернатора; 2) въ правлении Общества для Содъйствия Русскому Торговому Мореходству, на Воздвиженкъ, домъ граф. Камаровской; 3) у назначея Главнаго Комитета И. А. Лямина (Ильинка, домъ Купеческаго Банка). Въ другихъ городахъ: 1) въ мъстныхъ комитетахъ по сбору пожертвований и 2) въ правленияхъ мъстныхъ отдълений Общества для Содъйствия Русскому Торговому Мореходству.

Въ Правительственномъ Въстникъ напечатано о токъ же навъщение.

"Прошло уже болве двухъ мъсяцевъ съ того дня, когда наши геройскіе войска, совершивъ почти безпримърные въ исторів подвиги и пронеся со славою русскія знамена изъ края въ край непріятельской земли, стали лагеремъ у стънъ его столицы. Мирный договоръ былъ подписанъ и вся Россія уже готовилась радостно встрътить своихъ сыновъ-героевъ.

"Но въ то самое время, когда наши бывшіе враги подписывали миръ, вблязи нащихъ войскъ, на водахъ Мраморнаго моря, появились грозные военные корабли сильнъйшей морской державы. На крайнемъ западъ Европы начали быстро и открыто готовиться къ войнъ. При изобиліи денегъ приготовленія эти достигли громадныхъ размъровъ. Исполненіе мирнаго договора нашего пріостановилось.

"Никакой врагъ на землё нестрашенъ для Россіи. Въ Россіи есть многочисленное христолюбивое воинство и многомиліонный народъ, тъсно сплоченный вокругъ Престола. Въ Россіи всегда были, есть и будутъ и Пожарскіе и Минины. Дъло Мининыхъ собирать силы, дъло Пожарскихъ—устроивать и руководить оборону, а когда нельзя обойтись безъ нападенія, то и умъть отыскать у противника слабыя стороны, чтобы заставить его призадуматься.

"Въ настоящее время, если бы Богъ судилъ Россіи новою войном пожать плоды войны минувшей и обезпечить навсегда только-что освобожденныхъ братьевъ по кресту, всё наши смы должны быть направлены къ нападенію въ открытыхъ моряхъ и океанахъ.

"Съумвють ли нападать наши моряки? Съумвють—на то они русскіе люди. Имъ нужно дать хорошія быстроходящія суда въ изобили и они найдутъ у могущаго явиться новаго врага его больное мъсто. Десятви судовъ подъ вомандою удалыхъ морскихъ офицеровъ, разсыпавшись по морскимъ торговымъ путямъ новаго противника, остановятъ его міровую торговлю а стоитъ этой торговлъ остановиться на одинъ лишь мъсяцъ груды золота, воторыми онъ такъ вичится, начнутъ быстро таять

"Устройство добровольнаго олота и сборъ пожертвованій на это русское дёло Высочайше разрёшены. На средства, какія будуть собраны, пріобрётутся въ разныхъ портахъ суда, которыя выйдуть въ море по первому слову. Чёмъ скорее они будутъ пріобретены и готовы — тёмъ лучше. Хочешь мира будь готовъ въ войне.

"Дѣло добровольнаго флота не есть дѣло временное, а дѣло постоянное. Суда этого флота въ мирное время будутъ служить мирнымъ цѣлямъ; снявши орудія, они возмутъ на себя доставку тѣхъ милліоновъ пудовъ разныхъ товаровъ отъ насъ и къ намъ перевозимыхъ, за провозъ которыхъ русскіе люди, за неимѣніемъ своего торговаго флота, платятъ иноземцамъ десятки милліоновъ рублей ежегодно. Этимъ путемъ собранныя деньги даже могли бы впослѣдствіи времени постепенно возвращаться жертвователямъ, а на случай нежданной войны будетъ у насъ готовый флотъ для защиты и для нападенія.

"Если у нашего противника золота болве, чвиъ у насъ, то нвтъ того народа въ мірв, который любилъ бы свою родину болве чвиъ мы, русскіе люди, любииъ свою родину Россію, своего Отца Царя, и горе тому, кто въ этомъ усомнится. Теперь, когда нашъ Царь Отецъ разрвшилъ устройство добровольнаго флота, подъ надворомъ Своего Сына Цесаревича, на защиту нашего отечества, понесемъ наши пожертвованія щедрою рукою, отъ избытка й отъ скудости, съ крестнымъ знаменемъ, помня, что мы всв готовы, если врагъ вызоветъ, вновь стать грудью, какъ одинъ человъкъ, на защиту нашего честнаго праваго дъла—а на начинающаго Богъ".

#### пожертвованія принимаются:

Въ С.-Петербургъ, въ Аничковскомъ дворцъ, у Повровителя всего дъла добровольнаго олота, Его Императорскаго Высочества Государя Наслъдника Цесаревича: для приносящихъ свои пожертвованія пріємъ назначенъ отъ 11-ти до 3-хъ ч. пополудни. Для лицъ, которыя будутъ посылать свои пожертвованія по почтъ, адресъ следующій:

Его Императорскому Высочеству Государю Наследнику Цесиревичу, на дело уствойства судовъ добровольнаго олота, отъ такого-то, въ С.-Петербургъ.

Лица, желающія получить какія либо свідінія или справки, иміноть обращаться ежедневно, оть 12 до 3-хъ часовъ пополудни, въ помінценіе концеляріи комятета по ділу устройства судовь добровольнаго флота, въ Галерной улиців, домів №9.

#### поправка.

|                             |            |   |                  |                   | Aumaine.            |
|-----------------------------|------------|---|------------------|-------------------|---------------------|
| Стран. 577 строк. 16 сверху |            |   |                  | писти             | <b>ЧВСТИ</b>        |
| _                           | въ прим.   | _ | 8                | отъ него          | для него.           |
| _                           | <b>382</b> |   | 3 сверж <b>у</b> | частнымъ о собамъ | честнымъ особамъ    |
|                             |            |   | 11 —             | ны же             | имъ же              |
|                             | 383        |   | 17 —             | блаженни видввшіи | блажени невидъвшів. |

# объявленія.

# ПРІЕМЪ ВОСПИТАННИКОВЪ ВЪ КІЕВСКУЮ ДУЖОВНУЮ АКАДЕМІЮ.

Отъ Совета Кіевской Духовной Академіи объявляется:

1) Съ 16 августа сего 1878 года въ Кіевской Духовной Академін, для образованія новаго курса въ ней, имветъ быть пріемъ студентовъ чать лицъ всёхъ состояній православнаго исповеданія (Уст. Дух. Акад. § 6 и 123).

2) Прошенія о прієм'я въ студенты Академія подаются на ния Ректора Академіи съ 1-го по 15-е августа. Лица, желающія поступить въ Академію, должны прибыть къ началу испытанія— къ 16-му августа.

- 3) Къ прошеню о пріемъ въ студенты должны быть приложены савдующіе документы: а) аттестать о вполнѣ удовлетворительномъ знаніи курса наукъ духовной семинаріи или классической гимнавіи (Уст. § 125), б) метрическое свидътельство о рожденіи и крещеніи, в) документь о состояніи, къ которому принадлежить проситель по своему званію, если онъ не духовнаго происхожденія. Лица податнаго состоянія обязаны представить еще свидътельства объ увольненіи ихъ обществами на законномъ основаніи. Кромъ сего, тъ изъ просителей, которые родились въ 1853 и въ послъдующіе годы, должны имъть свидътельство о припискъ къ призывному участку или свидътельство о взятіи жребія по отбыванію воинской повинности.
- 4) Всё желающіе поступить въ Академію должны имёть въ семинарскомъ или гимназическомъ аттестатъ отмътку о поведеніи не ниже 4, а поступающіе въ академію по прошествіи года по выходъ изъ учебнаго заведенія должны представить и свидътельство объ одобрительномъ поведеніи отъ того начальства, въ въдъніи котораго состояли въ это время.
- 5) Желающіе поступить въ Академію подвергаются повіврочному испытанію изъ догматическаго богословія (окончившіє курсъ гимназіи испытываются въ преділахъ пространнаго православнаго христіанскаго катихизиса), церковной исторіи, обзора философскихъ ученій (воспитанники гимназіи—изъ словесности) и изъ обоихъ древнихъ языковъ—греческаго и латинскаго; кромі того, въ присутствіи членовъ испытательнаго комитета, должны написать два сочиненія на данныя темы, изъ которыхъ одна богословскаго содержанія, а другая—философскаго или литературнаго.
- 6) Изъ числа лицъ, подвергавшихся повърочному испытанію по собственнымъ прошеніямъ также какъ и по назначенію начальства, принимаются въ авадемію только выдержавшіе удовлетворительно устное и письменное повърочное испытаніе, причемъ оказавшіеся по повърочному испытанію лучшими зачисляются казеннокоштными студентами, если того пожелають, а остальные своекоштными (Уст. Дух. Акад. § 127 и 128). Поступающіе на казенное содержаніе подвергаются медицинскому освидътельствованію.
- 7) Казеннокоштныхъ вакансій для новаго курса имъется 30-Кромъ того состоятъ теперь въ Кіевской Дух. Академіи свободными четыре стипендіи: одна—Варваринская (въ 200 р.) для бъднъйшаго студента, другая—Лаврская (въ память 4-го апръля 1866 г., также въ 200 р.)— преимущественно для студентовъ изъ воспитанниковъ Кіевской или Костромской епархіи, а двъ остальныя стипендіи, учрежденныя Кіевскимъ городскимъ обществомъ въ 1869 году по случаю 50-лътняго юбилея Академіи (въ 250 р. каждая),—исключительно для дътей кіевскихъ гражданъ, поступающихъ въ оную для полученія богословскаго образованія.
- 8) Съ своекоштныхъ студентовъ не взимается платы за слушаніе лекцій въ Академіи (Уст. § 8).

9) Казенновоштные студенты, по окончания академического курса, обязаны прослужить за каждый годъ содержанія въ академін полтора года по духовно-учебному въдомству; а въ случав выхода изъ духовно-учебнаго въдомства до окончанія курса службы должны возвратить сумму, употребленную на ихъ содержаніе въ Авадеміи, по разсчету проведеннаго въ Академіи или недослуженнаго времени (Уст. Д. Акад. § 166—168).

#### объ изданіи

# "ПРАВОСЛАВНАГО СОБЕСЪДНИКА"

#### въ 1878 году.

"Православный Собестаникъ", издавменый при казанской духовной академіи съ 1855 года, будеть продолжаться и въ 1878 году. Направленіе журнала строго ученое, заключающееся въ разработить богословскихъ и философскихъ вопросовъ. Но витств съ темъ редакція съ удовольствіемъ открывають страницы журнала и статьямъ болте легкимъ, заключающимся въ рефератахъ, критикахъ и въ замъткахъ публицистическаго содержанія. Отділь "Библіографическихъ извітстій" также будетъ продолжаться. Сверхъ того, съ конца настоящаго года начато печатаніе описаніе рукописей соловецкой библіотеки, которое будетъ продолжаться и въ 1878 году.

"Православный Собесъдникъ" будеть издаваться внижками отъ 10 до 12 листовъ ежемъсячно.

Цѣна за полное годовое взданіе "Православнаго Собесѣдника" на 1878 годъ, со всѣми приложеніями къ нему, остается прежняя: съ доставкою на домъ по г. Казани и съ пересылкою во всѣ мѣста Имперів—

## СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

Подписка принимается въ Казани, въ Редакціи "Православнаго Собесѣдпика", при Духовной Академіи.

## Въ тойже редавців продаются следующія винги:

А. "Православный Собестаникъ" въ полномъ составт книжекъ (т. е съ приложеніями): за 1855 г. (4 книги въ году) 3 руб. за годъ, за 1858 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865 и 1866 годы (по 12 книгъ въ каждомъ) по 4 руб. за годъ, за 1868 г. (12 книгъ въ году) 6 руб., за

- 1871, 1872, 1873, 1874, 1875 и 1876 годы (по 12 книгь въ каждомъ) по 7 руб. сер. Полныхъ экземпларовъ за 1856, 1857, 1867, 1869 и 1870 гг. въ продажѣ нѣтъ. Можно получать и отдѣльныя книжки Собесѣдника за 1855, 1856 и 1857 гг. по 75 коп., а за остальные годы по 60 коп. за книжку.
- Б. Отдъльно отъ приложеній одинъ "Православный Собесьдникъ: за 1855 г. одинъ томъ. цъна 75 к.; за 1856 г. одинъ томъ, цъна 75 к.; за 1857 г. одинъ томъ, цъна 1 рубль; за 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1868, 1869, 1870, 1871 и 1872 годы, по три тома въ важдомъ, по 2 руб. сер. за годъ.
  - В. Отдёльно отъ "Православнаго Собесёдника" приложенія къ нему:
- 1) Посланія св. Игнатія богоносца (съ свёдёніями о немъ и его посланіяхъ) одинъ томъ. 1855. Цёна 75 к.
- 2) Дёянія вселенских соборовь въ переводё на русскій языкъ. Семь томовь. 1859—1875. Цёна за первый томъ 4 руб., за второй 2 р. 50 коп., за третій 3 руб. 50 коп., за пятый 3 руб., за шестой 3 р. 50 к., за седьмой и послёдній 4 р. 50 к. За шесть томовь 21 р.
- 3) Благовъстникъ, или толкованіе блаженнаго Феофилакта, архіснископа болгарскаго, на св. евангелія. 1874—1875 гг. Томъ 1-й на евангель Матеся. Ціна 1 р. 75 к. Томъ 2-й на евангеліе отъ Марка. Ціна 1 р. 25 коп. Томъ третій—на евангеліе отъ Луки. Ціна 2 руб.—Томъ четвертый—на евангеліе отъ Іоанна. Ціна 2 р. 50 к. За всі четыре тома ціна 7 р. 50 к.
- 4) Его же толкованіе на соборныя посланія святыхъ апостоловъ. Одинъ томъ. 1865. Ціна 1 р.
- 5) Его же толкованіе на посланіе въ Римлянамъ. Одинъ томъ. 1866. Цінь 1 р. 25 в.
- 6) Его же толкованіе на Дѣянія св. апостоловъ. Одинъ томъ. 1872. Цѣна 1 р. 50 к.
- 7) Святаго отца нашего Григорія Двоеслова Собесёдованія о жизни италійских отцевъ и о безсмертін души (съ предисловіємъ). Одинъ томъ 1858. Цівна 1 р.
- 8) Сказанія о мученикахъ христіанскихъ, чтимыхъ православною каеолическою Церковію (съ предисловіемъ). Томъ 1-й. 1865. Цівна 1 руб. 75 коп.
- 9) Посланія Игнатія, мятрополита сибирскаго и тобольскаго (съ предварительными замічаніями). Одинъ томъ. 1855. Ціна 75 к.
- 10) Сочиненія преподобнаго Максима грека (съ предисловіемъ). Три тома. 1859—1862, Ціна за первый томъ (съ портретомъ преп. Максима) 2 руб. 50 коп., за второй 1 руб. 50 коп., за третій 1 руб. За всъ три тома. 5 руб.
  - 11) Стоглавъ (съ предисловіемъ). Одинъ томъ. 1862. Цівна 2 руб.
- 12) Сочиненіе инова Зиновія: Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи (съ предисловіе). Одинъ томъ. 1863—1864. Ціна 2 руб. 50 к.
- ( 13) Остенъ. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка

(съ предисловіенъ и съ портретомъ патріарка всероссійскаго Іоакима) Одинъ томъ. 1866. Ціна 75 коп.

- 14) Сборнивъ древностей казанской епархін и другихъ приснопаматныхъ обстоятельствъ, архимандрита Платона Любарскаго. Одинъ томъ. 1868. Цёна 1 руб. 15 коп.
- 15) Житів преподобнаго отца нашего Трифона, вятскаго чудотворца Памятникъ русской духовной письменности XVII въка. Одинъ томъ. 1868. Цъна 50 к.
- 16) Житіє преосвященнаго Иларіона, митрополита суздальскаго, бывшаго Флорищевой пустыни перваго строителя. Памятникъ начала XVIII въка. Одниъ томъ. 1868. Цѣна 50 к.
- 17) Устройство увращения въ церкви королевства греческаго. Ө. Курганова. 1872. Ц. 2 р. 25 к.
- 18) Западная миссін противъ татаръ-язычниковъ и особенно противътатаръ-мусульманъ. Н. Красносельцева. 1872. Ц. 1 р. 25 к.
- 19) Ересь антитринитаріевъ III вѣка. Д. Гусева. 1872. Цѣна 1 руб. 25 коп.
- 20) Древнее языческое ученіе о странствованіяхъ и переселеніяхъ душъ и сл'яды его въ первые в'яка христіанства. Изсл'ядованіе ІІ. Милославскаго. Ц. 2 р.
- 21) Ученіе о лицѣ Господа Інсуса Христа въ трехъ первыхъ въкахъ христіанства. Изслѣдованіе В. Снегирева. Ц. 2 р.
- 22) Книга о антихристь и о прочихъ дъйствахъ, нже при немъ быти хотящихъ. 1873. Ц. 1 р. 25 к.
- 28) Стародубье. Записки протоверен Т. А. Верховскаго, Высочайше командированнаго 1845—48 гг. въ черниговскіе раскольническіе посады для водворенія единовёрія. Ц. 2 р.
  - 24) Толковая Палея. В. Успенскаго. Ц. 75 к.
- 25) Указатель статей, помѣщенныхъвъ "Православномъ Собесѣдинкъ" съ 1855 по 1876 годъ. Ц. 30 к.
  - 26) Портретъ патріарха всероссійскаго Іоакима. Ц. 20 к.
- 27) Письма о магометанствѣ А. И. Муравьева. Изд. 2-е 1875 года Цѣна 50 к.

#### Отъ издателей можно выписывать книги:

- 1) Слова въ смоленской паству преосвященняго Антонія, бывшаго епископа смоленскаго. Ц. 1 р. 50 к. с.
- 2) Церковиан исторія, соч. Гассе, переводъ съ нёмецкаго, подъ редакцією профессора каз. д. академін П. Соколова. Первый томъ. Цівна безъ пересылки 1 р., съ пересылкою 1 р. 20 к., для воспитанниковъ духовио-учебныхъ заведеній и съ пересылкою 1 р. сер. Второй томъ. Цівна такая же.
- 3) Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ. Излѣдованіе И. Порфирьева. Ц. 2 р. съ пересыкою,

- 4) Исторів русской словесности. Составиль И. Порфирьевь. Часть І. Древній періодъ. Изд. 2-е исправл. и дополненное. Ціна 2 руб. 50 коп. съ перес.
- 5) Твореніе блаженнаго Августина "De civitate dei", какъ апологія христіанства въ его борьбѣ съ римскимъ язычествомъ. Сочиненіе М. Красина. Казань. 1873. Ц. 2 р.
- 6) Первый опыть крещено-татарскаго словаря. Н. Остроумова. Казань. 1876. П. 1 р.
- 7) Руководство въ русской церковной исторіи. П. Знаменскаго, Второе дополненное изданіе. Ц. 1 р. 50 к. На пересылку 25 к.
- 8) Очерки по церковной географіи и этнографіи. Сост. С. Терновскій. Ц. 30 к.
- 9) Сборникъ бесѣдъ со старообрядцами. Изд. подъ редакціей э.-орд. проф. Н. Ивановскаго. Ц. 1 р. 25 к.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

ОЧЕРКИ ВНУТРЕННЕЙ ИСТОРІИ ВИЗАНТІЙСКО-ВОСТОЧ-НОЙ ЦЕРКВИ въ IX, X, XI, вѣкахъ; Профессора Московской Духовной Академія А. Лебедева. Цѣна 1 р. 25 к. съ пер. 1 р. 50 к. Продается въ Москвъ у Ферапонтова, Вольфа, Салаева, Соловьева и др., въ С. Петербургъ въ лучшихъ магазинахъ, въ Кіевъ у Оглоблина, а также у автора Сергіевомъ посадъ (моск. губ.).

**КРИТИЧЕСКІЕ ОПЫТЫ ПО ИСТОРІИ ДРЕВНВЙШЕЙ ГРЕКО- РУССКОЙ ПОЛЕМИКИ ПРОТИВЪ ЛАТИНЯНЪ.** А. Попова. 1878 года. Цёна 1 р. 50 к. Продается у нзвёстных книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ.

Въ редавців Таврическихъ Епархіальныхъ вѣдомостей, въ пользу Симферопольскаго Александро-Невскаго Братства, продаются слѣдуюющія сочиненія Его Преосвященства, Преосвященнѣйшаго Гурія Епископа Таврическаго:

- 1. ВЕСЪДЫ СВЯЩЕННИКА СЪ ПРИХОЖАНАМИ о достойномъ приготовления въ принятию святыхъ такиъ; 1871 г. Цвна 25 к., съ пересылкою 80 к.
- 2. ИСПОВЪДАНІЕ ВЪРЫ МОЛОКАНЪ Донскаго толка Таврической губернів; 1874; въ двукъ выпускахъ. Цена за оба вып. 1 р. 50 к., съ пересылкою 1 р. 60 к.

- 3. О ВОГОУЧРИЖДЕННОСТИ ВПЕСКОЛСКАГО САНА ВЪ Христовой церкви, сравнительно съ учениемъ о семъ реформатскихъ обществъ; 1876 г. Цена 50 к., съ перес. 55 к.
- 4. О СКОПЧЕСКОМЪ УЧЕНІИ, по последнимъ о немъ известіямъ. 1877 г. Цена 1 р., съ перес. 1 20 к.

Выписывающіе всёхъ сочиненій по экземпляру, или одного сочиненія пять экз. за пересылку не платять.

Вышель 3-й (последній) тонь сочиненія Преосвященняго Хрисанфа.

# PEANTIN APEBNATO MIPA

ВЪ ИХЪ ОТНОШЕНИИ КЪ ХРИСТІАНСТВУ.

Цвна 3 рубля; на пересылку за 4 фунта.

Продается въ книжныхъ магазинахъ Кораблева и Сърякова, Вольфа Исакова и другихъ книгопродавцевъ. Тамъ же можно получать 1-й и 2-й томы того же сочиненія, но 3 руб. за томъ; на нересылку каждаго тома за 4 ф.

#### печатать позволяется

съ тамъ, чтобы по отпечатанія представлено было въ цензурный комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Москва, мая 27 дня 1878 г.

Цензоръ протојерей С. Зерновъ.

стольскіе основатели каждой, и засвидітельствовать истину одного и того же Св. Духа, который говориль ихъ устами. Опи сошлясь, чтобы облечь въру преданія непогръшимыми словами и положить въчную преграду между перковію в ересью; -- они прибыли изъ Италіи и Испаніи, изъ Африки и Готскихъ земель, изъ Палестины, Каппадоків, Исавріи, Египта, Месопотамів в Пентаполя; — Евфратъ, Гвадалквивиръ, Тибръ и Нилъ, Дунай и Оронтъ, выслали своихъ поборниковъ истины канолической вфры в славы Единосущнаго. Здесь быль св. Макарій Іерусалимскій, прослававшійся многими чудотвореніями, св. Евставій Антіохійокій, воскресившій мертваго, св. Іаковъ Низибійскій, сплою своихъ молитиъ низложившій Сапора и весь цвітъ персидскаго войска; Леонтій Кесарійскій (въ Каппадокіи) равноангельный и духовный отепъ многихъ мучениковъ, св. Инатій Гангрскій, самъ возжелавийй мученическаго вънца и испустившій духъ въ молитвъ за своихъ убійцъ, св. Павелъ Неокесарійскій, наувіченный во вреия гоненія Лицинія, св. Александръ Константинопольскій, молитвою котораго гиввъ Божій поразиль Арія, св. Никасій Дійскій, единственный представитель въкогда православной Галлів, Протогенъ сардикскій, непоколебимый столиъ церкви дакійской, св. Мелетій Севастопольскій, подвизавшійся подвигомъ добрымъ въ Арменіп, св. Спиридонъ Тримночитскій—слава Кипра, св. Ахиллесъ Ларискій, Аванасій Овссалійскій, св. Геласій Саламинскій, едва не сдвлавшійся мученикомъ, - и множество другихъ епископовъ, имена которыхъ, менъе извъстныя въ церкви воинствующей, несомивнию вписаны также въ книгу жизни.

Въ это-то почтенное собраніе явился св. Алексавдръ въ сопровожденін двадцати своихъ епископовъ 1). Знамсинтъйшими наъ вихъ были св. Потамонъ Гераклейскій, потерявній при Максиминъ одинъ глазъ, впослъдствій сдълавшійся доблестнымъ муче-

<sup>1)</sup> Помвщаемъ здвсь въ примвчании списокъ этихъ епископовъ: Гарковратіонъ Навкратійскій, Атласъ Схедійскій (изъ небольшаго города къ востоку отъ Александріи); Кай еп. Фтенова (давшаго свое имя одному изъ притоковъ Нила); Доровей Пелусійскій; Кай Тмуйскій, преемникъ св. Филея и св. Доната; Дарій Ринокорурскій или Фармскій; Филиппъ Панефисскій; Алберіонъ изъ Фарбева, Адамантій изъ нижияго Кинополя, Антіохъ Мемфисскій; Гарпократіонъ Кинопольскій изъ Гептанома, который пераль самую значительную роль на Соборф (Сократ. Перк. Истор. I, 18); Тираниъ изъ Антиноя, который повидимому былъ

никомъ при Констанцій, я св. Павнутій изъ Ояванды, столь изизстный по своему исповіданію віры я святости жизни. Но впереди всіхъ прибывшихъ изъ александрійскаго патріархата стоядъ св. Аванасій. Между сгипетскими епископами трое—Секундъ, Зефирій, Датисъ были заражены аріанствомъ; всі они были изъ-Лявія, что ясмо доказывало, какое сильное вліяніе иміли Арій. Секундъ и Оеона въ странахъ, прилежащихъ къ Египту. Египетскіе епископы, какъ и всі прочіе отцы, были обезпечены свободнымъ проіздомъ, и даже путевыя издержки ихъ былц припяты на счетъ казны, по указу виператора изданному съ этою пілію.

Мы не имбемъ намбренія подробное описывать даянія никейскаго собора, чонь сколько то необходимо для полнаго разуміпія доль той церкви, исторію которой мы передаемъ. Осужденіе Арія и Мелетія есть самое существенное въ этомъ отношенія; другихъ же постановленій собора мы коснемся весьма кратко.

Св. Силвестръ, занимавшій тогда римскую каседру, не могъ за старостію и недугами лично присутствовать на соборъ, и потому посладъ на соборъ въ качествъ своихъ легатовъ двухъ свъщениковъ — Вита, иначе называемаго Витономъ, и Викентія. Такимъ образомъ на соборъ пришлось предсъдательствовать св. Александру александрійскому; но безъ сомивиїя онъ не желаль присутствовать въ качествъ судьи тамъ, гдъ падлежало ему быть и главнымъ обвинителемъ и главнымъ свидътелемъ. Поэтому право предсъдательства переходило къ св. Евстаейю антіохійскому, и по всей въроятности онъ именно и предсъдательствоваль. Неръдко утверждаля, что первенство занималъ Осія, какъ одинъ изъ пашскихъ легатовъ; но върнъе кажется, что этотъ досторочтенный епископъ не быль легатомъ отъ Рима<sup>2</sup>); и доказательсторочтенный епископъ не быль легатомъ отъ Рима<sup>2</sup>); и доказательсторочтенный епископъ не быль легатомъ отъ Рима<sup>2</sup>); и доказательст

ı E

сперва сторонникомъ Мелетія; Волузіанъ Ликопольскій, который был поскященъ па мёсто Мелетія; Титъ изъ Паретонія; Серапіонъ въроятно изъ Антифръ: всё они были православные. Датисъ изъ Вереники; Зефирій изъ Барки, Секундъ изъ Текхири, и сверхъ того отставные епскопы; Секундъ изъ Птолеманды и Феона изъ Мармарчки, —были аріане. Въ перечит этихъ именъ мы сабдовали Ле-Кеню, который ихъ приводить частію догадочно, частію изъ арабскихъ щанускринтовъ, хранащихся въ королевской библіотект въ Парижт.

<sup>2)</sup> Высказывая это, мы желаемъ сколько возможно быть свободными отъ вліянія взгляда, принадлежащаго какой-либо изъ спорящихъ сто-

ства, праводимыя въ пользу его представательства, при всей своей: сват мало убъдительны. Никто не отрицаетъ того, что онъ былъ жизнію и душею собора; но тяжело представить, что первенствующее лице на этомъ великомъ соборъ въ послъдующее врема отпало отъ въры, которую такъ ревностно ващищало въ Никеъ.

По если въ этомъ великомъ собранія число православныхъ вначительно превышало число ихъ противниковъ, то послъдніе составляли хорошо устроенную фалангу, не имъвшую недостатка ни въмужествъ, ни въковарствъ, сильную расположеніемъ придворныхъ льстецовъ и овнуховъ, начёмъ не возмущавшуюся и ни передъ чвиъ не останавливавшуюся. Аріанскихъ епископовъ на соборъ было семнадцать или восемнадцать и изъ нихъ Евсевій никомидійскій запималь первое місто; Евсевій кесарійскій цервовный историкъ, Павлинъ тирскій, Аетій лидскій, ява отлученныхъ ливійскихъ спископа Секундъ и Осона, пользовались великимъ вліяніемъ; затъмъ Менофантъ офессий, какъ спископъ города, считавинагося въ означенное время первымъ за Антіохісю, и Осогній, какъ спископъ города, въ которомъ былъ собранъ соборъ, конечно имвли также значение, на которое къ сожальнію не давали имъ права ни ихъ способности, ни ихъ репутація.

Соборъ открылся девятнадцатаго іюня безъ инператора. Въ первые двъ недъли спископы часто собирались въ соборной го-

ронъ. Единственный свидетель относительно легатского значенія Осія есть Гелазій; между тімь о легатстві священниковь пийемь свидітельства Евсевія, Осодорита и Созомена. Еще, св. Юлій Римскій упоминаеть о своихъ священникахъ, которые присутствовали на соборь и засвидътельствовали православіе Маркелла Анкирскаго. Странно было бы, чтобы пропущенъ быль Осія, если онь быль легатомъ; — и если бы возразили, будто бы отпадение Оси сделало недействительным в его свидътельство,-мы на это отвътимъ, что Викентій, одинъ изъ священнивовъ, быль въ последствін по всей вероятности знаменитый Викентій Капуанскій, такъ что онъ должень бы быть исключень по той же причинъ. Бароній вынуждень быль, за непывніемы лучшаго доказательства, сослаться на нодложное посланіе Инкейских Отцевъ въ Сильвестру, посланіе, которое, не смотря на умеренность сужденія Тильемона, есть нельная и явная поддълка. Но это не все. Надинсь этого посланія следующая: Beatissimo Papae Hosius... Macarius... Victor (i. e. VItus et) Vicentius: отсюда выходило бы, что если Осія быль легатомъ, то и св. Макарій быль также легатомъ. Бароній опускаетъ его ния, на что и указаль Тильемонъ. Последній вифста съ Лонуа и

родской первые съ цълю выслушать изъ устъ самого Арія его лжеученіе, такъ возмущавшее миръ дерковный. Еретикъ, при всей крайности своего положенія, ничего не скрывалъ; овъ открыто говорилъ, что Сынъ Божій сотворенъ изъ ничего; что онъ былъ способенъ къ святости и къ грѣху и добровольно предпочель святость; и что въ чистъйшемъ значеніи слова, Овъ былъ твореніемъ и созданіемъ Огца. При этихъ богохульствахъ большая часть епископовъ затыкала себъ уши, но евсевіане настоятельно требовали изслъдовать ученіе, — и если оно ново или если кажется страннымъ, то слъдуетъ разъяснить оное. Поборники православія столь же единодушно отвъчали, что древнее преданіе должно быть поддержано и признано безъ пересмотра и переизслъдованія.

Константивъ прибылъ въ Никею изъ Никомидіи, гдѣ праздновалъ годовщиму своей первой побъды надъ Лиципіемъ, въ самомъ разгарѣ этихъ споровъ. Его вступленіе въ Никею происходило наканунѣ дня, назначеннаго для торжественнаго засѣданія собора. Нѣкоторые, дѣйствуя по внушеніямъ Арія, явились къ императору и подали ему жалобу на несправедливости, которыя, по вхъ словамъ, были сдѣланы тою и другою партіями; и Константинъ, оставивъ ихъ у себя, обѣщалъ обратить на нихъвимманіе.

Въ назначенный день отцы собранись въ большой дворцовой

другими не признаетъ легатсва Осін. Былъ ли опъ предсёлателемъ, —это другой вопросъ. Относительно этого есть слёдующія свидётельства:

1) имя его въ подинсяхъ отцевъ Нивейскаго собора и у Сократа стоитъ первымъ; 2) св. Аванасій называетъ его главою всёхъ Соборовъ; 3) опъ несомитьно предсёдательствоваль на соборт въ Сардикъ; здёсь впрочемъ епископъ Антіохійскій не присутствоваль, а епископъ Александрійскій быль одной изъ сторонъ въ дълъ. Въ пользу мити о председательствъ св. Евставія можно привести: 1) Что Іоаннъ Антіохійскій (который имъл возможность знать это) въ письмъ своемъ къ св. Проклу называетъ его первымъ изъ отцевъ Никейскаго Собора. 2) факундъ вазываетъ его первымъ на соборъ 3) Изъ Феодорита видно, что Евставій быль тотъ самый енископъ, который сядъль по правую руку Императора, и привътствовалъ его отъ именя епископовъ. 4) Никифоръ называетъ его корифеемъ Пикейскихъ Отцевъ. Эти последиія довазательства по нашему митнію имъютъ преплущество пре съ нереняли.

заль, гдъ были приготовлены мьста по числу епископовъ. Они заняли свои мьста и въ молчаніи ожидали входа императора.

Такъ какъ и вкоторые изъ спископовъ были мало св вдущи въ свътскихъ наукахъ п совершенно незнакомы съ правилами публичныхъ преній, то на соборъ явилось и всколько ученыхъ пресвитеровъ и мірянъ для ихъ поддержки въ этомъ отношеніи.

Императоръ вступплъ въ залу въ пурпуровой одеждѣ, убранной драгоцѣнными каменьями; его свита состояла изъ небольшаго числа безоружныхъ христіанъ; собравшіеся встали, какъ одинъ человѣкъ. Константииъ покраснѣлъ и прошедши залу остановился предъ маленькимъ, приготовленнымъ для него трономъ. Епископы пригласили его знаками сѣстъ; и когда онъ это сдѣлалъ, то всѣ они спова заняли свои мѣста. Затѣмъ Евстаейй антіохійскій, занимавшій высшее мѣсто по правую руку императора, всталъ и обратившись къ собранію пронзнесъ краткую привѣтственную рѣчь з). Императоръ въ своемъ отвѣтѣ выразилъ, что онъ весьма радуется такому многочисленному собранію и надѣется, что ихъ совѣщанія приведутъ всѣхъ къ единомыслію. Онъ говорилъ по-латыни; а переводчикъ переводилъ его слова на греческій языкъ, который былъ природнымъ для большей части отцевъ.

Какой ходъ имъло каждое засъданје собора по прибытіп Константина, мы совершенно не знаемъ; только одни розыскавія въвосточныхъ монастыряхъ могутъ прояснить современную исторію собора.

Первымъ предметомъ, предложеннымъ собору для обсужденія, была ересь Арія. Канолическіе епископы требоваля отъ приверженцевъ Арія отчета въ ихъ основныхъ мифніяхъ и причинахъ, побудившихъ ихъ принять новое ученіе; ерегики, стараясь отвъчать, столько же расходились другъ съ другомъ, сколько и съ православными. Императоръ оказывалъ большое вниманіе къ доказательствамъ той и другой стороны; опъ обращался къ спорящимъ по-гречески, на которомъ говорилъ довольно свободно, стараясь умфрить ихъ горячность и склонить ихъ къ примиренію и единству. Св. Ананасій, при всёхъ этихъ преніяхъ, по-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вагоп, 325, IVI Евс. жизнь Констаптина III. 11. Өеодорита Цер. И. 1, 6 Тильем. VI. 3. 920.

вазаль себя самымъ сильнымъ противникомъ послъдователев Евсевія, чъмъ и навлекъ на себя съ ихъ стороны неумеляную ненависть, не прекращающуюся до самаго конца его жизни. Евсевій никомидійскій, предвиди, что съ осужденіемъ Арія весьма легко можетъ послъдовать его собственное низложеніе, старался склонить на свою сторону Константина черезъ нъкоторыхъ его придворныхъ любимцевъ. Планъ не удался и самъ опископъ едълался предметомъ ужаса в негодовавія собора, когда представиль записку, въ которой вибя цвлію reductio ad absurdum, говориль между прочимъ: осли утверждаютъ, что Інсусъ Христосъ истинный и несотворенный Сынъ Божій, то это есть ночти то же самос, какъ и признаніе, что Онъ есть единосущевъ Отцу. Записка была раворвана соборомъ въ куски въ знакъ отвращенія.

И Евсевій кесарійскій поступиль не лучше его. Онъ составиль символь, который старался представить какъ истинное выраженіе мижній своей партін, и утворждаль въ последствін, что соборъ принялъ его символъ одобрительно, и только потому отвергнуль, что въ немъ не находелось слово «единосущный». Такал ложь достойна своего автора. Абло въ томъ, что символъ Евсевія быль отвергнуть съ презраніемь, потому что ясно видали, что повидимому осуждая грубыя выраженія Арія, онъ въ то же время поддерживаль его ученіс. Воть его содержаніе: въруемь во единаго Бога, Отца Вседержителя, Творца всего видимаго и невидимаго; и во единаго Господа Інсуса Христа, Слово Божіе, Бога отъ Бога, свътъ отъ свъта, жизнь отъ жизни, единороднаго Сына, перворожденнаго изъ всвяъ тварей, рожденнаго отъ Отца прежде всехъ векъ, которымъ все сотворено, который нашего ради спасенія воплотился и обяталь съ людьки и пострадаль и воскресъ въ гретій день и возшель къ Отцу; и паки пріидеть со славою судить живыхъ и мертвыхъ. И вівруемъ въ святаго Духа. Въруемъ, что каждое ляцо изъ Нихъ есть и существуеть: Отепь истинный Отець, Сынь истинный Сынь, Духъ святый встинный святый Духъ, какъ Господь нашъ посылая Своихъ ученивовъ на проповёдь, сказаль имъ: идите, научите всв шароды, крестя ихъ во имя Отца и Сына и святаго Духа. Касательно этого мы также утверждаемъ, что все это встинно, и что мы такъ въруемъ, и всегда такъ въровали, и будемъ ностоянно пребывать въ этой въръ до самой смерти, продавна проклатию всякую нечестивую ересь 4).

Всявдетніе этого необходимо было приступить въ подробиташему канолическому изложению ивры.

Св. Отпы сначала выставили на судъ самое простое предложение, пиенно слова: Слово есть Богъ. Аріане съ няви согласились. Чтобы еще ясибе и ближе представить этогъ вопросъ, соборъ вследъ затъмъ заявилъ, что Сынъ есть сила, премудрость, въчный образъ Огда, подобный Ему во всемъ, непэмвияемый, отъ ввиа существующій въ Немъ. Аріане, напирая съ большою силою на иткоторын слова этого положенія, объявиян свою готовность нодинсаться подъ онымъ: Онъ есть образъ Отца, потому что пи сано, что чоловъкъ сотворенъ по Его образу; Овъ пребываетъ въ Ненъ, потому что писано: о Пенъ мы живенъ п движенся;--въчно или всегда въ Немъ, потому что инсано: жы живущіе пребываемъ всегда; Онъ есть сила в могущество Божіе, обо объ этихъ свойствахъ также было неоднократно свизано въ Посавія. Отды воскликочли: Онъ есть пстинный Богъ. Ла, отийчаль аріане; если Онъ истиню быль такъ сотворень, то истиню Онъ и таковъ.

Тогда соборъ, чтобы не оставить никакихъ поводовъ къ укловению, скавалъ: Сыпъ Божій единосущенъ Отцу. Но здъсь аріане не хотвли согласиться, они не хотвли признать, что Сынъ не только подобенъ, но и нераздъленъ, не только ракейъ, но и одно и то же; и что все, что говорится о Немъ по отношению къ Отцу, нельзя относить ни къ одному творению. И безъ сомивнія это слово весьма сильно поражало аріанъ; потому что оне было въ сущности мечъ навлеченный изъ ихъ собственныхъ ноженъ. Если Сынъ есть таковъ, какъ разумъютъ Его православные, говорили они, то Онъ долженъ быть единосущнымъ, отвъчали отцы, и таковъ Онъ дъйствительно есть. Ихъ противники громко поридали это выраженіе. Одно существо, говорили они, можетъ быть единосущно

<sup>\*)</sup> Осодорита Церк. Ист. 1, 12. Въ этой главъ, гдт говорится не с примонъ предметъ нашей исторіи, ны не сочли нужнымъ примодить длинныя ссылки на источники,—какъ потому, что факты такъ общензвъстны, такъ и потому, что мы не могли что-либо прибавить къ тому, что объ этомъ предметъ написано Барономъ, Пажи, Тильемономъ, Флери



другому только въ трехъ отношеніяхъ: или по произраставію, какъ напримъръ растеніе изъ своего корня; или по происхожденію, какъ младенецъ отъ своего отца; или чрезъ дёленіе, какъ различные обломки отъ разбитой скалы. Православные говорили, что это слово должно нринимать въ божественномъ и небесномъ сиыслів, а не въ томъ грубомъ значенія, которое дають ему аріане. Сатадующее возраженіе еретиковъ состояло въ томъ, что они утверждали, будто бы это выражение было осуждено на соборъ антіохійскомъ, собранномъ противъ Павла самосатскаго. По тому самому, отвъчали върные, что оно было привимаемо въ грубомъ и земномъ смыслъ. Наконецъ евсевіане возражали, что это слово не встръчается въ Библін. Православные отвъчали, что также нътъ въ ней иногихъ выражений употребляемыхъ у самихъ аріанъ, в что это слово, что, конечно, признаетъ самъ Евсевій, употреблялось многими знаменит вишими учителями церкви. Посему не обращая никакого вниманія на ихъ возраженія, соборъ приступиль къ составленію символа віры. Кажется, что этоть трудъ былъ препорученъ коммисія, въ которой Осія кордубскій быль председателемь. Известно, что св. Асанасій также принималь въ ней участіе, и мы въроятно не ошибемся, сказавъ, что св. Александръ, который такъ много и такъ корошо писалъ объ этомъ предметв, который, какъ известно, имелъ большое вліяніе на соборъ, быль въ числь составителей символа. Переписанный на бъло, символь быль прочтень св. Гермогеномъ, въ последствін епископомъ кесарійскимъ въ Каппадокін; поэтому можно предположить, что св. Леонтій, тогдашній епископъ этой канедры, принимацъ также участіе въ составленів символа.

Вотъ что исповъдала св. церковь:

«Въруемъ во единаго Бога, Отца Вседержитоля, Творца всего видимаго и невидимаго. И во единаго Господа Інсуса Христа, Сына Божія, единороднаго, рожденнаго отъ Отца, то-есть, отъ сущности Отца, Бога отъ Бога, свъта отъ свъта, Бога истинна отъ Бога истинна, рожденнаго, несотвореннаго, единосущпаго Отцу: которымъ сотворено все, на небеси и па земли. Насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ, и воплотившагося и вочеловъчшагося, страдавшаго и воскресшаго въ третій день, и возшедшаго на небеса. И паки грядущаго судить живыхъ и мертвыхъ.

Въруемъ и въ Духа святаго. А на тъхъ, которые говерятъ о Сънъ Божіемъ, что было время, когда Его не было, в что Онъ не былъ, прежде чъмъ былъ произведенъ, и что Онъ произведенъ изъ несущаго и что Онъ другаго естества и сущностя, или сотворенъ, или подлежитъ превращенію и измѣненію, каеолическая и апостольская церковь произноситъ свой судъ: да будетъ анаеема.

Символъ никейскій былъ сраву принять большею частію присутствовавшихъ на соборъ отцевъ. Только семнадцать не соглашались и представляли всекозможныя возраженія противь внесенія въ символъ слова «единосущный». Однако наконецъ всъ уступиль, кром'ь пати, Евсовія никомидійскаго, Осогвія никомскаго, Мариса халкидонскаго и ливійскихъ епископовъ-Секунда и Осоны. Первые три прилагали всевозможныя усилія какъ на соборъ, такъ и предъ императоромъ, чтобы уклониться отъ подинсн. Однако вичто не помогло; и они должны были выбирать одно изъ двухъ---или подпись или ссылку. Вследствіе сего Марисъ съ отвращениемъ подписалъ свое имя подъ символомъ; Евсевій и Осогній, по свидітельству аріань 5), навізстны тімь, что въ слово биообсюм вписали юту такъ, чтобы назвать Сына Божія подобносущимъ биогоистом, вивето единосущный; Евсевій сверхъ того заявиль, что онь подписаль свиволь, но не анасему. Только Секундъ и Осона имъли мужество в честность твердо стоять въ своихъ убъжденіяхъ. Соборъ осудилъ ыхъ вывств съ Аріенъ, и вывств съ ними Евзоія и Писта, которые виоследствій усиліями оретической партіи занали антіохійскую и александрійскую канедры. Ересеначальникъ п вышеупомянутые его приверженцы были изгнаны по указу императора въ иллирійскую провинцію. Здісь хотя и низложенные, они, какъ кажется, продолжали исполнять обязанности епископскаго служенія; по крайней мірь взвістно, что папа св. Юлій объявилъ руконоложение, совершенное Секундомъ, недъйствительнымъ.

<sup>5)</sup> Нфтъ никакого основанія отвергать свид'ятельство Филосторгія объ этомъ предметѣ, какъ будто онъ выдумаль разсказъ въ защиту Евсевія отъ осужденія за непослѣдовательность и колебанія. Можно было найти для этой цѣли способъ гораздо простѣйшій, а хитрая стратегема свойственна характеру Евсевія.



Св. Александов после того предложиль на равспотрене собора расколъ Мелетін; и довольно трудио объяснить ту снискодительность, которую окажаль соборь въ отношения въ виновнику раскола. Можетъ быть оплеались, что изляшния строгость могла побудить мелетівнъ открыто броситься въ ряды аріавъ. съ которыми они вошли уже въ сношеню; ножеть быть савъ Александръ, принужденный дъйствовать съ особенною силом нротивъ аріанъ, чемъ навлекъ на себя подозрвніе, будто ава ствоваль изъ своихъ личныхъ видовъ, въ такомъ вопросъ, въ которомъ благоразумиве было умогребить умврениость, хотвль показать, что онь одетно готовь пожертвовать всвиь рани жира. кром'в одной истивы. Причина этого могла заключаться и въ чрезыврномъ желанін санаго Константина сворбе водворить перковный миръ. Какъ бы то ин было, Мелетій былъ принять въ общение съ церковию и ещу было позволено удержать за собою титулъ енископа; однако при этомъ ему воспрещалось на будущее время отправлять описноиское служение, и церкви Ликонольской быль дань другой винсковь, есля, конечно, другов кто православный не быль рукоположень въ ней прежде. Что же касается тихъ, которыхъ посвятиль Мелетій, то они должны были быть принятыми въ цорковь чрозъ возложение рукъ в оставаться въ той степеци, на которую онъ возвель ихъ, хоте при этомъ обязывались уступить первенство твиъ, которые были нанопически рувоположены Алексиндронъ. Въ случав смерти какого-либо изъ опископовъ, пребывшихъ до конца въ общенів ев церковію, управдновное місто ногло быть запіщево однивь изъ епископовъ, посвященныхъ Молотівив, по выбору народа я съ утворжденія епискова Александрійскаго. Въ предупрежденіе возножности какого либо недоравунвийя, Мелетію приназано было представить списокъ лицъ, возведенныхъ ниъ на церковныя должности. Согласно втому требованію Мелетій по возвращенія въ Аленсиндрію представиль въ списків имена двадцати восьми епископовъ 6), кромъ того восьми пресвитеровъ и діаконовъ.

Последующія событія, какть мы увидимъ ниже, доказали, что снисходительность собора была весьма неуместна, и выраженія.

<sup>•)</sup> Имена сохранены св. Аванасіент. Апологія въ имтр. Колет. І. 789.

ат отвываются онней св.: Асянасія, ясно показывають ого мижно с продосудительним схарайтерь этой и пры:

Наъ всего изложеннаго видно, что Никейский соборъ быль весьма тысно свяжаны съ благосостоиномъ церкви Александрійской. Касательно соборнато рышения по вопросу о времени празднованія Пасхи мы огращичнися одиниъ замічнисть, что теперь епископу Александрійскому было предписано ув'ядомлять о надлежащемъ дні правднованія Пасхи своего брата, спископа Римокаго, а черезъ мого всю каеодическую церковь.

Изъ двадиати извистныхъ Никонсиръ постановления только одина насается церкви Александрійской. Ва шостома постановленін говоритоя о соблюденів древнихь обычаевь въ Египть. Ливіп и Пентаноль, въ силу чего спасковы помянутыхъ провинцій могли получать рукоположеніе только отъ::Александрійскаго патріарха. Нользя не упоминуть при этомъ, вакъ св. Павнутій епископъ Египетскій, о которовъ мы спазили прожде, отличнася въ разсужденіямъ о бенбрачін духовонетва. По поводу третвиго постановленія, воспрещавимого духовенству следовать обычим принатому въ накоторыхъ мъсталь --- мисвио иметь въ допаль своихъ женщинъ, извъстныхъ подъ наименоваменъ subintroductae для управленія домашинив козяйствомь, исключая техь, которые могли жить съ ними въ одномъ и тошъ же домв по родству, какъ то: матерей, тетокъ и сестеръ; -- пвиоторые изъотоевъ желали постановить следующее: что всякое духовное ницо, женавщееся до принятія рукоположенія, посл'я онаго должно собвоздержаніе. Св. Паонутій воспротивился такъ какъ онъ самъ былъ неженатый и притомъ самой бозукоривненной жизни, то его мижие имело большей весь. ковь постановила, сказаль оны, что минто не должень жениться посяв принятія рукоположенія, -- этого достаточно; взяншисе отягощение скорне можетъ повести къ безиравственности, чемъ къ цъломудрію. Св. Павелъ сказаль, что бракъ честень во всемъ, н потому свобода, полученная намя отв отцевъ, должив быть оставлена нашему ветемству.» Мизміс Паснутія одержало верхъ.

Окружное посланіе Нинейского собора съ описанісиъ: ветять его застданій было первоначально адресовано къ церкванъ Египетской, Ливійской и Пентапольской, и чрезъ цихъ ко вставъ касолическимъ церкванъ. Главнымъ спискомамъ было предписано увтдо-

мить о соборныхъ опредъленіяхъ епископовъ въ своихъ епархіяхъ, такъ что когда въсть о торжествъ въры распространилась Осією въ Испаніи, Франціи и Британіи, она единовременно чрезъ Іоанча, епискома Персидскаго, достигла върующихъ, живущихъ на отдаленновъ Малабарсковъ берегу и на границахъ Китая.

Соборъ овончился двадцать пятаго августа: въ этотъ же день Константинъ далъ объдъ епископамъ, въ честь окончанія собора и начала двадцатаго года своего царствованія; послідняя церемонія была на місяць отрочена, чтобы оба празіника могли отправднованы вивств. Евсевій Кесарійскій произнесь Константину панегирикъ, и посявдовавшее за твиъ пиршество было вполив достойно какъ почетныхъ гостей такъ в случая. Императоръ отпустиль епископовъ съ богатыми подарками, съ пламенными убъжденіями о миръ и единеніи.

Восточная церковь чевствуетъ панять отцевъ Никейскаго собора; западная же не последовала ся примеру.

Мы должны тенерь упомянуть о церковныхъ постановленіяхъ, которыя обыкновенно изв'ястны подъ названіемъ Арабскихъ кавоновъ Никен 7), и признаются восточною церковью за сесьма важные. Исидоръ Меркаторъ первый изъ западныхъ писателей говорить о нихъ; кажется, что онъ некогда не видаль ихъ, а только говорить, что слышаль о другихъ Никейскихъ канонахъ, существующихъ въ восточной церкви, которые были весьна подробны, и по своему объему превосходили четыре Евангелія. Крестоносцы повидимому ничего не знали о нихъ: они сдълались навъстными Европойцамъ только въ XVII въкъ, когда были паданы, какъ подлинные. Теперь, сколько съ одной стороны неосновательно принимать ихъ за твороніе Никейскихъ отцевъ, какъ ихъ принимали восточные и даже ибкоторые изъ членовъ Ранской деркви 8), утверждая, что на составление ихъ потребовалось три года, столько же, съ другой стороны, ошибочно называть ихъ ложными и поддравими в считать совершено безполевными; потому что всв восточныя церкви, какъ православныя, такъ и Несторіанскія в Іаковитскія, согласно принимають оныя и ирманавали болбе чемъ въ течение тысячи летъ; и на инхъ да-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Renaudot, p. 73, 74. <sup>8</sup>) Напряварь Турріань и Авраань Экельскій.

же основываются какъ на законв въ твив случалив, въ которыхъ, по особенной привелегіи султановъ и калифовъ, патріархамъ и епископамъ позволено двиствовать BЪ свътскихъ судей. Они въ сущности арабскій переводъ цълаго собранія древнихъ церковныхъ каноновъ, отностно приписываемыхъ Никейскому собору. Подобное заблуждение встрвчалось весьма нередко; такъ напримеръ, мы водимъ, что папа Иниокентій по ощибкі выдаеть постановленіе, изданное Сардикскимъ соборомъ, за постановление Никойскаго въ своемъ споръ съ африканскими епископами касательно права аппеллировать въ Римъ. Что подобное собраніе наноновъ существовало, это видно изъ сочиненій многихъ писателей, особенно Фотія. Они первоначально были приняты восточными каноликами, а отъ нихъ заимствованы Таковитами и Несторіанами, что доказываеть одинъ самый простой фактъ. Сорокъ третій канонъ есть чисто повтореніе послідняго канона собора Вфесскаго, пятьдесять третійвтораго Халкидонскаго. Потому, еслибы Несторіане знали о ихъ провежождения, то не приняли бы перваго; а Гаковиты - последняго. Вфроятво, этотъ сборникъ былъ составленъ послф возникновенія Магомотанской Имперів, и состоить пав трехъ частей. Первая содержить въ различныхъ манускриптахъ 80, 83 или 84 канова; вторая - 33 или 34; третья, озаглавленная «каноны выпораторовъ», заключаетъ въ собъ различные отрывки изъ указовъ, распораженій и постановленій посліднихъ императоровъ. Й замвчательно, что котя нвкоторые изъ этихъ императоровъ и почитались какъ Несторіанами, такъ и Іаковитами вообще за еретиковъ, однако эти заковы признавались авторитетными вежи различными сектами, равно какъ всею касолическою церковію на востокъ.

Едва ли стоитъ упоминать о странныхъ преданіяхъ нѣкоторыхъ Іаковитскихъ писатолей в касательно 2048 опископовъ, которые, по ихъ словамъ, будто бы присутствовали въ Ипкећ, и изъ которыхъ только 318 защищали единосущіе Сына. Песмотря на то означенная дикая басия, запиствованная отъ магомотанскихъ писателей, приводится, какъ истипный фактъ, од

макрици 115—136.

нимъ социніанскимъ задоромъ семпедценаго міже възащиту богохульнаго ученія означенной сеяты.

Св. Александръ по возвращения своемъ въ Египотъ 10) прежде всего озаботился о прекращения Мелетіанского раскола. Мелетій, представивши вследствіе требованія списовъ рукоположенныхъниъ духовныхъ зацъ, удалился въ Ликополь, гдв, какъ думають ибкоторые, кончиль дин свои въ единения съ церковию. Не нъкоторые ивъ его послъдователей были не такъ уступчивы; и Александрійскій епископъ встрівнить особевно сильное противодъйствіе въ трекъ личностякъ, — именне въ Іоаннъ Аркаев 11). епископъ Менфисскомъ. Каллиникъ Пелузійскомъ, и наконецъ Паснутів отщельникв, который пользовался высокнив уваженість 82 свое благочестие въ средъ своихъ почитателей. Эти люди отправились въ Византію, съ целью подать ниператору прешеніе, чтобы ниъ было дозволено интъ свои отдельныя собранія, въ чему принуждаетъ ихъ строговть Александра. 12). Но Константинъ, въроятно раздраженный малоусивиностію своихъ примирительныхъ мвръ, не хотълъ даже и видеть наъ. Однано же они ве отступаль отъ своего намеревія, пона наконець въ Никомидів Евсевій, радуяся всякому удобному случаю ствонить своего великаго противника, не взялся лично колатайствовать за никь в не представяль ихъ императору; но это овидаме ничего не доставило имъ, кромъ упрековъ Коистантина 13). Впроченъ эти непытки побудили Александра отправить Асанасів въ Двору; в последній, зная упадокъ, здеровья своего енискона, и замечая, что Александрійская перконь побращають свое вниманіе на него самаго, не отказался отъщосольства 14), въ надеждв ввовжать такимъ образомъ почести епископства.

<sup>10)</sup> Онъ повидимому не такъ скоро оставилъ Никею, полому что Ковтскій и Естопскій Календари указывають празднованіе памяти св. отцевъ Нивейскаго Собора в помбря; можеть быть въ этоть день, какъ замічаєть Солерій, было обнародевано, посланіе его Александрійской церкви.

<sup>18)</sup> По правней мърт кажется втроятнымъ, по замъчанию Барония 332 1. что втотъ Іоаннъ, укоминутый въ спискъ Мелетія, какъ главное лицо его партін есть одно и тоже съ Іоаннъ Аркафомъ, о которомъ мы буденъ говорить въ посл'ядствін.

<sup>12)</sup> Enud. Haer. 68.

<sup>13)</sup> Евсев. жизнь Конст. III. 23.

<sup>14)</sup> Это самый дучній способъ согласить разскавъ св. Енифанія о

Черезъ цять почти и телиевъ педъ запредія собера Алексанарта смертельно забольть. Когда его духовенство окружило одръ большаго, онъ началь звать Аванасія. Однит изв присутствующих реносивній тоже самов ния, и въроятно вмѣсть съ болье внаменнымъ своимъ сонивнивомъ подинсавцій осужденіе Арія, выступиль впередъ, но умирающій епископъ не обратиль на него никакого вниманія, давая тімъ знать, что ему нужно видіть другаго. Черезъ и теколько минуть онъ опять позваль Аванасія, и повториль его имя нісколько разъ; когда никто не отвіналь, Александръ произнесъ: Аванасія, ты думавшь спастись бітствомъ; но бітство тебів не поможеть, и вслідъ затімъ этоть промогласный проповідникъ Віры, какъ называеть его Оводорить, отоцієль къ своимъ отцамъ по нетырнадцати літиюмъ едископскомъ служеніи 15).

Теперь естественно возникаетъ мысль о сравнении между Діонисіемъ и Александромъ, славнъйшими александрійскими епяскопами означеннаго періода, каковыми были въ послъдствів 
Аеанасій и Кириллъ, преемственно занимавшіе александрійскую 
каеедру. Что по учености, дарованіямъ, силъ слова и вообще 
церковному вліянію, Александръ устумаль Діоннсію, этого инкто 
не станетъ отрицать; впрочемъ, ежели первый и не съ такою 
свлою защищалъ истину, то вмъстъ съ тъмъ никогда не давалъ 
повода къ обвиненію себя въ ереси, въ которой подозръвали 
его одни только еретики. Какъ тотъ, такъ и другой были щеполнены духомъ кротости и миролюбія; но въ Діоннсіть онъ умъ-

томъ, что Асанвсій быль пославъ ко двору Александромъ, съ расказомъ Созомена, будто св. Асанасій удализся по своєму собственному желанію въ какое то неизвъстное убъжнще. Но что онъ удалидся до, своємъ возвращеніи отъ Константина, это върно.

<sup>15)</sup> День смерти св. Александра неизвыстент. Св. Асанасій говорить, что онъ умерь, когда еще не прошле вяти місяцевь мосят соборю Аподог. П. Восточная хроника означаєть его смерть 17 апрідя въ понедёльникъ, — разумістся въ 327 году. Хроника Александрійская также показываєть, что она была въ понедёльникъ, но на 18 число. Это можеть быть віроятно, но представляєть непредопимое сатрудненіе, о которомъ мы уномянемь въ своемъ місті относительно енисконстарсь. Асанасія. Впрочемъ день смерти св. Александра въ Римскомъ маттиромогій показываєть 26 февраля, что віроятніве. Довольно странно, что св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не уноминаєтся въ місячныхъ минеять; но місто св. Александръ не місто св. Александръ по св. Александръ не місто св. Александръ не місто св. Александръ не місто св. Александръ не м

рялись твердостію и рішимостію. Александръ же по своему маролюбію иногда впадаль какь бы въ нерішительность. Первый прязвавши помощь бога полагался вполнів на свои собственныя силы въ борьбів съ врагами; послідній очевидно находился въ зависямости отъ своего великаго діакона, превышавшаго его своими талантами. Наконецъ, если Діонисій удостоился чести исповідать Христа во время двухь гоненій, то можно сомивіваться, ме были ли больше дійствительный страданія, претерпівным Александромь за ими Христово; и тяжелый, утомительный трудъ составленія посланій ко всімь частямь церкви, горькое противодійствіе, которое встрічаль онь отъ своихъ противниковь, нерішительная, слабая поддержка отъ друзей, все это не превышало ли ссылку Валорри, моровую язву и голодъ, свирішствовавніе при Діонисії въ Александрій?

## ГЛАВА ХУП.

## ОБРАЩЕНІЕ ЕӨІОПІИ.

Писать жизнь св. Асанасія, какъ она должна быть написана значить описывать во весь тоть періодъ, въ который онъ процебталь, исторію всей Касолической церкви. Очевидно, что предвлы нашего сочиненій должны ограничиться краткимъ очеркомъ его дваній и его страданій. Въ этомъ творенів мы наміврены не столько говорить о немъ, какъ о мужественномъ ратоборців защиту віры, сколько о понесенныхъ имъ гоненіяхъ и наконець о его славномъ торжествів.

Руфинъ повътствуетъ, — этотъ разсказъ повторяетъ и Созоменъ, — что св. Афанасій съ дътскаго возраста былъ призванъ къ служенію церкви, и именно по слъдующему случаю. Случплось, что патріархъ александрійскій въ праздникъ св. мученика Петра смотрълъ изъ окна своего дома на морской берегъ, и въ числъ многихъ игравшихъ на берегу дътей омъ увидълъ Афанасія. Въ этой игръ одниъ изъ дътей представлялъ епископа, остальные

- 17. Заме мышцы грвиныхъ сокруматся: утверждаеть же праведныя *Бог*г.
- 18. Въсть Богъ дни непорочныхъ, и достояние ихъ въ въкъ будетъ.
- 19. Не постыдятся во время лютое, и во днехъ глада на-
- 20. Гръшницы же погибнутъ: и врази *Бомсіи* акм тукъ агичій исчезающе въ дымъ исчезнутъ.
- 21. Заемлетъ гръшный и не возвращаетъ: праведный же щедритъ и даетъ.
- 22. Яко благословеннін (отъ Бога) наслідять землю: проклятін же отъ Него потребятся.
- 23. Отъ Бога стопы человъку исправляются, и путь его угодевъ (Ему).
- 24. Егда надетъ, не разбіется: яко Богъ подкрѣпляетъ руку его.
- 25. Юнъйшій быхъ, и состарвкея уже: но не видъхъ праведника оставлена, и съжене его просяща хлъба.
- 26. Весь день милуеть и взаимъ даетъ: и съмя его во благословени будетъ.
- 27. Уклонися отъ зда и сотвори благо: и жити имаши во въки.
- 28. Яко *Бог* любитъ судъ, я не оставляетъ преподобныхъ Своихъ: во въкъ сохранятся: съмя же нечестивыхъ потребится.
  - 29. Праведницы насавдять земаю, и вселятся во въкъ на ней.
- 30. Уста праведнаго поучатся премудрости, и языкъ его возглаголеть судъ.
  - 31. Законъ Бога его въ сердце его: не запнутся стопы его:
  - 32. Назираетъ гръшный праведнаго, и пистъ умертвити его.
- 33. (Но) Богъ не оставить его въ рукв его: ниже осудить его, егда будеть судитися онъ.
- 34. Пожди (убо) Бога и сохрани путь Его: и вознесеть тя, да насабдиши землю: внегда потребляемы будуть грешницы, узриши.

- 35. Видъхъ нечестиваго превозносящагося, и цвътущаго аки кедръ зеленый,
  - 36. Но мимо идохъ, и се не бъ: взыскахъ его, и не обрътеся.
- 37. Храни незлобіе и виждь правоту: зане конецъ (такову) человъку миренъ.
- 38. Беззаконницы же потребятся вкупь: и конецъ нечестивыхъ истребятся.
- 39. Яко спасеніе праведныхъ отъ Бога, (иже) защититель ихъ (есть) во время скорби.
- 40. И поможетъ имъ Eo13, и избавитъ ихъ: избавитъ ихъ отъ грѣшныхъ и спасетъ ихъ, яко уповаща на Hero.

#### ПСАЛОМЪ 38.

Давидъ, въ жесточайшей находясь бользни или несчастіи, проситъ Бога о утоленіи инъва и свои гръхи оплакиваетъ. Третій псаломъ покаянный.

- 1. Пъснь Давидова, въ воспоминание 36).
- 2. Боже, да не яростію Твоею обличищи мене, ниже гизвомъ Твоимъ накажещи мене.
- 3. Яко стрълы Твоя снидоша на мя, и сниде на мя рука Твоя.
- 4. Нъсть цълости въ плоти моей гнъва ради Твоего: нъсть мира въ костъхъ моихъ гръха ради моего.
- Яко беззаконія моя превзыдоща главу мою: яко бремя тяжкое отяготища мя.
  - 6. Возсмердъща, согнища раны моя, безумія ради моего.
  - 7. Погорбихся, сдякохся до зъла: весь день сътуя ходихъ.
- 8. Яко лядвія моя наполнишася огнежженія, и ність цізости въ плоти моей.
- 9. Разслабленъ и сокрушенъ есьмь до зъла: рыкахъ отъ воздыханія сердца моего.
- 10. Господи, предъ Тобою все желаніе мое, и воздыханіе мое отъ Тебе не утанся.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Благод тянія Божія за освобожденіе отъ болтани, или собственно въ воспоминаніе болтани своей.

- 11. Сердце мое трепещетъ: остави мя сила моя и свътъ очесъ моихъ, и нъсть сихъ со мною.
- 12. Друзи мои и искренніи мои со страны бользни моея стоять, и ближніи мои отдалече стоять.
- 13. Уготоваща же съть ищущій души моея, и ищущій здая мнъ глаголаху здобы, и дьстивнымъ <sup>37</sup>) весь день поучахуся.
- 14. Азъ же яко глухъ не слышу, и яко нъмъ, не отверзаяй устъ своихъ.
- 15. И быхъ яко человъкъ не слышай, и не имый въ устъхъ своихъ обличенія.
- 16. Яко на Тя, *Боже*, уповахъ: Ты отвътъ (за мя) даси, Господи Боже мой.
- 17. Яко ръхъ: да не (когда) порадуются о мнъ врази мон: внегда подвижется нога моя, возвеличатся на мя.
- 18. Яко азъ къ храмотъ готовъ, и болъзнь моя предо мною есть выну.
  - 19. Яко беззаконіе мое азъ возвітщаю: пекуся о грість моемъ.
- . 20. Врази же мои живутъ: укръпишася и умножищася ненавидящій мя туне.
- 21. И воздающій ми злая за благая противляются мих: зане гоню благостыню.
- 22. Не остави мене, Боже: Господи мой, не удаляйся отъмене.
  - 23. Ускори на помощь мою, Господи спасемія моего.

## ПСАЛОМЪ 39.

Увъщсвастъ пророкъ каждаго надъятися на Бога и не сомнъватися о Его промыслъ, видя въ цвътущемъ состояніи нечестивыхъ.

- 1. Начальнъйшему пъвцу Идноуму, пъснь Давидова.
- 2. Ръхъ, сохраню пути моя, да не согръщу языкомъ монмъ: вложу во уста моя удило, дондеже гръшный предо мною (будетъ).
- 3) Онъмъхъ модча, умодчахъ отъ благъ: по бользиь моя умножися.

<sup>37)</sup> CAOBECANS.

- 4. Согръяся сердце мое во миъ: въ поучени моемъ разгоръся огнь: (таже) проглаголахъ языкомъ моемъ:
- 5. Скажи ин, *Боже*, кончину мою, и число дней моихъ кое есть? да разумъю, коль удобопреклоненъ иъ паденію азъ.
- 6. Се пяди положилъ еси дня моя, и время моей (жизни) яко ничтоже предъ Тобою: воистину всяческая суета всякъ человъкъ есть. Селалъ.
- 7. Воистину, яко тѣнь ходитъ человѣкъ, воистину всуе мятется: сокровиществуетъ, и не вѣсть, кто возметъ я.
- 8. И нынѣ чего мнѣ ожидати, Господи? надежда мол въ Тебѣ есть.
- 9. Отъ всёхъ беззаконій монхъ избави мя: въ поношеніе безумному не даждь мя.
- 10. Онъмъхъ, не отвервохъ устъ монхъ: яко Ты (тако) сотворняъ есн.
- 11. Отстави отъ мене раны Твоя: отъ угнетенія руки Твоея авъ исченость.
- 12. (Внетда) обличеніями за беззаконіе накавуени человіка, истощеваени яко моль желаніе его: суета (есть) воистину всякъ человікъ.
- 13. Услыши молитву мою, *Боже*, и званіе мое во уши пріния: къ слезанъ мониъ не премолчи: зане пресельникъ азъ еснь у Тебе, пришлецъ, яко же вси отцы мои.
- 14. Ослаби ил, да почію: прежде даже не отъиду, и кътому не буду.

## ПСАЛОМЪ 40,

Давидъ, принесши Богу благодарсніе о избавленіи своемъ отъ разныхъ напастей, объщаеть паки всего себя посвятить къ прославленію славы Божіей, и просить помощи въ будущихъ приключеніяхъ.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, пъснь Давидова.
- 2. Ожидая ожидахъ Бога: и внять ин и услыша вопль мой.
- 3. И возведе мя отъ рова пагубнаго, отъ бренія тиннаго: и постави на намени ноз'в мои, утверди стопы моя.

- 4. И даде во уста моя пъснь нову, хваление Богу нашему: (еже) узрятъ мнози, и убоятся, и возуповаютъ на Бога.
- 5. Блаженъ мужъ, иже ноложи въ *Бозю* упованіе себъ, ивже возаръ на гордящихся и уклоняющихся во лжу.
- 6. Многа сотвориль еси Ты, Боже, Боже мой, чудеса Твоя и помышленія Твоя надъ нами: ність соравняющагося Тебі: хотіль быхь возвістити и изглагодати я, (но) множайшая суть неже повіствованіе.
- 7. Жертвы и приношенія не восхотіль еси, уши (же) провертіль ми еси: всесожженія и жертвы о грісті не взыскаль еси.
  - 8. Тогда ръхъ: се иду: въ свитив книжномъ писано о мив.
- 9. Сотворити волю Твою, Боже мой, восхотъхъ: и законъ Твой посредъ чрева моего.
- 10. Благовъстихъ правду въ собраніи великомъ: се устнамъ моимъ не возбранихъ: Боже, Ты въси.
- 11. Правду Твою не скрыхъ въ сердцѣ моемъ: истину Твою и спасеніе Твое рѣхъ: не скрыхъ милость Твою и истину Твою въ собраніи великомъ.
- 12. Ты убо, Боже, не возбрани щедротъ Твоихъ мив: милость Твоя и истина Твоя выну да сохраняютъ мя.
- 13. Яко обыдоша мя здая, имъже нъсть числа: обдержаща мя безваконія моя, и не возмогохъ зръти: умножищася паче власъ главы моея, и сердце мое остави мя.
- 14. Благоволи, *Боже*, избавити мя: *Боже*, въ помощь мою ускори.
- 15. Да постыдятся и посрамятся вкупѣ ищущім душу мою, еже истребити ю: да возвратятся вспять и постыдятся желающім ми зла.
- 16. Да изумятся о конечномъ студъ своемъ глаголющін ми: благо же, благо же.
- 17. Да возрадуются (же) и возвеселятся о Тебѣ вси ищущін Тебе, и любящіи спасеніе Твое да рекутъ выну: да будетъ возвеличенъ Богъ.
- 18. Азъ нищъ есмь и убогъ, (но) Господь печется о миѣ: помощникъ и избавитель мой еси Ты: Боже мой, не закосиц.

#### ИСАЛОМЪ 41.

Извъщая пророкъ свои бользни описываетъ подробно, кто и каковъ къ нему быль въ тогдашнихъ его обстоятельствахъ.

- 1. Начальныйшему пывцу, пыснь Давидова.
- 2. Блаженъ призирани на нища: въ день лютъ избавитъ его Богъ.
- 3. Бого сохранить его и оживить его: блажень будеть на земли: ниже предасть его желанію враговь его.
- 4. Богъ укръпить его на одръ бользни его: все ложе его премънить въ немощи его.
- 5. Авъ рёхъ: *Боже*, помилуй мя: исцёли душу мою, яко согрёшихъ Тебё.
- 6. Врази мои рѣша о мнѣ злая: когда умретъ и погибнетъ ммя его?
- 7. Аще же (кто) прихождаше посътити мя, ложно глаголаше: сердце его собра беззаконіе себъ: (и) изшедъ вонъ (тоже) глаголаше.
- 8) Купно на мя шептаху вси ненавидящій мя: на мя помышляху злая (и глаголаху:)
- 9. Вещь законопреступленія да прильпнеть къ нему: и егда сляже (въ болізни), да не приложить востати.
- 10. Еще же и человъкъ, съ намъже миръ имъхъ, на него же уповахъ, ядшій хлъбъ мой, вознесе на мя пяту.
- 11. Но Ты, *Боже*, помидуй мя и возстави мя: и воздамъ имъ.
- 12. Отъ сего познаю, яко благоволиши о мив: егда не возрадуется врагъ мой о мив.
- 13. Ты же, незлобія ради моего, укрѣпиши мя: и поставиши мя предъ Тобою во вѣкъ.
- 14. Благословенъ Богъ, Богъ Израилевъ, отъ въка и до въка. Аминь, аминь.

# КНИГА ВТОРАЯ.

### ПСАЛОМЪ 42.

Творецъ псалма сего жалуется на жесточайшую свою болъзнь.

- 1. Начальныйшему првим изъ сыновъ Кореовыхъ, прснь вразумляющая.
- 2. Якоже рычитъ едень ко источникамъ водъ: сице рыкаетъ душа моя къ Тебъ, Боже.
- 3. Жаждетъ душа моя въ Богу, въ Богу живому, глаголя: когда прінду и явлюся лицу Божію?
- 4. Быша мив слезы моя хавов день и нощь, внегда глаголють мнв на всякь день: гдв есть Богь твой?
- 5. Сія помянувъ, издію на мя душу мою, егда пріиду въ числъ (многихъ), пріиду съ ними даже до дому Божія во гласт радованія и исповеданія, въ сонит правднующихъ.
- 6. Вскую прискорбна еси душе моя? и вскую смущаеши мя? уповай на Бога, яко еще исповъмся ему, спасенія ради лица Его.
- 7. Боже мой, во миъ душа моя мятется: сего ради помямухъ Тя отъ земли Іордански и Ермонски, отъ горы Мицаръ <sup>1</sup>).
- 8. Бездна бездну призываеть въ шумъ хлябій 2) твоихъ: вся наводненія Твоя и волны Твоя на мић преидоша.
- 9. Въ день заповъсть Бого милость Свою, нощію же пъснь Его (будетъ) у мене, (н) молитва къ Богу живота моего.
- 10. Реку Богу, заступнику моему: почто мя забыль еси? вскую свтуя хожду, внегда оскорбияетъ врагъ?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) то есть, отъ горы налыя. <sup>2</sup>) или: протоковъ.

- 11. Сокрушеніемъ костей монхъ поносять ин врази мон, внегда глагодють ми на всякъ день: гдѣ есть Богъ твой?
- 12. Вскую прискорбна еси душе моя? и вскую смущаеши мя? уповай на Бога. яко еще исповъмся Ему, (иже есть) спасеніе лица моего и Богъ мой.

#### ИСАЛОМЪ 43.

Давидъ, прося Бога о избавленіи отъ нечестивыхъ, на-дежду свою на Него возлагаетъ.

- 1. Суди ми, Боже, и разсуди прю мою: отъ языка немилосердна, отъ человъка коварна и беззаконна избави мя.
- 2. Зане Ты, Боже, кръность[моя: вскую отринулъ ия еся? вскую сътуя хожду, внегда оскорбляетъ врагъ?
- 3. Посли свътъ Твой и истину Твою: та мя наставятъ, введутъ мя въ гору святую Твою и въ селенія Твоя.
- 4. Да вниду къ жертвеннику Божію, къ Богу веселія в радости моея: исповъмся Тебъ въ гуслъхъ Боже, Боже мой.
- 5. Вскую прискорбна есп душе моя? и вскую смущаещи мя? Уповай на Бога, яко еще исповъмся Ему, (вже есть) спасеніе лица моего и Богъ мой.

## ПСАЛОМЪ 44.

Давидъ, воспомянувъ о бычшихъ на Израиля гоненіяхъ, проситъ Бога явить имъ Свою милость.

- 1. Начальнъйшему пъвцу изъ сыновъ Кореовыхъ, пъснь вразумляющая.
- 2. Боже, ушима нашима слышахомъ, отцы наши повъдаша намъ дъло, еже содълалъ еси во днехъ ихъ, во днехъ древнихъ.
- 3. Ты рукою Твоею языки изгналъ еси, а сихъ 3) насадилъ еси: злыми наказалъ еси люди, а сихъ окоренилъ еси.
- 4. Не мечемъ бо своимъ наслѣдиша землю, и мыщца ихъ не спасе ихъ: но десница Твоя, и мышца Твоя, и просвѣщеніе лица Твоего: яко благоволилъ еси въ нихъ.

в) то есть, отцевъ нашихъ.

- Б. Ты самъ царь мой, Боже, заповъждь спасение Іакову.
- 6. О Тебъ враги наша избодемъ рогами; о имени Твоемъ понеремъ востающія на ны.
  - 7. Не на лукъ бо мой уповахъ, и мечъ мой не спасетъ мене.
- 8. Но Ты насъ спасиъ еси отъ стужающихъ намъ: и ненавидящія насъ посрамиль еси.
- 9. О Бозъ хвалимся весь день: и имя Твое прославимъ во въки. Селага.
- 10. Нынъ же отринулъ еси и посрамилъ еси насъ, и не исходиши съ силами нашими 4).
- 11. Обратилъ еси насъ всиять предъ враги нашими, и ненавидящім насъ расхищаху себъ.
- 12. Положиль еси насъ яко овцы въ сибдь, и во языки разсъялъ ны еси.
- 13. Продавъ еси люди Твоя за ничто, и не умножняъ еси ижиы ихъ.
- 14. Положилъ еси насъ въ поношение сосъдомъ нашимъ: въ подражнение и поругание сущимъ окрестъ насъ.
- 15. Положиль еси нась въ притчу во явыцехъ, и въ повиваніе главы въ дюдехъ.
- 16. Весь день срамъ мей предо мною есть: и студъ дица моего покры мя.
- 17. Отъ гласа поношающаго и оклеветающаго, отъ лица вражія и мщеніе творящаго.
- 18. Вся сія пріидоша на ны: обаче не забыхомъ Тебе и ме неправдовахомъ въ Завете Твоемъ.
- 19. Не отступи всиять сердце наше: ни уклонися стопа вана отъ пути Твоего.
- 20. Яко сокрушиль еси насъ на мъстъ вмінномъ <sup>5</sup>), и прикрыль еси насъ свию смертною.
- 24. Аще бы вабыли быхомъ имя Бога нашего и воздели быхомъ руки наша къ богу чуждему:

то есть съ войски нашими.
 то есть кожду явижеми, актичество вибамъ подрожими.

- 22. Не Богъ ли ввыскаль бы сихъ? Той бо въсть тайная сердца.
- 23. Но мы Тебе ради умерщвляемся весь день: вивняемся яко овцы закалаемыя.
- 24. Воспряни! вскую спиши Господи? востани, не отрини до конца.
- 25. Вскую лице Твое сокрываеми, забываеми нищету нашу и скорбь нашу.
- 26. Яко слячеся до персти душа наша: прильпе къ земли утроба наша.
- 27. Востани въ помощь нашу, и избави насъ милости ради Твоея.

#### ПСАЛОМЪ 45.

Воспъвает пророческим духом Давид брак Христов ст невъстою Его Церковію. Сей псалом равнаго содержанія ст книгою: Пъсни пъсней.

- 1. Начальнъйшему пъвцу изъ сыновъ Кореовыхъ на шестиструнномъ орудін, пъснь вразумляющая и брачная.
- 2. Отрыгаетъ сердце мое слово благо: глаголю азъ дъла моя Цареви: языкъ мой (будетъ) трость книжника-скорописца.
- 3. Краснъйшій (Ты) паче сыновъ человъческихъ: надіяся благодать во устнахъ Твоихъ: сего ради благослови Тя Богъ во въкъ.
- 4. Препоящи мечъ Твой но бедрѣ, Сильне! красоту Твою и великолѣпіе Твое (препоящи).
- 5. И въ великоленіи Твоемъ вседъ (на коня), изыди истины ради, кротости же и правды: и научитъ Тя дивнымъ (деламъ) десница Твоя.
- 6. Стрълы Твоя взощрены: (отъ нихъ) людіе предъ Тобою падутъ: въ сердце врагъ Царевыхъ (пройдутъ).
- 7. Престолъ Твой, Боже, во вѣкъ вѣка: жезлъ правости (есть) жезлъ царствія Твоего.
  - 8. Возлюбить еси правду, и возненавидель еси беззаконіе:

сего ради помаза. Тя, Боже, Богъ Твой елеемъ радости, паче причастникъ Твоихъ.

- 9. Смирна, и алой, и кассіа (суть) вся ризы Твоя, (егда исходиши) изъ чертоговъ, изъ костей слоновыхъ (сотворенныхъ): (благоуханіемъ услаждающія) паче веселящихъ Тя.
- 10. Дщери царей между дражайшими Твоими: предстоитъ царица одесную Тебе въ здать Офирскомъ.
- 11. Слыши дщи, и виждь, и приклони ухо твое: и забуди люди твоя и домъ отца твоего.
- 12. И возжедаетъ Царь доброты твоея: зане Той есть Госнодь твой, поклонися Ему.
- 13. И дщерь Тирска съ дары (пріндетъ): лицу Твоему помолятся пребогатые люди (ея).
- 14. Вся слава дщери царевы внутрь: изъ рясницъ златыхъ одъяніе ея.
- 15. Въ ризахъ златошвенныхъ приведется Царю: дѣвы въ слѣдъ ея, искреннія ея, приведутся Тебѣ.
- 16. Приведутся въ веселін и радованів: введутся въ чертоги Царевы.
- 17. Вибсто отецъ твоихъ будутъ сынове твои, ихъже поставищи князи по всей земли.
- 18. Помяну имя Твое отъ всякаго рода до рода: сего ради людіе испов'ядатся Теб'в въ в'якъ и въ в'якъ в'якъ.

## ПСАЛОМЪ 46.

Благодарственный псалом за особливое Божіе благодтяніе, или за сохраненіе Церкви.

- 1. Начальнъйшему пъвцу изъ сыновъ Кореовыхъ на мусикійскомъ орудін Аламосъ именуемомъ, пъснь.
- 2. Богъ намъ прибъжище и сила: помощникъ въ скорбъхъ обрътеся въло.
- 3. Сего ради не убоимся, внегда смутится вемля и преложатся горы въ средину морскую,
- 4. Внегда возмумать и возволичнотся воды Его, потрясутся горы отъ возвышенія Его. Селага.

- 5. Ръчные потоки веседатъ градъ Божій, осващенное селенів Вышняго.
- 6. Богъ посредъ его, и не подвижится: поможетъ ему Богъ, возсіявающу утру.
- 7. Смятутся языцы, подвигнутся царствія: (егда) дастъ гласъ Свой (Вышній), растаетъ вемля.
- 8. Бога силь съ нами: заступление намъ Богъ Гаковль. Селага.
- 9. Пріндите, видите дела Божія, иже положи запустенія на земли.
- 10. Отъемлетъ брани до конецъ земли: лукъ сокрушаетъ, ломитъ копіе, щиты сожигаетъ огнемъ (глаголя):
- 11. Престаните и разумѣйте, яко Авъ есмь Богъ: превознесуся во языцѣхъ, превознесуся на земли.
  - 12. Бога силъ съ нами: заступление намъ Богъ Іаковль. Селазъ.

### ПСАЛОМЪ 47.

Творецъ сего псама доказываеть, что Богъ есть Богъ не токмо іудейскаго народа, но и всъхъ языковъ.

- 1. Началывышему првиу изъ сыновъ Кореовыхъ, прспъ.
- 2. Вси языцы восплещите руками: воскликците Богу гласомъ радованія.
  - 3. Яко Бога Вышній страшенъ, Царь велій по всей земли.
  - 4. Покори люди намъ и языки подъ ноги наша.
- 5. Избра намъ достояніе наше, доброту Іаковлю, юже воз-
- 6. Взыде Богъ въ восканиновении: Бого во гласъ труб-
  - 7. Пойте Богу, пойте: пойте Цареви машему, пойте,
  - 8. Яко Царь всея вении Богъ: поите разунио.
- 9. Царствуетъ Богъ надъ языки: Богъ съдитъ на престолъ святъвъ Своевъ.
- 10. Князи людстін собраныся (въ) дюди Богу Авраамию: ване Божін шиты (суть) земля, (отнюдуже Богь) зело вревознесеся.

#### ПСАЛОМЪ 48.

Творець сего псалма воспиваеть побиду Іврусалимских экителей надъ осаждающими ихъ.

- 1. Пъснь псалма, сыновъ Кореовыхъ.
- 2. Велін Бога и хваленъ зѣло, во градѣ Бога нашего, на горѣ святѣн Его.
- 3. Красенъ положеніемъ мѣста, увеселеніе всея вемли гора Сіонъ, въ странахъ сѣверныхъ: градъ Царя великаго.
  - 4. Богъ въ чертогахъ его, узнанъ есть за твердыню.
  - 5. Яко се царіе сображася, пріндоша вкупъ.
  - 6. Сами видъвше тако, удивишася, смятошася, побъгоша.
  - 7. Трепетъ объятъ я тамо (в) больнь, яко раждающія.
  - 8. Вътромъ восточнымъ сокруши корабли Оарсійскія.
- 9. Якоже слыніахомъ, тако и видёхомъ во градё Бога силь, во градё Бога нашего: Богъ утверди его во вёкъ. Селагь.
- 10. Равсуждаемъ, Боже, милость Твою, посредѣ храма Твоего.
- 11. По вмени Твоему, Боже, тако и хвала Твоя даже до конецъ земли: правды исполнена десница Твоя.
- 12. Да возвеселится гора Сіонская, да возрадуются джери іудейскія, судебъ Твоихъ ради.
- 13. Обыдате Сіонъ и обывате его: изочтите стояпоствия его.
- 14. Положите (очеса) сердецъ вашихъ на предградія его: разсмотрите чертоги его: яко да новісте въ роді посліднемъ.
- 15. Яко сей Бегь есть Богъ нашъ во вътъ и въ вътъ въка: Тей новедетъ насъ даже до сперти.

## ПСАЛОМЪ 49.

Содержить учение о презрънии богатства в семь выкъ и о неизблакности смерти.

- 1. Начальный шему првим изъ сыновъ Кореовыхъ, прснь.
- 2. Услышите сія вся языцы: внушите вси живущія по все-

- 3. Худородній же и сынове знаменитій, вкуп' богать и убогъ.
- 4. Уста моя возглаголють премудрость, и номышление сердца моего разумъ.
- 5. Приклоню въ притчу ухо мое: отверзу во псалтири гаданіе мое.
- 6. Вскую имамъ боятися въ день лютъ, (егда) беззаковіе запинателей монхъ обыдетъ мя,
- 7. Надъющихся на силу свою и о иножествъ богатства своего хвалящихся?
- 8. Брата искупуя не искупить никтоже: ниже дасть Богу изміну за него.
- 9. Ибо многоцівню искупленіе души ихъ и не виать быти никогда же,
  - 10. Да живъ будетъ даже до въка, и не узритъ гроба.
- 11. Видитъ бо премудрыя умирающія: вкупъ безуменъ и несмысленъ погибаютъ, и оставляютъ чуждымъ богатство свое.
- 12. Помышляютъ себъ, яко домы ихъ суть въчныя: селенія ихъ (пребудутъ) въ родъ и родъ: нарицаютъ имена своя надъ землями.
- 13. Но человътъ въ чести (сей) не пребудетъ: подобенъ будетъ скотомъ погибающимъ.
- 14. Сей путь ихъ безуміе имъ есть: обаче по вихъ будущів похвалять ихъ усты своими. Селагъ.
- 15. Яно овцы во гробъ положени будуть: смерть упасеть я: и возобладають ими праведніи во утріє: и видъ ихъ истезнеть во гробъ: изриновени будуть отъ жилища своего.
- 16. Обаче Богъ избавить душу мою язъ руки адовы, егда пріниеть мя. Селага.
- 17. Не убойся, егда разбогатьеть человыкь, егда умножится слава дому его.
- 18. Яко внегда умретъ, ничтоже возметъ (съ собою), ниже снидетъ за нимъ слава его.
- 19. И аще душу свою въ живот своемъ благословилъ, в восхвалища его, яко благотворилъ себъ:

- 20. (Обаче) виндетъ даже до рода отецъ своихъ: до въка не узритъ свъта.
- 21. (И тако) человъкъ въ чести сый и не разумъян по-

## ПСАЛОМЪ 50.

Важное поучение о различии истиннаго благочестия и суевърія.

Псаломъ Асафу.

- 1. Богъ боговъ, Eoгъ глагола, и призва землю отъ востока солнца даже до замада его.
  - 2. Отъ Сіона по всесовершенной красоть Богъ возсіяетъ.:
- 3. Пріндетъ Богъ нашъ и не премодчить: огнь предъ Нимъ пожретъ, и окрестъ Его буря (востанетъ) зъльная.
- 4. Призоветъ небо свыше, и землю, во еже разсудити люди Своя.
- 5. (Речетъ:) соберите Мнѣ преподобныя Моя, содълавшія завътъ со Мною при жертвъ.
- 6. Тогда возвъстятъ небеса правду Его: яко Богъ судія есть. Селагъ.
- 7. Услышите дюдіе Мом, в возглаголю: (услыши) Израмлю, и засвидітельствую тебі: Азъ Богъ Богъ есмь твой.
- 8. Не о жертвахъ твоихъ обличу тя, виже о всесожженияхъ твоихъ, яже предо Мною выну.
- 9. Не прінму отъ дому твоего тельцовъ, миже отъ стадъ твоихъ козловъ.
- 10. Яко Мон суть вси звъріе дубравнін, и тысящи по горамъ животныхъ.
  - 11. Познахъ всяку птицу горнюю, и звірь польный со Миою.
- 12. Аще взалчу, не реку тебъ: Моя бо есть вселенияя и исполнение ся.
  - 13. Еда ямъ мяса воловъ, или кровь козловъ пію?
  - 14. Пожри Богови хвалу, и воздаждь Вышнему объты твоя.
- 15. <sub>в</sub>И призови вмя въ день скорби; и изму тя, и прославиши мя.

- 16. Грвшнику же рече Богъ: что тебв, яко повъдаения уставления Моя и приемлеши завътъ Мой во уста твоя,
- 17. Яко возненавидъть еси увъщание и повергаъ еси словеса Моя вспять себе?
- 18. Аще видълъ еси татя, теклъ еси съ нимъ, и съ прелюбодъями участие твое.
- 19. Уста твоя отверваеми на зло, и языкъ твой силетаетъ льщенія.
- 20. Съдя на брата твоего клевещеши: на сыла матери твоея полагаеши порокъ.
- 21. Сія сотворнать еси, и молчахъ: возневіщеваль еси, яко Авъ теб'в подобенъ: облячу тя и представлю предъ очи твои.
- 22. Разумъйте убо сія, забывающів Бога: да не похищу, и не будеть избавляви.
- 23. Приносяй жертву хвалы преславляеть Мя и полагаеть, имъ же явлю ему спасеніе Божіе.

#### ПСАЛОМЪ 51.

Покамный четвертый, просительний о отпущении содпяннаго Давидом грпха.

- 1. 2. Начальнъйшему въвцу, въснь Даендова, вмегда прінде къ нему пророкъ Насанъ, по вмествін къ Вирсавін ').
- 8. Пемилуй им, боже, по миности Твоей: по множеству щедротъ Твоихъ истреби беззаковия мол.
- 4. Множицею смый мя отъ беззаконія мосто, и отъ граха мосто очисти мя.
- 5. Ямо беззаконія моя акъ знаю: и грѣкъ мой предо мною выну.
- 6. Тебъ, Тебъ единому согръщихъ, и дукавое предъ Тобою сотворихъ: яно да оправдинися во словесъхъ Твонкъ и чистъ будещи въ судъ Твоемъ.
- 7. Се въ безнановия воображенъ есны и во прист согръмя мати моя.

<sup>•) 2</sup> Царствъ глава 12.

- 8. Се истину во внутренностехъ возлюбиль еси: и въ тайнъ премудрость явилъ ми еси.
- 9. Очисти мя отъ гръха иссопомъ, и чистъ буду: омый ия, и паче сиъта убълюся.
- 10. Даждь ми слышати радость и веселіе: возрадуются кости, яже сокрушиль еси.
- 11. Отврати лице Твое отъ грѣхъ монхъ, и вся беззаконія моя очисти.
- 12. Сердце чисто совижди во мић, Боже, и духъ правъ обнови во утробъ моей.
- 13. Не отвержи мене отъ лица Твоего, и духа Твоего святаго не отъями отъ мене.
- 14. Воздаждь ми радость спасенія Твоего: и духомъ добровольнымъ утверди мя.
- 15. Научу преступниковъ дутемъ Твоимъ, и гръщники къ Тебъ обратится.
- 16. Избави мя отъ кровей, Боже, Боже спасенія моего: пропов'єсть языкъ мой правду Твою.
- 17. Господи, отверзи устив мои: и уста моя возвъстятъ хваду Твою.
- 18. Ибо не хощеши жертвы, аме и далъ быхъ: всесожженія не благоволици.
- 19. Жертва Богу духъ сокрушенъ: сердце сокрушенно и емиренно, Боже, не уничижищи.
- 20. Сътвори добро во благоволенін Твоемъ Сіону: созижди стъны Іерусалимскія.
- 21. Тогда благоволиши жертву правды, возношение и всесожигаемая: тогда возложать на одтарь Твой тельцы.

## ПСАЛОМЪ 52.

Образъ жизни притворнаго и гордаго человъка.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, пъснь Давидова вразумляющая.
- 2. Внегда прінде Донгъ идумеаннять, и возв'єсти Саулу в рече ему: прінде Давидъ въ домъ Ахимелеховъ 7).

<sup>7)</sup> Смотри 1 Царствъ, глава 22, стихъ 9.

- 3. Что хвалишися во влобъ, сильне? Милосердіе Божіе (есть) на всякъ день.
- 4. Пагубы умышляетъ явыкъ твой: яко бритва дезощрена, устрояеши десть.
- 5. Возлюбилъ еси злобу паче благостыни: лжу паче, неже глаголати правду. Селагъ.
  - 6. Возлюбиль еси вся глаголы убійственныя, (и) языкъльстивъ,
- 7. Сего ради Богъ разрушить тя до конца: сокрушить тя исторгнеть тя отъ земли живущихъ. Селагъ.
  - 8. И уарятъ праведній и убоятся: и о нечъ возсивются и рекуть:
- 9. Се человъкъ, иже не положи Бога помощника себъ: но упова на множество богатства своего: возможе во злобъ своей.
- 10. Азъ же яко маслина зелена (пребуду) въ дому Божін: (зане) уповахъ на милость Божію во въкъ въка.
- 11. Исповымся Тебы, (Боже), во выкъ, яко сіе сотвориль еси: и пожду имене Твоего, яко благо предъ преподобными Твоими.

#### ПСАЛОМЪ 53.

Содержить образь жизни сластолюбивых вепинуровь.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на орудіи перстобряцательномъ, пъснь Давидова вразумляющая.
- 2. Рече безуменъ въ сердцѣ своемъ: нѣсть Бога: растаѣша (путь свой) и омерзища беззаконіе, нѣсть творяй благое.
- 3. Богъ съ небесе приниче на сыны человъческія видъти, аще есть разумъваяй (и) взыскующій Бога.
- 4. Вси они отступиша, вкупъ смрадни сотворишася: нъсть творяй благое, нъсть даже до единаго.
- 5. Ни ли уразумъща вся дълающіп беззаконіе? сиъдающіп дюди моя, сиъдають (аки) хлъбъ, бога не призывають.
- 6. Тамо устрашишася страхомъ, идѣже нѣсть страха: ако Богъ разсыпа кости ополчающагося на тя: постыдиши ихъ, яко Богъ уничижи я.
- 7. Кто дастъ отъ Сіона спасеніе Израплево? внегда возвратитъ Богъ плѣненіе людей Своихъ, возрадуется Іаковъ, возвеселится Израиль.

#### ПСАЛОМЪ 54.

Прошение Давида о избавлении сто от непріятелей.

- 1. 2. Начальнъйшему пъвцу на мусикійскомъ бряцательномъ орудіи, пъснь Давида вразумляющая, внегда пріидоша Зифеи и рекоша Саулови: не Давидъ ли скрыся въ насъ \*).
  - 3. Боже, во имя Твое спаси мя, и въ силъ Твоей суди ми.
  - 4. Боже, услыши молитву мою, внуши глаголы устъ монхъ.
- 5. Яко чуждін восташа на мя, и крѣпцыи взыскаша душу мою: не предложиша Бога предъ собою. Селагъ.
- 6. Но се Богъ помощникъ мой: Господь съ заступниками души моея.
- 7. Воздаждь (убо) эло врагомъ монмъ: истиною Твоею потреби ихъ.
- 8. Волею пожру Тебь: возвеличу имя Твое, Боже, яко благо есть.
- 9. Яко отъ всякія печали избавиль мя еси: и на вразвхъ монхъ видь (мщеніе) око мое.

## ПСАЛОМЪ 55.

Принося Давидъ жалобу на домашнить свеихъ врачовъ; всю свою на Бога возлагаетъ надеожду.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на мусякійскомъ бряцательномъ орудін, пъснь Давидова вразумляющая.
- 2. Внуши, Боже, молитву мою: и не сокрывайся отъ мо-
- 3. Внемли мив и услыши мя: зане вопію въ молитв моей и смущаюся,
- 4. Гласа ради вражія и утісненія ради грішнича: яко возлагають на мя беззаконіе, и въ ярости своей враждують ми.
  - 5. Сердце мое болить во мив, и страхи смерти нападоша на мя.
  - 6. Боязнь и трепетъ прінде на мя, и покры мя ужаст.
- 7. И режъ: кто дастъ ми криль, яко голубиць, да по-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 1 Царствъ, глава 23, стихъ 15; и глава 26, стихи 1, 2 и 3.

- 8. Се удалюся бъгая, обнощеваю въ пустыни. Селага.
- 9. Ускорю ухожденіе мое, паче вътра зъльнаго, паче бурв.
- 10. Погуби, Господи, раздели языки ихъ: зане видехъ обиды и распри во граде.
- 11. Днемъ и нощію обходять его по стѣнамъ его: беззаконіе же и ложь посредѣ его.
- 12. Злоба посредѣ его: и не отступаетъ отъ стогнъ его коварство и лесть.
- 13. Ибо не врагъ поносить ми: сносно сіе было бы миѣ: ниже ненавидай мя противу мене востаетъ, отъ него же бы укрылся.
- 14. Но ты, человёче, равенъ мий, предводитель мой и знас-мый мой,
- 15. Иже купно сладцѣ сообщахомъ себѣ тайну, въ дому Божін ходихомъ единомысленно.
- 16. Да постигнетъ же ихъ смерть: да снидутъ во адъ живін, яко влосовъщанія (суть) въ жилищахъ ихъ, посредь ихъ.
  - 17. Азъ къ Богу возопио, и Бого избавитъ мя.
- 18. Вечеръ, и заутра, и полудне помолюся и воздохну (съ плаченъ), и услышитъ гласъ мой.
- 19. Искупитъ съ миромъ душу мою отъ брани, (яже) на мя: яко мнови бяху сопротивъ мене.
- 20. Услышить Богь, и смирить а Сый прежде въкъ. Семата. Нъсть бо имъ исправленія, ниже боятся Бога.
- 21. Простре руку свою (кійждо) на мирныя своя: оскверни завѣтъ Его.
- 22. Умащени уста его паче масла, но брань въ сердцѣ его: мягки словеса его паче елея, и та суть мечи обнаженнів.
- 23. Возверзи на Бога бремя твое, и Той тя поддержитъ: не дастъ во въкъ поколебатися праведнику.
- 24. Ты же, Боже, низвержеши ихъ во студенецъ ногибели: мужіе кровопролитній и дьстивій не преполовять дней своихъ: авъ же уповати буду на Тя.

#### ПСАЛОМЪ 56.

Пророкъ, ожидая себъ отъ Бога избавленія, вручаетъ всего себя Ему.

- 1. Начальнъйшему пъвцу: о голубицъ безгласной во удаленныхъ мъстахъ: здатая пъснь Давидова, внегда словища его Филистины въ Геоъ °).
- 2. Помидуй мя, Боже, яко поглотити мя хощеть человъкъ: весь день ратуя угнетаетъ мя.
- 3. Поглотити мя хощутъ врази мои на всякъ день: миози бо (суть) ратующій на мя, о Всевышне!
  - 4. Въ день, (въ онь же) убоюся азъ, возуповаю на Тя.
- 5. Въ Бовъ похвалю слово Его: на Бога уповаю, не убоюся: что бо сотворитъ мнъ плоть?
- 6. Весь день словеса моя превращають: на мя вся помышленія яхъ во здо.
- 7. Собираются, скрываютъ себе: пяту мою наблюдаютъ, ожидая души моея.
- 8. За беззаконія (ихъ) изми (мя) отъ нихъ: гиввомъ дюди (сія) низрини, Боже.
- 9. Ты бѣгство мое исчисляещи, собери слезы моя въ мѣхъ Твой: не въ числѣ ли Твоемъ (суть сія)?
- 10. Тогда возвратятся врази мон вспять, въ день (въ онь же) воззову: (въ) семъ познаю, яко Богъ по мять.
  - 11. Въ Бозе похвало глаголъ: въ Бозе похвалю слово (Его).
  - 12. На Бога уповаю, не убоюся: что сотворить мив человъкъ?
  - 13. На мив, Боже, объты Твоя: воздамъ (убо) хвалы Тебъ.
- 14. Яко избавиль еси душу мою отъ смерти: не и нозвли мои отъ поползновенія, да хожду предъ Богомъ во свътв живыхъ.

## ПСАЛОМЪ 57.

Привыдая Давидъ Бога съ помощь, просимъ Его сотверити судъ съ нечестивыми.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сиотри 1 царствъ, глава 21, стихи 10. 11.

- 1. Начальнійшему півцу: да не погубиши: златая півсиь Давидова, внегда отбігаше оть лица Саулова въ пещерів.
- 2. Помилуй мя, Боже, помилуй мя: яко на Тя уповаетъ душа моя, и на сънь крилъ Твоихъ надъюся, дондеже прейдетъ (туча) бъдъ.
  - 3. Воззову въ Богу вышнему, къ Богу, ограждающему мя:
- 4. Послеть съ небесе (руку Свою) и спасеть мя, и спасеть мя, внегда поносить поглотити мя хотящій. Селагь. Послеть Богь милость Свою и истину Свою.
- 5. Душа моя посредъ скимновъ: дежу (среди) пыдающихъ (гнъвомъ) сыновъ человъческихъ, ихъ же зубы копіе и стръды, а языкъ ихъ мечъ остръ.
- 6. Вознесися превыше небесъ, Боже: по всей земли слава Твоя.
- 7. Съть уготоваща ногамъ монмъ: слячеся душа моя: ископаша предъ лицемъ монмъ яму, и впадоща въ ню. Селагъ.
- 8. Готово сердце мое, Боже, готово сердце мое: восною я взыграю (глаголя:)
- 9. Востани слава моя: востани псалтирь и гусли: востану рано.
- 10. Возведичу Тебе въ людъхъ, Господи, воспою Тебе во языпъхъ:
- 11. Яко возведичися до небесъ милость Твоя, и даже до облакъ истина Твоя.
- 12. Вознесися превыше небесъ, Боже: по всей земля слава Твоя.

## ПСАЛОМЪ 58.

Давидъ, укоряя оклеветавшихъ его предъ Сауломъ, проситъ Бога и пророчествуетъ о ихъ паденіи.

- 1. Начальній шему півну: да не погубиши: Давида півснь влатая.
- -: 2. Воистинуми, соние, 10) иравая глаголого: праводно ли судите сынове человъчестия?

<sup>10)</sup> Чрезъ сониъ разумиется сенать јудейскій или сипедріонъ, изъ 72 судей состоящій.

- 3. Уже (бо) въ сердцъ беззаконія дълаете: на земли василіе рукъ вашихъ превозвѣсиваете.
- 4. Отчуждишася безваконницы отъ ложесиъ: заблудища отъ чрева, глаголюще лжу.
- 5. Ядъ ихъ по подобію яда эмійна, (и) яко аспида глуха, затыкающаго ухо свое,
- 6. Да не слышить гласа обавающихъ, (гласа) обавателя, во обаваніяхъ искуснъйшаго.
- 7. Боже, сопруши зубы ихъ во устъхъ ихъ: членовныя 11) львичищъ сокруши, Боже.
- 8. Да распловутся яко вода, да обратятся въ ничто: да будуть яко напрягаяй (дукъ), стръды же его сокрушающіяся.
- 9. Яко червь во исчезновение да пойдуть: яко мертвый плодъ жены 12) да не узрять солица.
- 10. (Будутъ) яко рамнъ, 13) его же, прежде неже ощутятъ котлы ваши (пламень), аще суровъ, аще сухъ, вихремъ развъетъ.
- 11. (Тогда) возвеселится праведникъ, егда увидитъ отищеніе: поги своя умысть въ крови бевзаконника.
- 12. И речеть (всякъ) человъкъ: воистину (есть) плодъ праведнику: во истичну есть Богъ судяй на земли.

## ПСАЛОМЪ 59.

Прошеніе Давидово у Бога противу коварства и жестокости Сауловой.

- 1. Начальнъйшему пъвцу: да не погубиши: влатая пъснь Давидова, внегда посла Саулъ стрещи домъ его, во еже умер-TBHTH ero 14).
- 2. Изми мя отъ врагъ монхъ, Боже мой, и отъ востающихъ MAMA BOSHECH MS.
- 3. Изми мя отъ дълающихъ беззаконіе, и отъ мужей кровопролитиыхъ спаси мя.

<sup>11)</sup> То-есть, коренные зубы.
12) То-есть выкадышь.

<sup>14)</sup> То-согь ножименьника. 14) Зрн 1 царствь глава 19, ст. 11.

- 4. Яко се здо умышляють на душу мою: собираются на ия кръщыи безъ преступленія моего и безъ гръха моего, Боже.
- 5. Безъ беззаконія моего стекаются и уготовляются: востани (убо) въ срътеніе мое, и виждь.
- 6. Ты же *Боже*, Боже силь, Боже Пзраилевь, воспрана посътити вся языки: ниже да ущедриши вся дължощія бевзаконіе. Селага.
- 7. Возвращаются въ вечеру, дають яко иси, и бъгають окресть града.
- 8. Се отрыгаютъ усты своими: мечи во устнахъ ихъ, запе (глаголютъ:) ито слышитъ?
  - 9. Но Ты, Боже, посмъещися имъ: уничижним вся языки.
- 10. Крыность Его (велика), азъ въ Тебв взираю: яко Богъ заступникъ мой.
- 11. Богъ милость моя, (Богъ) предваритъ мя: Богъ явитъ миѣ (месть) на вразвуъ моялъ.
- 12. Не убій ихъ, да не когда забудутъ людіе мои: (но) расточи я силою Твоею и низрини и, защитниче нашъ Боже.
- 13. За гръхъ устъ ихъ, за слово устенъ ихъ, яти да будутъ въ гордыни своей: за клятву и ложь, (юже) возвъщають.
- 14. Истреби ихъ во гнъвъ: истреби, еже не быти имъ, да увъдятъ, яко Богъ вдадычествуетъ Гаковомъ (и) концы земли. Селагъ.
- 15. II да возвратятся къ вечеру, и воздають яко иси, и обыдутъ градъ.
- 16. Тін да разъндутоя ясти: аще не насытятся, да поронцуть.
- 17. Азъ же восною смлу Твою, и восквалю заутра милость Твою: яко быль еси заступникъ мой и прибъжнице въ день скорби моея.
- 18. Помощниче мой, о Теб' воспою: яко Богъ заступция мой, Богъ милость моя.

## псаломъ 60.

Благодарственный о одержанной претит сиріат и идумеань побъдь.

Digitized by Google

- 1. Начальныйшему пынцу на шестострунным орудін, златая пыснь Давидова, въ наученіе,
- 2. Внегда ратоваше противъ Сиріи Месопотамской и Сирін Совальской: внегда возвратися Іоавъ и порази Едома въ юдоли сланой дванадесять тысящъ 15).
- 3. Боже, отринуль еси насъ: разсѣяль еси насъ: разгнѣ-вался еси: обратися убо къ намъ.
- 4. Сотряслъ еси вемлю, раздралъ еси ю: исцѣли разрушене ея, яко колеблется.
- 5. Показалъ еси людемъ Твоимъ жестокая: напоилъ еси насъ виномъ трепета.
- 6. (Обаче) далъ еси боящимся Тебе знамя къ подъятію его. ради истины. Селага.
- 7. Яко да избавятся возлюбленній Твои: спаси десницею Твоею и услыши мя.
- 8. Богъ возглагода во святынѣ Своей: возрадуюся, (яко) раздѣлю Сикиму 16) и юдоль Суккооскую 17) размѣрю.
- 9. Мой будеть Галаадъ и Мой Манассій, и Ефремъ крвпость главы Моея: Іуда законодатель мой.
- 10. Моавъ будетъ скудель умывальницы Моея: на Идумею повергу сапогъ Мой: Филистина о Мнѣ воскликнетъ:
- 11. Кто введетъ мя во градъ огражденія? кто введетъ мя до Идумен?
- 12. Не Ты ли, Боже, отринувый насъ и не исшедый, Боже, съ силами нашими?
- 13. Даждь немъ немощь въ скорби: суетно бо спасеніе че-
  - 14, О Воз'в сотвориять силу: и Тей нопероть праги наша.

<sup>15) 2</sup> царствъ, глава 8, ст. 1. 2. 3.

27) Сименъ породъ биле на горе Ефренией близъ Самаріи, Витія гла-

ра 33, ст. 18.

77) Суккооъ городъ билъ за Іорданомъ, въ колене Гадовомъ. Вытія глава 33, ст. 17.

#### ПСАЛОМЪ 61.

Убъгая Саула или Авессалома, воспъвает Давидъ пъст сію, возлагая на Бога всю свою надежду.

- 1. Начальнъйшему пъвцу на мусивійскомъ бряцательномъ орудін, пъснь Давидова.
  - 2. Услыши, Боже, вопль мой, воими молитвъ моей.
- 3. Отъ конецъ земли къ Тебѣ вопію въ печали сердца меего: на камень, вышній паче мене, вознеси мя.
- 4. Яко Ты еси упованіе мое, стояпъ крѣпости отъ дви вражія.
- 5. Вселюся въ селенія Твоемъ во вѣки: уповати буду въ кровѣ крилъ Твоихъ. Селагъ.
- 6. Яко Ты, Боже, услышаль еси объты моя: даль еси достояние боящимся имене Твоего.
- 7. Дни на дни царевы приложи: лъта его (да будутъ) отъ рода въ родъ.
- 8. Да пребудетъ во въкъ предъ Богомъ: милость и истину уготови, (яже) да сохраняютъ его.
- 9. Тако воспою имени Твоему во въки, воздая объты мол на всякъ день.

## ПСАЛОМЪ 62.

Давидъ, поучая въ счастіи и несчастіи уповать на Бога, представляетъ себя примъромъ.

- 1. Начальнъйшему пъвцу Иднеуму, пъснь Давидова.
- 2. Точію предъ Богомъ молчаніе (да будеть тебѣ), душе мол: отъ Того бо спасеніе мое.
- 3. Точію Онъ (есть) камень мой и спасеніе мое, убъжаще мое, не подвижуся много.
- 4. Денель напедаете на человыка? вси вы убісни будете: вси (будете) яко стына преклонна, (н яко) оплоть напри-
- 5. Обаче отъ возношения своего совтимнотъ его инвринута, любять лиу: усты своими благословять, сердценъ же своивъ кленутъ. Селага.

- 6. Точію Богови безмольствуй, душе моя: яко отъ Него ожиданіе мое.
- 7. Ибо Той крвпость моя и спасеніе мое: убъжние мое, не подвижуся.
- 8. О Боев спасеніе мое и слава моя: камень крвности моея: упованіе мое на Бога.
- 9. Уповайте на Него во всяко время людіе: изливайте предъ Нимъ сердца ваша: Богъ (глаголите) убъжние наше. Селага.
- 10. Обаче суетни суть сынове (человъчестіи) худороднів: дживи сынове сильнін 18): аще на мірила они взыдуть, (легче) суеты купно (будуть).
- 11. Не уповайте на озлобленіе, и въ похищевіи не суетитеся: богатство аще умножается, не прилагайте сердца.
- 12. Единою глагола Богъ, двоекратно сіе слышахъ: яко сила Божія (есть),
- 13. И яко Твоя, Госноди, милость: зане Ты воздаеши комуждо по дёломъ его.

#### ПСАЛОМЪ 63.

Избътнует Давидт Саулова гоненія, описываетт душу жаждущую спасенія Божія.

- 1. Піснь Давидова, внегда быти ому въ пустыни і удойстій 19).
- 2. Боже, Богъ мой, Ты (есн): къ Тебв утрениюю: жаждеть Тебе душа моя: желаеть Тебе плоть моя (аки) въ земли пуств, непроходив и безводив.
- 3. Тако во святилищѣ желаю видѣти Тя, еже взирати (ми) на силу Твою и славу Твою.
- 4. Запе лучши милость Твоя наче живота: устив мон похвалять Тл.
- 5. Тако благословлю Тя въ жизни моей: о имени Твоемъ воодъжу рунѣ мои.
- 6. Яко же тука и масти насытится душа моя, внегда устнами радости восхинають Тя уста моя.

<sup>18)</sup> Или благороднін.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Зря 1 царствъ гл. 28, ст. 14.

- 7. Аще воспомяну Тя на постели моей; то и на утречнихъ поучуся о Тебъ.
- 8. Яко Ты еси помощникъ мой, и въ кровѣ крилу Твоею возрадуюся.
  - 9. Прильпе душа моя из Тебъ: мене содержить десница Твоя.
- 10. Ищущін же на разореніе душу мою, внидуть въ преис-
- 11. Убіеть коегождо ихъ остріемъ меча: части дисовомъ будуть  $^{20}$ ).
- 12. Царь же возвеселится о Бозъ: похвалится всякъ вленыйся Имъ: яко заградятся уста глаголющихъ неправду.

## ПСАЛОМЪ 64.

Изъясняя Давидъ о качествахъ своихъ враговъ проситъ у Бога помощи и избавленія отъ нихъ.

- 1. Начальный шему првиу, прснь Давидова.
- 2. Услыши, Боже, гласъ мой, внегда молюся: отъ страха вражія сохрани животъ мой.
- 3. Покрый мя отъ тайны злыхъ, отъ мятежа дълающихъ беззаконіе,
- 4. Иже изостриша яко мечъ языкъ свой, напрягоша (яко) стръку свою одово горькое,
- 5. Сестръдати въ сокровенныхъ непорочна: впезапу состръ-
- 6. Утверждають себъ слово лукавое: совъщаются скрыти съти: глаголють: кто узрить я?
- 7. Изследують неправости: погиблемь следствимь (хитро) изследованнымь: ибо утробы всячаго и сердце глубоко.
- 8. Но попустить Богъ на нихъ стрвлу внезапу, (и) будуть двы имъ.
- 9. И писпровержетъ всякаго на себе язывъ наз: вси видящін ихъ побъгнутъ.
- 10. И убоятся вси челов'ящи, и розв'ястать деле Божіе, и твореніе Его уразум'яють.

1

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) То-есть лесицами изъядени будутъ.

11. Возвеселится праведникъ о Бозъ и уповаетъ на Него: и похвалятся вси правін сердцемъ.

#### ПСАЛОМЪ 65.

Благодарственный псаломъ за высочайшія промысломъ Божішмъ содпянная чудеса.

- 1. Начальный шему нывцу, псаломы пысни Давидовой. 21).
- 2. Тебъ молчаніе (и) хвала, Боже, въ Сіонъ, и Тебъ воздастся обътъ (тамо).
- 3. Послушаеши (бо) молитвы: (сето ради) къ Тебе всяка плоть пріндетъ.
- 4. Дъла беззаконныя премогоша мя: (но) нечестія наша Ты очищаеци.
- 5. Блаженъ, его же избралъ и пріялъ еси (по) вселенію во дворы Твоя! Насытимся благихъ дому Твоего, євятыни храма Твоего.
- 6. Въ страшныхъ знаменіяхъ, въ правдѣ услышини насъ, Боже Спасителю нашъ, упованіе всѣхъ конецъ вемли, (острововъ) моря далечайшихъ,
  - 7. Утверждаяй горы крыностію Своею, преполеань силою,
- 8. Укрощаяй шумъ морей, шумъ волиъ ихъ и возмущение языковъ.
- 9. Убоятся же живущін на концахъ отъ знаменій Твоихъ: исходы утра и вечера возвеселиши.
- 10. Посвщаеми землю, и уполеми: высо обогащаеми ю нотокомъ Божимъ, наполненнымъ водъ: уготовияеми жита яхъ: зане тако предъуготовалъ еси ю.
- 11. Нивы убо ея упой, бразды ея унизи, дождами уматчи ю, растение ея благослови!
- 12. Вънчаеши дъто благостынею Твоею, и стези Твоя жан-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Надпись, въ греческомъ переводъ имъющаяся: поснь Іереміева и Ісзекішлева, людей преселенія, сида хотяху исходити, въ еврейски мъ не ваходится; да Івремія инкогди не быль отводить въ Вавиловъ. Смотри Іеремін гл. 39. ст. 9. Ибо какъ онъ, такъ и Іезекінль, до возавращенія изъ пліна померли.



- 13. Каплютъ пажити пустынныя, и радостію холии препоясуются.
- 14. Одъваются поля стадами своими, и удолія покрываются пшеницею: (сего ради) восклицають и поють.

### ПСАЛОМЪ 66.

Творець сего псалма увъщеваеть всьхь къ благодаренію и хваль Божіей за чудеса и спасеніе еврейскаго рода.

1. Начальныйшему првим, прснь псалма.

Воскликните Богови вся вемля.

- 2. Пойте славу имене Его: дадите славу хваль Его.
- 3. Рцыте Богу: коль страшна дёла твоя! За множество силы Твоея солжутъ Тебъ врази Твоя.
  - 4. Вся земля поклонится Тебъ, и воспоетъ Тебъ: воспоетъ имени Твоему. Селага.
  - Пріндите и видите дѣла Божія: страшенъ въ дѣлѣ надъ сыны человѣческими.
  - 6. Обратилъ море въ сушу: ръку проидоша ногами: тамо возвеселихомся о Немъ.
  - 7. Владычествуетъ силою Своею во въкъ: очи Его на языки призираютъ, да преогорчевающій не возносятся въ себъ. Селага.
  - 8. Благословите людіе Бога нашего, и услышанъ сотворяте гласъ хвалы Его.
  - 9. Иже положи души наша въ животъ, и не даде поползаутися могѣ машей.
  - 10. Яко искусиль ны еси, Боже, разжегль ны еси, якоже разжилается сребро.
  - 11. Ввелъ еси насъ въ съть: возложилъ еси скорби на чресла наша.
  - 12. Ъзженіе далъ еси человѣкамъ на главахъ нашихъ: проидохомъ сквозѣ огнь и воду: обаче извелъ еси насъ на прохладу.
  - 13. Вниду (убо) въ домъ Твой со воссожжениемъ: восдамъ Тебъ объты моя,

- 14. Яже изреноша устив мон, изглаголаша уста моя въ спорби моей.
- 15. Всесожженія тучна вознесу Теб'є съ кадиломъ овнимъ: вовнесу Теб'є вольі съ козлы. Селачь.
- 16. Пріндите, услышите, и пов'язь вамъ, вси боящінся бога, елика сотвори души моей.
- 17. Къ Нему усты моими воззвахъ и вознесохъ Его язы-комъ моимъ.
- 18. Беззаконія аще бы узрѣхъ въ сердцѣ моемъ, не бы услышалъ Господь.
  - 19. Но услыша Богъ и внятъ гласу моленія моего.
- 20. Благословенъ Богъ, иже не остави молитву мою и милость свою отъ мене.

#### ПСАЛОМЪ 67.

Творецъ псалма сего просить, да и прочіи народы пріидуть въ познаніе и почитаніе истиннаго Бога.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, на мусикійскомъ бряцательномъ орудін, исаломъ пъсни.
- 2. Боже, ущедря ны и благослови ны: просвъти лице Твое на ны. Селага.
- 3. Да познають на земли путь Твой, и во всехъ языцехъ спасеніе Твое.
  - 4. Возвеличать Тебе людіе, Боже: возвеличать Тебе людіе вси.
- 5. Возвеселятся и возрадуются языцы: яко судити имаши людемъ правостію, и языки на земли наставищи. Селать.
  - 6. Возвеличатъ Тебе людіе, Боже: возвеличать Тебе людіе вси.
  - 7. Земля дастъ плодъ свой: благослови ны Боже, Боже нашъ.
  - 8. Благослови ны, Боже, и да убоятся Его вси концы земли.

# **ПСАЛОМЪ 68. 22).**

Побъдная пъснь Давидова о исходъ Изриилевомъ изъ Египта и о данномъ на горъ Синаъ законъ.

<sup>22)</sup> Псаломъ сей труденъ и непостижимъ.

- 1. Начальныйшему првиу, Давидовь исаломы песии.
- 2. Воскреснетъ Богъ: расточатся врази Его: в побъжать отъ лица Его ненавидещи Его.
- 3. Яко развъвается дымъ, развъещи (ихъ): яко таетъ воскъ отъ лица огня, тако погибнутъ гръщинцы отъ лица Божія.
- 4. А праведницы возвессиятся: возрадуются предъ Богонъ, и взыграють отъ вессиія (глаголюще):
- 5. Воспойте Богу, пойте имени Его: путь уготовляйте  $\pm 3$ дящему на облац $\pm 3$ 3 есть имя Его: и радуйтеся предъ Нимъ.
- 6. Онъ отецъ сирыхъ и судія вдовицъ: Богъ въ жилинт святыни своея.
- 7. Богъ вселяй единочадствующія въ домъ: изводяй окованныя отъ узъ: а преогорчевающій жити имуть въ безводныхъ (мъстахъ).
- 8. Боже! внегда исходиль еси предъ дюдьми Твоими, внегда преходиль еси пустыню (Селагь),
- 9. Земля потрясеся: такожде небеса аскапаша дождь отъ лица Божія: гора Синай (колебашеся) окъ лица Бога, Бога Израчлева.
- 10. Дождь обядьный ниспосылаеци, Боже, достоянію Твоему: и егда изнеможеть, Ты укрѣпиши е.
- 11. Животная Твоя живуть въ немъ: уготовдяети е благестію Твоею ницему, Боже.
- 12. Господь дастъ глаголъ: бдаговъстинды силъ многой (рекутъ):
- 13. Царіе силь побігнуть, побігнуть: а обитающая въ дому норысти разділить.
- 44. Аще бысте воздегди между (поваренными) треногами: (будете яко) крилъ голубицы посребрени, и (яко) періе ея повлащенное.
- 15. Внегда расточить Всемогущій царей, въ немъ убълится (аки сивгъ) на горъ Садмонъ.
- 16. На горѣ *Бомсіей*, на горѣ Васанѣ, на горѣ ходинстѣй, на горѣ Васанѣ.

- 17. Вскую наскачете горы холмистыя? сія гора (есть), въ ней же благоволи Богъ жити, и вселится въ ню Eoiz до конца.
- 18. Колесницъ Божінхъ двѣ тьмѣ<sup>23</sup>), тысячи же (воинствъ), иножицею умноженная: Господь посредѣ ихъ, (якоже) въ Синаи, во святилищи.
- 19. Восшелъ еси на высоту, плънилъ еси плънъ: пріялъ еси дары ради человъкъ, и не покоряющихся ради, еже вселитися въ нихъ (Тебъ), Господи Боже.
- 20. Благословенъ Господь, на всякъ день обременяяй насъ (благими Своими), Богъ спасенія нашего. Селагъ.
- 21. Онъ есть Богъ нашъ, Богъ во спасеніе: и у Господа Вога исходища отъ смерти.
- 22. Обаче Богъ сокрушитъ главы враговъ Своихъ, и верхъ власовъ всегда ходящаго въ прегръщеніяхъ своихъ.
- 23. Рече Господь: отъ Васана возвращу, возвращу изъ глубинъ морскихъ.
- 24. Яко да погрязнетъ нога твоя въ крови: (и) языкъ псовъ твоихъ (полижетъ кровь) враговъ твоихъ, (пролитую) отъ единаго коегождо ихъ.
- 25. Видъна быша шествія Твоя, Боже: шествія Бога моего, царя моего въ святилищи.
- 26. Предъидяху поющіи, по нихъ играющіи: посредѣ же дѣвы тимпанницы (глаголюще).
- 27. Въ собраніяхъ благословите Бога Господа (вы, иже) отъ источника Израилева.
- 28. Тамо (бяше) Веніаминъ, юнъйшій владыка ихъ: князи Іудовы и сонмъ ихъ: князи Завулони: князи Нефоалимли.
- 29. Учредилъ Богъ твой силу твою: укрѣпи, Боже, сіе, (еже) содѣлалъ еси въ насъ.
- 30. Храма ради Твоего, (иже) во Іерусалимъ, Тебъ принесутъ царіе дары.

<sup>23)</sup> То-есть, двадцать тысячь.

- 31. Запрети звърю тростному <sup>24</sup>), сонму кръпкихъ (воловъ) съ юнцы людскими: (запрети) покаряющемуся отломковъ ради сребра: расточи языки, желающія браней.
- 32. Пріндутъ вельможи отъ Египта: Евіопія простретъ руць свои къ Богу.
  - 33. Царства земная, пойте Богу: воспойте Господеви. Селаз.
- 34. Вздящему на небеси небесъ отъ въка: се дастъ во гласъ Своемъ гласъ сняы.
- 35. Дадите крѣпость Богови: на Параили велелѣпота Его и сила Его на облацѣхъ.
- 36. Страшенъ еси, Боже, отъ святыхъ селеній Твоихъ Богъ Израилевъ! Самъ даяй крѣпость и силу людемъ (своимъ), благословенъ Богъ.

#### ПСАЛОМЪ 69.

Въ псалмъ семъ, наполненномъ о Христъ пророчества, приноситъ Давидъ Богу жалобу на жесточайшія отъ враговъ утьененія и обиды, желаетъ имъ всякаго несчастія.

- 1. Начальнийшему пивцу, на шестиструнноми орудін, псаломи Давидови.
  - 2. Спаси мя, Боже, яко внидоша воды (даже) до души.
- 3. Погрязохъ въ блатѣ глубокомъ, п нѣсть дна: пріндохъ во глубины водныя, и водна потопи мя.
- 4. Утрудихся зовый: изсше гортань мой, изнемогость очи мои, ожидая Бога моего.
- 5. Умножищася паче власъ главы моея ненавидящім мя туне: укрѣпишася губптели мои неправедно: яже не восхищахъ, тогда воздаяхъ.
- 6. Боже, Ты вѣси безуміе мое, и прегрѣшенія моя отъ Тебе не утаншася.
  - 7. Да не постыдятся мене ради ожидающів Тебе, Госполя

<sup>24)</sup> То-есть, порази копісносцевъ.

Боже силъ: ниже да посрамятся мене ради ищущім Тебе, Боже Израилевъ.

- 8. Ибо Тебе ради претерпъваю поношение: покры срамота лице мое.
- 9. Чуждъ сотворихся братіи моей, и страненъ сыновомъ матере моея.
- 10. Яко ревность дому Твоего снъде мя, и поношенія поносящихъ Тебе нападоша на мя.
- 21. Внегда рыдахъ (изнуряя) постомъ душу мою: бысть въ ноношение мнъ.
- 12. Внегда возлагахъ вмѣсто одежды моея вретище: быхъ имъ въ притчу.
- 13. О мит глумляхуся стдящи во враттх, и о мит пояху піющій хмтальное питів.
- 14. Азъ же съ молитвою моею къ Тебъ, Боже: время благоволенія, Боже: по множеству милости Тьоея услыши мя, во истипъ спасенія Твоего.
- 15. Исторгни мя изъ блата, да не погрязну: (сотвори), де избавлюся отъ ненавидящихъ мя и отъ глубокихъ водъ.
- 16. Да не потопитъ мене водна водная: ниже да пожретъ мене глубина: ниже да затворитъ надо мною студенецъ устія своего.
- 17. Услыши мя, *Боже*, яко блага милость Твоя: по множеству щедротъ Твонхъ призри на мя.
- 18. И не отврати липа Твоего отъ раба Твоего, яко скорблю; скоро услыши мя.
- 19. Приближися къ души моей, избави ю: врагъ моихъ ради искупи мя.
- 20. Ты въси цоношение мое, и студъ мой, и посрамдение мое: предъ Тобою вси врази мои.
- 21. Поношеніе сокруши сердце мое, и поболѣхъ: ждахъ соскорбящаго, и не бѣ: и утѣшающаго, и не обрѣтохъ.
- 22. И даша въ снъдь мою желчь, и въ жажду мою напо-



- 23. Да будетъ трапеза ихъ предъ ними въ сѣть: и за воздаяніе (буду имъ) въ ловъ. 
  ◆
- 24. Да помрачатся очи ихъ, еже не видъти: и чресла ихъ выну да колеблются.
- 25. Пролей на нихъ гнъвъ Твой, и ярость гнъва Твоего да постигнетъ ихъ.
- 26. Да будетъ дворъ ихъ пустъ: въ жилищахъ ихъ да не будетъ живущаго.
- 27. Зане его же Ты поразиль еси, (тіи) погнаша: и о бользани уязвленныхъ Твоихъ разглашаютъ.
- 28. Приложи беззаконіе къ беззаконію ихъ: и да не внидутъ въ правду Твою.
- 29. Да потребятся отъ книги живыхъ: и съ праведными да не напишутся..
- 30. Азъ же (аще и) оскорбленъ есьмь, и бользненъ: (но) спасеніе Твое, Боже, на высоть поставить мя.
- 51, (Тогда) восхвалю имя Бога съ пъснію: и возведнчу Его во хваденіи.
- 32. Еже угоднъе будеть *Богу*, паче тельца юна, роги изращающаго, копыта двоящаго.
- 33. Узрятъ (сіе) смиренній (п) возрадуются: и оживетъ сердце ваше, ищущій Бога.
- 34. Яко прилежно внемлетъ убогниъ Boiz: и окованныхъ Своихъ не презираетъ.
- 35. Да восхвалять Его небеса и земля, моря и все движушееся въ нихъ.
- 56. Яко Богъ спасетъ Сіона, и созиждетъ грады Іерусалимскія: и вселятся тамо, и по наслѣдію воспріимутъ (землю).
- 37. И съмя рабовъ Его насаъдитъ ю: и любящін вмя Его вселятся въ ней.

#### ПСАЛОМЪ 70.

Содержание псалма сего сходно съ окончаниемъ псалма 40.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, псаломъ Давидовъ, въ воспоминаніе.
- 2. Боже, избавиши мя, Боже, помощи ми потщися.
- 3. Да постыдятся и посрамятся ищущій душу мою: да возвратятся вспять и постыдятся желающій ми злая.
- 4. Да возвратятся на мяду студа своего глаголющів: благо же, благо же.
- 5. Да возрадуются (же) и возвеселятся въ Тебъ вси ищущіи Тебе (Боже): и да глаголютъ выну любящій спасеніе Твое: да возвеличится Богъ.
- 6. Азъ же нищъ и убогъ, о Боже! ускори ко миѣ: помощникъ мой и пабавитель еси Ты: Боже, не закосни.

#### ПСАЛОМЪ 71.

Тридесяти льт сущій Давидь, убыгая Авессалома, прибываеть къ Богу, и просить руководства Его во всю свою жизнь.

- 1. На Тя, Боже, уповахъ: да не постыжуся во въкъ.
- 2. Правдою Твоею избави мя и изми мя: приклони ко мнъ ухо Твое и спаси мя.
- 3. Буди ми въ жилище каменное крѣпко, въ неже бы прибѣгати ми выну: заповѣждь сохранити мя: яко каменная гора моя и твердыня моя Ты (еси).
- 4. Боже мой, исторгни мя изъ руки гръшнаго, изъ руки развращеннаго и обидящаго.
- 5. Яко Ты (еси) ожиданіе мое: Господи *Боже*, упованіе мое отъ юности моея!
- 6. Въ Тебъ утвердихся отъ утробы: отъ чрева матере моея Ты мя исторгаъ еси: о Тебъ хваленіе мое выну.
- 7. Аки чудовище быхъ многимъ: но Ты надежда моя пресидьная.
- 8. Да исполнятся уста моя хваленія Твоего, весь день славы Твоея.

- 9. Не отвержи мене во время старости: внегда оскудфетъ кръпость моя, не остави мене.
- 10. Зане глаголютъ врази мон на мя: и наблюдающім душу мою совъщашася вкупъ,
- 11. Рекше: Богъ оставиль есть его: пожените и имите его, яко нъсть избавляяй.
- 12. Боже, не удаляйся отъ мене: Боже мой, въ помощь мою ускори.
- 13. Да постыдятся и исчезнуть противницы души моей: да облекутся въ студъ и срамъ ищущів здая миъ.
- 14. Азъ же всегда возуповаю на Тя и прилъжу на всяку похвалу Твою.
- 15. Уста моя возвъстять правду Твою, весь день спасение Твое: нбо не познахъ числа.
- 16. Вниду съ силами Господними: Боже, помяну правлу Твою единую.
- 17. Боже, Ты научилъ еси мя отъ юности моея, да нынѣ возвѣщаю чудеса Твоя.
- 18. И даже до старости и съдины, Боже, не остави мене, донележе возвъщу мышцу Твою роду сему и всякому грядущему силу Твою.
- 19. Правда бо Твоя, Боже, иревыше есть: ибо твориши величія: Боже, кто якоже Ты?
- 20. Явилъ ми еси скорби многи и алы: (но) возвращся оживотворилъ мя еси: и отъ пропастей земныхъ обращся возвелъ мя еси.
  - 21. Умножи возвеличение мое, и обращся утъщи мя.
- 22. И азъ возвеличу Тебе во орудіяхъ пѣсненныхъ (в) истину Твою, Боже мой: воспою Тебѣ въ гуслѣхъ, Святый Израилевъ.
- 23. Возрадуются устнъ мон, егда воспою Тебъ: и душа моя, юже искупилъ еси.
- 24. Еще же и языкъ мой весь день возглаголеть о правлѣ Твоей: яко постыдъщася и посрамищася ищущій злая мнѣ.

## ПСАЛОМЪ 72.

Давидт уже при смерти своей, поручая Богу сына и наслыдника престола своего Соломона, просить, да наставить его въ добродытели и разумы.

Соломону.

- 1. Боже, судъ Твой цареви даждь, и правду Твою сыну цареву.
- 2. Да судитъ людемъ Твоимъ по правдѣ, и нищимъ Твоимъ въ судѣ.
  - 3. Принесутъ горы миръ людемъ, и холми правду.
- 4. Будетъ судити нищимъ людскимъ: спасетъ сыны убогихъ, и сотретъ нападателя.
- 5. Убоятся Тебе, дондеже солнце и луна будутъ, въ роды родовъ.
- 6. Снидетъ яко дождь на скошенный лугъ: яко капли (дождя), каплющаго на землю.
- 7. (Тако) процвътетъ во днехъ его праведный: и множество мира, дондеже отъимется луна.
- 8. Возобладаетъ отъ моря до моря, и отъ рѣкъ до конецъ вселенныя.
- 9. Предъ нимъ припадутъ обитающій въ пустыняхъ: и врази его персть полижутъ.
- 10. Царіе •отъ моря и острововъ дары принесутъ: царіе Аравійстіи и Савстіи дары воздадутъ.
  - 11. И поклонятся ему вси царіе: вси языцы поработаютъ ему.
- 12. Понеже избавитъ нища вопіющаго и обидимаго, ему же нѣсть помощника.
  - 13. Пощадитъ нища и убога: п души бѣдныхъ спасетъ.
- 14. Отъ коварства и отъ нападенія пзбавить души ихъ: и цѣнна будеть кровь ихъ во очесѣхъ его.
- 15. И живъ будетъ, и дастся ему отъ злата Аравійска: и будутъ молитися о немъ выну: весь день благословити его имутъ.
- 16. Будетъ аки горсть пшеницы, (всѣяна) на земли: на версѣ горъ возшумитъ, яко ливанъ, плодъ его: и процвѣтутъ отъ града жители, яко трава земная.

- 17. Будетъ имя его во въки, дондеже солнце пребываетъ: умножится имя его: и благословятся въ немъ вси языцы, и ублажатъ его.
- 18. Благословенъ Богъ, Богъ, Богъ Израилевъ, творяй чудеса единъ.
- 19. И благословенно имя славы Его во въкъ: и исполнится славы Его вся земля. Аминь и Аминь.
  - 20. (Здѣ) скончашася молитвы Давида, сына Іессеева 25).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Различныя происходять между учеными толкованія о сихъ словахъ. Или послёдній сей псаломь отъ Давида сочиненъ, или послёдній въ внигу внесенъ при собраніи псалиовъ, язъ воихъ слёдующіе уповательно послё найдены и присоединены Асафомъ и другими. Сумнёнія однако нётъ, чтобы нёкоторые и изъ слёдующихъ не были Давидомъ писаны.

## КНИГА ТРЕТІЯ

## ПСАЛОМЪ 73 <sup>1</sup>).

\* Творецъ псалма сего, разсуждая о счастіи нечестивыхъ, заключаетъ, что въ единомъ Богъ истинное обрътается спокойствіе.

Нсаломъ Асафовъ.

- 1. Воистину благъ (есть) Богъ Израилевъ чисто имущимъ сердце.
- 2. Азъ же: вмалѣ не подвигнушася нозѣ мои, вмалѣ не проліяшася стопы моя,
  - 3. Яко возревновахъ ведичавымъ, миръ гръшниковъ зря.
- 4. Ибо нъсть оковъ 2) по смерть ихъ: но въ цълости есть кръпость ихъ.
- 5. Въ трудъхъ человъческихъ не суть они, и съ человъки не пріемлютъ ранъ.
- 6. Сего ради объя ихъ гордыня, (аки) гривна златая: одъяшася (аки) украшеніемъ грабленіемъ своимъ.
- 7. Надменны отъ тука очи ихъ: преступаютъ помышленія сердца.
- 8. Въ сухоту приводятъ (иныхъ), и глаголютъ въ злѣ о угнетеніи: отъ высоты (сердца) своего глаголютъ.
- 9. Полагаютъ на небеси уста своя, и языкъ ихъ преходитъ по земли.
- 10. Сего ради уклоняются людіе Его въ слѣдъ ихъ: и (аки) воды исполненныя (чаши) проливаются ими.

<sup>1)</sup> Въ еврейской псалтири съ сего псалма начинается третья внига.

<sup>2)</sup> То-есть бользней и неблагополучія.

- 11. И глаголютъ: како сіе въсть Богъ? нли есть извъстно Вышнему?
- 12. Се сіп нечестивін: и тишину (им'я) в'яка, умножають богатство.
- 13. Всуе убо въ чистотъ хранихъ сердце мое, и умывахъ въ неповинности руцъ мов.
- 14. Зане біенъ бываю весь день, и терпию наказаніе на всяко утро.
- 15. (Обаче) аще реклъ быхъ: повѣмъ яко же они: се роду сыновъ Твоихъ неправеденъ былъ быхъ.
- 16. Помыслихъ (убо) уразумъти сіе: (но се) трудъ предъ очима моима,
- 17. Дондеже внидохъ во святилище Божіе (и) уразумѣхъ кончину ихъ.
- 18. По истинъ на мъстъхъ ползскихъ поставилъ еси я: низвергаеши ихъ въ запустъніе.
- 19. Како быша въ запуствніе? внезапу исчезоша, погибоша отъ страха.
- 20. Яко соніе (суть) востающаго: во градѣ образъ ихъ уничижищи.
- 21. Яко преогорчевашеся сердце мое: и въ чрезавхъ монхъ (аки остріемъ) бодуся.
- 22. И азъ несмысленъ (быхъ), ниже разумъхъ: (яко же) скотъ быхъ у Тебе.
- 23. Обаче азъ быхъ присно съ Тобою: зане удержалъ (мя) еси (за) руку десную мою.
- 24. Совътомъ Твоимъ наставилъ мя еси: таже со славою воспріялъ мя еси.
- 25. Кто бо ми есть на небеси? и развъ Тебе не услаждахся (инымъ) на земли.
- 26. Исчезе плоть моя и сердце мое: крѣпость (же) сердца моего и часть моя Богъ (есть) во вѣкъ.
- 27. Яко се удаляющівся отъ Тебе погибнутъ: истребиши всякаго любодівющаго отъ Тебе.

28. Мит же лучше прилъплятися Богови моему, полагати на Господа Бога упованіе мое: яко да возвъщу вся дъла Твоя.

#### **ПСАЛОМЪ** 74.

Прошеніе къ Богу на враговъ и гонителей церкви. Пъснь вразумияющая, Асафа.

- 1. Вскую, Боже, отринулъ еси до конца? (вскую) дымится ярость Твоя на овцы пажити Твоея?
- 2. Помяни сонмъ Твой, (его же) стяжалъ еси исперва, (его же) искупилъ еси въ жезлъ достоянія Твоего, гору Сіонъ сію, въ ней же живеши.
- 3. Воздвигни нозъ Твон къ опустошенію въчному: вся бо разори врагъ во святилищи.
- 4. Возрычаща врази Твои посредъ сонмищъ Твоихъ: положиша знамена своя во знаменія.
- 5. Познавается (раззореніе) отъ возносящаго превыше на связь древа съкиры.
- 6. Нынъ же изваянія его вкупъ съчивомъ и млатами со-
- 7. Ввергоща огнь во святилище Твое: (опровергше) на землю, оскверниша скинію имене Твоего.
- 8. Рѣша въ сердцѣ своемъ: раззоримъ ихъ купно: пожгоша вся обители Божія даже до земли.
- 9. Знаменъ нашихъ не видимъ: нѣсть ктому пророка: и никто же знаетъ отъ насъ, долго ли (сія будутъ).
- 10. Докодъ, Боже, поносити имать (Тебе) противникъ, и презирати врагъ имя Твое до конца?
- 11. Вскую отвращаеши руку Твою и десницу Твою? отъ среды нѣдра Твоего изми (ю).
- 12. Ибо (Ты), Боже, царь мой отъ начала, содътель спасеній посредъ земли.
- 13. Ты раздълилъ еси силою Твоею море: Ты стерлъ еси главы китовъ въ водахъ.

- 14. Ты сокрушнаъ еси главу левіавана <sup>3</sup>): далъ еси того въ брашно людемъ пустыннымъ.
- 15. Ты расторгаъ еси источники и потоки: Ты изсушнаъ еси ръки быстрыя.
- 16. Твой есть день и Твоя есть нощь: Ты совершиль есп свёть и солнце.
- 17. Ты поставиль еси вся предёлы земли: лёто и зиму Ты создаль еси.
- 18. Помяни сіе, (яко) врагъ поноси Богу, и людіе безуиніи презрѣща имя Твое.
- 19. Не предаждь звърю душу горянцы. Твоея: живота убогихъ Твоихъ не забуди до конца.
- 20. Призри на завътъ Твой: яко исполнишася темная мъста на земли домовъ насильствія.
- 21. Да не возвратится (отъ Тебе) смиренный посрамменъ: нищъ и убогъ да восхвалять имя Твое.
- 22. Востани, Боже, суди прю Твою: помяни поношение Твое, еже творится отъ безумнаго на всякъ день.
- 23. Не забуди гласа враговъ Твоихъ. (ниже) шума востающихъ на Тя, возвышающагося выну.

## ПСАЛОМЪ 75.

Въ псалмъ семъ доказывается, что Богъ естъ причинов возношенія однихъ и уничиженія другихъ.

- 1. Начальнъйшему пъвцу: да не погубиши,—псаломъ и пъснь Асафа.
- 2. Возвеличимъ Тебе, Боже, возвеличимъ: нбо близъ есть имя Твое: (избавленній Тобою) исповъдаютъ чудеса Твоя.
  - 3. Егда прінму уставленное время, Азъ по правот возсужду.
- 4. Растаеваще земля, и вси живущій на ней: Азъ (же) столиы ея утвержду. Селага.

<sup>3)</sup> Кита великаго.

- 5. Ръхъ безумствующимъ: не безумствуйте: и беззаконнующимъ: не возносите рога.
- 6. Не воздвизайте на Вышняго рога вашего, и не глаголите ожесточенною выею.
- 7. Яко ниже отъ востока, ниже отъ запада, ниже отъ съвера (приходитъ) возвышеніе.
  - 8. Зане Богъ судія есть: сего смиряетъ, а онаго возноситъ.
- 9. Пбо чаша въ руцѣ *Бога* съ виномъ мутнымъ, и есть полна растворенія, изъ нея же наливаетъ: обаче дрождіе его изсосутъ и испіютъ вси грѣшній земли.
  - 10. Азъ же возвъщу во въкъ, восною Богу Іаковлю.
- 11. И вся роги грѣшныхъ сломлю, и вознесется рогъ праведнаго.

#### ПСАЛОМЪ 76.

Приносится Богу благодареніе за избраніе Себъ изо всьхъ языковъ Израиля.

- 1. Начальныйшему пывцу, на мусикійскомы бряцательномы орудін, псаломы и пыснь Асафова.
  - 2. Въдомъ во Гудеи Богъ: во Израили веліе имя Его.
  - 3. Въ Салимъ ') есть скинія Его, и жилище Его въ Сіонъ.
  - 4. Тамо сокруши стрълы луковъ, щитъ, и мечъ, и брань. Селагъ.
  - 5. Свътелъ Ты (и) велелъпенъ паче горъ хищенія.
- 6. Въ разграбление быша кръпцыи сердцемъ: уснуша сномъ своимъ; и не обрътоша вси мужие сильнии (храбрости) въ рукахъ своихъ.
- 7. Отъ прещенія Твоего, Боже Іаковль, твердо уснуша в колесницы и кони.
- 8. Ты страшенъ еси, Ты (единъ) и кто противустанетъ Тебъ, внегда воспалится гнъвъ Твой?
- 9. Съ небесе слышанъ сотворилъ еси судъ Твой: земля убояся и умолча,

<sup>4)</sup> Въ Герусалимъ.

- 10. Внегда востати Тебъ на судъ, Боже, еже спасти вся кроткія земли. Селагъ.
- 11. Ибо гиввъ человъческій возвеличить Тебе, егда остав-комъ гивва препояшешися.
- 12. Объщайте и воздайте Богу, Богу вашему, вси иже окрестъ Его: принесите даръ Страшному.
- 13. Той отъемлетъ духи у князей: страшенъ (есть) царемъ земнымъ.

#### ПСАЛОМЪ 77.

Въ немъ описывиются какъ бользни и подвиги, такъ оружія и средства борющагося съ гнъвомъ Божіимъ и отчаянісмъ блигочестиваго человъка.

- 1. Начальнайшему павцу Идноуму, псаломъ Асафовъ.
- 2. Гласомъ монмъ къ Богу взываю: гласомъ монмъ къ Богу, и внемлетъ мнъ.
- 3. Въ день скорби моея Бога взыскахъ: руцъ мои нощію простерти, в не изнемогоста: отвержеся утъщитися душа моя.
- 4. Помянухъ Бога, и смятохся: помысанхъ, и малодушествоваще духъ мой. Селагъ.
- 5. Удержалъ есп на стражи очи мои: сокрушихся и не могохъ глаголати.
  - 6. Помыслихъ дни первыя, (и) лъта въчная.
- 7. Воспоминахъ удареніе мое (на струнахъ) нощію: серацемъ моимъ размышляхъ, и испытоваше духъ мой (глаголя):
- 8. Еда во въки отринетъ Господь, и не приложитъ благоволити паки?
- 9. Еда преста въ конецъ милость Его, (и) скончася слово отъ рода въ родъ?
- 10. Еда забы ущедрити Богъ, или заключи во гнъвъ щедроты Своя? Селагъ.
  - 11. И ръхъ: се болізнь моя: измъна десницы Вышняго.
- 12. Помянухъ дъла Господня: воспомянухъ отъ начала чудеса Его.

- 13. И поучуся во всъхъ дълъхъ Твоихъ: и въ начинаніяхъ Твоихъ помолюся (глаголя):
- 14. Боже, во святыни путь Твой: кто Богъ велій, яко Богъ (нашъ)?
- 15. Ты еси Богъ, творяй чудеса: явилъ еси въ людехъ силу Твою.
- 16. Избавилъ еси мышцею люди Твоя, сыны Іаковли и Іосифовы. Селага.
- 17. Видъща Тя воды, Боже: видъща Тя воды, (я) убоящася, и смятошася бездны.
- 18. Проліяша воды облацы: громы издаша облацы вышнія: стрълы же Твоя сюду и сюду пробъгаху.
- 19. Гласъ грома Твоего (съ вихремъ бяше) въ круговращения: освътиша молнія вселенную: подвижеся и трепетна бысть земля.
- 20. По морю путіе Твои, и стези Твои на водахъ многихъ: но слѣды Твоя не познаются.
- 21. Извелъ еси, яко овцы, люди Твоя, рукою Моисеевою и Ааронею.

## ПСАЛОМЪ 78.

Тайна древностей, или описаніе главныйшихъ благодыяый и наказаній Божішхъ Израильскому народу.

Пъснь вразумляющая, Асафова.

- 1. Внемлите, людіе мои, закону моему: приклоните ухо ваше во глаголы устъ моихъ.
- 2. Отверзу въ притчахъ уста моя: провъщаю гаданія отъ начала.
- 3. Елика слышахомъ и познахомъ я, п отцы наши повъдаща намъ,
- 4. Не утаимъ отъ сыновъ ихъ, въ родъ последній возвещиюще хвалы Бога, и силы Его, и чудеса Его, яже сотвори.
- 5. Сего бо ради воздвиже свидъніе во Іаковъ, и законъ положи во Израили: заповъда отцемъ нашимъ сказати я сыновомъ своимъ,

- 6. Да познаетъ родъ послѣдній, сынове имущій родитися: (да) востанутъ, и повѣдятъ сыновомъ своимъ.
- 7. И положать на Бога упованіе свое, и не забудуть дѣль Божівхъ, и повельнія Его сохранять.
- 8. Ниже да будутъ якоже отцы ихъ родъ строптивъ и непослушливъ: родъ, иже не исправи сердца своего, и не увъри съ Богомъ духа своего.
- 9. Якоже сынове Ефремли протявонсшедшін, изъ луковъ стръляюще, обратишася въ бъгство въ день брани.
- 10. Не сохранијна завъта Божія, и въ законъ Его не восхотъща ходити.
  - 11. Но забыша дъла Его и чудеса Его, яже показа виъ.
- 12. Предъ отцы ихъ сотвори чудеса въземли Египетсты, на пози (града) Цоанъ. <sup>5</sup>).
- 13. Разверзе море, и проведе ихъ: и сотвори, да станутъ воды аки купы <sup>6</sup>).
- 14. И провождаще я облакомъ во дня, и во всю нощь просвъщениемъ огня.
- 15. Разверзе камень въ пустыни и напои я, яко отъ бездвъ многихъ.
  - 16. Изведе струи изъ камене, и низведе яко ръки воды.
- 17. Обаче приложища еще согръщати Ему, преогорчевати Вышняго въ пустыни.
- 18: И искусища Бога въ сердцахъ своихъ, просяще брашна душамъ своимъ.
- 19. И глаголаша на Бога, и рѣша: еда возможетъ Богъ уготовати транезу въ пустыни?
- 20. Се поразилъ есть камень, и потекоша воды, и потоцы наводнишася: еда такожде и хлъбъ можетъ дати, или уготовати мяса людемъ своимъ?
- 21. Сего ради услыша Богъ и прогивнася: и огнь возгоръся на Іакова, и ярость взыде на Изранля.

<sup>•)</sup> Цоанъ-градъ въ Египтв главный или столица.

<sup>•)</sup> Громады, кучи или груды.

- . 22. Яко не въроваща Богови, ниже уповаща на спасеніе Его.
  - 23. (Ибо) заповъда облакомъ свыше: и двери небесе отверее.
- . 24. И одожди имъ манну ясти, и пшеницу небесную даде имъ.
- 25. Хаббъ сильныхъ яде человъкъ: брашно посла имъ до сытости.
- 26. Воздвиже вътръ восточный на воздусъ: и наведе силою своею вътръ полуденный.
- 27. И одожди на нихъ яко прахъ мясо: и яко песокъ морскій птицу пернату.
  - 28. И нападоша посредъ става ихъ, окрестъ жилищъ ихъ.
  - 29. И ядоша, и насытишася зъло: и желаемое ими даде имъ.
- 30. Не престаша отъ желанія своего: еще брашну (сущу) во устѣхъ ихъ,
- 31. Се гивъ Божій взыде на ня, и уби жирныя ихъ, и избранныя Изранлевы порази.
- 32. Во всъхъ сихъ согръшиша еще, и не въроваша чудесемъ Его.
- 33. Сего ради потреби въ суетъ дніе ихъ, и лъта ихъ въ смятеній.
- 33. Егда убиваше я: тогда искаху Его, и обращахуся, и утренневаху къ Богу.
- 35. И воспоминаху, яко Богъ защитникъ имъ есть, и Богъ Вышній избавитель имъ есть.
  - 36. И льстяху Его усты своими, и языкомъ своимъ лгаху Ему.
- 37. Сердце же ихъ не бъ право предъ Нимъ: ниже върни бяху въ завътъ Его.
- 38. Той же щедръ, отпусти беззаконіе ихъ, ниже потреби: но множицею отвращаше ярость Свою, и не воздвизапіе всего гижва Своего.
- 39. Помяну, яко плоть суть, духъ преходящій и не возвращающійся.
- 40. Коль краты преогорчиша Его въ пустыви, прогизваша Его въ земли безводизи!

- 41. Обаче обратишася и искусиша Бога, и святаго Израилева въ предѣды заключища.
- 42. Не помянуша руки Его, (ниже) дня, въ онъже избави я отъ скорби,
- 43. Въ оньже положи въ Египтъ знаменія Своя и чудоса Своя на поли (града) Цоанъ 7).
- 44. Егда преложи въ кровь ръки ихъ: и источники ихъ, да не піютъ.
- 45. Посла на ня всякъ родъ мухъ, и пояде я: и жабы, и растли я.
  - 46. И даде пругомъ 8) плоды ихъ, и труды ихъ акридамъ 9).
- 47. Поби градомъ винограды ихъ, и дивія смоквы 10) ихъ камнемъ ледовитымъ.
  - . 48. И предаде граду скоты ихъ, и имъніе ихъ углію горящему.
- 49. Посла на ня ярость гнѣва Своего, негодованіе, и лютость, и тѣсноту: насланіе ангеловъ лютыхъ.
- 50. Пряму сотвори стезю гнъву Своему: не пощаде отъ смерти душъ ихъ: и скоты ихъ губительству предаде.
- 51. Порази всякое первородное въ земли Египетстъй, начатокъ силы ихъ въ седеніихъ Хамовыхъ.
- 52. И воздвиже яко овцы люди Своя, и поведе я, яко стадо въ пустыни.
- 53. И веде я со упованіемъ, и не убоящася: и враги ихъ покры море.
- 54. И введе я въ предѣлы святыни Своея: въ гору сію, юже стяжа лесница Его.
- 55. И изгна отъ лица ихъ языки, и раздёли я (имъ) ужемъ въ наслёдіе: и всели въ селеніихъ ихъ колёна Изранлева.
- 50. Обаче искусиша и преогорчиша Бога Вышняго, и свидънія Его не сохраниша.

Саранчъ.
 Родъ насъвомыхъ, употребляемыхъ въ пищу въ Палестинъ:

<sup>7)</sup> На полъ града Танеоса, тоже что градъ Цоанъ.

<sup>10)</sup> Дерево, называемое черничіемъ, на которомъ растутъ смоквы.

- 57. И отвратишася и противни быша, якоже отны ихъ: превратишася, яко лукъ льстивый.
- 58. И прогивваща Его въ ходивхъ своихъ: и истуканными своими въ ревность приведоща Его.
  - 59. Услыша Богь и прогивнася, и возгнущася Ивранлемъ въдо.
- 60. Сего ради отрину скинію Синайскую: селеніе, (въ немъ же) пребываще съ человъки.
- 61. И предаде въ павиъ крвность его, и доброту его въ руки враговъ.
- 62. Предаде оружію люди Своя: и на достояніе Свое разгиъвася.
- 63. Юноши ихъ пожже огнь, и давы ихъ почтени не быша (чертогомъ).
- 64. Священницы ихъ меченъ падоша, и вдовицы ихъ не плакаша.
  - 65. Но воста, яко спя, Господь: яко витязь шумень отъ вина.
  - 66. И порази враги Своя созади: поношеніе вѣчкое даде ниъ.
  - 67. Отрину же селеніе Іосифово: в колівно Ефремово не набра...
  - 68. Но набра кольно Іудово: гору Сіоню, юже возлюби.:
- 69. И созда, якоже чертоги высокія, святилище Свое: яко-и же землю, основа е во въкъ.
- 70. Избра Давида раба Своего, и восиріять его оть оградъ ОВЧИХЪ.
- 71. Этъ суягныхъ поятъ его пасти Гакова, люди Своя: н Израиля достояніе Свое.
- 72. Иже упасе я въ незлобін сердца своего: и въ разумъ рукъ своихъ настави я.

## ПСАЛОМЪ 79.

Творець сего псалма, ходатайствуя о жителяхь Іерусамима, просить Бога о обращении инъва Его на главу враговеEio. Псаломъ Асафу. r · ...

1. Боже, пріндоша языцы въ достоявіе Твое, оспверниша храмъ святый Твой: положиша Іерусалимъ въ кучи (камией):

Digitized by Google

- 2. Даша трупія рабовъ Твонхъ (въ) брашно птицамъ воздушнымъ: плоти преподобныхъ Твонхъ звѣремъ земнымъ.
- 3. Проліяша кровь ихъ, яко воду, окресть Іерусалима: н не бѣ погребаяй.
- 4. Быхомъ поношение сосвдомъ нашимъ: посмвяние и игралище сущимъ окрестъ насъ.
- 5. Доколь, Боже, прогнъваешися во въкъ? (Доколь) разживатися будетъ, яко огнь, рвеніе твое?
- 6. Пролей гизвъ Твой на языки незнающія Тебе: и на царствія, яже имене Твоего не призваща.
  - 7. Яко пожроша Іакова, и жилище его опустошиша.
- 8. Не помяни нашихъ беззаконій первыхъ: скоро да предварять ны щедроты Твоя: яко обнищахомъ зъло.
- 9. Помози нашъ, Боже, Спасителю нашъ, славы ради имене Твоего: и избави насъ, и очисти гръхи наша, имене ради Твоего.
- 10. Вскую рекутъ языцы: гдѣ есть Богъ ихъ? да увѣстся во языцѣхъ предъ очима нашима отмщеніе крове рабъ Твоихъ пролитыя.
- 11. Да виндетъ предъ Тя воздыханіе окованныхъ: по величію пышцы Твоел остави (въжизни) сыновъ къ смерти (осужденныхъ).
- 12. И воздаждь сосъдомъ нашимъ седмерицею въ иъдро ихъ поношение ихъ, имъ же поносища Тя, Господи.
- 13. Мы же людіе Твои и овцы пажити Твоея возвеличимъ Тебе во въкъ: въ родъ и родъ возвъстимъ хвалу Твою.

## ПСАЛОМЪ 80.

Псаломъ сей представляетъ людей просящихъ Бога о изведении ихъ изъ плъна Вавилонскаго.

- 1. Начальнійшему півцу, на шестиструнномъ орудін, псаломъ свидітельства Асафу.
- 2. Цастырю Израндьскій, вонин, наставдяя яко овча Іоспоа: съдя на херувимъхъ возсіяй.

- 3. Предъ Ефремомъ, и Веніаминомъ, и Манассіемъ воздвигни силу Твою, и прінди во спасеніе къ намъ.
  - 4. Боже, обрати насъ, и просвъти лице Твое, и спасемся.
- 5. Боже силь, доколь гивваешися на молитву людей Твоихь?
- 6. Напиталъ еси ихъ хлѣбомъ сдезнымъ: и наповлъ еси ихъ слезами въ мѣру сота.
- 7. Положилъ еси насъ въ пререкавіе сосѣдомъ нашимъ: и врази наши подражниша ны.
- 8. Боже силъ, обрати насъ, и просвъти лице Твое, и спасемся.
- 9. Виноградъ изъ Египта принеслъ еси, изгналъ еси явыки и насадилъ еси его.
- 10. Расчистилъ еси предъ нимъ: и насадилъ еси коренія его, и исполни землю.
  - 11. Покры горы свиь его: и вътвія его яко кедры Божів.
- 12. Простерлъ еси розги его до моря и даже до ръки отрасли его,
- 13. Вскую же низложиль еси оплоть его, и обирають его вси мимоходящи путемъ?
  - 14. Озоба его вепрь дубравный: и звітрь дивій полде его.
- 15. Боже силъ, обратися, молю, призри съ небесе, и виждъ: и посъти виноградъ сей.
- 16. И лозу, юже насади десница Твоя, и лѣторасль, (юже) укрѣпилъ еси Себъ.
- 17. Пожженъ есть огнемъ, постченъ есть: отъ прещенія ища Твоего погибе.
- 18. Буди рука Твоя надъ мужемъ десницы Твоея: надъ сыномъ человъческимъ, его же укръпняъ еси Себъ.
- 19. И не отступимъ отъ Тебе: оживи насъ и имя Твое призовемъ.
- 20. Боже, Боже силь, обрати насъ: просвъти лице Твое и спасемся.

#### ПСАЛОМЪ 81.

. Возбуждая пророкт Израильтянт кт хваль Божіей, приводить самого Бога, показующаго причину уставленнаго праздника.

- 1. Начальнійшему півцу на мусикійском орудін Гагиттиев: піснь Асафу.
  - 2 Радунтеся Богу кръпости нашея: воскликните Богу Іаковлю.
- 3. Пріниите пѣснь и дадите тимпанъ, псалтирь пріятну съ гуслим.
  - 4. Вострубите въ новомъсячім трубою; во время уставленное, въ день праздника нашего.
    - 5. Яко повельніе во Изранли есть: судьба Богу Іаковлю.
- 6. Сандътельство во Іоснов ноложи е, внегда изыти ему на землю Египетскую, (идъже) языкъ, его же не въдахъ, услышахъ.
  - 7. Отъяхъ (рече Богъ) отъ бремене рамо его: руцѣ его отъ горнила отъидоща.
  - 8. Въ скорби призвалъ Мя еси, и набавихъ тя: услышахъ тя въ тайнъ (съ) громомъ; искусихъ тя на водъ пререканія. Селега.
  - 9. Слышите людіе Мон, и засвидітельствую вамъ: Изранлю, аще послушаеми Мене:
  - 10. (Да) не будетъ въ тебѣ богъ новъ: ниже поклонишнея богу чуждему.
- 11. Азъ бо есмь Eov, Богъ твой, изведый тя отъ земли : Египетскія: расшири уста твоя, и исполню я.
- 12. Не послушаша людіе Мон гласа Моего: Изранль не внять Ми.
- 13. Пустихъ убо ихъ по ожесточенію сердецъ ихъ, ходима до пысленъ своинъ.
- 14. Аще быша людіе Мон послушали Мене, Изранль въ путехъ Монхъ ходиль бы:
- 15. Вмалъ враги ихъ смирилъ быхъ, и на стужающихъ имъ обратилъ бы руку Мою,

- 16. Ненавидящін Boia, (аще и) льстиво, (обаче) покорилися бы имъ: и было бы время ихъ во вѣкъ (благополучно).
- 17. И напиталъ бы ихъ тукомъ пшеничнымъ, и отъ камене меда насытилъ бы ихъ.

### ПСАЛОМЪ 82.

Творець; псалма сего показавь, что Богь есть надъ встми судіями, обличасть неправедных судей.

Псаломъ Асафовъ.

- 1. Богъ предстоитъ въ соимъ Божіи: посредъ боговъ судитъ, (глаголя):
- 2. Доколь судити будете неправедно, и лица гръшниковъ пріимати? Селагъ.
  - 3. Судите убогу и сиру; нищаго и скуднаго оправдайте.
  - 4. Измите убогаго и нищаго: изъ руки гръщничи избавите.
- 5. (Обаче) не знаютъ, ниже разумъютъ: во тьмъ ходятъ: колеблются вся основанія земля.
  - 6. Азъ ръхъ: бози есте, и сынове Вышняго вси вы.
  - 7. Обаче яко, человъцы умрете: и яко единъ отъ князей падете.
- 8. Воскресни, Боже, суди земли: яко Ты наслъдиши во всъхъ языцъхъ.

## ПСАМОМЪ 83.

Здъсь пророчествуется погибель сонму нечестивыхъ.

- 1. Пъснь псалма Асафова.
- 2. Боже, не (буди) молчаніе Тебь: не премолчи, пиже препочивай, Боже.
- 3. Яко вси врази Твои возшумѣша: и ненавидящін Тя воздвигоша главу.
- 4. На люди Твоя коварно сотвориша тайну; и между собою совъщаша на сокровенныхъ Твоихъ.
- 5. Ръша: пріндите, потребимъ я отъ языкъ: и не помянется имя Израилево къ тому.
- 6. Ибо совъщашася сердцемъ купно, и на Тя союзъ утвердина:

- 7. Селенія Идумеанъ и Исманльтянъ, Моавъ и Агаряне,
- 8. Гевалъ, и Аммонъ, и Амаликъ, Филистины съ живущими въ Тиръ.
- 9. Такожде Ассуръ совокупися съ ними: быша въ помощь сыновомъ Лотовымъ. Селагъ.
- 10. Сотвори имъ яко Мадіанитомъ, яко Сисаръ, яко Іавину въ потоцъ Киссовъ,
  - 11. (Иже) потребишася во Ендоръ: быша гной земли.
- 12. Положи князи ихъ, яко Орива, и яко Зеева: и яко Зеваха, и яко Салмуна вся вельможи ихъ.
  - 13. Иже ръша: наслъдимъ себъ жилища Божія.
- 14. Боже мой, положи я яко коло и яко стебліе предъ лицемъ вітра.
- 15. Яко огнь попаляяй дубраву, и яко пламень пожигаяли горы,
  - 16. Тако пожени я бурею Твоею, и вихремъ Твоимъ смути я.
- 17. Исполни лица ихъ безчестія: да взыщуть имене Твоеего, Боже.
- 18. Да постыдятся и устращатся въ въкъ въка: и посрамятся и погибнутъ.
- 19. Да познаютъ, яко Ты еси. (Его же) имя *Бог*о единъ, Превышній по всей земии.

## ПСАЛОМЪ 84.

Въ псалмъ семъ представляется причина къ желанію дому Божія, и путь ведущій къ оному.

- 1. Начальнъйшему пъвцу, на мусикійскомъ орудіи Гагиттиеъ, изъ сыновъ Кореовыхъ, нсаломъ.
  - 2. Коль возлюбленна селенія Твоя, Боже силь!
- 3. Желаетъ и еще скончавается душа моя во дворы Бога: сердце мое и плоть моя радостію восклицають къ Богу живому.
- 4. Се врабій обрѣте себѣ храмину и ластовица гнѣздо себѣ, идѣже положитъ птенцы своя, у одтарей Твоихъ, Боже силъ, царю мой и Боже мой.

- 5. Блажени живущім въ дому Твоемъ: во въки восхвалять Тя. Селага.
- 6. Блаженъ человъкъ, ему же кръпость есть у Тебе: (блажени), имъ же въ сердцъ пути (Твоя).
- 7. Грядуще сквозъ юдоль пустую, во источникъ себъ полагаютъ самаго (Бога): ибо благословеніемъ одъетъ (ихъ) научаяй (пути).
- 8. Попдутъ собраніе за собраніемъ: дондеже (всякъ) явится Богу въ Сіонъ.
- 9. Боже, Боже силь, услыши молитву мою: внуши Боже Іаковль. Селага.
- 10. Защитниче нашъ, виждь, Боже; и призри на лице помазанника Твоего.
- 11. Зане лучше есть день единъ во дворъхъ Твоихъ, неже (инудъ) тысяща: избрахъ при прагъ быти дому Бога моего, паче, неже жити (ми) въ селеніихъ гръшника.
- 12. Ибо солице и щить (есть)  $E_{013}$ , Богъ: благодать и славу дасть  $E_{013}$ ; не лишить блага ходящихъ въ правотъ.
  - 13. Боже сыль, блажень человыкь, уповаяй на Тя.

## ПСАЛОМЪ 85.

Твореих сего псалма просить Бога о доставлении Іудейскому народу истиннаго и твердаго спокойствія.

- 1. Начальныйшему пывцу, изъ сыновъ Кореовыхъ, псаломъ.
- 2. Благословиль еси, *Боже*, землю Твою: возвратиль еси плати Таковль.
- 3. Оставилъ еси беззаконіе людей Твонхъ; покрылъ еси вся грѣхи ихъ. Селага.
- 4. Укротиль еси весь гивьть Твой: возвратился еси отъ запаленія ярости Твоея.
- 5. Возврати насъ, Боже спасенія нашего, и престати сотвори негодованію Твоему на насъ.
- 6. Еда во въки прогнъваешися на ны, простреши гнъвъ Твой отъ рода въ родъ?

- 7. Еда и обратився не оживити насъ, да дюдіе Твои возвеселятся о Тебъ?
- 8. Яви намъ, *Боже*, милость Твою: и спасеніе Твое даждь намъ.
- 9. Услышу, что речетъ Богъ, *Богъ*: зане речетъ миръ къ людемъ Своимъ и къ преподобнымъ Своимъ: да не возвращаются къ безумію.
- 10. Въ правду близъ есть боящимся Его избавление Его: да вселится слава въ земли нашей.
  - 11. Милость и истина срътятся: правда и миръ облобызаются.
- 12. Истина отъ земли прозябнетъ: правда же съ небесе приникнетъ.
- 13. Еще же *Бог* дастъ благость: а земля наша дастъ нлодъ свой.
- 14. Правда предъ Нимъ предъидетъ; и оставитъ на пути слъды своя.

#### ПСАЛОМЪ 86.

Давидъ проситъ у Бога о избавленіи своемъ отъ скорби и о не отступленіи отъ него навсегда благодати Божіей. Молитва Давидова.

- 1. Преклони, Боже, ухо Твое: услыши мя, яко нищъ м убогъ есмь авъ.
- 2. Сохрани душу мою, яко благоволиши о миз: спаси раба Твоего, Ты, Боже мой, уповающаго на Тя.
  - 3. Помилуй мя, Господи; яко къ Тебъ възываю весь день.
- 4. Возвесели душу раба Твоего; яко къ Тебъ, Господи. возношу душу мою.
- 5. Ты бо (еси), Господи, благъ и кротокъ, и многомилостивъ всъмъ призывающимъ Тя.
- 6. Внуши убо, Боже, молитву мою: и воими гласу моленій моихъ.
  - 7. Въ день скорби моея призываю Тебя, яко послущаети Мл.

- 8. Насть якоже Ты въ бозахъ, Господи: и не (суть дала), якоже дала Твоя.
- 9. Вси языцы, елики содълалъ еси, прівдутъ и поклонятся предъ Тобою, Господи, и прославять имя Твое.
  - 10. Яко велій (еси) Ты, и творяй чудеса: Ты Богъ единъ еси.
- 11. Научи мя, *Боже*, пути Твоему, (да) пойду во встинъ Твоей: соедини мое сердце страху имене Твоего.
- 12. Восхвалю Тебя, Господи Боже мой, всемъ сердцемъ моимъ: и прославлю имя Твое во векъ.
- 13. Яко милость Твоя велія на мнѣ и избавиль еси душу мою изъ ада преисподняго.
- 14. Боже, гордіи восташа на мя, и сонмъ сильныхъ взыскаша души мося, ниже имуть Тебе предъ собою.
- 15. Ты же, Господи, Боже щедрый, и милостивый, долготерпъливый, и многомилостивый, и истинный,
- 16. Призри на мя и помилуй мя: даждь крѣпость Твою рабу Твоему: п спаси сына рабы Твоея.
- 17. Сотвори со мною знаменіе во благо; да видятъ ненавидящій мя и постыдятся: яко Ты, *Боже*, помоглъ ми и утъшилъ мя еси.

## ПСАЛОМЪ 87.

Пророчество о возстановлении и славъ храма Іерусалимскаго.

Сыномъ Кореовымъ, псаломъ пъсни.

- 1. Основание Его на горахъ святыхъ.
- 2. Любить Бого врата Сіоня, паче всёхъ селеній Іаковлихъ.
- 3. Преславная глаголются о тебъ, граде Божій. Селага.
- 4. Воспомяну Египетъ и Вавилонъ между знающими мя: еще и Филистину, и Тиръ съ Евіопією (глаголя): кійждо (отъ нихъ) родися тамо.
- 5. И о Сіонъ речется: человъкъ и человъкъ родися въ немъ <sup>40</sup>): и Самъ утвердитъ его Всевыщній.

<sup>40)</sup> Или: сей и онт родися въ вемъ.

- 6. Богъ счислить въ наинсанін людей (глаголя): сей тамо родися. Селага.
- 7. Тогда півцы, яко же и трубачи (воскликнуть): вси источницы мои въ тебі (суть).

#### ПСАЛОМЪ 88.

Есть изображеніе молитвы къ Богу во время несчастія и жалоба о оставленіи Божіи.

- 1. Пѣснь псалма сыномъ Кореовымъ: начальнѣйшему пѣвцу на перстобряцательномъ орудіи: пѣти антифономъ: вразумляющая, Емана <sup>29</sup>) Израильтянина.
- 2. Боже, Боже спасенія моего: во дни взывахъ и въ нощи предъ Тобою.
- 3. Да внидетъ предъ Тя молитва моя: приклони ухо Твое къ моленію моему.
- 4. Яко насытися золъ душа моя, и животъ мой аду, приближися.
- 5. Привмъненъ быхъ съ нисходящими во гробъ: быхъ яко мужъ безъ кръпости.
- 6. Вмѣнихся съ мертвыми: (есмь) яко избіеніи, лежащій во гробѣ: ихъ же не воспоминаеши къ тому, и тій отъ руви Твоея истреблени быша.
- 7. Положилъ мя еси въ ровъ преисподнемъ: во тымахъ, во глубинахъ.
- 8. На мет утвердися ярость Твоя: и вся во на твоя навель еси (на мя). Селаго.
- 9. Удалилъ еси знаемыхъ моихъ отъ мене: положилъ еси мя (въ) мерзость имъ: заключенъ есмь и не изыду.
- 10. Око мое изнемогаетъ отъ нищеты: взываю къ Тебъ, Боже, на всякъ день: воздъваю къ Тебъ руцъ мон.
- 11. Еда предъ мертвыми сотвориши чудеса? еда мертвін востануть, (да) восхвалять Тя? Селагь.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Еманъ и Есамъ были дети Зары отъ Іуды; они были изъ числа пёвчихъ и стихотворцевъ. Смотри 1 Паралипоменонъ гл. 6 ст. 33 и слёд.

- 12. Еда повъстся во гробъ милость Твоя, и истина Твоя въ ногибели?
- 13. Еда познана будутъ во тмѣ чудеса Твоя, и правда Твоя въ земли забвеннъй?
- 14. Но азъ къ Тебъ, *Боже*, взываю: и утро молитва моя предваритъ Тя.
- 15. Вскую, *Боже*, отвергаеши душу мою, скрываеши лице Твое отъ мене?
- 16. Бѣденъ (есмь) азъ, и духъ испущаю отъ удрученія (Твоего): понесохъ страхи Твоя, и недоумѣваю.
- 17. На мит преидоша ярости Твоя: устращенія Твоя постиоша мя.
  - 18. Обыдоща мя яко вода весь день: одержаща мя вкупть.
- 19. Удажилъ еси отъ мене друга и искренняго: знаеміи мои во тмѣ (сокрышася).

#### ПСАЛОМЪ 89.

Оплакивая пророкт разрушеніе іудейскаго царствія, показываетт средство кт умилостивленію Бога вт таковыхт несчастіяхт.

- 1. Пъснь вразумляющая, Евама Изранльтянина.
- 2. Милости Божія во въкъ воспою: въ родъ и родъ возвъщу истину Твою усты моими.
- 3. Зане ръхъ: въ въкъ милость созиждется: на самихъ небестях утвердини истину Твою,
- -4. (Глаголя): завъщахъ завътъ со избраннымъ монмъ: кляхся Давиду рабу Моему:
- 5. Даже до въка уготоваю съил Твое: и созижду въ родъ и родъ престолъ Твой. Селогъ.
- -6. Исповъдятъ убо небеса чудо Твое, Боже, и истину Твою въ собраніи святыхъ.
- -7. Ибо кто на небеси уравнится Богу? (кто) уподобится Богу въ сынъхъ боговъ?

- 8. Богъ стращенъ въ совъть святыхъ зъло, и тренетель (есть) надъ всъми окрестными Его.
- 9. Боже, Боже силь! кто якоже Ты силень, Госноди и истина Твоя окресть Тебе.
- 10. Ты владычествуеши надъ возвышеніемъ морскимъ: егда возноситъ волны своя, Ты укрощаеши ихъ.
- 11. Ты стерять еси, яко уязвленнаго, Египетъ: мышцею сим Твоея расточилъ еси враги Твоя.
- 12. Твоя суть небеса, и Твоя есть земля: вселенную в исполнение ея Ты основаль есн.
- 13. Сѣверъ и полдень Ты создалъ еси: Оаворъ и Ерионъ о имени Твоемъ радуются.
- 14. Твоя мышца сильна: кръпка рука Твоя: вознесенна есть десница Твоя.
- 15. Правда и судъ основаніе престола Твоего: милость, в судъ, и истина предъидутъ лицу Твоему.
- 16. Блажени людіе, въдущів воскликновеніе: Боже, во свыта лица Твоего пойдуть.
- 17. О имени Твоемъ возрадуются на всякъ день: и во оправдани Твоемъ вознесутся.
- 18. Яко похвала силы ихъ Ты еси: и во благоволеніи Твоемъ возвысится рогъ нашъ.
- 19. Яко отъ Бога щитъ нашъ, и отъ Святаго Изранием царь нашъ.
- 20. Тогда глаголалъ еси въ видъніи преподобному Твоему, и реклъ еси: положихъ помощь на сильнаго: вознесохъ вобраннаго отъ людей (Моихъ).
- 21. Обратохъ Давида раба Моого: елеемъ святымъ Монив помазахъ его.
- 22. Съ нимъ рука Моя тверда будетъ: и мышца Моя укръпитъ его.
- 23 Не прельстить врагь его, и сынъ беззакомія не озюбить его.

- 24. Иссъку бо отъ лица его враги его, и ненавидящія его поражу.
- 25. И истина Моя и милость Моя будеть съ нимъ: и о имени Моемъ вознесется рогъ его.
  - 26. И положу на море руку его, и на ръкахъ десницу его.
- 27. Той призоветь Мя (глаголя): отецъ мой еси Ты: Богъ мой и твердыня спасенія моего.
  - 28. И Азъ первенца поставлю его, высша паче царей земныхъ.
- 29. Во въкъ сохраню ему милость Мою: и завътъ Мой въренъ будетъ ему.
  - 30. И положу въ въкъ съмя его: и престолъ его яко дни неба.
- 31. Аще (же) оставять сынове его законъ Мой, и по судьбамъ Моимъ не пойдуть:
- 32. Аще уставленія Моя осквернять, и запов'єдей Моихъ не сохранять.
- 33. Тогда посъщу жезломъ преступленія ихъ, и ранами неправость ихъ.
- 34. Милости же Моея не отъиму отъ него: не солгу на истину Мою.
- 35. И не оскверню завѣта Моего: и (еже) изыде отъ устъ Моихъ, не премѣню.
  - 36. Единою кляхся святынею Моею: аще Давиду солжу?
- 37. Яко съмя его во въкъ пребудетъ: и престояъ его яко соянце предо Мною.
- 38. Яко луна будетъ утвержденъ во въкъ: и свидътель на небеси достовъренъ. Селагъ.
- 39. Ты же отринулъ еси и увичижилъ: вознегодовалъ еси на христа Твоего.
- 40. Возгнушался еси завътомъ отрока Твоего: осквернилъ еси (повергъ) на вемлю вънецъ его.
  - 41. Разорилъ еси вся оплоты его: разрушилъ вся твердыни его.
- 42. Расхитиша его вси мимоходящім путемъ: бысть въ поношеніе сосѣдомъ своимъ.

- 43. Возвысилъ еси десницу враговъ его: возвеселилъ еси всёхъ враждующихъ ему.
- 44. Еще же остріе меча его притупиль еси: и не заступиль еси его во брани.
- 45. Оставиль еси велельніе его: престоль его на землю повергль еси.
- 46. Умалилъ еси дни юности его: и покрылъ еси его студомъ. Селагъ.
- 47. Доколь, Боже, сокрыешися во въкъ? (еще ли) разживатися будеть, яко огнь, рвеніе Твое?
- 48. Помяни, (что есмь) азъ? что время (мое)? почто всуе создалъ еси вся сыны человъческія?
- 49. Кій мужъ поживеть и не узрить смерти? (кто) набавить душу свою изъ руки ада? Селага.
- 50. Гдѣ суть милости Твоя древнія, Господи, (ими же) клялся еси Давиду во истинѣ Твоей?
- 51. Помяни, Господи, поношение рабъ Твоихъ, (еже) ношу въ нъдръ моемъ (отъ) всъхъ сильныхъ языкъ.
- 52. Яко поносиша врази Твои, *Боже:* яко поносиша слъданъ христа Твоего.
  - 53. Благословенъ Бого во въкъ. Амень и Аминь.

## ВЪ РЕДАКЦІИ "ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ"

#### предаются следующія книги:

- І. Размышленія о сущности христіанской въры. Соч. Газо. Переводъ свяш. Н. Сергіевскаго. М. 1865 г. Ц. 1 р., съ пер. 1 р. 20 к.
- И. Въчная жизнь. Публичныя чтенія Э. Навиля. Перев. свяш. Н. Сергієвскаго. М. 1865 г. Ц. 75 к., съ пер. 1 р.
- III. Пувличныя чтенія 1871 года, профессора протої ерен Н. Сергієвскаго: Овъ основных в истинах в Христіанства. М. 1872. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.
- IV. Сочинентя св. Іустина философа и мученика, издавыя въ русскомъ переводъ, съ введеніями и примъчаніями, свящ. П. Преображенскимъ. Цъна 1 р. 50 к., съ пересылкою 2 р.
- V. Сочинентя древних в христтанских в апологетовъ: Татіана, Авинагора, Өсофила Антіохійскаго, Ермія философа, Мелитона Сардійскаго и Минуція Феликса. Изданы въ русском перевод съведеніями и примъчаніями, свяш. И. Преображенскимъ. М. 1867. Ціна 1 р. 25 к., съ пересылкою 1 р. 50 к. сер.
- VI. Сэчинен я св. Иринея Люнскаго. І. Нять книгь противь ересей. П. Отрывки изъ утраченныхъ сочиненій. Изданы свящ. И. Преображенскимъ. М. 1871. Цёна 3 руб. съ пересылкою.
- VII. Вопросъ о злъ. Публичныя чтенія Эрнеста Навиля. Перев. свяш. Н. Протопопова. М. 1872. Ц. 75 к., съ перес. 1 р. сер.
- VIII. О Евангелін отъ Матевя. Разборь и опроверженіе возраженій противъ него отрицательной критики Баура. Соч. священника московской Тронцкой на Арбать церкви Владиміра Маркова. М. 1873. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.
- IX. Рачи произнесенныя при выпускахъ воспитанниковъ перваго десятильтія Александровскаго Военнаго Училища священником А. М. Иваниовимъ-Платоновимъ. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 25 к.
- Х. Изълекцій по церковному праву. О. проф. моск. увиверситета Н. К. Соколова. Вып. І. Введеніе въ церковное право. М. 1874. Ц. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.

Выпускъ И. Система каноническаго права: о составъ церковнаго общества. Ц 80 к., съ перес. 1 р., а обокхъ выпусковъ-ц. съ перес. 2 р.

XI. ЕРЕСИ И РАСКОЛЫ ПЕРВЫХЪ ТРЕХЪ ВЪКОВЪ ХРЯ-СТІЛНСТВА. Ч. І. Обозрѣніе источниковъ для исторіи древнъйшихъ секть. Прот. А. М. Иванцова-Платонова. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 50 к.

# ПРАВОСЛАВНОЕ ОБОЗРЪНІЕ

ВЪ 1878 ГОДУ ИЗДАЕТСЯ НА ПРЕЖНИХЪ ОСНОВАНІЯХЪ.

Цѣна съ пересылкою 7 рублей.

Подписка принимается: въ Москов, у редактора журнала священника при церкви Өеодора Студита, у Никитскихъ воротъ, П. Преображенскаго, и у извъстныхъ книгонродавцевъ. Иногородные благоволятъ адресоваться исключительно такъ: въ редакцію «Православнаго Обозрѣнія» въ Москвъ

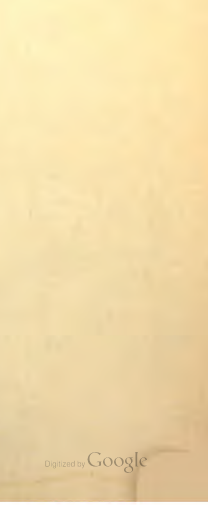
Цѣна «Православнаго Обозрѣнія» за 1875, 1876 и 1877 г. остается прежняя, т.-е. 7 руб. съ пересылкою за годъ.

Авторы и издатели книгъ, желающіе, чтобы объ ихъ изданіяхъ были помѣщены въ «Правосл. Обозрѣніи» объявленія или рецензіи, благоволять доставлять въ редакцію книги свои, по возможности, въ двухъ экземплярахъ.

Редакторъ-издатель свящ. П. Преображенскій.

Печатать позволяется. Москва. Мая 26 дня 1878 года.

Цензоръ протоіерей С. Зернось.



This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

00T 23 6MHp.

MAR 9 744

3 2044 100 070 606

HD