

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

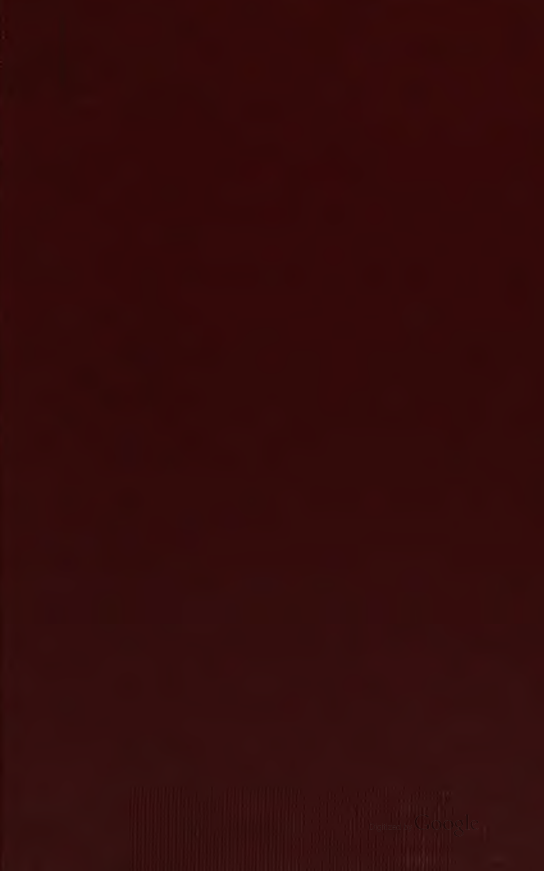
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Thil 4756. 5.31



HARVARD COLLEGE LIBRARY 10-17

### Н. П. Гиляровъ-Платоновъ.

# **А**Е. ВОПРОСЫ Оту. 4В. ВЪРЫ и ЦЕРКВИ.

Сборникъ статей 1868-1887 гг.

Томъ І.

Изданіе К. П. Побъдоносцева. Подъ редакціей кн. Н. В. Шаховского.



МОСКВА. Синодальная Типографія. 1905.

Digitized by Google

Phil 4756.5.31

The Line )

HARVARD UNIVERSITY LIBRARY APR 6 1961 AE

Никита Петровичъ Гиляровъ-Платоновъ былъ, наряду съ Хомяковымъ и Юріемъ Самаринымъ, однимъ изъ лучшихъ и просвъщеннъйшихъ среди свътскихъ лицъ знатоковъ церковныхъ и религіозныхъ вопросовъ. Втеченіи восьми лѣтъ онъ занималъ въ Московской Духовной Академіи каоедру герменевтики и ученія о въроисповъданіяхъ, ересяхъ и расколахъ. Покинувъ въ 1855 году каоедру, онъ не оставлялъ своихъ занятій церковными вопросами и помъстиль въ славянофильскихъ изданіяхъ (Русской Бестадт, Дит, Руси) рядъ замтичательныхъ статей главнымъ образомъ по исторіи русской церкви и по расколу\*). Въ издававшейся имъ втеченіи почти 20 лѣтъ газетѣ «Современныя Извѣстія» онъ посвятилъ много статей религіознымъ и церковнымъ вопросамъ. Статьи эти нами собраны, расположены въ хронологическомъ порядкъ и представляются вниманію русскаго общества въ настоящемъ сборникъ, который будетъ состоять изъ двухъ томовъ.

Христіанство, и именно въ видѣ православной вѣры, Гиляровъ-Платоновъ считалъ неотдѣлимымъ отъ русской народности. По мнѣнію Гилярова, христіанство, утверждаясь въ русской землѣ, вступало въ общество, еще не сложившееся, —въ жизнь, не выработавшую никакихъ учрежденій и не вкусившую мысли. . . Народъ не имѣлъ даже духовныхъ понятій въ языкѣ, чтобы бороться съ понятіями новыми. Вѣра, можно сказать, не столько замѣщала у насъ старое, сколько восполняла отсутствующее. Скоро весь народъ сталъ православнымъ, и православіе стало проникать, какъ начало, ът глубь народной жизни. Подъ вліяніемъ его измѣнялись бытовыя и гражданскія отношенія. . . самая домашняя жизнь подчинялась новому началу. Младенчествовавшему народу оставалось только

<sup>\*)</sup> См. «Сборникъ Сочиненій» Гилярова-Платонова. Томъ I и II. Москва. 1899—1900.

противъ сожальній, нами нькогда высказанныхъ, о безжизненности духовенства.

Чтожъ, спрашиваемъ мы, развѣ это невѣрно? — "Болѣе или менѣе, " отвѣчаетъ возражатель, и обращается къ отчету г. Оберъ-прокурора Св. Синода, считая достаточнымъ прикрыться щитомъ оффиціальнаго документа, на требованіе нравственной высоты удовлетворить правительственнымъ засвидѣтельствованіемъ.

"Даровитые люди, продолжаеть возражатель, покидають духовное званіе; остается посредственность и даже бездарность." Но когда дёло идеть о служеніи евангельской истинё, о нравственномъ возвышеніи, о сознаніи долга, умёстень ли вопросъ о дарованіяхъ, не есть ли онъ второстепенный и даже лишній?

"Обратитесь не въ параднымъ словамъ, произносимымъ по наряду, а въ совровеннымъ угламъ, гдъ тружениви работаютъ, каждый въ своемъ муравейникъ." Но парадъ не отрицается; стало быть онъ все-таки нуженъ?

"Можно ли вступать въ полемику съ нахальнымъ иновърцемъ, при неувъренности въ своихъ силахъ?" Итакъ, служитель истины все-таки долженъ руководствоваться утилитарнымъ взглядомъ, подчинять свою дъятельность разсчету, подобно торговцу иль дипломату?

И наконецъ, вотъ къ чему все сводится: "лучше было бы и гораздо назидательнъе для читателей, если бы не ловили проповъдниковъ на словъ, а показывали, чъмъ и какъ приведено духовенство къ замъчаемой въ немъ безжизненности."

И такъ, надобно знать причины? Излагаемъ ихъ, если угодно возражателю.\*) Становится возражателю отъ того легче? Измъняется, по его мнънію, отъ этого сколько нибудь вопросъ?

<sup>\*)</sup> Причины недостаточной жизни въ духовенствъ. Когда Петръ Первый издалъ указъ, запрещавшій монаху держать у себя въ келлін перо и чернила; когда тоть же государь указомъ повелѣлъ, чтобы духовный отецъ открывалъ уголовному слѣдователю грѣхи, сказанные на исповъди, духовенство должно было почувствовать, что отселѣ государственная власть становится между имъ и народомъ, что она беретъ на себя исключительное руководительство народною мыслію и старается разрушить ту связь духовныхъ отношеній, то взаимное довъріе, какое было между паствою и пасты-

Упраздняется этимъ потребность пробужденія для духовенства? Не съ такими-ли именно утішеніями и слідуеть по его мнізнію обращаться духовенству?

рями. Духовенство поняло, что д'яйствовать своимъ духовнымъ вліяніемъ для него отсел'я небезопасно.

Когда последовало отнятіе церковных имуществъ (не однихъ крестьянъ, но и земель), и за отнятые рубли духовенство вознаграждено было грошами; когда пріобретеніе новыхъ имуществъ для церкви нам'вренно обставлено было разными затрудненіями; когда надъ оставшимися имуществами контроль все боле и боле усиливался, распоряженіе ими все боле и боле централизовалось; когда часть церковныхъ имуществъ стала употребляться даже на потребу не чисто церковную: духовенство должно было почувствовать, что и у собственныхъ средствъ оно не хозяннъ, а только приставникъ; что оно не можетъ отселе ни задумать назначенія своимъ средствамъ, ни, темъ мене, ручаться, что первоначальное назначеніе устоитъ долгое время. Духовенство поняло, что отселе властно оно, безъ всякой пом'яхи, пригласить пожертвователя разв'я только на позлащеніе церковной крыши или возведеніе ограды, безъ ув'яренности, впрочемъ, что крыша и ограда навсегда сохранять свое назначеніе.

Когда духовенство видить, что законодательство, сначала можеть быть намівренно, а за тімь и безсовнательно, слідуя старому порядку, съ обидною послідовательностію проводить такое правило: «духовное лице православнаго испов'йданія, за свое служеніе не должно быть ничімь вознаграждаемо, либо должно получать вознагражденіе несравненно меньшее, чімь лица світскія, или лица духовныя, но не православныя, стоящія на тіхь же самыхь должностяхь»; къ какому заключенію должно приходить духовенство? Къ тому, безь сомнівнія, что оно есть сословіе, намівренно униженное, на которое сама государственная власть смотрить съ презрівніємь, и единственно за то, что оно візрніве другихь осталось священнымь началамь своей родины. Какой же послів того ждать увівренности или одушевленія вь дійствіяхь?

Происходить ли духовное движеніе въ народів, законъ велить ставить сейчась между духовенствомъ и народомъ полицейскую власть, съ обязанностію обиднаго надзора, и съ обязанностію не менізе обиднаго содійствія. Устранваеть ли само правительство среди народа школу, оно назначаеть туда законоучителя, но, въ рядъ съ другими, ставить его въ положеніе чиновника, подвергнутаго всімъ мелочнымъ формальностямъ администраціи. Самую домашнюю школу, куда крестьяне и мізщане добровольно отдають дізтей, духовное лицо принуждено таить отъ правительства; ибо законъ требуеть, чтобы о каждой школів быль подаваемъ отчеть, а отчеть предполагаеть ревизію и вмізшательство. Не достаточно ли однихъ этихъ причинъ, чтобы сділать духовенство тімъ, чімъ оно есть, къ сожалівнію, теперь? А именно: сословіемъ запуганнымъ, но вмість жаднымъ и завистливымъ,

Иначе разсуждаль писавшій.\*) Съ запросами позволительно обращаться туда, откуда прямо послідовать можеть на нихъ удовлетвореніе. Съ изъясненіями причинъ упадка жизни въ духовенствів семь літь тому назадь онъ обращался къ тімь, оть кого могло отчасти зависіть устраненіе этихъ причинъ. Ніть нужды называть Особу, которой они были первоначально представлены; скажемъ только, что они читаны были потомъ покойному филарету, и уже по его желанію напечатаны. Къ самой же массі духовенства считаеть онъ нужнымъ обращаться съ инымъ словомъ. Дійствовать въ одну сторону, а тімь боліве поступать обратно, значило бы сілть раздоръ, довольство собою и недовольство другими. "Отецъ, ты самъ къ нему строгь," говорить сынъ. "Брать, ты літивь, " говорить онъ же брату. Не обвинять же ему отца передъ братомъ, не потакать же братней літи!

Едва ли нужно досказывать, сколь важнымь съ этой точки зрѣнія представляется происходившій гдѣ-то въ углу Самарскаго уѣзда благочинническій съѣздъ. За словами, къ которымъ привывли относиться какъ къ кимвалу звяцающему, онъ признаетъ право на живой смыслъ въ дѣйствительности; правила, которыя признають необходимыми въ пастырскомъ богословіи, но которымъ въ житейскомъ быту дается иными подтвержденіе болѣе по чувству приличія, принимаются за руководство въ дѣйствительной жизни. Для точнаго выполненія этихъ правилъ образуется изъ причтовъ родъ братства, съ круговою обязанностью нравственно блюсти другъ за другомъ и нравственно себя взаимно поддерживать, по евангельской заповѣди....

"Но можеть быть, и это только реторика; можеть быть простое нравственное щегольство, дъйствіе на выхвалку!" Все можеть быть. Но уже важно одно заявленіе, важна самая мысль

униженнымъ, но притязательнымъ, лѣнивымъ и равнодушнымъ къ своему высшему призванію, а вслѣдствіе того и не весьма безукоризненнымъ въ образѣ жизни. («О первоначальномъ народномъ обученіи». Н. П. Гиляровъ-Платоновъ. «Сборникъ Сочиненій» П т., стр. 134—136).

<sup>\*)</sup> статью «О первоначальномъ народномъ обученіи», т. е. самъ Гиляровъ-Платоновъ.

объ устройствъ братскаго союза на тавихъ основаніяхъ. Сами причты сознаются предъ всъми въявь въ существованіи бражничья и нетрезвости; сознаются сами предъ собою, что это худой примъръ для паствы; дають другь другу слово братски предостерегать другь друга друга....

Достаточно. И это уже жизнь, это движеніе, это зачатокъ усп'єха. Съ Богомъ, съ Богомъ!

### Механизмъ въ духовныхъ семинаріяхъ\*).

Почти одновременно доставлены намъ: прошеніе въ пользу голодающихъ, собранное наставниками и воспитанниками московской семинаріи, и замѣтка г. Егорова о томъ, что воскресная школа при московской семинаріи существуетъ только по имени. Эта встрѣча вещественной благотворительности съ обвиненіемъ въ духовной малодѣятельности вызываетъ на слово.

Вспомоществованіе голоду тёлесному и невниманіе къ гладу душевному: какъ можно было бы поиграть на этой темѣ. Но мы увѣрены, что и наставники и воспитанники семинаріи достаточно сильны въ реторикѣ, и сами, безъ нашего подсказыванья, легко докончатъ проповѣдь и выведутъ приличное правоученіе.

Г. Егоровъ обращается въ редавтору Современныхъ Извъстій съ вопросомъ: почему школу при семинаріи постигла преждевременная смерть? Но вто же можеть это въдать кромъ тъхъ, вому въдать надлежить? Лица постороннія могуть только догадываться да и то не о ближайшей причинъ, которая при той или другой семинаріи способна заморить то или другое благое начинаніе, а о причинахъ отдаленныхъ, и притомъ одинаково дъйствительныхъ для всъхъ семинарій безъ различія.

Воспитавинеся въ старыхъ кадетскихъ корпусахъ разсказываютъ, что при бездушномъ преподавании выраженія "священная любовь къ отечеству" и другія, относящіяся къ той же

<sup>\*)</sup> С. И. 16 апръля, № 102.

области понятія, отъ частаго ихъ повторенія и выворачиванія на разные лады въ лекціяхъ, приказахъ, торжественныхъ рѣчахъ, до того прівдались кадетамъ, что подъ конецъ теряли свой смысль. Они обращались въ тв знакомые намъ гривенники, на которыхъ уже не различается образъ и написаніе: выражаемое понятіе, обозначаемое существо дела переставало доходить до сознанія молодыхъ людей; мало того, --почти переставало существовать. Испарялось все то, къ возбужденію чего направлялось повидимому все воспитаніе. Оставалось у однихъ только механическое исполнение внушнихъ обязанностей, при самое, чёмъ повидимому должны были осмыслиться обязанности, признавалось также только принадлежностью парада. Другимъ пышныя изреченія объ обязанностяхъ вірноподданнаго вообще и воина въ частности служили въ пищу лицемфрію. Третьи искали себъ свъжихъ впечатлъній и живого смысла, но не въ томъ, что имъ столько разъ было долблено, а совершенно въ противоположномъ: другой міръ и другой строй понятій влекъ ихъ своею новостью и увлекалъ.

Въ духовныхъ заведеніяхъ повторяется то же, но относительно другой области понятій. Положенія пастырсваго богословія и для воспитаннива и для наставника семинаріи обращаются въ тѣ же стертые гривенники, какъ, бывало, изреченія о священной любви къ отечеству для вадетовъ. Причины тѣ же: бездушное преподаваніе, частое повтореніе, стереотипныя формы, и, что семинаріямъ по преимуществу свойственно: крайняя отвлеченность. Тѣ же и послѣдствія: тотъ же механизмъ, то же лицемѣріе и та же жажда искать свѣжихъ впечатлѣній въ другихъ областяхъ мысли и дѣятельности.

Воть одна изъ причинъ, и притомъ самыхъ главныхъ, почему не только при московской, но и ни при какой семинаріи невозможно привиться воскресной школѣ въ томъ живомъ смыслѣ, въ какомъ бы обрадовался ей народъ, и въ какомъ бы желалъ ея всякій, кому дорога просвѣтительная дѣятельность духовныхъ пастырей, и кто находитъ полезнымъ, чтобъ къ этой дѣятельности приготовляли между прочимъ упражненіемъ моло-

дыхъ людей въ педагогіи, въ разміврахъ, доступныхъ ихъ возрасту и степени развитія.

Духовные пастыри. Просвётительная деятельность. Для посторонняго это иметь живой, ясный, осязательный смысль; но для семинариста это есть отвлеченное положеніе, безъживого смысла, избитое место, стертый гривенникъ. Какого же участія хотите, когда нёть даже живого пониманія?

Стоитъ однако подумать: какъ бы достигнуть, чтобъ изреченія пастырскаго богословія не обращались въ стертые гривенники.

### Проповедь на инородческихъ языкахъ\*).

Дорожащіе успѣхами христіанства и успѣхами русскаго просвѣщенія съ удовольствіемъ прочитаютъ извѣстіе о впечатлѣніи, какое произведено было на заволжскихъ инородцевъ церковнымъ пѣніемъ на ихъ родномъ языкѣ. Извѣстіе это получаетъ особенное значеніе послѣ тѣхъ многочисленныхъ отпаденій въ магометанство, которымъ былъ свидѣтелемъ казанскій край такъ недавно. Триста лѣтъ господствующаго христіанства въ краѣ, и магометанство не только не побѣждено окончательно, но еще дѣлаетъ завоеванія.

Отъ какихъ причинъ произопло это уродливое явленіе, здѣсь не мѣсто распространяться, да мы ихъ и недостаточно знаемъ. Но нѣтъ сомнѣнія, что главная причина не въ духовной силѣ магометанства, а въ неумѣнъѣ служителей христіанства провести и поддержать христіанскую истину въ инородческой средѣ.

Дайте инородцу вполнъ овладъть христіанствомъ, и оно имъ вполнъ овладъетъ. Проповъдь на родномъ инородцу языкъ есть лучшее къ тому средство. Но не должно забывать, что для племенъ, стоящихъ на первой ступени развитія, многія понятія

<sup>\*)</sup> С. И. 5 мая, № 121.

христіанства въ томъ видѣ, какъ выяснились они въ послѣдовательной исторіи догматовъ, по самому существу недоступны, и не могутъ себѣ найти даже соотвѣтствующихъ выраженій въ языкѣ, еще не причастившемся исторической жизни. Богослуженіе съ его обрядомъ, говорящимъ глазу, и съ его пѣніемъ, говорящимъ слуху, должно придти на подмогу языку и дополнить то, что имъ не досказано. Недоразумѣваемый смыслъ въ полупонятномъ, хотя и родномъ, языкѣ явственнѣе воплощается, если не разумѣнію, то чувству и представленію чрезъ присоединительный обрядный образъ и чрезъ дополнительную пѣсненную мелодію.

Мы сказали, что впечатленію, которое произведено на инородцевъ церковнымъ пъніемъ на ихъ родномъ языкъ, должемъ обрадоваться не только тоть, кто дорожить успъхами христіанства, но и кто дорожить успъхами русскаго просвъщенія вообще. Повидимому наобороть, а въ действительности такъ. Обработка языка, созиданіе особенной литературы ведеть къ умственному, а иногда и политическому отделенію отъ господствующаго народа только племена, мало мальски вкусившія развитія, мало мальски пожившія историческою жизнью, и притомъ сознавшія свою отдельность, кроме языка, и по другимъ стихіямъ народности. Но для племенъ первобытныхъ, которымъ при томъ господствующій народъ даетъ всё стихіи просвещенія безъ изъятія, возвышеніе ихъ народнаго языка къ принятію просвъщенныхъ понятій, есть только дверь къ окончательному сліянію съ господствующимъ племенемъ. Стефанъ Пермскій просвіщаль Зырянъ на ихъ собственномъ наръчіи. Но что осталось отъ Зырянъ и отъ всей великой Перми? Точно также и Чуваши и прочая финская мелочь, и всё наши инородцы, имже нёсть числа, просвъщеніемъ чрезъ собственныя наръчія только скоръе въ одно сплошное пълое сольются и съ народомъ русскимъ и съ языкомъ русскимъ.

## Утилитарное значеніе молитвы съ европейской точки зрѣнія\*).

Въ Цюрихскомъ законодательномъ совътъ 5-го мая быль возбужденъ споръ о томъ, нужно ли начинать засъданія молитьюю, какъ начинались они въ этомъ совътъ испоконъ въка? Одинъ изъ священниковъ, замътно разстроенный, какъ передають газетныя извъстія, объявилъ, что христіанское собраніе безъ молитвы немыслимо. Но одинъ изъ членовъ замътилъ, что Богъ дъйствуетъ не по вымоленнымъ, а по въчнымъ неизмъннымъ законамъ. Другой совътовалъ молиться утромъ, передъ засъданіемъ у себя дома тъмъ, кто чувствуетъ въ этомъ потребность. Третій потребовалъ подачи голосовъ, чтобы, какъ онъ выразился, народъ зналъ и тъхъ, кто хочетъ молиться, и кто не хочетъ. Но на это многіе изъ членовъ остроумно замътили, что "трудно предположить, чтобы присутствующіе находились въ набожномъ настроеніи."

Такъ передають туземныя газеты. Послѣ этихъ подробностей не особенно важно знать, что пренія кончились пока въ пользу молитвы, а на будущія времена предположено постановить особенное правило. Важно то, что были пренія, и важна точка зрѣнія, изъ которой исходили защитники набожности и ея противники. Міръ подчиненъ непреложнымъ законамъ, и тѣмъ, что собраніе будетъ совѣщаться безъ молитвы, результатъ засѣданій нисколько не измѣнится, точно также какъ не измѣнится онъ и отъ молитвы. Вѣроятно, съ той же утилитарной точки возражали своимъ противникамъ и защитники моленій. Время дорого; тратить на безполезное препровожденіе десять минуть не стоить, и каждый, если ему угодно, можетъ бросить эти десять минутъ у себя заранѣе дома. Вѣроятно, съ той же точки ораторствовала и противная сторона, и доказывала, что это препровожденіе времени полезно.

<sup>\*)</sup> С. И. 6 мая, № 122.

Любопытно подм'вчать такіе факты. Они не случайное явленіе; въ нихъ высказывается историческое воззрівніе, которымъ многое объясняется въ европейской жизни. Не иначе въ целой Европе и определилась молитва, а съ нею и вся область религіозной вёры, какъ съ утилитарной, сказать по русски-корыстной точки эрвнія. А въ этомъ уже есть зародышъ безвірія; или точнъе сказать, это и есть безвъріе, только себя не понявшее, или понявшее, но морочащее другихъ. Въ различныхъ въроученіяхъ, философскихъ системахъ, историческихъ, критическихъ и беллетристическихъ трудахъ оно повторяется, съ неизмънною върностью, только въ разной степени последовательности исвренности. Кавъ не нашлось, напримеръ, хотя бы въ этомъ комическомъ Цюрихскомъ совъть ни одного члена, кто бы догадался свазать, что молитва совсёмъ не есть торговая мёна, въ которой одинъ предлагаеть съ твмъ, чтобы получить соразмърное вознаграждение отъ другого, и что если только поставленъ вопросъ, полезенъ ли для собранія установленный древній обрядь, то уже конечно онъ не нужень, и все дальнейшія пренія излишни.

Но не нашлось и не найдется, и не только въ Швейцаріи, но и во всей Европъ. Ръшеніемъ: "оставить древній обрядъ молитвы по старому, впредь до разсмотрънія", Цюрихскій совъть оставиль возбужденный вопрось безъ отвъта, потому что не знаеть, какой дать, не ръшаясь на откровенность и не ръшаясь на прямую ложь. А не то же ли повторяется и по всей Европъ, и во всемъ, что касается въры, какъ скоро смълые умы подставляють ей, съ циническою откровенностью, прямые логическіе выводы изъ началь католичества и протестантства? Вспомнимъ смущеніе, которое произвели нъкогда Штраусъ, Бруно Бауэръ, Фейербахъ. Вспомнимъ негодованіе, которое возбудилъ Ренанъ. А въдь никто изъ нихъ ничего не сказалъ, чего бы подразумъвательно не заключалось въ ученіи Лютера, точно также какъ самъ Лютеръ ничего не сказаль, что бы не было ему подсказань Григоріемъ VII и Иннокентіемъ III.

### Религіозное начало, какъ двигатель исторіи\*).

Если послушать политико-экономовь, если повърить Боклю. если признать положенія, высказываемыя большинствомъ современныхъ публицистовъ и историковъ, можно подумать, что человъчество есть почти что химическая лабораторія; что вся исторія двигается чисто матеріальными действіями; что вся современная жизнь есть игра простыхъ животныхъ побужденій. Повыше чисто животнаго міра уступается челов'ячеству одно: разсчеть, выгода, -- таковъ главный и, говорять, единственный нынъ дъятель въ человъчествъ, таковъ онъ и долженъ быть. Изъ побужденій, чуждыхъ разсчета, признають силу только за началомъ національнымъ, но и тому дають значеніе скорже физіологическое, чемъ духовное. А побужденія нравственныя, и въ особенности нравственныя высшаго порядка, побужденія религіозныя не только отодвинуты на задній планъ, но совсёмъ вычеркнуты. Ихъ будто нёть; это призракъ. Если где они вывазывають свое присутствіе, это фанатизмъ. Но, впрочемъ, произнося это слово, современные мыслители и довольствуются словомъ, какъ будто имъ означается что нибудь опредёленно-сознанное. За точнымъ понятіемъ, которое подразум валось бы этимъ словомъ, не гонятся, да о немъ и не заботятся.

Какое однако опроверженіе дается этому воззрѣнію и именно современною, животрепещущею исторіей! Въ сегоднешнемъ № мы помѣщаемъ отчетъ о рѣчи извѣстнаго Блунчли, которою онъ признаетъ двигателя, и притомъ современнаго двигателя, въ религіозномъ началѣ. Вопросъ другой, вѣрно или невѣрно г. Блунчли раздалъ роли исповѣданіямъ, и ясно или неясно понимаетъ ихъ значеніе: но важно то, что въ современномъ національномъ движеніи Германіи послышано, и послышано умомъ не дюжиннымъ, религіозное начало. Повернемся къ Англіи, къ самой главной проповѣдницѣ, представительницѣ началъ корыст-

<sup>\*)</sup> С. И. 13 мая, № 129.

наго благоразумія. Эта парламентская исторія, съ своимъ неслыханнымъ уже болье полутораста льтъ пренебреженіемъ къ строгимъ конституціоннымъ формамъ, изъ чего она? Изъ-за вопроса церковнаго. Замышана ли тутъ простая корысть или простая жажда преобладанія со стороны англиканскаго духовенства? Но высшею странностью было бы заподозрить, не говоримъ уже королеву, но даже самого Дизраели въ корыстномъ сообщничествъ съ духовенствомъ. А на улицахъ кровавыя драки; нападенія на храмы, словомъ, происшествія, словно вырванныя цъликомъ изъ исторіи среднихъ въковъ.

По нашему мнвнію, напротивь, умственное человвчество на себя влевещеть: вовсе не матеріальными началами, и вовсе не животными побужденіями оно движется, а началами духовными, правственными идеями. Оно только не узнаеть ихъ, или не умфеть назвать по имени. Намъ кажется болфе: не было минуты въ исторіи, когда бы начала вравственныя вообще и религіозныя въ частности съ такою понудительною силою требовали себъ прочнаго и опредъленнаго мъста среди другихъ областей общежитія, рядомъ съ жизнью политическою и хозяйственною. Обстоятельства сложились такъ, что всв вопросы, частію замятые, поневол' в напрашиваются на р'вшеніе: всі сдівлки, на которыхъ усповоивались где несколько соть, а где и боле тысячи лётъ, разрушаются; и не остается ни одной вёроисповъдной дроби, которая бы не чувствовала потребности опредълить свое отношение къ другимъ, найти своего общаго знаменателя. Оглянемся. Въ Германіи церковный вопросъ, какъ послышали сами нъмцы, пробивается сквозь вопроса политическаго; въ Англіи черезъ ирландскую смуту тотъ же вопросъ выступаеть бокъ-о-бокъ съ соціальнымъ, поземельнымъ. И тамъ и здёсь это есть вопросъ объ отношеніи протестантства въ ватоличеству; а католичество само уже подводить себъ итогъ въ Римъ. Съ паденіемъ свътской власти, какъ паденіемъ неминуемымъ, сколько бы ему искусственно ни противились, католичество теряетъ свой опредбленный видъ, и въ смыслъ въры становится искомымъ неизвъстнымъ. А здъсь, на берегахъ Чернаго моря, сочтены дни Имперіи, которою держится въ искусственномъ, временномъ положеніи внѣшнее устройство восточной церкви. Освобожденіемъ отъ турецкаго ига неизбѣжно поднимется іерархическій вопросъ, и потребуетъ себѣ рѣшенія, независимаго не только отъ тѣхъ условій, которымъ по неволѣ подчиняется онъ теперь въ мусульманскомъ царствѣ, но и отъ тѣхъ, съ которыми онъ долженъ былъ сообразоваться въ Византійской Имперіи, и притомъ со временъ самого Константина.

И тамъ и здъсь вопросъ одинъ: жизнь религіозная среди политической и хозяйственной,—церковь въ государствъ: католичеству съ протестантствомъ, при взаимной встръчъ, по паденіи папства, придется сверхъ того ръшать и вопросъ о церкви самой въ себъ. И какъ тамъ, такъ и здъсъ, и на Западъ и на Востокъ, придется обращаться къ однимъ и тъмъ же основаніямъ для ръшенія, и притомъ отправляться за ними далеко, къ первымъ, довизантійскимъ въкамъ.

Если не мы, дъти наши доживуть до великихъ церковныхъ событій всемірно-историческаго значенія.

### О народныхъ обычаяхъ\*).

Всенародный обычай свять: въ немъ выражается народная душа; въ немъ признаеть и имъ утверждаетъ народъ свою нравственную связь. Соблюденіемъ обычая, въ особенности когда онъ преданъ исторіею, а тёмъ болёе когда соприкасается съ вёрою, единство народное выражается даже гораздо полнёе, живѐе и сознательнее, чёмъ употребленіемъ самого языка, въ которомъ большинство склоняется видёть почти единственный признакъ національности. Языкъ есть явленіе сколько нравственное, столько же физіологическое, и даже болёе физіологическое, чёмъ нравственное. Языкъ дается самъ собой; онъ есть невольное свидётельство національности; на немъ гово-

<sup>\*)</sup> C. H. 22 mag, Ne 138.

рится, по невозможности объясняться иначе, — нравственной, ибо не поймуть окружающіе, — или по невозможности физической, ибо самъ не знаешь другого языка. Во всякомъ случай языкъ есть выраженіе умственнаго соединенія, а не нравственнаго союза, и даже способенъ обратиться въ простое орудіе внішняго сообщенія, не единящее даже умственной жизни. Но обычай принимается или отвергается свободною волей. Приступающій къ обычаю свидітельствуетъ не только о своей принадлежности въ народу, но и о готовности принадлежать.

Такимъ образомъ, соблюдение народнаго обычая есть явление вдвойнъ нравственное, во первыхъ по своему началу, потому что оно добровольно, и во вторыхъ по своему содержанію, потому что выражаетъ чистое сочувствіе, не обусловленное внъшними надобностями.

Но народные обычаи, съ своей стороны, не суть что-нибудь по существу неподвижное. Сообразно даннымъ обстоятельствамъ исторіи, они измѣняются, какъ измѣняется всякое другое выраженіе духовнаго единства, какъ измѣняется языкъ, какъ измѣняются сами народныя воззрѣнія. Цѣпляться за обычай во что бы то ни стало, держаться одной внѣшности вопреки всему, вопреки даже существеннымъ требованіямъ народнаго благо-состоянія, это китайщина, отсутствіе и смысла и жизни, добровольныя духовныя оковы. А какъ согласить то и другое и какъ соглашается, это есть дѣло, во первыхъ, самой исторіи, а во вторыхъ, дѣло практическаго народнаго смысла и правительственной мудрости.

### 0 массовыхъ перемънахъ въроисповъданія\*).

Событіе, о которомъ говоритъ нашъ виленскій корреспондентъ \*\*), церковное ли оно, или политическое? Повидимому церковное: костелъ закрывается, и большая часть его прихо-

<sup>\*)</sup> С. И. 12 іюня, № 159.

<sup>\*\*)</sup> Закрытіе въ Виленскомъ увздв хожевскаго костела.

жанъ обращается въ православію. А въ сущности, это есть ивленіе чисто политическое, и даже бытовое. Крестьяне объявляють свое желаніе принадлежать въ православію, потому что, какъ узнали они, это есть въра отцевъ ихъ. Но они снова обращаются въ латинство, когда слышать отъ ксендза, что на пребываніе ихъ въ латинствъ есть воля правительства; и затъмъ снова переходять въ православіе, увърившись, что сказанное ксендзомъ не правда. Гдъ же тутъ православіе или неправославіе, въ чемъ въра, и что такое церковь?

Не следуеть впрочемь этому удивляться. Не должно упускать изъ вида, что для большинства народнаго у насъ (и не у насъ однихъ) принадлежность къ извъстной церкви есть не въра, а обычай, не исповъданіе, а простая принадлежность быта. Догматы, или то существенное, чёмъ отличають себя и чъмъ оправдываютъ свое взаимное отдъление религиозныя общества, толив мало известны, и если бы сделались известными, были бы мало вразумительны. Извёстное и вразумительное въ въроучени, тамъ и здъсь, сознается толпою почти тожественно по крайней мёрё въ исповеданіяхъ, принадлежащихъ къ одному и тому же главному отдёлу. Тёмъ не менёе исповёдующіе, одни какъ и другіе, держатся каждый своего испов'яданія, а не чужаго, по тому тупому чувству упорства, по которому удерживается все унаследованное въ быте: одежда, постройка, избы, здорованье и прощанье, сватанье и похороны. Различіе лишь то, что въ въроисповъдании къ простому преданию обычая присоединяется представленіе, не везді впрочемъ одинаково ясное и одинавово крвпкое, что "въ этой вврв спасешься". Запрещеніемъ и гоненіемъ обыкновенно упорство усиливается; вызывается сопротивленіе, но не потому однаво, чтобъ ясно сознаваема была предпочтительность одного в вроиспов вданія передъ другимъ, а именно потому, что не усматривается вовсе никакихъ отчетливыхъ основаній въ пользу одного, также какъ въ пользу другаго. За то, темъ съ большею легкостью бывають возможны стадообразныя, повальныя обращенія: примітрь одоліваєть преданіе и одна переимчивость заміняется другою переимчивостью.

Казалось бы, это такъ несомивнию и такъ очевидно, а между тымь такъ рыдко слышишь признаніе этой несомнынной и очевидной истины, когда рёчь заходить о взаимныхъ отношеніяхъ разноверныхъ частей населенія, и въ особенности о случающихся повальныхъ переходахъ изъ одного вёроисповёданія въ другое! Въ разсужденія и споры каждый разъ безразлично подкладываются обыкновенно такія понятія, которыя могуть относиться лишь въ случаямь действительнаго религіознаго возбужденія, и соединеннаго притомъ съ отчетливымъ пониманіемъ существенныхъ различій между испов'єданіемъ своимъ и чужимъ. Не слышимъ ли мы о католикахъ западнаго края такое недоразумъніе почти ежедневно? Не слышалось ли нъкогда то же самое и объ остзейцахъ-лютеранахъ? А нивому не пришло въ голову спросить себя, прежде чвиъ вступать въ разсужденія: но въ какомъ смыслъ и въ какой мъръ бълоруссы суть истые католики, и эсты истые лютеране?

Какой же однаво, спросять насъ, правтическій выводь изъ вашихъ отвлеченныхъ положеній? — Частныхъ выводовъ много, и намъ не разъ, безъ сомнівнія, придется касаться ихъ по разнымъ случаямъ. На первый разъ, и именно относительно случая съ хожевскимъ костеломъ, выводъ будетъ пока тотъ, что сколь несправедливы были жалобы поляковъ на религіозное принужденіе, то столь же неосновательна будетъ и радость о присоединеніи, со стороны ревнителей нравославія. Послідніе въ особенности должны помнить, что новое пріобрітеніе церковное потому лишь можетъ быть признано кріткимъ, что возвратное движеніе запрещается закономъ подъ страхомъ наказаній: а это еще не великое пріобрітеніе!

Но затѣмъ не мѣшаеть обратиться и къ общему слѣдующему выводу. Тамъ, гдѣ возможно обращеніе подобно хожевскому; гдѣ на перемѣну вѣроисповѣданія способны дѣйствовать отчасти стихійная сила примѣра, отчасти внѣшнее вліяніе авторитета, и изъ нравственныхъ силь одна смутно ощущаемая потребность братскаго единенія: тамъ неприложимы правила совершеннаго невмѣшательства, предписываемыя въ отношеніи къ безпримѣсной религіозной вѣрѣ. Явленіе полуполитическое и полубытовое, даже почти исключительно политическое и бытовое, требуеть и соотвѣтственныхъ политическихъ мѣръ. Итакъ, если вы въ одномъ изъ вѣроисповѣданій находите себѣ политическій оплотъ, спѣшите просвѣщеніемъ въ немъ дополнить стихійныя вліянія, и въ явное сознаніе провести темную потребность единенія. Но не касайтесь никакъ вѣроисповѣданій, въ которыхъ признаете начало, политически враждебное: искусственными мѣрами не выгоняйте ихъ изъ привычнаго имъ преданія, чтобы не произвести раздраженія: за то не укрѣпляйте ихъ и сами въ этомъ преданіи столько же искусственнымъ вразумленіемъ ихъ въ догматахъ, пока ими не понимаемыхъ.

### Комическія стороны старообрядства\*).

При всемъ желаніи сохранить уважительное вниманіе, нельзя удержаться оть улыбки при чтеніи изв'єстій изъ Б'єлой Криницы. Эти боченки съ икрой и прочіе гостинцы, умиряющіе догматическое негодованіе "митрополита вс'єхъ древлеправославныхъ христіанъ", эта потасовка митрополичьяго нам'єстника съ монахиней: и вм'єст'є рядомъ торжественность служенія, и вытізды съ колокольнымъ звономъ и выстр'єлы "изъ гармать", и наконецъ соборъ чуть-чуть не вселенскій: словомъ—пом'єсь крайне важныхъ притязаній съ крайне мелкими наклонностями и пошлой обстановкой сообщаеть всей исторіи истинный комизмъ.

Этотъ комизмъ не случайность: онъ сопровождаетъ расколъ старообрядства отъ самой его колыбели. Стоитъ припомнить первыя челобитныя Никиты и Лазаря, челобитную соловецкую, посланія и автобіографію Аввакума, пренія во время стрѣлецкаго бунта. Все это, если посмотрѣть съ извѣстной точки зрѣнія,

С. И. 17 іюня, № 164,

исполнено высшаго комизма. Въ грамматическихъ формахъ, въ перестановкъ словъ, даже въ правописаніи прозръвали особенный смыслъ, тайныя цъли, "погръшенія въ догматъхъ", находили и Аріеву, и Савелліеву, и Аполлинаріеву, и Евтихіеву ересь; и ратовали съ важнымъ видомъ, воображая себя, въроятно, Афанасіями и Кириллами, въ борьбъ съ Аріями и Несторіями. Мимоходомъ сказать, не лишены были комизма и первые возобличители возставшихъ обличителей, особенно Симеонъ Полоцкій, со своимъ Жезломъ Правленія, и съ его безконечными приступами къ каждому ничтожному объясненію, и съ напыщенною до нельзя витіеватостью по поводу каждаго мельчайшаго недоразумънія.

Но первыя времена прошли, и часть обличительнаго груза, державшаяся на грамматическихъ недоразуменияхъ была старообрядцами брошена. (Но впрочемъ только въ литературъ, а въ устной проповёди апостолы старообрядства, особенно съ глазу на глазъ съ непросвъщенными слушателями, и доселъ, напримъръ, бывають не прочь обвинять церковь въ матеріализмъ на томъ основаніи, что она говорить "Душе истины", и следовательно, по объясненію ихъ, производить Духа изъ стѣны). Но тъмъ не менъе комизмъ остался, и преслъдуетъ старообрядство по пятамъ. Онъ знаменуется опять все теми же, старыми, хотя въ меньшихъ размърахъ, притязаніями богословить и разсуждать о глубочайшихъ вопросахъ, при совершенномъ отсутствіи самыхъ первоначальныхъ принадлежностей образованія. А къ этому въ последнее время прибавилось еще притязание старообрядческой ісрархіи на высокое общественное положеніе, такъ мало идущее въ ея сърому происхожденію и незавидной подготовий.

Мы указываемъ на этотъ комизмъ не съ тѣмъ, впрочемъ, чтобы глумиться надъ старообрядствомъ. Напротивъ, въ комизмѣ этомъ мы хотимъ указать одно изъ самыхъ важныхъ препятствій, противодѣйствующихъ столь желаемому примиренію старообрядства съ церковью. Многимъ трудно бываетъ удержаться отъ презрительной насмѣшки въ преніяхъ съ старообрядцемъ. Въ такомъ

духв и ведена была двиствительно вся первоначальная съ ними полемика, даже печатная,—и какихъ же плодовъ можно было ждать отъ нея, кромв негодованія и раздраженія? Со временъ митрополита Платона началось новое направленіе въ воззрвніи на старообрядство, и насмвшка замвнилась соболвзнованіемъ. Но не преувеличимъ, когда скажемъ, что въ этомъ соболвзнованіи еще продолжаетъ слышаться презрвніе. А презрвніе не совсвмъ удобная почва для примиренія. И это твмъ болве жалко, что въ старообрядствв, если посмотрвть на него поглубже, сказался бы не одинъ комизмъ, правда, первый бросающійся взгляду, но нашлось бы и нвчто существенное, что далеко не заслуживаетъ презрвнія.

### По поводу аллокуцім папы Пія ІХ\*).

Папа жалуется; папа негодуеть; Христовь и Апостольскій нам'ьстникь осуждаеть д'ыствія его апостольскаго величества. Съ высоты Ватикана объявляется, что законы, утвержденные австрійскимь императоромь о свобод'я в'яры, свобод'я обученія, свобод'я брака, лишены силы и д'ыствія. Таковъ тексть папской аллокуціи,—этой бес'яды, держанной въ тайной консисторіи во всеуслышаніе св'ята.

Лишены силы и дъйствія. Что бы это вначило? Это значить, что папа развязываеть совъсть подданных оть повиновенія закону; заранье прощаеть имъ гръхъ за неповиновеніе, онъ подговариваеть къ возмущенію. Пускай бы говориль это кто другой; но папа считаеть себя властнымъ надъ совъстью народовь, и полагаеть, что существують народы, признавшіе его власть надъ совъстью.

Австрійское правительство тоже негодуеть; негодуеть и австрійское представительство; они ув'єряють, что и народь точно также негодуеть, по крайней м'єр'є не даеть никакого в'єса

<sup>\*)</sup> С. И. 26 іюня, № 173.

словамъ св. отца. Тъмъ не менъе пишется и отправляется протестующая нота, грозя даже отозваніемъ посланника.

Что же папа? Отступитъ? Возьметъ назадъ свое слово? Не нужно быть пророкомъ, чтобъ отвъчать отрицательно. Онъ отвътитъ своимъ въ пословицу вошедшимъ "non possumus". Non possumus—не можемъ. Это будетъ и первое и послъднее слово Пія ІХ.

Много смѣялись, и много потратили негодованія, на это знаменитое non possumus. Говорили о всемъ его анахронизмъ, о дикости возэрвній, которыя подъ нимъ скрываются, о помехе, которое оно оказываеть успехамь просвещения, о затрудненияхъ, которыя оно полагаеть разръшенію политическихъ вопросовь. Соглашаясь со всёмъ этимъ, отдадимъ, однако, полное уваженіе и упорству римскаго владыки. Величіе его полиняло; власть надъ умами улетучилась; блескъ погась; силы не существуеть. Сообразно съ требованіемъ и со своими выгодами онъ могъ бы держать наружный миръ съ "ненавистными", какъ онъ выражается, законами, поступками и убъжденіями, и даже не поступая въ явный разладъ съ признаннымъ католическимъ катихизисомъ. На все услужливая іезунтская логика доставила бы его совъсти тысячи благовидныхъ исходовъ изъ затруднительнаго положенія. Но онъ не прибъгаетъ къ изворотамъ, и повторяетъ свое non possumus, предъявляя этимъ, что есть нъчто для него высшее выгодъ, насмёшки и злобы людской; существують завётныя правила, къ которымъ его обязываетъ совъсть и положеніе, и которыхъ онъ преступить не смъетъ. Сколько есть положеній еще болье донкихотскихъ, чъмъ современное положение папы. И есть тысячи правиль еще болье темныхь, чъмь правила ватолическія. Если нужно расходовать смъхъ и негодованіе на мичное положеніе и мненіе, можемъ не затрудняться въ выборе. Но не такъ много людей, у которыхъ достаетъ мужества и честности, чтобы произнести, когда нужно, non possumus, и при томъ въ положеніяхъ наиболе почтенныхъ, и при убъжденіяхъ наиболе здравыхъ. У всёхъ правительствъ, у всёхъ народовъ и у каждаго частнаго лица должно быть свое non possumus: но всв ли на него рвшаются?

Гораздо болве васлуживаеть вниманія съ этой точки эрвнія дійствія Австріи, ея народовъ. Начиная съ императора, большая часть австрійских подданных католики. Папа говорить въ нимъ, и осуждаеть ихъ новые законы, не какъ частное лицо, и не какъ государь, но какъ глава католической церкви, сь точки зрвнія католическаго догмата. Ему однако отказывають, и говорять, что онъ вившивается не въ свое дело. Но вто болье способенъ судить о томъ, что прилично ватоличеству: глава ли католической церкви, признаваемый ею непогръшимымъ, или члены, обязанные, по ученію своей церкви, подчинить свою совъсть внушеніямъ главы? Но австрійское правительство и представительство, съ императоромъ во главъ, этого не хотять, и находять нужнымь повиноваться внушеніямь главы католичества только въ извъстныхъ предълахъ. Но католикъ, открыто признающій себя католикомъ отчасти, не есть уже католивъ; онъ открываетъ новое исповъданіе, и австрійскому правительству, по здравому смыслу, следовало бы созвать епископовъ, одинавово съ нимъ мыслящихъ, или, за недостаткомъ таковыхъ епископовъ, созвать единомудрствующихъ съ нимъ священниковъ, а за недостаткомъ ихъ, простыхъ мірянъ, и определить новое исповедание, и отложиться отъ папы. Но австрійское правительство и представительство этого не хотять и предпочитають въ ослушаніи пап'я пребывать и именоваться папистами. Можетъ быть они отличають идею папы отъ папы Пія IX, и находять, что самъ папа не веренъ своимъ католическимъ обязанностямъ? Тогда они должны созвать соборъ, чтобъ низложить папу и поставить другого, болве соответственнаго идеальнымъ папскимъ обязанностямъ. Но они этого не хотять и даже не выражають, чтобы папа Пій поступаль не согласно съ своими папскими обязанностями.

Какое лицемъріе, какое недоразумъніе, и какое ложное положеніе того, что называется на Западъ Европы католическою церковью! Не вся ли она есть обманъ, и для другихъ и для себя самой? А между тъмъ, то же самое недоразумъніе, тотъ же самый обманъ повторенъ не далъе третьяго дня однимъ

изъ наиболъе искреннихъ и честныхъ народовъ. Чехи собрались третьяго дня праздновать въ Констанцъ память Гуса. Но . Гусъ самъ первый былъ противникъ тъхъ злоупотребленій и той лжи, которыя явились въ средневъковомъ папствъ, и которыя остались доселъ, въ видъ въроученія, въ католичествъ; католическая церковь, съ папой во главъ, осудила его и сожгла; въ глазахъ ея онъ доселъ еретикъ, и она не думаетъ отрицаться отъ Констанцкаго дъла. А чехи—католики, и потому паписты, и потому послъдователи Констанцкаго собора. Что же они хотъли праздновать, оставаясь католиками? И какъ же они не стыдятся оставаться католиками, чествуя Гуса?

### По поводу присоединенія къ православію бывшаго Бѣлокриницкаго архимандрита Геронтія \*).

Пріятно сообщать изв'єстія, подобныя изв'єстію о примиреніи изв'єстнаго старообрядческому міру о. Геронтія съ православною церковью. Пріятно это и потому, что хотя единица, но все-таки новая и зам'вчательная единица, присоединяется къ великому стаду, къ которому по преимуществу считаеть себя принадлежащимъ русскій народъ. А во вторыхъ, особенно пріятно видъть всякое явленіе искренности, всякое свободное уваженіе истины. Какъ бы мы ни судили о тіхь вопросахь, которые раздъляють старообрядцевь отъ прочей русской братіи, но для лицъ, подобныхъ о. Геронтію, эти вопросы суть вопросъ жизни; тому, что ими признано за истину, служать они всею душею; идуть за нее на завлюченіе; въ самомъ завлюченіи всё помыслы, вся душа ихъ отдается на разъисканіе о тіхъ же вопросахъ, на служеніе той же истинь. А разубъдившись, точно также смъло, пренебрегая упреками и озлобленіемъ бывшихъ единовърцевъ, исповъдують они то, въ чемъ убъдило ихъ новое, болве зрвлое размышленіе.

<sup>\*)</sup> С. И. 3 іюля, № 180.

Но да будетъ позволено намъ присоединить слухъ и не столь пріятнаго свойства. Можеть быть онъ несправедливь: можеть быть, при всей справедливости, онъ прибавляеть невърныя подробности, или даеть имъ невърное значение. Но въ случаяхъ, подобныхъ обращенію одного изъ вождей раскола, каждая мелочь важна, и малейшее недоразумение опасно. Говорять, что уже по изъявленіи о. Геронтіємъ ръшительнаго намъренія присоединиться къ православію, по крайней мірь въ первое время и во время самаго путешествія въ отведенный ему монастырь, онъ быль окружаемъ некоторыми, къ сожаленію, довольно явными признавами недовърія, и предосторожностями довольно строгими... Не передаемъ подробностей, не желая ни въ комъ производить смущенія, но заявляемь къ св'єдінію тіхь, кому въдать надлежить, и просимъ обратить вниманіе, что оказательство недовърія въ обстоятельствахъ, подобныхъ настоящему, всего болве способно возбуждать обратное недоввріе, и принятіе лишнихъ предосторожностей по меньшей мърв неосторожно. Мы не говоримъ о самомъ новообращенномъ. При той искренности, съ кавою относится онъ въ признанной истинъ; при томъ мужествъ, съ какимъ онъ лишаетъ себя добровольно вънца долговременной славы учителя и страдальца; при той готовности, съ вакою отдаеть онъ себя на поругание и ненависть бывшихъ единовърцевъ; при той глубинъ раскаянія, съ которою подобныя природы относятся въ своему преждебывшему долгому ослъпленію: безъ сомнівнія о. Геронтій вполнів признаеть, оправдываеть всь предосторожности, какія противъ него принимались, и находить ихъ даже слишкомъ недостаточнымъ наказаніемъ за вредъ, произведенный въ церкви его участіемъ въ распространеніи заблужденій. Но прочіе, оставшіеся вні ограды? Найдуть ли они, что церковь принимаетъ кающихся съ достаточно распростертыми объятіями? И если нёть, найдуть ли они въ этомъ особенное побуждение возвращаться къ церкви?

### О подаяніи милостыни\*).

Разговаривали о поднятии производительных силъ страны, о правильной системъ сельскаго хозяйства, о томъ, что улучшенные пути способствуютъ болъе равномърному распредъленію богатства. Слушавшій восклицаетъ: "стало быть, хотите вы свести въ тому, чтобы не было ни нужды, ни голода. Кому же тогда подавать милостыню? Это безнравственно!"

Фактъ не выдуманъ, и на сравненіе съ нимъ невольно просится постановленіе казанской консисторіи. Консисторія разсуждаеть такъ: "Хотя неумъстно проповъдывать вообще противъ подаянія милостыни нищимъ, но нищенство иногда проистекаетъ изъ порока и ведетъ къ пороку, посему консисторія полагаетъ: предписать чрезъ благочинныхъ священникамъ, чтобъ они чаще проповъдывали о спасительности труда и о вредъ праздности и тунеядства."

Итакъ, консисторія полагаетъ, что пропов'єданіе о польз'є труда и о вредъ праздности будетъ отчасти проповъданіемъ противъ подаянія милостыни. (Иначе зачёмъ это противопоставленіе?) Консисторія полагаеть также, что пропов'єдовать противъ поданнія милостыни неумъстно только вообще, а въ частности и въ некоторыхъ случаяхъ, должно быть, позволительно! Но консисторія не полагаєть, чтобы позволительно было проповъдывать противъ нищенства; по крайней мъръ не ръшается она выговорить прямо этихъ словъ. Соглашается она, что нищенство иногда истекаеть изъ побужденій нехорошихъ и ведеть въ последствіямъ непохвальнымъ; но въ заключеніи говоритъ глухо: "о спасительности труда и о вредъ праздности и тунеядства". Какъ будто боялась она даже, что и этимъ будетъ слишкомъ много сказано; въ подлинномъ опредълении она спъшитъ добавить: "и происходящихъ отсюда многихъ другихъ пороковъ" и проч. Остается стало быть подъ сомненіемъ: позволительно ли

<sup>\*)</sup> С. И. 4 іюля, № 181.

говорить просто противъ праздности и тунеядства, а тъмъ болъе говорить прямо противъ нищенства?

Не върить читатель? Нъть, читатель просматриваеть подлинное опредъленіе, и въритъ. Но онъ недоумъваетъ: зачъмъ консисторіи было уже издавать такое постановленіе, когда она рѣшилась высказать его только съ оговорками и разными предосторожностями, какъ будто стёсняясь. Недогадливый читатель! Въ томъ же извъстіи есть и объясненіе: постановленіе консисторіи состоялось въ следствіе отношенія земской управы". Следовательно, дело было такъ. Управа видитъ распространение нищенства, и считаетъ долгомъ предложить консисторіи принятіе мъръ противъ нищенства, ошибкою принявъ, въроятно, консисторію за полицейскую инстанцію. Консисторія должно быть тоже на этотъ разъ приняла себя за полицейскую инстанцію, и принала "отношеніе къ исполненію". По крайней мірь, она не нашла ничего удивительнаго, ни въ томъ что управа предлагаетъ ей принять міры, ни въ томъ, что управа, повидимому, предполагаеть въ себъ гораздо больше свъдъній о нравственномъ состоянін казанской паствы, чёмъ какое имбется у казанскихъ пастырей, и гораздо больше знаній о долг'в церковнаго учительства, чёмъ какое имъется у самой казанской консисторіи. Но консисторія въ воздагаемомъ на нее долгь нашла, повидимому, затрудненіе, съ догматической точки зрінія. Отсюда-то и происходить эта двойственность: исполнение предписывается, но съ нъкоторою уклончивостью въ выраженіяхъ.

Какъ не вспомнить знакомаго моралиста! Безъ постановленія казанской консисторіи многіе не повърили бы его существованію и вообще затруднились бы объяснить: на основаніи какихъ умозаключеній люди, повидимому, христіански-мыслящіе, часто возстають, и притомъ совершенно добросовъстно, противъ мъръ, возвышающихъ народное благосостояніе? Вы, напримъръ, знаете, что христіанство, заповъдуя подаяніе милостыни, ни одною заповъдью не предписываетъ прошенія милостыни; знаете также, что подавать можно только отъ имънія, а имъть можно только черезъ трудъ; и что если бы заповъдь о подая-

ніи всёми была исполняема, тогда не было бы просящихъ, а были бы только подающіе, следовательно, были бъ только трудящіеся и не было бы нищенства; а затімь упразднилась бы самая потребность подаянія, хотя оставалась бы готовность, и эта готовность выражалась бы въ другихъ видахъ христіанскаго милосердія. Разсуждая тавимъ образомъ, вы завлючаете, что нищенство не можетъ быть одобряемо христіанствомъ. А предъ вами разсуждають такъ: христіанство предписываеть подавать милостыню, следовательно, должны быть нищіе; следовательно, осуждать нищенство значить осуждать подаяніе, слёдовательно, разсуждать не по христіански. Еще шагь по этому пути умозаключеній: и готовъ моралисть, повидимому, христіанскій, который добросовъстно будеть убъждень, что электрическій телеграфъ есть изобретение антихриста, железныя дороги дьявольское навожденіе, машины—растленіе нравовъ. Безъ постановленія казанской консисторіи догадаться ли вамъ о возможности такихъ умозавлюченій?

Мы, разумъется, нисколько не думаемъ ни утверждать, ни даже подозръвать, чтобы писавшіе въ Казани постановленіе дошли именно до этихъ крайнихъ выводовъ, и искренно извиняемся предъ почтенными членами консисторіи, если слова наши дадутъ поводъ толковать себя такимъ образомъ. Но господа, во имя христіанства всячески открещивающіеся отъ всякаго прогресса, существуютъ во множествъ, и разсуждаютъ они именно такимъ образомъ.... Да хотъ бы подумали они наконецъ, что еслибы всъ ръшились нищенствовать, тогда не осталось бы возможности и подавать! Или подумали, что на основаніи заповъди о подаяніи, нокровительствуя ниществу, они, послъдовательно разсуждая, должны покровительствовать и преступленію. А иначе-де какъ же исполнить и заповъдь о посъщеніи темницъ?

### Великій расколъ на Вападѣ\*).

Папа продолжаеть быть героемь дня. Австрійскія газеты еще ворчать на его вмешательство въ государственные законы. Neue Freie Presse даже оплавиваеть, зачёмъ Австрія во время оно не приняла протестантства и взываеть къ патріотизму своихъ соотечественниковъ, нельзя ли хоть теперь поправить опибку прошлыхъ въковъ. А во Франціи занимаются грядущимъ вселенскимъ соборомъ. О запросъ, сдъланномъ въ законодательномъ корпусв по этому предмету, читатели уже знають. Теперь получаемъ извъщеніе, что Галликанская церковь, то-есть французскіе епископы, въ лицъ Маре, готовятся защищать самостоятельность своей местной церкви, и желають воспользоваться предстоящимъ соборомъ въ решенію полурешеннаго вопроса о непогрешимости папы, вы смысле неблагопріятноми ультрамонтанамъ.... Увъряють, что подготовленъ проекть, по которому верховное управленіе католическою церковью должно принадлежать не единолично папъ, а съ нимъ вмъстъ и еще нъсколькимъ выборнымъ членамъ особой духовной коммиссіи.

Но это почти синодъ. А папа съ синодомъ уже не папа, не глава церкви, и католичество потеряетъ свой главнъйшій отличительный догмать, если только состоится такое ръшеніе. Поэтому оно и не состоится, или въ западной церкви произойдетъ новый великій расколъ.

Новый великій расколь на западів! Что то не вірится этому; до того дико это, при настоящемь положеніи политическихь діль и при настоящемь состояніи умовь въ Европів. Поэтому, всего віроятніве, діло обойдется опять какой нибудь сділкой, тімь обоюднымь лицемівріемь, къ которому такъ привывли на Западів при сношеніяхь народовь и правительствь съ папами,—лицемівріемь, при которомь каждая сторона держить про себя въ умів свое и обів притворяются не понимающими, что ихъ воззрівнія діаметрально противоположны, хотя каждая

<sup>\*)</sup> С. И. 8 іюля, № 185.

не только знаеть это хорошо, но знаеть и то, что и другая знаеть объ ней точно также и точно тоже.

Почему бы однако не произвести раскола? Почему не рвшиться на него открыто галликанскому духовенству и австрійскому правительству, и не выйти обоимъ изъ теперешняго своего двусмысленнаго и унизительнаго положенія, -- унизительнаго именно потому, что оно двусмысленно и что вынуждаеть къ постоянному лицемфрію? Neue Freie Presse видить къ этому препятствіе въ настоящемъ положеніи народной массы. Нельзя съ этимъ согласиться. Труднее было отложить отъ папы рабскисуевърныя массы XVI стольтія, чьмъ ныньшнія, болье свободомыслящія и просв'ященныя. Прям'ве укажемъ причину, когда объяснимъ невозможность распаденія въ католичествъ отчасти равнодушіемъ и нервіпительностью недовольныхъ правительствъ и духовенства, а всего болъе затрудненіемъ, что выбрать на мъсто привычнаго папства. Протестантство есть форма, давно сама себя износившая, сама въ себя потерявшая въру, сама отъискивающая Церковь, которой не умела найти во время. Оно есть только протесть, только отрицаніе католическаго авторитета и весь его смыслъ только въ этомъ отрицаніи. Только въ былыя времена можно было найти успокоение въ этомъ голомъ отрицаніи, когда оно еще не заявило своей неспособности прійти къ положительному.

Католичество безъ папскаго авторитета, это есть православіе. Такъ учить исторія. Коль скоро произнесли бы себѣ это недовольные папствомъ, отыскалось бы тогда для нихъ и положительное, чего не даетъ протестантство, и совершилось бы тогда легко отложеніе. Но православіе, представляемое греческою и русскою церквами, столь невысоко стоявшими на лѣстницѣ гражданскаго просвѣщенія, не успѣло внушить къ себѣ уваженія на Западѣ. Мало изучена тамъ наша церковная жизнь; не разсѣяны недоразумѣнія; не отличено существенное отъ преходящаго; и въ концѣ концовъ, не дозволитъ себѣ романская и германская гордость, сознаться въ ошибкѣ, которой допустили они себя духовно рабствовать столько столѣтій.

А какое время было бы благопріятніве теперешняго! Оглядываемся вокругь себя, и думаємь: высоко-мыслящія о себів западныя племена не унижають себя до изученія нась, но самь Востокь могь бы знакомить ихъ съ собою. Чёмь однако заявили мы преданное намъ начало свободы, которому въ ІХ віжів противупоставиль Римъ свое начало авторитета? Не упускали бы времени наши церковные писатели по крайней мітрів теперь. Исторія перстомъ указываеть имъ задачу.

#### Скопчество\*).

Для своица потерянъ возвратъ въ обществу; пусть онъ жалъеть о своемъ совращении, пусть раскаивается въ заблуждении, пусть желаеть возсоединиться съ остальнымъ человъчествомъ: это сожалъние и это желание тъмъ сильнъе распаляютъ его въ тому, чтобы влечь и всъхъ другихъ въ свою безвозвратную бездну. Экзальтація, полугорячечное состояніе, которымъ сопровождаются свопечскія радънія, имъеть здъсь тоже свою возбудительную силу.

Любопытно было бы прослёдить встати и историческія нити, которыми связывается скопчество съ остальными вёрованіями и суевёріями въ народё. На нашъ взглядъ, родила его таже религіозная внёшность, чрезъ которую русскій человёкъ по преимуществу любитъ полумиоически воспринимать духовное содержаніс, и небреженіе о которой со стороны представителей господствующей церкви даетъ начало съ одной стороны старообрядству, съ другой—молоканству. Не находя въ отправляемомъ предъ собою богослуженіи того духовнаго дёйствія, котораго онъ ищетъ и ждеть, онъ цёпляется или за внёшность обряда и думаетъ удовлетворить себя благоговёніемъ предъ всёми преходящими ея мелочами, или же совсёмъ отбрасываетъ всявій обрядъ, самъ въ себё. Исходная точка одна, хотя двё проти-

С. И. 10 іюля, № 187.

воположныя дороги, и эта-то исходная точка даетъ совершенно особую окраску нашимъ сектамъ, не только старообрядческимъ, но даже таковымъ, какъ молоканство и духоборчество; ръзко отличаетъ послъднія отъ сектъ, выросшихъ на романо-германской почвъ, не смотря на кажущееся сходство, и сближаетъ съ старообрядствомъ. Душепереселеніе, отличеніе исторической идеи отъ историческаго явленія, что составляетъ существенное основаніе духоборства и скопчества, находимъ и въ старообрядческой христовщинъ. Не говоримъ о духовныхъ объясненіяхъ, которыми обилуютъ крайніе безпоповщинскіе толки. Антихристъ и въ старообрядческой и въ духоборческой половинъ тоже играетъ одинаково значительную роль.

Скопчество есть послёдній предёль русскаго духоборческаго направленія, котораго первая ступень есть молоканство. Оно есть то же, что секта странниковъ въ старообрядствв. Какъ бываеть съ строго-логическимъ развитіемъ всякой односторонности, и старообрядство въ своемъ безпоповствъ и особенно въ странничествъ, и духоборчество въ скопчествъ, пришли въ прямому противоръчію, къ противоположности того, изъ чего они вышли, и къ чему думали прійти. Старообрядство, въ безпоповскомъ странничествъ, пришло не въ внъшности, напротивъ, въ совершенному разрыву со всёмъ внёшнимъ міромъ. Духоборство въ скопчествъ пришло, напротивъ, къ внъшности, къ обряду. Во внішнее исполненіе чисто вещественнаго дійствія и чисто физическій обрядь радінія сложилось все его существо. Затъмъ, въ первомъ все-таки остается завъщанное исходною точкою уважение въ старопечатнымъ внигамъ; у вторагозавъщанное опять исходною же точкою презръніе ко всякой внигъ и ко всякому установленному богослуженію.

Далеко повела бы насъ эта параллель, еслибы мы вздумали раскрывать ее подробно. Мы рёшились намекнуть о ней лишь затёмъ, чтобъ обратить вниманіе на общую точку зрёнія, съ которой, по нашему мнёнію, слёдуеть смотрёть на расколь, и которой никакъ не могуть усвоить себё даже слывущіе спеціалистами по расколу. И послёдніе въ особенности

грѣшать самыми дикими объясненіями. Отказываясь оть старыхъ отвлеченно-богословскихъ объясненій и ища болье живой точки зрѣнія, они бѣгуть за объясненіями или въ міръ быта или въ міръ политическій. Но это еще нелѣпѣе, чѣмъ прибѣгать за объясненіями къ Мартыну армянину; нужды нѣтъ, что у скопцовъ есть свой Петръ III, и у бѣгуновъ, а отчасти и у всѣхъ почти безпоповцевъ, антихристъ воплощается въ правительствѣ.

Въ изданіи публицистическомъ, а не чисто ученомъ, гораздо важнъе указать на скопчество, какъ на матеріалъ къ ръшенію мудренаго вопроса о свобод'в сов'всти, и какъ на доказательство, что при сужденіи объ этомъ вопросв невозможны безусловныя різшенія. Умышленное членовредительство и уродованіе не должны быть терпимы, въ этомъ всё согласятся; но, однаво, это членовредительство и уродованіе есть для скопцевь вопросъ совъсти и догматъ въры! Не говорите, что здъсь надобно отличать мивніе отъ самаго двйствія, основаннаго на мивніи, и что дійствія должно преслідовать, но уважить права совъсти, и терпъть, даже охранять законами ея выраженія въ мнъніи. Напротивъ, каждый по настоящему долженъ быть судимъ по своей совъсти; несправедливо наказывать за дъйствія добросовъстныя, и поэтому наддежало бы, повидимому, слъдовать совершенно обратному правилу въ наказаніи и милованіи. Нъть, выразитесь лучше, что въроисповъданія подобныя скопческому, которыя идуть противъ началъ, признаваемыхъ извъстнымъ или всвми народами за основныя начала общежитія, сами въ себъ лишены правъ на покровительство; ихъ послъдователи могутъ быть терпимы только покуда они непоследовательны, невёрны собственному вёрованію. Послёдствія, повидимому, - тъ же: навазанію подвергнутся только уличенные въ дъйствіяхъ, которыя общество признаетъ преступными. Но въ общемъ примънени законодательства окажется громадная разница, такъ или иначе будутъ формулированы отношенія. Общество не можеть дать правъ полной свободы лицамъ, для которыхъ постоянный умысель противъ своихъ согражданъ есть признанное

начало совъсти. Оно можетъ ихъ терпъть на правъ гостепріимства, и оказывать имъ покровительство, какое оказываетъ подданнымъ государства, съ которымъ во враждъ; но оно не можетъ имъ дать правъ полнаго гражданства, и не можетъ датъ своего покровительства ихъ исповъданію и проповъди, какъ не даетъ того же эмиссарамъ непріятельской державы. Общество должно быть противъ нихъ въчно на сторожъ, и они должны быть въчной у него опекъ.

На скопчествъ правило это понятно каждому, даже мало размышляющему, и съ основательностью стесненія не станеть здёсь спорить самый горячій поклонникъ свободы вёрованій, если только захочеть быть безпристрастнымъ. Точно также признаетъ всякій необходимость стёсненія и по отношенію къ кавимъ-нибудь индейскимъ Тугамъ, для которыхъ убійство есть правственная запов'єдь. Противор'єчіе обязанности повровительствовать свободё съ темъ, какой свободё приходится покровительствовать, здёсь слишкомъ очевидно. Но исторія надёлила человъчество и другими въроисповъданіями, въ воторыхъ противоръчіе началамъ общежитія также несомпънно, хотя и менъе очевидно. Мы разумъемъ еврейство, католичество и магометанство: по своему признанному катихизису, они суть постоянный заговоръ противъ всего иномыслящаго человъчества. Очень немногіе, однаво, соглашаются, что эти три в'вроиспов'яданія тоже не имъютъ правъ на полную свободу; что последователямъ ихъ, по всей справедливости, можно оказывать только гостепріимство, тъмъ большее, чъмъ они равнодушнъе къ своей въръ, и тъмъ меньшее, чъмъ они въ ней ближе и горячье.

Заключимъ свои размышленія указаніемъ на вредное недоразумѣніе, которое по отношенію къ скопчеству усвоено нашимъ законодательствомъ. Скопчество живетъ, и распространяется по милости тайны, въ которой оно держитъ свои догматы, и которую даже не всякому новообращенному, по крайней мѣрѣ, не заразъ, открываетъ. Проповѣдники сулятъ неопытнымъ новичкамъ открытіе не вѣстъ какихъ небесныхъ таинствъ, и этимъ между прочимъ увлекаютъ къ изуродованію; оскопленіе

выставляется необходимымъ условіемъ, неизб'єжною дверью, помимо которой невозможенъ доступъ въ высшимъ степенямъ бо-Разумбется, несчастные впоследствій видять, хотя и поздно, что они обмануты, и что вместо высшихъ таинствъ небеснаго созерданія получають бредь, достойный и сміха и сожальнія. Возможно-полное оглашеніе всего скопческаго богословія было бы самымъ върнымъ предохранительнымъ врачевствомъ противъ распространенія севты: а завонодательство, вавъ бы сговорясь съ нею, причислило ее въ самымъ тайнымъ. Образцы скопческихъ умствованій, ихъ песни, Страды ихъ христа, замъняющія для нихъ Евангеліе, пересылались бывало по присутственнымъ мѣстамъ, съ надписью "весьма секретно". Вѣроятно, ведется такъ и досель, но къ чему это можеть вести, достаточно скажеть следующій опыть, изведанный самимь пишущимъ эти строки. Леть осьмнадцать назадъ, одного молодого человъка, полуобольщеннаго, и уже колебавшагося, совершенно случайно удалось ему исхитить почти изъ подъ самыхъ рукъ скопителя простымъ открытіемъ всёхъ догматовъ скопчества.

Молодой,—нътъ, теперь уже ты зрълый человъкъ! Помнишь ли ты эту, на бойкомъ мъстъ стоявщую лавочку, и себя сидящаго за книгой, и размышляющаго надъ изреченіемъ: "суть иже скопиша себе царствія ради небеснаго"? Помнишь ли другаго, тоже очень молодаго человъка, твоего постояннаго покупателя и ваши разговоры, по поводу развернутой книги и смущавшаго въ ней изреченія? Помнишь, что было за тъмъ?— Если помнишь, и если попадутъ тебъ эти строки, откликнись и скажись. . . .

### Скопчество\*).

Вотъ чего трудно было ожидать! Мы получили письмо въ защиту скопчества, писанное, повидимому, скопцемъ. Само собою разумъется, защитникъ скопчества начинаетъ усовъщивать насъ

<sup>\*)</sup> С. И. 19 іюля, № 196.

текстами; напоминаеть, что евангеліе заповъдуеть вырывать соблазняющее око: что презръніе, претерпъваемое отъ міра, есть одинъ изъ признавовъ, отличающихъ христіанина; что истинный христіанинъ долженъ для Христа оставлять родителей и жену и дътей. Наконецъ, онъ сравниваетъ скопчество съ монашествомъ, и замъчая остроумно, что у скопцевъ не можетъ быть того, чего у монаховъ не должно быть, ставитъ на видъ, что если не можетъ быть терпимо скопчество, то не должно быть терпимо монашество.

Все это въ порядвъ вещей. Съ этого всегда и начинаютъ скопцы свою проповъдь: откровенія о Христъ, Петръ III и Андрев Селивановъ тожъ, и о Богородицъ, тожъ о Елисаветъ Петровнъ и Акулинъ Тимовеевнъ, сообщаются послъ, когда у несчастныхъ жертвъ будетъ уже отръзано сообщеніе съ остальнымъ міромъ. Тогда же, конечно, дозволять имъ приступить и къ радъніямъ, этимъ круженіямъ до изнеможенія и неистовства, съ нолусознательными импровизаціями, слывущими подъ именемъ пророчествъ. Простодушные новички поддаются на проповъдь, на которую, разумъется, не поддались бы, если бы имъ съ перваго раза подставили Андрея Селиванова подъ именемъ Христа.

Конечно, мы не намърены вступать въ эвзегетическія объясненія и разъяснять грубое неразуміе въ толкованіи евангельскихъ словъ. Не будемъ касаться и того, не менъе грубаго противоръчія, по которому скопцы, уродуя себя отчасти, не выкалываютъ однако себъ глазъ и не отрубаютъ рукъ, хотя и глаза и руки, безъ сомнънія, ихъ тоже соблазняютъ, и хотя по принятой системъ имъ слъдовало бы уродовать себя до конца. Не остановимся и на дътскомъ оправданіи, что жертвы изувърства не насильственно уродуются, а отдаютъ себя на уродованіе добровольно. Все это достаточно говоритъ само о себъ. Обратимъ вниманіе на одно: возможность и существованіе такого рода разсужденій и увлеченій въ тысячный разъ свидътельствуєть, что возбужденныя религіозныя потребности зачастую живуть у насъ бокъ-о-бокъ съ самымъ крайнимъ неразуміемъ и съ самою дътскою неразвитостью. Вредныя общественныя

посл'вдствія, отсюда проистевающія, пресл'вдуются правительствомъ. Но не стыдъ ли духовнымъ воспитателямъ народа, что эти посл'вдствія не предупреждаются заблаговременно духовнымъ рувоводствомъ? На вомъ же, въ самомъ д'вл'в, другомъ и вина, что появляются у насъ секты, подобныя скопчеству, и объясненія, подобныя вышеприведенному?

### О скопцахъ\*).

Читатели заметили вчерашній отвёть защитнику скопчества, представленный г. Ливановымъ. Горячъ и жестовъ этотъ отвъть, но онъ не лишенъ основательности. Авторъ Скопителя опирается на оффиціальные документы. Тъмъ любопытнъе доставляемые имъ свъдънія, что онъ представляють новую сторону дъла, которая доселъ была мало кому извъстна. Въ нашихъ рукахъ, въ свое время, побывало тоже довольно документовъ, относящихся къ скопцамъ; но признаемся отвровенно, мы не встрічали, чтобы размноженіе скопцевъ производимо было посредствомъ явнаго и полнаго насилія; мы находили обольщеніе, находили насиліе тайное, производимое надъ спящими, или насиліе незав'й домое, производимое надъ д'ятьми. Во всёхъ этихъ бывало согласіе, въ однихъ вольное, въ другихъ невольное, --именно тогда, когда жертвы, вытеритвъ операцію, тайно или невъдомо надъ ними совершенную, мирились потомъ съ нею, разсуждая, что доносомъ удовлетворишь мщенію, но потеряннаго уже не воротишь, и что, во всякомъ случав, выгодне принять оть своихъ новыхъ невольныхъ собратовъ деньги, и приволье, и всв остальныя радости жизни (разумвется, кромв отнятыхъ безвозвратно операцією). Г. Ливановъ указываеть совершенно противоположные случаи, и мы должны ему върить.

Гораздо болъе распространены свъдънія о связи скопчества съ другими преступленіями, о которыхъ говорить Ливановъ, и

<sup>\*)</sup> С. И. 26 іюля, № 203.

которыя относятся уже не къ въръ, а къ финансамъ. Свъдънія эти намъ кажутся нъсколько преувеличенными, потому что не всявій же скопець есть міняла, и не всявій міняла-скопець непремънно идетъ на операціи, вредныя для государственныхъ финансовъ. Но связь одного съ другимъ легка, и г. Ливановъ объясняеть ее тымь, что торговля деньгами есть все таки любимый промысель скопцевь. Прибавимъ: связь эта тъмъ легче, что между скопцами существуеть уже невольная, молчаливая стачка по храненію тайнъ своей вёры: тёмъ естественнёе между ними стачки и во всемъ другомъ, и тъмъ неестественнъе ожидать отъ нихъ взаимныхъ другъ на друга доносовъ въ чемъ бы то ни было, и помимо въры. Отмътимъ и психологическую естественность, что дюбовь въ денъгамъ, и именно въ этомъ своемъ-позволимъ себъ такое выраженіе-жидовскомъ смысль должна дъйствительно идти особенно къ скопцамъ, точно также какъ особенно идеть къ нимъ страсть къ сладкояденію, которая въ нихъ тоже замъчается. За отнятіемъ физическихъ способовъ въ удовлетворенію одной изъ страстей, владъющихъ человъчествомъ, прочія страсти дъйствують сильнье и сосредоточеннъе. Здъсь дъйствуеть та же причина, отъ которой и самые скопческіе обряды обратились въ особенный видъ пляски, ищущей самовабвенія и разрішающейся особеннымъ видомъ бреда. Физіологъ легко объяснить, почему скопецъ такъ жаждеть самоодурвнія, и почему онъ ищеть его именно въ усиленномъ тълодвижении.

Какъ бы то ни было, но свъдънія, доставленныя г. Ливановымъ, представляютъ новое свидътельство объ особенномъ вредъ скопеческой секты; а этотъ вредъ даетъ новое указаніе на необходимость оглашенія всъхъ скопческихъ тайнъ. Не изъ такихъ эта секта, чтобы подробное знакомство съ нею могло прельстить кого нибудь: напротивъ, трудно представить себъ что-либо болъе оскорбляющее здравый смыслъ, чъмъ ея догматы, и болъе оскорбляющее человъческія чувства, чъмъ ея практика. Самый обрядъ радънія можетъ дъйствовать заразительно, подобно пляскъ св. Витта, съ которою онъ имъетъ большое сход-

ство, --- но дъйствовать только на очевидцевъ совершаемаго дъйствія, а никакъ не на заглазныхъ читателей. Между тімъ вредъ таинственности слишкомъ важенъ, и не только потому, что дается сектв возможность объщать неопытнымь высокое въ томъ, что будучи объявлено заранве возбудило бы во всвхъ только смъхъ и отвращеніе; но и потому еще, что таинственность свою изувъры толкують, между прочимь, въ смыслъ соумышленія, которое держать будто бы съ ними даже державныя власти. Право толковать такимъ образомъ свое значение въ государствъ они основывають на исторіи своего "батюшки-искупителя" Андрея Селиванова. По върованіямъ скопцевъ, Андрей Селивановъ быль вмёстё и Христосъ, и императоръ Петръ III. Достовърно извъстно, что при Екатеринъ Селивановъ быль высечень кнутомъ. Но столь же достоверно, что при Павлѣ онъ былъ вызванъ въ Петербургъ, и затѣмъ наслаждался здёсь свободой и поклоненіемъ своихъ послёдователей, до самаго заключенія въ Спасо-Евфимьевскій монастырь, которое последовало съ нимъ едва ли уже не въ царствованіе Ниволая. Что значила эта свобода, дарованная вредному ересіарху? И правда ли, что Селивановъ былъ представленъ императору Павлу? Правда ли и то, что могила Селиванова существуеть теперь въ Спасо-Евфимьевскомъ монастыръ? Сколько бы зла предупредило подробное обнародование всъхъ свъдъній, относящихся въ этимъ вопросамъ! Какая сила въ борьбъ съ изувърствомъ дана была бы чрезъ это новичкамъ, осуждаемымъ безъ того выслушивать отъ скопцевъ небылицы, одинаково возмущающія и народное и человъческое чувство!

### Обяванности духовенства.\*)

"И куда это наши причты успъвають дъвать столько вина?"—спрашиваеть съ горестнымъ недоумъніемъ нашъ корресподенть, съ границъ Орловской и Курской губерній, указывая

<sup>\*)</sup> С. И. 5 августа, № 213.

на обычай мъстнаго духовенства требовать предъ свадьбами отъ прихожанъ трехъ штофовъ вина, въ три раза. Корреспондентъ прибавляетъ, что прихожане желали бы освободиться отъ этой винной повинности, но что духовенство упорствуетъ, и что эта повинность, какъ и вполнъ естественно, соблазняетъ народъ: и не выпилъ бы, да какъ приходится для причта идти за виномъ, гръхъ силенъ, крестъянинъ не только купитъ для духовенства, но купитъ и для себя.

Что сказать въ отвъть ворреспонденту: куда успъвають дъвать причты столько вина? Ему это лучше знать. Заочно мы можемъ сказать, что въроятно вино обращается въ уксусъ: по крайней мъръ, такъ говорить наука: сперва сахарное броженіе, потомъ винное, потомъ уксусное. . . .

Но шутки въ сторону. Эту корреспонденцію, подобныхъ которой нашлось бы, конечно, болье десятка тысячь по имперіи, если бы только захотьли изо всьхь сель извышать публику о своемь религіозномъ жить бом то объ отношеніяхь къ духовенству . . . . эту корреспонденцію мысленно сопоставляемь съ своими размышленіями о народномъ пьянств и съ высказаннымъ недоумъніемъ: "гдъ проповыди духовенства противъ пьянства? гдъ копьечныя брошюры противъ невоздержности, которыя въ милліон экземиляровъ распространены были бы въ подобномъ случат во всякой другой странт тымъ же духовенствомъ?" Ай, ай, сколько простодушія въ нашемъ недоумъніи, отвъчаеть на это корреспонденть. Да развы вы не знаете, что въ духовенствъ то, напротивъ, пьянство и находить одну изъсвоихъ поддержевъ? . . . .

Слушаемъ и поучаемся. Открывается выводъ, переворачивающій верхъ дномъ обыкновенныя, распространенныя во всемъ свътъ и подтвержденныя всею исторіею понятія объ отношеніяхъ пастыря и пасомыхъ. Паствъ не того нужно дожидаться, чтобы поучали ее воздержанію словомъ и дъломъ; напротивъ, паствъ приходится собрать всъ силы, чтобы противостоять потворству, которое оказывается ея невоздержности пастырями и противодъйствовать дальнъйшему продолженію этого потворства.

Кавое превратное положеніе! А послушайте-ка нашихъ клерикаловъ, говорять они совсёмъ иное. Правда, и говорять то они обыкновенно о другомъ, когда заходить рёчь о положеніи духовенства: мы бёдны, дайте денегь, дайте жалованья, улучшите наше положеніе (казенный терминъ). Воть почти единственная нота, которую гудять они.

- -- Но васъ содержать приходы.
- —Мало.
- —Если мало, то или прихожане бъдны и не могутъ дать болъе: а такъ какъ вы для прихожанъ, а не прихожане для васъ, то вы должны довольствоваться малымъ вашимъ достаткомъ, который есть послъдствіе ихъ малаго достатка. Или прихожане богаты и не хотятъ давать болъе, тогда вы не заслужили отъ нихъ почтенія, участія, любви; слъдовательно опять не имъете права жаловаться, потому что опять вы для прихожанъ, а не прихожане для васъ.

Противъ этой дилеммы, казалось бы, возражать нечего. Но возражають. Говорять: народъ грубъ и неотесанъ; онъ не понимаетъ высоты священнаго званія, онъ не понимаетъ всего уваженія, какимъ онъ обязанъ къ священнику, и не умъетъ цънить его услугъ; онъ обращается съ попомъ за панибрата, онъ торгуется съ попомъ, онъ его даже спаиваетъ.

И изъ разсуждающихъ тавимъ образомъ нивто не понимаетъ, что каждое слово ихъ есть тяжелый обвинительный приговоръ противъ самого же духовенства! Не съ неба же внезапно оно свалилось на русскую землю, не изъ за тридевяти земель выписано и получило готовую паству съ извъстнымъ религіознымъ настроеніемъ! Тысячу лѣтъ какъ существуетъ у насъ христіанство; сто лѣтъ надобно считатъ, какъ явилось довольно повсемъстно образованное духовенство. Кажется, довольно бы времени, чтобы произвесть совершенное перерожденіе въ нравахъ и понятіяхъ, если только духовныя лица считаютъ своею обязанностью содъйствовать этому перерожденію. Когда вы жалуетесь, что перерожденіе идетъ туго, вы жалуетесь, что духовенство мало, стало быть, этому способствовало. Когда жалуе-

тесь на грубость паствы, вы жалуетесь на то, что вліяніе духовенства не смягчило народных в правовь; когда жалуетесь на народные предразсудви, на суев ріе, на отсутствіе уваженія въ духовенству, вы произносите приговоръ опять противъ духовенства, жалуетесь на его недъятельность, на его собственное невъжество, или на его неспособность просвъщать, или на его недобросов растность.

Но влерикалы приходять въ негодованіе, если только хотя наменнень имъ объ этомъ. Ихъ логина походить на логину того казака, который говориль: "татарина піймавъ".--Чтожъ, веди его сюда! — "Та нейде". — Ну, иди самъ. — "Да винъ не пускае"! — Они говорять о высокой святости духовнаго званія, о великомъ его значеніи для народа, и требують ему казенной поддержки: "Татарина піймавъ". — Но вы указываете, что мало однаво поднимается народная нравственность, нътьчто глубоко она упадаеть со дня на день; что мало искоренены, нътъ-что еще повсемъстны у насъ суевърія. Вамъ отвъчають, что духовенство действуеть непрестанно словомъ и житіемъ, увъщеваеть, подаеть примъръ: да что же дълать? Не слушають! "Та пейде"!--Но воть, говорите вы, и въ самомъ духовенствъ замъчаются такіе то и такіе то недостатки. . . . . Нътъ, лучше не говорите. Скажите только, такъ пойдуть обвиненія на само общество. "Да не пускае". Паства то сама всему и причинна; она то соблазняеть и развращаеть духовенство. . . .

Что жъ, станете съ ними спорить?—Нъть, лучше махните, повторяемъ, на нихъ рукой, читатель. Для вашего безпристрастія цъна этой логики слишкомъ ясна, точно также ясно и то, что противъ чего спорять обидчивые защитники духовенства, чъмъ оскорбляются, за то, по надлежащему, должны бы они благодарить и тому вторить. если бы только понимали собственныя выгоды. И по правдъ сказать, не то болъе всего и жалко, что въ духовенствъ существують извъстные недостатки; это явленіе историческое, стихійное. Жаловаться на это или сердиться—все равно что сердиться на солнце, зачъмъ оно идеть къ западу, а не къ востоку, или на ръки, почему онъ бъгуть съ

горъ, а не на горы. Что духовенство мало рознится съ народомъ въ быть, это въ другихъ отношеніяхъ составляеть даже его заслугу и его достоинство. Но жалко и досадно всего болье, именно за то, что духовенство такихъ имьеть литературныхъ защитниковъ, которые на указанія недостатковъ, на желанія, чтобы духовенство возвышалось нравственно и усиливалось въ своемъ значеніи для народа, отвічають доводами, напоминающими логику вазака, удерживаемаго татариномъ. На комъ лежить преимущественная обязанность отводить народъ отъ пьянства, и отъ кого мы должны ожидать наиболее успешныхъ дъйствій въ этомъ смыслъ?-Оть нравственныхъ руководителей, отъ духовенства. - Кто долженъ истреблять суевърія, кто можетъ дъйствовать противъ изувърства? -- Единственно и могуть руководители духовные и нравственные. - А когда пьянство не только не ослабляется, но даже усиливается, когда у насъ существують секты, подобныя даже скопческой: что это значить и на кого же падаеть преимущественная вина? -- "Духовенство, - свромнымъ голосомъ отвъчаетъ на это одинъ изъ клерикальныхъ органовъ \*), — дъйствительно можеть дъйствовать на неразвитость и невъжество; но оть него ли зависить, чтобы его бесёды и уб'ёжденія всегда производили д'ёйствіе? Противъ этого есть тысячи препятствій, изъ которыхъ самое главное таинственность скопческой пропаганды, соединенная съ подвупомъ и опаиваніемъ жертвъ сонными ваплями. Что касается изувърства, то духовныя лица ничего (!) противъ него не могуть сдълать: изувърство упорно и не поддается мирнымъ **убъжденіям**ъ священника."

Да скажите же наконець: прежде чёмъ изъ чистаго младенчества и отрочества возмужать будущему пьяницё и сектанту и вырости до "неразвитости", до невёжества, "до таинственности", до "изувёрства" и "упрямства",—были у него или считались, по крайней мёрё, какіе нибудь нравственные руководители, были отцы духовные? Кто-нибудь училъ ихъ хотя сим-

<sup>\*)</sup> Соврем. Лист. № 59.

волу въры, наставляль ихъ хотя въ первоначальныхъ нравственныхъ обязанностяхъ? Да, впрочемъ, существують ли вообще, по вашему мнънію, какіе-нибудь призванные нравственные руководители, или же дъло такъ называемыхъ правственныхъ руководителей состоить въ чемъ-нибудь совсъмъ другомъ, а не въ этомъ нравственномъ предупрежденіи неразвитости, невъжества, упорства, изувърства,—предупрежденіи посредствомъ непрестаннаго ученія—словомъ и житіемъ?

Но и ждите на это отвъта: отвъть вамъ одинъ и вы его уже слышали выше: "не отъ насъ зависитъ, чтобы наши бесъды и убъжденія производили дъйствіе—"да нейде".—Ну, по крайней мъръ, сами то не требуйте предъ свадьбами по штофу въ три раза.—И на это пожалуй отвътитъ вамъ: "что же дълать? Соблазнъ, и обычай ужъ такой,—да не пускае".

Худо.

### Печать избраннаго народа\*).

"Еврей Гинсбургъ не совершилъ обръзанія надъ своимъ сыномъ, хотя и оставилъ его въ еврейскомъ законъ. Онъ приступилъ чрезъ это къ еврейскому реформатству, которое у насъ досель не принималось. Это очень хорошо, и пускай всъ бы этому примъру послъдовали".

- —Нътъ, это очень не хорошо; ни одинъ еврей не имъетъ права уклоняться отъ коренного обряда, и правительство не должно этого дозволять. Да и не такъ было дъло. Гинсбургъ не совершилъ обръзанія надъ сыномъ, потому что сынъ боленъ; а при болъзни новорожденныхъ еврейскій законъ позволяеть отлагать обръзаніе.
- —Толкуйте. Сыну Гинсбурга наречено имя, а имя нарекается при обръзаніи. Теперь, когда Гинсбургу уже выдано метрическое свидътельство, никакая сила не заставить его со-

<sup>\*)</sup> С. И. 7 августа, № 215.

вершить обръзаніе надъ сыномъ. А правительству ръшительно все равно, соблюдаеть ли еврей свои обряды, или нътъ.

Таковъ на столбахъ "Москвы" и "Голоса" происходилъ споръ между двумя евреями.

Вмешаемся и мы въ этотъ споръ. — Нетъ, скажемъ въ свою очередь, правительству очень важно, соблюдаеть ли еврей свои обряды, и именно обрядъ обръзанія. Обръзаніе есть обрядъ не религіозный только. Это печать избраннаго народа; въ этомъ смыслъ оно установлено, и въ этомъ смыслъ несомнънно имѣло оно цѣль не только религіозную, но и политическую. Несомивнио также, что сверхъ этихъ двухъ целей, оно имело еще цёль гигіеническую. Предположимъ, что французъ проситъ правъ гражданства въ какомъ нибудь государствъ, но въ числъ непременных условій предлагаеть, чтобь ему позволено было сохранить свою національную конарду. Что отвітило бы правительство, которому бы онъ заявиль такое требованіе? Съ этимъ вопросомъ обращался невогда въ евреямъ довторъ Паулусъ, глава натуралистической школы протестантскихъ богослововъ, ученый, котораго менёе всего можно было бы заподозрить въ фанатизмъ. Зададимъ и мы тотъ же вопросъ г. раввину Каменецкому, столь горячо отстаивающему совершение обръзанія надъ русскими евреями.

Правительство можеть теривть образаніе, и только. Можеть теривть ради того, что въ этомъ обрадв кромв политическаго, есть религіозное значеніе, и ради того, что кромв евреевь, тотъ же обрядъ соблюдается и магометанами, у которыхъ онъ вовсе не имветь политическаго значенія, а одно религіозное. Но когда еврей самъ не желаеть подвергать своего дитяти образанію, не обязано ли правительство всею присущею ему силою покровительствовать этому желанію, и не обязано ли оказать ему всевозможную защиту противъ настоянія раввиновъ? Не следовало ли бы даже вообще постановить закономъ, что до совершеннольтія никто не можеть быть подвергаемъ образанію? И родительская власть должна имвть предаль, въ особенности когда вопрось идеть о дайствіи, не безопасномъ

для дътскаго здоровья. Въ самомъ дълъ, четыре тысячи лътъ назадъ, въ углу Средиземнаго моря извъстная операція могла бы быть полезною и даже нужною по физіологическимъ и климатическимъ условіямъ. Но нынъ и притомъ въ Россіи, она для здоровья совершенно излишня. Да еще не вредна ли? Не опасна ли по крайней мъръ?

Впрочемъ объ этомъ последнемъ пункте пусть судять врачи.

### О распространеній ереси\*).

Что новаго у васъ батюшка? спросилъ помъщикъ, по прітъздъ въ деревню, у своего сельскаго священника.

- -Худо: расколъ.
- -- Перестали ходить въ церковь?
- Нътъ, еще ходять пока.
- -- Безпутничають разв'в особенно?
- —Не видать; въ кабакъ даже совсёмъ перестали ходить, скверныхъ словъ тоже не употребляють; въ гармоніи не играють, не пляшутъ....
  - —Все это слава Богу. Гдѣ же расколъ?
- —Да по воскресеньямъ, сказалъ священникъ, понизивъ голосъ, съ нъкоторою тихою торжественностью: по воскресеньямъ вечерами собираются, какія то книжки читаютъ и толкуютъ....
  - --- И чтожъ давай Богъ больше.
- Н'ътъ! Вы не знаете нашего народа! Коли въ кабакъ перестали ходить, перестали ругаться, да начали собираться и книжки читать.... Будеть расколъ непремѣнно!

Этоть не вымышленный случай пришель намъ на память, по прочтеніи новаго очерка, доставленнаго намъ г. Ливановымъ: Молоканскій попъ. Хотя эту секту законъ причисляеть къ особенно "вреднымъ", всѣ наблюдатели, начиная съ Ивана Вла-

<sup>\*)</sup> С. И. 20 августа, № 228.

диміровича Лопухина, писавшаго свой ревизіонный отчеть еще въ начал'в нын'вшняго стол'втія, и до самого г. Ливанова включительно, единогласно свид'втельствують, что молокане народъ трезвый, честный, домовитый, смирный. Чего же больше? Заглядывая въ ихъ катихизисъ (одинъ изъ таковыхъ издавна ходитъ въ рукописи, подъ заглавіемъ, если не ошибаемся, Обряда духовныхъ христіанъ), задаешь себъ вопросъ: почему же это—секта, еще и притомъ говорятъ—вредная? Тоже нав'врное недоум'вніе возникаетъ у многихъ и по прочтеніи предлагаемаго нын'в очерка. "Давай Богъ такихъ побольше", скажутъ многіе.

Все дёло въ недоговорахъ. И въ рукописномъ молоканскомъ катихизисе, и въ настоящемъ изложени, которое предпринимаетъ г. Ливановъ, высказывается положительная сторона ученія, объ отрицательной умалчивается. А отрицательная состоитъ въ томъ, что молоканинъ отвергаетъ всю церковную внёшность, всё обряды, всю установленную іерархію, а вмёстё съ тёмъ и всё таинства, потому что при нихъ естъ своя обрядность. Законъ взглянулъ на это строго, потому что вмёстё съ отрицаніемъ церковной обрядности, молоканинъ отвергъ и всю обрядность, всю обязательную внёшность политическаго свойства. Власть установленная, бракъ въ томъ видё, въ какомъ признается государствомъ, и наконецъ—присяга: все это молоканами частію не признается, частію отвергается.

Впрочемъ, мы не за тъмъ взялись за перо, чтобы пускаться въ разъясненія молоканскихъ догматовъ, тъмъ не менъе—вступать съ ними въ догматическую прю. На то есть призванные. Пускай прочитають они очеркъ г. Ливанова; помъщеніемъ его, мы надъемся, оказали имъ услугу. Въ потьмахъ биться мудрено; можно не разобрать, и себя же зашибить; а многіе ли у насъ знають о молоканствъ что-нибудь болье имени? Для насъ же собственно важенъ историческій урокъ, который вообще вытекаеть изъ молоканства. Происхожденіе этой секты именно таково, какое со страхомъ описываеть сельскій священникъ своему помъщику. Сначала ходять пока въ церковь, собираются, толкують, читають, и опять толкують. Проснулось живое

религіозное чувство, — потребность візры, потребность опознать свою выстую совієсть: есть ли что, и что должно быть для нась свято? — и вмісті съ тімь потребность согласовать свои поступки съ тімь, что признается святымь въ совісти. Перестанемь, братцы, пить, скверно быть ровно скотиной.

- -Скверно, перестанемъ!
- —Не нужно и ругаться; за что такъ позорить своего родного?
- -Чего хорошаго! Перестанемъ.
- —A вто будеть ругаться и пьянствовать, того вонъ: согласны?
  - -Согласны, быть такъ!

И вотъ начало севты.

Хотелось бы пробуждающимся идти дальше этихъ, попадающихся съ перваго шага, прямо говорящихъ, слишкомъ ярвихъ обязанностей. Но предъ ними обрядность церковная, исполняемая механически. А призванные отправители и объяснители этой обрядности... Но, впрочемъ, советуемъ обратиться въ песнямъ самихъ молоканъ, чтобы уяснить себе отношенія, какія встречаеть иногда отъ призванныхъ объяснителей душа, жаждущая поученія, —та душа, которая является потомъ отпадшею въ молоканство. "Мужикъ, где тебе соваться еще разсуждать?" Воть въ какомъ смысле изображаются въ молоканскихъ песняхъ эти отношенія. Сходятся отогнанные еще тесне, махають рукой и на іерархію и на церковь, и вырабатываютъ сами себе и катихизисъ, и церковь, и іерархію.

И такъ секта готова.

Мы говоримъ не объ историческомъ происхождении молоканства, не объ единичномъ случать, который когда то былъ и отъ котораго бы потомъ преемственно вели свое происхожденіе вст грядущіе последователи секты. Такого историческаго происхожденія, въ пошломъ значеніи этого слова, молоканство въ сущности даже не имътеть, и такого единичнаго случая, родоначальнаго встыть последующимъ отпаденіямъ, никогда не бывало. Въ томъ и состоить особенность молоканства, что его историческое происхожденіе совершается еже-

дневно, его родоначальные случаи повторяются изо дня въ день, тамъ и здъсь, совершенно независимо отъ молоканства, историческаго, установившагося. Найдуть это, установившееся, историческое молоканство новоотпадшіе и сольются съ нимъ, -- такъ; а не то попадуть на руки къ длинноусому старцу-старообрядцу, и тогда примкнутъ въ вавому нибудь Поморскому или Өедосвевскому согласію. А, можеть быть, подвернутся и подъ руви вакому нибудь изступленному свопителю съ ножемъ, и тогда примуть царскую печать. Все это дёло случая, и для существа не имъетъ никакого значенія. Случится, можетъ быть, и случается очень часто, что судьба не услужить отпадающимъ подсылкою учителя изъ готоваго толка: тогда остается новая секта сама по себъ, не знающая другихъ и не знаемая другими, хотя и родная сестра многимъ. Сколько въ оффиціальныхъ дёлахъ находится указаній на такія внезапныя, дивовинныя секты! А сволько ихъ не успёло попасть ни въ благочинному, ни къ судебному следователю въ бумаги! И спрашивають между темъ: слышите, новая секта! Кто, какъ, откуда? Ефимъ Петровъ?- Нътъ, не Ефимъ Петровъ, хотя онъ и толковалъ на вечернихъ бесъдахъ болъе другихъ. А проходилъ отставной солдать и говориль, что скоро будеть преставление свъта. Не онъ ли? Гдъ онъ, подать его сюда! Но его не отыщуть, самос имя его неизвъстно; да повидимому, и не онъ распространитель ереси, а быль шарманщикъ, не нашего исповъданія, повидимому квакеръ. Должно быть онъ! Или не проъвжаль ли здівсь пасторъ лютеранскій, или самъ суперинтенденть?

И много народа перебываеть задаромъ въ острогъ, прежде чъмъ придутъ къ убъжденію, что "происхожденіе секты неизвъстно". Дъло сдадуть въ архивъ; губернскіе и министерскіе чиновники еще разъ подивятся на чудовищное невъжество и легковъріе массы. А ученые зададутся изслъдованіями, и какъ повойный Надеждинъ о скопцахъ, или же Новицкій о духоборцахъ, перейдутъ море и сушу, чтобы отъискать родоначальника ереси. Не говоря о квакерахъ, меннонитахъ, анабаптистахъ, не забудутъ даже пинагорейцевъ. А казалось бы, давно уже

миръ ихъ праху, и тревожить ихъ, и съ самимъ Пиоагоромъ, изъ-за нашихъ духоборцевъ вовсе бы не приходилось!

Полноте, господа! Не зачёмъ ходить такъ далеко. Однё и тё же причины, при однихъ и тёхъ же условіяхъ, способны произвести не разъ и не два, и не въ одной, а въ безчисленномъ множествё мёстностей, одни и тё же явленія. Отъ какого гриба выросъ сей грибъ, внезапно явившійся въ лёсу? Не ищите этого перваго гриба, родоначальнаго прочимъ; тутъ грибная почва; грибныя засёмененія разсёяны повсюду. Стоитъ поморосить дождичку, постоять теплой погодё и будуть выходить грибы здёсь и тамъ, совершенно независимо одинъ отъ другого, хотя и вполнё похожіе одинъ на другого.

Какой смыслъ басни сей?

"Гдѣ же историческое нравоученіе, воторое, по вашимъ словамъ, вытекаетъ изъ молоканства?" — Кажется, оно ясно: противъ секты, признаваемой за вредную, у которой однако нельзя найти опредѣленнаго родоначальника, и которая готова возникнутъ вездѣ, сама собою, безъ особенныхъ постороннихъ вліяній, слѣдуетъ дѣйствовать не на нее, а на ту почву, которая ее произращаетъ и готова произращатъ каждый день вездѣ. Простое правило, примѣнимое не къ однимъ сектамъ религіознымъ, но и къ сектамъ политическимъ!

А кстати, этой вредной секть особенно какь то посчастливилось у насъ за то, что она вредная. Послъдователей ея, какъ вредныхъ, удалили и отвели имъ на жительство прекраснъйшія мъста, способныя обогатить даже и не сектантовъ. А старообрядцы, признаваемые безвредными, еще не имъютъ угла въ Россіи, гдъ бы они пользовались такою же безпрепятственною свободою слъдовать своему толку, какою пользуются молокане, напримъръ, на молочныхъ водахъ. А саратовскіе заштатные чиновники успъли ли, наконецъ, за службу свою, въроятно, не признанную вредною, выхлопотать земельный надълъ, хотя бы вдвое худшій предоставленнаго молоканамъ?

И все имъетъ однако свое основаніе, и основаніе уважительное: но такъ шутить иногда исторія!

# Отношенія между духовенствомъ и обществомъ и государствомъ. \*)

Въ помъщенномъ въ сегодняшнемъ № письмъ четыре разные предмета. Обратимъ ихъ въ логическія положенія, чтобы яснъе видъть о чемъ идетъ дъло. 1) Пьяницъ въ духовенствъ 20%, не болье чъмъ въ другихъ сословіяхъ. 2) Вино, получаемое духовенствомъ съ приходовъ, идетъ частью на самихъ же прихожанъврестьянь, которые къ духовнымъ лицамъ, какъ и къ своему брату врестьянину, придираются при всякомъ случав, представляющемъ благовидный предлогъ потребовать выпивки. 3) Представляющемъ благовидный предлогъ потребовать выпивки. 3) Представляющемъ земскія собранія, открыто выказывають недоброжелательство и неуваженіе духовенству; а въ Москвъ разные тузы безъ церемоніи распоряжаются самою судьбою причтовъ. 4) Обязанность поставлять выпивки крестьянамъ, лежащая на духовенствъ на ряду съ прочими, есть даже одна изъ причинъ, почему у насъ упадаеть пчеловодство и птицеводство.

Хотелось бы сказать свое слово по каждому изъ этихъ четырехъ пунктовъ порознь, въ особенности по последнему. Въ самомъ дёлё, вотъ крайне печальное, хотя и несомнённое явленіе! Вездё соревнованіе ведеть къ успёху, у насъ къ упадку. "Ты завелъ пчелъ, гусей, а у насъ ихъ нётъ. На же тебё! " И стануть подшибать гусямъ ноги, пчеламъ дёлать разныя непріятности, со свёта сживуть хозяина, надобно откупаться. А чего бы, кажется, проще, чтобы не завидовать чужому хозяйству, самимъ обзавестись тёмъ же?

Необходимо внивнуть въ причины этого явленія, и подумать о средствахъ противодъйствія. Но этоть общій вопросъ заслуживаеть особаго разсмотрѣнія; теперь воротимся къ положеніямъ, которыми корреспонденть защищаеть духовенство. "Пьянства въ духовенствъ не болъе чъмъ въ другихъ сосло-

<sup>\*)</sup> С. И. 22 августа, № 230,

віяхъ; а другія сословія овазывають ему недоброжелательство и неуваженіе"; воть вкратцѣ содержаніе этой защиты. Не болѣе чѣмъ въ другихъ сословіяхъ. И это слава Богу? А уважаемый корреспонденть, въ качествѣ защитника, еще ослабляеть нѣсколько значеніе факта. Если дѣйствительно въ духовенствѣ 20°/о пьяницъ, это будетъ болѣе чѣмъ въ другихъ сословіяхъ, за исключеніемъ ремесленниковъ и крестьянъ. На классъ землевладѣльцевъ, на классы купцовъ, чиновниковъ и даже мѣщанъ, положить столько процентовъ пьянствующаго люда слишкомъ много, съ этимъ согласится всякій.

"Духовенству не овазывають доброжелательства и уваженія не только грубое низшее народонаселеніе, но и влассы образованные." И это извинение? Но мы прибавимъ еще, что вромъ мировыхъ посреднивовъ или помъщивовъ вообще, и вромъ земскихъ собраній, во всемъ міръ публицистики, и наконецъ во всемъ мірѣ оффиціальномъ, можемъ замѣчать, не сважемъ недоброжелательство, но..... какъ бы это выразиться?--- недостатокъ сердечнаго расположенія къ духовенству. Кто вращался въ оффиціальных сферахъ, тотъ хорошо знаеть, съ какою неохотою встръчается, съ какою правственною тягостью исполняется какоенибудь отношение вонсистории или просьба духовнаго лица, какъ духовнаго. Мы ни слова не говоримъ, чтобы присутственныя мъста отвазывались исполнять законныя требованія духовныхъ мъсть и лицъ. Законъ, конечно, исполняется. Но сами духовныя лица, конечно, засвидетельствують внутри себя, что интересы ихъ, кавъ духовенства, далеко не принимаются къ сердцу исполнителями закона. Мы не говоримъ также ни слова о высшихъ, государственных учрежденіяхь. Тамь уже царить мысль о важномъ значеніи церкви въ государств' и о правахъ ся на д'ятельное уваженіе. И туда однако не проходить ли частію то же недоразумвніе и то же отсутствіе сердечной готовности, какое встръчаютъ духовныя лица въ низшихъ сферахъ?

Да, недоразумъніе, глубокое недоразумъніе, вотъ истинное слово, которымъ должны быть названы отношенія между духовенствомъ съ одной стороны и обществомъ и государствомъ съ

другой. Мы можемъ представить эти отношенія въ видѣ слѣдующаго спора, сторонами мало высказываемаго, отчасти даже не сознаваемаго. "Правда, нравственный уровень не высокъ въ духовенствѣ; но духовенству прочія сословія не оказывають ни уваженія, ни доброжелательства. Перемѣните съ нами обращеніе, окажите намъ вспоможеніе, и мы будемъ иные. "Такъ мыслять и разсуждають защитники духовенства.—"Будьте вы иные, поднимитесь, заставьте себя уважать, дайте намъ почувствовать въ себѣ нравственную нужду, и тогда мы будемъ иные, и вы не будете имѣть поводовъ на насъ жаловаться. "Такъ разсуждаеть общество; если не разсуждаеть оно (оно такъ холодно въ духовенству, что не хочеть разсуждать), по крайней мѣрѣ, въ этомъ смыслѣ относится.

Итакъ, что прежде и что послъ? Что должно быть признаваемо причиною и что последствиемь? Въ этомъ весь вопросъ, и мы въ ръшени его, не обинуясь, становимся на сторону общества. Понимаемъ очень хорошо, что историческія явленія подчинены вообще закону взаимодійствія; и что послідствіе, каковымъ на этотъ разъ признаемъ неблагопріятное отношеніе общества въ духовенству, отчасти держить и самую причину: несомивню, что духовенство отчасти укрвиляется въ теперешнемъ своемъ состояніи не вполнъ благопріятнымъ въ нему отношеніемъ общества. Тъмъ не менъе мы ръшительно споримъ противъ мысли, что стоитъ только, говоря стереотипнымъ выраженіемъ, "обезпечить быть духовенства" и оградить его независимость и общественное къ нему уважение какими-нибудь болъе настойчивыми внъшними мърами (законъ и теперь даетъ то и другое огражденіе, но его власть оказывается недостаточною),-и тогда потекуть, будто бы, ръки медовыя въ берегахъ висельныхъ; расколы и суевърія исчезнуть, образованіе народное распространится, правственность общественная возвысится, и само духовенство будеть желаемымъ правиломъ въры, образомъ вротости и воздержанія учителемъ. Намъ важется, что представлять ходъ вещей въ такомъ порядкъ, значить представлять вещи вверхъ ногами, и что если коренной вопросъ о церкви и духовенств'в начнеть д'вйствительно р'вшаться такимъ путемъ, то есть, прежде всего вн'вшнимъ обезпеченіемъ духовенства, матеріальнымъ,—это поведеть не къ добру, а къ худу, и прежде всего — къ худу для самой церкви и для самого духовенства. А почему такъ, объ этомъ сказать не замедлимъ.

### Отношенія между духовенствомъ и паствою \*).

Духовенство въ Россіи въ старыя времена не было неоторванною частью массы, и различалось отъ нея, говоря ученымъ языкомъ, количественно, а не качественно. Немножко поболъе грамотности, немножво поболъе начитанности, и то не всегда; немножко болъе навыка въ богослужени, вотъ и все. Но то же воспитаніе, тв же преданія, тоть же быть, та же рвчь, тоть же образъ воззрѣній, то же происхожденіе или лучше сказатьмъсторождение. Для правительства это была часто земская сила, для земства это были свои отъ своихъ. Отношенія въ приходамъ были несложны; не было вопросовъ, которые могли бы возбуждать сомнъніе и вести въ раздъленію. Полученіе званія, зависящее въ одно время и отъ избранія и отъ поставленія; и за тъмъ немудреныя обязанности отправителя требъ съ одной стороны; и съ другой-вознаграждение, опредъляемое иногда предварительнымъ договоромъ, а болве обычаемъ. Образцы договоровъ представляются намъ въ старинныхъ актахъ и въ ружныхъ записяхъ; обычай можемъ наблюдать и досель. Одинъ даеть, потому что такъ ведется изстари, и такъ делается соседями; другой принимаеть подаяніе потому же самому. Ни та, ни другая сторона не думаеть о юридической силь обычая; ни той, ни другой не приходить даже въ голову спросить: грозить ли сзади еще какая сила, которая можеть принудить одну сторону дать, когда она не хочеть, другую-взять менве того, что ей дають и чего ей хочется? Это добровольный обывнь услугь,

<sup>\*)</sup> С. И. 23 августа, № 231.

основанный на нравственных отношеніях и одной нравственной же оцінк подлежащій, недоступный юридической оцінк и не подходящій подъ экономическую.

Вполнъ ли эти отношенія соотвътствовали понятію о паствъ и пастыряхъ, предначертанному христіанствомъ, это вопросъ другой. Исключительная обязанность пастыря совершать требы и договорное начало, втиравшееся иногда между имъ и паствою, конечно, не могуть быть одобрены съ безусловной точки зрвнія. Тъмъ не менъе старыя отношенія были по идеъ гораздо истиннъе тъхъ отношеній, въ которыя духовенство начало становиться послів и которыхъ большинство теперь страстно желаеть; и во всякомъ случав оно было безконечно истиниве твхъ отношеній, въ какихъ стоятъ къ своимъ паствамъ духовенства католическое и протестантское. То были не духовные солдаты папы, для которыхъ нътъ ни родины, ни отечества, ни родныхъ, ни присныхъ детей; для воторыхъ всё нравственныя привязанности сосредоточиваются, по врайней мірув-должны быть сосредоточены въ духовной родинъ-Римъ, и которыхъ дъйствіе на паству можеть быть названо не духовною услугою, а духовною эксплоатацією. То были и не лютеранскіе пасторы, все значеніе которыхъ можеть быть совращено въ одно слово, ставшее однозначительнымъ съ названіемъ пастора: докторъ. Докторъ-это есть привиллегированный умъ народа, и привиллегированный только въ силу своего университетскаго диплома, въ силу ученой начинки, которою онъ снабженъ на школьной скамьв. Разсуждать, въ какой степени здорово и то и другое отношение въ политическомъ, общественномъ и церковномъ отношеніи, считаемъ излишнимъ. И для ватолическаго патера и для лютеранскаго доктора, паства, самый народъ церковный, есть одинаково жалкая парія, въ смысл'є требованій духовнаго развитія, и оброчная скотина, въ смыслѣ экономическомъ. Это уже никакъ не носитель въры прихода, прихожанами представляемый предъ перковное и гражданское правительство, никакъ не излюбленный самою наствою духовный руководитель, никакъ не свой отъ своихъ духовно. Паства и пастырство въ католическомъ, какъ и въ

лютеранскомъ, міръ-два особые міра, и отношенія между двумя мірами тамъ и здёсь суть отношенія духовнаго господства, въ католичествъ въ силу безусловнаго божественнаго права, въ лютеранствъ въ силу условной учености. Таковы духовныя отношенія. Въ экономическомъ отношеніи разность положеній въ одномъ въроисповъданіи отъ положенія въ другомъ только та, что католическое духовенство, ища содержаться отчасти и подаяніями, преимущественно любить находить для себя опору въ независимой собственности, которая бы легче развязывала его и отъ народа и отъ правительства. Лютеранскій же докторъ предпочитаетъ садиться на окладъ, принудительно для него съ народа собранный, нужды нёть, будеть ли это въ видё простого жалованья отъ правительства, или въ видъ задъльной таксы, правительствомъ же утвержденной. И патеръ и докторъ одинаково чувствують себя делегатами, одинь государства римскаго, другой-своего отечественнаго государства, но во всякомъ случат государства, а ни какъ не церкви, и во всякомъ случав представителями власти, авторитета, а не общественнаго свободнаго изволенія.

Долго ли, воротко ли продолжались первообразныя отношенія русскаго духовенства въ приходамъ, но уже въ XVII въкъ расколомъ начинается колебаніе; съ Петромъ оно усиливается; а съ повсюднымъ учрежденіемъ духовныхъ школъ старыя отношенія падають окончательно. Разд'яленіе умственное и нравственное: воть было первое последствіе. Иной смысль, иныя возаренія, иная річь, иныя требованія, а за тімь презрівніе, темзбъжное послъдствіе, когда просвъщеніе народное идеть не снизу вверхъ, какъ восходящій цвъть народной жизни, а жалуется сверху, сперва въ видъ образованія высшаго, а затъмъ средняго, и наконецъ, когда-то образованія первоначальнаго. "Мужикънеучъ, суевъръ, изувъръ, грубое, непонимающее животное, съ нимъ невозможно толковать. Вотъ первый плодъ школьнаго воспитанія духовныхъ, свидетельство его и образчикъ любознательные могуть находить даже въ печатной литературь, въ Жезлъ Правленія Симеона Полоцкаго и въ Обличеніи неправды раскольнической Өеофилакта Лопатинскаго.

Отнятіе избирательнаго права у приходовъ, образованіе особаго сословія изъ духовныхъ лицъ и потеря духовенствомъ. мъстнаго значенія, -- вотъ второе послёствіе той же причины и опять точно также неизбъжное. Когда степень правъ на пастырское званіе стала по-лютерански изм'вряться степенью учености, нельзя было оставлять участія въ избраніи пастырей за невъжественнымъ классомъ, неспособнымъ даже отличить ученаго отъ неученаго, а не только дать сравнительную одънку двумъ ученымъ. Когда швольное обучение детей поставлено было духовнымъ лицамъ въ непременное условіе, нельзя стало въ это званіе попадать никому, кром'в дітей самого же духовенства. А при этихъ двухъ условіяхъ, нельзя было духовенству сохранить и свое м'встное значеніе. Духовныя лица стали простыми делегатами епархіальной власти: они бросаемы были архіерейскимъ произволомъ туда и сюда. Кромъ учености, своекорыстныя желанія и разныя другія соображенія бывали здёсь двигателями, но всего менъе мъстныя нужды и желанія, вообщеблизость въ народонаселенію.

Итакъ, единство духовенства съ народомъ было разрушено, связь порвана, сначала внутренняя, а затъмъ и внъшняя. Прекращеніе внъшней связи само съ своей стороны обратно повело къ усиленію нравственнаго отчужденія. Особое происхожденіе, особое воспитаніе образовали и особенное преданіе; сложили и особенный типъ, своеотличительность котораго пролегаетъ ръзкими чертами даже въ наружномъ видъ; отлили и особенный складъ мысли, который способенъ сохраниться даже послъ сильныхъ и притомъ долгольтнихъ вліяній свътскаго воспитанія и свътскаго общежитія. Кто не узнаетъ по первой походкъ дьячка и семинариста, во что бы они ни одълись? Какъ легко узнается левитское происхожденіе послъ первой бесъды съ человъкомъ, даже не ограничившимъ своего образованія семинарією.

Какое отъ новаго положенія вещей произошло посл'єдствіе для жизни духовной народа; въ какомъ положеніи очутилось и правственномъ и матеріальномъ само духовенство; какіе зат'ємъ силою обстоятельствъ зародились въ немъ новые идеалы; всего этого мы со временемъ коснемся, и тогда уже поищемъ ключа . къ политическому рѣшенію кореннаго изъ изъ коренныхъ вопросовъ,—вопроса о русской церкви и русскомъ духовенствъ.

#### Скопчество\*).

Защитникъ скопцовъ г. Ф. М., уже являвшійся въ нашей газеть, является сегодня еще разъ. Даемъ ему мъсто, и просимъ у него извиненія, что такъ долго держали его возраженіе подъ спудомъ.

Удивительный однако этотъ г. Ф. М.! Кавъ ему хочется удержать споръ на догматической почвв! Какъ желательно ему дать видъ, что скопческія операціи производятся единственно по добровольному желанію, внушаемому внимательнымъ чтеніемъ 19 главы отъ Матоея! И въ то же время тонко намекаеть онъ, что изъ его статей не слёдуеть еще, чтобы онъ быль скопецъ. Защита стало-быть идеть отъ лица посторонняго въ дёлъ...

Такъ; но откройте, просимъ васъ, свое полное имя; скажите, кто вы; передайте, какимъ путемъ пришли вы къ мысли защищать скопцовъ, вамъ постороннихъ, и почему вы увѣрены въ ихъ невинности и въ уваженіи, питаемомъ ими къ человѣческой свободѣ, если вы имъ посторонній? А если вы скопецъ, и если это такъ невинно, и не только невинно, но даже похвально, для чего отклоняете отъ себя подозрѣніе въ скопчествѣ? Снимите забрало, просимъ васъ; что разговаривать въ потемкахъ!

Скопецъ-нескопецъ желаетъ удержать споръ на догматической почвъ. Извольте, хотя, какъ мы уже говорили нъкогда, и какъ повторяетъ г. Ливановъ, споръ такого рода приличнъе было бы вести на страницахъ собственно духовныхъ изданій. Но предупреждаемъ, мы не станемъ играть въ жмурки, а пойдемъ прямо къ дълу.

<sup>\*)</sup> С. И. 5 сентября, № 244.

Признаете ли вы Кондратія Селиванова за Христа, и если признаете, то на какихъ основаніяхъ? Воть вамъ первый вопросъ; надъемся, что онъ вполнъ догматическій. Отвъчайте намъ на него, и тогда продолжимъ бесъду.

Что касается обвиненій въ насильственномъ уродованіи, то сверхъ г. Ливанова, представляемъ еще свидѣтеля въ лицѣ стараго прикащика. Онъ говорить, что сейчась есть мальчики, изувѣченные скопцами; указываеть улицу, лавку, главнаго дѣлтеля. Очень сожалѣемъ, что не можемъ прописать именъ полными буквами. Ужели это тоже клевета? но изъ какихъ побужденій? А если не клевета, то сочтеть ли нужнымъ г. Ф. М. операцію, производимую надъ несовершеннолѣтними, объяснить тоже добровольнымъ желаніемъ, и тѣмъ же внимательнымъ чтеніемъ 19 главы отъ Матоея?

# Русскій языкъ въ модитвенномъ и учебномъ употребленіи для катодиковъ западнаго края\*).

Знавомимъ ниже нашихъ читателей съ распоряженіями, которыя должны содъйствовать введенію русскаго языка въ молитвенное и учебное употребленіе для католиковъ Западнаго края. Въ пользу этой мёры было писано; писано даже до пресыщенія. Не столь часто и не столь настойчивые раздавались и противные голоса. Зачёмъ католиковъ насильственно дёлать поляками? говорили одни. Зачёмъ искусственно создавать русскихъ католиковъ? говорили другіе. Та и другая сторона разсуждали неосновательно.

"Зачёмъ католиковъ насильственно дёлать поляками?"— Но какъ?—"Заставляють молиться по польски."—Да развё можно кого-нибудь заставить молиться и притомъ молиться на томъ языкё, на какомъ хочется?—"Но на польскомъ языкё

<sup>\*)</sup> С. И. 7 сентября, № 246.

совершается богослуженіе; на польскомъ языкѣ печатаются молитвы; на польскомъ языкѣ преподается Законъ Божій."—Во первыхъ, богослуженіе совершается не на польскомъ, а на латинскомъ. А затѣмъ, развѣ кто заставляетъ печатать молитвы или преподаватъ Законъ Божій на польскомъ? Не есть ли на это добрая воля молящихся, учащихся, по крайней мѣрѣ, преподающихъ и печатающихъ? И наконецъ, чему тутъ особенно можетъ мѣшать польскій языкъ?

"Да, разсуждають другіе, дъйствительно католицизмъ въ Западномъ крат есть созданіе польское, пускай же и будетъ онъ съ польскимъ языкомъ; давать ему въ орудіе русскій языкъ значить производить фальшивое явленіе." — Однако католицизмъ между русскими въ Западномъ крат существуетъ, откуда бы онъ ни произошелъ. Не обращать же ихъ насильственно въ православіе! — "Но и обучить католицизму на русскомъ языкт или давать ему молитвы на русскомъ, значитъ давать ему новыя силы, которыхъ онъ не имтегь, и укртилять въ католицизмт народъ, который въ нему по меньшей мтрт равнодушенъ, который его мало понимаетъ и не отличаетъ его сущности отъ другихъ въръ." — Хотя бы и такъ; пускай же во всякомъ случат останется въ Западномъ крат одинъ нерусскій элементъ, въ видъ католицизма, чёмъ удвоенный въ видъ католицизма, да еще съ прибавленіемъ къ нему нерусскаго языка.

Таковъ споръ, вся его сущность и все его недоразумѣніе заключается въ словечкахъ: "заставлять", "давать", "создавать", "искусственное", "насильственно", "правительство"; въ томъ же вся и странность этого спора. Совершенная правда, что католицизмъ Западнаго края точно такое же нерусское явленіе, какъ и польскій языкъ. Онъ произведенъ нѣкогда насиліемъ Польши надъ Русью, введенъ съ цѣлью задавить русскую народность; и въ немъ доселѣ сохранился вкусъ и преданіе этой старой борьбы и этой старой вражды; въ этой враждѣ и получаетъ онъ въ Западномъ краѣ единственный свой смыслъ. Точно также справедливо, что русское простонародье лишь внѣшнимъ образомъ принадлежитъ католицизму, и что обучать его римскимъ догма-

тамъ и, притомъ, по-русски, и переводить на непонятный для него язывъ молитвы, обращаемыя въ признаннымъ польсвимъ натронамъ, гонителямъ русской народности, значитъ искусственно воспитывать его во враждебное настроеніе, повам'єсть ему чуждое. Но за то такая же правда и то, что лучие имъть дъло съ однимъ врагомъ, чёмъ съ двумя; что можно оставаться русскимъ върноподаннымъ, будучи католикомъ; и что связь польскаго языка съ католицизмомъ заставляетъ почти неизбъжно каждаго католика смотреть на себя какъ на поляка. Все такъ и все правда, но въ чему туть вмешивать правительство? Зачемъ ставить вопросъ: что правительство должно дёлать, создавать, разрушать, заставлять? Въ деле веры, и въ деле языка вне общественнаго употребленія, оно не должно ничего д'влать. Если не желають, какъ и справедливо, оказывать насиліе въръ, недолжно оказывать насилія языку. И наобороть, рішаясь искусственно ослабить связь народонаселенія съ чуждымъ языкомъ, какъ можно ръшиться на столь же искусственное прикръпленіе его въ въроисповъданію, не менъе чуждому? Если это въроисповъданіе считается политически безвреднымъ, хоти и не совсвиъ справедливо, почему не считать и этоть языкь, самъ по себъ столь же безвреднымъ, что будеть вполнъ справедливо? А если завести ръчь о высшихъ основаніяхъ и о строгой последовательности следовало бы встати полагать препятствіе и французскимъ объднямъ для русскихъ католиковъ, и нъмецкимъ проповъдямъ для русскихъ лютеранъ, и татарскимъ моденіямъ для русскихъ магометанъ; -- о еврейскомъ богослуженіи нечего и говорить. Все это следовало бы переводить на русскій. Нечего сказать, довольно было бы заботы правительству.

Намъ неизвъстно въ подробности положение края. Потому мы не беремся изрекать непогръшимый приговоръ. Но путь свободы, казалось бы намъ, здъсь, какъ и вездъ, долженъ бы быть самымъ справедливымъ и самымъ надежнъйшимъ. Пускай молится всякій на какомъ языкъ кто хочетъ; противодъйствовать этому тъмъ менъе нужно, что это будетъ безполезно: пе можемъ мы въ преслъдованіяхъ польскаго языка гнаться за нимъ

въ домашнюю молитву, тёмъ менёе на исповёдь, и еще менёе въ молитву мысленную. Нётъ нужды запрещать молитвенники польскіе для католиковъ; а тёмъ менёе настоитъ нужда и допускаетъ приличіе составлять и издавать отъ правительства для католиковъ молитвенники русскіе. Въ казенныхъ учебныхъ заведеніяхъ русскихъ, конечно, не должно быть терпимо никакого преподаванія кромё русскаго, и по Закону Божію, все равно какъ по прочимъ предметамъ. Но есть ли нужда, чтобы Законъ Божій по католическому ученію вообще былъ преподаваемъ въ казенныхъ заведеніяхъ на казенный счеть? Это еще вопросъ, и для русскихъ западныхъ губерній болёе чёмъ для кого.

### О дътяхъ раскольниковъ\*).

Въ газетъ Кавказъ было сообщено правительственное распоряжение о томъ, что дътямъ раскольниковъ дозволено поступать въ учебныя заведенія министерства народнаго просв'ященія безъ вступительнаго испытанія по Закону Божію и безъ обязательнаго посъщенія уроковъ по этому предмету. Свидътельству газеты, имфющей оффиціальное значеніе, нельзя не върить. Но объ этомъ распоряжении не было еще упомянуто ни въ одномъ изъ прочихъ оффиціальныхъ изданій, и ни одинъ учебный округь, кром'в кавказскаго, не подтвердиль его ни своими циркулярами, ни обычными объявленіями о порядкъ эвзаменовъ. Что бы это значило? Мы объясняемъ себъ это такъ. Всъ дъла по расколу отмъчаются въ оффиціальномъ міръ какъ секретныя. Ту же участь потерпъло, въроятно, и это распоряжение о допущении раскольническихъ дътей въ учебныя заведенія на льготныхъ условіяхъ. Съ другой стороны, самая эта мъра, можетъ быть, есть не открытое, безусловное право, даруемое раскольникамъ, а условное дозволеніе, примънимое лишь въ темъ случаямъ, когда раскольники-отцы нарочито

<sup>\*)</sup> С. И. 13 сентября, № 252.

стали бы просить объ освобождени своихъ дътей отъ обязанности слушать уроки по Закону Божію или же подвергаться испытаніямъ изъ этого предмета.

Но предоставимъ желающимъ разгадать эту загадку. Гораздо любопытнъе: къ какимъ последствіямъ должна привести эта мера? Можно полагать, что новымъ дозволениемъ, которое дается раскольникамъ, правительство не просто оказываетъ имъ льготу, но вмъсть съ тъмъ надъется, что образование въ общихъ учебныхъ заведеніяхъ будеть содійствовать привлеченію раскольниковъ къ православію и отвлеченію оть раскола. Если это такъ, то надежда, по нашему мнвнію, совершенно ошибочна. Освобождать отъ урововъ одного въроисповъданія, не давая вмъсть открытаго права слушать уроки другого, значить воспитывать не въ православіи, но въ полномъ невёріи. Ошибочно даже то предположеніе, что образованіе и расколъ не уживчивы. Самое высовое образованіе уживалось съ самыми грубыми суевъріями: такъ учить исторія. Пусть просвіщеніе даже отвроеть глаза раскольнику, что иное понимаеть онъ превратно, иное односторонне, иное суевърно: можеть случиться, какъ и случалось также въ исторіи, что это поможеть расколу же возвысить себя и еще болье укрыпиться. Суевырное отбросится, превратное и одностороннее получить иной смысль, менёе невёжественный и болбе достойный просвыщеннаго вниманія.

Итакъ, правительство не должно было давать теперешней новой льготы раскольникамъ? Мы этого не говоримъ. Напротивъ, мы считаемъ эту мъру неизбъжною; если бы она не была принята теперь, правительство вынуждено было бы силою вещей принять ее вскоръ. Но мы не желали бы, чтобъ при этомъ питаемы были несбыточныя надежды, и желали бы напротивъ, чтобы предвидъно было заранъе неизбъжное явленіе, которое считается пока несбыточнымъ: расколъ, владъющій полною силою просвъщенія. Было время, и оно не совсъмъ ушло еще и теперь, вогда полною свободою слова, предоставленною расколу непросвъщенному, православіе могло бы обезпечить себъ нетрудную побъду. Но этою свободою цълыя двъсти лътъ медлит-

ся вакъ будто нарочно для того, чтобъ дать возможность противнику развить свои умственныя силы и усилить умственныя средства. Когда это будетъ наконецъ,—а это будетъ непремвно; стремленіе къ систематическому образованію въ передовыхъ людяхъ раскола слишкомъ сильно, и сознаніе ихъ въ своей слабости съ этой стороны слишкомъ глубово и слишкомъ горько; когда, говоримъ, это будетъ наконецъ, и когда теперешній недостатокъ просвещенія въ расколе восполнится: тогда будетъ уже поздно. Намъ останется только поздравлять себя тогда, что такъ искусно сумели мы изъ суеверной нетерпимости, имевшей въ основаніи невежество и недоразуменіе, создать мало-по-малу действительное глубокое религіозное раздвоеніе, и притомъ раздвоеніе вполне осмысленное.

### О дъйствіи на расколъ\*).

Въ Русскомъ Инвалидъ помъщено письмо изъ Новгорода.

"По С.-Петербургскому учебному округу хотя и не было до сихъ поръ ни особаго синодальнаго дозволенія, ни какого либо оффиціальнаго разрѣшенія о принятіи дѣтей раскольниковъ въ народныя училища, но ихъ всегда и вездѣ принимали безпрепятственно и безъ всякаго стѣсненія относительно посѣщенія ими классовъ Закона Божія. Послѣдствіями этой вполнѣ раціональной свободы обученія было то, что дѣти самыхъ строгихъ раскольниковъ и закоренѣлыхъ старовѣровъ, по достиженіи совершеннолѣтія и самостоятельности, добровольно дѣлались православными и расколъ въ такихъ семействахъ самъ собою совершенно прекращался, чему имѣются многіе примѣры".

Тавъ повъствуетъ Новгородскій корреспондентъ. Когда "имъются многіе примъры", тогда и толковатъ нечего; можно только пожалътъ, почему авторъ не поименовалъ и не выбралъ изъ многихъ примъровъ хотя одинъ или два. Примъры были

<sup>\*)</sup> С. И. 15 сентября, № 254.

бы вь особенности наставительны тёмъ, что посёщеніе гимназій и реальныхъ училищъ раскольническими дётьми способно обратить къ православію не только самыхъ дётей, но и ихъ семейства, слёдовательно, отцовъ, матерей, сестеръ, братьевъ; словомъ, какъ выражается корреспондентъ, "прекратить въ этихъ семействахъ расколъ совершенно". Какова же сила общаго образованія, даваемаго министерствомъ просвёщенія, и каково сродство его съ православіемъ! Или же: до чего проникнуто въ петербургскомъ учебномъ округѣ духомъ православія преподаваніе исторіи, географіи, математики, русскаго, латинскаго, французскаго и нъмецкаго языковъ! Не поучительно ли это?

Да нъть же, не то! Корреспонденть не говорить, чтобы содъйствовали обращенію въ православіе именно уроки по математикъ или языкамъ. Онъ говорить, что дъти, которыхъ "принимали безъ всякаго стесненія относительно посещенія ими классовъ Закона Божія", сами "охотно посъщають" эти классы, "особенно уроки изъ священной исторіи". Это еще любопытиве! Отчего же такъ происходить? Это происходить въ томъ случать, повъствуетъ корреспондентъ, "если законоучитель, благоразумно снисходительный, не преслёдуеть этихъ дётей за двуперстное сложение вреста и не совсъмъ правильное чтение молитвъ". Но гдъ же ему случай преслъдовать, когда дътей "принимали безъ всякаго стесненія относительно посещенія ими классовъ Закона Божія"? Или, можеть быть, корреспонденть именно эту самую свободу посвщать и не посвщать классы и называеть отсутствіемъ преследованія со стороны законоучителя? Но тогда где же было побуждение для раскольническихъ дътей посъщать классъ Закона Божія? Должно быть, они разсуждали такъ: "намъ позволяють не ходить на этоть классь... ну такъ нътъ же, мы пойдемъ и послушаемъ". А тъмъ временемъ тамъ толкуетъ законоучитель "благоразумно снисходительный", который "не преследуеть за двуперстное сложение и за неправильное чтение молитвъ ". То есть, какъ же это опять не преследуеть? Кого? Мальчиковъ, освобожденныхъ отъ обязанности посъщать классъ, или и всъхъ зругихъ?

Чудно что то вообще, и намъ сдается, что все это врасныя слова, вызванныя слухомъ о либеральной мѣрѣ, и потому только, что она либеральная. Надобно же сказать, къ какимъ де благимъ послъдствіямъ приводитъ "эта свобода обученія." Но зачъмъ эти красныя слова? Нельзя ли и бевъ нихъ отдать справедливость либеральной мѣрѣ? Мы стоимъ на своемъ: образованіе, даваемое въ общихъ учебныхъ заведеніяхъ, безъ обязательнаго слушанія уроковъ православнаго, какъ и раскольничьяго въроучителя, никакъ не способно воспитать дѣтей въ православіи, хотя и согласны, что оно способно охладить привязанность къ расколу (впрочемъ въ самихъ учащихся, а не въ ихъ семействахъ). Словомъ, послъдствіемъ можетъ быть безвѣріе, по большей мѣрѣ—индифферентизмъ, и только.

"Для достиженія такихъ благотворныхъ послѣдствій,—говорить между прочимъ корреспонденть, разумѣя исправленіе неправильности перстосложенія и уничтоженіе вѣрованія въ живыхъ богородицъ,—необходимо со стороны законоучителя совершенно кроткое съ этими дѣтьми обращеніе и удобопонятное, вполнѣ толковое преподаваніе св. исторіи и объясненіе сущности молитвенныхъ прошеній и значенія крестнаго осѣненія."

Это иное дёло. Но эта общая обязанность завоноучителя, по отношенію во всёмъ дётямъ, а не въ однимъ раскольникамъ, и о благотворныхъ последствіяхъ такого обращенія, вонечно, никто не станетъ спорить.

Въ томъ-то и дело, что вопросъ о расколе вообще поставленъ у насъ криво, и одно изъ явленій этого кривого пониманія есть уб'яжденіе, что расколь есть только неразвитость и нев'яжество. Но по мн'янію иныхъ, и православіе есть неразвитость и нев'яжество, а по другимъ,—и религія вообще. Это вопросъ условный и воззр'яніе условное, смотря по тому, какъ к'ямъ понимается развитіе и знаніе. Поэтому, ждать искорененія раскола исключительно отъ образованія есть заблужденіе съ нашей стороны столь же жалкое, какъ и ожиданіе атеиста или раціоналиста, что образованіе само по себ'я обратить православнаго въ атеизмъ или раціонализмъ. Л'якарство противъ раскола, какъ и противъ всего, самое д'яйствительное, есть свобода, и притомъ

свобода обоюдная. А затёмъ, сравнительная ревность служителей того и другого въроисповъданія, сравнительная высота самыхъ исповъданій и ихъ соотвътствіе историческимъ привычкамъ народа сами собой довершать дѣло. Тогда-то и "кроткое обращеніе", и "толковое объясненіе", о которыхъ говорить корреспонденть, получать свое значеніе, въ свою очередь....

### Пій IX и вселенскій соборъ\*).

Итакъ, Пій IX приглашаетъ и Восточную церковь къ себъ на соборъ. Форму нужно соблюсти. А форма, по мнънію Пія IX, этого требуеть. Онъ глава церкви. Въ числъ отпадшихъ членовъ цълая восточная половина состоитъ въ расколъ; слъдуетъ обратиться къ ней, не почувствуетъ ли она наконецъ? Припоминаетъ папа прежніе соборы и между прочимъ Флорентинскій: въ нихъ находитъ онъ для себя право созвать соборъ и обязанность, между прочимъ, призвать на соборъ восточныхъ епископовъ. Нужды нътъ, что исторія соборовъ, и именно древнъйшихъ соборовъ, не очень соотвътствуеть воззръніямъ, въ которыхъ папа воспитанъ и которымъ даетъ онъ теперь практическое примъненіе: такъ дълалось въ послъднія времена, когда Римъ призналъ себя единственною церковью, и когда римскій епископъ нашелъ въ себъ епископа епископовъ.

Но предоставимъ блаженнъйшему епископу Рима утъшаться надеждами; если только онъ еще имъетъ надежды, а не просто исполняетъ форму, признаваемую за обязанность званія. Между прочимъ, въ своемъ посланіи Пій IX воспоминаетъ, что по восшествіи на первосвятительскій Римскій престолъ онъ уже обращался съ безплоднымъ словомъ къ Восточной церкви.

<sup>\*)</sup> С. И. 30 сентября, № 269.

Да, дъйствительно было безплодно слово Пія ІХ, обращенное имъ въ 1847 году въ восточнымъ епископамъ. Нътъ, слово это было плодотворно, только въ обратномъ смыслъ. Патріархи восточные, исполняя долгъ братской любви, отвъчали тогда блаженному папъ своимъ посланіемъ. Нътъ нужды передавать вполнъ его содержаніе: но между прочимъ, на приглашеніе въ покорности, съ воторымъ отнесся къ патріархамъ папа, они выразили, что если бы они—патріархи, епископы и весь влиръ изъявили согласіе принять римскіе догматы, это еще не давало бы всего, и не ручалось за согласіе всей церкви; что тъло церкви не въ клиръ только, но и въ народъ.

Дорогія слова. Припоминаются они теперь, при новомъ приглашеніи, обращенномъ къ намъ папою. Ими вкратцѣ выражается все жизненное существо отличія Восточной церкви отъ Римской. Вѣрующая паства не есть слѣпая паства, не есть паства только повинующаяся; догмать живеть одинаково,—по крайней мѣрѣ долженъ жить въ народѣ, какъ и въ клирѣ, и обязанность исповѣданія и учительства, возлагаемая церковью на клиръ, не есть еще его исключительное право; съ тѣмъ вмѣстѣ п обязанность управленія, возлагаемая на епископовъ, не есть еще для нихъ право полнаго законодателя.

Отвътять ли патріархи восточные, съ русскимъ и афинскимъ синодами включительно, на новое посланіе папъ? И что и какъ отвътять? Воспользуются ли случаемъ, чтобы вслухъ всего христіанскаго міра, съ братскою любовію преподать Пію ІХ нъсколько уроковъ, которые смирили бы старое высокомъріе Рима и вознесли древнее смиренное достоинство церкви? Къ сожальнію, всъ такія дъла совершаются у насъ въ полнъйшей темноть. Судя по прошлымъ примърамъ, много, много, если православный міръ,— и даже позже, чъмъ самъ папа съ своею паствою,— будеть извъщенъ отъ церковнаго правительства: "что такое-то посланіе отъ папы было получено и на него послъдоваль отвъть такого-то содержанія,"— изготовленный впрочемъ чьимъ совътомъ, какъ, и почему такъ, не въдомо.

А въ виду ополченія, чрезъ вселенскій соборъ воздвигаемаго папою на собственный свой церковный народъ; въ виду этого окончательнаго историческаго выраженія, которое готовится пов'єдать о себ'є Римъ съ небывалою досел'є искренностью; въ виду этихъ соборныхъ определеній, которыми исповеданіе, слывущее церковью, назоветь себя не тымъ, чымъ церковь есть, то есть свободою и любовію, а чімь она не есть: деспотизмомь и гоненіемъ: въ виду всего этого не требовалось ли бы, чтобы оказанъ быль вь поучение всему христіанскому міру блистательный противоположный примъръ противоположнымъ міромъ восточнымъ? Да, следовало бы не только блистательно вразумить папу, и съ нимъ вмъстъ все его католическое стадо, но и блистательно осуществить на дъль тв начала, изъ которыхъ истечеть вразумленіе. Се нын'в время благопріятно. На очереди церковный вопросъ, на очереди давно; но теперь болъе, чъмъ вогда, приступить въ очищенію вившняго вида церкви отъ всего, случайно къ ней приросшаго, не церковнаго, было бы и славно и достойно.

# О положеніи духовенства.\*)

Не трудно распознать вкусъ и запахъ ворреспонденціи изъ Звенигородскаго увзда. Она писана очевидно клерикаломъ, то есть лицомъ, принадлежащимъ въ такому направленію, для котораго выгоды и благосостояніе духовенства значатъ болве, нежели выгоды, благостояніе, свобода, права и обязанности всего общества, болве нежели даже тв нравственныя требованія, которымъ по теоріи должно служить духовенство. Любопытно прислушиваться, какъ эти люди разсуждають, какъ они умозавлючають.

Нравственность народа стоить не на высокой степени, умственное развитіе тоже. Корреспонденть-клерикаль это знаеть, и отсюда начинаеть онь вести свою аттаку. Разсказываеть

<sup>\*)</sup> С. И. 7 октября, № 276.

случай всенародно овазанной неблагопристойности; разсказываетъ случай грубаго суевърія, впрочемъ давно всёмъ извъстнаго. Тому и другому онъ былъ, видите, свидътелемъ, и какъ человъкъ, конечно, начитанный обращается къ священнику съ удивленіемъ, почему дъйствіе духовнаго отца на паству такъ слабо. Что-жъ на это, яко бы, отвъчаетъ священникъ? Легко, говоритъ, разсуждатъ о нашихъ обязанностяхъ; но трудновато ихъ исполнять. Разъ ръшился было я крестьянъ усовъщивать; вижу, смотрятъ на меня косо. А я отъ нихъ завишу. Приходится отъ нихъ побираться, а не очень они будутъ тароваты, когда ихъ будешь обличатъ. Въ одномъ мъстъ за исполненіе своего пастырскаго долга священникъ подвергся даже важной опасности. Вотъ если бы напримъръ казенное жалованье....

Знакомо.

Отдадимъ справедливость исвренности. Священникъ, или тотъ вто влагаетъ ему рѣчь въ уста, даже не объщаетъ, чтобъ отъ пастырской проповъди, хотя бы при жалованъъ, былъ вавой-нибудь прокъ: онъ объщаетъ только проповъдыватъ, сознаваясь, что теперь и этого не дълается.

"Но если вы не объщаете плода отъ вашей проповъди, за что же государство будетъ васъ содержать? Къ чему и ваша проповъдь?" Вотъ что вамъ скажутъ многіе. А за этими многими послышатся и еще многіе, которые скажутъ вамъ мрачно и грозно: "къ чему—вы сами".

Можеть быть на этоть вопрось спохватятся иные, и отвётять такь: "будеть проповёдь, будеть и плодь". Но гдё ручательство? Если проповёдь теперь не дёйствительна и липь вызываеть восые взгляды, почему она вызоветь взгляды ласковые, или найдеть уши благосклонныя послё? Должно ли считаться казенное жалованье, вопреки убёжденію всего свёта, особенно способнымъ возбуждать довёріе къ лицамъ и особую внимательность къ рёчамъ, и притомъ рёчамъ не только снисходительнымъ, но даже суровымъ, обличающимъ?

Какъ мы жалъемъ, что ограниченные размъры нашего изданія и боязнь наскучить однообразіемъ не позволяють намъ

развернуть во всей широт этот насущный вопрост о положении духовенства, и обнажить всю ужасающую слёпоту, въ которой пребывают простодушные, разсуждающие подобно выведенному на свёт звенигородскому священнику. (А подобно ему разсуждает почти все приходское духовенство).

"Къ чему вы сами, и само то, чему вы служите?" Нъть, они не слышать этого голоса, несущагося изъ конца въ конецъ по Европъ, подъ торжествующею хоруговію ежедневно усиливающагося и ежедневно умножающагося невърія. Они не видять, что ощущеніе, вызвавшее этоть голось, -- вызывающее его совершенно законно въ Европъ, гдъ историческое служение духовенства, действительно, искони равнозначительно было всеобщему стъснению и помрачению, - что это ощущение цъликомъ переносится въ намъ, и что мысль имъ пораждаемая вторится, что она сквозить во всемъ, на чемъ только лежить печать достоинства внутренней силы, что она служить началомъ, подкладкою, зримымъ и незримымъ сопутникомъ всего умственнаго движенія. Съ простодушіемъ, достойнымъ лучшаго діла, все наше печатающееся духовенство, само не замъчая, вторитъ этой мысли, и становится тоже не замізчая, въ ряды проповідниковъ невърія.

"Къ чему вы сами, когда ваше служение не въ состояни держаться собой?" Къ чему? Какъ къ чему? Мы отрасль государственнаго благоустройства; мы духовная полиція; нами царства крѣпки. Воть что отвѣчають на этоть вопросъ защитники духовенства, не всегда тѣми самыми выраженіями, но всегда въ этомъ смыслѣ.... И ни одинъ изъ тысячи, ни одинъ изъ десяти тысячъ не подозрѣваетъ всей глубины безвѣрія, сказывающагося въ этой исповѣди,—глубины тѣмъ болѣе увлекающей, исповѣди тѣмъ болѣе убъдительной, что она сказывается служителемъ вѣры....

### О терпимости къ расколу. \*)

Повидимому, пора бы всёмъ убёдиться безъ изъятія, что все сомнёніе относительно будущихъ правъ старообрядчества можеть быть въ порядкё и пространстве осуществленія, говоря иностраннымъ словомъ, только—въ формулированіи правъ. Но противъ самой необходимости полноправія старообрядцевъ спорить нельзя, хотя бы уже потому, что это значило бы тратить порохъ даромъ. Двёсти лётъ—много времени, все переиспытано. Остается ждать чуда, чтобы спустя столь долгое время и послё столькихъ безплодныхъ опытовъ послёдовало, наконецъ, упраздненіе раскола: но чудо могло бы быть и прежде. Пускай не отчаиваются, что возможность для него не исчезнетъ и тогда, когда будутъ признаны не только фактъ, но и права старообрядчества.

Обвиненіе въ подкупѣ—заржавѣлый аргументь, знаемъ, какъ легко пускается онъ въ обороть, и сами лично испытали на себѣ его силу. Это было давно, тогда еще, когда не только сказать слово въ пользу раскола, но просто показать его смыслъ, какъ историческаго явленія, считалось въ глазахъ высшихъ лицъ, и именно духовныхъ, преступленіемъ, посягательствомъ противъ вѣры.

Запугиванье правительства—оружіе гнилое, даже опасное: оно легко обращается противъ самыхъ воителей. Если въ расколъ есть зародышъ неблагопріятныхъ отношеній къ правительству, чъмъ могутъ они скоръе быть предотвращены: ничъмъ не оправдываемою строгостью, или правдой и милосердіемъ. Только слъпой способенъ не видъть, что строгими мърами противъ раскола не на себя, а на другихъ работало правительство. Сначала посредствомъ ихъ населяло оно польскую землю, потомъ Молдавію, награждая то Ръчь Посполитую, то Порту Оттоманскую неожиданными подданными. Затъмъ та же нетерпимость помогла создаться враждебному гнъзду въ Австріи, а самой Австріи дала поводъ мечтать объ обладаніи опаснымъ для Россіи орудіемъ въ лицъ раскольничей іерархіи и дразнить

<sup>\*)</sup> С. И. 4 ноября, № 304.

наше національное достоинство почестями, оказываемыми іерарху, нами отрицаемому, и колокольнымъ звономъ, которымъ сопровождаются въ Бълой Криницъ всъ его шествія и изшествія.

Что же затымь остается, чымь мы станемь брать, и почему наконець старообрядчеству должно меные оказывать покровительства, чымь—ну хоть лютеранству? И для чего? "Дорого единство церкви".... Что же изъ того?— "Расколь пребываеть въ невыжествы, это грубое суевыре".... Что же изъ этого?

Нѣсколько разъ принимались мы сказать что нибудь по этому вопросу. Двукратно читали вызовъ на это, съ которымъ обращался къ намъ почтенный издатель "Русскаго" во время печатныхъ пререканій своихъ съ издателемъ "Москвы". Но каждый разъ мы затруднялись, о чемъ же говорить и на что отвъчать. Мы не понимаемъ, мы не видимъ, чего собственно хотятъ, и почему хотятъ, смущающіеся проповёдью о свободё совёсти.

Чего, почему и для чего вы хотите въ самомъ дълъ? Скажите по крайней мъръ; но мы не слышимъ, чтобы было что нибудь сказано: не можемъ поймать никакой мысли, не видимъ, за что бы ухватиться: не понимаемъ, съ чъмъ собственно спорять, чего и почему боятся. Самъ почтенный издатель "Русскаго" высказаль только одно: опасеніе, что при широкой въротерпимости очень много перейдеть въ расколъ. Выслушиваемъ, и все еще не понимаемъ, идемъ и спрашиваемъ про себя: что же изъ этого?-Говорять, другимъ отвъть на этоть вопросъ кавъ-то представляется до того яснымъ, что они считаютъ излишнимъ даже договаривать его, подагая, что онъ также ясенъ и всемъ. Но мы признаемся, что для насъ это нисколько не ясно. Итакъ, много перейдеть въ расколъ; не станемъ оспаривать факта, хотя и имъли бы право требовать, чтобъ онъ быль доказанъ. Но оставимъ, и ограничимся вопросомъ, что же изъ того следуеть? -- Объясните, и будемъ толковать. Во имя истины и во имя общественнаго блага, настойчиво повторяемъ свой вопросъ. Въдь, надо же общественному мнънію придти къ какой нибудь твердой мысли по этому, слишкомъ, слишкомъ важному пункту.

# О необходимости собора для рѣшенія греко-болгарскаго церковнаго вопроса. \*)

Разрывъ дипломатическихъ сношеній между Турцією и Грецією, по вчерашнимъ изв'єстіямъ уже состоявшійся, по изв'ястіямъ, сейчасъ полученнымъ, все равно-почти несомивнный; таинственная восьмисотьтысячная армія въ Австріи; нисколько не таинственное подталкиванье Венгріи графомъ Бисмарвомъ; перемъна министерства въ Англіи, гдъ на мъсто разумнаго лорда Станлея садится старый знакомый лордъ Кларендонъ, а съ нимъ и не менте памятный мистеръ Лейардъ, столь упорный защитникъ всёхъ турецкихъ мерзостей; да еще къ нимъ въ придачу самъ лордъ Россель, хотя бы безъ портфеля. А тамъ, вдали, подъ синимъ небомъ Италіи видивется вселенскій соборъ, будущій довершитель Тридентскаго собора, слывшаго досел'в последнимъ довершениемъ католичества. Въ Испаніи смутно; зачинаются слухи о возможномъ вліяніи Наполеонства. -- Вотъ вчерашнее положение Европы. В вроятно, оно же есть и сегодняшнее. Телеграфъ принесеть въ эту ночь, можеть быть, какія нибудь дополненія, но едва ли сообщить что новое.

Случайно ли соединилось все это вмёстё? Въ историческомъ ходё вещей, конечно, это не случайность; но многое не случайно совпало и въ личныхъ намёреніяхъ лицъ, правящихъ судьбами царствъ. Бисмаркъ и Бейстъ, его величество султанъ и венгерскій государственный аппетитъ, тутъ есть связь. Высокой Портё въ этой комедіи съ рёчами и монологами оставлена, конечно, самая послёдняя и жалкая роль; ей придется только затворять и отворять двери, впускать и выпускать гостей. Но чтожъ до того! О благоденствіи Высокой Порты признано за правило заботиться только тогда, когда имёется въ виду подставить чёмъ-нибудь ногу Россіи. А для Венгріи все возможно; ей все простительно; ей даже необходимо будеть

<sup>\*)</sup> С. И. 25 ноября, № 325.

усилиться на счеть Турціи, чтобъ дать въ свою очередь Германіи расшириться на счеть Австріи. Какимъ образомъ это будеть возможно? Не подъ видомъ ли помощи султану? Или не посредствомъ ли жалобъ на Румынію, доведенныхъ до последней врайности? Впрочемъ, лишь бы цель была сознана ясно; въ политиве о средствахъ не церемонятся.

Внутри Турціи-нестроеніе между христіанскими племенами, и нестроеніе, им'єющее своимъ основаніемъ вопросъ самый фдеій, самый вровный, и вдобавовъ — не поддающійся мирнымъ решеніямъ воть уже сколько леть! Греки съ болгарами не могутъ поладить. Сейчасъ нами прочитанная въ Московскихъ Въдомостяхъ корресподенція изъ Константинополя сообщаеть известіе неимоверной важности, вь виде слуховь бродившее правда уже и въ иностранныхъ газетахъ, - что для ръшенія церковнаго болгарскаго вопроса предполагается, наконецъ, созвать соборъ изъ представителей всёхъ самоглавныхъ православныхъ церквей. Міръ православія, готовящійся собраться рядомъ и лицомъ къ лицу съ собирающимся въ последніе и съ послёдними силами западнымъ міромъ: вакая великая историческая минута! Можеть быть, мысль о соборв не осуществится, но важно, что она есть, а, слъдовательно, непременно осуществится, не такъ, то иначе, не сейчасъ, то завтра. Это не изъ твхъ мыслей, которыя заглыхають. Соборъ должень быть, а потому онъ будеть. Слишкомъ много накипи наросло на вибшнемъ зданіи церкви, такъ что и ликъ ея распознать теперь не легко: слишкомъ много внутреннихъ недоразумвній накопилось, и усповоивалось досель на умалчиваніяхъ и зажмуриваніяхъ, и на вздохахъ: "конечно, вотъ если бы соборъ.... но къ несчастію онъ невозможенъ"....

Нътъ, онъ возможенъ, и время приспъло, и безъ него обойтись будетъ нельзя. Обстоятельства цервовныя сплелись съ политическими такъ, что нельзя ни отмолчаться, ни ограничиться вздохами. Однимъ событіемъ подгоняется другое; спящаго будитъ бодрствующій; хотите пошевельнуться здъсь, задъваете тамъ. Что такое Турція?—Сборъ разноплеменностей.

Что съ ними дълать?-Но что бы ни дълать, онъ суть единство церковное, и вы наталкиваетесь на историческое право, цвлымъ тысячелетіемъ укрепленное. Добровольная уступка со стороны патріархіи не возможна, какъ невозможно и Болгаріи добровольно отказаться отъ своего естественного права, вызваннаго народнымъ пробужденіемъ: замять невозможно. Не возможна и сделка; если бы она была возможна, растравить рану слишкомъ выгодно будеть для другихъ. Развъ не искала и не ищеть поживы здёсь унія? Развё патріархія есть представительница только идеи іерархической, а не вмёстё и политической, такъ называемой, "великой иден"? Развъ великая идея не бродить въ самой Греціи, въ пезависимой Греціи? Скрутить, затоптать, ръшить отвиъ, насильственно: но это-вызвать явный расколь. Онъ слишкомъ выгоденъ и для западной политики, и для западной церкви, и уже потому невозможенъ. Какъ бы велико ни было взаимное озлобление грековъ и болгаръ, но начать болгарскою же церковью новый расколь, изъза которой уже состоялся ровно тысяча льть назадь великій расколь западный, и начать именно на радость этого западнаго раскола... Нътъ, этого не допустить ни грекъ, ни болгаринъ, по простому чувству достоинства, не говоря о другихъ, высшихъ побужденіяхъ. Соборъ неизбіженъ; а онъ, по самому свойству спорнаго вопроса можеть быть не иначе, какъ соборомъ всего православія.

Соборъ по вопросу греческо-болгарскому будетъ вопросомъ объ отношеніи іерархіи къ національности, а отчасти и объ отношеніи іерархіи къ государству, такъ какъ теперешнее отношеніе патріархіи къ болгарскому народу условлено именно государственнымъ значеніемъ ел въ Турпіи, и прежде всего—въ Византіи. А какой вопросъ есть вопросъ будущаго римскаго собора? Тотъ же вопросъ о положеніи вѣры въ государствѣ (по отношенію къ національностямъ римская церковь себя уже опредѣлила; она римская, и не хочетъ быть иною). Съ вопросомъ о положеніи вѣры въ государствѣ теперешнему главѣ католичества представляется тѣсно связаннымъ и отношеніе

въры ко всей области внъшняго знанія (свобода ученія, свобода обученія и свобода мысли вообще). Маститый папа въ своемъ Перечню заблужденій (Syllabus errorum), по крайней мъръ, самъ не иначе какъ въ этой связи и представляеть себъ современное положение католическаго вопроса. Оно таково и есть на самомъ дёлё. Но это вопрось не одного католичества. Это вопросъ всей церкви, точно также связанный съ вопросомъ о положеніи віры въ государстві, вопросъ поставленный еще полторы тысячи леть назадь; замятый Константиномь; еще болъе сбитый съ позиціи послъдующею Византіею; въ вривой односторонности ръшенный мысленно, но не доръшенный на практивъ въ Римъ; поискавшій себъ другаго ръшенія въ протестантствъ и овончательно сбившійся съ толку: пришедшій въ одной струв протестантства въ отрицанію живаго существа ввры и въ отрицанію живаго существа цервви, чрезъ вритическій раціонализмъ и чрезъ государственную церковь, - Евангелическую и Учрежденную (одна другой впрочемъ вполнъ стоятъ); и въ другой, повидимому, противоположной струв протестантства пришедшій опять къ тому же отрицанію но уже въ формъ случайно-личнаго вдохновенія какихъ-нибудь квакеровъ и иллюминатовъ, разрешившагося, наконецъ, уродливымъ, хотя и вполнъ законнымъ дътищемъ-мормонизмомъ.

И опять вопрось въ ней, все въ ней же, въ русской церкви. Ты, величающая себя свободною, и дъйствительно единая свободная въ томъ смыслъ, что одна можешь раскрывать духовное просвъщение въры во всей его христіанской широтъ, не стъсняемая внъшнимъ вліяніемъ, которое бы имъло притязанія на твое внутреннее достоинство и твою внутреннюю мысль: готова ли ты? Слышишь ли свое призваніе? А уже толкалась въ тебъ, и гордая англиканская церковь, хотя бы чрезъ Пюсентовъ. А уже обращались въ тебъ взорами и изъ католической Франціи, и изъ нъмецкаго протестантства....

Читатели понимають, что мы употребляемь на этоть разъ слово церковь преимущественно въ томъ смыслъ, въ какомъ любять употреблять церковные школьники, когда напримъръ объясняють они съ особаго рода вощунственнымъ остроуміемъ о прихожанахъ, что "они любятъ ходить въ цервовь и любятъ, чтобы цервовь къ нимъ ходила". Но впрочемъ вопросъ приложимъ и во всему собору русскихъ православныхъ христіанъ. Ну чтожъ, какіе запасы духовнаго просвъщенія выставимъ мына показъ, съ какимъ мысленнымъ оружіемъ выступимъ? Бьетъ ли у насъ ключемъ живая струя, или же явимся застоявщимся безжизненнымъ болотомъ, и притомъ болотомъ, воображающимъ, что въ мертвенной-то безжизненности и заключается духовно-умная жизнь въры....

### О папской власти.\*)

Его святвищество султанъ въ Римв, и его величество папа въ Константинополъ . . . . Что это мы говоримъ? — мы хотъли сказать: папа въ Римъ и султанъ въ Константинополъ. Но впрочемъ это все равно: папа въ Римъ и султанъ въ Константинополъ это одно и то же и сами они оба сознають свое духовное родство, свое тождество, короче сказать, признають себя близнецами. Фуадъ-паша на дняхъ имълъ честь представляться Пію IX. Какъ обрадовалось его святейшество. Чему? Вероятно, оно обрадовалось случаю показать смиренное достоинство христіанскаго пастыря и бесёдою своею возвысить вресть надъ полумёсяцемъ. Нътъ, папа очень обрадовался, что предъ нимъ представитель его лучшаго друга, его величества султана, лучшаго друга Христова намъстника во всей Европъ; радуется и Фуадъ: его величество султанъ изъявилъ сожалбніе, вбіцаеть онъ святвишему отцу, что во время путешествія по Европ'в онъ не могъ посттить папу. Ничего, съ улыбкою спфшить утфшить государь-пастырь, кто знаетъ? за то я можетъ быть навъщу Константинополь. Въдь, вамъ извъстно, что Христосъ далъ мнъ всю землю; что парство мое простирается до Дарданеллъ и далъе, но оно не угрожаеть вла-

<sup>\*)</sup> С. И. 7 декабря, № 337.

дъніямъ султана. Наша участь общая. Возьмемъ хотя наши отношенія къ сосъдямъ: его величество находится совершенно въ томъ же положеніи, какъ и я: у меня Піемонть; у него тоть же Піемонть, въ лицъ Россіи; а у меня тоть же царь, въ лицъ итальянской революціи. Обоимъ намъ угрожають тъ же опасности, и наши собраты по престолу держатся совершенно тъхъ же правиль въ отношеніи къ кресту, какъ и къ полумъсяцу. Но вашъ государь върить, по крайней мъръ, въ своего пророка, а прочія правительства нашего времени не върять въ Бога.

Кратковременность церемоніальной аудіенціи пом'вшала продолжать этоть разговорь, сообщенный римскимъ корреспондентомъ англійской газеты Pale Mall и передаваемый нами съ буквальною точностью. Если бы времени достало, то единогласно оплавивая современное положеніе міра, съ представителемъ своего лучшаго друга, государь-епископъ, в'вроятно, дошелъ бы до признанія, что одинаковая участь, пресл'едующая ихъ, есть только отраженіе и посл'едствіе внутренней ихъ духовной близости. Уже и въ этомъ короткомъ разговор'в они усп'ели сознать себя, что ихъ тянетъ одного къ другому. И какъ не тянуть? Они представители совершенно одного начала, только разд'еленные особенностями вн'ешне-историческихъ обстоятельствъ.

Да, папа въ Римъ это есть христіанскій султанъ, а султанъ въ Царыградъ это есть магометанскій папа. Въ томъ и другомъ совмъщено владычество духовное и свътское, и свътское владычество у того и другого предполагается существомъ духовнаго начала. Султанъ, впрочемъ, менъе послъдователенъ, чъмъ его христіанскій собратъ, и магометанство въ лицъ его идетъ на большія уступки человъчеству и даже христіанству, чъмъ ръшается папа съ своимъ Римомъ. Пусть коранъ велить огнемъ и мечемъ обращать неправовърныхъ къ пророку. Это остается мертвою буквою и таковою молча признается теперь самими правовърными. Юные Турки, наведшіе на себя лоскъ въ политехнической и другихъ школахъ Парижа, эти по чьемуто остроумному выраженію "кабаны, облагородившіеся въ свиней, признають права просвъщенія, свободы, человъколюбія.

Положимъ, что они этого не исполняютъ; но они признаютъ, и того довольно; ихъ идеалъ, ихъ въра стала другая, а не въра корана, хотя они и не перестаютъ признаватъ себя мусульманами. Но Римъ упорно повторяетъ поп розѕитив. Свобода— гръхъ, просвъщеніе—діавольское навожденіе, и если бы у папы было владъній и солдатъ хотя бы столько, сколько у султана, можно ли сомнъваться, что заповъдъ корана исполнена была бы съ послъдовательностью достойною Инокентія III. Sullabus еггогит не оставляетъ въ этомъ сомнънія; предназначаемый вселенскій соборъ, цъль котораго опять разразиться проклятіями на просвъщеніе и свободу, есть дальнъйшее подтвержденіе.

Съ какою неотразимою логикою действуеть исторія. Папы и Халифы-врестовый походъ: борьба и повидимому противоположность; ничуть не бывало, это братство и тождество. Два господина дерутся изъ за обладанія нісколькими кубическими футами воздуха; льется вровь, летять щенки. Пусть это безумство; соперники не видять, что воздухомъ овладъть нельзя: что споръ о владъніи можеть быть предъявляемъ только на стъны зданія и на его фундаменть, а никакъ не на воздухъ, который гителится въ его порахъ и въ его очертаніяхъ, и котораго теченіе ничёмъ неудержимо. Но это безумство есть ихъ общее безумство. И тоть и другой служать тому же: они только не узнають другь друга, не узнають своего родства, ихъ раздёляють недоразумёнія. А потомъ течетъ время, живетъ человвчество, страдаетъ, углубляется, и снова страдаеть; оно дострадалось, по крайней мъръ, до отрицательнаго понятія, что духовное не покоримо вещественной силь, что оно есть свобода, изнутри опредёляемая. Мечтать о противномъ, и дъйстовать въ противность этому-противоестественно, а слъдовательно безчеловъчно, а слъдовательно и не по христіански.

Половину этого вывода и сознало человъчество въ новомъ своемъ движеніи, противопанскомъ. Но это новое движеніе само еще не узнало себя и не умъетъ себя назвать своимъ именемъ. Оно еще мъшается въ понятіяхъ. Благодаря болье всего тому же панству, а отчасти, благодаря и языческимъ осадкамъ, которые еще ранъе панства остались на внъшнемъ

положеніи и устройств'є церкви отъ стараго языческаго Рима,--оно считаетъ себя противоцерковнымъ, противохристіанскимъ и даже безбожнымъ; въ этомъ смыслъ считаетъ оно себя обязаннымъ отчасти и действовать. Новое недоразумение. Нужды нътъ. Все равно, рано или поздно, придетъ время и само себя не узнающее человъчество, въ новыхъ движеніяхъ свободы и просвъщенія, узнаеть себя, сбросить шелуху, въ которую оно завертывается; отбросить то не истинное, что недоразумъніемъ примъпивается въ его понятіямъ, въ его мечтамъ и практическимъ осуществленіямъ. Но черта между Римомъ и истинною духовною жизнью человъчества уже прошла, и чъмъ далье пойдеть время, чёмъ дале пойдеть работать человечество неузнаваемому имъ христіанству: тъмъ далье и далье будеть расходиться эта раздёляющая черта. А католичество, съ Римомъ во главъ, тъмъ неудержимъе потянется къ тому, чему оно духовный брать и чему одинаково, какъ и Риму, противостоитъ современное направление человъчества, - къ дикому мусульманству. Султанъ побратается съ папою, и монсиньоры признають своихъ двойниковъ въ муфтіяхъ. Было уже время, что французскій архіепископъ во время крымской войны воздвигаль благословляющій вресть надъ католическимъ воинствомъ, отправляющимся въ мусульманскихъ рядяхъ сражаться противъ схизматиковъ. Отчего же и турецкому муфтію не благословить католиковъ на походъ противъ христіанъ-глуровъ.

Часъ этотъ, можетъ быть, не очень даже далекъ, и объявится человъчеству паденіемъ—въроятно одновременнымъ и Рима и Стамбула. Мы, русскіе, можемъ утъщать себя, что въ этой борьбъ удълено намъ исторією высокое и славное мъсто. Мы занимаемъ то мъсто на востокъ противъ восточнаго Рима магометанскаго, какое цивилизація занимаетъ на западъ противъ западнаго Рима католическаго. Но теперь мы пока внъшняя сила противъ Ислама, а цивилизація пока—внутренняя сила противъ Рима. Но цивилизація, сама есть только гражданское, внъшнее просвъщеніе, и ей еще придется въ будущемъ счесться съ дъйствительною внутреннею, съ духовною просвътительною силою, и придется быть уличенною въ насиліи и безчеловічни, которыя остаются и у нея въ видів наслівдства отъ папсваго Рима, какъ получены они въ наслівдство самимъ католическимъ Римомъ отъ язычества.

Мы, русскіе, можемъ и на этотъ разъ утёшать себя. Начало истинно всеобъемлющей духовной свободы все-таки въ церкви, а церковь въ ея истинномъ неискаженномъ христіанскомъ смыслё все-таки есть наша восточная церковь, а не другая.

### Новая попытка изъ среды англиканской церкви къ соединенію съ православною восточною церковью\*).

Въсть вселенской важности! идуть не простыя разсужденія о превосходствъ въръ; дъло идеть о торжественномъ присоединеніи. Прошеніе подписано многими,—сколькими, все равно: важно то, что не одинокая овца, цълое стадо просить о присоединеніи. Это не просто случай, это—событіе.

Объ этомъ вселенскомъ событи становится однако извъстнымъ только чрезъ нъсколько мъсяцевъ, и даже неизвъстно чрезъ сволько. Сколько и вто подписался подъ прошеніемъ, также неизвъстно. Доселъ неизвъстно самое прошеніе; мы знаемъ о немъ, но не знаемъ его. Д. Косицынъ, повъдавшій о немъ чрезъ Московскія Въдомости, самъ знаетъ только о его существованіи. Христіанское Чтеніе представляетъ переводъ брошюры, объясняющей прошеніе, но вмъсто самаго прошенія ставитъ среди строки римскую цифру XII, въ свидътельство, что между 11-ю и 13-ю главами есть еще 12-я; а въ текстъ ограничивается краткимъ извъщеніемъ: "здъсь помъщено то самое прошеніе, о которомъ говорится въ предъидущемъ §".

Вспоминаемъ Павла, его способъ проповъданія и его собственныя слова: "не тайкомъ я проповъдывалъ". Иные могутъ предпочитать себъ въ образецъ бесъду съ Никодимомъ; но са-

<sup>\*)</sup> С. И. 30 декабря, № 359.

ми англиканцы-просители не "нощію" пришли, какъ Никодимъ, таяся; напротивъ, они сами гремять о своемъ желаніи во всеуслышаніе.

Вспоминаемъ чинъ крещенія, муропомазанія, рукоположенія. Желающаго помолиться съ оглашаемымъ, врещаемымъ, муропомазуемымъ, рукополагаемымъ съ нимъ и о немъ желающаго помолиться не отгоняеть церковь; не обращаеть таинства вы секрета; она приглашаеть, напротивь, върныхь содъйствовать своею молитвою приступающему въ таинству: "помолимся убо о немъ". Мы не слышимъ, чтобы обратились къ намъ съ этимъ приглашеніемъ объ этихъ ищущихъ муропомазанія, объ этихъ оглашаемыхъ, объ этихъ возглашающихъ въ слухъ намъ свое исповъданіе, объ этихъ ищущихъ съ нами единомыслія въры. Толкуть въ дверь церкви; войдуть ли, пусть это еще вопросъ, особый вопрось вёры и исповёданія, рёшаемый испытаніемь единомыслія и любви, но намъ не дано слышать ихъ голоса, не дано радости сорадоваться ихъ обращенію, хотя бы желанію обращенія; не дано м'вста содвиствовать имъ молитвою любви. Знаемъ о ихъ желаніи, но случайно, со стороны. Мы не званы.

Отчего такъ? Отъ того, что прошеніе англиканцевъ, ищущихъ возсоединенія съ церковію, есть прежде всего "прошеніе"; святвишій синодъ есть не просто только синодъ, но и присутственное мъсто. Прошеніе, въ него поданное, должно обернуться въ извёстную печатную оболочку, занумероваться, пойти къ столоначальнику, образовать изъ себя канцелярское "дъло", а съ тъмъ вивств и "канцелярскую тайну". Тайна канцелярская не должна быть оглашаема, и потому-то, конечно, одобрить прошеніе въ напечатанію не могла духовная цензура; тавимъ-то путемъ и образовалось, конечно, красноръчивое умолчание XII главы въ переведенной брошюрь. Все это такъ понятно, все это такъ законно! Говоримъ безъ малъйшей ироніи; глумиться здъсь было бы слишкомъ не умъстно. Но сказать было необходимо. Необходимо же пояснить, въ какихъ кажущихся иногда мелочахъ скрывается ключь къ важнымъ вещамъ, истолковываемымъ другими въ догматическомъ смыслъ. И въ настоящемъ случав не найдеть ли, по-

Digitized by Google

жалуй, иной проворный протестанть тоже случая въ обвиненію восточной цервви въ римско-католическихъ пріемахъ?

Святвиній синодъ можеть сноситься съ православною россійскою паствою не одними указами съ "слушали" и "приказали", но и грамотою, посланіемъ, словомъ. Приходила ли кому мысль и на сей разъ предложить высшей нашей іерархіи отнестись къ паствъ съ "Словомъ Извъстительнымъ", мы этого не знаемъ, но знаемъ, что не въ "указной" формъ давно уже не слышала слова россійская паства отъ собранія своихъ пастырей, едва ли не съ самыхъ временъ первой холеры. И отъ кого это зависитъ, что возможность обратиться къ паствъ съ словомъ, не одътымъ въ канцелярскую форму, какъ бы пришла въ забвеніе, тоже не знаемъ.

А должно, а необходимо, а плодотворно было бы такое слово. Грѣшно было бы съ этимъ и спорить. Однаво его не бываеть. Отчего? Тогда какъ и судъ у насъ гласный; тогда какъ большая часть даже гражданскихъ мёропріятій оглашается, и притомъ даже въ видъ еще первоначальныхъ предположеній, когда допускается наше общество, по крайней мітрів въ нечати, въ обсуждению вопросовъ даже политики и законодательства, одна у насъ область, притомъ область по преимуществу общественная, и наименте встхъ, по существу своему оффиціальная, область-первовных дёль поврывается доселё старыми досивхами ванцелярской тайны. Для лицъ, неспособныхъ подниматься до высшихъ соображеній, спустимся въ своемъ сравненіи даже пониже, возьмемъ примъръ доступный и канцелярской посредственности. Старый сенать, и тоть приглашаетъ постороннихъ слушателей въ своимъ деламъ; а синодъ, рядомъ съ нимъ стоящій и во всёхъ отношеніяхъ въ нему своимъ учрежденіемъ подверстанный, по прежнему не открываеть своихъ дверей, кромъ случаевъ епископскаго нареченія. Для чего это нужно? И кому это выгодно?--Никакъ не церкви въ ея соборномъ значеніи, никакъ не ісрархіи, никакъ не правительству.



# 1869 годъ.

Объ управдненіи духовенства, какъ особаго сословія \*).

Одному изъ слуховъ придаемъ особенную важность. Законодательнымъ порядкомъ готовится упраздненіе духовенства въ смыслѣ особаго сословія. На основаніи собственныхъ свѣдѣній можемъ прибавить, что духовенство въ этой реформѣ относится въ большинствѣ неблагосклонно. А молва идеть, что будто бы даже одно изъ высокочтимыхъ духовныхъ лицъ намѣрено всею правственною силою, присущею его положенію и имени, противодѣйствовать осуществленію реформы. Послѣднее даже и невѣроятно. Но чего хотимъ, тому вѣримъ. Не желающимъ реформы естественно желается, чтобы вто-нибудь поднялъ противъ нея голосъ... Жаль!

Если упраздненіе духовнаго сословія предполагается на тіхх основаніях, какія сообщены петербургскими газетами, оставалось бы только радоваться, и духовенству прежде всіхх. Влагодушное въ этихъ предположеніяхъ—то, что реформою, если они осуществятся, не снимутся, но возвысятся гражданскія права лицъ, при настоящемъ положеніи числящихся въ духовномъ званіи. Діти причетниковъ должны получить права личнаго почетнаго гражданства: но доселі эти несчастныя діти,

<sup>\*)</sup> С. И. 10 января, № 8.

если не давалось имъ благоволеніемъ судьбы и милостію духовныхъ властей вступить въ дъйствительный составъ влира, обязаны были избирать родъ жизни: суровое слово, извъстное тольво нашему завонодательству! Какой родъ жизни можетъ быть избираемъ семнадцати - осмнадцатилътнимъ молодымъ человъкомъ, который ни надъ чъмъ не сидълъ, вромъ латинской грамматики; который выросъ изъ лътъ, чтобы пріучаться мастерству или вообще физической работъ; которому преданіе, бытъ, вругъ знакомства отвазываютъ въ возможности даже искать, не только найти этотъ, такъ называемый закономъ, родъ жизни! А повинность податная, рекрутская, паспортная, разумъется, этого не разбирали, да и не должны были разбирать.

Эта постоянно висъвшая опасность надъ низшими членами причта будеть теперь устранена, если реформа состоится на предполагаемыхъ основаніяхъ. Не знаемъ, будеть ли при этомъ поправлена и еще жестовая несправедливость, которая опять висвла надъ твмъ же дьячковствомъ. Этотъ разрядъ людей, одинъ изъ всвхъ у насъ въ Имперіи, лишенъ наследственныхъ правъ рожденія. Въ старыя времена, когда существовало тёлесное навазаніе, отъ него избавлены были священно-служители съ потомствомъ, но не избавлены были низшіе причетники, а они могли быть и бывали не только потомками, но и дётьми священниковъ. Сынъ священника-потомственный почетный гражданинъ, а сынъ священника дьячекъ передасть ли своимъ дътямъ только личное право? Останется ли въ глазахъ закопа званіе причетника, въ родъ званія ссыльнопоселенца, пятномъ, которое закрываеть для потомства права рожденія, пріобретенныя предками?

А за тёмъ на что же негодовать или чего опасаться? Сказать лучше: чему бы туть можно было не радоваться?

Духовенство жалуется на свое порабощенное положение предъ своими высшими властями; эта нота, которую впервые пропъль въ печати болъе десяти лъть тому назадъ авторъ вниги "О сельскомъ духовенствъ", тянется и повторяется на разные лады доселъ. Не станемъ на этотъ разъ оспаривать фактъ,

коти и можемъ свазать, и впоследствіи сважемъ, до чего много недоразумений въ этихъ жалобахъ белаго духовенства на черное, высшее. Но пусть, вникните однако въ глубочайшую причину, на воторой держится ваше порабощение. Оно держится не на цвъть рясы, а на томъ, что у васъ есть семейство, и что это семейство, въ силу своей сословности, точно такъ же въ рукахъ вашего начальства, какъ вы сами. Вы и все ваше: жена, дети, домъ, имущество, все въ рукахъ епархіальнаго начальства, -- опять не въ силу того, что тоть архіерей, а вы только пресвитеръ или діаконъ, или что тоть-принявшій обізты иночества, а вы имъете жену и собственность. Все потому же, напротивъ, единственно, что вы сословіе, и что вы, со своимъ семействомъ и даже отчасти со своимъ имуществомъ, подлежите юрисдивціи своего управленія и своего суда. Мало того, скажемъ жестокое слово: вы-вриостные, такіе же врипостные, какъ эсты въ Лифляндіи. Но тв могуть перейти оть барина къ барину, хотя и не могутъ оставить края. А вы не можете оставить своей епархіи, и не можете отойти отъ своего епархіальнаго начальства безъ его позволенія; вы, --- это еще ничего, это вавъ должно быть, -- но ваша жена, вашъ сынъ, и почти ваща дочь. Воть гдв главная причина зла: въ этой прикрепленности, въ этой самосудности, за которую такъ держатся при разбирательствъ дълъ и тяжбъ, даже не относящихся въ дъламъ церковной службы; словомъ, --- въ сословности, въ государственномъ положеніи духовнаго званія, а не въ какихъ-нибудь недостатвахъ или злоупотребленіяхъ высшаго духовенства, которыя, если и существують, опять воспитываются и поддерживаются тою же отделенностью и самозаминутостью сословія.

Если теперь перейти въ матеріальному быту, то надобно быть лишеннымъ последняго соображенія, чтобы не понять: какое положеніе дасть более ручательства за улучшеніе внешняго благосостоянія,—то ли, когда за сословною стеною, отделенное отъ прочаго народонаселенія, восполняется духовенство исключительно изъ себя, мало само распуская другихъ? Или то, когда духовныя лица будуть одними изъ народа, плотью

отъ плоти, костьми отъ костей? Духовная связь, конечно, первое, но и кровное родство—большая сила. Если теперь можно опасаться, что добровольныя даянія прихода чась оть часу будуть оскудъвать, обратное пойдеть дъйствіе, чъмъ ближе будеть стоять духовенство къ приходамъ не только своею обязанностью, но и своимъ происхожденіемъ.

Въ заключеніе, можно утёшить тёхъ, кто опасается, что съ упраздненіемъ сословности должно опасаться праздности духовныхъ вакансій. Распустите духовенство изъ полу-крівпостного положенія, кто и откуда станеть на его місті? Вотъ вопросы, которые идуть уже съ противоположенной стороны, а не со стороны духовенства. Не бойтесь: місто свято пусто не будеть, по пословиців. Въ приложеніи къ настоящему случаю это можно вывести не только изъ теоріи, но и доказать практикою. Поговоримъ объ этомъ, впрочемъ, въ другой разъ.

## По поводу обращенія къ Св. Синоду нѣсколькихъ Англиканцевъ \*).

"Наши любители эллиновъ не догадываются, что, сами того не воображая, они содъйствують господству и распространенію православной восточной въры." Такое между прочимъ восклицаніе, съ нъкоторымъ оттънкомъ сожальнія, раздается въ послъдней книжкъ англійскаго журнала "Saturday Review," по поводу современныхъ событій, и по поводу голосовъ, раздълившихся въ Англіи, однихъ сочувствующихъ туркамъ, другихъ сочувствующихъ грекамъ. "Saturday Review"—журналъ, какъ всъ журналы общаго содержанія, толкуеть о политикъ, о хозяйствъ, о наукъ, и литературъ; онъ вовсе не духовный, и въ журналъ всякой другой націи вышеприведенное восклицаніе способно было бы поразить неожиданностью. Въра какъ-то вездъ вы-

<sup>\*)</sup> С. И. 14 января, № 12.

червивается изъ области соображеній политическихъ. По счастливому выраженію, кажется Ю. О. Самарина, церковь везді стоить на положеніи тіхъ старыхъ, почтенныхъ родственниковъ, которымъ оказываемъ по наружности уваженіе, къ которымъ ходимъ съ поздравленіемъ въ извъстные дни, но съ которыми давно разорвали душевную связь. Ихъ бытіе признается, но не принимается въ разсчетъ; объ ихъ мивніяхъ не справляются и ихъ совъты не принимаются. Съ ихъ бытіемъ считаются тогда, когда видять въ нихъ положительную помеху. Стоить, напримъръ, бревномъ поперекъ Европъ папа, и она не можетъ не считаться съ нимъ, но впрочемъ только въ дёлахъ политичесвихъ; вспоминаютъ также объ ісзуитахъ, когда вмішательство ихъ становится для политическихъ отправленій чувствительно. А безъ этого, можно бы, следя за общественною мыслью иныхъ странъ, даже не догадаться, существуеть ли, среди другихъ признанныхъ областей государственной жизни, и область въры.

Въ Англіи совстить иное. Здівсь политическая жизнь и политическое мивніе въ въръ совсьмъ неравнодушно, но и извъстную формулу "государство безбожно", т. е. государство не должно принимать въ разсчеть существованія віры, приложимо изъ всёхъ государствъ всего мене къ Англіи. И понятно. Борьба вёры въ ея исторіи слидась съ борьбою за вонституцію. Конституція выработалась, установилась; свобода народная обезпечилась; учрежденія государственныя окрупли: все это по милости борьбы со Стюартами, а Стюарты вели эту борьбу главнымъ образомъ изъ за въры. Отъ этого, даже о сію пору, истый англиканець не можеть высвободить себя оть ненависти, и даже оть нъкотораго страха къ папизму, ненависти и страха, на посторонній взглядь даже нівсколько комическихъ. Послушать, что вопіють противъ Гладстона консервативные органы, и какъ стращають они, что вотъ-воть съ упраздненіемъ государственной церкви въ Ирландіи попадетъ все Соединенное королевство снова въ руки къ папъ; послушать все это, можно было усомниться: ужели же всё эти страхи высказываются не въ шутку?--Нътъ, не въ шутку. У истиннаго тори, при одной мысли о томъ, что сдвинуть Учрежденную церковь съ ея мъста иль дадутъ полныя права папизму, тотчасъ, сознательно иль безсознательно, воскресаютъ всъ тъ чувства, которыя волновали страну во времена Карла I, или Іакова II: точь въ точь какъ иногда юноша и мужъ не можетъ одолътъ въ себъ нервнаго ощущенія невольной робости, при взглядъ на стараго учителя, отъ котораго во время оно слишкомъ сильно и слишкомъ больно доставалось; нужды нътъ, что учитель, можетъ быть, самъ теперь чувствуетъ, уже по другимъ соображеніямъ, невольный трепетъ, подходя къ своему бывшему ученику, теперь лицу очень значительному.

Понятно, что, взирая и на всю остальную Европу, истый англичанинъ въ своихъ понятіяхъ не отрішаеть віры оть прочихъ силъ, действующихъ въ общественной жизни. Онъ подразумвваеть вездв этого двятеля, и это подразумввание-то выскажется иногда деятельнымь его отношениемь къ той или другой націи, а иногда вырвется восклицаніемъ, въ родъ "Saturday Review". Не умолчимъ, что такое полурелигіозное основаніе, представляемое этимъ журналомъ противъ содействія грекамъ, находимъ не въ первый разъ и не въ одномъ этомъ журналь. Теперешнее предубъждение британское противъ народностей, населяющихъ Турцію, вообще можно возвести въ двумъ главнымъ источникамъ. Первый, это-опасение вапиталиста, что деньги, которыя онъ давалъ Турціи подъ закладъ разныхъ податей, могутъ пропасть при преобразованіи и даже потрясеніи востока; это опасеніе можеть быть названо англійскоеврейскимъ. И второе опасеніе чистокровное англійское, не у всёхъ сознательное, а скорже стоящее на степени темнаго предчувствія, опасеніе какого-то иного духовнаго начала, пробивающагося въ жизнь, и пока не податливаго знакомымъ началамъ католичества и протестанства. Чисто политическія опасенія отходять теперь уже въ рядъ отживающихъ преданій, не находящихъ основанія къ своему продолженію въ действительномъ положеніи вещей.

Читатель не посътуетъ на насъ за это длинное предисловіе. Оно необходимо къ пояспенію важности прошенія,

прилагаемаго ниже въ переводъ. Мы уже увъдомляли читателей о существованіи этого прошенія, объясняли, что къ этому прошенію собираемы были, а можетъ быть и доселъ собираются въ англиканской церкви подписи; изъявляли сожальніе, что наши духовные журналы, объяснивъ обстоятельства прошенія, не передали своимъ читателямъ самаго его текста. Оно однако существуетъ въ печати и на нъмецкомъ и на англійскомъ, и мы воспользовались этою возможностью сообщить его и въ русскомъ переводъ.

О важности своей прошеніе отчасти свидетельствуеть само, и само изъясняеть великія церковныя последствія, которыхъ можно ожидать, если бы хотя въ малыхъ размърахъ желаемое возсоединеніе западной церкви съ восточной состоялось. Но оно умалчиваеть-и не встати ему говорить-о возможныхъ отсюда великихъ последствіяхъ политическихъ. Оно не упоминаеть также и о томъ-о чемъ упоминать ему опять было бы также не у мъста, -- что этоть поискъ за историческою церковью, на непрерывномъ преданіи основанною, есть въ англиканской цервви не единственный въ своемъ родъ, и не основанъ на случайной добросовъстности нъсколькихъ богослововъ. Обращение въ восточной церкви требуется отъ англиканцевъ логическою силою вещей, оно есть единственный для учрежденной церкви выходъ изъ ея неестественнаго положенія. И чъмь будеть далве, твиъ неотразимве будеть вставать предъ нею эта нравственная необходимость. Или отречься отъ себя и возвратиться въ католичество. Но это значило бы всей Британіи отречься отъ себя, затоптать все, что добыто дорогою борьбою, что есть ся слава, въ чемъ лежитъ сила новъйшей ся величавой исторіи. Или отречься отъ візры вообще, зачеркнувъ ея значение въ конституціи, принять къ въръ полное государственное равнодушіе. Но оно также невозможно, и опять потому же. И если бы было можно даже вычеркнуть церковь изъ конституціи, ея нельзя вычеркнуть изъ нравовъ и историческаго сознанія, которое и въ своей и въ чужой общественной жизни невольно и безотчетно ищеть духовной подкладки, называемой върою.

Съ этой точки зрвнія важенъ настоящій историческій моменть, и особенно важенъ этотъ маленькій его отрывокъ, являющійся въ прошеніи, подписанномъ нёсколькими тысячами, пусть даже только сотнями, англиканцевъ. Онъ важенъ по великому всемірному значенію Британіи; важенъ по современности своей съ политическимъ движеніемъ на востокъ; важенъ наконецъ по современности своей съ церковными конвульсіями на всемъ западъ.

### Обращеніе къ Св. Синоду нѣсколькихъ Англиканцевъ \*).

Англиканская церковь—епископальная и обрядная: воть въ двухъ словахъ разгадка того движенія, образчикъ котораго, между прочимъ, является въ ней въ видъ прошенія нъсколькихъ лицъ о возсоединеніи съ восточною церковью.

Когда Лютеръ отложился отъ папы, и за собою слъдомъ увлекъ массу недовольныхъ, онъ, волею-неволею, долженъ былъ упразднить въ новомъ исповъданіи еписвопскій санъ. Пусть къ его услугамъ явились подтвердительныя свидътельства апостольскихъ временъ, въ видъ колеблющагося словоупотребленія, еще не усвоившаго двухъ строго различенныхъ названій для двухъ строго различенныхъ званій. Но Лютеру и его послъдователямъ нельзя было во всякомъ случать признать епископства, потому что за ними не пошелъ ни одинъ изъ епископовъ. Оставить этотъ догмать значило добровольно обвинить себя въ ереси, признать виновными въ томъ, въ чемъ и винилъ протестантовъ римскій дворъ.

Англиканская церковь отторглась отъ папы цѣликомъ, со всѣмъ своимъ епископскимъ и пресвитерскимъ чиномъ. Ей не было надобности бросать за порогъ свое епископство, которое преемствомъ рукоположенія связывало ее съ апостольскою

<sup>\*)</sup> С. И. 15 января, № 13.

церковью; а съ тъмъ вмъстъ не было нужды ей бросать и всего строя обрядовъ, съ которымъ она исторически освоилась и къ которымъ прижилась. Могла бы она пойти на это развъ изъ чистаго уваженія къ новопоставленному Лютеромъ догмату. Но она отторглась отъ папы вовсе не изъ уваженія къ этому догмату, ни изъ уваженія къ катихизису Лютера или Кальвина вообще. Ея разрывъ былъ дъломъ личной Королевской прихоти, личной размолвки его величества съ его святъйшествомъ. Генрихъ VIII очень обрадовался, что Лютеръ съ Кальвиновъ подвернулись ему въ видъ образца, благопріятнаго примъра, готоваго знамени; чтобы отторгнуться надобно было же, хотя бы для соблюденія приличій, выставить какое-нибудь догматическое основаніе. И не придумывать же было его, когда свъжій готовый примъръ былъ на виду!

Борьбою деятельною и борьбою поучительною завоевала себъ потомъ англиканская церковь независимость отъ стараго своего владыви-папы совершенно. Католичество засёло упорно только въ кельтскомъ племени, въ Ирландіи. Не оставили однако безъ нападеній основанную королемъ церковь и чистые кальвинцы, пресвитерцы тожъ, и отвоевали себъ Шотландію. Отбившись отъ той и другой противницы, осталась англивансвая цервовь въ самой Англіи, но осталась и установилась кръпко, и съ своимъ епископствомъ и съ своею обрядностью: она стала церковью учрежденною, государственною. Что же она однаво такое въ сущности? Епископскій чинъ и историческій строй обрядовъ имбють смысль и находять оправданіе въ томъ, что они служатъ для церкви мъстной и временной цъпью, которая связываеть ее непрерывнымъ преемствомъ съ церковью апостольскою и съ прочими членами вселенской церкви, одновременно существующими. Но съ церковью-матерью связь преданія у англиканской церкви была порвана; во внішнемъ общеніи, какъ и въ самомъ догмать, она перестала быть римскою. То, что было удержано вопреки требованіямъ лютеранства и вальвинизма, осталось остовомъ безъ смысла и жизни. Но храненіе даже остова не прощается англиканизму чистымъ пресвитеріанствомъ. И такъ, что же такое англиканизмъ? На сторонѣ папизма, какое ни есть, но преданіе. На сторонѣ пресвитеріанства—самостоятельное изслѣдованіе на основаніи писанія, нужды нѣть, криво или право толкуемаго. Англинство—ни то, ни другое,—ни писаніе, ни преданіе; чистая королевская прихоть, догматы, обряды и устройство, разъ опредѣленные и далѣе развиваемые чистою государственною властью. Это несостоятельнѣе католицизма и несостоятельнѣе протестантизма, хотя и съ притязаніями отчасти на то, и отчасти на другое.

Здёсь не мёсто раскрывать исторію англиканской церкви. Довольно сказать, что ея внутреннее противоръчіе и историческая несостоятельность укрывались только отъ тёхъ, кто самъ закрываль глаза. Одни спасали себя оть сомнения только темъ, что отдавали себя правтическому христіанству, не вдаваясь въ обсужденіе догматическихъ и историческихъ основаній для своей церкви; благо могли безъ этого обойтись. Присяжные же богословы, обязанные по своему положенію для своей церкви подъискивать основанія, подъискивали ихъ поневоль, въруя въ нихъ или нетъ, вавъ это разобрать? Но для честныхъ душъ и изыскательныхъ, во всякомъ случав, такое положение невыносимо. Оно оскорбительно для здраваго смысла. И отрекались оть него постоянно тъ изълицъ, которыя имъли на столько честности, чтобы не оставаться во внутреннемъ противор'вчіи. Самая церковь въ ея цёлости, въ смыслё учрежденія, оставалась и остается, но единственно въ силу своего государственнаго и соціальнаго значенія, какъ часть конституціи, какъ извъстная собственница, какъ учрежденіе, въ рукахъ котораго государственные университеты, и отъ котораго поставляется первый членъ въ палату лордовъ и т. д.

Однако пришла пора, колеблется даже эта государственная подпора. Ограбленная и задавленная въ Ирландіи католическая церковь завопила о своихъ правахъ, и дѣло правды нашло наконецъ ходатаевъ въ государственныхъ людяхъ, поддерживаемыхъ общественнымъ мнѣніемъ. Состраданіе къ угнетенной

церкви поднялось на столько же, на сколько упало уважение къ господствующей.

Но возстановленіе правъ католической церкви въ Ирландіи есть упраздненіе церкви учрежденной, и упраздненіе не въ одной Ирландіи, а рано или поздно—въ самой Англіи. Это видять и не скрывають отъ себя ни защитники Ирландскихъ правъ, ни защитники англиканскихъ привиллегій. А съ этимъ витьстт падаеть послёднее фактическое основаніе, на которомъ держится англиканская церковь, за неимъніемъ догматическаго.

Всецью снова повориться папъ или обратиться въ пресвитеріанство невозможно. Отрізванное исторією не прирастаєть вновь; положение англиканизма добыто борьбой, и притомъ борьбой, въ которой догматическая правда была на его сторонъ. Несостоятельная сама въ себъ англиканская церковь догматически правве папизма въ томъ, съ чвмъ спорила она съ папизмомъ, и правъе пресвитеріанства въ томъ, въ чемъ она спорила съ пресвитеріанствомъ. Приминуть туда или сюда значило бы примвнуть ко лжи и притомъ сознанной и опредъленной, и наконецъ ко лжи обличенной даже собственною исторією. Что теперь папство? Не трупъ ли безъ дыханія? Вышедшая изъ употребленія утварь, которую составляеть самъ католическій міръ единственно потому, что не знаетъ какъ отъ нея избавиться. Что такое лютеранство? Не обратилось ли оно въ "насмъщку горькую обманутаго сына надъ промотавшимся отцомъ?" Школа, давно сумъвшая подрыть собственныя основанія и растоптать собственныя върованія.

Историческая непрерывно преданная церковь есть единственный исходъ. Считаемъ лишнимъ прибавлять, что этотъ требуемый исторією исходъ есть вмість и торжество истины.

Англиканская церковь не въ одной Англіи, но и въ Америкъ; ея проповъдники и на Тихомъ океанъ, и въ Китаъ, и въ Африкъ. Возсоединяясь съ восточною церковью и обновляясь ея внутреннею силою, въ свою очередь она дала бы восточной церкви силу внъшнюю истинно міропобъдительную.

Честнымъ ватоливамъ Франціи, Италіи, Испаніи и самой Англіи, тяготящимся папствомъ, но не видящимъ средствь отъ него избавиться кромѣ отступленія въ протестанство, столь же неудовлетворительное и несостоятельное, англиванская возсоединенная церковь открыла бы спасительную дверь. Дни папства были бы тогда сочтены, и тѣмъ скорѣе было бы покончено со всею западною схизмою, чѣмъ болѣе тяготится анахронизмомъ папства не только церковный, но и политическій западный міръ.

Политическія страданія восточныхъ христіанъ нашли бы себ'в быстрыхъ и сильныхъ освободителей. Если сочувствіе въ прекрасной эллинской древности, пробужденное въ образованномъ англійскомъ обществ'в, помогло въ свое время возрожденію греческой независимости, чего не способно сд'алать то же сочувствіе, усвоенное братскимъ сочувствіемъ единов'врія?

Таковы виды въ возможномъ будущемъ. Будетъ ли это будущее? Возможно ли осуществление этого возможнаго? Историческия данныя благоприятствують; но нътъ ли и препятствий?

Отвъть дадимъ пока одинъ: сравненіемъ. Пусть экипажъ отправляется по наклонному, даже врутому спуску; но, если дъйствуетъ одна пара колесъ, онъ остановится: нужно, чтобы и другая ему содъйствовала, только тогда пойдетъ движеніе.

### О вліяніи духовенства на уменьшеніе пьянства въ народ \*).

Пом'вщаемъ статью неизв'естнаго намъ г. Д. Д. т'ємъ съ большимъ удовольствіемъ, что направлена она между прочимъ очевидно противъ мн'єній, неоднократно высказанныхъ въ нашемъ изданіи. Любопытно св'єряться, какое д'єйствіе производитъ та или другая мысль, пущенная въ общественный обороть, и даже какъ она понимается. Прочитывая отголоски, идущіе оттуда и отсюда на то и другое слово, дивишься, какія живуть

<sup>\*)</sup> С. И. 26 января, № 24.

еще и здравствують на святой Руси удивительныя воззрѣнія. Статья г. Д. Д. принадлежить именно къ разряду такихъ явленій общественной патологіи.

Авторъ, напримъръ, не совсъмъ понимаетъ, "на что народу грамотность вообще".

Соглашаясь, что воспитаніе народа, развитіе его ума и сердца "есть насущная потребность народа", полагаеть однако, что такое развитіе "еще усилить пьянство".

Вообще г. Д. Д. полагаеть, что "бывають такія положенія, при которыхъ человъкъ чёмъ менте понимаеть и чувствуетъ, тыть лучше",—разумтя это въроятно въ общественномъ смыслъ, а можеть быть и въ личномъ, разобрать трудно. Такъ или иначе, все равно; но такія понятія политическія и правственныя заслуживають вниманія именно тыть, что они существують и просять высказаться. Въ извиненіе ихъ можно привести развъ одно, что въроятно самъ авторъ находить вообще лучшимъ, если не менте чувствовать, то несомновно менть понимать.

Да, народная невоздержность лежить на насъ темнымъ пятномъ, и темнымъ потому, что, противополагая ей внъшнія преграды, мы не предпринимаемъ противъ нея внутреннихъ средствъ, единственно успъшныхъ. Наслаждение въ опьянении, когда оно представляется явленіемъ общественнымъ, есть простое свидетельство о низкомъ нравственномъ и умственномъ уровив. Краснокожій за стакань огненной воды отдаеть тысячныя богатства своей родины; алеуть делится своею ценною добычею за тоть же стакань. Якуть или бурять прибъгаеть за неимъніемъ водки къ мухоморному настою. Требуется нервное возбужденіе; чувствуется потребность въ усиленной нервной деятельности. Такъ выразимся мы въ физіологическомъ смысле. Есть въ душе запросъ на духовную жизнь, на умственную работу. Тавъ выразимся мы въ смыслъ психологическомъ. То и другое есть одно и то же, разсматриваемое лишь съ двухъ разныхъ сторонъ. Человъкъ не просто машина; его работа не одна работа гимнастическая, движеніе рычаговь, называемыхь

костями, и передаточныхъ ремней, называемыхъ мускулами. Чёмъ же удовлетворить запросу другой, высшей жизни? Чёмъ наполнить досугъ, остающійся отъ работы физической?—Гдё развиты нравственныя потребности, гдё умъ достаточно подготовленъ, чтобъ отдать себя на изслёдованіе истины: пустота наполняется, досугъ занять; въ семействё и обществё находится для него дёло, воторое съ тёмъ вмёстё, какъ удовлетвореніе потребностей, есть до извёстной мёры и наслажденіе. Одинъ благотворить, другой проповёдуеть, тоть бесёдуеть, этоть читаеть, иной находить отдыхъ въ духовномъ созерцаніи прекраснаго. Но здёсь нётъ. Воть онъ бёжить на отдыхъ, но не для умной бесёды, а для выпивки; воть онъ наполняеть свой досугь, но не затёмъ, чтобы дать тихую работу мозгу, а съ тёмъ, чтобы придавить его, заглушить не сознаваемую потребность, очумёть и заснуть, если можно.

Когда мы жалуемся на пьянство, какъ на общественную бользнь, стало быть мало пищи для общественнаго ума, мало на чемъ можно ему вмъстъ и отдохнуть и занять себя нравственно. Или народъ неспособенъ въ умственной жизни и въ нравственному развитію. Но этого нивто не скажеть о русскомъ богатомъ задатками народъ. Или мало вругомъ его сдълано, чтобы занять его и возбудить. Отвётъ ясенъ на вопросъ: что же нужно делать? Всявая малость, сделанная въ пользу умственнаго и правственнаго воспитанія народнаго, будеть уже ваплею противоядія противъ народнаго пьянства. Поэтому и школа и театръ, и простое обучение грамотъ, какъ дверь къ просвъщенію, и въ особенности церковь, — воть будущіе врачеватели народнаго недуга. Въ этомъ смысле на духовенстве, какъ на преимущественномъ воспитателъ народа, всего болъе лежить отвътственность за эту точно такъ же, какъ и за прочія грязныя привычки; мало стало быть будить оно духовную жизнь; недостаточна его правственная сила. Отчего? Это вопросъ другой, пускай разыскиваеть само духовенство, если хочеть: но оно не можеть отрицать факта, не имфеть права отрекаться отъ своей преимущественной ответственности, и темъ мене иметь

права отрекаться отъ своей обязанности, которая въ глазахъ общества одна и даетъ ему право на существованіе.

Правительство, распоряжающееся внёшними мёрами, пытается различными ограниченіями питейнаго промысла уменьшить зло. Пусть это нужно, но это недостаточно. Ищемъ мъръ положительныхъ, хотя бы и отъ правительства: умноженія школъ, умноженія грамотности, ограниченія правъ для пьяницъ. А болбе всего лежить обязанность и ответственность все-таки на духовенствъ. Но должно быть это еще рано; или развъ даже слишкомъ поздно? По крайней мъръ оказывается, что у насъ есть еще мыслители, и даже считающіе себя глубовими, которые не понимаютъ связи между пьянствомъ и недостаточнымъ нравственнымъ вліяніемъ духовенства и его д'ятельностью; воторымъ важется, что ни грамотность во внёшнемъ смыслъ, ни даже внутреннее развитіе ума и сердца тутъ ни при чемъ; которые даже вообще сомнъваются, пригодна ли еще на что-нибудь грамотность, и не лучше ли отвазаться оть способности понимать и чувствовать. Да все это не шутя, и притомъ съ притязаніями на глубокое мышленіе.

### О скопческой сектв\*).

Въ Моршанскъ, этомъ скопческомъ Іерусалимъ, въ домъ одного изъ лицъ, наиболъе приближенныхъ къ скопческой сектъ и наиболъе въ ней замъшанныхъ, открыли громадный капиталъ, повидимому, общественное казнохранилище секты; цифру опредъляють отъ тридцати и до пятидесяти, а можеть быть и болъе милліоновъ рублей. Всъ обстоятельства говорять, что это ни какъ не частная собственность: и эта чрезвычайная громадность суммы, и чрезвычайная потаенность, въ которой она хранилась, и наконецъ то обстоятельство, что главное ея количество состоить въ звонкой монетъ, притомъ стариннаго чекана; спо-

<sup>\*)</sup> С. И. 30 января, № 28.

собъ сбереженія слишкомъ невіроятный, если предположить, что деньги принадлежать частному лицу, лицу торгующему, и притомъ торгующему вовсе не драгоцінными металлами и не монетою.

А общественные капиталы въ скопчествъ существуютъ: слухъ объ этомъ давно ходилъ. И невъроятно, чтобы ихъ не было. Бездътные скопцы не могутъ передавать своихъ имуществъ дътямъ, которыхъ не имъютъ. Они и передаютъ всегда по завъщаніямъ, и притомъ непремънно въ пользу лицъ, принадлежащихъ къ сектъ, или такъ или иначе съ ней связанныхъ. Въроятно ли, чтобы при такихъ условіяхъ, это былъ просто личный даръ, ничъмъ не обязывающій наслъдника и не выговаривающій ничего отъ него въ пользу секты?

Таковъ выводъ, извлекаемый однимъ внёшнимъ разсмотреніемъ секты. Но вспомнимъ ея ватихизисъ. Кромв физическаго уродованія, которое впрочемъ не есть ни непремінный, ни единственный признавъ секты, основа скопческаго въроученія заключается въ сущасбродной мысли о въчномъ перерожденіи Христа, который въ последнее время будто бы состояль въ лице Императора Петра III и вмъстъ Кондратія Селиванова (что по ихъ мивнію одно и то же). Но вмістів съ этою віврою въ лжехриста соединяется у скопцевъ и надежда, всеми своими особенностями сильно напоминающая мессіанскую надежду у евреевъ. Какъ евреи, надъются и скопцы, что христосъ ихъ будеть нъкогда видимо царствовать надъ всею землею, и раздълить съ ними, скопцами, свое владычество. Какъ это ни дико, но это есть, и стоить прочесть только скопческія п'всни, чтобы убъдиться въ этомъ. Не безъ помощи же однако капиталовъ можетъ создаться это грядущее царство, и вотъ причина, почему навапливаются деньги. Онъ готовятся для Свъта-христа, батюшки, сына божія, о воторомъ поють скопцы въ своихъ пъсняхъ, описывая горы золота, жемчуга и драгоцвиныхъ каменьевь, которыми будеть кипъть ихъ царство, когда ихъ царь и вмёстё богь сядеть вь своей славё.

Понятно, что въ этомъ смыслѣ секта своическая есть секта не просто религіозная, но вмѣстѣ и политическая. Своими

политическими мечтами напоминая жидовство, она представляеть ту разницу, что тысячельтнее тщетное ожиданіе поохладило евреевь, указало имъ разныя сдылки съ совыстью и примиренія съ существующимъ порядкомъ. Въ скопцахъ болые жара, полные отрицаніе, и обрядность ихъ, которая вся состоить въ возбужденіи нервнаго изступленія, можеть только подкрыплять ихъ фанатическія мечты.

Г. Никакъ-не-скопецъ указываетъ на открываемую теперь связь скопчества съ революціонными элементами въ обыкновенномъ политическомъ смыслѣ. Мы никакъ не удивимся, если это вполнѣ подтвердится. Для мистическихъ, темныхъ чаяній нужна осязаемая дѣйствительность, на которой бы они могли найти успокоеніе. Практическимъ революціонерамъ подобные фанатики люди на руку; они представляютъ удобное орудіе для умѣющихъ польстить ихъ мечтамъ, а нашимъ скопцамъслѣпцамъ, которые перемѣшивають въ своей фантастической исторіи Елисавету Императрицу и Акулину крестьянку, Императора Петра и Кондратія Селиванова, а къ нимъ въ придачу—и самого Наполеона, ничуть не въ диковину будетъ повѣрить своему родству съ какими угодно политическими партіями.

Въ заключеніе прибавимъ, что при страшныхъ капиталахъ, которыми, какъ оказывается и какъ должно было ожидать, владветь эта секта, правительству нужно не удвоить, не удесятерить, а если можно, такъ сказать—усотерить свою бдительность. Куда они не имъють ходовъ? Чего не могуть они и не ръшатся купить, въ особенности, когда самому святилищу ихъ грозить опасность? Чего не способны пустить въ ходъ они сами и ихъ сознательныя и безсознательныя орудія? Уже то, что есть сейчась, отчасти знакомить насъ съ ихъ ходами. Найдень, видите, путь распустить слухъ, что Плотицынъ есть невинная жертва доноса; найдена возможность пустить этоть слухъ на страницы уважаемаго изданія. Затъмъ, слышимъ мы, идуть уже наговоры и подземныя козни, чтобы очернить неподкупныхъ слугь закона, прикинуться жертвами чиновническаго притъсненія и религіознаго преслъдованія. Одинъ изъ извъстныхъ и

талантливъйшихъ адвокатовъ приглашается въ Моршанскъ, конечно, на совътъ, какъ лучше запутать дъло, отвести глаза... Предостерегаемъ будущаго ихъ защитника, какъ бы не попалъ онъ въ искусно подставленную ловушку, и не обратилъ себя въ орудіе обмана, прикидывающагося невинными жертвами.

Да, веливая осторожность пужна: нужны люди, высокой пеподкупной честности, непоколебимаго долга и твердаго мужества, —люди, которые устояли бы и противъ милліоновъ и противъ грозы всевозможныхъ непріятностей и нацастей. А затѣмъ болѣе всего нужна гласность. Только тогда можно быть увѣреннымъ, что распутаются всѣ узлы, тогда, когда милліонами глазъ и ушей будетъ сторожиться каждое движеніе темной силы. Достаточно извѣдано, что такое служебный секретъ но скопческимъ дѣламъ, отъ кого онъ оказывался секретомъ и кому онъ служилъ въ пользу...

## Борьба за въру и народность въ Прибалтійскомъ крав \*).

Православные въ Балтійскомъ крат не пользуются выгоднымъ положеніемъ.

Эсты-лютеране склонны однако къ православію. Такъ по крайней мѣрѣ утверждають. И не удивительно. Для ьцестьянина, и притомъ столько несчастнаго, каковъ эстъ, вѣра естъ не только что она есть, то есть извѣстное опредѣленіе своихъ отношеній къ верховному существу: извѣстная вѣра есть для него символь извѣстнаго соціальнаго и политическаго положенія. Выть православнымъ значить быть русскимъ; вотъ какъ разсуждаетъ латышъ. А хочетъ онъ быть русскимъ, можетъ быть, и не потому, что любитъ русскаго, а потому что не любитъ нѣмца. За что не любитъ нѣмца? Опять—не за національность, а за то, что нѣмецъ есть для него представитель извѣстнаго

<sup>\*)</sup> С. И. 9 февраля, № 38.

общественнаго положенія, есть господинь, оть вотораго онь страдаль много, а можеть быть даже и страдаеть, хотя восвеннёе.

Но латышъ не только склоненъ въ православію; его склонность сопровождена и величайшимъ страхомъ, какъ бы не поймали его въ этой преступной наклонности. Между двумя племенами: господствующимъ-нъмцами поворителями, и латышами-угнетенными, пролегла глубовая черта взаимной непріязни, приправленной презръніемъ съ одной и страхомъ съ другой стороны. Естественно, что немцу не можеть быть пріятна наклонность къ православію, въ которой-кто безсознательно, а вто сознательно-усматриваеть протесть противъ господства нъметчины, какого угодно умственнаго, хозяйственнаго, юридическаго, но все равно господства, съ воторымъ немцу естественно не хочется разстаться, и столь естественно не хотъть разстаться. Итакъ, нъмцу непріятна навлонность латыша къ православію, и онъ естественно склоненъ за нее мстить; а господствующее положение въ краб даеть ему къ этой мести полную возможность.

Таково положеніе. Пойдемъ дальше. Взять ли латышей подъ преимущественное покровительство? Въ качествъ угнетенныхъ, они имъютъ на это полное право, и нравственное, и политическое. Но въ политическомъ смыслъ ихъ право сталкивается съ гъзвами, требованіями и выгодами другого класса, правда малочисленнаго, но укръпившагося въ своей позиціи давностью, вліяніемъ, богатствомъ, образованіемъ.... Сбить съ этой въками укръпленной позиціи и нелегко и неосторожно и даже не вполнъ справедливо. Зачъмъ давать пищу недовольству населенія, не слишкомъ сильнаго по числу головъ, но законныхъ выгодъ, положимъ несправедливыхъ, но законныхъ, въ которыхъ сами пользующіеся выгодами не виноваты?

Въ этомъ завлючается трудность вопроса. Мы его не исчернываемъ, твмъ болве, что лишены достовърныхъ данныхъ,

на основаніи которых вожно было бы начертать политическій путь, который бы вполн'є соотв'єтствоваль требованіямь благоразумія.

Но область нравственныхъ отношеній остается внъ вопроса, и вотъ гдъ, по нашему мнънію, политическое благоразуміе требовало бы дать полнъйшій просторь объимъ сторонамъ. Такова область вёры, такова область языка, такова область воспитанія. Дать и обезпечить полную свободу д'яйствій тімь и другимъ; пускай совершается борьба, и пускай каждый смъло бьется за свое, но не переходя никакъ изъ области умственнаго боя въ область вившнихъ, принудительныхъ отношеній. Нъмцы ищутъ онъмечить край еще больше. Пускай, но правительство обязано противопоставлять имъ препятствіе каждый разъ, коль скоро хотятъ они прибъгнуть за этимъ къ принудительному пути, прямому или косвенному, все равно, къ правительственнымъ мерамъ, къ школамъ на казенный счетъ, къ цензуръ. Латыши желають быть русскими, желають быть православными, а можеть быть, и более всего, желають быть вероятно латышами. Давайте свободный ходъ; несправедливо и неблагоразумно сдерживать желаніе принудительными м'врами изъ уваженія къ нёмецкимъ опасеньямъ; опасенія эти идутъ совсёмъ изъ другихъ основаній и ихъ переносить сюда, въ эту область свободы не следуеть. Но вместе съ темъ и несправедливо, и неблагоразумно вооружать и православнаго принудительною силою привиллегированнаго положенія, воторое даеть ему законъ имперіи.

Такъ, по нашему мивнію, рвшается этоть трудный вопросъ въ основаніи: задачи разнообразнаго примвненія рвшать здесь не мвсто. Но часто поставить вопросъ значить уже рвшить его. А поставить этотъ вопросъ необходимо уже потому, что при разсужденіяхъ о немъ каждая сторона именно примвіпиваеть каждый разъ соображенія, идущія совсвиъ изъ другихъ основаній, которымъ при разсужденіяхъ, напримвръ, хотя бы о вврв, совсвиъ не мвсто.

# Имветъ ди подицейская вдасть право распоряжаться въ храмв\*).

Въ свое время мы передавали о происшествіи, бывшемъ 8-го прошлаго іюля въ Казанскомъ соборѣ со старостою г. Котовымъ. Происшествіе было тогда намъ передано и передано намъ такъ. Г. частный приставъ разгонялъ въ церкви толпу, и на замѣчаніе, сказанное ему противъ этого г. Котовымъ, сдѣлалъ распоряженіе объ арестованіи Котова. Ареста не послѣдовало. Сегодня помѣщаемъ отчетъ о судебномъ засѣданіи, на которомъ отчасти выяснилось это дѣло. Мы говоримъ отчасти. Судъ разсматривалъ это дѣло на основаніи жалобы г. пристава, который нашелъ себя оскорбленнымъ. Но мы слышали, что равномѣрно и г. Котовъ подалъ начальству жалобу на дѣйствія г. пристава. Передана ли будетъ и эта жалоба суду, неизвѣстно, но во всякомъ случаѣ теперь пока выяснилась одна сторона дѣла; другой не могъ касаться судъ. А она-то и представляеть особенную важность.

Оставимъ спорный вопросъ, дъйствительно ли г. приставъ распорядился арестовать церковнаго старосту въ церкви. Г. приставъ это отрицаетъ. Свидътель Поляковъ, впрочемъ подчиненный г. пристава, говоритъ довольно уклончиво; г. приставъ, по его словамъ, распорядился "пригласитъ Котова въ контору". Изъ дъла однако не видно, чтобы г. Котову было сдълано г. Поляковымъ это приглашеніе, и остается непонятнымъ, почему распоряженіе не было исполнено, тогда какъ г. Поляковъ не обинуясь сказалъ на судъ, что онъ исполнилъ бы распоряженіе даже объ арестъ, если бы таковое было дано. Такое распоряженіе было бы исполнено. Одно изъ двухъ: или г. Поляковъ не столь ревностный исполнитель, какимъ онъ себя выдаетъ, и слъдовательно изъ того, что Котовъ не быль арестованъ, еще нельзя заключить, чтобъ не было распоряженіе объ

<sup>\*)</sup> С. И. 10 февраля, № 39.

арестъ. Или не было дано распоряженія о приглашеніи въ контору, а дано вакое нибудь другое.

Впрочемъ, этотъ пунктъ, довольно важный собственно въ объясненію частнаго діла между старостою и приставомъ, еще не очень важенъ самъ по себъ. Едва ли станетъ спорить кто, что аресть въ церкви, и притомъ надъ старостой церковнымъ, быль бы действіемъ незаконнымь. Гораздо важиве вопрось вообще о предвлахъ полицейской власти внутри церковныхъ стънъ, и притомъ во время богослуженія? Судь въ дъль г. Котова нашель, что г. приставь въ Казанскомъ соборъ быль не просто молящимся, но отправляль обязанности своего званія. Призванъ ли былъ бы полицейскій чиновникъ точно также исполняющимъ обязанности своего званія, если бы происшествіе, бывшее въ Казанскомъ соборъ, совершилось въ судебной залъ? Не думаемъ. Судебное зало имъетъ свою полицію вь лицъ судебныхъ приставовъ, и если бы, безъ приглашенія со стороны суда, какой-нибудь полицейскій вздумаль содійствовать къ возстановленію порядка въ судебной заль, его вмышательство признано было бы противозаконнымъ. Церковь имфетъ тоже своего рода полицію, въ лиці діаконовъ. Такъ по канонамъ. Конечно и церковь можеть нуждаться въ огражденіи оть безпорядковъ внёшней силою, и просить этой силы. Но точно также можеть быть это и съ судомъ. Можемъ предположить безпорядки, при воторыхъ безсильны окажутся и звоновъ предсъдателя и распоряженія судебнаго пристава. Иоложеніе нъсволько подобное, а потому и последствія должны быть одинаковы.

Однако обычаемъ вошло, что полиція у насъ въ церквахъ распоряжается за частую почти такъ же, какъ на плацъ-парадѣ. Законъ также не довольно ясенъ по этому пункту; и эта неясность, очевидно, была основаніемъ для суда признать, что частный приставъ внутри церкви являлся исполнителемъ своихъ обязанностей. Но если полиція можеть распоряжаться въ церкви безъ нарочитаго приглашенія со стороны священно-служителей, гдѣ будетъ предѣлъ ся церковныхъ правъ? Прости-

раются ли только они на молящихся, или и на служащихъ? На трапезу, или на самый алтарь? Не на обязанности ли полиціи будеть наблюдать и за приличіемъ земныхъ поклоновь, молитвенныхъ вздоховъ, добропорядочнаго чтенія и півнія? И однимъ ли православнымъ христіанамъ позволительно будеть, въ качестві полицейскихъ, блюсти за благочиніемъ молящихся и священнодійствующихъ, или равно язычнику, татарину, еврею? Вопросовъ можно надавать до безконечности, и всіз они будутъ предполагать нелізпицы, одна другой несообразніве.

По нашему скромному мивнію, полицейская власть, и вообще никакая вившняя власть, вооруженною силою не имветъ никакого значенія въ церкви. Все, что только напоминаетъ земную власть, а твмъ болве принудительную силу, оставляется за порогомъ: всякое вившнее, твмъ болве принудительное распоряженіе есть уже само по себв нарушеніе церковнаго благочинія, и одно присутствіе силы (именно въ ея значеніи силы) есть уже оскорбленіе святыни храма. Такъ выходить по самой идев церковнаго собранія, такъ выходить по прямой буквв соборныхъ правиль и изъ всего ихъ сличенія. Мы полагаемъ, что такъ должно быть и по духу нашего законодательства; и если буква его говорить что-либо иное, ее надобно или понять иначе, или наконецъ иначе изложить.

Приглашаемъ и церковныхъ и гражданскихъ напихъ законовъдовъ содъйствовать разъяснению этого вопроса, нуждающагося, сколько мы понимаемъ, въ пересмотръ даже закоподательнымъ порядкомъ.

## По поводу моршанскихъ скопцовъ.\*)

Моршанское дёло продолжаеть занимать общественное мнёніе. Дёйствіе, которое произведено имъ на умы, можеть быть уподоблено дёйствію, которое было пёкогда производимо на читателей романомъ Вёчный Жидъ. Громадная объявлен-

<sup>\*)</sup> С. И. 15 февраля, № 44.

ная цифра богатства; таинственность, изъ которой возникло дёло; его неожиданность; неизв'єстность, чёмъ кончится; таинственность самой секты.... Мракъ впереди, мракъ сзади, мракъ кругомъ и при этомъ поражающее богатство, копившееся въ потьмахъ долгими годами.... не совершенный ли это В'єчный Жидъ, но еще съ тою разницею, что это не вымыселъ, а живая д'яйствительность?

Общество, сколько слышимъ, въ мивніяхъ разділилось; раздъленіе собственно касается значенія и происхожденія капиталовъ. Это въ порядев вещей, особенно при окружающей таинственности. Разделились и журналы. И это тоже въ порядкъ вещей. Но въ разногласіяхъ журналовъ есть особенность, повторяющаяся не при всякомъ обсужденіи общественныхъ вопросовъ, и ее стоитъ замътить. Спорятъ не о значеніи событія, а о самомъ событін, о его пространстві. Взять ли Плотицынъ?—Взять; воть кажется единственное, въ чемъ всъ согласились, и что занесено въ первый разъ въ печать, благодаря, очевидно, друзьямъ Плотицына. Невфроятныя причины, переданныя первымъ извъстіемъ, сухо опровергнуты оффиціальнымъ лицемъ: Плотицынъ взятъ по причинамъ, изв'встнымъ правительству. Затъмъ идутъ разноръчія. Найдены ли оскопленныя женщины? Нътъ не найдены, говорить вто-то неизвъстный въ Руссвихъ Въдомостяхъ, послъ того какъ на нашихъ столбцахъ другой, тоже неизвестный, утверждалъ, что найдены и даже перечислиль имена. "То и другое голословно.... "-Еще бы! Не требовать же тому и другому оффиціальнаго за печатью удовлетворенія!

Но и это ничего, можеть одинъ говорить "да", другой "нѣтъ", и продолжать это до безконечности. Замѣчательно въ этомъ и дальнъйшихъ разногласіяхъ то, что объ стороны, утверждающая и отрицающая, не свободны отъ нъвоторой страстности. Было или нътъ? Найдены или не найдены? Разноръчатъ и спорятъ о такомъ событіи, котораго малъйшія подробности безъ сомнънія занесены въ оффиціальный актъ, пока не обнародованный. Утвержденіемъ и отрицаніемъ мы нисколько

не измѣнить теченія дѣла, которое будеть основано, вѣроятно, не на газетныхъ слухахъ, а на документахъ и оффиціальномъ дознаніи: мы не достигнемъ ничего и въ общественномъ мнѣніи; рано или поздно, безъ сомнѣнія, будеть же ему повѣданъ точный объемъ событій и, если кто пожелаетъ, чтобъ дѣло знали иначе, нежели какъ оно было, долженъ быть заранѣе увѣренъ въ своемъ неуспѣхъ. И однако спорятъ. Это еще ничего: но горячатся!

Въ самомъ дѣлѣ, какая можетъ быть нужда оспаривать событіе, и притомъ оспаривать горячо, когда точный его видъ, такой или другой, непремѣнно долженъ быть занесенъ въ оффиціальный актъ? Въ такомъ дѣлѣ, гдѣ замѣшаны столькіе милліоны, и гдѣ затрогиваются лица, столь неразборчивыя въ средствахъ, можно ожидать всякой случайности. И не па одну ли изъ такихъ случайностей припасаются, между прочимъ, разныя ложныя извѣстія? Все возможно и всего можно опасаться.

Просимъ въ нашихъ словахъ не видеть никакихъ намековъ и не выводить изъ нихъ никакихъ заключеній. Къ одному заключенію мы ведемъ, тому самому, которое высказано было нами при полученіи перваго же извістія объ этомъ ділі. Нужно важдому остерегаться, чтобы не попасть въ ловушку, и не подвупиться видомъ мнимо-страдающихъ жертвъ. Мы думаемъ высово о своихъ собратахъ по ремеслу. Мы не унизимъ нивого подозрѣніемъ въ сочувствін въ секть, которая въ основныхъ началахъ своихъ есть заговоръ противъ общественной жизни, не противъ общественной жизни такой или иной, а противь самыхъ основаній общества, противъ самой возможности его бытія. Не думаемъ, чтобы вто эту севту, дышущую истребленіемъ средствъ въ продолженію человіческаго общества, ставиль заурядь со всёми другими вёрованіями. Общество не можеть дать покровительства тому, что живеть разрушеніемъ его основаній. Надвемся, что спорить съ этимъ никто не станеть.

Итакъ, если по поводу Плотицынскаго дъла раздаются кое-гдъ голоса съ какими-то сомнъніями, намеками и даже

выраженіями положительнаго неудовольствія, они идуть, въроятно, изъ боязни административнаго произвола, и изъ боязни неприкосновенность частной собственности. Побужденія добрыя, и твмъ желательнее, чтобы они высказались съ полною прямотою, полнымъ кладновровіемъ, безъ всявихъ изворотовъ и недомолвовъ. Давайте же разсуждать. Возможно ли обойтись безъ мёръ исключительных относительно секты, существо которой есть постоянный заговоръ противъ безопасности настоящихъ и жизни будущихъ согражданъ? И гдъ граница между частною и общественною собственностью въ сектъ, которая, упраздняя путь къ естественному наследованію по правамъ рожденія, ею отвергаемаго въ самомъ существі, связываетъ право на самый переходъ имущества съ исповъданиемъ ея въры? Начнемъ съ этихъ общихъ вопросовъ. Разсужденіями о нихъ мы можемъ оказать услугу. О дёлё же Плотицына въ частности подождемъ разсуждать, пока не обнажатся оффиціяльно всв его обстоятельства въ подробномъ и точномъ видв. А до тёхъ поръ достаточно будеть удовлетворять любопытству, на сколько у кого есть способовь, одними сведеніями о внешнемъ положении дъла.

## По поводу моршанскихъ скопцовъ. \*)

Моршанское дѣло продолжаеть занимать публику: журпалы говорять, русскіе и иностранные: на столбцахъ "Новаго Времени", "Биржевыхъ Вѣдомостей" и отчасти "Голоса" являются отъ времени до времени свѣдѣнія и общія разсужденія о скопческой сектѣ; нѣкоторыя, и между прочимъ въ "Биржевыхъ Вѣдомостяхъ", обличають знающую руку.

Севта развътвлена слишкомъ широко; пропаганда продолжаетъ идти систематически и столь же систематическія приняты мъры для избъжанія преслъдованій. Кромъ заученныхъ на одинъ

<sup>\*)</sup> С. И. 3 мая, № 60.

ладъ отвътовъ употребляются еще подставные операторы, вовсе неповинные въ производствъ онерацій, но принимающіе ихъ передъ судомъ на себя ради мученичества. Затруднительны мъры противъ такой секты. На дняхъ около Моршанска въ селъ Правыхъ Ламбахъ и въ Сосновкъ взяты освопители, прямо сознающіе себя таковыми. Не принадлежатъ ли и они въ числу подставныхъ мученивовъ?

Иисьма, нами полученныя, подтверждаются письмами, воторыя имбеть въ своихъ рукахъ фельетонисть "Голоса". Нъкоторыя увазанія почти буквально сходятся съ тіми, которыя намъ сообщены, какъ будто даже писаны однимъ лицомъ; въ этомъ представляется нівкоторое ручательство за достові врность сообщаемаго. Объ искусствъ производить операціи незамътно для неученаго глаза, едва ли даже замътно для ученаго глаза, сообщають и намъ. Намъ сказывали о способъ подкожнаго свченія, въ родь того, которое употребляется въ тенотоміи, и воторое состоить въ подръзываніи funiculus spermaticus. Слъдовъ, говорятъ, не бываетъ ръшительно замътно даже для самаго опытнаго и ученаго глаза. Передаемъ за что купили, сознаваясь въ своемъ невъжествъ: мы не знаемъ даже что такое за тенотомія. Но спеціалистамъ не міншаеть это принять къ свъдънію. И Максимъ Плотицынъ, несомнънный скопецъ по въръ, но признанный не освопленнымъ, тоже не былъ ли пожалуй освопленъ какимъ-нибудь усовершенствованнымъ способомъ.

О, какое зло въ этой досель сохранившейся таинственности относительно скопцевь и всъхъ русскихъ сектантовъ! Такія по дикости странныя разсужденія и заключенія могли развиться только благодаря потемкамъ; благодаря тому явилось самое ученіе скопчества, развилось до соприкосновенія съ политикой, до чудовищнаго членовредительства, до лицемърія, не знающаго предъловъ, до фанатизма, которому нътъ имени. Будъ полная свобода обсужденія религіозныхъ вопросовъ, возможно ли бы такое чудовищное направленіе потребности въ въръ? И намъ кажется, что еще не совсъмъ поздно, хотя многое потеряно. Пусть выскажутся, хотя бы даже скопцы: пусть передадутъ

они, и передадуть откровенно, весь логическій ходь своего ученія, всё радости, почерпаемыя ими при своемь богослужебномь радівніи.... Можно быть увітреннымь, что со времени вниги Надеждина не стояла же севта на одномъ пункті; конечно, пошла она и дальше въ своемъ катихивись. Отрывочныя признанія, которыя удавалось исторгать при случаяхъ столь рідкихъ, искренняго скопческаго раскаянія, безъ сомнівнія, успітли устаріть и далево не обнимають всего. Предположеніе тімь вітроятніть, что вітрованіе секты основано не на мертвой внигіть, а на живыхъ вдохновеніяхъ. А эти вдохновенія такъ необузданны. Какимъ еще новымъ догматомъ не могли въ послітднес время излиться они, оказавшіяся нітрова способными смітшать Христа съ Петромъ III и Петра III съ Селивановымъ!

Побудить въ откровенности могла бы увѣренность въ безнаказанности; увѣренность въ безнаказанности могла бы быть вызвана освобожденіемъ оть обязанности открывать свое имя. Предлагаемъ желающимъ скопцамъ свои столбцы. Говоримъ совершенно искренно. Подѣлитесь съ нами люди Божіи, и своимъ горемъ и своими радостями. Каждый можетъ остаться при своемъ мнѣніи; но обмѣнъ мыслей можетъ принести пользу во всякомъ случаѣ, не вамъ, то намъ, или не намъ, то вамъ, и кому-нибудь изъ вашихъ....

## По поводу моршанской секты\*).

Извъстный г. Липранди на дняхъ посвятилъ въ "Голосъ" статью знаменитому моршанскому дълу. Онъ журитъ публику, что она такъ жадно бросилась на Плотицынское дъло, и такъ жадно прислушивается къ въстямъ о скопцахъ. Скопцы и ихъ ученіе ни сколько не новость, говоритъ онъ; напоминаетъ публикъ, что онъ былъ предсъдателемъ по скопческимъ дъламъ; опровергаетъ общественное значеніе Плотицынскихъ капиталовъ,

<sup>\*)</sup> С. И. 8 мая, № 65.

и въ заключение смется, что ищуть въ сконцахъ какое-то политическое значение.

Большая часть этихъ камешковъ брошена въ нашъ огородъ. Поднимемъ.

Свощы и ихъ ученіе далеко не новость бывшему предсъдателю изслъдовательной коммиссіи по скопческимъ дъламъ; не новость и для записныхъ ученыхъ, съ великими трудами собиравшихъ оттуда и отсюда скудныя свъдънія объ этой таинственной сектъ, тайну которой, какъ бы въ соглашеніи съ нею самою, тщательно берегло правительство. Но для большинства публики, можно сказать—для всей публики, кромъ наружныхъ признаковъ скопчества, все въ этой сектъ есть совершенная тыма, и въ этомъ смыслъ каждая въсть теперешняя есть совершенная новость. Въ своемъ качествъ знатока и предсъдателя спеціальной коммиссіи развъ содъйствовалъ, можетъ быть, г. Липранди къ просвъщенію публики на сей счетъ? Или по крайней мъръ ходатайствовалъ въ свое время объ этомъ предъ правительствомъ.

Еще прошлымъ годомъ обращали мы вниманіе на весь вредъ этой таинственности, въ которой держить правительство секту, находящую собственныя для себя выгоды, чтобы таить свое ученіе и свои обряды. Плотицынское дёло дало теперь случай и другимъ органамъ высказаться въ томъ же смыслё—сначала Петербургскимъ. А сегодня прочитали и въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" то же требованіе широкой гласности, и притомъ въ частности по отношенію къ Плотицынскому дёлу. Пожелаемъ, чтобы дружный голосъ печати былъ услышанъ.

Найденный и улетъвшій капиталъ Плотицына имълъ ли значеніе общественнаго склада? Г. Липранди полагаеть, что нътъ, что это просто темный капиталь, какъ у большей части нашего купечества. Мы полагаемъ, что высказать такое мнъніе значить только сказать оскорбленіе нашему купечеству, но никакъ не защитить Плотицынскіе капиталы. Догадку о ихъ общественномъ значеніи основывали мы на трехъ данныхъ: 1) скопческіе капиталы не переходять по наслъдству кровному, частію

даже не могуть переходить, по отсутствію самого потомства; 2) они наслідуются по родству духовному, единовірію; 3) они оказались у Плотицына въ невіроятном вообще для купца виді звонкой монеты и ізъ невіроятной таинственности. Что же это за банкъ такой? Или что за фантазія? Всі эти данныя остаются доселі несомніньми и мы продолжаемь оставаться при подозрініи, что глубоко запрятанныя кадки и ведра съ металломъ не были ничьею личною собственностью.

Но впрочемъ что объ этомъ спорить? Капиталы были и сплыли. Самая усиленная за ними погоня едва ли въ чему нибудь поведетъ вромв нареканій, и притомъ не лишенныхъ основанія, "до чего не безопасна у насъ собственность"! Гдѣ бы ни были теперь изчезнувшіе мѣшки, они имѣютъ уже полный видъ частныхъ капиталовъ и трудно будетъ законнымъ путемъ ихъ преслѣдовать. Къ нимъ можно было приложить строгій допросъ, когда сохраняли они всю свою подозрительную обстановку. А теперь? Теперь отъ этого улетѣвшаго богатства остается намъ только нравоученіе, что "кажется не всѣ общественные банки для насъ пока извѣстны...."

Намевъ, нами брошенный, о возможной близости свопчества въ политивъ, встръченъ былъ съ особеннымъ сомнъніемъ и притомъ не однимъ г. Липранди. Это сомнъніе неудивительпо. Онъ далъ нъкогда опыть своей политической проницательности въ извъстной оффиціальной запискъ, которую не скромно обнародовала заграничная русская печать. Онъ находиль тогда оспованіе заподозрить въ революціонно-политическомъ направленіи даже литературную діятельность славянофиловь, поставивь ихъ притомъ заурядъ со старообрядцами, которыхъ тоже въ свою очередь не освобождаль отъ подозрвнія въ политически опасныхъ стремленіяхъ.... А теперь даже секта, живущая върованіемъ въ вічно живущаго яко бы Петра III, кажется ему не им'вющею отношеній къ политикъ. Но впрочемъ времена перемънчивы. Охотникъ наслъдовать Селиванову и воплотить себя не только Христа, по его примъру, но и царя Петра III, нашелся; онъ или отъ него исвали вступить въ сношеніе

съ скопцами, и именно въ Моршанскъ; и это было даже не совсъмъ безъ въдома скопцевъ. Конечно, послъднее только догадка, есть только намекъ: но какъ угодно—этотъ переодътый господинъ, предлагавшій деньги за позволеніе свидъться со скопцемъ: это его богатство, эта современность обстоятельствъ съ безумнымъ, вполнъ достойнымъ поляковъ замысломъ воспользоваться сектантами, и именно Петромъ III.... Ужели все это случайно?

Но можеть быть всё эти обстоятельства Никакъ нескопцемъ выдуманы?—Не думаемъ. Имбемъ нокоторое основаніе ему верить, и темъ большее основаніе просить: света, света сюда побольше; пускай разсеются сомненія, пускай представится дело въ всей наготе! Гласность въ этомъ деле, более чемъ въ какомъ, можеть оказать огромную услугу разысканіямъ; явятся тысячи содействующихъ, которые теперь еще страшатся слово произнести.

### О Моршанскихъ скопцахъ\*).

"О моршанскомъ дѣлѣ что новаго? Что значитъ, что вы замолчали? Достовърна ли новость, сообщенная вами со словъ "Петербургскаго Листка?" Что значитъ, что московскіе скопцы подняли голову; насколько пріуныли было въ прошлые два мѣсяца, столько бодро, весело и даже съ насмѣшкою высматриваютъ теперь? Что значатъ предреканія отъ нихъ слышимыя: "скоро вы о насъ такое прочитаете, что ахнете?" Отчего мы ахнемъ? Очень ли хорошо для скопцевъ кончится моршанское дѣло? Или неожиданно худо? Ужели сбудется предвъщаніе недовърчивыхъ людей, предрекающихъ моршанскому дѣлу тотъ же конецъ, какой былъ съ знаменитымъ серебрянымъ? Потонетъ ли, расплывется ли оно въ кучѣ милліоновъ?"

Таковы вопросы, которыми осыпають насъ частію словесно, а болье нисьменно. Не въ силахъ мы пока отвічать на нихъ

<sup>\*)</sup> С. И. 1 апръля, № 89.

по пунктамъ, но огласить ихъ считаемъ необходимымъ. Любопытство сильно возбуждено, и не только любопытство, но дельное вниманіе, им'вющее важный смысль общественный. Въ дълъ, гдъ одна сторона ворочаетъ милліонами и другая должна отбиваться чувствомъ долга, чести, правды, ставится вопросъ: на чьей сторонъ оважется побъда? До чего връпва должна быть у насъ въра въ неподкупность, прозорливость, дъятельность слугь государевыхъ? И до чего могуть быть сильны у насъ тайныя корпораціи въ борьб'в съ правительствомъ и обществомъ, которое на сей разъ несомнънно стоить все на сторонъ строгихъ мъръ власти. Изъ всъхъ писемъ, нами полученныхъ по скопческому дълу, --а ихъ довольно, --только одно отнеслось сомнительно къ строгимъ правительственнымъ марамъ, но и то само сомнительнаго происхожденія. До чего важны правтическіе выводы, которые истекуть изъ отвітовъ на эти вопросы, понятно всявому, и потому-то намъ важется, долгъ честнаго публициста взывать къ правительству, и именно ради его достоинства, ради чести его дъятелей, взывать и просить, чтобы дълилось оно своевременно свъдъніями по моршанскому дълу, разумвется твми, которыми двлиться возможно, безъ ущерба успъху дъла. Ужели все въ самомъ дълъ до такой степени можеть вредить его благополучному исходу?

Благополучному, но въ чьемъ смыслъ? Нѣтъ тайны, которая не откроется. Со временемъ, рано или поздно, не сейчасъ, то чрезъ годъ, два, десять лѣтъ весь ходъ дѣла объявится, и кто будетъ въ выгодѣ и на кого падетъ нареканіе, если безпристрастный поздній изслѣдователь разбирая скажетъ: здѣсь упущеніе, здѣсь неосмотрительность, здѣсь можно подозрѣвать еще худшее. Спора нѣтъ, тогда теперешняя тайна увѣнчается полнѣйшимъ открытіемъ всего, доселѣ покрытаго таинственностью въ сектѣ вообще и моршанскомъ дѣлѣ въ частности. Тогда, разумѣется, будетъ одна честь предусмотрительности, которая столь блистательно оправдалась успѣхомъ слѣдствія. А если нѣтъ?

А насъ извъщають, будто бы именно нътъ. Извъстіе, пущенпое Петербургскимъ Листкомъ, говорять, ложно, по крайней м'тр въ одной половинт. Нтво, м'тотный гражданинъ намъ пишетъ:

"У васъ перепечатано со словъ "Петербургскаго Листка" извъстіе о найденныхъ будто бы присланнымъ изъ министерства юстиціи чиновникомъ Б. въ пустой, нежилой кухнъ значительной части припрятанныхъ Плотицынымъ капиталовъ. Спѣшу увъдомить васъ, что извъстіе это пустая выдумка, и чиновникъ Б. никакихъ подобныхъ открытій не дълалъ".

А съ другой стороны насъ извѣщають, будто бы Коммиссіею даваемое было нѣкоторымъ неосторожное позволеніе видаться съ Плотицынымъ, какъ-то: его ближайшему родственнику Сергѣю Евсѣеву Плотицыну и оставному секретарю земскаго суда Княжнину.

По тому же распоряженію будто бы Плотицыну позволяемо было еще и ходить въ баню, находящуюся при собственномъ его Плотицына домъ: тоже позволяемо было будто-бы и прочимъ арестантамъ.

Розыскъ припрятанныхъ милліоновъ производимъ былъ, говорятъ, посредствомъ того же родственника Плотицыныхъ, Сергъя Евсъева, и понятно—безъ всякаго успъха. Уже въ половинъ марта, не ранъе, поручено было, говорятъ, заняться розысками мъстному полиціймейстеру старыми мъстными способами. Но понятно, что время было потеряно.

Такъ говорить въ городъ молва; тъ же самые слухи идутъ къ намъ черезъ вторыя руки, отъ самихъ благопріятелей Плотицына. Сличеніе слуховъ, идущихъ съ разныхъ сторонъ, обнадеживаеть насъ, что эти слухи не выдумка. Но впрочемъ продаемъ, за что вупили. Городская молва овладъла, повидимому, только тъмъ, что дълаемо было чрезъ ненадежныхъ агентовъ. Остальное, что касается самой Коммиссіи, покрыто совершеннымъ мракомъ, и ходятъ слухи, что отъ высшаго начальства дано строжайшее предписаніе, предостерегающее Коммиссію отъ нескромности.

Рано или поздно, конечно, впослъдствіи все узнаемъ. А Коммиссія, говорять, скоро кончить свое дъло и назначится судъ. Что же сдълала Коммиссія? Что открыла?—Намъ отвъча-

ють на это печальнымъ: ничего. И радостно скопцы повторяють: ничего. И тъ и другіе предвъщають единогласно: Плотицынъ долженъ быть оправданъ.

Это слухъ, это предположеніе, основанное, можетъ быть, у однихъ на неосновательной надеждѣ: "изъ такихъ дѣлъ выходили сухи". У другихъ на столь же неосновательной боязни. Но можетъ быть и впрямь открыты какія-нибудь на столько благопріятныя указанія для Плотицына, или на столько скрыты улики неблагопріятныя, что дѣйствительно не будетъ основаній продолжать строгую подозрительность....

## О дарованіи правъ свободнаго просвѣщенія для старообрядцевъ. \*)

Въ передовой статъй нынй полученныхъ Биржев. Вйдом. напоминается о томъ, что правительство надбялось черезъ посредство единовирчества ослабить расколь; но, разсуждаютъ Биржевыя Вйдомости, чтобъ успёхъ былъ вйрийе, необходимо въ единовирческія школы ввести обязательное преподаваніе Закона Божія, что до сихъ поръ предоставлялось домашнимъ заботамъ. Единовиріе отличается отъ православія исключительнымъ уваженіемъ къ книгамъ, употреблявшимся во время первыхъ пяти патріарховъ. По мийнію статьи, нікоторыя изъкнигъ того времени могутъ быть приняты въ руководство. Правительство, содійствуя такимъ образомъ упроченію богословскаго образованія въ единовірческихъ школахъ по старопечатнымъ книгамъ, можетъ сказать и раскольнику: "ты уважаешь древнія книги, приходи и учись по нимъ".

Нельзя не сочувствовать мысли Биржевыхъ Въдомостей, сущность которой изложена выше.

Нельзя не прибавить, что дозволение обучаться въ общественныхъ заведенияхъ Закону Божио по старопечатнымъ кни-

<sup>\*)</sup> С. И. 5 апрѣля № 93.

гамъ, желаемое для единовърцевъ, совершенно безвредно можетъ быть допущено и для чистыхъ старообрядцевъ.

Надобно удивляться, что вопросъ о старообрядческихъ училищахъ не пришелъ доселъ въ совершенному разръшенію.

Надобно поражаться уступчивостью, какую показывають въ этомъ отношеніи старообрядцы. Какъ слыпали мы, они изъявляють готовность принять законоучителя изъ православныхъ, лишь бы не въ рясъ. Итакъ, зачъмъ дъло стало?

Причина въ недоразумъніи, которое существуетъ между государственною властію и расколомъ старообрядства, и которое есть часть великаго недоразумёнія, представляемаго всёмъ явленіемъ старообрядства. Нетерпимостью къ обрядамъ преданнымъ и повсемъстнымъ вызвана нетерпимость къ іерархіи. Нетерпимостью въ іерархіи вызваны преслёдованія съ одной стороны; преследованія привели другую къ признанію и церкви и государства антихристомъ; затъмъ проклятія съ объихъ сторонъ, - расколъ полный. Но проклятіе поразило обряды, содержимые доброю половиною христіанъ, пользующихся благословеніями. Но секта прокляла іерархію въ дъйствительности, не отказавшись отъ іерархіи въ принципъ. Самодъльное священство съ одной стороны, предложение единовърія съ другой: попытки выйти изъ противоръчиваго положенія. Но священство все-таки самодъльное; но благословляемые обряды остаются подъ осужденіемъ; сближеніе невозможно.

Такова въ двухъ словахъ исторія раскола. Здѣсь все недоразумѣніе, съ начала и до конца, и за этимъ церковнымъ недоразумѣніемъ, шагъ въ шагъ шла и государственная власть съ своимъ недоразумѣніемъ. Враждебную государству догматику, вынужденную преслѣдованіями, приняло государство за безусловную, и отвѣчало на нее новыми преслѣдованіями; но этимъ естественно вынуждало ее только развиваться въ данномъ направленіи, и прійти, наконецъ, къ какому-нибудь уродливому ученію бѣгуновъ, не находящему ни на землѣ, ни на водѣ, ни въ городѣ, ни въ селѣ, пичего не оскверненнаго антихристомъ. Развѣ это не недоразумѣніе? Самое существенное и вмѣстѣ

самое вредное въ немъ то, что оно принимаетъ причину за последствія, находить необходимымъ вооружаться государственными мерами противъ того, что само порождено этими мерами. Ученіемъ, догматически враждебнымъ государству, расколъ только пытается объяснить враждебное отношеніе государства къ тому, что оно принимаетъ за святыню. Въ этомъ смысле старообрядство есть единственный фактъ во всей исторіи вероученій и въ этомъ смысле примирительныя къ нему меры не просто смягчатъ расколь, какъ смягчають оне всякое преследуемое исповеданіе, но подрывають его самый корень, отнимають у него логическое основаніе. А лучшая къ этому дорога, кроме внешней терпимости, есть дарованіе правъ свободнаго просвещенія; оно сниметь последнюю преграду къ примиренію, заключающуюся въ наследуемомъ безсознательномъ фанатизме.

Не находимъ возможнымъ, чтобы расколъ, подъ вліяніемъ чего бы ни было, хотя бы просвѣщенія, палъ: историческія явленія не пропадають безслѣдно. Находимъ забавнымъ признавать расколъ и невѣжество тожественными: невѣжество есть сопровождающее обстоятельство, но не существо раскола. Но просвѣщеніе, нѣтъ сомнѣнія, преобразитъ теперешнюю старообрядческую догматику, какъ преображалась она не разъ; но оно способно выростить изъ раскола мирное направленіе, и направленіе благотворное. Это будетъ христіанское развитіс на преобладающемъ оспованіи мѣстныхъ преданій, тогда какъ церковь пребудетъ, какъ и была, явленіемъ мысли и любви во всей евангельской широтѣ, не презирающей эллина ни варвара.

Дѣяніемъ великой мудрости правительства будеть выразумѣть въ этомъ смыслѣ положеніе вещей и вести къ этому вонцу....

## Бороться съ расколомъ должно не мърами преслъдованія, а просвъщеніемъ \*).

Родственникъ старообрядца, пострадавшаго—винно или безвинно, не станемъ судить, но пострадавшаго за исполненіе того, что предписываетъ ему его вѣра,—возвышаетъ голосъ свой къ правительству, между прочимъ, чрезъ печатный органъ. Высній судъ въ Россіи, нѣтъ сомнѣнія, приметъ во вниманіе просьбу, которая вмѣстѣ съ тѣмъ подана ему другимъ, прямымъ путемъ, и поступитъ такъ, какъ повелитъ ему законъ. Но и печатный органъ долженъ принять къ своему вниманію эту челобитную, и подвергнуть своему обсужденію то, что ему подлежитъ въ ней: общій вопросъ.

Челобитная, передавая дёло Зорина, одно изъ безчисленныхъ дёлъ въ Россіи, не говорить ничего новаго: епархіальная власть возбуждаеть преслёдованіе противъ старообрядца; административная власть преслёдуетъ; судъ караетъ. Все это было, все это есть. Кто не желаетъ, чтобъ этого не было? Законъ суровъ, хотя ослабляемый сепаратными административными предписаніями. Епархіальная власть пользуется закономъ; можетъ быть полагаетъ она даже, что исполняетъ этимъ свой долгъ. Такъ ли это?

Возьмемъ сперва юридическую сторону дѣла. Епархіальная власть не дасть хода донесеніямъ благочинныхъ: отвѣтствуетъ она за это? Здѣсь нельзя принимать въ единственное соображеніе, что стоитъ въ сводѣ законовъ: извѣстны распоряженія правительства, которыми многія статьи фактически отмѣняются, хотя изъ вниги законовъ онѣ не вычеркнуты. Изъ этого достаточно понять, что расколъ, обращеніе въ расколъ и совращеніе преслѣдуется государственною властію не какъ самостоятельное преступленіе; что строгія угрозы закона остаются не тронутыми скорѣе изъ уваженія къ требованіямъ и желаніямъ церковной іерархіи, тогда какъ истинное выраженіе государственнаго мнѣ-

<sup>°)</sup> С. И. 14 апрѣля, № 102.

нія дается смягчающими предписаніями; что, словомъ, епархіальная власть не окажется преступницею чрезъ свое снисхожденіе къ расколу и не будеть государственною властью привлечена къ отвътственности.

Консисторія и преосвященный на донесеніе благочиннаго и священника отвътять: пусть мъстное духовенство изыскиваеть пути воздъйствовать на заблудшихъ, непокорныхъ и явно строптивыхъ мфрами увъщанія, ученіемъ слова и примъра, и наконецъ покрываеть все въ случав неуспвха любовію долготерпвнія. Нарушить этимъ епархіальная власть свой церковный долгь, свои пастырскія обязанности? Въ ученіи Христа и апостоловъ о пастырскихъ обязанностяхъ не находимъ указаній, чтобъ обращались пастыри противъ непріемлющихъ истины къ проконсуламъ и преторамъ. Если соборы и обращались иногда къ императорамъ съ просьбою о внішней помощи къ искорененію сретичества, достаточно ли обсуждено, вакого рода эти правила? тв ли неотъемлемыя, имвющія ввковвчную обязательность, каковы исповъданія въры, или относятся къ числу другихъ, весьма многихъ, имъющихъ временное значеніе, и даже собственно не имъютъ значенія правиль? И наконецъ, по заравому смыслу обращаться въ свътской власти позволительно только въ видахъ и съ надеждою успеха. Такъ ли это въ настоящемъ дѣлѣ?

Все общественное мивніе, все, что мыслить въ обществъ и разсуждаеть, все противъ карательныхъ мъръ за въроотступничество. Едва ли епархіальныя власти нуждаются въ доказательствахъ этого. Но не одно мивніе, возьмемъ общественную силу. Все, что наполняетъ административныя и судебныя мъста, сочувствуетъ ли строгимъ мърамъ противъ раскольниковъ? Ведутъ слъдствіе, производятъ судъ, налагаютъ наказаніе, не скрыпя ли сердце? Это—честные. А для прочихъ не служитъ ли это просто средствомъ покормки, незаконныхъ вымогательствъ, однимъ словомъ поощреніемъ къ преступленіямъ по службъ? Ужели и это нужно доказывать? Не слишкомъ ли ясно напротивъ все отвращеніе органовъ власти быть исполнителями каратель-

ныхъ внушеній духовенства даже изъ тёхъ мёръ публичнаго суда, какія успёли дойти до общаго свёдёнія? Вы, консисторіи, поройтесь въ своихъ архивахъ! Вы, преосвященные, поройтесь въ своихъ перепискахъ, въ своихъ воспоминаніяхъ! Не ясно ли вамъ, что презрёть ваши жалобы и настоянія, и иногда, такъ сказать, даже посм'єяться вамъ оффиціально, не упускали случая и даже люди не презренные. И такъ, для достоинства церкви нужно не давать случаевъ къ этому.

Что-жъ, наконецъ, дъйствуютъ ли этииъ на расколъ? Но вотъ выраженіе, въ искренности котораго нельзя сомивваться. "Пойдутъ ли къ такому владыкъ, который предаетъ на преслісдованіе, который есть причина закованій въ жельза, заключеній?" Кто изъ занимавшихся расколомъ не читывалъ этихъ дълъ, этихъ показаній, исполненныхъ фанатизма, въ которыхъ испытываемое преслъдованіе внезапно возвышаетъ духъ преслъдуемаго, и онъ, воображая себя на мъстъ древнихъ мучениковъ, начинаетъ самъ говорить языкомъ четіихъ-миней: "пріидохомъ предъ мучителя, и глаголахомъ ему. Онъ же отвъщавъ рече..." и это о становомъ приставъ или квартальномъ надзирателъ, въ которыхъ на сей разъ прозръвается изувъромъ какой-нибудь епархъ или преторъ временъ Діоклитіана!

Говоримъ не во имя старообрядчества и не въ защиту раскола. Говоримъ во имя церкви и изъ благожеланія православію. Унизительно, безполезно и не обязательно: — не должно.

Все, что содъйствуеть просвъщенію въ истинномъ смысль, все содъйствуеть побъдъ церкви и ослабленію раскола. Напрасно однако думать, что мъры столь внъшнія, каково печатаніе славянскими буквами и въ особенности печатаніе такихъ произведеній, каковы сочиненія Пушкина, приведуть къ чему нибудь, и въ особенности приведуть къ чему нибудь въ смысль побъды надъ расколомъ. Туть нужны мъры болье коренныя и болье специфическія, прямье дъйствующія.

#### О борьбъ съ нищенствомъ\*).

Въ изданіи нашемъ было говорено о нищенстві, и не разъ. Было замівчаемо и о множестві нищихъ и о слабости надзора за ними и о безполезности надзора;—нищій, взятый полиціей и отправляемый въ работный домъ, снова оттуда выпускается вскорів и снова встрівчается за своимъ обычнымъ рукомесломъ. Было говорено и о томъ, что, по слухамъ, нищенство иміветъ правильную организацію, съ раздівленіемъ труда и полною администрацією, основанною на выборномъ началів и руководствующеюся въ своемъ управленіи неписанными законами.

Безповоющагося докучливымъ видомъ попрошаекъ можетъ успокоить следующее размышленіе, на которомъ успокоивались бывало благоразумные люди при видъ взяточничества: "берутъ, потому что даютъ. " Нящіе существуютъ и размножаются, потому что находятся охотниви подавать нищимъ и находится ихъ столько, что цёлыя тысячи могуть снискивать нищенствомъ безбъдное пропитаніе, и нищенствомъ почувствовалось даже удобство и необходимость организовать себя въ корпорацію. Что же противъ этого дълать? Стыдить полицію, требовать отъ нея, чтобы усилила надзоръ? Не защищаемъ полиціи. Пусть ея надзоръ ослабълъ, и пусть она его усилитъ, но не будетъ ли это, по недавнему выраженію одного изъ нашихъ корреспондентовъ, переливаніемъ воды въ рѣшето? Нищіе, отправляемые въ работный домъ, снова выйдутъ на свободу и дадутъ полиціи работу Сизифа. Пусть эти нищіе будуть даже высланы изъ столицы, что впрочемъ не такъ легко, какъ кажется, или будутъ заключены на въки, что въ свою очередь будеть не совсъмъ человъколюбиво; народятся въ удовлетворение подавателей новые нищіе и такъ далье до безконечности. Не думаемъ даже, чтобы полицейскія міры противь нищихь были одобряемы большинствомъ; чаще случается, что на часы полицейскихъ гоненій народонаселеніе принимаеть сторону нищихъ, береть ихъ подъ

<sup>\*)</sup> С. И. 16 апрѣля, № 104.

свое покровительство, оказываеть укрывательство гонимому нищему. И самую слабость надзора мы приписываемъ болъе всего тому же, что низшіе полицейскіе исполнители сами въ этомъ случать частію стоять на народной точкт зртнія, и не видять въ нищенствт ничего преступнаго; частію угождають народнымъ привычкамъ и не трогають тъхъ, кто столько надобенъ народу. Не мало значить и то, что преимущественное пристанище нищихъ—церковь. Не впустить ли и туда хожалаго, чтобы онъ выталкиваль протягивающихъ руку? Но не дадимъ ли этимъ власть полиціи, о которой послт сами пожалтемъ?

Кротчайшій путь: обратить запретительную мізру противъ самихъ подавателей. Но это будетъ насиліемъ возмутительнымъ. Вооружаться гоненіемъ противъ благотворительности, воспрещать порывъ состраданія, подчинять свободное христіанское чувство административной регламентаціи и полицейскому надзору, вводить полицейскую руководительную руку въ самую совість гражданина, въ священнізійшіе тайники его души.

Пропов'ядь церковная могла бы зд'ясь д'яйствовать съ большимъ правомъ. Но съ церковной ли каоедры раздаваться запрещеніямъ подаяній? Не отсюда ли должны напротивь раздаваться повторительные призывы къ соблюденію замов'яди о призр'яніи нищихъ?

Путь къ истребленію нищенства, безъ преграды христіанскому чувству благотворительности, открытъ правомъ учреждать приходскія попечительства. Ихъ дёло пещись о всёхъ бёдныхъ прихода и успокаивать ихъ. Введеніемъ ихъ повсюду повидимому прекратилось бы нищенство. Но они не вводятся и введеніемъ ихъ не прекратилось бы. Въ одномъ изъ приходовъ, гдѣ вводилось попечительство, почтенный прихожанинъ, по выслушаніи всёхъ обязанностей, налагаемыхъ учрежденіемъ на членовъ, спрашиваетъ: "такъ послѣ этого, и не подавай нищимъ? Нѣтъ, положенные 25 рублей въ годъ на бѣдныхъ вы съ меня возьмите; помогу и еще чѣмъ смогу, но нищимъ подавать не перестану, и если такъ требуется отъ членовъ попечительства, то не считайте лучше меня своимъ."

Вотъ гдв источникъ нищенства, и вотъ гдв непреодолимая преграда къ его истребленію. Христіанское чувство русскаго, ищущее исполнить долгь благотворенія, не удовлетворяется случаемъ оказать помощь отвлеченной бъдности, на чемъ такъ легко успокоивается мораль англичанина и нъмца. Ему нуженъ индивидуальный образъ, живой человъкъ, осязательный видъ нужды, который бы не только вызваль размышление о необходимости помочь, но тронуль бы въ сердце, произвель впечатлъніе. Находите туть грубость, требующую сильныхъ ощущеній, находите тонкость, которая понимаеть, что достоинство и сущность христіанскаго благотворенія не въ механическомъ дъйствіи выниманія и подаванія денегь и не въ умственномъ представленіи о пользі благотвореній, а въ душевномъ движеніи, въ томъ, чтобъ вырвался вздохъ изъ сердца, тронулась слеза, чтобы сострадательной любовью слиться хотя бы на минуту съ страждущимъ братомъ. Давайте такое объясненіе, давайте иное; по нашему мнвнію, вврно отчасти и то и другое, но это такъ, но это есть и въ этомъ заключается прямая причина нищенетва и противъ нея бороться трудно. Мы не знаемъ даже нужно ли бороться? Нужно ли истреблять-чъмъ угодно, мърами ли полицейскими или мърами педагогическими--- эти проявленія христіанскаго чувства, въ сущности весьма похвальныя? Противъ тунеядства, принимающаго личину бъдности, не подойти ли какъ съ другой стороны, не призывая безполезныхъ мъръ полиціи, не полагая на церковь обязанности проповъдывать противное тому, что она исповедуеть и не очерствляя насильственно души подчиненіемъ христіанскаго чувства бездушному методизму?

## Отношенія католическихъ государствъ къ Римской церкви.\*) \*

Нътъ, вселенский соборъ не пустое слово, хотя бы и въ Западной Европъ; не комедія, хотя бы и въ современномъ Римъ. Римъ чувствуетъ потребность свести окончательные

<sup>\*)</sup> С. И. 30 апръля, № 116.

счеты съ міромъ, который имъ порожденъ и вскормленъ,— но дѣти отлучились отъ дома родительскаго; другіе разлучились, не отлучаясь; даже разучились родители понимать дѣтей, дѣти родителей. Пій ІХ, съ вѣрою достойною лучшихъ убѣжденій, утѣшается, что по испытаніи истина католическая восторжествуетъ; несокрушимая сила дастъ побѣду церкви надъ врагами. Съ терпѣніемъ столь же твердымъ онъ готовъ принять съ своимъ стадомъ и гоненія и бѣдствія; но это церковь и есть церковь воинствующая.

Положеніе Пія ІХ хорошо, потому что оно честно: не таково положеніе католическихъ правителей и правительствь. По кускамъ отрывають церковныя владінія; забирають тамъ и здісь церковныя имущества, ділять ризы Христовы, какъ выражаются кощунственно ультрамонтанскіе богословы. Папскія буллы дають епископамъ читать по выбору; папскихъ заповідей не слушають и не принимають.—Не родоначальникъ ли политической Европы одарилъ папскую кафедру? Не возвели ли этого дара подложными свидітельствами едва не до Самого Христа? Не сами ли теперешніе правители въ лиці своихъ предшедственниковъ пересчитывали колінами ступени римскихъ храмовъ? Не вся ли католическая Европа шла по папскому призыву на крестовые походы противъ невірныхъ и положила еретиковъ на костры?

• Если бы это быль фактъ; но это догматъ и право. Если бы это было право гражданское и политическое; но это право церковное, и притомъ католическое. А они католики.

Народы одинъ Я другимъ и одну за другою выпрашивають свободу: ученія, преподаванія, печати, всяческихъ обсужденій, суда, управленія, рода занятій, брачнаго сожительства. И правительства одну за другимъ дають ихъ одну за другою, не отвергая и началъ, сомнъваясь лишь въ благовременности. Что скажутъ они, когда соборъ всёхъ католическихъ предстоятелей проклянетъ одну за другою эти свободы, повторяя то, что за нъсколько лътъ провозглашено ихъ первостоятелемъ въ Перечътъ Заблужденій (Syllabus errorum)? Они скажутъ:

перечень заблужденій есть заблужденіе. Это будеть правда, но это не будеть католичество. Папа увірнеть, что это даже не христіанство. Это не правда, но католическимъ правительствамъ отъ того не легче: они католики.

Они католики, и не слагають этого званія. Австрійское все то же апостольское величество; испанское, если раздобудется наконець Испанія величествомь, все останется и по титулу католическимь. Если французское не носить стараго титула христіаннъйшаго, то оно же и не отрекается оть преданій, завъщанныхь христіаннъйшими королями, не отступается оть права быть и дъйствовать предстателемь, хотя бы за католиковь на востокъ.

Объявлять себя католивами и не признавать католицизма нельно. Признавать католицизмъ и отвергать католическій катихизисъ сметно. Можно бы закрывать глаза, будто бы не замвчать единоличныхъ возгласовъ и воздыханій папы, можно укрыть себя за предположеніе, что голось одного, хотя по катихизису и непогръшимый, случайно впаль въ заблужденіе, или долженъ быть уразумвваемъ въ иномъ смыслв, нежели какой явствуеть изъ словъ. Можно дерзать на угрозы отдельнымъ епископамъ, не хотящимъ знать гражданскаго брака, или не признающимъ свободы обученія. Но вогда всів епископы и за ними весь клиръ скажуть то же; когда свътоненавистныя и свободоненавистныя положенія потребують себ'в и найдуть мъсто въ ватихизисъ, какъ опредъление церкви, торжественно опознанное и признанное, и въ силу того-какъ догмать, внъ котораго нътъ спасенія, и безъ котораго нътъ церкви: куда и за что укроется лицемъріе? Нельзя имът притязанія на церковное исповъдание болъе чистое, чъмъ исповъдуетъ сама церковь: а церковь въ католичествъ и соботь церкви есть церковь предстоятелей. Иначе это не будеть католичество.

Европа, и въ особенности католическая, до того извърилась, что можно ожидать какой-нибудь новой, невъроятной, чудовищной формы лицемърія, въ которой будеть уживаться самое прямое нътъ съ самымъ ръшительнымъ да; отъщется средство числиться католиками и папистами, не смотря па опредъленіе собора, ни на новыя изданія катихизиса, ни на проклятія, раздающіяся во всёхъ церквахъ государства противъ началь, которыя открыто и торжественно признаются государствомъ. Но положеніе останется затрудительнымъ и тёмъ болёе, что сонмъ духовенства католическаго отнюдь не безсиленъ. Наполеонъ ІІІ вспомнить, что клиру онъ одолженъ престоломъ; а всё другія католическія царства вспомнять, что католицизмъ благословляєть на все противъ упорныхъ враговъ церкви.

Не видимъ, чтобы правительства рѣшались предотвратить осуществленіе собора насильственнымъ удержаніемъ епископовъ. Трудно ожидать, чтобы успѣли раздѣлить голоса епископовъ, и тѣмъ менѣе уговорить папу на ограниченіе соборныхъ совѣщаній невинными, мало опасными отлеченными матеріями. Искушеніе такъ сильно. И намѣреніе такъ очевидно: оно требуется наконецъ самимъ ходомъ исторіи и вынуждается отъ папы его положеніемъ. Является иная попытка; но эта попытка такъ же будеть малоуспѣшна, какъ и малоосновательна.

Кто-то книжкою, изданною въ Парижъ, пытается отвергнуть самое право папы составить соборъ; это право, говоритъ авторъ, принадлежить правительствамъ. Вселенскіе соборы свываемы были императорами: таковъ действительно фактъ, но опъ мало поможеть противникамъ, твиъ болве, что неоднократно и неистово опровергаемъ былъ католичествомъ. Вселенскіе соборы созываемы были императорами именно потому во первыхъ, что сама имперія признавала себя въ тѣ времена всемірною, 🗸 насупротивъ церкви вселенской; и для того во вторыхъ, что согласившись съ открытымъ бытіемъ въ себъ церкви, государс при разногласіи церковнаго ученія, нуждалось знать, которое изъ нихъ есть подлинно церковное, и къ кому отнестись, какъ къ церкви. Гдъ государства не искали церкви, тамъ церковный вопросъ для своего обсужденія не нуждался во внъшнемъ созваніи, каковы ни были всь вопросы, обсуждавшіеся на пом'єстных и именно до-византійских соборахъ. Но теперь государства ни чуть не ищуть, гдв подлинная католическая церковь; они ее слишкомъ ощутительно видять и осязають, и даже болье чымъ желають. Теперь, напротивь, церковь намыревается для себя опредылить, что есть истинное государство, облеченное божественнымъ правомъ власти, и что признать лишеннымъ этого права.

Чёмъ же все это кончится? Гдё же тотъ изворотъ, которымъ наконецъ уйдутъ отъ Рима католическія державы, и что станеть съ самимъ Римомъ?

## О внъбрачныхъ дътяхъ\*).

Сегодня въ Полицейскихъ Въдомостяхъ читаемъ три сряду оффиціальныя извъщенія. Передаемъ ихъ съ буквальною точностью.

- «4 мая, Мѣщанской части, 4 квартала, въ Сокольникахъ, близъ дачи Иванова, по Чернышевскому переулку, поднятъ младенецъ женскаго пола, около двухъ мѣсяцевъ отъ рожденія, къ розыску родственниковъ котораго приняты мѣры; младенецъ же взятъ на воспитаніе солдаткою Наталіею Николаевой, по изъявленному ею желанію.
- «5 мая, Городской части, 2 квартала, городовымъ унтеръ-офицеромъ Суконкинымъ, въ проходъ Никольскихъ воротъ, поднятъ младенецъ женскаго пола, къ розыску родственниковъ котораго приняты мъры; младенецъ же взятъ на воспитаніе мъщанкою Никандровою. Актъ переданъ судебному слъдователю 8 участка.
- «6 мая, Мѣщанской части, 4 квартала, на дачѣ купца Брычева, въ прудѣ найдено мертвое тѣло младенца, обернутаго въ тряпку, съ привязаннымъ камнемъ. Къ розыску виновнаго приняты мѣры. Актъ переданъ судебному слѣдователю 11 участка.»

<sup>\*)</sup> С. И. 11 мая. № 127.

лыми временами чаще не въ примъръ. Времена рожденій слъдують извъстному закону, который давно подмъченъ въ Воспитательныхъ Домахъ, и по которому низшія должностныя лица, стоящія при пріемъ дътей и родовспоможеніи, давно раздълили подбывающихъ младенцевъ на особенные разряды. "Ну, теперь пойдутъ святочные!" Или: "а, это свътлонедъльные, масляничные"—и такъ далъе, принимая за основаніе клички девятимъсячный срокъ беременности, высчитываемый назадъ отъ времени пріема младенцевъ.

Теперь не наступила череда являться на свёть ни святочнымь, ни свётлонедёльнымь, ни масляничнымь, а число брошенныхь дётей умножается. Размышляющіе ставять это явленіе вь связь съ новыми правилами, которыя приняты въ Воспитательныхъ Домахъ, и которыми пріемъ дётей ограниченъ и стёсненъ. Долгъ публициста—указать на это сближеніе, основанное на этомъ, дёйствительно замёчательномъ совпаденіи, и съ своей стороны помочь разъясненію возникающаго отсюда вопроса своими размышленіями.

Тамъ, гдъ Воспитательныхъ Домовъ нътъ и не было, можеть быть и такъ и иначе ръшаемъ вонросъ: следуеть ли ихъ устраивать? Или: не должно ли пріемъ детей, отчуждаемыхъ отъ себя матерями, ограничить до последней возможности? И мы видимь, что въ протестантскихъ земляхъ, дъйствительно, смотрять на устроеніе Воспитательныхъ Домовь недружелюбно, находя въ нихъ подпору и поощрение разврату. Можно съ этимъ спорить, можно съ этимъ соглашаться; цёлую литтературу успълъ образовать этотъ вопросъ. Несомивнио одно, что противоположность воззрвній, обнаруженных встранами католическими и протестантскими стоить здёсь какъ разъ въ прямой связи съ раздичіемъ в роиспов дныхъ возгржній на брачное сожительство. Строго-сурово католическое ученіе о безусловдопускается нерасторгаемости брака; легко протестантствомъ. Отсюда два прямыхъ последствія. Въ католическихъ странахъ число браковъ, признаваемыхъ супругами за несчастные, гораздо значительное, чомъ въ протестантскихъ; и

Digitized by Google

во вторыхъ многочисленнее случаи внебрачнаго сожительства. Одни отъ брака ищутъ связей внъ брака, не находя правъ развода; другіе не рѣшаются заключать бракъ, предвидя нерасторжимыя оковы. Но темъ суровее однако къ внебрачнымъ связямъ общество, воззрѣнія котораго на семейную жизнь идуть по прямой линіи все-таки отъ религіозныхъ догматовъ, нужды нътъ, что это происхождение не помнится, и въ этой связи съ религіею не дается отчета. Итакъ, въ силу строгихъ воззрѣній на бракъ, вивбрачное двторождение обычиве въ католическихъ земляхъ, чвиъ въ протестанскихъ, но въ силу той же причины суровъе относится къ нимъ общество. А отсюда третье послъдствіе: болье частые случаи преступленій, желаніе скрыть гръхъ и избавиться отъ въчнаго обличенія. А отсюда четвертое: Воспитальные Дома. Строгій монахъ-подвижнивъ береть подъ полу своей суганы найденное имъ дитя, несчастное, ни въ чемъ неповинное, но тъмъ не менъе брошенное матерью, и воспитываеть его. Читатели знають этоть разсказь, столь трогательный о начал'в Воспитательныхъ Домовъ въ Европ'в.

Въ протестантскихъ земляхъ легче понятіе о бракъ, не такъ строги воззрънія на безбрачныя связи и нътъ тъхъ нравственныхъ побужденій къ дътоубійству; и тамъ, смотря изъ своего въроученія, правы сказать, что устройство Воспитательныхъ Домовъ поощряеть къ разврату и искусственно ослабляетъ кровную связь между родителями и дътьми. Тамъ церковь не связываеть, государство не стъсняетъ и общество снисходить.

Когда бы у насъ Воспитательныхъ Домовъ не было и приходилось ихъ заводить впервые, тогда бы слѣдовало отправиться къ разрѣшенію вопроса тоже отсюда; смотрѣть, откуда бывають беззаконныя рожденія, и изслѣдовать, какъ относится общество къ матерямъ, имѣвшимъ несчастіе сдѣлаться естественными, но не законными матерьми. Къ другимъ ли практическимъ выводамъ привели бы эти изслѣдованія Екатерину и Бецкаго, или къ тѣмъ же самымъ, разсуждать теперь объ этомъ было бы празднословіемъ. Можно полагать впрочемъ, что во всякомъ случаѣ предпочтительнѣе было бы сохранить высо-

кое понятіе народа о брачной жизни; а съ тімъ вмісті и дать средства укрывать свой стыдъ жертвамъ народнаго презрівнія, нежели колебать эти понятія или влечь матерей на противуестественнійшее изъ преступленій.

Но Воспитательные Дома у насъ существують цёлое стольтіе. Такъ или иначе разсудили устроить сдёлку между требованіями общественной совъсти и гръхами увлеченія. Путь проложенъ. Успъла образоваться привычка. Составилось преданіе. Въ замѣнъ приготовленъ ли теперь выходъ для тѣхъ дѣтей, которыхъ не пускаютъ новыя правила въ Воспитательный Домъ, и которыя находили прежде туда доступъ?—Имъ есть выходъ—на улицу. Отсутствіе Воспитательныхъ Домовъ въ странѣ, гдѣ общество смотритъ строго на незаконныя рожденія, есть отсутствіе предохранительныхъ мѣръ противъ дѣтоубійства; уничиженіе Воспитательныхъ Домовъ тамъ, гдѣ они есть, или ограниченіе свободнаго пріема, когда онъ былъ, можетъ обратиться въ способствованіе дѣтоубійства.

Говорять, что новыя правила Воспитательныхь Домовь явились лишь отчасти изъ нравственныхъ побужденій въ прекращеніе злоупотребленій, которыхъ было довольно, и изъ которыхъ главное заключалось въ мошенническомъ даровомъ воспитаніи дѣтей на счетъ казны. Но главнымъ побужденіемъ были, какъ слышно, финансовые разсчеты, по которымъ между прочимъ передаются, по слухамъ, и больницы опекунскаго совѣта въ городское вѣдѣніе. Мы находимъ это основаніе не вполнѣ соотвѣствующимъ требованіямъ политическаго благоразумія. Вообще мы противъ всякихъ благотворительныхъ учрежденій со стороны государства; принявъ иное основаніе, можпо прійдти, какъ мы не разъ высказывались, къ очень крайнимъ выводамъ. Но если заводить благотворенія на казенный счетъ опасно, то отнимать заведенныя не обѣщаетъ тоже благопріятныхъ послѣдствій.

Во всявомъ случав, новыя правила Воспитательныхъ Домовъ введены только въ видъ опыта. Каждый гражданинъ порадуется, если дальнъйшій опыть не будеть продолженіемъ

того кратковременнаго опыта, о которомъ съ такимъ печальнымъ лаконизмомъ свидътельствуютъ Полицейскія Въдомости.

Но если посл'єдствія продолжатся, и все въ томъ же род'є, тогда, в'єроятно, время для опыта новыхъ правилъ будеть сокращено благоразуміемъ правительства.

## Дѣло Плотицына\*).

Дело Максима Плотицына докладывалось 13 мая въ Тамбовской уголовной палать, и въ "Русскихъ Въдомостяхъ" сообщенъ объ этомъ довольно обширный отчеть. Если върить описателю, при докладъ и передъ докладомъ были упущены разныя формальности. Нельзя объ этомъ не пожалёть. А въ особенности нельзя не пожальть, что дело столь громкое, ушло отъ гласнаго суда и отъ приговора присяжныхъ. Недоумъваемъ объ основаніяхъ, на которыхъ-если в'єрить опять пов'єствователю-употреблена была нарочитая посившность уклонить дело отъ новаго судопроизводства. Не позволяемъ себъ ни на минуту остановиться на мысли, чтобы это было сдёлано въ угоду какому-либо предпринятому решенію, --- въ томъ или другомъ смыслъ. Ръшено ли во что бы то ни стало обвинять, -- но для чего бы это было нужно, если Плотицынъ правъ? Или ръшено оправдать, -- но для кого и для чего можеть быть и это нужнымъ, когда бы Плотицынъ былъ действительно виновать? Не сделано ли вакихъ промаховъ следственною Коммиссіею или упущеній со стороны администраціи? Но въ выгодахъ правительства не только не скрывать этихъ нромаховъ и упущеній, напротивъ раскрыть и предъ всёмъ свётомъ подвергнуть взысканіямъ. Нельзя скрывать, что тщательное укутываніе діла именно ведеть къ разнымъ нареканіямъ, къ молвъ, которой можеть быть только десятая часть основательна, но которая способна бросить пятно, твнь, на лица безукоризненныя.

<sup>\*)</sup> С. И. 21 мая, № 137.

Боязнью за справедливость приговора присяжныхъ оскорбляется начало правосудія, признанное новымъ законодательствомъ. Если по высшимъ политическимъ соображеніямъ и необходимъ былъ такой или иной приговоръ во что бы то ни стало, полезнъе было бы достигнуть этого инымъ способомъ, а не предпочтеніемъ уголовной палаты окружному суду. На этотъ разъ твиъ важиве быль бы приговорь присяжныхъ, что мы познакомились бы съ воззрвніемъ общества на скопческую секту. Судять о ея неудоботершимости въ государствъ по отвлеченнымъ соображеніямъ: поучительно было бы выслушать приговоръ живой народной совъсти. Повтореніемъ приговоровъ въ одномъ направленіи просв'ятилось бы и законодательство, воторое, во всякомъ случав, обязано принимать живую народную совъсть въ преимущественную для себя опору. Мы уже не говоримъ, что крайне важно было бы просветить и публику относительно деятельности секты, ея силы, догматовъ, практическаго върованія. Своимъ упорнымъ продолженіемъ и распространеніемъ обязана секта именно своей таинственности, которую между тымъ правительство поддерживаетъ; столько разъ мы объ этомъ говорили, что повторять еще разъ считаемъ излишнимъ.

Отчеть о докладъ въ уголовной палатъ, представленный корреспондентомъ "Русскихъ Въдомостей", не сообщаетъ никакихъ новыхъ обстоятельствъ дъла, о которыхъ читатели "Современныхъ Извъстій" не были бы увъдомлены своевременно. Видно, что Коммиссія не пришла къ разъясненію того, что по преимуществу требовало разъясненія: о способахъ распространенія секты, о качествъ связей между сектантами, о върованіяхъ, обычаяхъ, способахъ укрываться отъ наблюденій администраціи. Самый вопросъ о существованіи общественныхъ капиталовъ скопчества оставленъ на стенени догадки. Можетъ быть, было Коммиссіи и затруднительно добираться до истины при стереотипныхъ отвътахъ: "не знаю", которые по заученому даваемы были на всъ вопросы и при тъхъ широкихъ способахъ къ соглашенію, которые даны были главнымъ заподозрѣн-

нымъ лицамъ и при началв и въ продолжении следствія. Можеть быть, и самый отчеть корреспондента "Русскихъ Въдомостей прибъгаеть въ намъренному умолчанію. Понятно, что онъ составленъ въ защиту Плотицына и поэтому нельзя ни ожидать ни требовать, чтобы онъ выводиль клонящееся въ противную сторону. При томъ отчетъ не вполнъ хладнокровенъ; слышно чувство мелочной досады и какая-то даже запальчивость, какъ будто разсуждается о личномъ дёлё. Составителю отчета досадно, что Зеляпукину не удалось утанть предложенной десятитысячной взятки, и онъ употребляеть такія выраженія: "свидетели, въ томъ числе вн. Гагаринъ, спрятались и подслушивали, потомъ выскочили, чемъ привели Зеляпукина въ большое смущение". Бъдный Зеляпувинъ въ самомъ дълъ. Какъ его смутили нечаянностью (а не то что устрашили открытіемъ покушенія на преступленіе). "Выскочили, спрятались, подслушивали": все это очень краснорвчиво, какъ красноржчиво и упоминаніе изъ всёхъ свидётелей объ одномъ только князъ Гагаринъ: въ самомъ дълъ князь, а не что другое. По своему княжескому титулу, стало быть онъ обязанъ быль дать просторь подкупу или даже ему содъйствовать?

Вообще съ этой точки зрвнія отчеть представляется даже нісколько комически-жалкимъ. Негодованіе на палату за то, что судила она при закрытыхъ дверяхъ, выражается въ немъ такими словами: "сторожъ палаты возбужденъ противъ Плотицына"; или—что она помізщается "внутри какого-то лабиринта вонючихъ лістницъ и камеръ". Негодованіе противъ печати за оглашеніе Плотицынскаго дізла выражаются словами, что это сдізлали "люди, поставленные въ необходимость промышлять розничною продажею газетныхъ утовъ", и что они "лакомили публику прянными подробностями". При этомъ не поздоровилось даже "Русскимъ Віздомостямъ", на чыхъ страницахъ пишетъ самъ составитель отчета. И оніз заслужили названіе "газетныхъ Ноздревыхъ" за исчисленіе Плотицынскаго капитала десятками милліоновъ. За то скопческія операціи называются ніжно: искусственными поріззами или трав-

матическими поврежденіями. О ходатав Плотицына, Введеномъ, не говорится, что онъ отставленный отъ службы, а о Боголюбовь, свидътельствовавшемъ противъ Плотицына, не забыто упомянуть, что онъ былъ "подъ судомъ и оставленъ въ подозрвніи"; умолчано впрочемъ о томъ, что Боголюбовъ былъ подъ судомъ именно за Плотицына же, когда послъдній былъ обвиненъ въ скопительствь, но когда дъло съумъли повернуть такъ, что обвинили самихъ свидътелей въ подлогь: одного, именно этого Боголюбова, бывшаго письмоводителемъ у судебнаго слъдователя, оставили въ подозрвніи, самого судебнаго слъдователя выдержали въ острогь, а производившееся "дъло", во избъжаніе уликъ, со встыми слъдами истребили въ палать.

Но всего не перескажеть замъчательнаго въ этомъ простодушномъ отчетъ, начиная съ панегирика Плотицыну, "кавалеру трекъ медалей, ордена св. Анны и проч. и проч.", о чемъ съ нъкоторымъ удареніемъ повъствуетъ составитель отчета, и кончая панегириками защитнику его, князю Урусову, о коемъ повъствуется каждый разъ съ нъкіимъ особымъ почтеніемъ къ его энергіи и вообще къ достохвальнымъ качествамъ, знаменующимъ его какъ исвусснаго свъдущаго законника.

Впрочемъ намъ объщанъ болъе подробный разборъ этого отчета.

### Ритуальное убійство\*).

Мы сами читали рукописное сказаніе объ этомъ фанатическомъ людовдствв, но не рвшались ему вврить, твмъ менве передавать о немъ, какъ о ввроятномъ. Слишкомъ возмутительно, слишкомъ противно природв человвческой даже помыслить объ этомъ. Истребленіе живого человвка не легко укрывается отъ человвческаго правосудія, а сколько намъ изввстно, въ судебныхъ летописяхъ не значится двлъ, изъ которыхъ можно было бы догадываться о существованіи такого догмата преступ-

<sup>\*)</sup> С. И. 25 мая, № 141.

ленія. Тімь боліве, что закланіе младенца приписывается молвою не однимъ скопцамъ. Извістно цілое историческое обвиненіе въ томъ же звірстві, обвиненіе упорно повторяемое цільми поколініями противъ религіозной практиви другого исповіданія, еврейскаго. Кое-кто помнить еще знаменитое діло по поводу того же обвиненія, производившееся нісколько десятковь літь тому назадъ и у насъ въ Россіи. Начавшись въ Витебской губерніи, оно доходило до высшаго правительства, перебывало во всіхъ инстанціяхъ, было передаваемо и на судъ ученыхъ, и притомъ европейскихъ. Оно не кончилось ничіть, котя преданіе гласить, затушеніе его стоило многихъ дней поста всімъ евреямъ и нікоторой доли женскихъ уборовъ всімъ еврейкамъ, дней поста и женскихъ уборовь, которые, разміненные на деньги, явились милліонами.

Нашъ просвъщенный въкъ гнушается этимъ обвиненіемъ, находя въ немъ остатокъ средневъковой, фанатической ненависти къ евреямъ. Ученый историкъ еврейства Іостъ откопалъ всъ случаи повторявшихся обвиненій, разобралъ ихъ и опровергъ. Не то же ли самое сказывается въ подобномъ же обвиненіи и противъ скопчества? Таинственность секты еще болъе увеличиваетъ подозръніе и даетъ пищу толкамъ.

Такъ намъ думается. Но съ другой стороны, какъ и отвергать рѣшительно и при томъ не только обвиненіе противъ скопцевь, но даже обвиненіе противъ евреевъ. Не смотря на всю ученую защиту, прочитывая перечень случаевъ, положимъ опровергнутыхъ новидимому, о пропавшихъ христіанскихъ мальчикахъ, спрашиваешь невольно: но отчего же это обвиненіе держится такъ упорно? Отчего оно во всѣхъ вѣкахъ и во всѣхъ странахъ, не сносившихся между собою, повторяется съ одинаковыми подробностями? И выводишь заключеніе: что-нибудь есть. Конечно, это не догматъ еврейскаго вѣроученія, но звѣрское суевѣріе массы, и притомъ ослѣпленной ненавистью. Мы признаемъ изувѣрство въ религіозныхъ гонителяхъ,—отчего не можетъ проявляться того же изувѣрства, и съ тѣмъ же звѣрствомъ, и въ гонимыхъ за вѣру? Съ большимъ правомъ, хотя

на другихъ основаніяхъ, можемъ приложить ту же догадку къ скопчеству. Дознанная дикость ихъ катихизиса, матеріализмъ ихъ върованія, не возвышающагося надъ буквою текста, развъ неспособно понять причащеніе плоти и крови, закланіе агнца, такъ же буквально, какъ принимается ими буквально извъстное изреченіе Христа о скопцахъ? и все-таки опять та же таниственность даетъ право заключать какъ угодно, и отнимаетъ право къ оправданію.

Да тайна, тайна, —воть гдё весь корень зла и вся причина бёдь для самихъ скопцевь. Чистое и честное не боится свёта, напротивь идеть къ свёту, — старое слово, евангельское. Тайна есть заговорь. Кто таится, въ томъ имѣемъ право предположить злой умыселъ, а чтобы обезоружить злой умыселъ, необходимо тёмъ, противъ кого злоумышляють, всему обществу, если умышляють противъ всего общества, употреблять всё мёры къ разоблаченію тайны, къ выведенію на свётъ, что таитъ себя во мракё и чёмъ тщательнёе таится, тёмъ тщательнёе и дёятельнёе заботиться о разоблаченіи.

# По поводу учрежденія общества для распространенія книгъ Священнаго Писанія \*).

Высочайше утвержденнымъ Обществомъ для распространенія внигъ священнаго Писанія возстановляется у насъ, хотя въ меньшихъ разміврахъ и съ меньшими правами, Библейское Общество и въ этомъ смыслів нельзя ему не радоваться. Старое наше Библейское Общество стоитъ помянуть добромъ, какъ стоитъ помянуть и многое другое изъ зачинаній первоалександровскаго времени, зачинаній, къ сожалівню, еще недостаточно оцівненныхъ доселів. Это было время перваго углубленія образовательныхъ силъ въ нашъ народъ. Дотолів сперва XVII візкъ слишкомъ извістный; затімъ Петръ съ решпектами

<sup>\*)</sup> С. И. 27 мая, № 143.

и ассамблеями, комплиментами, съ фортификаціей и прочими привладными наувами. Въ народъ образовательная стихія легла только запрещеніемъ носить бороду, народную одежду, ревизіею, подушнымъ окладомъ и рекрутчиной: немного. Потомъ Елисавета съ университетомъ, полившимъ макушки населенія умъреннымъ спрыскомъ просвъщенія. Екатерина.... но здъсь царство гувернеровъ францувскихъ и резоннеровъ россійскихъ, и все таки исключительно изъ и для шляхетскаго сосдовія. Училища духовныя, размножавшінся одно за однимъ, проливали свъть въ среду духовенства, а прочіе, народъ собственно, оставались внутренно нетронутыми ни въ худомъ, ни въ хорошемъ. Масонскія ложи, Дружеское Общество Новивова въ особенности, едва ли не первыя попытались пробить и пробудить нате сърое земское общество. Александръ болъе широкимъ приложеніемъ заботь объ устройстві учебныхъ заведеній и боліве широкимъ просторомъ, предоставленнымъ литературѣ, первый вдвинулъ образовательную стихію въ глубь народа, не далеко правда, но вдвинулъ. Къ тому же времени и къ тому же роду относилась и діятельность покойнаго Библейскаго Общества. 675 тысячъ экземпляровъ, изданныхъ имъ въ первые девять лътъ существованія, что-нибудь значатъ. Книги, и преимущественно Библія, не такой товаръ, который остается безъ воздействія на духовную жизнь.

Дальнъйшая судьба Библейскаго Общества извъстна. Аракчееву нужно было смъстить Голицына; понадобились предлоги; за ними дъло не стало. Двъ полосы просвъщенія, повторяющіяся съ разными оттънками въ исторіи всъхъ странъ, и у насъ одинаково жили и живутъ. Людямъ преданія было дико, жутко, тошно отъ Голицынскаго направленія и отъ свободы, представляемой просвъщенію; у любителей до сихъ поръ можно найти рукописныя письма многихъ лицъ тогдашняго времени, плакавшихся на погибель, къ которой ведетъ слишкомъ снисходительная цензура. Ударъ былъ занесенъ; Голицынъ смъненъ; Виблейское Общество замерло, потомъ и умерло совсъмъ, и начатое имъ изданіе русскаго перевода книгъ Ветхаго Завъта сложено

въ кладовыя. Долго лежало оно подъ опалой, безъ опредёленнаго однако обвиненія. Правительственная рука повела просвёщеніе въ другую сторону; переводъ священныхъ книгъ, помимо его качества, признавался дёломъ вреднымъ самъ въ себъ.

Можеть быть мы ошибаемся мёсяцами, если скажемъ, что не более двухъ лёть, какъ изданія Библейскаго Общества снова извлечены изъ темницъ, въ которыхъ были погребены; вышли на свёть Божій послё заключенія, свыше чёмъ сорокалётняго, и поступили въ продажу. Еще ранее дозволенъ быль, впрочемъ все ужъ въ настоящее царствованіе, и переводъ священныхъ книгъ на русскій языкъ. А теперь, какъ бы возобновленіе и Библейскаго Общества.

Нъкоторая неопредъленность устава, можеть быть, указываеть будущую свободу Общества, и этому следуеть порадоваться. Но не ограниченно ли самое его называніе, а чрезъ то и кругъ действій? Время после Библейскаго Общества прожито нами не даромъ. Пусть была извъстная крайность въ направленіи, которое, опасаясь протестантства, гнуло на сторону преданія, два раза принималось требовать новой редакціи оть катихизиса, разъ даже подвергнувъ его запрещенію (первое изданіе); искало опереться и на Камень Въры и на Петра Могилу.... Мы говоримъ, что туть было не безъ крайности: но протесть противъ полнаго отръшенія отъ преданій, противъ рабскаго перенесенія плодовъ протестантской д'ятельности на православную почву имълъ свою основательность, и въ этомъ смысль направленіе, которому служило Библейское Общество, заслуживало, правда,---не стъсненій, но возраженій и нъкотораго умфренія противоположнымъ направленіемъ послі прожитыхъ сорока летъ, подъ исключительнымъ подчинениемъ преданію и историческимъ особенностямъ Востока. Думаеть ли духовное просвъщение и его просвътительная проповъдь только возвратиться въ старому, отвергнутому правда безжалостно и несправедливо, но имъвшему долю односторонности? Распространіе "св. Писанія" указываеть только на Библію. Мы понимаемъ, что ничто не мъшаеть явиться и еще обществу, которое поставить себъ задачею распространять духовное просвъщение и Библіею и всъмъ, что произвела церковь до нашихъ дней. Но появление Общества, ограничивающаго цъль свою только Библіею, задаеть невольно вопросъ: итакъ, только возвращаемся къ тому, что шестьдесять семь лъть подсказано было намъ, знаменитымъ правда, но все-таки англиканскимъ учреждениемъ мистера Чарльза, лондонскимъ Библейскимъ Обществомъ?

Другой вопросъ: Общество будеть распространять книги священнаго писанія, изданныя по благословенію Св. Синода, и продавать ихъ по возможно дешевъйшимъ цънамъ. Но Св. Синодъ не токмо благословляетъ изданіе священныхъ книгь; онъ есть и исключительный ихъ издатель. Старое Библейское Общество, обязанное сначала распространять только синодальныя изданія, снабжено было потомъ правомъ само издавать Библію. Этого права за новымъ обществомъ не видимъ. Если ему предлагается только честь быть коммиссіонеромъ синодальныхъ тинографій, хотя бы съ названіемъ болье почетнымъ, мы не ръшимся ему пророчить и сотой доли успъха, сотой доли пользы, сотой доли значенія, какихъ достигло первое Библейское Общество въ свои четырнадцать лётъ существованія. Во всемъ, что только есть Общество, свободно восполняющееся, растущее не по командъ, а по внутреннимъ влеченіямъ, важнъе всего право почина, иниціатива, какъ любять говорить теперь. Если же дело станеть такъ: "Синодальныя типографіи издають книги, и назначають цёны, можеть быть дешевыя, а можеть быть и дорогія, во всякомъ случав не безъ барыша, и притомъ барыпа, обращаемаго никакъ не на дальнъйшее распространеніе церковныхъ книгъ или расширеніе церковной литературы; а Обществу, воторое внутреннимъ христіанскимъ побужденіемъ влечется миссіонерствовать распространеніемъ священныхъ книгъ, предлагается покупать ихъ по назначаемой цёнё и продавать съ убыткомъ, или даже дарить..." Желаемъ, чтобъ наше предвъщаніе не сбылось, но боимся, что такое Общество между своимъ названіемъ и между правами, которыя ему предлагаютси, найдеть нъкоторое несоотвътствіе. Сочувствующій цъли

Общества и жаждущій разділить его ділтельность, можеть сказать: я хочу, чтобы вся моя копітка шла на миссіонерское назначеніе и ни малітшая доля ея никуда не уклонялась, куда не назначено. И въ этомъ можеть быть препятствіе успіту.

Впрочемъ все покажетъ время и все выяснится смысломъ, который впоследствіи, можетъ быть, объявитъ себя и не такъ выгодно для самостоятельной деятельности Общества.

### По поводу пятисотлътняго юбилея Гуса \*).

Готовится въ Чехіи пятисотлітній юбилей блаженнаго Гуса, какъ извіщаєть телеграммою "Русское Агентство". Австрійское правительство дало уже согласіе, чтобы чехи посвятили этому народному празднику въ Прагі и Гусицні три дня (4, 5 и 6 сентября). Примуть ли участіе прочіе славяне въ торжественномъ воспоминаніи объ этомъ первоначальник славянскаго свободомыслія, объ этомъ первона торжественномъ провозвістник папской лжи, запечатлівшемъ смертію свое стремленіе къ чистой вірів, свое служеніе истині и правдів?

Не сомиваемся, что на юбилей откликнется вся великая славянская семья и съ юга и востока и съвера. Но въ самой Прагъ, но среди самихъ чеховъ, какъ говорятъ намъ сегоднешнія иностранныя извъстія, юбилей находитъ противниковъ. Духовенство будто бы недовольно и противодъйствуетъ и будто бы не только высшее, но и низшее. Въ своемъ качествъ папскаго воинства, конечно, такъ и должно оно дъйствовать, но въ своемъ качествъ вождей народнаго умственнаго преуспъянія оно должно было бы напротивъ содъйствовать юбилею, воспользоваться имъ, завоевать имъ еще долю свободы своему народу, ступить новую ступень на лъстницъ возрожденія.

Во всякомъ случат мы ждемъ подтвержденій. А дотолт не можемъ не высказать въ дополненіе къ тому, что нами выска-

<sup>\*)</sup> С. И. 18 іюня, № 165.

запо на дняхъ: при теперешнемъ безсиліи папства, при безразсудномъ стремленіи папы приблизить вселенскимъ соборомъ окончательное паденіе своего вселенскаго значенія; при теперешнемъ отвращеніи всёхъ правительствъ въ ультрамонтантству; при теперешнемъ въ особенности озлобленіи австрійскаго правительства противъ клерикализма-юбилей въ память Гуса даеть прекрасный случай чехамь въ полному освобожденію оть папизма. И достойное было дело вождей чешского народа, достойное дёло чеховъ, воспомянуть своего духовнаго родоначальника не ръчами только существенными, которыя, какъ бы ни были красноръчивы, но останутся только словами, и будуть въ данномъ случав звучать даже насмешкой надъ собой, будуть торжественнымь празднованіемь собственныхь похоронь. Иностранецъ, если бы не зналъ онъ исторіи, спроситъ: "кому это празднують чехи? что чествують?" —Они празднують борду противъ папства, провозвъстнику умственной свободы, славному духовному вождю народа. Но мщеніе постигло народъ за върность этому вождю. Столетіями кровопролитія, ногибелью своей самостоятельности заплатить народь. Со смертію вождя обречена Богемія смерти. — "Итакъ сочувственно ему воспоминають они его? Оплавивають его смерть, плачуть о своей совершившейся гибели?"—Да.— "Стало быть они Гуситы?"—О, нътъ, они паписты, какими велёло имъ быть кровавое насиліе четырехсоть лёть назадь; вмёстё со всёми, вмёстё со своими мучителями, они также последують Констанцкому собору, тому собору, который возвель ихъ вождя на костеръ, наводнилъ кровію ихъ родину, заселилъ иноземцами, превратилъ ее въ полунъмецкую землю. -- "А, такъ стало быть они празднують побъду надъ Гусомъ. Не чествованіями, а проклятіями они должны вспомянуть его: или это-лицемъріе, хвастовство, нравственное безсиліе, достойное жалости и презрівнія, что-нибудь одно изъ трехъ, или все вмъсть".

Вотъ, что вправдѣ будетъ сказать человѣвъ иноземецъ, и трудно будетъ его опровергнутъ. А въ Ватиканѣ, хотя и подосадовавъ немножко, скажутъ потирая руки: "ну чтожъ, пускай

пожалуй и поребячатся немножво. Да все же вы мои. Совершилось и не отмѣнится; вы завоеваны въ Констанцѣ и порабощены; и эти старыя цѣпи на васъ. Вѣдь вы ихъ любите, не правда ли? Вы съ ними свыклись, вы ихъ даже не замѣчаете, не такъ ли? Вамъ не приходить и въ голову ихъ снять? Правда, мы немножво для нынѣшняго дня ссоримся и вы тѣшитесь красными словцами противъ насъ. Но это ничего, хотя и лучше было бы, если бы вы и на сей разъ вели себя благонравно. Но нельзя же требовать, въ самомъ дѣлѣ, чтобъ съ удовольствіемъ вы вспоминали о собственныхъ казняхъ. Видите, мы не безчеловѣчны и вамъ прощаемъ, тѣмъ болѣе, что это все пройдеть завтра же. Забудемъ прошлое и останемся друзьями". И противъ ироніи Ватикана сказать будетъ нечего.

Какая же вамъ цѣна? спросить послѣ того чеховъ исторія. И кто вы послѣ того, со всѣми своими рѣчами о народности, о самостоятельности? Откуда произошла гибель вашей народности, вы знаете лучше другихъ; политическое ваше паденіе было послѣдствіемъ порабощенія духовнаго. Вы возстаете противъ послѣдствій, примиряясь съ причиною, которая однако продолжаеть дѣйствовать и обнаруживать силу. И думаете вы воскресить народность оставаясь на этомъ, заморившемъ васъ и мертвящемъ корню?

Отвътъ предоставляется самимъ чехамъ.

Нътъ, достойно воспомянуть Гуса дъломъ, повтореніемъ Гусовой проповъди, повтореніемъ его требованій; славянская литургія, причащеніе подъ обоими видами, за которыя вы, чехи, пролили столько крови и подъ которыми погребли свою національную свободу, однимъ словомъ, провозглашеніе гусситства въ чешской церкви: вотъ чего, если только есть и въ духовенствъ и въ остальныхъ вождяхъ чешскаго народа хотя капля политическаго смысла и честной искренности убъжденій, вотъ чего слъдовало бы ожидать отъ нихъ при современныхъ обстоятельствахъ, благопріятнъе которыхъ не было и не будетъ. Это было бы не только послъднимъ дъйствіемъ воскресенія самихъ чеховъ, но и началомъ духовнаго воскресенія всей католической Европы.

Чехъ Гусъ проложилъ дорогу, которою однако по своему воспользовался нѣмецъ Лютеръ и стяжалъ себѣ славу, во многихъ отношеніяхъ не заслуженную и во многихъ отношеніяхъ не завидную. Теперь предстоитъ случай: или повториться тому же унизительному для чеховъ и славянъ вообще предвосхищенію славы освобожденія, которымъ, хотя и нѣсколько въ иномъ родѣ, томится и теперь католическій міръ не менѣе, чѣмъ четыреста и пятьсотъ лѣтъ назадъ. Или же чехи оправдаютъ свою, покамѣстъ еще не заслуженную, славу умственныхъ вождей славянскаго племени, и стяжаютъ даже неожиданную ни для кого и никѣмъ не предугадываемую славу духовныхъ вождей остальной католической Европы....

Считаемъ лишнимъ распространиться, что гусситство, разъ провозглашенное, есть провозглашенное православіе, по крайней мірть не замедлить таковымъ себя признать. И въ свое время гусситство было тоже: "православіе, само себя не узнавшее...." Самъ Гусъ былъ сынъ восточной церкви, хотя воображалъ себя сыномъ западной. Его сподвижникъ Іеронимъ даже былъ въ нашихъ краяхъ и даже подвергался обвиненію въ отступленіи отъ Запада къ Востоку. Нужды ніть, что онъ отъ этого отрекся, можеть быть по слабости, а можеть быть и по недоразумітнію, котораго и онъ не чуждъ былъ о восточной церкви, какъ не чуждъ былъ весь Западъ тогда и не чуждъ доселів. Но фактъ остается неизмітнымъ, помимо личнаго пониманія: гусситство было "православнымъ недоумітнемъ въ католическомъ мірть"; таковъ былъ его смыслъ; рішительнымъ православіемъ оно будеть ныні, если только рішится на себя.

Въ этомъ "если" заключается многое, пожалуй даже все, для западныхъ славянъ и для чеховъ въ особенности. Выяснится вопросъ: на столько ли завла западныхъ нашихъ братьевъ нёметчина, что и въ кажущейся славянской оболочкё имъ суждено остаться по духу нёмцами, даже худшими изъ нёмцевъ, нёмцами-католиками? Или проснется память и наступить полное возрожденіе, —освобожденіе не только внёшнее, политическое, но и духовное, умственное.

#### По поводу служа о пересмотръ суда надъ Гусомъ \*).

Вчера, со словъ телеграммы "Русскихъ Въдомостей", извъщали мы, что готовится отъ чеховъ собирательная просьба въ Римъ о пересмотръ суда надъ Гусомъ, и прибавили: въ добрый часъ. Въ самомъ дълъ, этимъ по врайней мъръ дано будеть удовлетвореніе логикв, заявлено будеть формальное несогласіе празднователей Гуссова юбилея съ Констанивимъ соборомъ. Но этого недостаточно. Что будеть дальше? Папа несомивно ответить на это своимъ историческимъ: non possumus (не можемъ), и онъ не можеть ни поступить иначе, ни отвівчать иначе, не переставая быть папой. Очень можеть случиться, что добрые чехи и удовольствуются этимъ заявленіемъ объ этомъ своемъ несогласіи съ однимъ изъ частныхъ случаевъ католичества, не переставая, какъ имъ кажется, чрезъ то признавать и именовать себя римскими католиками. Съ точки зръній церковной это будеть почти кощунствомь. Гдв же тоть католицизмъ, за которымъ они будутъ себя числить, помимо папы и западныхъ соборовъ? Это будеть особый видъ невърія, облеченный въ наименование въры, въра съ подлогомъ въ самомъ существъ. Но мы говоримъ, что это очень сбыточно. Для котолической жизни это не въ диковинку. Римъ удовлетворяется всякими благовидностями, какъ бы ни быль явенъ софизмъ. А для католическихъ народонаселеній віра есть или предметь суевърія или требованіе приличія и политическихъ преданій, съ которыми не разстаются явно только потому, что не знають куда ихъ сбыть и что подставить на ихъ мъсто, темъ болье, что о бокъ стоить върование атеистическое, которое въ то же время есть соціалистическое. Нев'вріе въ Европ'в не ум'єло организоваться иначе, какъ въ сопровожденіи и подъ предводительствомъ этого политическаго начала. А съ нимъ не всякій хочеть иметь дело даже изъ неверующихъ въ папу: остается признавать по наружному въру, и въ сущности отвергая ее, и

<sup>\*)</sup> С. И. 24 іюня, № 171.

Вопросы Въры и Церкви. Томъ I.

не брезгать никакою сдёлкою, какъ бы въ сущности ни была она безнравственна, и никакою ложью, какъ бы ни была она явна всёмъ и каждому.

А Римъ это очень хорошо знаеть, и не хуже Наполеона III пугаеть своихъ духовныхъ подвластныхъ Краснымъ Привиденіемъ. Прислушайтесь къ речамъ его святейшества. "Первый революціонерь-это дьяволь, отложившійся отъ власти Божіей". Папа грустить, что преемники перваго революціонера не прекращаются досель; грустить, что монархи не замъчають своихъ опасностей, и не замъчають, что дъло ихъ и дъло папы есть дело общее. Оставимъ въ стороны нравственное достоинство этого изліянія и особенное пониманіе в вры, вакъ власти, обратимъ вниманіе лишь на ловкость въ постановкі вопроса. Смотрите: либо католичество, т. е. въра, либо соціальная революція, т. е. безвіріе. Такъ разсуждаеть папа, благоразумно забывь, что есть виды въры, кромъ римско-католической, и существують благоустроенныя монархіи, хотя не вірующія въ папу. Но воздыханія папы будуть им'йть силу на правительства, которыя, зная духъ своихъ населеній, точно такъ же не предвидять другого пути въ отступленію оть папы, какъ признанное безвъріе, за которымъ виднъется имъ революція во всъхъ прочихъ областяхъ общественной жизни. Поэтому пойдутъ они на всякую, сколько-нибудь удобную сдёлку съ папствомъ, согласятся на всякое лицемфріе, на всякій софизмъ, хотя бы сами видъли ясно, что нивто имъ не върить, и они же первыя. И въ данномъ случав австрійское правительство не прочь, можеть быть, будеть выпустить изъ рукава просьбу чеховь, въ видъ угрозы его святьйшеству и намека, чтобъ онъ быль поумъреннъе въ своихъ требованіяхъ и оглашеніяхъ; но оно охотно подвржиить всею своею силою двусмысленность положенія, въ которой останутся чехи послъ напскаго non possumus.

Чтобы соблюсти больше благовидности, чехи думають обратиться собственно къ будущему собору (какъ будто соборъ этотъ не то же, что папа); соборъ же притомъ недалеко. Соборъ точно также откажеть,—въ чемъ не можетъ быть сомить-

нія, -- и тогда будуть протествовать пожалуй къ дальнівшему собору. Все это очень дешево будеть стоить, твмъ же болве, что въ старыя времена у всёхъ предшественниковъ Лютера и у самого его таковы обыкновенно были пріемы. Это особаго рода комедія сділки съ совівстью, въ родів нашихъ безпоповцевь Тъ не признають ни одной изъ существующихъ ісрархій за истинную и законную, не отрицая однако ісрархіи въ самой себъ и не отрицая, что безъ ісрархіи нътъ церкви. Но безпоповцы отъ естественнаго вывода, который за симъ следуеть, что стало быть и они вив церкви, убъгають по крайней мъръ съ завлюченіемъ, что они живутъ последнія времена, во времена антихриста, когда де это возможно (нужды нъть, что эти последнія времена длятся также естественно). Чтобы придумать такія заключенія, нужно чувствовать во всякомъ случай ихъ потребность, нужно быть искренно в рующимъ, хотя бы въ основанія религіи. Но тамъ, гдв этого ніть, сповойно становиться и на полдорогъ: протестовать къ собору не только не существующему, но и невозможному, къ какому-то воображаемому католическому собору съ папой во главъ, который отвергнеть догмать папства, и отвергнеть католические соборы. Если бы и могъ осуществиться такой несбыточный соборъ (представимъ и его хотя въ воображеніи), онъ быль бы ничто; его опредъленія не имъли бы силы, ибо онъ отвергаль бы самыя основанія, на воторыхъ зиждется сила римско-ватоличесваго собора, лишилъ бы себя единственныхъ признавовъ, по которымъ римскій католикъ узнаетъ соборъ и простое сборище:--папы и преемственности преданія. Папа, на немъ предсъдательствовавшій, тъмъ самымъ отрекся бы отъ своего папскаго значенія и соборъ отъ своего значенія соборнаго.

Воть почему, повторяемъ снова, никогда такъ не былъ, какъ теперь, благовременъ соборъ восточной церкви; онъ бы образовалъ ядро, около котораго могло бы сомкнуться все недовольное папствомъ. Россія мигомъ заняла бы положеніе, которому по славъ и по вліянію на историческій ходъ судебъ всего свъта еще не было равнаго. Судьба дается сама въ руки.

Дать вздохнуть Италіи и вывести ее изъ двусмысленнаго положенія къ римскимъ владёніямъ; оказать ту же политическую услугу Австріи, но тъмъ временемъ захватить духовное первенство надъ ея славянскими племенами: освъжить и еще тъснъе сблизить единеніе наше съ славянами турецвими и гревами; постановкою вопроса о соединеніи церквей завязать первый узель духовнаго сближенія съ Америвою и Англією, воторыя объ одинавово въ томъ нуждаются, и которыя объ не находять для себя пока реальной опоры: какая перспектива! И все дъло за починомъ Россіи. Выставляемыя затрудненія, если бы даже существовали, сами по себъ возвысять Россію и дадуть ей первенствующее мъсто. Смущение державъ отъ начала переговоровъ о будущемъ соборъ, усилія, съ которыми онъ будуть, въроятно, на первый разъ сопротивляться его осуществленію: развъ это одно уже не есть признанное господство Россіи надъ положеніемъ вещей? И одна эта правственная поб'яда есть возвышеніе и залогь возвышенія еще дальнійшаго.

Но сущность въ томъ, что затрудненій нёть и всё они вымышляются только боязнью ступить рёппительно, привычкою ступать по проторенному избитому пути. Надёемся на дняхъ вернуться къ этому и выяснить по мёрё силъ.

### Дѣло Плотицына\*).

Плотицынское дъло выступило снова на череду. Моршанскій корреспонденть "Голоса", предрасположенный къ Плотицыну, даеть отчеть, какъ было объявлено въ Моршанскъ ръщеніе суда, какъ дъйствовалъ при этомъ защитникъ Плотицына, князь Урусовъ, увъдомляеть, что подана княземъ Урусовымъ аппелляція въ Правительствующі Сенать, и что скоро тамъ дъло будетъ слушано. Все это вчера сообщено уже читателямъ, за исключеніемъ разсужденій и жалобъ на несправедливость, которой подвергся Плотицынъ.

<sup>\*)</sup> С. И. 16 іюля, № 193.

Вынимаемъ и изъ своего портфеля сообщенія по плотицынскому дёлу и вообще по скопчеству. Мы отложили было ихъ, полагая, что до сыта уже кормлена была публика этимъ дъломъ-хотя и не переставали до последнихъ дней получать и сообщенія, и даже напоминанія, чтобы мы не бросали вопроса о скопчествъ. Но когда возвышается голосъ съ одной стороны, должно выслушать и другую. И странное дело. Благопріятель Плотицына жалуется на несправедливость властей, на притесненія, овазываемыя этому несчастному подсудимому, на то, что ему отказывають въ самой простой справедливости, въ томъ, въ чемъ не отказывали даже Каракозову; словомъ, обвиняеть правительство какъ бы въ пристрастіи. Нашъ корреспонденть береть то же отношение властей къ Плотицыну и скопцамъ вообще, и находитъ противное, что законъ спитъ, что органы власти безд'вйствують, подозр'вваеть злоупотребленія. И въ публив' д'яйствительно ходять слухи самаго соблазнительнаго свойства; говорять о шестидесяти тысячахъ, комуто данныхъ чрезъ кого-то въ заемъ однимъ богачемъ-скопцомъ московскимъ....

Точь въ точь, какъ въ борьбе единоверцевъ съ беглопоповцами, и самихъ поповцевъ между собою, -- раздорнивовъ съ окружниками. Возять деньги, говорять, что платять, угрожають властями, состоящими будто на подаркахъ. Другая сторона въритъ, и жалуется: а ее обвиняютъ противники въ томъ же. Въ большей части случаевъ, мы уверены, все эти подкупы вымысель; вымысель, что подкупы берутся, хотя не вымысель, что подвупы даются. Находятся промышленники, которые улучають этимъ себъ способъ составить состояніе; берутся быть депутатами туда и сюда, получають почтенныя суммы на негласные расходы. "Взято, будеть по нашему," говорять возвращаясь, а зачастую не только не взято, но проворный депутать не видаль даже передней высокого лица, на которое клевещеть. Не такъ ли, достопочтенные старообрядцы? И мы знаемъ, что вамъ ничуть не весело смотръть на извъстныхъ вамъ господъ, которые, съ вашими общественными денежками въ карманѣ, смѣются вамъ подъ носъ, когда вы удостовѣряетесь, что всѣ ихъ сказанія о своихъ успѣшныхъ ходатайствахъ суть чистый пуфъ, и притомъ мошенничество, —мошенничество самаго низкаго разбора, котораго гнушается самый послѣдній воръ. И у того есть своя воровская совѣсть, свои правила воровской чести.

Полагаемъ, что и по скопческимъ дёламъ большая половина разсказовъ есть сказка и преувеличеніе. Но эти сказки и преувеличенія ложатся на честь правительства, на достоинство правосудія, на честь и достоинство всего народа и всей страны, и такое пятно ложится собственно благодаря потемкамъ, въ которыхъ держатся сектантскія дела. Вотъ о чемъ не перестанемъ повторять мы: о необходимости самаго полнъйшаго свъта для этихъ дълъ. Да будутъ же наконецъ совершенно изгнаны эти надписи по этимъ деламъ: "севретно", "конфиденціально" и даже "весьма секретно" или "совершенно конфиденціально". Секреть этоть не удерживается въ секреті, это уже доказано; между твить онъ вредить самому двлу; даеть сектамъ, именно подъ покрышкою этого секрета, плодиться и усиливаться; возбуждаеть въ непринадлежащихъ къ сектамъ нареканія и подозр'внія, какъ мы сказали, можеть быть неосновательныя; и въ концв концовъ воспитываетъ вообще убъжденіе о возможности вести діза въ Россіи противозавонными имктуп

По отношенію къ скопчеству, напримѣръ, мы одобрили бы такую мѣру: обнародовать, во первыхъ, имена всѣхъ отписныхъ скопцевъ, а вмѣстѣ съ тѣмъ издать запрещеніе скопцамъ держать у себя малолѣтнихъ въ услуженіи. Правительство обязано нредохранять малолѣтнихъ посредствомъ тайнаго надзора администраціи. Предохранительная сила вручена была бы тогда не одной администраціи, но и отцамъ съ матерями, которые знали бы, что, отдавая дѣтей къ скопцу, они являются пособниками заранѣе обдуманному, насильственному оскопленію дитяти.

Можеть быть, не безполезно было бы въ тъхъ же видахъ предохраненія противъ секты и оглашеніе имущественныхъ пе-

реходовъ между ея членами. Кому и какими путями переходять имущества въ сектъ, которая своимъ основнимъ догматомъ упраздняеть прямое наследство. Признаніемъ обязанности оскопленія сама себя становить секта въ положеніе, изъятое изъ господствующихъ гражданскихъ законовъ; искусственнымъ пресвченіемъ пути въ діторожденію она ихъ отрицаеть, упраздняя понятіе о семейств'в и прямомъ нереход'в насл'ядствъ. Им'веть право и законъ поставить себя въ исключительное отношеніе въ севтв: онъ только приметь положение, даваемое ему самою севтою. Монахъ тоже осуждаеть себя на безбрачіе, отказывается оть семьи и оть возможности имъть дътей; и законъ отнимаеть у него право зав'вщавать, -- въ силу этого боле, чемъ въ силу объта нестяжательности. Нестяжательность можеть быть полная (въ общежительныхъ монастыряхъ) и неполная (въ обыкновенныхъ). Нестяжательность во всякомъ случав, какъ и самое цъломудріе, имъетъ основаніе нравственное, утверждается на добровольномъ обътъ, которому однако остается возможность и быть нарушеннымъ. Завонъ, следовательно, имель бы еще менве основанія быть исключительнымь кь монаху, чвив къ своицу, который отнимаеть у себя самую возможность деторожденія. Но законъ не проникаеть въ нравственныя уклоненія оть монашества; онъ ихъ игнорируеть, признаеть какъ бы несуществующими и невозможными. Это суть грахи, которые въдаются духовникомъ, а не свътскою властью; она не разбираеть, твердо ли выдержаны монахомъ объты, нъть ли у него имущества или дътей; она смотрить на монаха сквозь уставъ монашества, и отнимаеть право завъщанія, соглашаясь отсутствіе дітей и отсутствіе имущества. Тіть большее право исключительности противъ скопца.

Но законъ, отказывая монаху въ правъ завъщать, не отказываетъ въ правъ законнаго бытія самому установленію, въ силу вотораго монахъ остается бездътнымъ. Монашество есть своего рода союзъ, общество, признанное государствомъ и пользующееся правами гражданства. Законъ признаетъ поэтому естественное право наслъдованія послъ монаха въ самомъ этомъ установленіи, и частиве въ этой общинв, къ которой принадлежить монахъ: въ монастырв. Долженъ ли законъ признать точно такое же право и за установленіемъ скопчества, признать законнымъ бытіе и этого особаго союза,—вопросъ этотъ можетъ быть рішаемъ и такъ и иначе; и мы съ точки зрівнія отвлеченной справедливости не имівемъ ничего возразить противъ подобнаго признанія; тогда оставалось бы только опреділить естественнаго наслідника самому скопческому обществу, которое въ существі своемъ не заключаетъ еще условій вічнаго продолженія. Въ самомъ же скопчестві законный переходъ имуществъ условился бы тогда въ подробностяхъ тімъ, чімъ предъ государствомъ объявила бы себя секта, и чімъ въ силу этого объявленія признало бы ее государство среди другихъ своихъ установленій.

Но секта скопческая сама себя таить, и помимо всего, этимъ отнимаетъ у государства право признать ее. Она не ищеть, подобно напримъръ старообрядчеству, права на свое всенародное проявленіе. Напротивъ, тайна-ея существо; она ищеть скрыться и закрыться, помимо внёшнихъ преследованій, въ силу самого своего нравственнаго существа, въ силу основнаго догмата, въ глазахъ котораго всв не сектанты суть іудеи и фарисеи; въ силу котораго не должно бисера метать предъ свиньями; въ сиду котораго лъстницъ таинственностей ВЪ устроенъ ею даже цёлый рядъ ступеней, по которымъ возводятся даже посвященные въ секту не за разъ, а мало-по-малу. Опять, государство вынуждено принять положение, на которое становить его сама секта; законъ вынужденъ признать секту за то, чёмъ она сама себя ставить въ его глазахъ: за тайный заговоръ, и сообразно съ этимъ себя держать въ отношени къ ней. Законъ не можеть признать перехода имуществъ въ организованное тайное общество, истинное значение котораго отъ него скрывается; мало того, значеніе котораго, по св'єдініямъ, хотя скрываемымъ, но достовернымъ, находится въ прямомъ противоръчіи и прямой враждъ съ признанными началами въ государствв.

Какъ же бы осуществить это, дъйствительно, правое отнотение закона къ наслъдствамъ послъ скопцевъ. Не станемъ этого обсуждать теперь. Предлагаемъ только общее основание къ ръшению вопроса о правъ скопческихъ имуществъ. На первый разъ достаточно было бы мъры отрицательной и отчасти наблюдательной: скопцы должны быть лишены права передавать свои имущества скопцамъ же; а избранные наслъдники не скопцы должны быть назначаемы съ въдома администрации, и оглашаемы во всеобщее свъдъние (мъра предохраняющая отъ подставныхъ наслъдниковъ).

Думаемъ, что двухъ мъръ, которыя объ имъютъ одну цъль вывести секту на божій свътъ, достаточно на первый разъ, чтобъ предохранить невинныя жертвы отъ ножа изувъровъ, и лишить секту силы, которая наконецъ при своей таинственности, и при богатствъ своихъ членовъ, грозитъ сдълаться всемогущею и страшною.

# О возсоединеніи церкви англиканской и греко-россійской \*).

Въ Московскихъ Вѣдомостяхъ мы прочитали воззваніе, принадлежащее перу ученаго г. Гаеерли (Hatherly), англичанина, но единовѣрца нашего. О немъ отчасти извѣщены были уже наши читатели (9-го іюля, № 186) при описаніи торжественнаго служенія, бывшаго въ Сергіевомъ посадѣ прошлый Сергіевъ день.

Девятьсота фунтовъ! Рублями это всего семь тысячъ. Съ прибавкой облаченій, сосудовъ и прочей церковной утвари, издержки развів немногимъ превзойдуть десять тысячъ. Чтобъ сумма не собралась чрезъ нівсколько же дней, лишь только огласится воззваніе, мы не допускаемъ объ этомъ и вопроса. Не десятками, а сотнями тысячъ кладется у насъ на алтарь церковный, и не въ диковину, когда многоцівній шіе храмы воздвигаются даже не сборами, а единоличными пожертвова-

<sup>\*)</sup> С. И. 20 іюля, № 197.

ніями. Обратимъ вниманіе на неизм'вримую важность самаго дъла, въ апостольскомъ духв предпринимаемаго православнопросвъщеннымъ англичаниномъ. Существуетъ уже малое стадо: но вспомнимъ евангельское слово и прекрасно-истинный образъ, которымъ выразило оно распространение истины и церкви. Какъ зерно горчичное мало сначала, но скоро разростаеть въ богатый плодъ и обширный листъ! Не въ одномъ бирмингамскомъ округв,--не пройдеть десятка леть--и въ Манчестерв, и въ Шеффильдъ, и во всъхъ рабочихъ округахъ разнесется православная пропов'едь, воздвигнутся православные храмы, и не малый православный приходъ, считаемый десятвами, а цълая возстанеть епископія православной, возсоединенной англиканской церкви, съ паствою въ милліонъ душъ. Вотъ что несомнънно, при истинъ вселенской церкви, при неудовлетворительности англиканства, при одинавовой несостоятельности папизма и лютеранства, при ревности проповъдниковъ, и при существующемъ и уже неоднократно заявленномъ предрасноложеніи англиканцевъ къ православію, англиканцевъ искреннихъ върующихъ.

Извъстное прошеніе англиканцевъ о возсоединеніи (въ свое время нами оповъщенное) скоръе приблизится тогда въ своему успъху, нежели какъ можно было гадать по обыкновеннымъ человъческимъ соображеніямъ, при теперешнихъ политическихъ условіяхъ. Учрежденная церковь, между тімь, теперешнимъ ирландскимъ биллемъ поставляется на очередь къ упраздвъ своемъ смыслъ государственнаго учрежденія она должна пасть, вакъ выражають объ этомъ опасеніе консерваторы, и чего не совсемъ таять радикалы. А съ темъ падаеть и еще препятствіе, и притомъ главнівниее къ возсоединенію церквей. Господствующая россійская церковь, съ своими сестрами - церквами юго-восточными, составить едино тогда съ господствующею англиканскою церковью и съ ея дщерію-сестрою на дальнемъ, заатлантическомъ западв. Какая будущность, какая слава, какое духовное богатство и сила, какое спосившествованіе мирному развитію народовъ во взаимномъ духовномъ

общеніи, на единой нравственной почві, безъ малійшихъ сліздовъ непріязненной черты, проведенной Римомъ между Западомъ и Востокомъ, этой непріязненной черты взаимнаго отчужденія, ваимной вражды и презрінія, только отчасти коренящихся въ различіи племенъ, а болъе воспитанныхъ противоположностью духовныхъ началъ! Нравственная связь съ народомъ первенствующимъ въ свътъ по силъ, богатству и просвъщению, подниметь и одушевить нашь полунищій и полупросв'єщенный народъ, возвысить въ своихъ и чужихъ глазахъ наше духовенство, освъжить и укрыпить его умственно. Торжественное отреченіе отъ прим'вси матеріализма и насилія въ царству чистодуховному, къ началамъ веры и любви, освежитъ нравственно и англосавсонское племя, и поможеть ему скорве сбросить окончательно начало личнаго соперничества, которое доселъ поставляется имъ, а за нимъ и всеми народами во главу общественныхъ отношеній, и которому недостаточно полно и недостаточно основательно, а потому и недостаточно успѣшно противостоять новъйшія соціальныя движенія. Оживуть и процвётуть заглохшія и заморенныя племена православнаго Востока, встр'ьтивъ себъ нравственную, а по нуждъ и матеріальную помощь, болъе обширную, болъе сильную и болъе дъятельную, чъмъ досель. Не устоить тогда предъ мирнымъ зовомъ братскаго единодушія и армяно-григоріанская церковь, уже восемь столътій назадъ простиравшая объятія во вселенской церкви, и досел'в разделяемая съ нею более недоразумениемъ, чемъ существеннымъ разномысліемъ. Растають сами собою остальныя мелкія восточныя секты. Двѣ трети міра будуть единымъ православнымъ стадомъ, съ единою каоолическою іерархіею. Слиняеть тогда голое протестантство Лютера, -- сбъжить, какъ легкая травяная краска съ плохой ткани, подъ лучами яркаго солнца: голый протесть безь реальнаго содержанія, отвлеченная довтрина безъ живаго церковнаго организма, безъ связующихъ нитей во времени и пространствъ, -- съ прошедшимъ и будущимъ посредствомъ преданія и любви, съ настоящимъ посредствомъ любви и единомыслія, - что оно будеть тогда, и какой его смысять, предъ лицомъ единой, величавой, живой церкви? Померкнетъ и луна на Софійской мечети, потускиветъ крестъ на соборв Петра. Исламъ и Римъ, историческія начала личной разнузданности и личнаго насилія, начала содружественныя и одинаково враждебныя церкви, не смотря на кажущуюся противоположность, не будуть имёть за себя, какъ теперь, помощи въ видъ соперничества раздробленныхъ мелкихъ разномыслій, и столь же раздробленныхъ матеріальныхъ интересовъ, соперничествующихъ, въ существъ своемъ, опять подъ воздъйствіемъ того же разномыслія.

Таково будущее, и къ такому-то будущему закладывается первый камень первоначаткомъ православныхъ храмовъ въ Британіи. Достаточно ди созрѣль нашъ православно-русскій дюдъ, чтобы обнять всю важность историческаго дёла, къ которому онъ призывается? Не созрълъ? Возсоединение церкви совершится тогда не такъ скоро, какъ бы оно было возможно при болъе широкомъ нашемъ просвъщении и при болъе тонкомъ политическомъ нашемъ чутьв. Но оно совершится все равно, только въ славъ будущихъ отдаленныхъ поволъній, а въ стыду современнаго и ближайшихъ. Во всякомъ случав, на столько смысла и приличія, надбемся, найдется у русскихъ людей, чтобъ не допустить воздвигаемаго англо-православнаго храма до личных, а еще болве оффиціальных одолженій. Единоличное ктиторство было бы срамь, какъ свидетельство общественнаго равнодушія и общественной безтактности. Оффиціальное одолжение было бы препятствие, а не поощрение дълу, какъ новодъ въ подозрвніямъ въ политической интригв и искусственномъ возбужденіи. Это діло общественное, это діло наше. Каоедры, обители, церкви, клиръ должны подать примъръ первые; за ними последовать паства. Чёмъ мельче, -- следовательно чвить многочислениве-было бы приношение, твить было бы славнъе. Мы мечтаемъ о невозможномъ; но если бы возможно было соглашение между всвми многочисленными приходами, обителями и канедрами имперіи, и если бы каждое принесло на новосооружаемый храмъ по одному рублю, нъть-каждое по половинѣ рубля и иныя по вопѣйвамъ, средства для храма были бы въ избыткѣ, и какое величавое свидѣтельство было бы тогда для нашихъ далекихъ братьевъ, нашихъ несомнѣныхъ будущихъ единовѣрцевъ! Какой тяжеловѣсный доводъ въ пользу православія явился бы тогда далекимъ островитянамъ въ видѣ этого милліона братскихъ объятій, къ нимъ простертыхъ! Не маловажна была бы тогда и въ политическомъ смыслѣ сила этого заявленія, въ особенности если бы сопроводилось оно братски-отеческимъ посланіемъ отъ собора россійскихъ іерарховъ къ этому новому, малому стаду, на этомъ новомъ Критѣ, съ этимъ новымъ своимъ Титомъ?

# О невнимательности къ духовнымъ потребностямъ богомольцевъ \*).

Г. В. Ч. (въ письм'в на имя редактора "Совр. Изв.") сравниваетъ наши монастыри съ италіанскими и наши святыни съ католическими. Объяснение разницы, справедливо имъ указываемой, кроется въ разницъ отношенія мірянъ къ церкви у насъ и въ Италіи. У насъ народъ ломится въ церковь; тамъ приходится его почти зазывать. Извёстный законъ предложенія и спроса, имінощій такую силу въ экономических отношеніяхъ, отражается и здёсь, въ области отношеній нравственныхъ. Католическій патеръ внимателенъ до угодливости. У насъ, наоборотъ, невнимательность служителей церкви доходить зачастую до грубости: это служить только доказательствомъ, что народъ отъ сердца, не по заказу, не изъ любопытства и не изъ привычки только идетъ въ церковь. Обезпеченное благочестіе мірянъ избавляеть ближайшихъ служителей отъ обязанности подумать о необходимости отвъчать на этоть натискъ тоже предупредительностью и внимательностью. Разумбется, это не можеть однако продолжаться навсегда; "капля долбить

<sup>\*)</sup> С. И. 25 іюля, № 202.

камень пе силою, но частымъ паденіемъ" говорить латинская пословица. Неблагопріятныя послѣдствія для самихъ монастырей и для церкви неминуемо окажутся и оказываются; охлажденіе къ церкви и отпаденія не болѣе ли всего въ этомъ имѣютъ свою причину. За то говорить исторія; съ грубою откровенностью, но то же повторяють и молованскія пѣсни, изображающія въ рѣзкихъ, но тѣмъ не менѣе художественно-вѣрныхъ чертахъ грубое невниманіе духовенства къ жаждущимъ истины и утѣшенія. И вѣрно слово, сказанное въ отвѣтъ на замѣчаніе о многочисленности раскольниковъ въ Россіи: "подивитесь, напротивъ, что ихъ такъ мало, и заключите, до чего еще крѣпка въ народѣ преданность церкви. Надобно спрашивать не о томъ, чѣмъ отбивается народъ отъ церкви, а спрашивать: чего не дѣлаютъ, чтобы отбить".

О Троицкой Лавръ скажемъ, что наблюдение за благочиніемъ въ церкви, по правиламъ, принадлежитъ діавонамъ, и мы полагаемъ, что Лавра, обилующая числомъ братіи, могла бы ввести у себя этоть апостольскій порядокь съ большимь удобствомъ, чъмъ всявая другая обитель, не говоримъ уже о простыхъ церквахъ. И привратниковъ желалось бы видеть также изъ числа братіи, согласно съ монастырскими уставами. Почему упразднять этоть видь послушанія. Достаточное число братіи опять отнимаеть право (для другихъ монастырей основательное) свазать: "запустуеть тогда самая церковная служба, пъніе и чтеніе". Разставленные въ видъ стражей и блюстителей благочинія тамъ и здісь солдаты могуть богомольцамъ внушить даже мысль, что монахи барствують и идуть на синекуру, оставляя черныя работы наемнымъ людямъ: предоставляемъ взвъсить, какъ должна дъйствовать эта догадка на воспитаніе уваженія къ монастырямъ; а между темъ она будеть не вполне справедлива, можемъ это засвидетельствовать.

Но вотъ мысль основательная и плодотворная, съ которою обращается г. В. Ч. уже ко всёмъ святынямъ въ Россіи и на которую считаемъ долгомъ обратить вниманіе не только ближайшихъ служителей и блюстителей святыни. но и высшаго

правительства. Всё досточтимыя святыя мёста и всё хранилища достопримъчательностей, находящіяся въ рукахъ духовенства, должны быть повсюду отврыты цёлоденно и повседневно. Сказапное о ризницъ Троицкаго монастыря относится и къ его библіотекъ, не менъе знаменитей и замъчательной, относится во всъмъ его заведеніямъ и даже церквамъ, за исключеніемъ Троицкаго собора. И этоть, съ мощами преподобнаго Сергія, отврыть на цёлый день только уже послё печатных замёчаній г. Погодина, если не ошибаемся; дотолъ отврывался лишь на время службы. А въ другихъ мъстахъ Россіи? А здъсь въ Москвъ? Что здъшніе соборы и монастыри? Что патріаршая ризница съ патріаршею библіотекою? Указываемъ на всероссійскую святыню, на историческія знаменитости, по которымъ простолюдинъ можеть пройти целый курсь отечественной исторіи, довольствуясь однимъ молчаливымъ обозрвніемъ, даже безъ пособія толкователей, которые однако не были бы конечно лишними. Считаемъ излишнимъ перечислять прочія святыни, разсвянныя по пространству Россіи и столь усердно посвщаемыя народомъ, стекающимся со всёхъ сторонъ; воспитательное значеніе ихъ также несомнівню, и вездів тотъ же недостатокъ внимательности къ удовлетворенію богомольцевъ другими утішеніями, кром'в служенія молебновъ. Въ б'єднівшихъ містностяхъ, вавъ напримъръ въ Переяслават и въ Новгородъ, слышали мы, встръчають еще охотныхъ путеводителей и толкователей: туть действуеть тоть же законь спроса и предложенія, о которомъ мы уже говорили. Но что Соловки, что Кіевъ, что Воронежъ съ Задонскомъ, что Саровъ? И такъ далве и далве, проходите по Россіи, разспрашивайте богомольцевъ и допытывайтесь, что они вынесли изъ своего путешествія. И плодятся невъжественные разсказы, суевърныя легенды, полуязыческія заключенія.

Вопросъ заслуживаетъ общаго законоположенія. Въ прошедшемъ царствованіи историческимъ сокровищамъ, хранящимся въ монастыряхъ, грозило наконецъ совершенное расхищеніе, благодаря, разумътется, болье всего невъжеству, выпустившему

въ продолжении ста лёть изъ своихъ рукъ столько сокровищъ, послужившихъ въ обогащенію стольвихъ библіотекъ и музеевъ, даже въ созданію новихъ. Состоялся высочайшій указь о составленіи повсюду правильныхъ и тщательныхъ описей совровищамъ, хранящимся въ храмакъ и ризницахъ. Но кладъ недоступный, хотя лежащій въ сохранности, не приносить пользы. Трудно возражать, когда указывають вообще на непроизводительное употребленіе монастырскихъ богатствь. Въ настоящее царствованіе посл'ядоваль законь, предупреждающій возраженіе о непроизводительности монастырей вообще: новые монастыри могуть быть теперь открываемы не иначе, какъ заявивъ сверхъ общей цёли монастырскаго подвижничества, какую - нибудь частную воспитательную или благотворительную цель. Россія имъетъ право ждать закона и о монастырскихъ (вообще о церковныхъ) сокровищахъ, который бы обезпечивалъ ихъ производительное значеніе для народа. Производительность заключается не всегда въ наживъ вещественной прибыли. Пусть цервовныя достопримвчательности будуть живымь поученіемь для народа, живою школою не просто благочестія, но вийсти школою, сохраняющею и оживляющею вообще преданія отечественныя, воспитывающею патріотизмъ, нравственно связывающею современныя понятія и между собою-единствомъ воспоминаній, и съ поколъніями прошедшими-непрестанно освъжаемымъ памятованіемъ того, что совершено предками. Какъ формулировать законъ-дело законодателя; но должны же быть всё достопримвчательности, и въ особенности достопримвчательныя святыни, открыты всюду для всяваго и всегда безпрепятственно, и должно быть не только обезпечено, но даже предупредительно облегчено всевозможнымъ содъйствіемъ, ихъ изученіе всьмъ и каждому желающему.

### О религіозныхъ обрядахъ и обычаяхъ\*).

Пудожскій корреспонденть "Бирж. Вѣд." описывая обычай, распространенный въ Поморскомъ краѣ, ставить кресты на дорогахъ, взываетъ между прочимъ къ епархіальному начальству, чтобъ оно вразумило крестьянъ обращать свое благочестивое усердіе на другіе предметы, а не на постановку крестовъ. Корреспондентъ сближаетъ этотъ обычай съ подобнымъ же обычаемъ въ западномъ краѣ: здѣсь это памятникъ католицизма и знамя польщизны; тамъ знамя раскола, по крайней мѣрѣ его памятникъ: кресты эти по первоначальному происхожденію суть кресты надгробные надъ могилами изувѣровъ-самосожженцевъ.

Позволяемъ себѣ не согласиться съ ворреспондентомъ и съ своей стороны выразить надежду, что епархіальное начальство остережется послѣдовать неосторожному совѣту. Въ враѣ, столь наклонномъ къ расколу, опасно расшевеливать мѣстные обычаи, особенно вогда въ нихъ нѣтъ ничего прямо вреднаго. По свидѣтельству самого ворреспондента, раскольническій смыслъ этихъ крестовъ и памятниковъ утратился. Это теперь выраженіе простого благочестія. Къ чему же запрещеніемъ вызывать прежній неправославный смыслъ снова на память, и этимъ оживлять расколь? Мало ли у насъ обычаевъ очень почтенныхъ, которые, если допросить внимательно о ихъ происхожденіи, скажутся не только не православными, но даже языческими.

Эта замътка имъетъ смыслъ болъе общій, и прилагается пе къ однимъ крестамъ на дорогахъ. Много обычаевъ и въ церковномъ и въ политическомъ міръ, къ которымъ не преодольно еще недоразумъніе, въ сущности давно переставшее быть основательнымъ. Возьмемъ хотя исторію нашей русской бороды, какихъ смысловъ не перенесла она на себъ, съ того времени, какъ Петръ увидълъ въ ней знамя мятежа и знамя раскола. Сколько и теперь у нея разныхъ смысловъ: не говоря о бородъ законной духовенства, борода по наслъдственному преданію

<sup>\*)</sup> С. И. 6 августа, № 213.

(у крестьянина и купца), борода по религіозному ученію (у старообрядца), борода фата, борода сомозваннаго демагога, борода русская и французская, борода прямо для удобства. Но законъ, хотя въ болѣе смягченномъ видѣ, все съ тѣмъ же возбраненіемъ относится къ ней, какъ и во времена Петра. Правда, самое это возбраненіе является теперь болѣе требованіемъ простаго служебнаго приличія; бритый подбородокъ получаеть значеніе принадлежности мундира на равнѣ съ шитымъ воротниьомъ и обшлагами и въ одномъ съ ними смыслѣ.

Возьмемъ и другое недоразумъніе: въ церкви по отношенію къ театру. Давно утраченъ послъднимъ языческій смыслъ, такъ давно, что, переживъ христіанскій, онъ обращается просто въ безрелигіозный. А и восточная и западная церковь единодушно продолжають осыпать его тъми же словами и того же осужденія, какое было такъ кстати въ первые четыре въка. Косо смотрять служители въры и на статуи; даже, сколько намъ извъстно, на такую книгу, какова была "Пропилеи" г. Леонтьева, смотрълось косо духовнымъ начальствомъ; сколько намъ извъстно, можно было бы подумать, что въ самомъ дълъ опасаются возобновленія поклоненій Зевсу и Аполлону.

Но самое громадное недоразумѣніе, продолжающееся во всей силѣ, относится въ старообрядству. Сколько слезъ, крови и чернилъ пролито изъ двоеперстія и сугубаго аллилуія. Что не было заподоврѣно въ этихъ обрядахъ. Наконецъ, дѣло разълснилось, и учредилось единовѣріе. Но и теперь продолжаетъ во всей силѣ существовать запрещеніе православному принимать двоеперстіе и числиться, напримѣръ, прихожаниномъ единовѣрческой церкви. Не такъ давно между періодическою Московскою печатью и Вятскою шелъ даже по этому вопросу споръ, и Вятская епархіальная печать никакъ не хотѣла уступить православному права молиться въ единовѣрческомъ храмѣ. Но она не потрудилась разъяснить вотъ какого вопроса. Что если среди цѣлой волости будутъ только двое православныхъ по происхожденію, а вокругъ на десятки версть не будетъ церкви православной? И что если одинъ скажеть: пойду молиться въ

храмъ своихъ односельчанъ единовърцевъ, сложу ихъ крестъ и буду соучаствовать въ ихъ богослуженія, по ихъ обычаямъ? А другой: нътъ, я уже лучше просижу дома, но не пойду къ нимъ, и не зачислюсь въ ихніе? На которой сторонъ будетъ гордыня, на которой христіанская любовь?

# Нравственное одобреніе со стороны прихожанъ какъ условіе для назначенія на священнослужительскія м'єста \*).

Мы получили отъ неизвъстнаго письмо, въ которомъ насъ просять посовътовать "Московскимъ Епархіальнымъ Въдомостямъ", чтобы онъ помъщали своевременныя свъдънія о праздныхъ священнослужительскихъ и церковнослужительскихъ мъстахъ. По мнънію корреспондента, эти свъдънія гораздно нужнъе духовенству, чъмъ свъдънія о поступившихъ на мъста, а только послъдняго рода свъдъніями и наполняются печатаемые въ "Въдомостяхъ" списки, къ которымъ уже въ видъ поясненія только прибавляются извъстія о выбывшихъ за штатъ или умершихъ. Практическій интересъ, по мнънію корреспондента, требуеть другаго, и онъ изображаетъ картину, какъ добываются мъста въ духовенствъ. Вотъ онъ что говорить.

"Кто изъ духовныхъ лицъ не знаетъ, съ какими хлопотами, издержками и тратою времени добываются теперь свѣдѣнія о праздныхъ вакансіяхъ. Еще хорошо, если кандидатъ на должности живетъ въ Москвѣ хотя бы за пять или 8 верстъ отъ консисторіи; ему все-таки легче навѣдываться въ нее, чѣмъ несчастному сельскому кандидату, которому приходится дѣлать 50 и болѣе верстъ. А навѣдываться надо не разъ и не два въ мѣсяцъ, а нѣсколько разъ въ недѣлю, потому что иначе какъ разъ пропустишь вакансію и кто-либо другой займетъ ее.

"Но одними прогулками еще не отдълаешься. Упразднявшееся мъсто составляетъ канцелярскую тайну консисторіи; для познанія этой тайны нужно быть или родственникомъ или другомъ

<sup>\*)</sup> С. И. 13 августа, № 220.

консисторскаго чиновника, а въ особенности нужно заслужить расположеніе сторожа, могущество котораго велико. Чтобы быть дружнымъ съ сторожемъ, нужно дать ему денегъ, а не у всёхъ кандидатовъ есть лишняя копёйка. Несчастные безденежные легко отличимы въ консисторіи отъ тёхъ, которые угостили сторожа; послёдніе
смотрять на первыхъ съ какою-то самоувёренностью и предпочтительно получають мёста. А бёдняги снова колесять ежедневно,
узнавая не открылось ли мёсто.

"А какъ легко избътнуть всъхъ этихъ непріятностей. Стоитъ устроить въ "Епархіальныхъ Въдомостяхъ" отдълъ, въ которомъ бы публиковать незанятыя вакансіи. "Въдомости" выходять разъ въ недълю, и выписываніе ихъ обязательно всъмъ церквамъ. Каждый кандидатъ по этому могъ бы изъ нихъ узнать о свободныхъ мъстахъ заблаговременно. Было бы не дурно, если-бъ въ консисторіи списки свободныхъ мъстъ даже вывъщивались на видномъ мъстъ; тогда не надо было бы прибъгать и къ посредству сторожей!"

Обращаемъ это заявленіе по назначенію, кому оно адресовано. Съ своей стороны, мы, разумѣется, одобрили бы мѣру, о которой просить корреспонденть, хотя полагаемъ, что она во всякомъ случаѣ, бѣднякамъ просителямъ поставила бы одно утѣшеніе: написать лишнюю просьбу. Вѣдомости выходять всетаки только разъ въ недѣлю, и въ продолженіе этого промежутка не только успѣетъ открыться вакансія, но успѣетъ она и быть замѣщенною. Если бы даже она оставалась праздною, гдѣ, кромѣ листа бумаги, на которой проситель за подписью своего имени испрашиваетъ "учинить милостивѣйшую резолюцію," гдѣ для него еще основаніе, что резолюція эта положена будетъ именно въ томъ смыслѣ, въ какомъ ему желательно.

Удивительная слѣпота. Слышать несправедливость, ищуть ея причину, и отыскивають вездѣ, только не тамъ, гдѣ она дѣйствительно. Обращаются съ обвиненіями къ консисторскимъ канцеляріямъ и даже сторожамъ. Какъ будто не все равно, знаете ли вы о существованіи празднаго мѣста или нѣтъ. Избъгаете одной случайности, предстанетъ другая; сторожъ и даже секретарь окажутъ благосклонность, но явится со стороны ходатай за вашего соперника, и вы, не смотря на свое достоинство, и на свое нравственное право, останетесь съ чѣмъ были.

Но вопіють въ духовенстві и противь этихъ ходатайствъ не вполні впрочемь основательно. За неимініемъ данныхъ, боліє твердыхъ, важно и личное одобреніе. Нельзя же производить на священническія міста на единственномъ основаніи учебнаго аттестата или старшинства літъ. Личный архіерейскій экзаменъ просителямъ—учрежденіе устарівлое и во всякомъ случай неспособное дать полныя свідінія. Въ неизбіжно кратвій часъ испытанія можеть преосвященный достигнуть лишь отрицательныхъ заключеній, и притомъ касающихся исключительно умственныхъ способностей и образованія: "это круглый невіжда, онъ положительно недостоинъ". Или "этоть со смысломъ, нітъ прямыхъ основаній отвергнуть". Но разві это все, и все именно для занятія мість священнослужительскихъ?

Нравственное одобреніе со стороны прихожанъ было бы лучшимъ дополненіемъ этому, неизбіжно недостаточному испытанію, которое можеть быть произведено архіереемъ, и вмість было бы твердвишимъ оплотомъ противъ всвхъ несправедливостей и случайностей, которымъ теперь, и опять неизбъжно, подвержено назначение на священнослужительския мъста. Тъмъ болве, что этотъ порядовъ согласенъ быль бы съ древними правилами. При новомъ законъ, требующемъ, чтобъ кандидатъ во священство предварительно прошель должность исаломщика, въроятно, онъ возстановится, тъмъ болье что паствъ облегчится возможность предлагать во священство лицъ дъйствительно дознанныхъ, а архипастырю не много останется нравственныхъ основаній, чтобъ отвергать избраніе.--Но воть что удивительно, этого-то порядка, которымъ единственно и твердо устранились бы всё несправедливости и случайности, всё поводы къ жалобамъ, этого-то порядка, единственно истиннаго, менъе всего и хочеть большинство духовенства. Мирятся съ какимъ угодно способомъ избранія, только не съ этимъ. Ужели же предпочтутъ даже консисторского сторожа?

#### • О старообрядческихъ училищахъ\*).

Какія соображенія руководили старообрядцевъ въ желаніи имъть собственныя училища, неизвъстно. Кажется, побудительпою причиною быль, во первыхь, стыдь, почувствованный наконець отъ постоянныхъ и всеобщихъ упревовъ въ невъжествъ; и во вторыхъ-боязнь, что чрезъ обучение въ общихъ училищахъ дети отстануть отъ старообрядства. Первое побужденіе похвально, второе естественно. Въ не-старообрядцахъ же, когда заходила ръчь о старообрядческихъ училищахъ, во всъхъ болъе или менъе ясно проглядывало воззръніе на шволу, кавъ на средство сманить старообрядцевъ; одинаково этимъ одушевлялись противники учрежденія особыхъ піколь и защитники. Первые боялись, вторые надъялись. Боялись, что при отдъльности школъ средство привлеченія окажется недостаточнымъ, и потому предпочитали дозволить старообрядцамъ посъщать общія училища, съ увольнениемъ отъ уроковъ закона Божія, а не устройство особыхъ училищъ. Надъялись другіе, что достаточно просвътить старообрядца: остальное придеть само собою, гдъ бы онъ ни обучался. Очевидно однако, что тъ и другіе одинаково предвидели случай воспользоваться просвещениемъ, какъ ловушкою для совъсти. Сколько туть чести отдается просвъщенію, сколько совъсти, и сколько тому и другому вмъстъ, представляемъ ръшать просвъщенной совъсти каждаго.

Но оставляемъ въ сторонѣ вопросъ о нравственномъ достоинствѣ воззрѣнія; мы утверждаемъ, что оно въ самомъ себѣ неосновательно: въ просвѣщеніи оно видитъ принадлежность извѣстнаго вѣрованія и находитъ его несовмѣстнымъ съ другимъ вѣрованіемъ. Оно смѣшиваетъ этимъ два явленія: образованность и вѣру, внѣшнее знаніе и совѣсть, тогда какъ это явленія разныя, области несоизмѣримыя, два круга, центры которыхъ не сходятся. Милліоны разъ доказалось, что высокое просвѣщеніе уживается съ глубокимъ суевѣріемъ и вѣра чистая съ кореннымъ невѣжествомъ. Первые мученики далеко были

<sup>\*)</sup> С. И. 16 августа, № 223.

необразованные первых императоровь, и графъ Монталамберъ несомныно быль просвыщенные о. Серафима Саровскаго. Въ сумвы ходячихъ понятій, которыми пробавляется человычество, это различіе двухъ разнородныхъ явленій затерялось, собственно благодаря тому, что римское католичество опредылило себя и въ теоріи и въ жизни какъ внышее знаніе (отчего и выродило изъ себя дикое ученіе о дылахъ). А протестантство и тымъ паче разумыеть выру, какъ знаніе, хотя повидимому противъ этого и протестуеть. Между тымъ какъ выра не есть знаніе: напротивь, она ему противоположна, хотя имыеть его при себы и пользуется имъ, между прочимъ, для своего выраженія.

Но мы, впрочемъ, взялись за перо не для того, чтобы распространяться въ философскихъ различеніяхъ въры отъ знанія. Достаточно быть убъжденнымъ, что расколъ не исчезаеть отъ такъ называемаго просвъщенія, и достаточно для этого собственной его исторіи. Возьмемъ первыя Челобитныя старообрядцевъ, возьмемъ Поморскіе Отв'вты, и возьмемъ теперешнія ихъ мудрствованія. Какая разность. Мы не можемъ скрыть отъ себя, что эта разность, чувствительно измёнившая самый катихизисъ старообрядцевь, зависъла именно отъ степени просвъщенія. И тъмъ не менъе видимъ, что не смотря на измъненіе ватихизиса, само старообрядство, какъ секта, какъ особое върованіе, живеть, даже не очень смущаясь тъмъ, что опо отопіло отъ своихъ первоначальныхъ воззрёній. Для знакомыхъ съ исторією віроученій это и не удивительно. Никакая секта, какъ секта, не живетъ буквою своего катихизиса, потому что нивакая изъ нихъ и не зарождается изъ голыхъ умствованій, подобно какъ зарождаются теоріи світа или электричества. Логическіе доводы, которыми оправдываеть себя секта, и самый символь, съ которымъ она вышла и продолжаеть жить, есть только попытка ея къ саморазуменію, часто даже несоответствующая истинной сущности явленія. Всякое отдёльное вірованіе, успъвшее собраться въ секту, въ общество, есть явленіе прежде всего бытовое. Это бываеть попытка удовлетворить какой-нибудь коренной народной потребности, выразить какуюнибудь существенную черту народнаго характера, не удовлетворяемую и не выражаемую существующимъ всеобычнымъ выражениемъ въры, господствующимъ ея организмомъ, короче господствующею церковью. Это самое и даетъ имъ силу сложиться въ секту, и не оставаться на степени личнаго мнѣнія, пусть раздѣляемаго нѣскольвими, однако не способными стать въ собирательную личность. И живутъ потомъ секты точно также совсѣмъ не діалектикою мысли, а логикою жизни, тѣмъ психическимъ мышленіемъ, которое такъ мало поддается отвлеченнымъ логическимъ пріемамъ.

Убъдимся въ этомъ, и тогда ръшается само собою: стоитъ ли противиться заведенію особыхъ старообрядческихъ школъ, и не следуеть ли, напротивь, о нихъ стараться. Расколь не падеть; въ крайнемъ случай отойдуть отъ него отдёльныя личности. Изъ за чего же дело? Что предпочтительнее: просвещение или невѣжество, и вѣра или безвѣріе? Вотъ къ какому простому самому общему, можно сказать, даже-пошлому виду сводится тогда весь вопросъ. Въ самомъ дълъ, при несогласіи властей на особенныя училища, только эти два положенія и предстоять старообрядцу: или оставаться совсёмъ безъ школы, и слёдовательно, въ первобытномъ невъжествъ; или же, чрезъ школу идти на потерю не только старообрядческого, но и всякого върованія. Посл'єднее такъ же несомн'єнно, какъ и первое, ибо см'єпіно же себя увърять, чтобы наши училища, гимназіи или университеты были заведеніями, спеціально насаждающими православіе. Если уже способны они будуть снять раскольническія в'врованія, то съ тімь вмість соскоблять съ дитяти или юноши старообрядца и последніе остатки верованія вообще.

Есть и третья возможность: быть просвищеннымь и оставаться старообрядцемь; и для большинства старообрядцевь, ціннящихь и віру и образованіе, видится это только чрезь посредство особыхь старообрядческихь школь. Какъ вому, но для нась согражданинь просвіщенный и вірующій, хотя бы и старообрядець, во всякомь случай предпочтительніве и достожеланніве круглаго невіжды и полнаго безвіра.

#### Дѣло Плотицына\*).

Дъло Максима Плотицына будеть докладываться въ сенатъ не далъе какъ 20 августа. Въ предвидъніи этого, нъкто
въ "Голосъ" помъщаеть, подъ видомъ и наименованіемъ корреспонденціи изъ Моршанска, докладную записку въ пользу
Плотицына, предназначенную для чтенія іт. сенаторамъ. Обыкновенно такія записки печатаются особенно, въ небольшомъ
числъ экземпляровъ, и подаются прямо въ руки сенаторамъ.
Но ничего худаго нътъ, что ходатай воспользовался для этого
періодическою печатью: это только доказываеть его уваженіс
къ общественному мнънію; опъ ищеть предрасположить публику, не довольствуясь впечатлъніемъ на судей.

Мы называемъ статью изъ Моршанска докладною запискою, а не корреспонденцією, не безъ основанія. О Маршанскъ и изъ Моршанска въ ней почти ни слова нътъ, кромъ общихъ мъсть... Она вся занята разборомъ Плотицынскаго дъла: отъисвиваеть повазанія благопріятныя Плотицыну, умалчивая, разумфется, о неблагопріятныхъ; ловить противорфчія, гдф они могутъ служить въ пользу обвиняемому; уличаеть и докторовъ и Коммиссію въ неум'влости; нападаеть на печать, и именно на "Современныя Извъстія", за содъйствіе въ обвиненію; выходить изъ себя, что находились вакіе-то именные и безъименные доносчиви; хвалить и торжествуеть, что имъ не давали хода. По мъстамъ это пересыпано ораторскими украпіеніями, ссылкою на канцлера Дагессо, негодованіемъ "противъ обскурантизма" и "фанатизма" и воззваніями къ "реальной наукв". Это врайнее развитіе фанатизма, восклицаеть ходатай, говоря о скопчествъ и освобождая повидимому совершенно Максима Плотицына отъ подозрвнія въ этой ефеси.

"Это крайнее развитіе религіознаго фанатизма не можеть жить среди свъта дъйствительности. Оно осуждено на смерть, какъ своро столкнется съ реальною наукою, проповъдующею,

<sup>\*)</sup> С. И. 18 августа, № 225.

что природа—цёль человёческаго познанія, что она благодать, а не грёхъ, что наслажденіе жизнью—разумная цёль общественнаго развитія, а не мерзость. Что женщина и любовь идеалы индивидуальнаго счастья, а что дьявольскія козни состоятъ въ томъ, чтобъ отвратить человёка отъ живой дёйствительности, запрещая ему наслажденіе и замыкая въ узкій вругь мертвыхъ символовъ. Обскурантизмъ вотъ истинное наслажденіе духа тьмы, отца лжи, обольщающаго бёднаго труженика лживыми надеждами на вознагражденіе."

Видите, тутъ и фанатизмъ и обскурантизмъ, и идеалы индивидуальнаго счастья, и узкій кругъ мертвыхъ символовъ. Чего еще? Гимназисту за всё эти цвёты краснорёчія можно было бы поставить похвальный балъ, но съ предостереженіемъ, чтобъ онъ употреблялъ впредъ не одни слова, но не пренебрегалъ и мыслью и въ особенности избёгалъ положительныхъ безсмыслицъ, каково, напримёръ, выраженіе, что природа есть цёль человёческаго познанія—употребленное въ видё доказательства нелёпости скопчества. Скопцы скопятся, не понимая, невъжды, что природа есть цёль человёческаго познанія. Каково сочетаніе.

Все это говорится собственно въ оттъненіе Плотицына, который примъшанъ къ скопчеству совершенно напрасно, тогда какъ въ дъл есть дъйствительный, не только признанный, но и признавшійся скопецъ и даже скопитель. Это Іона Кузнецовъ. Его-то и засыпаетъ ходатай этими цвътами красноръчія. Самъ же Плотицынъ, если върить докладной запискъ, есть не болъе, какъ набожный старичекъ, нъсколько, правда, мистическаго направленія, и въ этомъ своемъ качествъ уважающій и принимающій разныхъ блаженныхъ, въ томъ числъ и смыслъ въроятно и скопцевъ. Кстать же въ Моршанскъ и былъ настоящій блаженный Иванъ Басильевичъ Ильинъ, умершій въ 1853 году. Составитель записки, очевидно, потрудился собрать о немъ свъдънія, да вмъстъ для пущей доказательности воспоминаетъ о блаженныхъ и юродивыхъ другихъ губерній. Въ простомъ мистическомъ смыслъ и должно быть объясняемо все

признанное за письменныя уливи противъ Плотицына, а сухарикъ, найденный у него и признанный за скопческое причастіе, это просто англійскій бисквить, полученный Плотицынымъ отъ своего петербургскаго коммиссіонера. Ходатай называеть этого воммиссіонера даже по имени: это Густавъ Ивановичъ Штейнеръ. Публикъ онъ доселъ былъ неизвъстенъ, да и Плотицынъ на следствіи не показываль о немъ, должно быть потому, что запамятоваль (онь на все отвъчаль: "запамятоваль" и "не знаю," даже вогда представляли ему записки собственной руки). Но составитель записки знаетъ Густава Ивановича, и дознался, что Густавъ Ивановичъ посылалъ Плотицыну бисквиты. Густавъ Ивановичъ Штейнеръ есть действительно знакомый Плотицына, и несомноно, должно быть, доставляль англійскіе бисквиты. И мы съ своей стороны припоминаемъ теперь, что въ многочисленныхъ письмахъ, которыя присылались намъ отъ извъстныхъ и неизвъстныхъ лицъ во время моршанскаго погрома, упоминалось объ имени и дъйствіяхъ нъкоего г. Штейнера, во всякомъ случав несомивнио-какого-то г. Ш. съ ивмецкою фамиліею.

Разумъется, докладчивъ говоритъ не все, что знаетъ, хотя знаетъ онъ оченъ многое. Естественно, онъ приберегаетъ сильнъйшие доводы къ самому засъданию, онъ довольствуется предуготовительнымъ внушениемъ публикъ, что моршанское дъло въ существенныхъ чертахъ еще неизвъстно ей, и именно ставитъ эти слова курсивомъ, чтобы тъмъ большее внимание оказано было потомъ, когда это неизвъстное будетъ раскрыто въ залъ сената красноръчивымъ защитникомъ Плотицына, княземъ Урусовымъ.

Но тъмъ откровеннъе и тъмъ съ большимъ негодованіемъ опрокидывается докладчикъ на печатъ и именно и даже иключительно на "Современныя Извъстія". Онъ не щадить здъсь выраженій: сравниваетъ писавшихъ съ Ноздревыми, видитъ въ сообщенныхъ извъстіяхъ и "важность" и "глупость", находитъ вообще чуть чуть не преступленіемъ, что печать передавала публикъ свъдънія о ходъ дъла; и въ довершеніе пугаетъ "Современныя Извъстія" судомъ за клевету. Въ добрый часъ.

Мы не прочь стать на судъ, хотя бы имѣли противъ себя обвинителемъ, что само собою всего вѣроятнѣе, князя Урусова, который послѣ столькихъ опытовъ талантливой защиты попытаеть на этотъ разъ свою талантливость въ обвиненіи.

Вообще записка не обладаетъ достаточнымъ духомъ спокойствія. Составитель не просто разбираеть дівло, хоти бы вы одностороннемъ интересъ, не просто ходатайствуетъ, но и горячится, вавъ будто говорить о личномъ деле. Что-то его вавъ будто лично безновоить; что-то досадуеть; чего-то онъ будто боится; чёмъ-то раздраженъ. Этимъ раздраженіемъ и объясняется, что онъ даже не замёчаеть за собою противорёчій. Поставляя, напримъръ, въ обвиненіе мъстнымъ властямъ ихъ невнимательность, онъ въ другомъ мъстъ ту же невнимательность принимаеть за достаточное доказательство неважности пренебреженных свъдъній (доносовъ Ковригина и Боголюбова). По пріемамъ, по тону, по этому повторенному обращенію для сравненій къ Ноздреву, мы готовы предположить даже, авторъ на сей разъ есть тотъ же, кто писалъ отчеты о плотицынскомъ дълъ въ "Русскихъ Въдомостяхъ" и потомъ въ семъ же "Голосв". Если это двиствительно одно лице, то мы можемъ поздравить автора, что онъ по крайней мфрф нфсколько исправился; на сей разъ говорить о внязъ Урусовъ, и притомъ ставить его на пьедесталь.

# Утилитарный взглядъ въ приложеніи къ монастырскимъ доходамъ \*).

Пом'вщая зам'втву о Гуслицкомъ монастыр'в, мы им'вемъ д'вло съ общимъ воззр'вніемъ, противъ котораго протестуетъ Гуслицкій игуменъ, и противъ котораго не можемъ не протестовать и мы. Воззр'вніе это можеть быть названо строго утилитарнымъ. Господинъ смотритъ на чужое богатство и чужой трудъ, размышляетъ, съ пользою ли оно употребляется, и протягиваетъ руку, чтобъ распорядиться гораздо полезн'ве.

<sup>\*)</sup> С. И. 22 августа, № 229.

Направленіе это очень старое и довольно распространенное, хотя не везд'в одинаково называется.

"Какъ жалко, что эта женщина такое дорогое муро употребляеть на ноги учителю! Больше пользы было бы, если бы она продала, и деньги раздала нищимъ!" Такъ разсуждалъ древній утилитаристь, и съ своей точки зрѣнія основательно.

Тоть же утилитаризмъ, и та же сравнительная оцѣнка дѣйствительной и возможной пользы чужаго добра является потомъ въ римскихъ катихизисахъ, подъ несоотвѣтствующимъ заглавіемъ "добрыхъ дѣлъ", и выродилось въ извѣстное іезуитское: "цѣль оправдываетъ средства". Іезуиты, правда, отпираются, чтобъ такъ голословно они выражали сокъ своего ученія. Но это все равно. Въ частностяхъ оно проводится послѣдовательно, и нѣтъ преступленія, нѣтъ грабежа, убійства, кровосмѣшенія, для котораго бы у іезуита не напілось оправданія, заимствованнаго изъ казуистики: "но это для вящшей славы Божіей, для пользы церкви, для пользы ближнихъ". Посмотритъ патеръ съ этой точки зрѣнія, и убійство, кровосмѣшеніе, грабежъ окажутся едва не добродѣтелью.

Не вдаваясь въ утонченности, а также разсуждають и тѣ, что подкарауливають богатаго купца на дорогъ, или лъзуть къ достаточному барину въ окно. Развѣ они не разсуждаютъ? Нѣтъ, тоже разсуждають, и уже посль, когда душа обмозолится и ремесло обратится въ привычку, довольствуются однимъ механизмомъ. "Баринъ, ништо ему! Не бойсь, не знаетъ, что такое нужда, хворь, работа. Купецъ, по дёломъ ему, чай обираетъ обманомъ". И молится онъ, и свъчки объщаетъ поставить, и думаетъ не только устроить семью или помочь матери, но пособить мелькающимъ сосъдамъ, точно также горемычнымъ и врехтящимъ. Это тоже утилитаристь, и положенія, которыя копошатся въ его немудрящей головъ, отдъльно взятыя върны: и баринъ, дъйствительно-распутный, и купецъ обманщикъ; и пожалуй, сосъду точно выстроить избу, и не только свёчку поставить, но и цёлую церковь построить. По расцёнке пользы перевёсъ окажется не на сторонъ владъльца, но на сторонъ похитителя.

Но къ услугамъ его является и цёлая теорія, цёлая школа, и береть и вора съ убійцей подъ свою защиту. Она ихъ не оправдываетъ, но только потому, что зачеркиваетъ самое слово право или вина. Она умите іезуита, и понимаеть, что признать праваго или виноватаго значить признать нравственное достоинство діннія, слідовательно, признать самостоятельность нравственнаго долга, независимую отъ утилитарныхъ соображеній, и ничему не подчиняющуюся, кром'в нравственнаго закона свободы; следовательно, опровергнуть самую теорію утилитаризма. Этого нравственнаго долга нътъ, потому что ивть нравственнаго закона, потому что ивть свободы. Такъ она разсуждаеть, и потому говорить: пусть будеть такъ, чтобы не было богатыхъ и бъдныхъ, чтобы не было у одного больше, у другого меньше; пусть будеть, чтобы не могло и возбудиться желаніе убивать или грабить; тогда не будеть само собою ни убійцъ, ни грабителей. А до того на нихъ нечего сътовать. И это въ свою очередь утилитаризмъ, только еще въ болве полномъ, даже перешедшемъ себя видъ. Развязываясь отъ всъхъ нравственныхъ побужденій, онь откидываеть понятіе самой пользы, которое все еще предполагаеть долю самоотреченія оть своекорыстія. Онъ не взвішиваеть, что полезніве, а ограничивается выражениемъ: что кому лучше, и попусваеть на всякую неправду, хищеніе и насиліе, въ надежді, что изъ-за этого можеть быть большому числу людей лучше.

Разумъется, посягавшаго на Гуслицкую часовню мы не причисляемъ ни къ одному изъ этихъ разрядовъ; но начало одно, и насъ поражаетъ беззастънчивостъ предложенія. Любопытенъ путь, какимъ додвинулось мышленіе г. Морошкина до этого предложенія. Онъ вотъ какой. На приходскихъ церквахъ стоятъ кресты, на монастырскихъ часовняхъ кресты; тамъ подаютъ на свъчи, здъсь подаютъ на свъчи. Доселъ сходство. Но тамъ служитъ бълое духовенство, у котораго естъ дъти, и свъчная прибыль обращается на ихъ училища; здъсь служитъ черное духовенство, у котораго дътей не предполагается, и свъчная прибыль остается въ его пользу. Слъдовательно, заклю-

чаеть мыслитель, свъчнал прибыль съ часовни должпа быть обращена на училища дътей бълаго духовенства. Такова логика. Совершенно тъмъ же путемъ можно повернуть разсужденіе и обратно, и о. Пароеній даже предлагаеть опыть. У него есть тоже училище, но для врестьянскихъ дътей, и онъ совътуеть бълому духовенству обратить свое вниманіе (а конечно и свъчные доходы) туда же, на просвъщеніе простонародья. Одно разсужденіе стоить другого. Но идя этимъ путемъ, самъ простолюдинъ будетъ разсуждать пожалуй и еще иначе, и спорящіе не въ правъ будуть отрицать его основательность. "Что вы толкуете объ училищахъ! Я ъсть хочу, и мнъ нужна лошадь. Да и не на училища я ставиль свъчку".

Воть этоть бы последній пункть собственно и должень быть единственною опорою, на которой позволительно обсуждать употребленіе свечных суммь. Оне идуть оть добровольнаго подаянія тёхь, кто ставить свечи. Съ какою мыслію, съ какимъ намереніемъ ихъ ставять? Ихъ ставять въ часовне, и безъ сомнёнія не съ тёмь, чтобы помимо часовни воспользовались другіе. И въ церквахъ ставятся свечки тоже не на училища. Здёсь отъемъ денегь на училища, по крайней мёре, есть факть совершившійся и установившійся. Повторять же его въ новомъ и дальнёйшемъ видё не значить ли подсказывать сомнёніе и о праве перваго? При недостатке средствь, помогать себе отнятіемъ у другихъ, чего не хотять и не думають давать сами владёльцы, путь конечно легкій, но справедливый ли? Едва ли даже благоразумный.

"Но что справляться съ мнѣніемъ простолюдина?—Онъ невѣжда, и самъ не понимаеть ни того, что дѣлаетъ, ни для чего дѣлаетъ. Мы за него думаемъ, какъ бы онъ долженъ думатъ".

А вы научите его, какъ онъ долженъ думать, и тогда уже распоряжайтесь, а не берите на себя труда размышлять за другихъ. И выходить, что о. Пароеній правъ. Сперва просвітить простонародье, а тамъ уже само оно дастъ, чего ищете теперь утилитарными пріемами.

#### О сельскихъ пъвческихъ хорахъ \*).

Изъ числа извъстій, сегодня передаваемыхъ, къ числу самыхъ пріятныхъ относимъ образованіе сельсваго пъвческаго хора. благодаря усиліямъ священника, гдів-то въ Тульскомъ увздв. Успвхъ о. Ясенецкаго показываеть, какъ много могло бы сдёлать духовенство, если бы захотёло. Русскій крестьянинь есть пъвецъ по преимуществу. Искусство пънія есть одна изъ принадлежностей полнаго воспитанія, и церковное уже признано у насъ однимъ изъ общеобразовательныхъ средствъ. Обученіе врестьянъ птенію, пріученіе ихъ въ птенію хоровому, и притомъ въ церкви, было бы не только шагомъ впередъ въ народномъ воспитаніи; не только удовлетвореніемъ художественной наклонности, которая почти единственно любовью къ пънію и проявляеть себя въ русскомъ человъвъ, мало чувственномъ въ архитектурнымъ линіямъ и почти безчувственномъ къ живописи и ваянію; наконецъ, распространеніе вкуса и любви въ церковному хоровому пънію и исполненіе его хоромъ самихъ прихожанъ не только послужило бы однимъ изъ отвлеченій отъ кабака и орлянки (нътъ сомнънія, лишній часъ пънія много бы сберегь лишнихъ косушекъ у кабатчиковъ и много лишнихъ грошей въ крестьянскихъ карманахъ), но важнъе всего, что здёсь же было бы одно изъ лучшихъ средствъ взаимнаго нравственнаго сближенія прихожанъ съ самими собою и съ клиромъ, и дъйствительнъйшій шагъ къ тому, чтобы приходы были подлинными единицами, истинными собирательными личностями, находящими свое единство не въ единствъ только цервовнаго зданія или церковнаго клира или въ единствъ хозяйственных заботь о поддержаніи того и другого. Единовъріе есть правственная связь, но соединяющая не однихъ членовъ прихода, но всю церковь вселенскую. Проновъдь, поученія образують отчасти одну семью изъ пастыря съ паствою: но чтобы быть не только выслушаннымъ, но и услышаннымъ,

<sup>\*)</sup> С. И. 2 сентября, № 240.

много нужно преодольть препятствій пастырю. Если и нельзя согласиться съ обычными возраженіями духовенства, что добиться добровольнаго вниманія и послушанія имъ невозможно, по очерствелости крестьянина, и что остается только прибегнуть къ содъйствію правительственной силы: то несомнівню, что очерствленіе есть, и что нер'єдко доброе желаніе священника возд'єйствовать нравственно на паству встретится съ холодностью и даже озлобленіемъ. Школою, действіемъ на крестьянъ съ малолътства можеть быть легко духовенствомъ преодольно это горькое для него препятствіе жестокосердія. А пініе есть та же школа и притомъ не только-малолетныхъ, но и взрослыхъ. Здёсь не встрычается обучаемый съ строгимъ, непріятнымъ поученіемъ; обученіе есть витств и источникъ удовольствія, почти забавы, но оно принесеть свои плоды. Въ Вятской епархіи, какъ знаемъ мы, въ одномъ селеніи прихожане пріучены также, и притомъ не просто къ пънію, но именно къ пънію встмъ хоромъ въ церкви. Легко понять, что этоть обычай оставляеть тё же воспоминанія и созидаеть ту же связь, какую пораждаеть обыкновенно совоспитаніе въ одномъ ваведеніи. Школьное сотоварищество завязываеть узы на всю жизнь не одними воспоминаніями о внішнемъ сожительстві, но единствомъ занятій, единствомъ ощущеній, страховъ, надеждъ, горестей, шутокъ, забавъ. Въ своемъ особомъ видъ, но повторяется несомнънно также живнь товарищества и въ томъ счастливомъ приходъ Вятской епархіи, гдъ всъ, отъ мала до велика, поють вмъстъ въ перкви, соединяя свои голоса съ голосами влира.

О томъ, что нравственное единство прихода было бы великимъ благомъ, мы считаемъ излишнимъ изъясняться. Понятно, что это вовсе не есть требованіе сентиментальности, а требованіе нравственныхъ успѣховъ и нравственной силы. Матеріально связаны и объединены крестьяне общиннымъ землевладѣніемъ, которое даетъ имъ себя знать пока тягостью круговой поруки. Однако и эта связь внѣшняя и это внѣшнее единство образують силу, какъ сильно все сплоченное и сосредоточенное, не разбросанное. Эта сила ощущается иностранцемъ при взглядѣ

Digitized by Google

на русскую деревню, и не одинъ изъ нихъ въ этомъ признается, не всегда отдавая себъ отчеть, въ чемъ именно послышаль опъ эту силу. Въ области же нравственной, тоть же крестьянскій міръ способенъ скорте поразить восностью, а не силою, или же успъхами, но которые могутъ вести только къ разложенію, успъхами моды, пьянства и всякаго рода гульбы. А это отъ того, что нъть той сплоченности, нъть другого нравственнаго цемента, вромъ слъпыхъ обычаевъ, къ которымъ относитъ крестьянинъ свое и върованье. Административныя средоточія не только внъшни, но и случайны. Шволь нъть, и нъть достаточной силы дойти до единодушія въ ихъ устройству, при всемъ общемъ сознаніи, и даже иногда общемъ желаніи каждаго отдъльно. А отсюда и косность, и обратные успёхи, и въ самомъ хозяйстве не то движеніе, какое было возможно. Приходъ есть естественный нравственный центръ; будь онъ не внъшнимъ только, не зданіемъ только или причтомъ: нътъ, тутъ удовлетворится не одна сентиментальность. Задумается тогда и совершится въ крестьянскихъ мірахъ многое: и школы, и бесёды, и общества трезвости, а тамъ и банки, и всевозможныя улучшенія, начиная съ чистыхъ избъ и улицъ, и кончая мірскими сельскими машинами.

# О церковномъ пѣніи\*).

Нѣсколько дней назадъ сообщено было у насъ о происшествіи, случившемся въ церкви Новаго Пимена 26 августа: во время всенощной въ церкви вто-то позволилъ себѣ рукоплесканіе, и кругомъ церкви была иллюминація не церковнаго свойства. Мы получили нѣсколько писемъ, откликнувшихся на это краткое сообщеніе. Спѣшатъ добавить, что эта свѣтская иллюминація бываетъ и при другихъ церквахъ. Нѣкто называетъ прямо церковь Снаса на Пескахъ и прибавляетъ, что сверхъ иллюминаціи кругомъ церкви бываетъ въ храмовые праздники почти гулянье и заводится мелкая торговля.

<sup>\*)</sup> С. И. 8 сентября, № 244.

На этомъ пока остановимся. Корреспонденты указывають на это явленіе съ неудовольствіемъ. Мы разсуждаемъ иначе, и не находимъ предосудительнымъ, когда внъ церкви празднично освъщено, когда образуется само собою стеченіе народа, пусть, когда даже заводится торговля, вызванная этимъ стеченіемъ. Мы даже совершенно противъ твхъ суровыхъ мвръ, которыя принимаются вообще противъ праздничной торговли. А онъ принимаются, и принимаются въ видъ косвеннаго понужденія народа къ церкви. Если бы догадались приб'вгнуть къ такимъ понужденіямъ заранье, тогда не имьли бы мы конечно ни одной ярмарки, по крайней мъръ изъ нихъ самыхъ знаменитыхъ. Бытіемъ своимъ онъ обязаны монастырямъ и храмовымъ праздникамъ: богомолье, стечение народа въ церкви; тутъ къ услугамъ торговля, сначала мелкая, потомъ более крупная, которая, благодаря мёстнымъ условіямъ, разростается потомъ и во всесвътную, какъ у Макарія. Таковъ образъ всёхъ ярмаровъ, и вакое-нибудь гулянье подъ Донскимъ или Симоновымъ есть тоть же Макарій или Коренная въ зародышь, съ тою лишь разницею, что торговое мъстоположение однихъ монастырей менве благопріятно, чвит другихть. Не знаемть, ст твить же ли успъхомъ тогда достигнута была бы другая, главная цъль. О воскресныхъ базарахъ, напримъръ, разсуждають такъ, что, не будь ихъ, народъ былъ бы не на площади и въ кабакъ, а въ церкви. Разсужденіе было бы в'врно, если было бы доказано, что на площадь или въ кабакъ попадаеть народъ противъ воли, имъя, напротивъ, намъреніе молиться Богу. Мы согласны, что соблазнъ барыша или разгула можетъ отвлечь отъ церкви, но не думаемъ, чтобы скука была достаточнымъ побужденіемъ въ богомолью, или чтобы посъщение храмовъ изъ за такого побужденія им'вло нравственную ціну. И однаво такъ разсуждали епархіальныя власти, когда обращались въ святьйшій синодъ, и чрезъ него въ высшей администраціи, о превращеніи воскресныхъ базаровъ.

Что въ большомъ, то и въ маломъ. Греми проповъдникъ противъ тъхъ, кто употребляетъ церковный праздникъ въ средства для промысла или забавы; но полагаемъ, что и проповъдникъ предпочелъ бы во всякомъ случаъ стеченіе народа въ храмъ и вокругъ совершенной пустынности, среди которой и проповъдывать некому.

Объ идлюминаціи въ частности, по случаю праздника у Новаго Пимена, г. Эрастъ Дуровъ напоминаетъ въ оправданіе, что то было въ день коронаціи. Это им'ветъ свой в'всъ.

Иное дѣло — рукоплесканіе. Дѣло туть не въ томъ, кто допустиль себѣ рукоплескать, или почему не предупредили соблазна и не распорядились соблазнителемъ. Рукоплесканіе было право. Оно рукоплескало пѣвчимъ, а пѣвчіе превращали церковь въ театръ. Такова была музыка, таково исполненіе. Вотъ, тѣмъ вызвано рукоплесканіе. Виновато здѣсь безобразіе, которымъ, подъ именемъ красоты, позволяютъ себѣ щеголять хоры пѣвчихъ, и по преимуществу— Чудовскихъ. Но пусть говоритъ корреспондентъ.

"Въ газетъ вашей описанъ случай въ церкви Пимена, въ Новыхъ Воротникахъ, что послъ пънія "Слава въ вышнихъ Богу", исполненнаго Чудовскими пъвчими, раздалось рукоплесканіе. Печально, полагаю, отозвался этотъ случай во многихъ и очень многихъ сердцахъ. Но справедливо ли было обвинять только одного нарушителя церковнаго благочинія. Что вызвало это? Случай этотъ заставилъ припомнить слышанное мною неоднократно въ разныхъ церквахъ концертное пъніе этихъ пъвчихъ. Ихъ исполненіе художественно-музыкальное не заставляетъ ли многихъ предстоящихъ отръшаться отъ духовныхъ мыслей и благоговъйнаго настроенія души, и мысленно переноситься въ концертныя залы?

"Не поставлены органы въ церквахъ у насъ, по примъру католическихъ, но развъ концертное пъніе, исполняемое Чудовскими пъвчими, не замъняетъ собою органа иногда. Кто слышалъ, какъ они исполняютъ "Тебъ поемъ", тотъ, думаю, согласится со многими, что не подобаетъ исполнять такъ въ православномъ храмъ и, кажется, это одно даетъ мало надежды на возвращеніе заблудшихъ чадъ церкви, т. е. старообрядцевъ, въ ея лоно, въ которомъ не полюбится дълать изъ своихъ часовень и моленныхъ музыкальныя собранія.

"Если кто послушаеть какъ тѣ же пѣвчія исполняють пѣсню "Совѣтъ предвѣчный", тотъ пойметь, что простое пѣніе болѣе близко къ сердцу массы людей, непосвященныхъ въ музыкальное

искусство, посъщающихъ святые православные храмы, чъмъ сильноконцертное пъніе, которое допущено въ церквахъ католическихъ, гдъ эффектъ играетъ не послъднюю роль."

Корреспонденть разсуждаеть върно; только онъ ошибается въ названіяхъ; онъ говорить о "художественно-музыкальномъ исполненіи" вонцертнаго пънія Чудовскихъ пъвчихъ, и обзываеть слушателей, которымь это пвніе не нравится, "людьми, не посвященными въ музывальное искусство". Мы разсуждаемъ совершенно обратно, и признаемъ рѣшительное музыкальное невъжество въ томъ "художественно-музыкальномъ исполненіи", и напротивъ-върное музыкальное чутье у этихъ людей, "не посвященных въ музыкальное искусство". Развъ фокусникъ есть художникъ? Вамъ предлагаютъ выслушать похоронный маршъ, и играють польку-мазурку, и играють, искренно увъренные добродушно, что это дъйствительно похоронный маршъ. Развъ это не невъжество? Проиграйте эти пьесы, величаемыя художественными (мы говоримъ пьесы, не ръшаясь сказать пъснонънія), на инструментв безъ словъ, предъ артистомъ, сколько-нибудь знающимъ, и спросите: что это за пьеса? Къ какому роду музыки онъ причислить слышанное? И тогда по отвъту судите, какова эта художественность. Если вы видите передъ собою конюшню, и съ надписью "дворецъ", вы не повърите надписи и обвините архитектора въ бездарности. А что въ одномъ искусствъ, то и въ другомъ.

Музыка есть математика, и притомъ не въ переносномъ, а въ буквальномъ смыслѣ. Впечатлѣніе, ею достигаемое, точно такъ основано на математическихъ законахъ, и притомъ не только въ общемъ его видѣ пріятнаго и болѣзненнаго, но и въ частныхъ—радостнаго, печальнаго, умиляющаго, раздирающаго, торжественнаго, сладострастнаго и т. д.... Вы скажете, что вамъ раздирають уши, а это есть сочетаніе звуковъ, представляющихъ числа, взаимно непропорціональныя. Ему хочется при одной пьесѣ плясать, а въ другой плакать. Но это опять числовыя пропорціи, заключающіяся въ размѣрѣ и ладѣ, въ протяженіи и переходахъ новышенія. И такъ далѣе, до подробностей. На этомъ основываются роды музыки, и требовать,

чтобы церковное пѣніе было прилично себѣ, не значить требовать повиновенія какимъ-нибудь произвольнымъ вкусамъ, основаннымъ на случайности, а требовать техническаго знанія и повиновенія неизмѣннымъ законамъ искусства, независимымъ отъ творца, ни отъ иснолнителя, ни отъ слушателя. Цѣпить же пѣніе внѣ этихъ законовъ, восхищаться исполненіемъ, номимо внутренняго строенія пьесы.... Но это — восхищаться Блонденомъ; это фокусъ-покусъ, а не искусство, ловкость внѣшняя, а не выраженіе какой-либо мысли и чувства. Но и то сказать.... церковь не балаганъ.

Многимъ изъ московской нублики не понравятся эти слова, она такъ любить Чудовскихъ пѣвчихъ; Чудовскіе пѣвчіе при служеніяхъ—это то же, что генераль на старинныхъ свадебныхъ обѣдахъ. Но именно поэтому-то и слѣдуетъ поговорить о ея музыкальныхъ вкусахъ. Какъ въ самомъ дѣлѣ она относится къ церковному пѣнію, и чего въ немъ ищетъ? Въ Пасху слушаетъ въ Успенскомъ соборѣ, кто изъ діаконовъ кого перекричитъ при чтеніи Евангелія, чтобы нотомъ рѣшить, за кѣмъ остается предпочтительное право на приглашенія къ рядскимъ молебнамъ или богатымъ свадьбамъ. А тутъ жаждеть послушать многодіезныя и даже не брезгающія диссонансами пѣснопѣнья Чудовскаго хора. Но это именно—наслажденіе Блонденомъ, неразвитость вкуса; аппетитъ къ горчицѣ и перцу у больнаго катарромъ желудка; жажда поразиться уродствомъ, неприличіемъ, неожиданностью.

# О евреяхъ\*).

Всенародное выраженіе неудовольствія, выраженіе на цѣлое племя, произносимое въ глаза представителю этого племени, неприлично. Толчки еврею тѣмъ болѣе предосудительны. О побояхъ нечего и говорить. Во всемъ этомъ мы согласны съ г. Э. Ф., и жалѣемъ вмѣстѣ съ нимъ, что на русской желѣзной дорогѣ тако мало вѣжливости, хотя бы къ еврею. Но просимъ

<sup>\*)</sup> С. И. 8 сентября, № 246.

достопочтенному корреспонденту вникнуть и въ другую сторону вопроса. Отвращение къ еврею не случайно. Беремъ самого корреспондента на словъ: онъ говорить, что всъ распорядители дороги питають къ евреямъ отвращение. Мы даже находимъ, что сказать это слишкомъ много. Не во всъхъ, довольно сказать: "въ большей части есть отвращение". Это такъ малая часть безразлична, а чтобы была у кого особенная нъжность, сердечное расположение къ роду Израиля—это трудно и представить. Отчего бы?

Не въра тому причиною, — мало ли у насъ въръ. Не происхожденіе, не языкъ, — многіе евреи даже говорять хорошо по русски, не все это вмъстъ, наконецъ. Въ татаринъ всъ эти отличія сходятся, и однако къ татарину ласковъе въ душъ русскій, чъмъ къ еврею. Должпо быть такъ, унаслъдованный предрасудовъ? Какъ однако онъ упорно держится. По замъчанію самого корреспондента, даже человъкъ, имъющій видъ вполнъ образованнаго, не скрываетъ своего отвращенія.

Письмо изъ Украйны, помѣщаемое ниже сегодня письмо изъ Елисаветграда, пом'вщенное у насъ же недавно, разсужденія Кіевлянина, тоже недавно нами переданныя, говорять въ одно. Они готовы молиться объ избавленіи своихъ мъстностей отъ нашествія евреевъ. Евреи-это саранча ползущая, за которою не остается ничего, все събдено. Этоопасный даръ, оставленный исторією, съ которымъ не знають вакъ быть на юго-западъ, отъ котораго отмахиваются на востовъ, и котораго со страхомъ ждутъ на съверъ. Такъ разсуждають съ мъсть. Пусть г. Э. Ф., или пусть найдется другой адвокать; желали бы мы слышать оть нихъ: явленія, на которыя одни жалуются, которыхъ ждуть другіе со страхомъ, существують ди они или нётъ? Производителенъ еврейскій трудъ и обогащаеть онъ страну, или истощаеть? Мы не просимъ разсуждать о причинахъ и приводить извиненія. Они хорошо изв'ястны и выучены наизусть; требуется засвидътельствованіе факта или его опроверженіе, но опроверженіе тоже фактическое.

Нечего и говорить; искать оплодотворяющей силы еврейскаго труда будеть трудъ напрасный. А если такъ, то отвра-

щеніе къ евреямъ въ не-евреяхъ, не сважемъ законно, но оно понятно и извинительно. Еще бы требовать, чтобъ съ распростертыми объятіями встръчать тъхъ, въ комъ не предполагается ни другихъ намъреній, ни другихъ способностей, какъ поживляться на счетъ чужаго труда, и притомъ съ возможно ничтожнымъ количествомъ своего собственнаго.

Мы знаемъ, что евреи имъютъ сказать въ свое извиненіе. Самымъ крупнымъ извиненіемъ служитъ, между прочимъ, для нихъ и въра, которая воспитываетъ въ нихъ понятія о ихъ міропобъдительномъ значеніи, а обо всъхъ прочихъ племенахъ, какъ объ орудіяхъ и средствахъ ихъ благоденствія, но русскому человъку не становится отъ этого легче и не прибавляется побужденій особенно жаловать тъхъ, кого онъ должень опасаться.

Было бы жестово, хотя вполнъ основательно, сказать евреямъ: измъните свои привычви на стольво, чтобъ мы приучились въ васъ видъть не просто согражданъ, но и сотрудниковъ, споспъществующихъ общему благоденствію, и тогда обращение съ вами перемънится. Тогда встрътятъ и примутъ васъ вездъ, какъ нъмецкаго колониста, или какъ англичанинамеханива. Мы знаемъ, что воспитываемое тысячел втіями, и притомъ подкрепляемое религіозными верованіями не исчезаеть десятки лътъ, но можно носовътовать, чтобы по крайней мъръ наружности своей сыны израиля старались сглаживать признави, являющіе, что они принадлежать племени, собственное имя вотораго есть имя нарицательное безжалостнаго ростовщика и безсовъстнаго эксплоататора. Въ самомъ дълъ, не подъ именемъ же евреевъ, а, въроятно, подъ именемъ купцовъ, вздять евреи по жельзной дорогь. Однако ихъ принимають, какъ евреевъ, въ чемъ они, конечно, не думаютъ сами рекомендоваться. Стало быть есть нечать, — печать, ничуть не напоминающая о чемъ-нибудь достохвальномъ, достолюбезномъ, общеполезномъ. Чего же ждать?

# Кто распорядитель благочинія въ церкви? \*)

Вчера, 25 сентября въ здёшней судебной палате слушано двло объ осворбленіи г. Котовымъ г. частнаго пристава Темирязева. Мы не передаемъ подробности дела: оно известно нашимъ постояннымъ читателямъ. Въ праздникъ Казанской Божіей Матери, 8 Іюля прошлаго года, въ Казанскомъ Соборѣ г. приставъ расчищаль церковь отъ народа по окончаніи об'ідни, но еще прежде, чемъ оставилъ церковь служившій высокопреосвященный митрополить, г. Котовь, въ качествъ церковнаго старосты, обратился къ приставу съ просъбою не безповоить народъ. Произошель разговоръ, въ воторомъ тому и другому послышалось оскорбленіе. (Ваше мъсто тамъ, за дверями. Твое или Ваше мъсто у ящива: тавими ръчами обмънялись приставъ со старостою. Староста показываеть, что г. приставъ распорядился будто-бы даже арестовать его, что впрочемъ приставъ отрицаетъ. Приставъ показываетъ, что староста позволиль себъ движеніе, смысль котораго старостою впрочемъ объясняется вовсе не въ оскорбительномъ смыслъ. Воть сущность дела). Окружной судъ нашель г. Котова виновнымъ въ произнесении неприличныхъ словъ, обращенныхъ въ должностному лицу во время исполненія служебныхъ обязанностей, и приговориль къ взысванію съ него 25 рублей. Судебная Падата вчера освободила г. Котова отъ этого ввысканія, признавь его невиновнымъ.

Важенъ ли здёсь фактъ или общій вопросъ? Не столько важенъ первый, сколько важенъ второй и мы уже двоекратно на это обращали вниманіе. Кто распорядитель благочинія въ церкви и за кёмъ должна быть признана правоспособность судить, соблюдается ли въ данномъ случай церковное благочиніе или нарушается? Защитникъ г. Котова, присяжный повёренный Доброхотовъ, въ объясненіи своемъ приводилъ между прочимъ,

<sup>\*)</sup> С. И. 27 сентября, № 265.

что взгляды церковные и взгляды полицейскіе въ изв'єстныхъ случаяхъ могутъ расходиться. Кривъ, громогласное публичное пъніе-есть явленіе, нарушающее тишину, и полиція обязана ему противодъйствовать; но, когда поють хотя бы и громогласно ("Тебѣ Бога хвалимъ"), служитель церкви найдеть въ этомъ выражение благоговънія. Если чиновникъ или служитель полиціи присутствуеть въ церкви, не въ качествъ молящагося и не въ качествъ только исполнителя, готоваго оказать услуги, когда ихъ отъ него потребують; если онъ присвояеть себъ право прямого д'ятельнаго и самостоятельнаго наблюденія и не только наблюденія, но и распоряженія, где предель этому праву? Неблагочинно молящійся и даже неблагочинно молебствующій въ тогда одинаково будуть подвергнуты полицейскимъ распоряженіямъ во время священнодъйствія; ибо только эти два вида лицъ и предполагаются въ церкви во время богослуженія, и отділить ихъ одинь оть другого невозможно. Церковь не театръ, а богослужение не представление. Тамъ законно предоставить полиціи наблюденіе за публикою зрительницею; но въ церкви молящіеся не зрители, но соучастники богослуженія; они не смотрять или слушають, они молятся вмість съ священнодъйствующими; они приступають вмъсть въ священной трапезъ. Если послъднее бываеть не всегда или если не всегда поеть во время богослуженія вся церковь, то это не правило, скорве отступление отъ правилъ. Однако, еслибы вздумаль ето подиввать клиру, внешній глась блюстителя могь бы узрѣть въ этомъ нарушение благочиния. А если бы онъ призналъ за собою право усматривать это (а сообразно усмотрвнію и распорядиться), то нельзя будеть отнять оть него права наблюденія за порядкомъ, въ какомъ и принимаются таинства причастія; а признавъ за полицією это право, то следовательно мы должны подчинить ей священнодействие въ теснейшемъ смысле, то есть алтарь и клиросъ.

Что относится въ принятію таинствъ и въ пѣнію, то же относится и въ молитвеннымъ тѣлодвиженіямъ, къ поклонамъ и самому наконецъ стоянію, которое въ церкви опять имъетъ свой смыслъ, отличный отъ стоянія предъ балаганомъ. Здѣсь стояніе есть только неизбѣжное средство къ тому, чтобы созерцать представленіе; въ церкви стояніе само въ себѣ есть выраженіе участія въ богослуженіи, оно есть одинъ изъ видовъ, которымъ обнаруживается и молитвенное состояніе. Вотъ, гдѣ вопросъ и вотъ, гдѣ преимущественно важность дѣла, вчера разсмотрѣннаго въ палатѣ. Нельзя не выразить сожалѣнія, что до этого вопроса не дойдено, хотя нельзя и винить за это никого. Поставлены были три вопроса; передаемъ ихъ въ сущности.

Должны ли быть признаны слова Котова: "ваше мъсто тамъ" — неприличными въ томъ смыслъ, въ какомъ подвергаетъ ихъ взысканію 282 ст. Если они были таковы, то признавать ли Темирязева въ данное время исправляющимъ свои служебныя обязанности, и если да, то какому подлежить взысканію Котовъ. При отрицательномъ отвътъ, каковой данъ былъ палатой на первый вопросъ, естественно не дошелъ второй даже до разсмотрънія.

Во всякомъ случай это только одна половина дела; отъ духовнаго начальства и отъ г. Котова зависить вторая. Г. Котовъ оправданъ, но это не значитъ, чтобы былъ оправданъ г. Темирязевъ. Судебная Палата, твиъ болве Окружный Судъ, не имъли права судить о дъйствіи частнаго пристава; они разсматривали д'виствіе старосты, на которое жаловался приставъ. Но признаеть ли духовное начальство, и его приставникъ, г. Котовъ въ частности, за приставомъ право, котораго не признаваль за старостою приставь. Распоряжение объ арестовании старосты было разсмотрено на суде, но только въ виде объяспенія, виновать ли, или не виновать Котовъ. Но оно не было прямымъ предметомъ изследованія и обсужденія. Подвергнуться такому обсужденію оно не можеть только, какъ часть обвиненія противъ г. нристава, буде духовное начальство різшилось возбудить таковое. Квартальный надзиратель не слыхаль этого распоряженія, какъ онъ показаль на судь. Но если бы онъ слышалъ, говоритъ онъ, то бы исполнилъ. Было это распоряженіе? Въ правъ полиція дълать это распоряженіе въ церкви противъ кого бы то ни было, твиъ болве противъ старосты? Гдв предвль, до котораго можеть полиція вообще распоряжаться въ церкви? Признаеть ли себя г. Котовъ вполнъ удовлетвореннымъ? Находитъ ли духовное начальство достаточнымъ, чтобы цервовные старосты имъли право, какъ оказалось теперь на судь, возражать противъ слишкомъ усердныхъ дъйствій полиціи внутри храма, и соглашается ли, что полицейскіе сохраняють тімь не меньшее право прибітать къ этимь распоряженіямъ, въ случат нужды доходящимъ даже до самостоятельныхъ распоряженій объ аресть, и притомъ направленныхъ противъ вого бы то ни было, хотя бы противъ старосты? Однимъ словомъ исполнилъ ли г. приставъ въ данномъ случав или превышаль свои обязанности, и быль ли въ свою очередь при этомъ случав лицомъ служебнымъ, или частнымъ, исполнителемъ или нарушителемъ своихъ обязанностей?

Вотъ вопросы, возбудить воторые зависить отъ самого г. Котова отчасти, а главнымъ образомъ отъ его духовнаго начальства.

# По поводу запрещенія священникамъ обучать дѣтей на дому \*).

(Письмо редактору). На дняхъ приходить ко мнѣ человѣкъ отъ полиціи, и требуеть, чтобы я оставиль ученіе дѣтей на дому. На вопросъ мой почему, отвѣчаетъ, что запрещается полиціей всякое обученіе, которое беруть на себя лица, неимѣющія на то права, неимѣющія дозволенія отъ начальства. Я отвѣчаю заявившему такое запрещеніе, что я обучаю на дому двоихъ мальчиковъ своего прихода безплатно, и у меня нѣтъ никакого учебнаго заведенія. Но мнѣ отвѣчаетъ человѣкъ отъ полиціи опять то же, что запрещается какое бы ни было учебное заведеніе. Благословивъ дѣтей, учениковъ своихъ, я съ болью въ сердцѣ отпустилъ ихъ домой.

<sup>\*)</sup> С. И. 12 ноября, № 311.

Не къ намъ ли относится заповъдь нашего Пастыреначальника Спасителя: "шедше научите вся языки" (Ме. 28, 19). Не намъ ли особенно объщено наименованіе великими въ царствіи небесномъ, если мы будемъ учить (Ме. 5, 19), другихъ истинамъ въры и нравственности. Значитъ, мы имъемъ и дозволеніе и право. Самый санъ священства, который мы принимаемъ на себя, обязываетъ насъ учить другихъ. Почему же запрещаютъ? Не начальство же запрещаетъ, наоборотъ: оно поощряло и поощряетъ правильное образованіе юношества. Не виноваты ли исполнители полицейскихъ постановленій, которые иногда бываютъ черезчуръ усердны въ исполненіяхъ своихъ?

Священникъ Н.

3-го ноября 1869 года.

По прочтеніи этого письма остается только пожать плечами; словъ, достаточныхъ въ выраженію удивленія, пріискать даже трудно. Что здёсь преслёдуется? Противъ чего возродилось опасеніе? Чёмъ подозрёніе возбуждено? А это не случайность. Совершенно подобное этому письму отъ священника, мы получили другое, подъ которымъ подписано: діаконъ. Единичное происшествіе объяснялось случайностью, могло быть придирчивостью ввартальнаго надзирателя, не поладившаго съ причтомъ, и мы не дали хода письму. Но теперь видимъ, что туть нъчто больше случайныхъ неладовъ мъстной полиціи съ мъстнымъ причтомъ. Это требованіе общее, и притомъ основывающее себя на законъ. А изъ того, какъ уразумъвается исполнительною властью здёсь законъ въ приложеніи въ праву обученія, мы готовы ожидать, что точно такое же разумівніе приложено будеть и къ праву общественныхъ собраній. Общественныя собранія! Они могуть происходить только съ дозволенія начальства, и на этомъ, повидимому, весьма законномъ основаніи, придеть "челов'явь оть полиціи", какь выражается корреспонденть-священникъ, и потребуетъ этотъ "человъкъ отъ полиціи", чтобы об'єдни и утрени служились не иначе, какъ съ полицейскаго дозволенія, или же служились причтомъ про себя въ одиночку.

А священнивъ-учитель еще съ простодушиемъ объявляетъ, какъ воображаетъ онъ---въ свое оправдание, что онъ учитъ

безмездно. Чего добраго. Не проговорилъ ли еще онъ "человъку отъ полиціи" тъхъ изреченій евангельскихъ, которыя приведены имъ въ письмъ. Безмездно. Но это-то и опасно. Безмездно учитъ, стало быть это не коммерческое предпріятіе; предполагается тенденція, а тенденція—вещь злокачественная.

Да священнивъ еще удивляется, какъ случилось, что запрещають ему учить, когда ему же начальство, то есть его начальство, внушаеть эту обязанность учительства, поощряеть ея исполненіе.

Если бы это было не достовърно, это было бы невъроятно. А такъ какъ послъ двухъ полученныхъ писемъ одного
содержанія сомнъваться нельзя, то позволительно надъяться, что
духовное начальство войдеть съ ходатайствомъ объ огражденіи
священнослужащихъ, не скажемъ "въ ихъ правъ", но въ ихъ
первъйшей обязанности, безъ которой все прочее ихъ служеніе не полно и не имъетъ смысла, все обращается въ
простой механизмъ, и даже исповъдь, которая можетъ быть
тоже цълымъ курсомъ, преподоваемыхъ правда каждому въ
одиночку, однако и здъсь тоже можетъ, пожалуй, закрасться
тенденція.

Не запрещать священнослужащимъ обученіе, напротивъ взыскивать по надлежащему слѣдовало бы съ нихъ за невѣжество прихода. Изъ Орловской губерніи сейчасъ мы получили письмо, что въ одномъ селѣ противъ эпидеміи прибѣгли крестьяне къ средству: зажгли костеръ, попросили отслужить священника предъ нимъ молебенъ, да кстати послѣ и прыгнуть первому чрезъ костеръ. Священникъ, пишутъ намъ, повиновался.... Но если обставлять такими запретами для священнослужащихъ право учительства, что же и останется имъ, какъ не быть послушными участниками грубыхъ суевѣрій и безотговорчивыми исполнителями требованій, да еще въ добавокъ языческихъ.

# По поводу собора въ Римѣ\*).

Церемонія началась: 700 прелатовъ; папа съ необозримымъ множествомъ народа; посланники, принцы, разная знать. Воть что читаемъ мы въ телеграммѣ. А тамъ идутъ—перепалка ультра-католическихъ съ умѣренно-католическими; здѣсь—обмѣнъ дипломатическихъ депешъ, съ знаками вопроса: что если?.... Тутъ наконецъ, огульные протесты цѣлыхъ народовъ и обществъ противъ долгаго вѣкового духовнаго порабощенія, протестъ народовъ и обществъ католическихъ, считающихся католическими, отъ всѣхъ одинаковые.... Вообразишь и сообразишь, становится грустно.

Чъмъ ближе наступаеть срокъ великаго соборища, тъмъ несомивниве, что изъ него не выйдеть ничего, кромв празднаго утвшенія святвишему старцу, и вромв отрывочныхъ, единичныхъ отложеній, на которыя різпаются смізыя души и честныя сердца въ родъ патера Гіацинта. И тъмъ яснъе однаво, въ какое духовное празднество для всего человъчества могла бы разъиграться эта попытка папства свести себъ итогъ вселенсвимъ соборомъ, если бы предъ лицомъ его заявило себя другое духовное начало христіанской свободы и любви, въ лиць другой церкви, -- единой церкви, хотьли мы сказать, истинной и всеобъемлющей; если бы, словомъ, восточная церковь въ этотъ часъ, напрашивающійся во всемірно и исторически великій, оказала бы, въ лицъ своихъ представителей, нъкоторое оживленіе; если бы народы и государи въ своихъ недоумъвающихъ вопросахъ нашли поддержку и доброжелательный отвътъ въ виде увазаній на готовый практическій выходъ; если бы движеніе чешское, лишь отрывками сказывавшееся противъ панства, нашло себъ руководителя и послышало призывъ, если бы славянскіе вообще запросы о необходимости инаго духовнаго начала нашему племени, запросы въ родъ заданнаго недавно во всеуслышаніе Европ'в мыслящимъ полякомъ, --если

<sup>\*)</sup> С. И. 27 ноября, № 326.

бы запросы эти встр'втили себ'в открытое одобреніс со стороны т'вхъ, кто уже и держить оффиціально хоругвь этого искомаго начала; если бы негодующее противъ папы собраніе протестантовъ въ Вормс'в; если бы неумолкающая жажда англичанъ къ возврату; если бы въ частности готовность н'вкоторыхъ изъ нихъ къ безусловному православію; еслибы недовольство армяно-грегоріанъ турецкими прижимками и ихъ же пробужденное чувство духовнаго достоинства опять все т'вми же папскими натисками....

Но оставимъ всв эти перечисленія; все это-лоы", читатель, и всв эти "бы" не состоялись; прошло ихъ время, и не воротится. Со стороны восточной церкви последовало великое молчаніе; о политив' восточной державы великая неизв'ястность. Дъло сведено на нътъ, какъ говорятъ у насъ; сошло изморомъ, какъ тоже говорятъ. Широкая величественная аллея, дающая впереди ожидать много; но не утвшайтесь: лукаво-незаметно взяла линія вкось и свела вась на тропинку, оканчивающуюся тупивомъ, или же чистымъ полемъ-ступай на всв четыре стороны, куда хочешь.... Праздникъ, величественная зала; безчисленное множество зрителей и слушателей, одушевленныхъ ожиданіями, напряженныхъ вниманіемъ: но трибуна пуста, или изръдва лица, какъ бы дъйствующія, являются, садятся и уходять, съ равнодушными лицами; въ полголоса ведущіеся разговоры между собой безъ всякаго вниманія къ публикъ, какъ бы ея не было, и публика, столько было настроенная, тоже расходится, зъвая, и досадуя сама на себя за свое увлеченіе, оказывающееся забавнымъ.

Бываетъ жажда великихъ дълъ, подвиговъ, историческихъ мгновеній, бываетъ, напротивъ, и боязнь крупныхъ событій, бываетъ и особенное устройство зрѣнія, умственнаго и физическаго, которое способно усматривать только мелочи, которому предметы, въ полныхъ своихъ объемахъ, представляются сплошнымъ пятномъ, бываетъ и просто равнодушіе. Которая изъ этихъ трехъ причинъ дѣйствовала въ настоящемъ полнѣйшемъ бездѣйствіи Востока, рѣшать не беремся; но мы продолжаемъ быть

увъренными, что и восточно-православной державъ давался случай занять первенствующее въ міръ положеніе и упрочить его за собою исторически.... Боязнь затрудненій, но какихъ? Равнодушіе, но можно ли предположить? Событія не кажутся важными! Но какія же будуть важны въ исторіи?

# Еврейская депутація въ Нью-Іоркв. \*)

Въ заднемъ углу сегодняшняго номера помъщается извъстіе подъ краткимъ заглавіемъ: "Еврейская депутація въ Нью-Іоркъ." Что это за депутація? Она являлась къ президенту Гранту просить заступничества предъ императоромъ Александромъ II за евреевъ, угнетенныхъ въ Россіи. Само собою разумбется, президенть не возьмется за ходатайство столь нельное. Но дьло въ самой просьбъ. Мы помнимъ, что подобная же была обращена въ Парижв къ центральному еврейскому комитету, что президенть этого комитета даже позволиль себ'я ділать представленія русскому министру внутреннихъ дёлъ по жалобі, до него дошедшей. Въ свое время мы постарались разъяснить все оскорбительное неприличіе подобныхъ представленій министру чужаго государства о подданныхъ этого же чужаго государства. Органъ одессвихъ евреевъ "День", въ первомъ же № по своемъ проявленіи на св'ять, счель нужнымъ возразить намъ, хотя и не называя насъ по имени, и, разумъется, ничего не могъ сказать кром'в повторяемыхъ въ милліонный разъ воспоминаній о религіозныхъ гоненіяхъ, инквизиціи и другихъ ужасахъ. За свой безумный, средневъковый фанатизмъ Европъ до сихъ поръ приходится поплачиваться хотя выслушиваніемъ жалобъ, давно потерявшихъ смыслъ, а то и разными изъявленіями угодливости предъ израильскимъ племенемъ, лишь бы оно не плакалось; въ отношеніи къ прошлому жалобы же его такъ справедливы.

<sup>\*)</sup> С. И. 4 декабря, № 334.

Но зачёмъ же продолжать морочить Европу и весь свёть этими жалобами, зачёмъ извращать смыслъ фавтовъ и представлять гоненіе религіозное тамъ, гдё всего менёе имбется въ виду религія, и назвать угнетеніемъ простое дёйствіе самозащиты.

Возьмемъ хотя настоящій случай. Кто эти, за кого просить еврейская депутація? Американскіе подданные, проживающіе въ Россіи? Нѣтъ, то подданные россійскіе. І'дѣ же основаніе для права просить за людей, разделенных національностью, и притомъ обращаться съ просьбою къ первой попавшейся власти, какой бы національности сама она ни принадлежала? Говорять, въ единовъріи. Но однако американское правительство не можеть быть признано и представителемъ іудейской віры. А иначе можемъ ожидать, что, основывалсь на томъ же правъ. реформаты немецваго происхожденія обратятся въ французскому правительству съ ходатайствомъ о настояніи, чтобы всё реформаты въ Россіи были возведены въ дворянское достоинство; или англійскій статсъ-севретарь иностранныхъ діль, на основаніи ирландскихъ просьбъ, будеть ходатайствовать о почетномъ гражданствъ для литовскихъ жмудиновъ. Мы помнимъ, и были такія со стороны Англіи настоянія относительно привислянскихъ жителей, возбужденныя предложениемъ ирландца Попа Генесси, и номнимъ исполненный достоинства отвътъ нашего кабинета. Но тамъ были по крайней мъръ политическія основанія.

Евреи считають для себя непозволительнымъ просить за евреевъ въ другихъ государствахъ по праву національности; вотъ истинное основаніе, здѣсь же ея и причина, почему они одинавово находятъ приличнымъ обратиться во всявому правительству, какому угодно. Они дѣйствуютъ въ качествѣ всемірной національности, тѣсно связанной между собою, но безразличной ко всякой другой національности въ мірѣ. Но въ этомъ же самомъ однако лежитъ и одно изъ основаній (говоримъ одно, а не единственное) для нѣкоторыхъ государствъ, обилующихъ еврейскимъ населеніемъ, принимать съ своей стороны мѣры предосторожности. Евреи могутъ быть хорошими подданными, вездѣ гдѣ угодно, но именно, потому что "гдѣ угодно", въ сущности вездѣ

они подданные плохіе. Забавны увъренія еврейскихъ органовъ въ исправномъ отбываніи евреями (по правдъ сказать довольно ръдкомъ) военной службы въ разныхъ государствахъ. Въ разныхъ государствахъ! Но когда національность, продолжающая себя считать единою, одинаково усердна къ разнымъ государствамъ, не слишкомъ дается этимъ большое ручательство увъреніямъ ея въ душевной преданности тому или другому государству въ особенности.

Да усповоятся почтенный "День" и всв прочіе защитниви израильскаго племени. Мы не думаемъ здёсь выводить старой полемиви о правахъ евреевъ, или нанадать на "беззащитныхъ", кавъ ихъ называютъ, но на самомъ дълъ защищаемыхъ слишкомъ обильно и слишкомъ смъло. Мы желаемъ только поставить вопросъ на настоящую точку. Не то отгалкиваеть оть евреевъ, что они особой въры, но что вмъсть и особой національности, и что національность связана неразрывно съ в'врою, и даже служить ей почти исключительнымъ содержаніемъ. Не смотря на всв почтенныя старанія просвещенных евреевь, разлучить эти двъ стороны одну отъ другой почти невозможно. Къ нимъ же присоединяется тесное содружество и почти тожество промысловъ. Единство промысла, скръпленное связью единоплеменности и освященное религіозною вітрою, -- да это сила, сила страшная и опасная благосостоянію постороннихъ. Народы, особенно недостаточно развитые для борьбы, слышать эту силу молчаливой исторической стачки цёлаго племени и невольно сторонятся въ опасеніи. А вы говорите объ угнетеніяхъ, и еще жалуетесь, здісь и за морями.

#### О запрещеніи учительства Священнослужителямъ \*).

Однимъ изъ полученныхъ писемъ мы поставлены были въ недоумъніе. "Не такъ давно въ Современныхъ Извъстіяхъ было помъщено письмо священника, жаловавшагося, что духовнымъ

<sup>\*)</sup> С. И. 14 декабря, № 343.

лицамъ не позволяють имъть въ своихъ домахъ школы, и тамъ же было упомянуто, что такого же содержанія письмо было получено отъ діакона, которое однако не напечатано. Полиція, оставивъ священника въ покоъ, жалуется на діакона, сначала мировому судъъ, а потомъ за неподсудностью—въ окружной судъ".

Таково содержаніе письма, и понятно, мы ему не могли върить, хотя діаконъ и назывался по имени. Корреспонденть выводиль заключеніе, что діаконъ подвергается преслъдованію именно за свое письмо въ редакцію, хотя и не напечатанное. Но это было бы такое воспроизведеніе инквизиціи, котораго невозможно даже представить въ наши времена.

Пова мы предавались этимъ недоумъніямъ, другое письмо подосивло съ разръшениемъ. Діаконъ подвергается преслъдованію не за письмо въ редакцію, и даже не за то просто, что онъ училъ, но за то что онъ "противился распоряженіямъ полиціи о закрытіи его шволы". -- Это дело другое. Туть есть смысль, твиъ болве что степени самого сопротивленія могуть быть разныя. О. діакону сл'ядовало бы, какъ скоро ему объявлено было полицейское распоряжение о закрытии школы, донести своему начальству о происшедшемъ, и затъмъ, въ подкръпленіи его, жаловаться уже самому на полицію. Тогда разобралось бы, не самовольное ди это распоряжение, и откуда оно идеть, и на какомъ законномъ основаніи зиждется. Матеріально учитель не потеряль бы ничего; онь взыскаль бы судомь же убытки, когда бы судъ нашелъ его дъло правымъ. А нравственно.... Но въ томъ-то и дело, что онъ служить нравственной цели и представитель нравственной силы: силь матеріальной онъ должень уступить матеріально, хотя и протестуя.

Мы судимъ вообще, не разбирая факта, подробности котораго неизвъстны. Можетъ быть не было и сопротивленія; можетъ быть и распоряженіе не только по существу не относилось къ числу законныхъ, но не было въ законной формъ и объявлено. Но пусть что ни было. Діаконъ учитъ дътей грамотъ, писать, закону Божію. Ему запрещаютъ. Запрещаетъ полиція. Діаконъ не слушается, сопротивляется, продолжаетъ учить.

Полиція приносить жалобу на "сопротивленіе ея законнымъ распоряженіямъ". Не достаточно ли и этого, въ чемъ бы ни заключалось сопротивленіе? Законное распоряженіе будетъ состоять въ томъ, чтобы дѣтей не учить грамотѣ, писать, въ особенности закону Божію, потому что, наконецъ, въ этомъ-то и есть спеціальность священнослужительскаго обученія.

Мальчишка бъгаетъ по улицъ; наслушивается неблагопристойныхъ словъ и выучивается имъ; знакомится съ подобными же, и пріучается даже стянуть при случать что-нибудь; найдетъ потомъ дорогу и въ кабакъ. Приходскій священникъ или діавонъ говоритъ ему: приходи ко мнт учитъся, и учитъ его по церковной азбукт; "будь благочестивъ, уповай на Бога и люби Его встять сердцемъ; заповъди Его храни; старшихъ почитай; властямъ отъ Бога поставленнымъ повинуйся...." и т. д. Но учитель не долженъ этого смътъ; его мальчишку снова гонятъ отъ него на улицу получатъ поученіе на площадяхъ, а затъмъ въ кабакт или харчевнъ.

Да развъ это не такъ?

Основаніе конечно есть: "не им'веть законнаго дозволенія! "
То есть, что это значить: не им'веть законнаго дозволенія? Не выв'вшено въ рамк'в опред'вленнаго дозволенія, съ указаніемъ именно на этоть домъ и на это лице? Законъ, устанавливая ограниченія въ прав'в учительства, забылъ выговорить заран'ве право для вс'яхъ священнослужителей, по крайней м'вр'в для вс'яхъ изъ нихъ учившихся? Да подлинно ли забылъ? Да и не потому ли, что не предполагалъ ни въ комъ даже возможности сомн'вній въ этомъ прав'в?

Однимъ словомъ, это вругомъ непонятно. Не возможно представить, чтобы запрещение учительства священнослужителямъ шло отъ высшей администрации: тогда бы священнослужители, безъ сомивнія, были бы увіздомлены своимъ путемъ, и каждый какому нужно поспішиль бы запастись дозволеніемъ, что вовсе не трудно. Невозможно представить, чтобы распоряженіе принадлежало и одному какому-нибудь или двумъ квартальнымъ надзирателямъ. Кому же?—Но кому бы ни было,—

какъ распорядителямъ не имътъ хотя настолько смысла, чтобъ усомниться: ужели запрещеніе учить падаеть даже на духовенство? И даже хотя бы взамънъ не предвидълось другаго добраго руководства? Епархіальный притомъ архіерей по званію своему есть непремънный предсъдатель училищнаго комитета, слъдовательно, прямой судья въ дълъ. Не ближе ли бы обратиться къ нему, чъмъ помимо его къ его подчиненнымъ, изъ которыхъ не одинъ же и не двое учатъ, и учатъ, безъ сомнънія, не тайкомъ же отъ него и не безъ его воли? Кажется, немного требовалось бы соображенія обратиться за разъясненіемъ, и въ случать нужды за содъйствіемъ въ распоряженіи. Тогда въ утъщеніе исполнителямъ, довольно тугимъ на пониманіе, и не довольно способнымъ различать перспективу гражданскихъ обязанностей, можетъ быть, вопросъ разръшенъ былъ бы даже законодательнымъ путемъ.

Но особенно печально и забавно здёсь воть что. Если унтеръ-офицеръ, или по крайней мёрё чиновникъ полиціи, воображають, что они исполняють волю законодателя, которая дёйствительно есть, чтобы чрезъ безусловное право учительства не втерлись, подъ видомъ учителей, въ народъ развратители: то народъ, смотря, какъ выгоняютъ учащихся дётей изъ священническихъ и діаконскихъ домовъ, безъ сомивнія способенъ заключать, что начальство хочетъ воспитать безбожіе. "Шабашъ, братцы, не станемъ ходить въ церковь и къ попу; видишь само начальство не хочетъ". Кто способенъ будетъ бросить камень въ разсуждающихъ такимъ образомъ, въ особенности когда разсуждающіе сопоставять къ этому и распоряженіе о сокращеніи церквей, по новому штату причтовъ?

А здёсь еще сопоставить явленіе, о воторомъ говорять Мосв. В'ёдом. въ сегодняшней передовой стать в, что т'ё-то ученія, которыя всего мен'є желательны въ смыслё народнаго воспитанія, и противъ которыхъ всего бол'є вооружается законъ,—они-то именно и находять для себя, наобороть, пріють въ изданіяхъ, состоящихъ подъ цензурою и выходящихъ подъ печатью начальственнаго законнаго дозволенія?—Вотъ туть найдись и понимай!

#### Отчего можно быть лютераниномъ \*).

"Отчего можно быть лютераниномъ?" — Отъ того, что последователи Лютера соглашаются благословить бравь со свояченицей, въ благословеніи которому отказываеть восточное христіанство. Не видно, чтобы смущавшаяся чета добивалась собственно гражданскаго дозволенія; чтобы ихъ, первъе всего, занималь вопрось о признаніи дітей законнорожденными иль о правахъ наслъдства, и потому они искали благословенія не въ томъ, тавъ въ другомъ изъ признаваемыхъ исповъданій. Не видно, чтобы ихъ терзалъ и стыдъ передъ обществомъ за незаконное сожительство. Впрочемъ, если бы главное было и въ этомъ стыдъ, вопросъ возводился бы опять къ той же, чисто нравственной оценке, выражениемъ которой служить, между прочимъ, и церковное благословеніе. Стыдъ указываеть на существованіе изв'єстных в общепризнаваемых в правственных в требованій; пренебрегающими ихъ общество гнушается, а стыдящійся свидътельствуеть своимъ стыдомъ, что онъ наравнъ со всъми признаеть туже обязательность и тёхъ же правиль. Въ святости чего я убъжденъ, могу ли того стыдиться, хотя бы гнушались тёмъ милліоны?

Смущавшаяся чета искала благословенія ради самаго благословенія, потому что она вѣрующая, и признаеть церковь и нуждается въ ней. Таковъ, намъ кажется, смыслъ этого смущенія и этого перехода изъ одной вѣры въ другую.

Чета, расположившаяся вступить въ брачный союзъ, перемъняетъ одну въру на другую, потому что находитъ въ одной болъе строгія, въ другой болъе снисходительныя условія для благословенія. Она перемъняетъ въру, потому что въруетъ, потому что признаетъ церковь, и не хочетъ пребывать въ союзъ, ею не благословленномъ. Чему же однако она въруетъ и что признаетъ въ церкви? Ученіе о бракъ есть только часть воззрънія, котораго держится церковь, и которымъ отличаетъ себя одна въра отъ другой; тъмъ меньшая, и притомъ тъмъ менъе

<sup>\*)</sup> С. И. 27 декабря, № 356.

существенная часть отличительнаго воззрѣнія церкви—брачныя условія. Чета перемѣняеть вѣру, потому что находить брачныя условія стѣснительными; изъ-за менѣе существеннаго она бросаеть самое существенное; она жертвуеть символомь, коренными догматами: стало быть—она не вѣруеть, стало быть—она не признаеть церкви. Изъ-за чего же смущаться, и для чего понадобилось благословеніе?

Нътъ, чета признаетъ истину церкви и непогръшимость ея догматовъ, потому она и смущается; сама скорбить о своемъ переходъ; находить необходимымъ, находить разумнымъ и основательнымъ, чтобы церковь смягчила свои условія и тімъ сберегла для себя другихъ, которыхъ будетъ смущать то же недоумъніе. Итакъ, отдъльная чета торгуется съ церковію: "или благослови нашъ, не признаваемый тобою бракъ, или я не буду въровать". Да какая цъна въры, когда ее предлагають подъ условіями? Подъ условіемъ притомъ снисхожденія личной прихоти, пожалуй-личному вкусу; сдёлаемъ еще уступку: подъ условіемъ снисхожденія личному мнівнію? Этотъ мнимовірующій предлагаеть оть себя не въру; онъ предлагаеть церкви отъ себя, если угодно ей, что онъ будеть числиться въ ней. Но кому же это нужно? И что этимъ пріобретается, и для кого? Для церкви-ничего; для самыхъ брачущихся-видимость, шелуха безъ зерна, наружность безъ содержимаго.

Чета пріобрѣтаетъ себѣ успокоеніе, и достигаетъ его обманомъ, но обманываетъ только себя; потому что церковъ, ея невидимое, во что вѣруется, не можетъ быть обманута и не вступаетъ въ сдѣлки, какъ не можетъ быть обманута истина. Слабость воли и слабостъ совѣсти: воля не рѣшаетъ отказатъся отъ того, что запрещаетъ внѣшняя совѣстъ; совѣсть не рѣшаетъ возвыситься и освятитъ законностъ поступка собственнымъ приговоромъ. Нуженъ авторитетъ, какой-нибудъ авторитетъ; какая ни на естъ нравственная властъ, которая бы хотя кѣмъ-нибудъ признавалась за таковую, и которая бы сказала: ну, будъте спокойны, вы совершенно чисты. И этого довольно! По истинѣ, взыскательность нравственная не очень требовательная!

Мы не разбираемъ вопроса въ существъ. Надъемся еще къ нему возвратиться, при разсмотръніи другихъ разсужденій, присланныхъ намъ о томъ же. Принимаемъ вопросъ въ данной постановкъ. Мы даже полагаемъ, что отпаденіе, намъ описанное, вымышлено, хотя болье чъмъ въроятно, что не вымышлена сама недоумъвающая чета и ея смущеніе.

Что же однако сказали мы на ея душевный вопросъ, желавшій, безъ сомивнія, слышать рішеніе болье практическое? Но какъ принимать на себя и положение духовника? Скажемъ одно: по своему тройственному значенію, какъ явленіе физическое, законъ гражданскій, и догмать, -- бракъ не допускаеть безусловнаго решенія. Въ самомъ церковномъ своемъ значеніи, васаясь одною стороною вещественнаго міра, другою-міра нравственно-принудительнаго, онъ даеть различать свое внутреннее существо отъ внёшняго явленія, каково церковное в'внчаніе. Развъ внъшне-являющееся благословение есть все для брака и всегда есть дъйствительное благословеніе? Бракъ есть вънчаніе и вънчание есть бракъ? Не множество ли браковъ, кръпкихъ видимо, но въ существъ расторгнутыхъ, предъ очами церкви переставшихъ быть бракомъ и остающихся любодъяніемъ? Не множество ли и благословеній, видимо ниспосылаемыхъ, но въ сущности поругаемыхъ брачущимися и темъ повергаемыхъ въ бездъйствіе? Но за то не признаеть ли само христіанство бракъ и до христіанства, и притомъ въ своемъ смыслъ "тайны"?

Воть вопросы выдающіеся. Пускай идеть по нимъ дальше самъ г. S., который повидимому не чуждъ образованія даже богословскаго. Пускай ищеть онъ самъ черту, пролегающую въ церковномъ установленіи между догматомъ и канономъ, между бракомъ самимъ въ себъ и его примъненіемъ,—положительнымъ къ условіямъ гражданскаго общежитія и отрицательнымъ противъ соблазновъ чувственности. Остальное, и притомъ о данномъ случав, едва ли даже есть дъло публициста. Это дъло совъсти каждаго; дъло церковнаго собора по ръшенію общаго вопроса; дъло духовника по разръшенію личнаго смущенія.

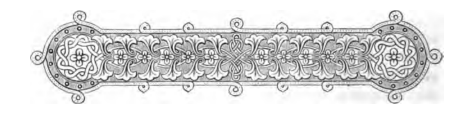
## По поводу Собора предатовъ въ Римъ \*).

Воть и опять напоминаніе. Какое бы значеніе давалось и восточной церкви и восточной державъ современнымъ римсвимъ соборищемъ? Русскіе греко-уніаты Австрійской державы собирають прошеніе къ собору о возвращеніи имъ во всей чистотъ славянскаго языка и восточнаго обряда. Будь соборъ восточный хотя бы по болгарскому вопросу, это быль бы поводъ въ овончательному выясненію ваноническихъ отношеній народности въ въръ, а слъдовательно-виъсть и отношенія государства къ церкви, вопросъ, ожидающій себ'в різшенія еще съ четвертаго столетія. Съ темъ вместе вознивь бы вопросъ объ отношеніи и вившиняго выраженія ввры къ ея содержанію, --обряда въ признаваемой истинъ: опять вопросъ, ръшенный церковью практически, но не поставленный канонически и не разъясненный достаточно догматически. Ръшеніемъ его, между темъ, была бы достигнута новая ступень въ историческомъ мышленіи человъчества, но вмъсть указань быль бы практическій исходъ и домашнимъ нашимъ размолькамъ, грековъ съ болгарами на югъ, старовърцевъ съ единовърцами на съверъ, и этимъ пререваніямъ Запада съ самимъ собой. Для жаждущихъ истины, для тяготящихся папскимъ насиліемъ вообще, это быль бы свёть и опора, а для русскихъ уніатовъ-прямое побужденіе перейти въ православіе. Но вто исчислить всв великія последствія, которыя однако последовали бы несомненно?

Но впрочемъ мы опять говоримъ о томъ, что могло быть, и не было. Это прошеніе русскихъ заслуживаетъ вниманія даже при настоящемъ положеніи дёлъ. Несомнённо, Европа съ Австріею во главё увидить здёсь дёйствіе "коварной русской политики", которая если въ чемъ повинна, то скорёе въ излишестві великодушія, и ужъ никакъ не коварства, или—дёйствіе "русскаго золота", котораго столь мало видимъ мы сами, что оно сдёлалось археологической рёдкостью. Прошеніе, ко-

<sup>\*)</sup> С. И. 20 декабря, № 349.

нечно, останется безъ исполненія, или съ исполненіемъ на словахъ, на которое Римъ такой мастеръ. При некоторой настойчивости русскихъ (венгерцевъ и галичанъ, т. е. русскихъ) это послужить къ сближенію Віны съ Римомъ. Обоюдные интересы заставять умольнуть обоюдную распрю, нужды нёть, что она едва ли была не главнымъ побужденіемъ въ созванію собора. Австрійскій дворъ снисходительно выслушаеть проклятіе, которое (конечно, въ выраженіяхъ, прикрытыхъ своего рода священною въжливостью) сочтеть нужнымъ провозгласить соборъ противъ свободы въроисповъданія, обученія, брака. Римская курія будеть снисходительно недоглядывать явныхъ противленій католическаго вабинета определеніямъ собора. Но на мятежныхъ уніатовъ, которые осм'єлились возстать противъ ненужнаго имъ и влятвопреступно имъ навязаннаго латинскаго богослуженія; но на этихъ "рутеновъ," которые не хотять быть только австрійцами или венграми, а быть славянами и даже русскими: на нихъ налягутъ соединенными силами австрійскаго коварства и римскаго безстыдства. А чёмъ это послужить затёмъ къ дальнъйшему движенію славянаго вопроса, увидимъ. Замять можно, но загасить совсёмъ національное сознаніе, съ каждымъ годомъ возрастающее, едва ли будеть въ силахъ даже этотъ двойной напоръ, государственный и церковный. Все-таки это шагъ къ дальнъйшему движенію, все-таки новая ступень въ пріобрътеніи единодушія, которое одно и нужно славянамъ для будущаго полнаго успъха, во всякомъ случав несомнъннаго.



# 1870 годъ.

# Дъло игуменьи Митрофаніи\*).

Изъ двухъ "московскихъ наблюденій", которыя приводятся въ настоящемъ № "Современныхъ Извъстій", одно особенно прискорбно. Недоразумѣніе на полицію, это такъ обыкновенно, такъ неудивительно. Но недоумѣніе на епархіальное начальство, и именно на здѣшнее епархіальное начальство, это печально до нельзя. Передаютъ, что въ одномъ изъ духовныхъ училищъ допущено къ состязанію на должность учителя и утверждено на должности лицо, которое закономъ заранѣе лишено этого права. Случай мелкій, но онъ естественно ведетъ къ вопросамъ: для чего же и для кого пишутся законы и составляются уставы. И если позволительно пренебречь законъ начальству, виновать ли будетъ подчиненный, если онъ тоже посмѣется надъ уздою, которую думаетъ законъ положить на его произволъ?

Но это о здётнемъ епархіальномъ начальствё не первый случай. Мы слышали другой, потрясающій, гдё поступлено въ нарушеніе не какого-нибудь второстепеннаго правила въ какомъ-нибудь "уставё", болёе или менёе преходящемъ, изъ котораго изъятіе притомъ, подобное упомянутому, можетъ быть объясняемо разумными основаніями, но гдё попранъ былъ

<sup>\*)</sup> С. И. 4 января, № 3.

коренной "законъ," попраны были коренныя основанія гражданскихъ правъ, тѣ основанія, которыхъ не рѣшается преступать сама верховная власть, которыя уважаются вездѣ, гдѣ только есть законъ, и съ той минуты какъ онъ существуетъ, безъ которыхъ немыслимо правильное существованіе гражданскаго общества. Дѣло было такъ.

Умираетъ староста, и завъщеваетъ своей приходской церкви сумму, если не ошибемся, до пятнадцати тысячъ, на устройство училища. Завъщаніе утверждено и вошло въ силу. Но является совершенно со стороны, какъ съ неба, игуменья посторонняго монастыря и выпрашиваеть у епархіальнаго начальства привазаніе, чтобы сумма эта (или часть ея, все равно) была ей выдана заимообразно на другое учрежденіе, о которомъ не думаль завъщатель. Приказаніе послъдовало. Староста и священникъ отклоняють отъ себя исполнение невозможнаго приказа. Какимъ именемъ назвать душеприкащика, который суммъ, опредъленной въ завъщани на одно употребление, осмъливается дать назначение другое. И чему подвергаеть законъ столь безперемонныхъ распорядителей чужою собственностью. Естественно и похвально было несогласіе священника со старостою наложить руки на вверенное имъ имущество. Но вамъ же отдадутъ. -- А кто ручается? И имъемъ ли право, и чъмъ можеть ручаться игуменья? Ея ручательство и самый ея заемъ личные, лишены всякой юридической цены. Да все равно, если бы и вся Россія пошла за нее въ поруки, -- где основаніе располагать чужою собственностью? Если я, вопреки вол'в владъльца, иду въ карманъ, и обращаю его деньги на употребленіе, о которомъ онъ не думаль: поступовъ не становится отъ того справедливъе, хотя бы и не только имълъ несомнънную увъренность, что деньги будуть возвращены, но даже когда бы онъ и дъйствительно были возвращены.

Все это азбука законности, а староста все-таки вынужденъ былъ отказаться отъ должности (и не отставленъ ли?); священникъ лишенъ своего мъста и переведенъ на другое. Это происходило за Москвой ръкой, въ приходъ Николы на

Пупышахъ. Не знаемъ, сговорчивъе ли были другой староста и другой священнивъ; не знаемъ, последоваль ли, наконецъ, хотя письменный, въ законной формъ, указъ объ этомъ неслыханномъ насильственномъ займъ, или мать игуменья Владычнаго монастыря успъла достигнуть своего желанія чрезъ посредство одного словеснаго архипастырскаго приказа; не знаемъ и того, чёмъ высовопреосвященный объяснить Святейшему Синоду переводъ священника безъ прошенія съ одного міста на другое, но случай, нами передаваемый, достовъренъ и ведеть въ самымъ прискорбнымъ размышленіямъ. За что же послѣ того можно поручиться? И вто после того согласится устраивать первовныя училища и отдавать ихъ въ распоряжение духовенства? Кто согласится послё того давать что-либо въ руки духовенства даже не на училища, даже на что угодно, на церковное благолъпіе, на помощь бъднымь, на миссіонерство? Явится и еще игуменья, не та, такъ другая, найдется и еще употребленіе: повернутся деньги, уйдуть куда не думали, съ надеждой или безъ надежды воротиться, все равно. Кто береть на слово, всегда говорить: "отдамъ", и всего чаще случается, что деньги, разумвется, пропадають.

Затвиъ, какое основание остается духовенству сътовать, когда бы тв же основания въ распоряжени собственностью приложены были къ нему самому? Нашлась бы власть и выше архіерейской, которая бы сказала: обратимъ церкви въ театръ, перельемъ колкола на статуи; отъ православныхъ каоедръ отберемъ имущество въ пользу костеловъ и мечетей.—Конечно, этого не будеть; но гдъ законное основание не быть правительству къ епархіальному начальству тъмъ, чъмъ епархіальное начальство не стъсняется быть къ епархіальнымъ храмамъ.

А наконець, ужели ничего не значить и то: за соблюденіе закона, за страхъ передъ ввіреннымъ достояніемъ, за благоговініе къ посмертной чужой волі, за честную стражу двора Господня наказывать изгнаніемъ, поношеніемъ, лишеніями.

Нътъ силъ, какъ это прискорбно. Какъ прискорбно, что это именно въ первопрестольномъ градъ, отъ лица притомъ столь высоко и столь достойно почитаемаго. Ненавистники духовенства, враги церковнаго просв'єщенія, посягатели на церковную собственность, радуйтесь.

А какъ хотълось бы намъ сказать: "Нътъ, что-нибудь не такъ. Тутъ какая-нибудь ошибка".

## Трежсотлътіе памяти первопечатника Ивана Оедоровича \*).

Сегодня зауповойною литургіею и засёданіемъ Археологическаго общества Москва почтила память своего первопечатнива, Ивана Өедоровича, триста лътъ назадъ тиснувшаго, по изгнаніи изъ Москвы, первое Евангеліе Учительное московскими буквами. Литургія, нісколько річей, три концерта, прекрасно исполненныхъ, и только. Благодареніе и за это. Мы помнимъ, вакъ праздновалось подлинное трехсольтіе московскаго книгопечатанія шесть літь тому назадь. Синодальная типографія, по старому-Печатный Дворъ, откуда вышелъ первопечатный Апостолъ, отпраздновала начало своей первой книги какъ умъла, и насколько представлялось способовъ. Общество любителей Россійской словесности, такъ же какъ теперь Археологическое, собралось въ торжественное засъданіе, и то благодаря напоминаніямъ покойнаго Ундольскаго. Безъ этого напоминанія даже прислжные мужи печати, въроятно, не догадались бы о наступленіи знаменательнаго дня для искусства, которымъ столько ододжается, столько живеть просвещение. Въ Германии при подобномъ воспоминаніи образовалась бы ко дню юбилея цълая литература объ исторіи печати; вспомнимъ прошлогодній юбилей Гуттенберга; отвликнулись бы со всёхъ угловъ всё, бравшіе вогда-либо внигу въ руки. Самое убогое изъ нашихъ воснитательныхъ, благотворительныхъ и даже административныхъ учрежденій не преминеть отпраздновать свой даже пятидесятил'ьтній юбилей, и чего не бываеть. Со всёхъ вонцовъ тоже летять

<sup>\*)</sup> С. И. 5-го января, № 4.

телеграммы, вдуть депутаты, льются щедроты: со стороны можно подумать, что каждый изъ этихъ юбилеевъ есть заправское празднество, и что празднующее учреждение какъ-бы и въ самомъ двлв оказало ни въсть какия историческия заслуги.

Все это очень знаменательно, и именно то, что нашей печати съ самаго того времени, какъ блаженной памяти Ивана Өедоровича выгнали изъ Москвы, суждено въчное убожество. А стоила бы она, если не чтенія-всявій можеть судить по своему-то изученія. Наша особенность та, что у насъ внішній ходъ печатанія, и притомъ какъ искусства въ его механическомъ смыслъ, есть исторія самаго просвъщенія и притомъ въ его внутреннемъ смыслѣ; - и не только исторія, но даже основа и теперешняго существеннъйшаго раздъленія направленій мысли и воспитанія. "Новопечатныя книги," "старопечатныя вниги": но это именно и есть символь, которымъ отдъляется отъ цёлости русскаго духовнаго тёла добрая половина населенія. Въ этомъ смыслів изысканія, повидимому, чисто внівшнія, сведенія библіографическія, начиная съ характера писменъ и вончая даже переплетами, получають важность даже политическую. Въ правильномъ воззрѣніи и ясномъ видовъ печати скрывается объясненіе живучести старообрядства, и руководство-богослову, точно такъ же какъ и администратору съ законодателемъ. Какая-нибудь виньетка на славянскомъ изданіи "веницейскомъ" (въ Венеціи изданномъ) даеть поводъ старообрядцу обвинять церковь въ латинствъ, какъ православному отстаивать свою върность преданію. Изгнаніе первопечатника изъ Москвы, заставившее сложить его свои кости на чужбинъ, замедлило ходъ книгопечатанія на съверъ и развило его на югъ; а это послужило въ свою очередь поводомъ, что московскою перепечаткою южно-русскихъ заимствованій изъ протестантскихъ книгъ старообрядцевъ въ какойнибудь книгь "О Въръ" уже дъйствительно целикомъ глотаетъ протестантскія зерна. По возвращеніи печати вопросъ внішней редакціи книгь попадается прівзжимь гречесвимъ архіереямъ, и тѣ въ свою очередь находять въ суще-

ствующихъ книгахъ отступленія отъ общеобычности. Новая редавція, и новая работа типографіямъ, и вотъ расколъ. Духовное единеніе и разъединеніе вертится на вопросв типографскомъ; въ книгопечатаніи находить по крайней мірь главную пищу и поводъ. А тутъ является Петръ на Печатный Дворъ, править корректуру, тискаеть, отливаеть новую азбуку-ублюдокъ, и-еще новая эра, съ книгами не только новой,--новъйшей гражданской печати, и опять съ своимъ особымъ, новымъ характеромъ просвъщенія и новыми источниками. Отсель и потекло оно, и его выражение-письменность съ печатью, тремя особыми, не сливающимися струями, сліянію которыхъ бдительно, хотя и вовсе не подозръвая, во все время и всего болве противодъйствуеть само законодательство. Задавивь жестарую печать, оно пустило ее подземнымъ лрзною ногою ходомъ, развивъ между анахроническое искусство прочимъ уставнаго и полууставнаго писанія, расплодивъ цёлую литературу старообрядческую, сравнительно весьма богатую, и обогативь запась славянскихъ книгь цёлою литературою буквальныхъ заграничныхъ перепечатовъ, тавъ называемыхъ, переводовъ съ старопечатныхъ внигъ. Отгороженная особою, церковною цензурою, духовная печать пошла опять своимъ ходомъ, отчасти оставаясь при старой азбукъ, отчасти усвоивъ новую, но не влагая въ нее, благодаря той же цензур'в, ни единой новой мысли, довольствуясь тоже "переводомъ" одного привычнаго запаса и оборота мыслей, частью только на новую азбуку, много-много и на новое нарвчіе. Гражданская, петровская печать пошла своей дорогой, простившись съ своими сестрами, и опять не давая ничего вром' перевода, близкаго и отдаленнаго, самыхъ мыслей сь техъ книгъ, съ которыхъ творецъ ся снялъ начертание литтеръ.

Не все ли это справедливо, и не врайне ли важное значение дано историю у насъ печати.—Печати въ простомъ, внишнемъ смыслѣ внигопечатания, и еще въ болѣе внѣшнемъ смыслѣ начертания азбукъ. Сколько изъ этого вышло существеннаго для жизни народной, и до чего отзываются на ней доселѣ во всѣхъ ея отрасляхъ эти три печати и эти двѣ азбуки.

Digitized by Google

## Дъло игуменьи Митрофаніи\*).

Редавціи привелось вчера получить неожиданное подтвержденіе одного изъ случаєвь, ею разсказанныхъ. Оно называєтся въ подлинникѣ опроверженіемъ; но нужды нѣтъ, не будемъ взыскательны, и пожалѣемъ лишь, что замѣшанныя лица рѣшились шевелить случай, о которомъ лучше бы, если бы успѣли всѣ забыть поскорѣе; и рѣшились не только шевелить, но и выставить себя на показъ въ свѣтѣ, въ которомъ рѣдкіе изъявили бы добровольно согласіе предстать предъ читателями.

Пишутъ нъвто гг. Палшковъ и Ермоловъ, душеприкащиви, кавъ они говорять, умершаго купца Палшвова, завъщавшаго между прочимъ на отказанную имъ сумму устроить училище при церкви Николы на Пупышахъ. Читатели помнятъ исторію, которая вышла изъ этого, и которая изложена въ № 3 "Современныхъ Извъстій". Гг. душеприкащиви опровергаютъ. Дело было не такъ, говорять они, дело было иначе. Какъ же?-Послъ предисловія съ нравоучительными разсужденіями, отъ которыхъ гг. душеприкащики могли бы себя уволить, и отъ которыхъ темъ более имеютъ право быть пощаженными читатели; и послъ изложенія, какъ передано было дъло въ "Современныхъ Извъстіяхъ", отъ чего читатель также можеть быть уволень, при существующемь для него болъе удобномъ способъ, --- справиться, если угодно, съ подлиннымъ тевстомъ газеты, --послѣ этого Опроверженіе излагаеть дѣло. Дело, говорить оно, было такъ:

«Діло было такъ. Четыре года назадъ умеръ староста церкви Николы на Пунышахъ, купецъ Палшковъ, и завіщалъ церкви 28 тыс. руб. на устройство приходскаго училища. Въ своей посмертной воліз онъ завіщалъ на 8 тыс. рублей изъ этой суммы купить или построить домъ для училища, а процентами остающихся 15 тысячъ содержать означенное училище».

«Деньги эти покойный Палшковь завіщаль не наличнымь капиталомь, а поручиль намь, сыну и зятю, уплатить ихъ изъ денегь, которыя будуть собраны отъ должниковь и отъ продажи товаровь. Но собраніе долговь и

<sup>\*)</sup> С. И. 22 января, № 21.

продажа товаровъ шли неуспъшно, а священникъ и староста стали требовать денегъ».

«Мы, душеприкащики, исполнившіе свято волю зав'ящателя и раздавшіе полнымъ рублемъ около 200 тысячъ въ разныя церкви и благотворительныя учрежденія, и употребившіе до 15 тысячъ на возобновленіе того же св. храма (когда завъщано было только 8 тысячъ), въ этомъ случать не выдали денегь, но, какъ торгующіе въ Москв'в л'ясными и другими строительными матеріалами, хотіли приступить согласно завізщанію къ постройкі дома (съ цълью употребить на ту постройку опять болъе завъщанной суммы), но священникъ и стареста этого не допускали, требовали деньги. Это обстоятельство вызвало споръ и недоумение между нами, между темъ священникъ и староста подали въ судъ искъ, и получили исполнительный листь на взысканіе 23 тысячь оть продажи имущества нашего въ случав неплатежа. Одновременно съ этимъ, мы, душеприкащики, согласно разръшенія высокопреосвященняго митрополита Иннокентія, заключили съ игуменьей Серпуховскаго Владычнаго монастыря условіе на поставку строительнаго матеріала для построекъ въ устрояемой ею, по вол ВЕЯ Императорскаго Величества, Покровской Общинъ Сестеръ Милосердія въ Москвъ. А такъ какъ средства на устройство этого благотворительнаго учрежденія составляются изъ различныхъ пожертвованій, идущихъ хотя и успішно, но все-таки въ настоящее время еще не возросшихъ до того, чтобы можно было за все уплачивать наличными деньгами; а потому мать-игуменья, съ разръщенія епархіальнаго начальства, заключила упомянутый договоръ на поставку л'вса, съ т'вмъ чтобы сл'вдуемыя за него деньги были уплачиваемы въ извъстные сроки, а виъстъ съ тъмъ просила епархіальное начальство въ видъ помощи, для скоръйшаго пріобрътенія матеріаловъ, выдать ей на этотъ предметъ изъ какихъ-либо суммъ епархіи, заимообразно на два года, 15.000 руб. сер.».

«Когда же выданъ былъ исполнительный листъ священнику, мы обратились къ епархіальному начальству, прося его долгь нашъ перевести на Московскую Покровскую общину, такъ какъ вышесказанный договоръ состоить въ покупкъ игуменіею матеріаловъ на 37.890 руб. Епархіальное начальство, имъя въ виду непродолжительность сроковъ, дало свое согласіе, и предписало Консисторіи долгь этотъ перевести на Покровскую церковь, которая переходитъ въ въдъніе Общины, а игуменіи предписало долги въ количествъ 23 тысячъ р. уплатить церкви Николы на Пупышахъ въ сроки, обозначенные въ договоръ, т. е. 8 тысячъ рублей уплатить тотчасъ по учиненіи договора, а остальныя 15 тысячъ, платя за нихъ церкви проценты по 5½, уплатить чрезъ два года; причемъ вмънили ей въ обязанность стараться уплатить церкви эти деньги, если возможно, даже раньше назначеннаго срока».

«Этотъ простой и немногосложный разсказъ можетъ убъдить каждаго безпристрастнаго читателя, что 1) со стороны игуменьи не было никакого выпрашиванія; 2) никакого нарушенія закона съ стороны епархіальнаго начальства и никакого изміненія воли завінцателя со стороны насъ душе-

прикащиковъ; 3) и главное, что денегъ въ церкви не было и что только такими способами церковь могла скоръе получить, не нанося оскорбленія памяти покойнаго завъщателя продажею имущества дътей его, который пожертвовалъ, кромъ вышеупомянутаго, церкви еще на ея возобновленіе при своей жизни до 30 тысячъ. Деньги 8 тысячъ на покупку дома для училища церковь получила отъ игуменьи, и мы полагаемъ, что для дъла все равно, отъ кого бы ихъ ни получить,—отъ должника ди Палшкова Ивана Иванова, или должника же Палшкова Общины Сестеръ Милосердія. Наконецъ, 4) что все это не основывалось на личномъ ручательствъ игуменіи».

«Священникъ перемъщенъ съ одного мъста на другое до причинамъ, намъ неизвъстнымъ, но конечно хорошо извъстнымъ самому архипастырю».

#### Подписано:

Душеприкащикъ Гаврила Васильевъ Палшковъ. Душеприкащикъ Палшкова Тимофей Ермолаевъ Ермоловъ.

Января двадцать перваго (21) 1870 года.

Виноваты, передъ подписью прибавлено:

"Такимъ образомъ все дѣло объясняется; одно остается непонятнымъ, какимъ образомъ, редакція "Современныхъ Извъстій" рѣшилась напечатать такого рода обвиненіе, не имъя въ рукахъ удостовъряющихъ фактовъ".

Отъ выраженія своихъ недоумівній гг. душеприкащики могли бы себя и освободить, тімь боліве что редакція не изъявляла желанія вступать съ ними въ объясненіе и помогать ихъ непонятливости. Но діло, дійствительно, объясняется; къ несчастью, слишкомъ объясняется.

"Главное, денегъ въ церкви не было", говорятъ они. Денегъ, видите, въ церкви не было; деньги завъщано было выручить продажею товара и выдать церкви. А мы де душеприкащики не соблаговолили исполнить этого завъщанія. Такъ они говорятъ на прямки, и вмъстъ увъряютъ "безпристрастнаго читателя", что нарушенія воли завъщателя не было. Хорошее опроверженіе.

Правда, продолжають исполнительные душеприкащики, противь насъ предъявленъ быль даже искъ; судъ даже и призналь правильнымъ предъявленное къ намъ требованіе; судъ даже выдалъ и исполнительный листъ, чтобы взыскать съ насъ деньги продажею имущества. Да что намъ до того. Мы, душе-

прикащиви, "свято" исполняя завъщаніе, на смъхъ воль завъщателя, на смъхъ суду, на смъхъ церкви, все-таки не исполнили требованія.—Таково второе опроверженіе, отъ гг. исполнительныхъ душеприкащивовъ, и вмъстъ собственноручное ихъ свидътельство о законности и совъстливости ихъ дъйствій.

Чтобъ отнять всякое право сомнѣваться, къ какому разряду относится ихъ образъ дъйствій, душеприкащики прибавляють, что они денегъ не выдавали, вопреки волѣ завъщателя, даже не потому чтобъ денегъ не было, и чтобы они не могли ихъ выручить. Какъ бы не такъ! Да мы полнымъ рублемъ, говорятъ они, до двухъ сотъ тысячъ роздали по другимъ пунктамъ завъщанія; а по этому не хотъли, и не давали. Не хотъли да и только; не захотъли, да и не сдълали. Что взяли?

Таково-то, говоримъ мы, второе опроверженіе, свид'втельствующее о святомъ исполненіи воли зав'ящателя, объ уваженіи къ законности и судебному приговору. Но вотъ и третъе. "Мать-игуменья не выпрашивала денегь", говорять гг. Палшковъ и Ермоловъ, и чтобы убъдить, что они поставили правило утверждать противное тому, что сами говорять, прибавляють о матери игуменіи: "а вм'вст'в съ т'вмъ просила она епархіальное начальство въ вид'в помощи, для пріобрётенія матеріаловь, выдать ей на этоть предметь изъ вакихъ-либо суммъ епархіи заимообразно до 15.000 рублей серебромъ".--Да, въ самомъ дълъ, она просила, а не выпрашивала. Просила притомъ изъ какихъ-либо суммъ епархіи. Просила изъ какихъ-либо, а эти попались на встрвчу; просила суммъ епархіальныхъ, а явились къ услугамъ частныя суммы, суммы притомъ завъщанныя и притомъ назначенныя завъщаніемъ на опреділенное употребленіе, да предстали притомъ и не въ видъ суммъ, а въ видъ лъсныхъ матеріаловъ. Такое ужъ стеченіе случайностей, и притомъ, какъ выражаются гг. душеприкащики, одновременно. Тутъ требують денегъ, которыя по завону и по суду следуеть отдать. А туть одновременно заключено условіе съ матерью игуменьею на поставку строительнаго матеріала въ долгъ, и вместе же съ темъ она не выпрапивая просить у епархіальнаго начальства въ долгъ, правда изъ какихъ-либо суммъ, и притомъ суммъ епархіи, но именно 15.000 рублей, той самой цифры, какая нужна на содержаніе училища. Стеклись такія случайности, и частныя суммы оказались епархіальными; деньги, затребованныя по суду, оказались лѣсными матеріалами; цѣнность ихъ оказалась равнозначительною цѣнности слѣдующихъ къ отдачѣ денегъ, и посмѣяніе завѣщанія, закона и суда оказалось святымъ исполненіемъ воли завѣщателя.

Надобно же имъть смълость высказывать такія признанія во всеуслышаніе. Надобно им'єть особенную см'єлость-ність, не просто смёлость, пусть читатель самъ прибереть достойное выраженіе, - чтобы выразить какое свойство духа нужно им'ть, чтобъ еще провозглашать при этомъ съ хвастовствомъ: покойникъ, молъ, завъщалъ на возобновление церкви изъ своего имънія отчислить 9 тысячь, а мы не постояли за 15-ю. Да и училище построили бы мы не въ 8 тысячъ, какъ завъщано, а дороже; только мы, разумвется, а не кто другой; мы бы стали и строить и счеты представлять. "Несчастные". И вы еще осмёливаетесь заикаться о волё покойнаго и о "святомъ ея исполненіи". Закононарушеніе, своеволіе съ зав'йщаннымъ вы осмъливаетесь выставлять какъ доблесть. Кто же васъ уполномочиль, съ вакимъ правомъ дерзнули вы употреблять 15, когда вамъ приказано употребить восемь? Да не вы ли еще сами, пожалуй, тоже въ противность завъщанію, распоряжались стройвою, расплачиваясь съ рабочими. Уже не употребили-ль вы того же пріема и при возобновленіи церкви, какой предлагали на построеніе училища. При такихъ условіяхъ, конечно, вы могли на словахъ расточатъ и милліоны, но могли также, подъ видомъ приношенія въ церковь, и наживаться, уплатою за собственные матеріалы рублей, гдв савдовали гривенники, или такими разсчетами съ рабочими, гдъ гривенники принимаютъ видъ рублей....

Въ завершение всего незаствичивые гг. Паликовъ и Ермоловъ съ хвастовствомъ указываютъ, что они до 200 тыс.

полнымъ рублемъ отдали уже по разнымъ назначеніямъ. Полнымъ рублемъ. Понимаете ли читатели, всю силу этого возмутительнаго намека. Наследники, эти разныя церкви и учрежденія, должны чувствовать, должны благодарить, что имъ соблаговолили дать полный рубль; захотёли бы, дали десяти копфевъ. Гг. душеприкащики готовы это выдать свое великодушіе, какъ, въроятно, великодушіемъ же находять они и этоть переводъ уплаты съ собственныхъ душеприкащичьихъ плечъ, на которыя возложена она и завъщаніемъ, и закономъ, и судомъ, на чужія плечи сомнительнаго, на скоро изобрътеннаго должника покупателя, которому, въроятно, при семъ удобномъ случав, и цвну выставить они по своему, не поственялись. Они и не скрывають, что этоть должникъ-покупщикъ исправности своей ничъмъ не обезпечиваеть, что за нимъ, кромъ голаго приказанія начальства о будущей отдачь, ничего не видится. Мать-игуменья, ворять они, лично не ручается (а уплата, прибавляють они какъ бы въ насмъшку, наказана именно ей); община же сестеръ милосердія устраивается доброхотными подаяніями; а ихъ не собралось, и скоро они не соберутся: да и соберутся ли, Богъ въсть. Но намъ какое дело. Не въ этомъ ли и состоить святое исполнение воли, чтобы выдачу, обезпеченную осязаемымъ имуществомъ, перевести на почву возможностей, не подкрышленных никакимь обезпечениемь и ничьимь ручательствомъ.

Такъ издъваются во всеуслышаніе г. Палшковъ и г. Ермоловъ надъ здравымъ смысломъ читателей и надъ закономъ. Да
еще увъряютъ, что это все равно. Для дъла все равно, говорятъ они, получить ли съ должника Ивана, или съ Общины
сестеръ милосердія. Послалъ г. Ермоловъ своего молодца продать товаръ, и говоритъ: получишь, неси деньги Григорью, я
ему долженъ. А молодецъ, возвращаясь говоритъ: "товаръ-то
я, по твоему хозяйскому приказу, не продалъ, а передалъ попавшемуся встръчному; а Григорью сказалъ, получай онъ съ
него какъ знаетъ".

Что сказали бы гг. Палшковъ и Ермоловъ своему молодцу на это, и разсудили-ль бы они, что для дъла это все равно, и что молодецъ свято исполнилъ ихъ волю.

Но этими-то молодцами и оказались наши душеприкащики къ завъщателю. А не тъмъ бы должна быть почтена его память, почтеннаго. Не тъхъ бы и не такихъ бы исполнителей заслуживала его добрая истинно-христіанская, христіански-просвъщенная воля.

#### Открытіе въ Москвъ Миссіонернаго общества \*).

Москва—собирательница русскаго государства: не ей ли должна принадлежать и честь собранія разнов'врныхъ и разномысленныхъ въ одно духовное стадо? Съ достаточною ли силою и усп'вхомъ д'в ствовали отд'вльныя миссіи? Ч'в мъ ув'в нчались и в в нчаются труды ц'влыхъ м в стныхъ обществъ, въ род в кав-казскаго? Попытка сосредоточить заправленіе миссіонерствомъ въ Петербург в разразилась посл'в дствіями и прискорбными и соблазнительными. А неоффиціальная Москва т в в временемъ слала милліонами пожертвованія на православіе въ кра с с в верозападномъ; одушевленно откликаться начинаеть она въ посл'в днее время и на нужды православія балтійскаго; и в с в т в прошлыя частныя попытки миссіонерства въ краяхъ далекихъ Сибири опять находили себ в все въ Москв в же главную и почти единственную поддержку.

Но эта поддержка ограничивалась помощью матеріальною: и не могло быть иначе. То совершалось не оффиціально, полуоффиціально иногда: давалась этимъ естественно возможность лишь откликаться, содъйствовать, усердствовать, но не дъйствовать, а тъмъ менъе заправлять.

Событіемъ многооб'вщающимъ въ этомъ смысл'в находимъ мы сегодняшній этотъ праздникъ. Это не даромъ и не слу-

<sup>\*)</sup> С. И. 26 января, № 25.

чайно. Исторія береть свое, сколько бы ни уклонялись оть ея указаній. Правительственный центръ везді возможень, можеть быть даже и нужень до извъстной степени въ мъстности отвлеченной, въ развязанномъ краб отъ преданій, можеть быть до известной степени узкихъ, можетъ быть отъ этого даже способныхъ задерживать отчасти жизнь. Но духовный центръ здёсь, какъ здёсь и центръ хозяйственный: это выходить не только по преданіямь, но и по географическимъ условіямъ м'єстности. Ни передівлать рівки нельзя такъ, чтобъ онъ потекли, одна на западъ вмъсто востока, или другая на югъ вмъсто съвера. Ни перенести соборовъ нельзя этого русскаго Капитолія, или Кремля, этого русскаго Пантеона, гдё собрались важнейшіе остатки исторической жизни всёхъ частныхъ областей Россіи. Нътъ же физической возможности, если бы и желалось, перенести ихъ и размъстить по произволу, -- поздно. Нельзя достигнуть, чтобы и говорь, отовсюду въ Москв' подходящій своими особенностями, и здёсь только обезразличивающійся въ языкъ всероссійскій, поворотиль свою дорогу иначе. Отойдуть ли оть нея и эти безчисленные, ежедневно возобновляющіеся приливы и отливы "племенъ, нарвчій, состояній", гдъ безпоповецъ встръчается съ молованиномъ, шінть съ суннитомъ, христіанинъ съ огнеповлонникомъ и талмудистомъ. И возможно ли имъ препятствовать или направить ихъ къ другимъ средоточіямъ? А все это кладетъ печать; а всёмъ этимъ созидается жизнь и управляющее начало жизни.

И что еще. Такъ вышло, и не случайно, что въ первосъятеля этой Божьей нивы, сегодня проложенной первыми браздами, что первоначальникомъ этого легіона грядущихъ апостоловъ, встаетъ святитель, отъ юношества призванный и испытанный на поприщъ миссіонерскаго служенія, кто въ борьбъ съ враждующими стихіями и людьми, въ борьбъ съ ежедневными опастностями жизни, въ далекихъ языческихъ странахъ несъ крестъ, и кто этою славою восторжествовавшей проповъди и терпънія стяжалъ себъ званіе первосвятителя первопрестольной столицы. Случайно это? Случайно онъ тогда

указался, среди другихъ, на первопрестольную каоедру? Всеобщая радость о назначени, и ни единаго ропота—свидътельствовали противное. Для Москвы подобалъ таковъ первосвященникъ; а онъ въ Москвъ,—нельзя было вообразить, чтобъ и другого вождя имълъ новоучреждаемый сонмъ миссіонеровъ.

Да будеть новому обществу слава; да будеть ему успъхъ. Но онъ будеть; отъ того и не было успъха или мало было, что не такъ было дъло, какъ оно давалось и указывалось само собою, по предуказаніямъ исторіи, по предрасположеніямъ народнымъ.

## О реформахъ въ духовномъ въдомствъ\*).

Новости, сообщаемыя по духовному в'вдомству, каковы учрежденіе двухъ коммиссій по преобразованію духовнаго суда и духовной цензуры, -- напоминають намъ, съ чего бы, по настоящему, долженъ быль начаться въ свое время рядъ реформъ по духовному въдомству. А разсужденія "Биржевыхъ Въдомостей" о положеніи духовенства напоминають, на что бы наобороть никогда и не должна быда отваживаться реформаторская дівтельность по духовному віздомству, и чітм между тітмь она поспъшила. Говоримъ объ извъстномъ узаконеніи по сокращенію приходовъ. Не понимаемъ одного. Почтенная газета оспариваеть удобоприменимость этой меры, и этимъ вакъ бы соглашается въ ея основаніяхъ. Ужели и по ея мнѣнію, церкви приходами, эти живыя выраженія духовной жизни, эти самозданныя единицы, слагавшіяся исторически, и притомъ своими духовными и вещественными средствами, -- суть тъ же присутственныя мъста, къ которымъ позволительно прилагать тотъ же, столь знакомый, способъ "возвышенія окладовъ посредствомъ сокращенія должностей". Способъ конечно не требоваль особенной изобрётательности, не можеть похвалиться даже

<sup>\*)</sup> С. И. 7 февраля, № 37.

и особенною практичностью: какъ извъстно, даже въ уменьшеніи числа канцелярскихъ столовъ и въ сокращеніи чиновниковъ для переписки онъ оказывается зачастую только повтореніемъ Тришкина кафтана. Но туть ръчь должна быть не о томъ, а о томъ, существуетъ ли духовенство для церкви, или церковь для духовенства; и о томъ, почему нужно, для доставленія лишнихъ рублей причтамъ, приносить въ жертву духовныя нужды върующей паствы. Въ какомъ смыслъ полезно и достойно разрушать ея въковыя молитвенныя привычки, отмънять ея въковыя молитвенныя радости, попирать ея преемственно-приносимыя храмовыя жертвы. И уменьшеніемъ ли священно-служителей съ церквами спасется народъ отъ разврата и суевърія, или открываются этимъ только шире двери кабакамъ, клътямъ колдуновъ, и раскольническимъ моленнымъ всъхъ наименованій?

Мъра эта, которой впрочемъ мы даже не предрекаемъ успъха, считая ее мертворожденною самой въ себъ, заслуживаетъ не двухъ словъ. Воспоминаемъ о ней только изъ опасенія: и эти дв' вкоммиссіи не разрішатся ли преобразованіями, подобными такому же сокращенію штатовь, и другимъ преобразованіямъ, которыя по духовному въдомству, всъ болье или менъе подобны. Способна смущать самая постановка задачи, насколько можно понять ее изъ краткихъ выраженій, передаваемыхъ извъстіемъ объ учрежденіи коммиссій. Коммиссія по преобразованію духовнаго суда должна будеть между прочимъ примънять духовный судъ къ общей реформъ судопроизводства, цензурная между прочимъ примъняться къ закону 6 апръля. На наши глаза достаточно этихъ краткихъ словъ. Стало быть подъ духовнымъ судомъ все-таки разумъется отрасль несвойственннаго церкви суда гражданскаго, и стало быть церковь все-таки оставляется орудіемъ государства, а въ цензур'в-вм'вств и орудіемъ полиціи. Но это, вонечно, совсвиъ противоположно понятію о духовномъ судь, и тымъ болье противоположно понятію о церкви; чего можно отсюда ожидать, или, точиве сказать, что нельзя ожидать многаго, понятно.

### По еврейскому вопросу\*).

Большая часть разсужденій по еврейскому вопросу и жалобъ на бъдственное положеніе евреевъ доносится изъ Съверозападнаго края. Помъщая сегодня извъстія изъ этой мъстности о фанатизмъ евреевъ въ дълъ религіи и о противодъйствіи ихъ всякому развитію, идущія съ двухъ разныхъ сторонъ, не можемъ не обратить вниманіе на разсужденія корреспондента, сообщающаго о первомъ случаъ. "Дайте евреямъ безусловную свободу переселяться куда угодно, и у нихъ будутъ другія понятія". Такъ думаетъ корреспонденть, жалуясь на бъдственное состояніе евреевъ въ этомъ крать, какъ на причину присущаго имъ фанатизма, и опасаясь, чтобы проявленія фанатизма, подобныя разсказанному имъ случаю, не затормозили дъло эмансипаціи евреевъ.

Вопросъ, какъ видно, ставится широкій, именно, такъ называемый, еврейскій, но подъ широкой постановкой вопроса корреспонденть очевидно сврываеть самую подкладку, существенную и ближайшую надобность края. Онъ липь упоминаеть о ней, какъ о необходимомъ членѣ въ цѣломъ рядѣ умозаключеній.

Дѣло въ томъ, что евреи, вслѣдствіе исторической особенности края, до того здѣсь размножились, что, истощивъ жизненные его соки разными операціями на счетъ чужаго труда, принуждены эксплуатировать другъ друга въ этомъ занятін. И только опасность этого самосъѣденія заставила ихъ на дняхъ воспользоваться давно извѣстнымъ закономъ, до сихъ поръ еще не прилагавшимся къ дѣлу; мы разумѣемъ дозволеніе ремесленникамъ евреямъ переселяться во внутреннія губерніи. Переселеніе уже началось, но только изъ одной этой мѣстности; въ краѣ же Юго-западномъ, напримѣръ, евреи остаются еще на мѣстахъ, въ виду легкой поживы, доставляемой имъ непредпріимчивостью мѣстнаго населенія.

<sup>\*)</sup> С. Й. 23 февраля, № 53.

Положеніе непріятное, но тімь не меніе не новоє. Въ Западной Европі давно уже существуєть эмиграція предпріимчивых личностей; и для евреевь личный трудь, вносящій долю производительности въ общество, если бы они на то рішились, представляєть средство выйдти изъ безвыходнаго положенія. А при такомъ положеніи діль, вопрось сводится уже не къ высшему нравственному развитію, отсутствіе котораго могло бы затормозить эмансипацію евреевь, а непосредственно къ борьбі ихъ за существованіе, къ самосохраненію. И въ этомъ случай вмісто общаго вопроса еврейскаго возникаєть, по нашему мніню, вопрось чисто містный, собственно Сіверо-западный. До чего дойдеть онъ, обратившійся въ весьма сложную задачу, покажеть будущеє; но во всякомъ случай причины, породившія разореніе края, должны быть приняты во вниманіе, при разрішеніи вопроса вообще еврейскаго.

#### О необходимости церковнаго Собора \*).

Сегодня, въ недѣлю православія, когда церковь апанематствуетъ еретиковъ, считаемъ умѣстнымъ подѣлиться съ читателями слѣдующимъ заявленіемъ, которое было получено нами отъ одного изъ корреснондентовъ, изъ Нижняго Новгорода, еще прошлымъ годомъ.

"Наша православная грековосточная церковь, отличающаяся вёротерпимостью, благолёніемъ храмовъ, отсутствіемъ фанатизма, скромностью высшаго и низпіаго духовенства, благогов'йною торжественностью церковныхъ обрядовъ, каковы: раздача в'ётвей въ Вербное воскресеніе, стояніе со св'ёчами въ великій четвергъ, обрядъ великой пятницы, — заключаетъ въ себ'в вм'ёст'ё съ тёмъ два обряда, совершаемые во время великаго поста, какъ намъ кажется, не вполн'ё соотв'ётствующіе характеру Христова ученія и принадлежащіе къ остаткамъ того

<sup>\*)</sup> С. И. 2 марта, № 60.

времени, когда человъческое воображение старалось дополнить воспоминанія о жизни Христа представленіями, им'єющими сходство съ общественными зрълищами. Въ старое время въ Европъ были въ обыкновеніи религіозныя мистеріи, заимствованныя изъ Ветхаго и Новаго завъта, которыя представлялись на улицахъ и даже въ театрахъ; остатки этихъ обыкновеній кое-гдъ еще остались въ обычаяхъ простонародія, но православная церковь, благоговъя предъ святостью и веливостью Христова ученія сочла неприличнымъ исполнять эти представленія во храмъ, тъмъ боле, что подражание Христу должно заключаться въ делахъ и молитев, а не въ возбужденіи воображенія зрелищами. Между твиъ, въ великій четвергь совершается у насъ въ соборныхъ храмахъ представленіе умовенія ногъ Спасителемъ своимъ ученикамъ. Для этого въ храмъ устраивается ротонда съ перилами, духовныя лица представляють апостоловь, а старшій надь ними-Самого Христа. Обрядъ сопровождается действіями старшаго лица, которое при многократныхъ повтореніяхъ евангельскихъ словъ по смыслу ихъ полагаеть ризы свои, береть лентіонъ, умываеть ноги своимъ подчиненымъ, наконецъ, обрядъ сопровождается разговоромъ лица, представляющаго Христа, съ лицомъ, представляющимъ апостола Петра. Народъ въ это время не молится, но любопытствуеть на духовное представленіе, часто обратившись спиною въ алтарю; невоторые улыбаются, но такъ что за двусмысленную улыбку нельзя ихъ вывести изъ церкви.

"Доказательствомъ того, что церковь признаетъ излишними подобныя духовныя представленія, служить то, что воспоминанія о не менте важныхъ событіяхъ изъ жизни Христа, какъ-то: воскрешеніи Лазаря, вшествіи въ Іерусалимъ, тайной вечери, совершаются благоговъйнымъ чтеніемъ евангелія, но не представленіемъ этихъ событій въ лицахъ".

"Что касается того, что обрядъ умовенія ногъ нагляднымъ образомъ напоминаетъ идею Христа о служеніи одного высшаго лица многимъ низшимъ, то во-первыхъ, эта идея такъ сознана обществомъ, что не нуждается въ наглядномъ ея представленіи,

а во-вторыхъ, что и самое представление нисколько не измѣняетъ характера духовныхъ представителей, и Петръ, послѣ умовенія ногъ, окажется вовсе не Петромъ, а инспекторомъ или ректоромъ семинаріи, исполняющимъ хотя христіанскія свои обязанности, но дѣятельность котораго совершенно не походитъ на проповѣднически-скитальческую жизнь апостола Петра".

"Въ этихъ убъжденіяхъ мы дѣлаемъ заявленіе о пользѣ прекращенія на будущее время означеннаго обряда, какъ имѣющаго видъ не столько учительный, сколько театральный".

"Другой обрядъ, какъ намъ кажется, не вполнъ соотвътствующій истинъ ученія Христова, совершается въ недълю православія, когда церковь анафематствуєть надъ преступниками. Обрядъ этоть хорошо встить извъстенъ,—онъ даже не имъеть никакого отношенія къ воспоминаніямъ о жизни Христа. Церковь въ этомъ случать является карательницею тъхъ лицъ, которын и безъ нея несутъ и несли болъе или менъе душевныя, а часто и тълесныя тяжкія мъры наказанія; обрядъ этой кары тъмъ излишнъе, что, не имъя въ виду прямыхъ послъдствій, остается карательно-идеальнымъ, и изъ церкви вмъсто словъ любви и милосердія слышится "анафема!"

"Тавой обрядъ церкви не вполнъ соотвътствуетъ словамъ ученія Христова: Любите враговз ваших, благословляйте проклинающих васз, благотворите ненавидящим васз и молитесь за обижающих и понящих васз (Мато. гл. 25, ст. 44). Не судите, да не судимы будете (Мато. гл. 7, ст. 1). Блажены милостивіи, яко тіи помиловани будут (Мато. гл. 5, ст. 7).

"Въ этихъ убъжденіяхъ мы дълаемъ заявленіе о пользъ прекращенія на будущее время этого обряда, какъ не вполнъ соотвътствующаго духу любви и милосердія Христова ученія.

"Такое заявленіе хотя первый разъ является въ печати, тъмъ не менъе оно произносилось и произносится устно не только свътскими русскими христіанами, но даже и нъкоторыми служителями церкви, а потому мы почтительнъйше просимъ, отъ кого это зависитъ, принять наше заявленіе и подвергнуть его оффиціальному порядку разбирательства обсужденіемъ онаго па общемъ совъщаніи, или христіанскомъ соборъ, цълью котораго должпо быть или уничтоженіе исполненія озпаченныхъ обрядовъ на будущее время, или же преподаніе върующимъ соборнымъ порядкомъ такихъ доказательствъ, которыя могли бы отвратить сомнънія относительно безполезности исполненія тъхъ обрядовъ. При этомъ не лишнимъ считаю объяснить, что впредь до собора я не позволялъ, не позволяю и не позволю себъ убъждать въ основательности своего сомнънія какихъ бы то ни было другихъ лицъ".

Что сказать на это? "И послѣ этого скажуть, что соборъ не нуженъ!" Вотъ что мы скажемъ на это. И послъ этого скажуть, что соборъ излишенъ, безполезенъ, или даже вреденъ, какъ способны говорить некоторые, предпочитающие натянутость, мракъ и двоедушіе чистотв и ясности. Пишеть лицо, очевидно, върующее; но оно смущается; не смущаются ли, и притомъ тъмъ же самымъ, и еще тысячи? Если скажемъ, что изъ върующихъ лицъ, способныхъ разсуждать, но лишенныхъ спеціальной богословской подготовки, девять десятыхъ смущаются точно такъ же и анаоематствованіемъ и обрядомъ умовенія ногъ, едва ли мы преувеличимъ хотя на волосъ. Да и одно ли это? И весь составъ нашего богослуженія не служить ли для однихъ предметомъ нареканія, для другихъ смущеніемъ и недоумфніемъ? Не въ немъ ли, наконецъ, начало цфлаго великаго раскола русской церкви, и притомъ разломившагося на двъ половины: одна (старообрядчество), сметавшая временное и мъстное со всеобщимъ и безусловнымъ, возвела внъшній пріемъ въ предметъ богопочтенія; другая (молоканство съ духоборчествомъ), смутившаяся этимъ смѣшеніемъ, не совсѣмъ чуждымъ даже для лицъ чуждыхъ старообрядству, протестующая противъ этого незаконнаго возведенія внішности въ чинъ догмата, отреклась не только отъ обрядности временно условной, но и отъ нравственной обязательности вившняго выраженія вообще, слівдовательно отъ опредъленнаго очертанія самой віры, а слідовательно и отъ самой истины наконецъ, которая не можетъ же человъческому сознанію являться безъ всякаго выраженія. И воть, цёлые сто девяносто лёть продолжается странная нерёшимость, непонятная для тёхъ, кто не знаеть новёйшей русской исторіи, нерёшимость прибёгнуть къ единственному средству, которое способно успокоить недоумёнія и предотвратить дальнёйшія смущенія и отпаденія, идущія все изъ того же одного корня недоразумёній.

Для Петра, малолетствомъ котораго кончились русскіе церковные соборы, было извинительно опасеніе, что соборъ перейдеть предвлы своей власти, и войдеть въ разсужденія, отъ воторыхъ гражданскія реформы могуть пострадать. Ревнивовластное патріаршество, мятежные стрёльцы, крамольная Софія, общее недовольство нововведеніями, все это вм'яст'я, и притомъ на подкладвъ тогдашняго раскольничьяго ученія, что антихристь явился въ лицъ предержащей власти, не давало достаточной уві ренности за мирные плоды соборных в обсужденій, если бы предержащая власть рішилась въ нимъ прибізгнуть. Найдено удобнъйшимъ учредить "духовное воллегіумъ": въ сущности это было просто административное мъсто, заурядъ съ прочими коллегіями, но устройство его было удобно тімь, что, избавлял отъ единоличной власти патріарха, способной и наклонной вредить неумъстнымъ вмышательствомъ въ политическія дъла, давало возможность объяснить себя возвращениемъ къ древней форм' соборовь, съ которыми впрочемъ оно им' кло сходство только собирательностію своего личнаго состава. Наступили потомъ времена Меньшивова и Бирона (лучше бы ихъ не вспоминать!) съ печальною исторією страдальчества то того, то другого изъ іерарховъ. Туть ли было ждать соборовъ или думать о ихъ возможности? Не боле удобны были и времена Екатерины, съ понадобившимся отнятіемъ церковныхъ имуществъ. Ну, а затъмъ уже самый Синодъ сталъ преданіемъ, и чтобы прибъгнуть къ воскрешенію старой соборной формы, овазывается необходимымъ нѣкоторое мужество, котораго однаво никавъ не наступаеть, нужды нъть, что вся опасливость основывается единственно на смутномъ преданіи, идущемъ изъ временъ Петра и Анны, съ которыми мы давно не имъемъ общаго.

Расколъ между тёмъ развивается своимъ порядкомъ, успёлъ сложиться въ плотное цёлое! Послё безплодныхъ попытокъ къ уничтоженію мёрами государственной строгости, принимается наконецъ противъ него послёднее средство: единовёріе, но и эта дверь примиренія, открытая смущающимся, принимаетъ въ себя слишкомъ немногихъ, благодаря тому именно, что соборное запрещеніе снимается безъ равносильно соборнаго разрёшенія.

Молоканство съ духоборчествомъ и прочими примыкающими сектами тоже не устаютъ распространяться. Почему? Потому же опять, что богослужение утомительно продолжительное, не исполняемое въ точности самими служащими, представляется ищущему живой вёры, но необразованному, люду безсмысленнымъ сборомъ заклинаній, и нётъ власти, которая бы пересмотрёла составъ богослуженія и развязала совёсть освобожденіемъ отъ обязанности исполнять уставъ однимъ несвязнымъ бормотаньемъ.

Навонецъ, все мыслящее общество, развѣ и оно не отожествляетъ случайный, временный обрядъ съ самимъ содержаніемъ вѣры? Развѣ и оно не отталкивается отъ церкви лѣсомъ формулъ, давно утратившихъ свой живой смыслъ, хотя несомнѣнно имѣвшихъ свое разумное историческое происхожденіе? Развѣ и оно не обвиняетъ церкви въ поклоненіи чистой внѣшности, въ потворствѣ не осмысленной силѣ, въ противодѣйствіи возвышеннымъ стремленіемъ духа, направляющимся къ упроченію свободы и счастія человѣчества? И вто же ихъ разувѣрить! Отдѣльные ли мыслители, пусть даже богословы, которые однако ни въ какомъ случаѣ не выражають голоса церкви, то есть всѣхъ вѣрующихъ? Церковная ли власть? Но въ томъ-то и дѣло, что церковь представляется для многихъ властью, а не вѣрованіемъ, обязательными формулами, а не истиной, говорящею убѣжденію.

Иностранная же печать, въ свою очередь, цёлыя двёсти лёть не устаеть обвинять насъ въ цезаропапизмѣ. Всёмы, русскіе, знаемъ, что это обвиненіе нелёпо, но тёмъ не

менъе и намъ одинокія личности Запада, ръшающіяся признать истину Востова, важутся такимъ же невероятнымъ чудомъ, кавимъ невъроятнымъ ослъпленіемъ представляются онъ Западу. Мы знаемъ, что если синодальная бумага начинается словами: "по увазу его императорскаго величества," иль даже богослужебная внига начинаеть указаніемъ на то же высочайшее повельніе (а не такъ давно то же было даже на антиминсахъ), это есть не болбе какъ приказная формула. Но иностранецъ этого не понимаеть, и придаеть формуль существенный смысль, воображая, что въ нашей церкви и богослужение и даже догматы истекають изъ государственной власти. Ложно понимаемый порядовъ назначенія епископовъ, способъ назначенія членовъ въ святьйшій синодъ, полномочіе, дарованное оберъ-прокурорамъ останавливать действіе синодальныхъ опредёленій, конечно, менъе всего способны разбить сомнънія, или точнъе сказать-всеобщую увъренность иностранцевъ въ нашемъ цезаропапизмъ. И между тъмъ одно слово, только одно слово истиннаго церковнаго собора способно было бы разсвять всю эту мглу недоразуменій и возвратить нашей церкви вполне подобающее ей признание отъ всёхъ иновёрныхъ.

И вакъ немногое для этого было бы нужно! Не требовалось бы ни ломки учрежденій, ни на нервый разъ даже изміненія формуль: требовалось бы одно дозволеніе епископскихъ собраній, посвященныхъ исключительному обсужденію вопросовь віры и внутренняго церковнаго благочинія, собраній, освобожденныхъ отъ всякаго вмінательства посторонней власти; требовалось бы по большей мірі то, что съ полнымъ довіріемъ дозволяется даже земскимъ выборнымъ людямъ, и по вопросамъ притомъ внінняго благоустройства, столь тісно связаннымъ съ политическими. Ужели же вопросы віры и церковнаго благочинія признаются почвою для политическаго спокойствія боліве опасною, чімъ вопросы о земскихъ налогахъ и областномъ самоуправленіи?

Тема эта слишкомъ богата, и мы не намерены продолжать здесь ся развитіе, для котораго газетные столбцы были

бы слишкомъ тесны. Остается свазать два слова о недоразуменіи, которое успало прокрасться даже въ этоть запрось по двумъ великоностнымъ обрядамъ, вызвавшій настоящія размышленія. Напрасно авторъ полагаеть, что къ упраздненію обоихъ обрядовъ необходимо соборное ръшение. Лицедъйственное чтение евангелія, употребляемое въ умовеніи ногъ, сколько намъ извъстно, вовсе не принадлежитъ въ числу обрядовъ, узавоненныхъ верховною церковною властію; всякій епархіальный архіерей, повторительно преподавая въ видимомъ обрядъ образъ смиренія, оставленный Христомъ, воленъ обойтись безъ лицедійствія, и этимъ, сколько мы понимаемъ, ничуть не нарушить своихъ ваноническихъ полномочій. Иное дёло обрядъ анаоематствованія: это есть торжественное выраженіе церкви, и отміна его была бы измёною цервви; но здёсь впадаеть авторъ въ ошибку другого рода: онъ неправильно понимаеть самый обрядь. Ему (да и не ему одному, а почти всёмъ) важется анаеема карою, проклятіемъ, словомъ, какъ бы призваніемъ бъдъ на голову анаеематствуемыхъ. Но анаеема того не значить. Церковь собирается, провозглашаеть догматы, признаваемые ею за свои, и вивств перечисляеть ученія, явившіяся среди нея же и подъ ея именемъ, но ею отвергнутыя, какъ ей не принадлежащія, отложенныя, или по-гречески буквально: "анаоема" (отложено). Воть смысль анаоематствованія! Въ немъ столь же мало грознаго и возмутительнаго, сколь мало было бы грозы и ужаса, если бы образованные врачи, собираясь разъ въ году, формулировали положенія, выработанныя медициною, и при этомъ въ предостережение перечисляли вмёстё и пріемы, усвоенные знахарствомъ, но отвергаемые наукою. Общеобычный, теперешній отвратительный смыслъ слову "анаоема" придало средневъвовое неистовство, и притомъ не церковное, а гражданское, которое не довольствовалось простымъ отрицаніемъ отложенныхъ ученій, но находило нужнымъ вооружаться противъ нихъ еще и гнетомъ, насиліемъ, гоненіями, казнями, и самому слову анаоема придать смысль ругательства. Разумбется, этимъ нисколько не отрицается необходимость въ пересмотръ обряда, единодушно недоразумѣваемаго: папротивъ, тѣмъ необходимѣе было бы соборное опредѣленіе, которое установленіемъ новыхъ, болѣе понятныхъ выраженій возвратило бы обряду смыслъ, имъ затерянный въ общемъ сознаніи. Въ томъ и задача соборовъ: для истины, всегда неизмѣнной и себѣ равной, находить въ вѣчно движущемся людскомъ словарѣ новыя выраженія, которыми бы современному сознанію точно и несомнительно передавался смыслъ образовъ, оставленныхъ перешедшими поколѣніями; современникамъ Аванасія назвать "существо" или "рожденіе" тамъ, гдѣ для современниковъ Павла достаточно было сказать: "образъ" или "сіяніе славы".

По поводу предложенія объ отдачь малольтнихъ преступниковъ для пріюта и исправленія на попеченіе монастырей \*).

Да, если бы.... "Если бы": воть чёмъ приходится ответить на пожеланіе достопочтеннаго корреспондента. Если бы монастыри, действительно, способны были доставить "кроткія утвшенія религін" и "благіе примвры"; если бы они двиствительно были тэми безмятежными пристанищами, гдв чередуются трудъ и молитва, гдъ царствуетъ благочиніе, гдъ совершаются въ тиши чистые подвиги; если бы туть действительно проводимо было то равноангельское житіе, которое воспъвается въ церковныхъ и всняхъ и повъствуется въ четіихъ-минеяхъ, - о, тогда оставалось бы только скорбе применить эту мысль, теоретически столь здравую. Но тогда не приходилось бы даже заявлять ее; монастыри предупредили бы ее сами, и притомъ не требуя приплаты отъ общества. Они поняли бы, что всякое время имъеть свою злобу, и всякое задаеть свой подвигь; если въ палестинскихъ и оиваидскихъ пустыняхъ, и среди государствъ языческихъ, съ гражданскимъ закономъ рабства,

<sup>\*)</sup> С. И. 5 марта, № 63.

буквальное гостепріимство и нищелюбіе было исполненіемъ евангельской заповъди, и всякому бъгущему изъ языческихъ порядковъ отворить запертую для міра дверь значило ввести истинно-христіанскаго общежитія, то въ наши въ пристань времена, въ христіанскихъ державахъ, принять извергаемаго обществомъ за проступки, съ темъ чтобы возвратить обратно расваявшагося и исправленнаго, -- это было бы столь же достойно призванія иноческаго, какъ превратно истинному смыслу евангельской запов'еди бываеть безразборчивое гостепріимство и милостыня. Что бывало въ древности защитою угнетенныхъ, то нынв зачастую принимаеть смысль покровительства тунеядству и разврату. Что давалось прежде обережениемъ отъ соблазновъ міра, въ самомъ законодательствів освящавшаго грівхъ и вмівнявшаго въ гражданскую обязанность, то нынъ часто достигается обереженіемъ самаго міра отъ развратныхъ и порочныхъ членовь, заражающихъ чистую нравственную атмосферу, которой одинавово желаеть и общество, и которую становить для себя началомъ само государство. И въ древности, и нынъ монастыри были прибъжище для тъхъ, кто не уживался съ міромъ. Но прежде христіанину трудно было и ужиться съ міромъ. Теперь не могло ли бы открыться въ монастыряхъ убъжище тъмъ, съ къмъ міръ не можеть ужиться? А міръ не такъ худъ нынъ, съ нимъ бы ужиться можно.

Но достопочтенный корреспонденть знаеть, что такое нынѣ монастыри и что такое иноки. Да ужели же онь въ самомъ дѣлѣ не знаетъ, когда предлагаетъ свою мыслъ? Его страшить слово "тюрьма"; правда, оно страшно, но только слово: въ современномъ понятіи тюрьма уже не есть только мѣсто заточенія, но именно мѣсто исправленія; такъ оно себя опредѣлило, и если не вездѣ осуществилось, то это есть дѣло времени, дѣло недостатка покуда способовъ. Во всякомъ случаѣ, въ пріютѣ для малолѣтнихъ преступниковъ имъ лучше и они изъ него выйдутъ лучше, чѣмъ вышли бы изъ монастырей, особенно столичныхъ. Не споримъ, что въ глуши гдѣ-нибудь существуютъ монастыри, приближающіеся къ своему предначер-

танію, но то въ глуши, и уже по этому мысль о пріють для столичныхъ преступниковъ въ нимъ неприложима.

Монастыри.... тюрьмы, — какъ странно стоять теперь эти понятія одно къ другому, и какъ странно удалились они теперь важдое отъ своихъ первобытныхъ значеній. Тюрьма теперь стала прибѣжищемъ для протестующихъ противъ современныхъ порядковъ, какъ встарь монастыри. Разумѣемъ не только протестующихъ политически; нѣтъ, зачастую къ протестующимъ слѣдуетъ причислить самыхъ обывновенныхъ негодяевъ; иной воруетъ и намѣренно попадается, съ единственною цѣлью, чтобъ попасть въ тюрьму. Тюрьмы притомъ обращаютъ себя въ нравственно-воспитательныя заведенія, по крайней мѣрѣ, задаются этою задачею. А монастыри.... но впрочемъ что продолжать рѣчь. Достаточно сказать, что и монастыри въ свою очередь обращаются иногда въ тюрьмы; въ монастырь ссылаютъ "на покаяніе": стоить замѣчанія здѣсь и то, что "покаяніе" уложеніемъ возведено между прочимъ въ число наказаній....

О малолетнихъ преступникахъ и навазаніяхъ для нихъ стоило бы свазать и еще слово. Между прочимъ, вто за нихъ отвётствуеть? Взрослый отвётствуеть самь за себя; такъ и должно быть и по гражданскимъ правамъ и по психологіи; онъ вполнъ развить; за то и пользуется вполнъ гражданскими правами, за то вполнъ и отвъчаеть. А малолътній? Но за малольтняго, по здравой последовательности, должень бы отвечать, между прочимъ, тогъ, на комъ дежитъ его опека. А это ведеть въ вопросу о воспитаніи, и въ опредвленной постановив воспитательных обязанностей, въ смысле обязанностей гражданскихъ. Въ самомъ дълъ, родить-вначить ли только бросить государству лишнія руки, да и Богь знаеть какъ он'в стануть работать, -- и государство, или точне все сограждане должны быть и за это благодарны, а тамъ расти какъ знаешь, и выходи что ни выйдеть. Такъ ли это? Просимъ подумать, кому есть на это охота.

## По поводу ръчи предата Жилинскаго \*).

Въ свое время мы сообщали о благосилонномъ пріемъ, которымъ удостоенъ быль отъ Государя Императора управляющій Виленскою римско-католическою епархією прелатъ Жилинскій. Затъмъ о. Жилинскій воротился въ Вильну, произнесъ ръчь въ отвътъ на поздравленія, которыя, по прітядъ, принесены были ему отъ подвластнаго духовенства. Всъми газетами подхвачена была эта ръчь и всъми передана съ оттънками болъе или менте яснаго удовольствія. Мы не имъли основанія быть недовольными ръчью достопочтеннаго прелата, но и не ръшались передавать ее, потому что не находили достаточной ясности въ самомъ существенномъ ея мъстъ, которое однако именно и передавалось печатью съ особенною радостью. "Оставаясь сущимъ римско-католикомъ, можно быть настоящимъ русскимъ". Вотъ что сказалъ о. Жилинскій, и вотъ что передавалось русскою печатью съ особенною радостью.

Радость русской печати была недвусмысленна, а провозглашеніе римскаго прелата тімь не меніе оставалось темнымь: достопочтенный о. Жилинскій говориль о совивстимости не просто добраго подданства съ наружною принадлежностью въ католичеству, но о возможности соединить въ одномъ лицъ сущаго католика съ настоящимъ русскимъ. Мы это не совсъмъ понимали, и повтореніемъ выраженій, которыя, по нашему мнвнію, не могли быть признаны иначе, какъ за двусмысленныя, не хотьли вносить смуту въ понятія читателей; но вмысты не хотели преждевременными толкованіями и смущать достойныя полнаго уваженія върноподданническія чувства прелата, въ воторыхъ мы ни на минуту не позволили себъ усумниться. Не хотелось равнымъ образомъ смущать и добродушную радость тъхъ, которые заслышавъ ръчь, и по мыслямъ и по языку не совсёмъ ожиданную отъ должностнаго лица римской іерархін, восклицали съ довольнымъ чувствомъ: "побъда! Слышите, что говорить предать".

<sup>\*)</sup> С. И. 6 марта, № 64.

Не смотря на свою неясность, изреченіе прелата было однаво живо подхвачено духовенствомъ, подвластнымъ достопочтенному о. Жилинскому: изъ разныхъ деканатовъ Виленской епархіи полетьли къ о. Жилинскому адресы, въ которыхъ адресанты все точно такъ же исповъдывали себя "сущими римско-католиками и вмъстъ настоящими русскими". Одна и та же фраза перестанавливалась на разные лады; но мысль, сознаемся, оставалась для насъ въ прежней темнотъ, не смотря даже на такія выраженія, раздававшіяся въ видъ патріотическаго изъявленія: "святая Россія".—Святая Россія! Что же это такое? спрашивали съ недоумъніемъ нъкоторые изъ подлинныхъ, "настоящихъ русскихъ" чистой крови; мы слыхивали слово "святая Русь", но святой Россіи не слыхали, и должно быть она значитъ что-нибудь другое, намъ досель невъдомое.

Съ удовольствіемъ можемъ теперь извъстить недоумъвавшихъ, что смыслъ, нъсколько странный и не совсъмъ въроятный, начинаетъ теперь разъясняться. Предъ нами адресы оо. прелата Александра Витинскаго и каноника Людвига Здановича. Оба поименованныя лица, въ хоръ къ другимъ свидътельствуя о. Жилинскому о своихъ религіозныхъ и гражданскихъ убъжденіяхъ, развиваютъ тоже знакомое изреченіе. "Я священникъ римско-католической церкви и съ тъмъ вмъстъ русскій върноподданный", говорять оо. Витинскій и Здановичъ, но вмъстъ прибавляютъ словцо, что эти почтенныя политическія и религіозныя убъжденія возникли въ нихъ "во исполненіе предписаній его высокопреподобія" о. Жилинскаго къ одному изъ отцевъ отъ 6 февраля, за № 219, а другому—отъ того же числа, за № 220.

Оставляемъ вопросъ нерѣшеннымъ, всѣмъ ли деканамъ, настоятелямъ, администраторамъ и каноникамъ, разосланы такія же предписанія, хотя цыфры, изъ которыхъ состоять нумера предписаній, и даютъ поводъ заключать, что предписаніе повидимому объявлено циркулярно. Но это все равно. Во всякомъ случав намъ пріятно извѣстить о появленіи новаго, особаго вида политическихъ и религіозныхъ убѣжденій, которыя могутъ

быть названы "убъжденіями по привазу", или "патріотизмомъ по циркуляру, за № такимъ-то".

О томъ, какъ мы понимаемъ этотъ особый видъ патріотически религіозныхъ убъжденій едва ли могуть сомнъваться читатели; равно не сомнъваемся мы и о томъ, какъ читатели оцънять эти изъявленія. Но любопытно, въ какомъ смыслъ принимаются и предписываются они самимъ ихъ первоначальникомъ о. Жилинскимъ: находить ли онъ въ этой разсылкъ этихъ предписаній, и представленіи этихъ адресовъ, особенный, обязательный видъ дополнительной присяги, или что другое, и что именно?

# Пространство административно-полицейской власти въ храмъ во время богослуженія \*).

Мы получили письмо о происшествіи, довольно необыкновенномъ. Оно случилось въ одномъ изъ городовъ Рязанской губ., едва ли не въ Касимовъ, судя по нъкоторымъ обстоятельствамъ. Впрочемъ дъло не столько въ имени города, сколько въ самомъ происшествіи. Прошлаго 19 февраля, въ денъ восшествія на престолъ Государя Императора, въ городъ этомъ одинъ изъ священниковъ говорилъ въ соборъ проповъдь. Но будемъ продолжать словами самого разскащика.

"Среди пропов'вди, м'встный, недавно опред'яленный исправникъ, услышавъ изъ устъ пропов'ядника слова: Каракозовъ, Березовскій, Сусанинъ и Коммиссаровъ, вб'яжалъ въ алтарь и смутивъ своимъ внезапнымъ появленіемъ все духовенство, слушавшее со вниманіемъ умную пропов'ядь, обратился къ протоіерею съ вопросомъ, была ли въ цензур'я произносимая пропов'ядь. Когда протоіерей отв'ятилъ, что была, исправникъ, зам'ятивши, что въ пропов'ядяхъ не должно упоминать о Каракозов'я и Березовскомъ, какъ о лицахъ, д'яйствовавшихъ противъ царя,

<sup>\*)</sup> С. И. 18 марта, № 70.

полицейскимъ тономъ потребовалъ, чтобы проповъдь, немедленно по произнесеніи, была ему представлена, и потомъ вышелъ изъ алтаря.

"Едва только окончена была проповёдь, исправникъ снова вбёжаль въ алтарь съ требованіемъ проповёди, не обращая вниманія на то, что литургія не была еще кончена и что совершавшій ее протоіерей не могъ распорядится немедленнымъ представленіемъ проповёди. По окончаніи литургіи, предъ начатіемъ молебствія, протоіерей, видя, что исправникъ еще въ алтарів, вынужденъ былъ сказать проповівднику-священнику, чтобы онъ, для избіжанія дальнійшаго безпорядка и смятенія, передалъ свою проповідь исправнику. Исправникъ хватаетъ проповідь, выбівгаеть въ рукахъ съ нею изъ алтаря, и въ виду всей публики кладетъ проповідь себі въ карманъ съ торжествующимъ видомъ, какъ будто открывъ важный заговоръ противъ правительства.

"Иослъ объда, того же 19 февраля, исправнивъ посылаетъ полицейского солдата на квартиру къ священнику-проповъднику съ требованіемъ, чтобы онъ немедленно явился въ полицейское управленіе. Священнивъ тотчасъ, какъ будто подсудимый, последоваль за солдатомъ въ полицію. Тамъ исправнивъ, введя священника въ присутствіе, предъ зерцаломъ потребоваль отъ него объясненія на тв мъста, которыя имъ, исправнивомъ, признаны противными правительству. Сперва исправникъ указалъ на слова: Каракозовъ, Березовскій, Сусанинъ и Коммиссаровъ, съ замечаниемъ, что объ этихъ лицахъ никогда не должно говорить съ канедры. Священникъ съ своей стороны поясниль, что означенныя лица часто упоминаются въ проповъдяхъ, когда говорится о врагахъ царя и отечества, а равно и о спасителяхъ царей и указалъ для примъра на слово протоіерея Любимова, сказанное въ день рожденія Государыни Императрицы Маріи Александровны и напечатанное въ № 24 "Рязанскихъ Епархіальныхъ Ведомостей" въ 1867 году, где всв нечестивые безумцы, посягающіе на жизнь царя и помазанника Божія, ясно названы Каракозовыми и Березовскими.

Послѣ такого указанія священника, исправникъ замѣтно притихъ и сконфузился. Но нѣсколько ободрившись, указалъ еще на особое отдѣленіе проповѣди, которое съ важностью очертивъ ногтемъ, спросилъ: можно ли такъ писать въ проповѣди. И началъ читать.

"Великая мысль законодателя-монарха вь своемъ осуществленіи встрівчаєть много затрудненій и подвергаєтся даже искаженіямъ, какъ со стороны діятелей неискусныхъ, такъ и со стороны народа, не всегда вірно понимающаго и осуществляющаго эту мысль. Конечно, діяло монарха имієть и своихъ враговъ,—какъ внутреннихъ, такъ и внішнихъ, напрягающихъ всі свои силы въ искаженію, даже совершенному уничтоженію сего діяла, и не останавливающихся предъ самыми преступными средствами для достиженія своей ціяли. Но эти затрудненія, препятствія, эта вражда противъ діяла царева, свидітельствують только о томъ, что оно глубоко и широко обнимаєть жизнь и судьбы народа, и потому приводить въ движеніе и напряженіе всів, и добрыя и враждебныя народу силы; но никакія преграды не воспрепятствують этому діялу...."

"По прочтеніи сихъ мыслей, исправникъ замітиль, что онъ совершенно направлены противъ правительства. Священникъ, доказывая противное, между прочимъ сказалъ, что прочитанныя мысли не его собственныя, а заимствованы изъ слова епископа Выборгскаго, Павла, сказаннаго въ день рожденія государя нашего, Императора Александра Николаевича въ С.-Петербургскомъ Исаакіевскомъ соборъ 17 Апръл 1867 года, и напечатанняго въ духовномъ журналъ "Странникъ" за апръль мъсяцъ 1869 года. Тогда исправникъ, закусивъ губы, совершенно растерялся, и сталь пріятельски прощаться съ священникомъ, отнесясь въ нему съ просьбою, чтобы онъ прислалъ ему, исправнику, вышеуказанныя печатныя слова протоіерея Любимова и епископа Выборгскаго Павла. Слова эти на другой же день были отосланы, и въ своромъ времени въ особомъ паветв обратно получены отъ исправнива, вмъств съ произнесенною пропов'ядью, возбудившею столько подозр'вній".

"Тъмъ окончилось все это дъло, — добродушно заключаетъ разскащикъ, — дъло съ азартомъ начатое въ соборъ, введшее въ соблазнъ горожанъ и надълавшее шуму по всему уъзду К.".

Гдё это случилось? Но впрочемъ опять, гдё бы ни случилось, важенъ случай, и не менёе важно то, что, по добродушному выраженію разскащика, въ немъ "тёмъ все и окончилось". Священникъ радъ былъ, что убрался по здорову.—Однако, это есть, такъ называемое на оффиціальномъ языкё, "происшествіе". Оно кончиться такъ было не должно. О подобныхъ "происшествіяхъ", по крайней мёрё въ старыя времена, бывала обязанность немедленно доносить высшему правительству, и какъ дёло это касается, вмёстё и духовнаго вёдомства, то оно должно было дойти до центральной власти еще съ двухъ концевъ, отъ полиціи собственно, и кромё того отъ секретаря консисторіи. Намъ даже сомнительно, чтобы въ самомъ дёлё тёмъ и кончился такой соблазнъ, происшедшій среди бёла дня, въ городё, въ торжественный день, при торжественномъ богослуженіи....

Одиновій случай, но если онъ быль, то можеть и повторяться. Трудно представить, чтобы исправникь, каковы бы ни были его умственныя качества, действоваль совершенно внё всякихъ полномочій, только, вёроятно, плохо выразумёль онъ свои инструкціи. И это соображеніе даеть місто выводу, который имъетъ уже общее значеніе, касающееся не одного городка Рязанской губерніи. Оно напоминаеть съ повторительною силою о необходимости опредълить болье точнымъ образомъ пространство административно-полицейской власти относительно совершающагося во храмахъ и притомъ среди богослуженія. Вспоминаемъ случай, бывшій третьяго года въ здёшнемъ Казанскомъ соборъ съ церковнымъ старостою и подавшій поводъ даже къ судебному процессу. Онъ имълъ менъе важности, но ставилъ вопросъ: находился ли частный приставъ при отправленіи своихъ служебныхъ обязанностей, когда происходилъ между нимъ и старостой крупный разговоръ среди храма? Мы тогда же замътили, что, если положительно ръшать этотъ вопросъ, мы заведемся далеко. Если на полицейскомъ чиновникъ лежитъ обязанность наблюдать за порядкомъ среди молящихся, то гдъ основаніе, почему бы не наблюдать ему и за порядкомъ самого служенія. А тогда получалось бы право выводить священника изъ церкви за исполненіе церковныхъ обрядовъ, могущихъ казаться неприличными. Мы предположили это какъ нельпость, для нагляднъйшаго доказательства безусловной неприкосновенности храма для полиціи, не предполагая, разумъется, чтобы когда-нибудь въ дъйствительности могли дойти до чего-нибудь подобнаго. Но въ описанномъ (безъ сомнънія, вполнъ добродушно-благонамъренномъ) поступкъ исправника недалеко было, чтобы совершиться именно тому, что возможно къ предположенію только какъ невозможная нельпость.

Полицейская власть можеть предстоять предъ алтаремъ во время богослуженія среди другихъ върующихъ, только въ одномъ съ нимъ качествъ—молящихся. Если случай вышеписанный дойдетъ, или дошелъ уже оффиціально до высшаго правительства, нелишнее, казалось бы, послужить ему поводомъ къ подтвержденію и разъясненію этихъ предъловъ полицейской власти путемъ законодательнымъ.

#### О еврейскомъ вопросъ\*).

Въ № 53 "Современныхъ Извѣстій" мы уже касались тѣхъ трудностей, какія лежать на пути къ рѣшенію еврейскаго вопроса. Оказывалось, что неправильная постановка этого 
вопроса, не выходя изъ самой сущности дѣла, вела только къ 
формальному его рѣшенію, и притомъ благопріятному для однихъ евреевъ. Есть еще мнѣніе, проводимое въ статьѣ, подъ 
названіемъ "Книга-Кагала", и оно ставить вопросъ, повидимому, на реальную практическую почву.

<sup>\*)</sup> С. И. 29 мартв, № 86.

Причины гоненій и б'єдствій, постигавшихъ евреевъ, лежать, говорять, въ самомъ іудействі, въ его организаціи, во главі которой стоить кагаль. Кагаль не признаеть общихъ государственныхъ законовъ, имін въ основаніи талмудъ, дающій широкое право "личнаго благоусмотрінія". Такимъ образомъ это учрежденіе имінеть диктаторскую власть надъ еврейской массой, вторгаясь во всі сферы жизни евреевъ. Онъ безапелляціонно распоряжается не только достояніемъ своихъ подданныхъ, но и самыми неприкосновенными правами человівка, супружескими, напримітрь, отношеніями; взаміть же того подаеть еврею права на эксплуатацію собственности христіанина, государства, чтобы только иміть возможность задобрить угнетаемую массу за свое хищничество. И еврей, отшатнувшійся на іоту отъ предписаній такого деспота, можеть жестоко поплатиться за свой либерализмъ.

Учрежденіе, соглашаемся, нетерпимое въ благоустроенномъ обществъ. Но, повидимому, стоило бы только уничтожить кагаль, и нравственность еврейскаго племени поднялась бы. Установились бы болье правильныя экономическія отношенія, и еврейское племя слилось бы съ кореннымъ населеніемъ въ одну стройную государственную массу.

Легко сказать, но нельзя забыть, что мы имѣемъ дѣло съ явленіемъ не случайнымъ. Кагалъ представляетъ въ себѣ органически развившіяся начала іудейства. Уничтоженіе кагала, какъ представительства патріархально-деспотическаго быта, повело бы за собою и уничтоженіе самаго іудейства, какъ идеи и богоправленіи избраннаго народа. Еврей, отрѣшившійся отъ этой идеи въ практическомъ ея примѣненіи, дѣйствительно сдѣлался бы уже не столь опаснымъ членомъ общества, какъ былъ прежде по отношенію къ "неизбраннымъ", если бы притомъ изгладились въ немъ и наслѣдственныя привычки племени. Но тогда возникалъ бы вопросъ уже не объ улучшеніи быта евреевъ, а о смерти самаго племени, чего, конечно, не хотять не сочувствующіе только кагалу.

Разръшая же вопросъ полумърами, протесть противъ ка-

гала будетъ отрицать только извъстныя его формы, перемънитъ, пожалуй, аристократическія начала на демократическія, но въ своемъ отрицаніи не дастъ, конечно, формъ принадлежащихъ иной жизни—нееврейской, да и дать не можетъ. Іудейство не можетъ быть не іудействомъ, и политическое его значеніе, измѣнивъ форму, не потеряетъ своей сущности.

### По поводу преній о въръ въ Кремль \*).

Слишкомъ ощутительное доказательство въ преніи о въръ православнаго съ раскольникомъ. Вотъ случай, о которомъ намъ передаютъ очевидцы, котораго мы сами едва не были свидътелями.

Въ Кремлъ, на горкъ возлъ Благовъщенскаго собора и возл'в дворца, какъ изв'встно, собираются ревнители разныхъ секть поспорить съ никоніянами, т. е. православными, о правости своихъ върованій. Въ особенности эти сборища бывають многочисленны въ продолженіи всей недели Пасхи. Вчера 19 апръля, въ послъдній день Свътлой недъли, предъ самымъ вечеромъ произошло тамъ вотъ что: последователь Оедосевва толка, т. е. Преображенскаго кладбища, старецъ съ большой съдой бородой, въ старинной пуховой піляпъ съ шировими полями, въ поддевкъ, горячо доказывалъ, что настоящее время есть время антихристово. Противникомъ его быль православный, молодой малый, въ длиннополомъ сюртукъ, въ сапогахъ съ бураками. Оба они долго препирались, приводя въ доказательство разные тексты изъ священныхъ книгъ. Но православный не выдержаль до конца преніе: онь горячо наступиль на противника съ возгласомъ:

Такъ теперь наступило время царствовать антихристу? Наступило. Отвъчалъ старецъ Өеодосіянецъ. Наступило? Кръпче и горячье кричалъ православный.

<sup>\*)</sup> С. И. 21 апрѣля, № 107.

Наступило. Неповолебимо стояль на своемь старикъ. Такъ наступило?

При последнемъ вопросе горячій противникъ раскола заушилъ упорнаго Өеодосіянца. Тотъ полезъ было въ амбицію и протестовалъ, но толпа, окружавшая спорщиковъ, приняла въ православномъ живейшее участіе, заволновалась; раздались возгласы: бока отмять раскольнику. Несколько ощутительныхъ толчковъ съ разныхъ сторонъ и отъ разныхъ липъ дано было старику; шляпа съ него покатилась на земь. Онъ увидалъ, что дело плохо, подхватилъ свой головной уборъ, по его словамъ, не оскверненный нечестивыми еллинскими изобретеніями, и поспешилъ показать хребетъ. Толпа съ гикомъ провожала его и вскоре разошлась.

Дико, дико, звёрство. Насъ случай этоть поражаеть до глубины души. И не нашлось ни единаго въ средъ спорившихъ, вто бы остановиль и пристыдиль эту буйную толпу; кто бы напомниль ей древнюю славу этихъ сходовъ, возбуждавшихъ удивленіе и почтеніе даже иностранцевъ, отдававшихъ достойную честь тому сповойствію и самообладанію, съ вакимъ велись пренія, тому уваженію къ чужимь вірованіямь, которое искони было закономъ этихъ сходокъ, закономъ неписаннымъ, но тъмъ не менъе свято соблюдавшимся. А еще бывали тогда времена, что обнаружить себя въ расколв даже передъ закономъ было не безопасно, и тъмъ не менъе спокойствіе преній была ихъ слава, и этому сповойствію одолжены онв даже своимь бытіемь, сохранившимся черезъ всв невзгоды, пережитыя расколомъ, и черезъ всв видоизмененія правительственныхъ меръ противъ него. Было встарь, и это помнять многіе, помнимъ и мы еще слёды того, - противнивамъ не дозволялось, по крайней мере стыдились они сами, ограничиваться даже голыми положеніями, безъ доказательствъ. Пошло на "да" и "нътъ": но это уже быль стыдь, это уже не обсуждение, это упорство безсмыслія. И въ наше-то время прибъгать къ кулачнымъ доказательствамъ, и притомъ православному, на сторонъ котораго и безъ того сила. Нетерпимость и фанатизмъ въ старыя времена бывали принадлежностью именно слёпаго старообрядчества, и повторять православному нев'яждё во второй половин'я XIX стол'ятія дерзкую выходку, какую позволиль себ'я Пустосвять въ томъ же Кремл'я противъ православнаго архіерея въ конц'я XVII, бол'я ч'ямъ постыдно; это срамъ, которому имени н'ять.

Кому срамъ? Намъ важется, более всего темъ, кому принадлежить руководительство православными. Мы должны добавить, что, по дошедшимъ до насъ слухамъ, употребление силы со стороны такъ называющихъ себя православными бываеть и при другихъ преніяхъ о въръ, производимыхъ по праздничнымъ днямъ въ церкви Пятницы, въ Охотномъ ряду, правда не во время самыхъ преній, но послъ. Послъ бесъды со священникомъ, ревнители раскола, говорять, бывають осаждены православными, въ особенности мясниками Охотнаго ряда, простирающими въ этихъ случаяхъ свои десницы, говорятъ, слишкомъ далево и не умъренно. А старообрядцы, говорять, особенно этому даже и радуются; до большаго, разумвется, дойти не можеть, но толчки и пинки дають имь возможность довольно дешевой славы мученичества; вотъ-де мы какъ: и страдаемъ за свои върованія. Не ручаемся, чтобы вполнъ были справедливы эти слухи, но они очень правдоподобны, при соображении, что мясницкой природъ особенно свойственны поползновенія давать рукамъ своимъ волю, и ихъ мускуламъ присуще особенно сильное стремленіе разъигрываться. Выводъ отсюда во всякомъ случав просится тоть, что беседы и въ Пятницкой церкви ведутся, должно быть, не съ должнымъ соблюдениемъ духа любви; что недостаточно воспитывается чувство примирительное. Еще оставляется место озлобленію, можеть быть дается ему даже поводъ, разумъется, ненамъренно и неожиданно. Почтенный іерей Пятницкой церкви знасть, сколь много мы цёнимъ его подвигъ собесъдованія, и не огорчится нашимъ замъчаніемъ, что въ предохранение православныхъ отъ стыда прибъгать къ доказательствамъ вещественной силы, и въ избавление старообрядцевъ отъ опасности испытывать ихъ на себъ, полезно было бы, можеть быть, примирительными увъщаніями сильнъе и чаще растворять ему свою чисто состязательную бесёду.

Эти случаи, и въ особенности вчерашній случай, прискорбны болье всего тымь, что заставляють насъ опасаться за судьбу самихь собесьдованій. Звырскихь выходовь, разумыется, не потерпять, да и терпыть ихъ невозможно, и можеть случиться, что предъ глазами иныхъ окажутся виноватыми самыя эти сходви, самыя эти собесыдованія, а не эти злоупотребленія, которыя случатся, можеть быть, въ двысти лыть разъ; у насъ выдь многіе еще разсуждають такъ:

Ужъ если зло пресъчь, То ввять бы книги всъ и сжечь.

А между тёмъ именно этихъ-то собесёдованій, этихъ-то сходовъ и должно желать въ видахъ общаго соглашенія и примиренія; но сходовъ и собесёдованій, растворенныхъ духомъ мира, довольствующихся тёмъ обоюдноуважительнымъ словопреніемъ, которое было исвонною славою кремлевскихъ сходовъ и равною честью для обёихъ препирающихся сторонъ.

# О папской непогръшимости\*).

Ожидаемъ, что наши богословы разберутъ подробно и по достоинству вновь подтверждаемое опредъленіе папской непогрѣшимости. Но не можемъ не подивиться на Европу вообще, католическую въ частности, и на римскихъ богослововъ съ отцами собора въ особенности: "что возмутило васъ"? Перечитывая внимательно и анафемы вновь изготовленныя, и объясненія, которыя имъ предшествуютъ, не находимъ въ нихъ ничего новаго или непослъдовательнаго. Тексты приводятся и толкуются папою неправильно; но такъ они толковались и принимались церковью римскою издавна. Соборы, въ родъ флорентинскаго, на которые ссылается Пій ІХ, причисляются къ вселенскимъ незаконно; но они были, утверждали то самое, о чемъ напо-

<sup>\*)</sup> С. И. 13 мая, № 129.

минается теперь новому собору, и признаніе хоть бы флорентинскаго собора вселенскимъ есть даже отличіе, отдёляющее римскую церковь отъ прочихъ испов'єданій; этимъ она и купила себ'є право быть не только особенною церковью, но и простирать притязаніе признавать не себя отъ нихъ, а ихъ отъ себя отд'єлившимися.

Наконецъ, самый догмать о главенстве папы и въ частности о непогръщимости, нелъпъ, противоръчитъ здравому смыслу, возмущаеть правственное чувство. Но онъ значится въ каждомъ догматическомъ изложеніи римскаго ученія, о немъ писаны пілые томы; изъясненія о немъ и споры изъ за него образують цвлую литературу. На томъ же флорентинскомъ соборв этотъ догмать, и даже почти вплоть до XVIII столетія темь же догматомъ по преимуществу и жила богословская полемика двухъ западныхъ исповеданій. "О видимой церкви", "О невидимой цервви", "О главъ цервви", "О приматъ" и наконецъ прямо "О непогрэшимости папъ": все это было главнъйшею пищею богословской мысли, и давно успъло перейти въ символы и символическія вниги западныхъ испов'єданій, важдому въ своемъ смыслв. И ни одной буввы изъ того, что предлагается Піемъ IX, нельзя вынуть, не поколебавь римскаго преданія, завъщаннаго въками, завоеваннаго потоками крови, закръпленнаго умственнымъ напряжениемъ тысячъ и фанатизмомъ милліоновъ.

Частный выводь не должень приводить въ смущеніе, когда онъ въренъ своему началу и всей системъ. Способъ провозглатенія не имъетъ важности, когда провозглашается искреннее 
върованіе. Догмать непогрѣшимости папской не быль на предшествующихъ соборахъ провозглашенъ буква въ букву тѣми 
выраженіями, которыя предлагаются Піемъ ІХ; но когда буква 
въ букву цѣлые въка онъ былъ исповъданъ римскою церковью? 
Когда отреченіе отъ него, при малѣйшемъ уваженіи къ здравой 
послѣдовательности мыслей, возможно только съ отреченіемъ 
отъ всего остальнаго римскаго?

Безъ непогрѣшимости папской во что же обратится главенство папское? То будетъ первенство чести, оно и было усту-

паемо Риму, еще со временъ римской имперіи: но не его требовала римская церковь, тімъ начался и разрывъ между двумя церквами, западною и восточною.

"Непогръшимость папская ограничена въ своемъ пространствъ". Но почему такъ? И гдъ будутъ ея предълы въ области христіанскаго умозрънія и дъятельности? Легче что ли признать римскаго владыку несомнъннымъ раздаятелемъ небесныхъ благъ, подъ видомъ огульнаго отпущенія гръховъ, нежели самовластнымъ командиромъ ученія и дъятельности, или диктаторомъ церковнаго управленія? Правда, тамъ откладывается разсчетъ и повърка на будущее и незримое; здъсь требуется примъненіе непосредственное и осязательное. Но это значило бы только признаться въ торжественномъ, въковомъ обманъ совъстей, и вмъстъ кощунствъ, но ничуть не подбавить смысла къ упорству, которое ничъмъ не оправдывается.

"Непогръшимость папская ограничена условіями". Какими, напримъръ? Условіемъ согласія со всею церковью? Условіемъ согласія съ преданіемъ? Въ родъ того, какъ сила индульгенцій—условіемъ истиннаго раскаянія. Но позволительно ли такъ смъяться надъ здравымъ смысломъ? При этихъ условіяхъ, каждый христіанинъ въ отдъльности, каждая единица въ родъ человъческомъ обладаетъ непогръшимостью, и притомъ въ чемъ угодно; и краснокожій дикарь одаренъ непогръшимостью въ астрономіи, "доколъ онъ разсуждаетъ согласно съ точными выкладками науки".

Къ сожалвнію, отъ силы предлагаемыхъ опредвленій соборъ не имветь права убъгать даже такими софизмами. Что же будеть дълать тогда съ исторією, этою неподкупною свидьтельницею? Торжественныхъ событій, всёми признанныхъ и притомъ продолжающихся досель, нельзя даже ни подскоблить, ни вытравить, ни приписать въ нимъ что-нибудь, хотя такими хитростями и любили изворачиваться последователи римскіе въ неблагопріятныхъ имъ документахъ. Въ ІХ столетіи восточная церковь узнала, что въ римской появилось новое ученіе, и притомъ внесено въ символь, положенный соборно. Римская

церковь отстояла себѣ это прибавленіе, хотя оно въ нее вошло не по соборному опредѣленію, а по частному измышленію, лишь утвержденному папою, только папою, безъ согласія съ церковью, безъ соборнаго провозглашенія. Кто же туть непогрѣшимъ: папа? или папа съ церковью и соборомъ? И для чего же возмущаться предлагаемымъ теперь опредѣленіемъ, или же для чего, возмущаясь имъ, себя признавать римскимъ католикомъ, принадлежащимъ къ римскому исповѣданію, глава котораго папа? и для чего не возмущаться папствомъ вообще, возмущаться всѣмъ римскимъ исповѣданіемъ, въ его отличіи отъ другихъ?

Государственнымъ людямъ Европы, и всей католической паствъ, еще извинительно повторить на себъ служанку Мольера, до вонца не догадывающуюся, что она говорить по французски. Но богословы, но епископы, но отцы собора.... Но даже самъ этотъ Штроссмайеръ, нашъ соплеменнивъ, величаемый героемъ.... "Вы можете честить меня еретикомъ, но вы меня выслушаете до конца": это онъ восклицаеть на соборъ, и Европа рукоплещеть честности выраженія. И тоть же Штроссмайеръ все-таки провозглашаеть съ силою, что темъ не мене онъ католикъ, горячій католикъ, пламенный последователь римсваго исповъданія.... Что это? Добросовъстное самообольщеніе? Исключительное психологическое явленіе, замізчательное уживчивостью, съ какою въ той же головъ, и притомъ развитой, и въ томъ же сердцъ и притомъ честномъ, рядомъ укладываются во весь свой рость, каждое во всю свою силу, и плюсь и минусъ. Или что другое? Въ какомъ же смыслъ признаеть себя римскимъ католикомъ просвъщенный преосвященный? Любознательно бы услышать отвъть.

Во всей этой высокой комедіи современнаго собора, которому еще приличніве пожалуй было бы придать даже Дантово названіе "Божественной Комедіи", боліве всіхх, и даже едвали не единственно, честнымь является самь Пій ІХ. Онъ искренно візруеть, искренно сокрушается, послідовательно ставить вопросы, и не смущаясь требуеть, чтобы его многомилліонная

паства и многочисленные подвластные пастыри подписались въ краткимъ итогамъ, извлеченнымъ изъ догматовъ, ими же самими столько въковъ торжественно исповъданныхъ и проповъданныхъ. Паства съ государственными людьми во главъ оказывается предъ нимъ въ жалкомъ положеніи школьника, давно кончившаго курсъ, давно и далеко обогнавшаго свои дътскіе уроки, и отведшаго въ своихъ воспоминаніяхъ своему старому учителю мъсто, лишь чтобы надъ нимъ посмъяться вмъстъ съ товарищами, со старыми школьниками.... И вдругъ встрътившись нечаянно, вступаетъ съ ними въ бесъду этотъ старый грозный учитель, строгій по прежнему; и не спохватившись, сробълъ внезапно школьникъ по старой памяти, забылъ и свой возрастъ, и свой смъхъ....

Такова паства, таковы католическія правительства. А они, которые продолжають сидеть въ этой школе, и сами не хотели слезать со скамын. Посмотримъ, чемъ-то еще кончатъ свое non placet "не соизволяемъ", къ которому готовится провозглащаемые герои собора. Въ презрвніе въ ихнему поп placet опредъленіе все-таки будеть провозглашено; да по существу, согласіе отцевъ и не требуется, когда папа выше собора; хотя бы и вст не соизволили, положение нискольно не измѣняется, догматъ станетъ на свое мѣсто, куда ему нужно. А они, не согласные и не соизволяющіе? Потдуть на свои епархіи, въ старымъ своимъ обязанностямъ, вакъ ничего не было? Убъдятся ли они что ли съ той минуты, какъ догмать будетъ провозглашенъ, и только потому, что онъ будетъ провозглашень? Счастливая способность убъждаться ничъмъ!--Или невъріе ихъ въ папскую непогръшимость останется при нихъ?-Одно положеніе красивве другого, и любопытно, какою еще психологическою диковинкою разродится эта вадача, которую сами себъ задали эти досточтимые ослушники святаго папскаго престола....

## Соборъ въ Рим в\*).

Бывають иногда суматествія у людей, кажущихся умными, иногда даже между цёлыми поколеніями: воть заключеніе, къ которому приводить насъ зрёлище собранія епископовь въ Риме, известнаго подъ именемъ вселенскаго собора.

"Наитіе Святаго Духа, видимо, начинаетъ ощущаться на соборъ", говоритъ благочестивая римская газета "Unita Cattolica" (Католическое Единство), и прибавляетъ въ подтвержденіе: "оппозиція съ каждымъ днемъ уменьшается". Не получая этой набожной газеты прямо, заимствуемъ ея отзывъ изъ другихъ изданій, и потому лишены возможности засвидътельствовать, съ тою ли же послёдовательностью и съ тою ли же внимательностію въ видимымъ указаніямъ Духа Божія провозглашала она и оскудёніе благодати на соборъ, когда одинъ за другимъ спъшили записываться епископы-оппоненты на произнесеніе ръчей, противныхъ желаніямъ папы и его большинства.

Но оставимъ набожную газету съ ея вощунственными восклицаніями, хотя одни эти восклицанія могли бы достаточно свидетельствовать объ умопомещательстве известныхъ лицъ ультрамонтанской партіи (потому что въ нам'вренномъ кощунств'в нельзя же заподозрить благочестивую газету). Оставимъ въ сторонъ и невърность самыхъ данныхъ, на которыхъ основывается ея восклицаніе. Оппозиціи запрещено говорить на соборів—воть откуда уменьшеніе оппозиціи; довольно; потвшились; пренія прекращены, и болье сорока отцевъ, готовившихся было собирать лавры либерализма на соборв и сочувственные адресы оть своихъ соплеменниковъ съ родины, --- эти сорокъ епископовъ слишкомъ пусть поберегуть свое красноречіе до более удобныхъ временъ и мъстъ. Такъ ръшено на соборъ; въ этомъ особомъ способ'в содыйствовать проявленію божественной силы уменьшеніемъ оппозиціи, если сопоставить его съ восклицаніемъ ультрамонтантской газеты, можно бы находить тоже достаточный поводъ въ изследованію здраваго состоянія умственныхъ и вся-

<sup>\*)</sup> С. И. 30 мая, № 146.

вихъ другихъ душевныхъ способностей у лицъ, причастныхъ собору, включая сюда огульно и самихъ отцевъ, руководителей собора, и сочувствующихъ имъ публицистовъ. Но не останавливаясь на мелочахъ и частностяхъ, возьмемъ вопросъ общій и въ его крупномъ видѣ: что такое самый соборъ и что такое его большинство?

На церковномъ соборъ, цълью которого предполагается провозглашение истины, независящей отъ мъста, времени и личныхъ пожеланій, вкусовъ и мнъній, принимается въ расчетъ большинство, дается ему значеніе. Не дико ли?

Разсуждается на соборѣ о папской непогрѣшимости и притомъ безусловной, независимой ни отъ собора, ни отъ влира въ полномъ его составѣ, ни отъ всего состава вѣрующихъ. Утверждается, что если бы весь міръ, и со всѣмъ теперешнимъ соборомъ включительно, убѣжденъ былъ, что папа можетъ ошибаться, папа остается все-таки безошибочнымъ, и для того, чтобы провозгласить это, созывается соборъ и допускаются пренія. Не есть ли это верхъ нелѣпости?

Для чего соборъ, вогда достаточно одного папскаго слова, чтобы провозгласить истину? Зачъмъ пренія, когда всё недоумьнія рышены впередъ и неопровержимо? Что будеть значить самое это постановленіе, которое объявить собственную силу ничтожною? Да наконецъ, что такое и всё бывшіе соборы, къ которымъ однако не упускаетъ взывать и самъ папа и всё отцы разныхъ цвётовъ, когда вся истинность соборовъ держится, покуда они только служать вырнымъ отголоскомъ папы?

И однако съ важнымъ видомъ благовъствуетъ самъ папа: не шутя препираются епископы; вся католическая Европа, въ лицъ своихъ правительствъ, съ почтительностью относится къ собранію и его будущимъ постановленіямъ, ни мало не показывая вида, и даже дъйствительно не догадываясь, повидимому, о всемъ комизмъ разыгрываемой сцены; вся періодическая заграничная печать, наконецъ, прислушивается внимательно въ преніямъ, и наполняетъ столбцы исторіею собора, не скучая ими сама и не боясь, какъ видится, возбудить скуку и въ читателяхъ.

Со стороны правительствъ еще понятно, что они сохраняють важный видь; массы невёжественны; духовенство многочисленно; правтическій вопрось о будущемь отношеніи государства къ нему послъ собора можетъ отозваться не комически на общественномъ спокойствіи. Не дивно и положеніе папы. На старости, ему позволительно было бы воспользоваться эрвлищемъ даже для забавы, благо находится довольное число почтенныхъ личностей, съ благоговъніемъ готовыхъ принять на себя предъ всемъ светомъ родь историческихъ шутовъ. Но положеніе печати непростительно, а положеніе епископовъ непостижимо. Какъ же не найдется ни одного пера, достаточно свободнаго во всей западной Европъ, не только католической, но даже протестантской, которое бы догадалось выставить на видъ всю эту безсмыслицу,--не папскихъ притязаній самихъ въ себъ-но безсмыслицу намъренія утверждать ихъ посредствомъ соборнаго опредъленія, этими же самыми притязаніями объявляемаго лишеннымъ всявой сили?

Какъ не стыдно наконецъ, что изъ всёхъ католическихъ епископовъ, въ числё которыхъ столько есть лицъ высоко образованныхъ и исполненныхъ внутренняго достоинства, не находится ни одного, кто бы понялъ всю унизительность положенія, которое ими, въ качестве членовъ собора, а тёмъ более въ качестве ораторовъ оппозиціи, принимается на посменніе векамъ?

Но историческая сліпая привычка, должно быть, сильніве самых в ясных указаній самаго простаго здраваго смысла. Для всего состава образованных людей въ Европів, такъ называемой интеллигенціи, и притомъ безъ различія католической, протестантской и даже совсімъ невірующей, папы и папство не перестають быть величинами дійствительными; для однихъ, въ силу положительнаго, хотя и совершенно темнаго, почти мистическаго, уваженія къ признанному главів церкви; для другихъ, въ силу столько же темнаго чувства ненависти, исторически воспитанной долгою борьбою. Ни тіз ни другіе не могуть побідить въ себів страха къ силів, которая въ существів давно обратилась въ призракъ и продолжается лишь въ ихъ вообра-

женіи, и притомъ не провъренномъ ни указаніями опыта, ни указаніями здраваго смысла. Смъясь, негодуя, отрицая, одни болъе, другіе менъе, но всъ единодушно, тъмъ не менъе единодушно всъ испытывають стъсненіе, и сами этимъ создають и поддерживають силу, которая на дълъ давно перестала быть, какъ давно отвергается и ихъ внутреннимъ убъжденіемъ.

Жалкое положеніе умовъ, жалкое положеніе властей! А тѣмъ болѣе жалкое положеніе свободомыслящихъ епископовъ, которые даже въ искренно сочувствующихъ себѣ не могутъ разсчитывать на дѣятельную поддержку. Положеніе, которому, по его внутренней лжи, трудно было бы найти подобное.

#### 0 замъщеніи священнослужительскихъ вакансій \*).

Слишкомъ много разъ приходилось намъ касаться этого вопроса, и все отвътъ нашъ будетъ одинъ: изволеніе прихожанъ есть первое и единственно-правильное основаніе къ замъщенію священнослужительскихъ вакансій.

Намъ говорятъ, что въ тверской епархіи священнослужительскія мѣста раздаются по достоинству; вѣримъ, потому что знаемъ и личный характеръ, и достоинство воззрѣній, и образъ жизни тверскаго архипастыря Саввы. Тверь предлагается другимъ епархіямъ въ образецъ: но корреспондентъ не договариваетъ, способъ ли назначеній на священнослужительскія мѣста, или личныя качества архипастыря ставятся въ образецъ. Повидимому первое. Но корреспондентъ не доглядываетъ: чтобъ отъискать, предложить и назначить достойнаго, необходимо желаніе и способность искать и умѣнье цѣнить. Безъ этого восхваляемый способъ на простой языкъ переводится такъ: назначеніе на священнослужительскія мѣста должно быть всецѣло и исключительно зависимо отъ епархіальнаго произвола. Не знаемъ, какъ кто, но мы еще не находимъ здѣсь ручательства,

<sup>\*)</sup> С. И. 26 іюня, № 173.

что будуть попадать мёста только достойнымъ. Всякому прирожденна способность ошибаться; не всё обладають и одинаковыми нравственными качествами. Чёмъ болёе какое-либо дёло застраховано отъ личнаго нроизвола, тёмъ лучше; и чёмъ склоннёе власть, какая бы она ни была, церковная или граждапская, прибёгать къ постороннему нравственному содёйствію и подкрёплять себя совётами и указаніями другихъ, тёмъ несомнённо-благодётельнёе плоды.

Корреспондентъ въ тому влонить, повидимому, чтобы нризнать меркою достоинства основною учебный аттестать; онь говорить съ горечью о пропадающихъ 12-летнихъ трудахъ, разумвя очевидно 12-льтній курсь ученія. Епархіальный архіерей по этому возэрвнію должень быть простымь бухгалтеромь, считать годы старшинства, истекшаго со времени какъ вышелъ духовный воспитанникъ изъ семинаріи, и сличать нумера, подъ которыми значатся безм'естные кандидаты въ учебныхъ спискахъ, на какой кто сиделъ скамъе въ школе, на первой или на второй. Сила права въ назначении на мъста чрезъ это переходить въ ректору семинаріи, пожалуй-во всему семинарскому правленію (разницы немного). Можно привести для этого пока и примъры въ основаніе. На этомъ началь зиждется цълое исповеданіе, протестантское. Тамъ, въ самомъ деле, и не нужны священники, а только учителя; пасторы и называются докторами, да и епископства у нихъ нътъ. А у насъ существуютъ епископы, и не по одному наименованію; и іерахическое значеніе епископовъ среди прочихъ степеней священства не тъмъ въ ватехизись опредыляется, чтобы архіерей быль приващивомь учебнаго заведенія (во что бы онъ, при одобряемомъ способъ, обратился). Священнивъ у насъ тоже не есть тольво учитель, а проповъдникъ. И что наконецъ за мърка учебные успъхи и даже ученическое поведеніе? И что за авторитеть свид'втельство ревтора и учителей? На нашъ взглядъ, и съ нами согласятся очень многіе, часто стоить болье предпочесть совсымь неученаго, но благоговъйнаго пастыря, и иная протекція даже, такъ называемая, предпочтительнее аттестата. Найдутся люди,

столько развитые и просвъщенные, что получше цълаго десятка семинарскихъ ректоровъ, оцънятъ не только правственныя и умственныя способности кандидата во священство, но даже его учебные успъхи.

Но протекція возмутительна; согласны, потому что большею частью пользуются ею дійствительно только недостойные. А если изъ двухъ, равно достойныхъ, одинъ, кромі своихъ извістныхъ достоинствъ, иміветъ еще за себя и постороннее одобреніе,—кого предпочесть? Такимъ образомъ, и это осужденіе на протекціи никакъ не можетъ быть провозглашено безусловно.

Согласимся однако, и осудимъ безусловно протекціи, осудимъ еще строже и обычай давать священническія мѣста въ видѣ приданаго невѣстамъ. Наконецъ, разразимся всѣми громами противъ взяточничества архіерейскихъ секретарей, которое дѣйствительно продолжается, и въ очень наглыхъ, говорятъ, видахъ. Просимъ подумать корреспондента: да чѣмъ же и могутъ бытъ упразднены и недостойныя протекціи и мѣста-приданныя, и секратари-взяточники, какъ не тѣмъ же однимъ возвращеніемъ въ истинно-правильному способу назначенія, основанному на примѣрѣ апостольскаго времени. Эти неправильности и злоупотребленія упразднятся сами собою; они будутъ невозможны.

"Но заручныя тоже берутся и даются съ злоупотребленіями".—Несомивно. Но этимъ законность самого начала не отмвняется, становится только вопросъ о его примвненіи.— "Теперь не то, что во времена апостольскія: смотрите, какая паства, она за ведро вина будеть одобрять кого угодно": такъ вы разсуждаете, и заключаете: стало быть къ этому способу прибвгать не следуеть. Потому что онъ негоденъ случайно, или негоденъ существенно? Последняго вы не осмелитесь утверждать. А если этотъ способъ только случайно негоденъ, отъ временныхъ обстоятельствъ, а въ существе единственно правиленъ и несомивно благотворенъ, то надобно не бежать отъ него, а идти къ нему, изъискивая лишь средства къ устраненію тёхъ случайностей, тёхъ временныхъ помвъхъ, которыя не даютъ прихожанамъ возможности судить здраво о потребномъ имъ

пастырѣ. Такъ и ставьте вопросъ: чѣмъ достигнуть, чтобы избраніе на степени священства возвратилось къ порядку временъ апостольскихъ. И чѣмъ достигнуть, чтобы паства пріобрѣла навыкъ и способность оцѣнивать, находить и правильно предлагать потребныхъ себѣ пастырей. Угодно: будемъ разсуждать. Или, можетъ быть, причисляется это къ совершеннымъ невозможностямъ? "Наши времена худы, и нравы злы, ну, такъ имъ и быть; не ихъ станемъ исправлять, а къ нимъ будемъ примѣняться".—Вотъ хорошъ былъ бы отвѣтъ.

# **м** фры къ ослабленію раскола\*).

Въ отдёле Разныхъ Известій читатели найдуть замётку отца Пафнутія (обратившагося изъ раскольниковъ). Въ мърахъ, отцомъ Пафнутіемъ предлагаемыхъ въ исворененію раскола, мы находимъ одну, заслуживающую особеннаго вниманія и полнаго одобренія. Отецъ Пафнутій предлагаеть, чтобы въ единовърческихъ церквахъ употребляемы были безразлично и старыя и новыя книги. Не говоря уже о практическомъ значеніи этой мёры въ смыслё облегченія старообрядцевъ къ полному соединенію съ православными (къ чему, какъ справедливо замѣчаеть отецъ Пафнутій, само собою давалось бы средство неизбіжнымъ сличеніемъ однихъ съ другими), - этимъ засвидетельствовалась бы та истинная свобода, съ какою смотрить церковь на обрядъ самъ въ себъ, помимо его значенія. Такой или другой обрядъ все равно: дело въ мысли, которая въ немъ заключена, и смотря по которой онъ принимается или отвергается-или согласный со вселенскою върою, или ей противный. Таково общее положеніе; случайныя обстоятельства, и именно этоть самый расколь старообрядства послужиль болье всехь къ тому, что въ русской церкви и ея служебныхъ книгахъ принята была на нъкоторое время исключительность. Отъ разнообразія, которое разъ

<sup>\*)</sup> С. И. 7 октября, № 276.

уже повело въ расколу, естественно было іерархіи опасаться и еще расколовь, особенно при той темнотъ народной, для которой буква пока все. Можеть быть теперь и было бы благовременно ступить шагь оть этой исключительности и открыть дверь для будущей свободы, еще болье широкой.

Почему бы въ самомъ дълъ не сдълать въ видахъ примиренія даже болье, чымь предлагаеть отець Пафнутій? Не дозволить нъчто и для православныхъ храмовъ изъ употребяемаго въ единовърческихъ? Вопросъ объ этомъ уже поднимался и становился такъ: почему, если единовъріе тоже нравославіе, не дозволить православному храму и священнику, что позволяется единовърческому? Понятно, что это есть вопросъ о правъ перехода изъ, такъ называемаго, православія въ единовъріе. Мы употребляемъ слово "такъ называемаго", потому что въ сущности и то и другое одинаково православіе. Отрицательный отвъть дается соображеніями смотрительными, скажемь мы, выражаясь языкомъ старыхъ книгь и рукописей; или переведя это слово съ греческаго (oekonomikos) другимъ, ближе понятнымъ нашему времени, -- дается соображеніями удобства м'встнаго и временнаго. Эта свобода, это право, сами по себъ ничего не заключающія противущерковнаго и противувърнаго, могуть повести къ соблазну и къ отпаденію при недостаточно еще утвердившемся народномъ смыслъ. Слъдуетъ, стало быть, снизойти къ нему, оказать уважение къ его немощи и избавить его отъ искушенія за разнообразіемъ обряда находить поводы къ уклоненіямъ въ самой въръ. Необходимо смотръніе, говоря язывомъ древнихъ, снисхождение (oekonomikos, synkatabaseis). Следовательно, задумывать о дозволеніи или узаконеніи полнаго безразличія въ старыхъ и новыхъ обрядахъ еще рано.

Но почему не ступить одинъ небольшой шагъ? Въ одной изъ недавнихъ статей, помъщенныхъ у насъ, г. М. познакомилъ насъ съ трудомъ отца Боголюбскаго, и съ выводами, къ которымъ пришелъ ученый отецъ, что псалтирь новаго перевода въ нъкоторыхъ мъстахъ редавијею уступаетъ іосифовской. Лично можемъ прибавить, что это и не съ одною псалтирью. Вос-

пользуемся правильными чтеніями старыхъ внигъ и притомъ гласно. Предпримемъ съ этою цёлью новое исправленіе и притомъ на виду. Въ печальный періодъ наибольшей силы расвола и въ періодъ его фанатизма особенно избёгали этой гласности, и въ самымъ исправленіямъ приступали послё Нивона съ врайнимъ трудомъ и именно всегда не гласно. (Исвлюченіе представляеть лишь Елисаветинская библія). Причины понятны и уважительны: онё были тё же, чтобы не волновать снова темный людъ, чтобы не возродить новый расколъ изъ тёхъ самыхъ, воторые стоятъ въ оградё церкви, но воторые не возвысились еще до различенія духа отъ буквы.

Въ духв примиренія и въ настоящее притомъ время можно поступить обратно: и даже должно бы, по нашему мивнію, даже необходимо и спасительно. Новый пересмотръ книгъ; трудится цёлая коммиссія ученыхъ, священниковъ, богослововъ, знатововъ старины, въ томъ числе и самихъ старообрядцевъ; сличаеть изданія книгь новопечатных и старопечатных; старопечатныя съ самими собою и съ рукописями; отврываетъ источники редакцій; смотрить подлинный греческій тексть, проводить и по нему тв сличенія; обращается въ исторіи языва и исторіи обряда; ищеть начала спорнымь обрядамь и спорнымь чтеніямъ. И все это съ этою цілью, торжественно заявленною: положить конецъ пререканіямъ; доказать вполнъ, подробно и ощутительно, гдъ вончается дъло времени и мъста, и гдъ начинается въчная истина и право, уклоненіе отъ которыхъ будетъ ересью и расколомъ; а отсюда и вывести какъ свъть Божій ясно, гді и вавія въ чемъ увлоненія отъ однообразія могуть, изъ уваженія къ мёстнымь удобствамь и немощной совъсти, быть терпимы, безъ пререканія единству въры и церкви, и притомъ безъ различія, называеть ли себя тоть приходъ единовърческимъ, или православнымъ общероссійскимъ.

Начать можно было бы по частямь съ того, что несомнѣнно ясно; и даже бы сейчасъ повидимому могли быть даны нѣкоторыя дозволенія, и сняты нѣкоторыя ограниченія въ свободѣ чтеній и обрядовъ. А дѣлу примиренія это помогло бы много.

### О сближеніи духовенства съ обществомъ \*).

Отъ г. М—ъ, разъ уже доставившаго черезъ насъ публикъ извъстіе о занятіяхъ здъшняго Общества любителей духовнаго просвъщенія, получили мы свъдънія о преднамъреваемомъ преобразованіи Общества, при чемъ г. М—ъ предлагаеть и свои соображенія, въ видахъ благожелательныхъ цъли, которой Общество любителей себя посвятило.

Сблизить духовенство съ остальнымъ обществомъ, поставить то и другое въ болже тесную нравственную связь: такова, говорить, какъ мы видимъ, г. М-ъ, была между прочимъ самая цёль, съ которою установилось Общество любителей, и этой же, между прочимъ, цели надвется самъ г. М-ъ помочь своими предположеніями. Представимъ объ этихъ предположеніяхъ въ частности разсуждать и оценивать ихъ самому Обществу и его любителямъ духовнымъ и светскимъ, но цели вообще нельзя не сочувствовать. Это средоствніе, до сихъ поръ существующее между этими двумя мірами, чисто влерикальнымъ и чисто мірскимъ (мірянскимъ яснье назвать), невыгодно действуеть отчасти и на общество, толкая его насильно по одностороннему пути развитія, и едва ли еще не болье-на самый влирь, отнимая у него нравственную возможность действовать на общество. А этимъ въдь подрываются самыя основанія его бытія! Духовенство чувствуеть это, но большинство его выводить отсюда совствить противоположныя завлюченія. Оно видить, что нравственное водительство выпало изъ его рукъ. Вмъсто того, чтобъ изъяснить положение исторически, и этимъ извинить себя; вмъсто того, чтобы признать ложь въ раздвоеніи, какимъ почти двъсти лътъ ношло наше общественное развитіе, и которое воплотилось даже въ особыхъ системахъ воспитанія и, наконецъ, даже въ сословномъ раздъленіи, -- большинство духовенства, напротивъ, порывается прінскать настоящему положенію разумныя основанія; случайное, и притомъ ложное и вредное явленіе

<sup>\*)</sup> С. И. 25 октября, № 294.

принимають за неотъемлемую принадлежность самаго существа, и боятся, что снятіемъ шелухи повреждается зерно. Изъ этого главнаго недоразумѣнія выходить цѣлый рядъ частныхъ послѣдствій въ умозаключеніи, гибельныхъ именно для самихъ же представителей церкви.

Возьмемъ для примъра хотя вопросъ о содержании причтовъ. Кто изъ духовныхъ не желалъ бы сесть на жалованье отъ государства? Мысль о томъ, чтобъ содержаться отъ приходовъ по прежнему, возбуждаеть отвращение. Совершается обратное, и повидимому окончательно непонятное отношеніе, по совершенной противоположности тому, что видимъ вездъ. Въ привислянсвихъ губерніяхъ ватолическое духовенство, безъ сомнівнія, плачетъ про себя, что ему пришлость състь на жалованье; нужна была особенная даже ръшимость и не дюжинное искуство въ управленіи, чтобъ совершить въ царстві Польскомъ этоть перевороть. А у насъ плачутся на обороть: почему не превращаются въ чиновниковъ, получающихъ жалованье? Непонятно? А между твиъ выходить очень просто: въ русскомъ духовенствъ это есть собственнымъ сознаніемъ засвидетельствованная утрата духовнаго вліянія. Разум'вется, по этому случаю винять самый же народъ, смешивая причину съ последствіями, и забывая, что тоть же народь содержить свое священство въ старообрядствъ; что тъмъ же народомъ питаются православные монастыри; наконецъ, потребуеть ли себъ внъшняго, и притомъ казеннаго подкръщенія католическое духовенство, еслибъ его впустить и дать полную свободу проповъди? Нравственная связь потеряна, и осталась одна внъшняя; духовенство отлучено оть народа; отлучение совершено историческимъ переломомъ, и за тъмъ поддержано законодательными мёрами, укрёплено различіемъ быта и воспитанія. Слёдовало бы идти именно на разрушеніе этихъ стенъ бытовыхъ и законодательныхъ; нетъ, говорятъ (и находятся на это даже умные люди изъ духовенства), что духовное лицо по существу совсёмъ даже и не есть прирожденный учитель, что онъ есть отправитель требъ; является добродушное забвеніе понятій о пастырствъ, и мольба о томъ, чтобы видъли

въ немъ простую, внѣшнюю, механическую силу, распорядителя, становаго пристава, вообще извѣстное колесо въ государственной машинѣ.

Рядъ послъдствій безконеченъ; недоразумъніе сопровождаетъ каждый шагъ и каждое отношеніе, какимъ соприкасается съ клиромъ общество и государство: встръчаются цълыя двъ системы, одна другую не понимающія, разсуждающія противоположно, и каждая именно по чужому кодексу: общество и отчасти государство хочетъ судить о клиръ съ церковной точки зрънія, подходить въ нему отсюда, придумываетъ и предлагаетъ мъры, а тотъ судить о себъ, какъ бы судило государство о собственныхъ служителяхъ, изъявляетъ неудовольствіе и отказывается понимать, когда съ нимъ говорять иначе.



# 1871 годъ.

## Объ отношеніи Священнослужителей къ епархіальному начальству \*).

Ниже, подъ рубривою "Мъстныхъ Извъстій", со словъ корреспондента "Русской Лътописи", разсказывается исторія изъ владимірской епархіальной жизни, принадлежащая къ разряду такъ называемыхъ "происшествій." Не станемъ здёсь повторять ее подробно, тъмъ болье, что она длинновата. Сырыборы загорёлись изъ за того, что несколькихъ ученивовъ не приняли въ семинарію, по неудовлетворительно выдержанному испытанію; тъ обратились съ просьбою въ епархіальный съвздъ; на епархіальномъ събзді, въ лиці священника Воскресенскаго, наппелся имъ горячій защитникъ, сумъвшій произнести такую рвчь, что семинарское начальство догадалось оскорбиться. Семинарское начальство подаеть жалобу на священника Воскресенскаго за оскорбительную різчь; священникъ Воскресенскій подаеть жалобу на ректора семинаріи, что тоть ему въ олгар'в произнесъ (уже послъ ръчи) оскорбительныя выраженія. Архіерей надвется уладить дело миромъ и вызываеть съ этою целью Воскресенскаго на келейную беседу. Священникъ не соглашается на миръ; разглашаетъ потомъ о содержаніи келейной беседы; а тамъ кто-то подхватываеть и передаеть въ "Петер-

<sup>\*)</sup> С. И. 5 января, № 4.

бургскія Вѣдомости". Тогда возмущается уже архіерей; начинается консисторскій судъ надъ нескромностью священника и преслѣдованіе.

Корреспонденты и "Русской Летописи" и "С.-Петербургскихъ Въдомостей беруть сторону о. Воскресенскаго, это само собою разумъется: нынъ генералы и архіереи не находять адвокатовъ въ печати, но не въ этомъ дело. О. Воскресенскій въ существъ и не заслуживаль бы похваль: помимо всего уже потому, что его самое первое дъйствіе лишено разумнаго основанія. Возставать противъ строгости испытаній, это такой жалкій трудъ! А о. Воскресенскій еще предлагаль, чтобы на пріемные эвзамены допустить батюшевъ, въ видъ ассистентовъ, и дать имъ право ставить экзаменаціонныя отметки. Можно вообразить, что вышло бы изъ этого, когда съли бы за экзаменаторскій столь отцы и дядюшки испытуемыхь, съ сомнительными собственными познаніями, хотя и съ экзаменаціоннымъ карандашемъ въ рукъ, и какія бы посыцались отмътки во уваженіе "многосемейности", "веливовозрастія", и другихъ вачествъ, дъйствительно заслуживающихъ уваженія, но не предъ экзаменаціоннымъ столомъ. Остальное же все есть нъкоторое напоминаніе о ссор'в Ивана Ивановича съ Иваномъ Никифоровичемъ, болве забавное, нежели серіозное. Но дело и не въ этомъ.

Архіерей предлагаеть вонсисторіи обсудить поступокь священника, разгласившаго келейную съ нимъ бесёду архіерея. Правъ архіерей или нётъ? Правъ священникъ, разглашающій келейную бесёду своего отца-архипастыря? Мы говоримъ здёсь не о юридическомъ правё, о которомъ можно въ данномъ случаё толковать и такъ и сякъ, но о томъ нравственномъ правё, которое вытекаетъ изъ особенныхъ отношеній именно между архіереемъ и священникомъ, и которое въ глазахъ священника и въ глазахъ архіерея должно занимать первое мъсто, если они хотятъ смотрёть на себя прежде всего, первый какъ на архіерея, второй какъ на священника. Отношеніе обоихъ должно быть отношеніе сыновнее и отеческое, не по фравё только, но по самому существу сана. Іерей, разглашаю-

щій слова архипастыря, сообщенныя ему въ качествъ келейнаго наставленія, отрекается дѣломъ отъ тѣхъ отношеній, которыя составляють существенное въ его санъ; ставить себя, какъ священника, въ положеніе чужое къ нему, какъ архипастырю. Вотъ какъ судить съ строго-церковной точки зрѣнія; архіерей является не только правъ, но Воскресенскій является болѣе виновнымъ, чѣмъ присудила консисторія; онъ разорвалъ миръ съ своимъ архіереемъ; отлучилъ себя отъ него, отсѣкъ для себя возможность сослуженія съ нимъ, общенія съ нимъ въ таинствъ.

Хорошо такъ говорить! Но когда можеть быть архіерей говориль такія жесткія слова, что неудобь было и выслушать; когда онь именно требоваль явной несправедливости, которой подчиниться претить совъсть? Если дъло шло о примиреніи и о прощеніи обиды, возраженіе не будеть имъть основанія (съ точки зрънія опять—пастырской). Это не на мировомъ судъ, гдъ дъйствуеть внъшнее право, и только сухая правда, а не любовь, и гдъ нъть обязанности для обиженнаго мириться съ обидчикомъ: но совершенно обратно на судъ нравственномъ, къ каковому и должна относиться по существу бесъда архіерея съ священникомъ, въ случаяхъ подобныхъ сообщаемому.—Но можеть случиться дъйствительно, что отъ самого архіерея послъдуеть обида, и притомъ обида келейная. Не выше ли силъ человъческихъ сносить ее?

Правда; и тогда по требованію нравственнаго христіанскаго закона вообще, и по существу пастырскихъ отношеній въ частности, оставалось бы священнику удалиться, во избъжаніе смущенія совъсти, при явной справедливости неизбъжнаго, но несовмъстимаго съ пастырскими отношеніями, предполагающими полный миръ и взаимно терпящую любовь. "Отпусти меня съ миромъ, во избъжаніе соблазна и дальнъйшаго гръха": такъ могъ бы сказать священникъ, совершенно върный пастырскому богословію.... Но онъ не можетъ. Куда же онъ пойдеть? Ему загорожена дорога. Онъ не смъсть перейти къ другому архіерею, по праву уже каноническому; онъ не можеть

и вовсе снять съ себя санъ, по праву уже гражданскому, не церковному. Конечно, у него не отнимается эта возможность физически, но отнимается нравственно: на десять лёть онъ будеть лишенъ всякихъ правъ въ государствъ; онъ приравненъ будеть почти къ ссылаемымъ въ Сибирь на поселеніе и каторгу; честный поступокъ вмънится ему въ преступленіе, равное съ воровствомъ и убійствомъ.

Воть вакъ вяжется одно съ другимъ! Вы хотите предъявлять требованіе на основаніи нравственнаго закона, который должень управлять пастырскими отношеніями; но нринуждены остановиться, усматривая въ чисто-внъшнихъ обстоятельствахъ препятствіе, по которому исполненіе этихъ нравственныхъ требованій нравственно невозможно. Священникъ оставаться въ общеніи съ архіереемъ, хотя бы чувствоваль себя возмущеннымъ противъ него; вынуждается ставить себя въ отношеніе вившнее въ архіерею, какъ ко всякому начальнику обыкновенному, какъ ротный камандиръ къ генералу; а самъ генераль тымь охотные устанавливаеть себя вы это положеніе, чъмъ удобите соединять въ одномъ лицъ и "отца" и вмъстъ "вомандира". Соблазнъ тому и другому; отношенія волеблются; цервовный идеаль частію игнорируется, частію забывается; въ іерархическій союзь прокрадывается духь бюрократизма; между пасомыми и пастырями залегаеть духъ взаимнаго недовърія; и персоналъ духовенства начинаетъ и чувствовать, и мыслить, и говорить, и действовать совершенно въ техъ же пріемахъ, и подкръпляя себя тъми же основаніями, какъ людъ служебный государственный.

Само собою разумѣется, лишеніе правъ, постигающее священнослужителей, добровольно снимающихъ санъ, есть только одинъ изъ многихъ другихъ внѣшнихъ тормазовъ, препятствующихъ церковной жизни, и притомъ въ области іерархической, проявлять себя въ полномъ согласіи своимъ церковнымъ началамъ. А равно и не одна необходимость, по требованіямъ смущенной совѣсти, удалиться иногда отъ своего архіерея, можетъ быть указана въ основаніе къ отмѣнѣ этого жестокаго правила.

Мало ли тормазовь для жизни духовенства, соотвётственной его призванію, иногда даже въ видё повровительства, но уже тёмъ вреднаго, что оно внёшнее? Мало ли другихъ несправедливостей въ законъ, карающемъ священное лице за добровольное снятіе сана? Пришелся въ слову этотъ именно тормазъ лишь потому, что, какъ говорятъ, въ Государственномъ совътъ пересматривается теперь этотъ законъ, столь жестокій для священнослужителей и столь несправедливый въ существъ.

А кстати: какое мивніе дано св. синодомъ по этому вопросу, и какъ порвіпить съ нимъ законодательная власть, неизв'встно. Но не ужели же въ самомъ д'вл'в и теперь не снимется эта несправедливость, и неосновательная, и вредная?

# О мѣрахъ къ предупрежденію дальнѣйшаго развитія раскола \*).

Нъсколько недъль тому назадъ, на этихъ самыхъ столбцахъ, вниманію читателя предложенъ быль голось Записнаго Раскольника (такъ назвалъ себя самъ авторъ). Записной Раскольника говорить о тягости положенія въ расколів и притомъ тягости двойной, --- внъшней и внутренней. Не смотря на отсутствіе преслідованій и сравнительно снисходительное отношеніе государства въ старообрядству, даже простыя гражданскія права старообрядцевъ не обезпечены: браки ихъ суть ничто въ глазахъ законодательства, и стоить завести дело охотнику до чужой собственности, семейства ихъ не могутъ быть увърены въ правильномъ переходъ имущества, и притомъ согласномъ съ желаніями самого владёльца. Таково положеніе внішнее; но начинають тяготиться неудовлетворительностью и внутренней жизни раскола, отсутствіемъ духовной питательности въ немъ; сердца, умы, привычки причисляющихся въ расволу лежать уже внъ предвловь старообрядчества, а выхода они не видять, благодаря

<sup>\*)</sup> С. И. 9 января, № 8.

болъе всего тому, что внутреннею, бытовою жизнію управляетъ въ расколъ женщина. Женщина здъсь еще не раздвоилась: ее не тянеть въ другой міръ съ другимъ образованіемъ и привычками; она не ощущаеть ложнаго положенія, которое ежеминутно слышится ен мужемъ, братомъ, сыномъ при каждомъ столкновеніи съ обществомъ; напротивъ, она замкнута въ своемъ кругу и довольна имъ. А вмъстъ она есть и власть (потому между прочимъ она и довольна), верховнъйшая власть въ семействъ, до вотораго доходить невогда мужу, занятому делами; она есть воспитательница юныхъ; она есть наконецъ главная проводница понятій религіозпыхъ въ обоихъ полахъ и во всёхъ возрастахъ. О въръ, такъ же какъ о воспитании малютокъ, гдъ тутъ мужчинъ, погруженному въ практическій міръ, растолковывать и раздумывать? Онъ смотрить глазами жены, матери, бабушки; а бабушка, жена, мать это-главныя орудія тёхъ немногихъ духовныхъ вожаковъ, мужскаго пола, которые избрали себъ спеціальностью не промыслы или торговлю, а богословствованіе.

Записной Раскольника не остановился на этихъ отрицательныхъ разсужденіяхъ. Онъ предлагаетъ мёры, какими, по его мнёнію, справедливо было бы вывести расколь изъ современнаго тягостнаго внёшняго положенія и вмёстё облегчить ему духовное возсоединеніе съ остальнымъ русскимъ міромъ. "Что же изъ этого слёдуеть?" Такими словами онъ окончиль описанную имъ картину двойной тягости, и отвётилъ: "училище женское, да особенно—ревизскія сказки на инома порядки; вотъ что намъ нужно."

Записной Раскольник надвется, что новымь порядкомъ переписи и женскими училищами предупредится дальнъйшее развътвление раскола, и даже приблизится его духовное объединение съ остальнымъ народомъ. По правдъ сказать, успъхъ намъ кажется сомнительнымъ.

Заслугу новаго порядка переписи поставляеть авторъ между прочимъ въ томъ, что тогда обнаружатся главные вожди раскола. Пусть такъ; но завтра же могутъ явиться новые вожди, которые наравнъ съ прежними будутъ признаны извъстною

частію раскола, а посл' завтра еще новые, и такъ дал' до безконечности. Гдъ же предълъ и основание остановиться и государству въ своей терпимости, и гдв основание ждать отъ расвола остановки? Или нёть нужды и останавливаться и ждать остановки? Но это противоръчило бы предполагаемой цъли. Во всявомъ случав, государству, прежде чвмъ признавать того или другаго вождя законнымъ и его дъйствія освящать граждансвими правами, необходимо удостовъреніе, что онъ дъйствительно уполномоченъ отъ того или другаго общества совершать ли врещеніе, завлючать ли брави. А прежде чёмъ принимать удостовърение въ полномочии лица, необходимо еще удостовъреніе въ полномочіи самого общества уполномочивающаго. Следовательно, еще необходимъ предварительно утвержденный уставъ каждаго общества, а прежде этихъ уставовъ нужно еще ръшеніе общаго законодательнаго вопроса: до какихъ предёловъ и за къмъ признавать право образовать изъ себя особенное общество, и на чемъ основать это право: на одной ли численности, и притомъ вакой? на содержаніи ли ученій, и притомъ въ кавомъ смыслъ? А только въ этомъ и все затрудненіе: разръши законодательство этотъ вопросъ, такъ или иначе, тогда всв второстепенныя міры о порядкі ди переписи, о принятіи ли свидътельствъ, даже о школахъ, ръшаются сами собой. Каждое общество, признанное въ правъ существовать отдъльно среди другихъ себъ подобныхъ, станетъ въ тоже правильное, общими законами предвидънное отношение къ государству, какъ и всявое другое терпимое, -- лютеранское, магометанское и пр., и члены его будуть наравив со всвми обезпечены въ своихъ гражданскихъ правахъ.

Не разъясняется авторомъ и вопросъ: въ чему поведетъ воспитаніе дѣвочекъ подъ двойнымъ вліяніемъ расколоучителя и институтки? Оно можетъ вести или въ индиферентизму, то есть, потерѣ всякой вѣры, если преодолѣетъ вліяніе преподавательницы (особенно — обучающей, "чему и вакъ она сама знаетъ"); или въ укрѣпленію раскола возведеніемъ его въ высшій смыслъ противъ теперешняго. Послѣднее произойдетъ, если

при общемъ образованіи не останется бевъ силы и вдіяніе завоноучителя. Такое просвітліне раскола мы не находимъ вреднымъ: но повидимому ни самъ авторъ не желалъ бы его, ни, тімъ менте, отъ правительства можно ждать готовности ему содійствовать. Къ индиферентизму же или потерт всякой віры, пожалуй, благосклонно отнеслось бы правительство, по крайней мітрі ніжоторые его органы: г. оберъ-прокуроръ св. синода, напримітрь, къ числу благотворныхъ, по его митенію, признаковъ въ расколі относить именно "индиферентизмъ" (въ Саратовской епархіи). Но мы думаемъ, что самъ Записной Раскольникъ предпочтеть, съ своей стороны, всякую вітру, какая бы ни была, полному равнодушію, или отсутствію вітры во что бы ни было. Да и мы тоже полагаемъ, что это было бы не столько просвіщеніемъ, сколько развращеніемъ.

Впрочемъ мы не намърены подробно разсматривать предположенія, высказанныя Записным Раскольником. Достаточно
ихъ поставить на видъ, какъ свидътельство являющагося сознанія въ расколь, во всякомъ случав похвальнаго. Но не можемъ удержаться, чтобъ не указать, какъ отнеслись въ первой
стать Записнаго Раскольника въ одномъ изъ спеціально-духовныхъ органовъ печати. Записной Раскольникъ, какъ сказали
мы, жаловался на необезпеченность гражданскихъ правъ, не
твердыхъ благодаря тому именно, что бракъ раскольниковъ и
семьи ихъ не признаны законодательствомъ. Въ Московскихъ
Епархіальныхъ Въдомостяхъ кто-то В—ъ (въ № 51 прошлаго года) отвъчаетъ на это:

Что же это показываеть?—то что бракъ не есть какое-либо узаконение чисто государственное, гражданское, какъ нѣкоторые хотять думать въ старообрядствѣ и не въ старообрядствѣ.

Какова логика! По здравому смыслу напротивъ отсюда-то и слъдовало бы заключить, что государство стало-быть хочетъ признавать бракъ своимъ учрежденіемъ, когда связываеть его своими, гражданскими послъдствіями.

Но лалъе:

Всѣ вышеприведенныя распоряженія правительства показывають, что оно видить въ раскольническомъ сожитіи мужа съ женою

нечистоту, которая заглаждается только покаяніень вь св. церкви и ей одной усволеть силу, освящающую чадородіе.

Спрашивають о праві наслідства, отвічають о силів, освящающей чадородіє: говорять о переході внуществь, отвічають о чистоті сожитія. Да разві сила, освящающая чадородіє, есть то же, что сила, дарующая внущество, а лишеніє наслідства принадлежить къ одному изъ видовь покаянія въ первви, заглаждающаго нечистоє сожитіє? Любопытно, какъ съ этой точки зрівнія смотрить г. В—ъ на гражданскія права нагометань: ті уже совсімъ не признають брака тамиствомъ; не лишить ли ихъ разві уже всего окончательно, подъ видомъ очистительнаго покаянія?

### О положенім духовенства \*).

Читатель обратить вниманіе на письмо изъ Кадома, сегодня пом'ящаемое. Писанное лицомъ не высокаго званія, притомъ по просьбів людей еще боліве простыхъ, вызванное большею частью статьями, у насъ же напечатанными, сопровождается оно просьбою къ редакцін высказать свое мижніе по представляемому вопросу.

Сказать мивніе значить на сей разь подтвердить мивніе корреспондента и развів лишь отчасти разьяснить: спорить не о чемь.

Всѣ вопросы касаются собственно духовенства, его отношеній къ мірянамъ и отношенія мірянъ къ нему. Мѣстная картина этихъ отношеній, какую чертить корреспонденть, правду сказать, не веселая. Корреспонденть и тѣ, кто внушиль ему письмо, высоко ставять духовенство въ идеѣ, вопрось о духовенствѣ признають даже первымъ нашимъ общественнымъ вопросомъ, но въ дѣйствительности видять другое. Печально было бы, если бы духовенство этихъ мѣстностей, то есть, Тамбовской и Воронежской губерній, дѣйствительно, какъ гово-

<sup>\*)</sup> С. Н. 20 января, № 19.

рить корреспонденть, такъ недостойно своего званія вело себя.... Но впрочемъ мы не станемъ повторять того, о чемъ и самъ корреснондентъ сказалъ болъе, чъмъ довольно.

Чтобы прійти къ лучшему, необходимо, по мнѣнію корреспондента, измѣнить самое воззрѣніе на одинъ изъ главнъйшихъ пороковъ въ духовенствѣ: нетрезвость; она не должна быть терпима окончательно; нетрезвой жизни духовное лицо слъдуетъ отстранить отъ мъста сейчасъ, и при томъ навсегда, таково мнѣніе кадомца: немного строго, но пожалуй справедливо.

Въ особенности, говорять кодомцы, не слъдовало бы отсылать духовныя лица на такъ называемое покаяніе. Въ подтвержденіе корреспонденть рисуеть картину мъстныхъ монастырей, и заключаеть, что не очищенный отгуда выйдеть священникъ, скоръй наобороть.—Пожалуй и это справедливо.

А еще болье справедливо желаніе ворреспондента, чтобы повсюду были устроены приходскія попечительства, которымъ бы съ темъ вместе дать право входить съ представлениями къ епархіальному начальству объ отводів священника. Это коренная міра, и зло дійствительно пресічется своріве этимъ. Держать пастыря нежелаемаго пасомыми: это противно самому существу цервовныхъ отношеній. У насъ сохранился по врайней мъръ хотя тотъ истинно христіанскій обычай, что не посыдають на духъ насильно въ духовнику нежелаемому. А не все ли равно дать вообще нежелаемаго священника приходу? Изъ села не пойдетъ крестьянинъ къ другому духовнику, когда надо такового искать за десять-за пятнадцать версть. Прихожанинъ просто предпочтеть уклониться отъ исповеди, или исполнить ее лицемърно, а то и прямо перейти въ расколъ. Желанія прихожань объ отводъ священниковъ у насъ, правда, и теперь принимаются во вниманіе, но имъ дають лишь условную силу, юридическую, а не нравственную. Они служать матеріалами для следствій и дознаній; отъ нихъ требують доказательствь, решенія по нимъ дають бюрократическимъ порядкомъ. Въ вопросахъ совъсти не должно быть мъста требованіямъ доказательствь, а

развъ однимъ опытамъ и миротвореніямъ. Но когда, не смотря на всъ усилія примирить, раздастся ръшительный голосъ: не хотимъ, не можемъ, смущается совъсть,—остается одно: исполнить желаніе; пастырь призванъ умирять, а не смущать совъсти.

И такъ слъдовало бы закону только формулировать это безусловное нравственное право излюблять себъ настыря по сердцу и въ частности опредълить лишь тъ случаи, когда во мнъніи о пастыръ самъ приходъ раздъляется. Здъсь есть также мъсто усиліямъ миротворенія; но если они безуспъшны, останется всетаки одно: предложить или нежелающимъ отойти самимъ, или нежелаемому удалиться.

Впрочемъ, мы уже касались этого вопроса неоднократно. Въ отвътъ кадомцамъ остается прибавить, что если въ отношеніяхъ между пастырями и пасомыми за основаніе признать упомянутыя начала безусловной правственной свободы, тогда нужно принять и всё дальнейшіе выводы изъ этого основанія. Кадомцевъ смущаетъ мнѣніе, высказанное у насъ когда-то однимъ крестьяниномъ противъ неблагообразнаго "хожденія со святыми"; это мивніе имъ кажется подкопомъ подъ религію. Но вогда не должно быть принужденія вь отношеніяхъ вообще, позволительно ли принуждать въ частностяхъ? Съ лицемърнымъ почтеніемъ принимать то, чему не лежить душа и чвить смущается даже благочестивая совъсть, значить вводить въ соблазнъ и притомъ принудительно. Протестовать противъ принудительнаго соблазна значить ли подкапываться подъ благочестіе? Обычай свять, но оставьте его на волю каждому; запрещение его было бы посягательствомъ и противъ святыни и противъ народнаго благочестія; но продолжать его противъ воли есть не меньшее оскорбленіе и самой святыни и върующей совъсти.

Корреспонденть касается и другихъ вопросовъ. Онъ спрашиваетъ между прочимъ: какой законъ даетъ полиціи право охранять благочиніе въ самой церкви—гражданскій или церковный? Само собою разумъется—гражданскій, и притомъ въ немъ заключается недоразумъніе, которое стоило бы разъясненія посредствомъ новаго законоположенія.

Корреспонденть возмущается также сокращениемъ приходовъ: онъ разсказываеть всв неудобства, можно сказать, поруганія, какимъ подвергается сельскій людь и всь испытанія, претеривваемыя имъ, благодаря этой мврв. Крестьянинъ изъвздиль десятки версть по целому околотку, ища священника, который бы похорониль младенца, и после тщетныхъ поисковъ вынужденъ быль предоставить гробъ полиціи, въ предположеніи, что она будеть счастливве въ поискахъ. Читатель прочтеть этоть разсказь враснорёчивый самой своей простотою; прибавлять въ нему разсужденія нечего. Достаточно, что сокращеніе приходовъ не для другой цёли и предпринято, какъ для улучшенія быта, то есть говоря проще-увеличенія доходовъ духовенства. Иною цълью и не задавалось постановленіе. Чего же ждать, когда такова была цёль: увеличить доходы духовенства, хотя бы посредствомъ уменьшенія средствъ къ преуспъянію въры и благочестія?

# По поводу предположенія объ устройствъ православнаго храма въ стиль X въка \*).

Въ свое время мы уже извъщали разъ о намъреніи здъшняго Музея устроить православный храмъ въ стилъ X въка. Намъ сообщають теперь, что въ конкурсъ уже представлено изъ разныхъ мъстъ, и между прочимъ изъ Рима и изъ Архангельска, шесть проектовъ-рисунковъ будущаго храма: на дняхъ въроятно будутъ они выложены на показъ публикъ.

Значительный шагъ впередъ будетъ сдёланъ, когда наконецъ, пустъ ближайшимъ образомъ съ археологическою цёлію, встанетъ въ Москв'в живымъ воспроизведеніемъ христіанская древностъ безъ прим'єси многаго, что безъ полной основательности успёло стать не только за древность, но даже за непривосновенную святыню. Шагъ впередъ не для одного внёш-

<sup>\*)</sup> С. И. 5 марта, № 62.

няго успъха полемиви богослововъ съ расколомъ, какъ, можетъ быть, поважется инымъ: но шагъ въ преуспъяніи нашей внутренней жизни, и притомъ не одной только церковной въ тъснъйшемъ смыслъ, и тъмъ менъе-обрядовой. Расколъ не только самъ въ себъ есть воплощение застоя обрадовыхъ формъ опредъленнаго времени, но производить и внъ себя застой, и притомъ не въ однихъ обрядахъ, страхомъ, воторый предносится: "какъ бы не вышло отсюда новаго раскола!" Предложите тронуть обрядь, не только самъ въ себъ, но и въ наименъе существенной его принадлежности какой-нибудь: "да это будеть новый расколь!" Заговорите о необходимости более радикальныхъ реформъ въ устройствъ духовнаго управленія: "а ну какъ расколь?" У многихъ боязнь собора идеть опять изъ боязни "раскола". Для многихъ тотъ же "расколъ" служить предлогомъ, пугаломъ для устраненія того, что собственно по личнымъ соображеніямъ кажется имъ неудобнымъ. А приложеніе такихъ "доводовъ отъ рискода" къ жизни церковной отдается сейчасъ последствіями и на другихъ отрасляхъ, отчасти на стров даже политическомъ. Широкая, безусловная въротерпимость чего боится?—Раскола. Безусловная свобода мыслящаго званія отчего не осуществляется?-Тотъ же расколь опять выдвигается въ числъ пугалъ. Бюрократическое отношение къ духовенству, неохота сдать его на руки самому народу, нежеланіе на это самого духовенства, откуда оно, и чего боится или чемъ прикрывается?-Все тотъ же расколъ несчастный отвъчаетъ. А есть догадки, которые съумъютъ связать расколъ даже съ пугачевщиной, какъ два явленія неразділимыя. Здісь зашло уже въ политическую область... и конца нътъ, какая переспектива виднется последствій...

А страна за все отвъчаетъ: ея развитіе умственное, отчасти и нравственное, а за ними, какъ неизбъжное послъдствіе, и благосостояніе тормозится. Въ иныхъ отрасляхъ мы какъ бы замерли, разъ напуганные явившимся призракомъ. Стоитъ сейчасъ въ глупи явиться какому нибудь изувъру и совершить злодъяніе по поводу—ну хоть бы шестиугольнаго дома, если

вздумалось кому таковой построить: трудно ручаться, чтобы не последовало затемъ распоряжение, запрещающее строить впредь шестиугольные дома. Помнимъ, отопление московскихъ соборовъ встречало возражение между прочимъ съ этой стороны, и сколько пошло вероятно на тотъ светь смертельно простуженныхъ святынею, прежде чемъ решились более отважные преодолеть неосновательный страхъ. А тамъ, благодаря этимъ же страхамъ успело возникнуть и окрещнуть понятие о восточной церкви, какъ объ окончательно косной: иностранцу где обсуждать наши домашния дела, и соображать, что страхъ расколовъ можетъ производить въ иномъ месте действие не меньшее, чемъ въ другомъ турецкое владычество!

Новыхъ расколовъ бояться нечего; бывшее при исправленіи внигь не повторится, въ этомъ можно усповоиться, хотя это еще и не особенно говорить въ нашу пользу. Въ иныхъ случаяхъ выраженіе боязни можно было бы основательнъе даже тавъ перевернуть: "къ сожальнію, даже и туть не произойдеть раскола!" Во многихь отношеніяхь это признакь полнаго равнодушія къ духовнымъ интересамъ, что ничуть не благо. А это самое равнодушіе-то и воспиталось, между прочимъ, опять излишествомъ консерватизма, которое въ извъстныхъ размърахъ способно душить личный замысель, самостоятельность, энергію, живость ума. Но потому же самому и крайне важенъ всякій признакъ рішимости сбросить неосновательный страхъ, и оказать напротивъ равнодушіе къ временнымъ несущественнымъ формамъ; пусть сначала на той самой почвъ, откуда вышелъ расколъ. Храмъ Х столътія, архитектурное произведеніе, многаго не знающій, что наросло до XVII въка въ внёшнемъ устройстве храмовъ; а тамъ можеть быть и богослужение въ немъ же не привязанное раболенно къ позднъйшимъ историческимъ приростамъ. Это первый шагъ; имъ страхъ разсвется; затвиъ другіе впереди, а затвиъ во многомъ и возрожденіе....

## Евреи въ Новороссіи\*).

Происшествіе въ Одессѣ присворбно, но оно вмѣстѣ есть и указаніе. Скажуть ли, что здѣсь дѣйствуетъ религіозная вражда? Но отчего не обнаруживается она къ другимъ вѣроисповѣданіямъ, положимъ— магометанскому? Пасха— только случайный поводъ. Отчего этихъ взрывовъ и даже намековъ на нихъ не видимъ въ другихъ мѣстахъ? А Одесса вотъ уже второй разъ видитъ ихъ почти на одномъ десятилѣтіи. Стоитъ задатъ вопросъ: да все-ли сдѣлано самимъ еврейскимъ населеніемъ, чтобы примирить съ собою остальныя національности, и не допускается ли, напротивъ, ими чего, что разжигаетъ къ нимъ ненависть?

Южный край "ожидовляется" воть что, и притомъ именно въ этихъ выраженіяхъ приходилось намъ не разъ и не отъ одного слышать и читать. Евреи въ Новороссійскомъ крав не только распространяются, но все захватывають въ свои руки: захватывають, притомъ не только не оплодотворяя края, но высасывая сокъ изъ него, изсушая силы, истощая населеніе; они все берутъ и ничего не даютъ, ничего не приносятъ, ни капиталовъ, ни труда, ни просвъщенія, а одну изворотливость, и притомъ направленную на одно маклачество. Вотъ причина негодованія, котораго не знаютъ средняя Россія, пока еще не засосанная этими паразитами, ни западная Россія, уже засосанная ими въ конецъ, такъ что и голоса подать не въ силахъ. Но Южный Край находится именно въ положеніи перехода отъ возможности пользоваться благосостояніемъ въ собственную выгоду—къ полному раззоренію въ исключительную пользу евреевъ.

Правда ли, что Общество Пароходства и Торговли успѣло стать въ сущности обществомъ еврейскимъ? Правда ли, что южныя желѣзныя дороги сплошь въ рукахъ еврейскихъ? Правда ли, что поземельное владѣніе мало по малу, но быстро все переходитъ въ еврейскія руки? Правда ли, что весь не только крупный, но и мелкій закупъ хлѣба перешелъ въ послѣднее время

<sup>\*)</sup> С. И. 8 апрѣля, № 94.

въ темъ же евреямъ? Если все это правда, а говорятъ-правда, положение осъдлаго населения горькое, и горькое именно потому, что оно есть истощение его силь, ничемь не вознаграждаемое и ничемъ не оправдываемое. Железныя дороги, повидимому такое благодъяніе для края, обращаются въ его же разореніе. Везъ чумавъ въ прежнее время свои произведенія въ Одессу, онъ кормилъ себя, кормилъ воловъ; вся плата за провздъ, вся плата за посредничество въ обмене оставалась въ крај, и шла на его оплодотвореніе. Но чумавъ не можеть соперничествовать съ желевною дорогою; плата за провозъ перепіла къ ней (въ сущности-въ еврейскія руки); а вознагражденіе за посредничество-и подавно: еврей туть уже и подвернулся; подставиль себя въ маклака, скупаеть хлебъ на самыхъ мъстахъ производства, дъйствуя, разумъется, слишкомъ извъстными способами: не капиталомъ, котораго у него нътъ, а задатвами, и потомъ-гдв обманомъ, гдв соблазномъ, гдв прижимвой, гдв злодвиственнымъ вредитомъ, обращающимся быстро въ паутину, изъ которой несчастный крестьянинъ уже не выпутается иначе, какъ разворенный и забитый въ конецъ. И вся прибыль отъ производства, добрая часть самыхъ даже издержевъ производства, все это уходить въ услужливому посреднику, и оттуда уже не возвращается на обогащение края. оставаясь въ карманъ всемірнаго гражданина, размъненное на металлъ или процентную бумагу, которая не имъетъ ни осъдлости, ни патріотизма.

Должно же чувствоваться въ населеніи это явленіе? Не должно ли было чувствоваться ближайшимъ образомъ и въ самой Одессь оскорбленіе, оказываемое населенію, напримъръ, хотя бы правилами о продажь мяса, столь предупредительными въ исключительнымъ еврейскимъ интересамъ. Въ Одессь (какъ впрочемъ и во всъхъ, кажется, еврейскихъ городахъ) отдается то предпочтеніе еврейскому населенію, что ему приберегается самое лучшее мясо, остальные жители не смъютъ его кушатъ, прежде чъмъ этими высшими сортами удовлетворены будутъ еврейскія потребности, или же должны питаться отурками.

Еврейское общество, правда, за эту привидлегію платить городу. Но воть что поучительно: эта плата обращается однако на содержаніе еврейскихь же училищь. Итакъ выходить въ сущности, что населеніе города отказывается оть лучшаго куска съ исключительною цёлью: во первыхъ, доставить этотъ кусокъ евреямъ, и во вторыхъ дать тёмъ же евреямъ способъ посредствомъ образованія изощрять еще бол'є свои способности къ дальн'є шему и сильн'є шему господству надъ тёмъ же населеніемъ.

Всв эти явленія стоять вниманія законодательной власти. Пускай правосудіе изречеть свой приговорь надъ зачинщиками и производителями буйства; буйство не должно быть терпимо, должно быть строжайшимъ образомъ наказано. Но пусть обратять вниманіе и на положеніе края, на его постепенное истощеніе, обязанное этому все усиливающемуся непроизводительному вторженію барышничества во всё отправленія хозяйственной жизни; пусть взвёсять, какое послёдствіе грозить краю, благодаря этому нашествію паразитизма; пусть оцінять и политическія послідствія, въ воторымъ способно привести такое экономическое положеніе. Еврейское населеніе ничуть уже не есть цементь, которымь бы связывались окраины съ сердцевиною; всего менье оно есть проводникъ русской національности, и всего скоръе оно есть, напротивъ, начало разлагающее національность вообще и въ частности-германизирующее. Евреями пользовалась и Австрія, чтобъ германизировать Галицію.

Мы не принимаемъ на себя смълости указывать подробныя мъры, настаивая лишь на сущности; всю силу законодательства и администраціи слъдуеть устремить, чтобы въ спасеніе края и дальнъйшей его будущности пресъчь, какъ-никакъ, это постепенное засасываніе паразитизмомъ еврейскаго барышничества, исключительно живущимъ на счеть народнаго труда, ничего отъ себя къ производительности края не прибавляющимъ, и тъмъ болъе опаснымъ, что благодаря одноплеменности и единовърію, онъ вездъ образуеть, тотчасъ какъ появляется, цълую лигу монополизма, цълую паутину задушающихъ экономическихъ отношеній.

## Евреи въ Новороссіи\*).

Евреямъ выгодно, вогда разсуждають о нихъ вакъ объ "иновърцахъ". Они любять укрываться за этотъ щитъ, находя здъсь необходимый запасъ матеріала, чтобы выставить себя "жертвами фанатизма", и упрекать другихъ за "средневъковое суевъріе". Кто допустилъ это за исходную точку для разсужденій, тотъ уже пойманъ. Въ самомъ дълъ, въротерпимость не есть ли главное положеніе современнаго просвъщенія? И вотъ, утвердившись на этомъ основаніи, при обсужденіи еврейскаго вопроса, готовы многіе мириться съ еврействомъ, и едва не признать въ немъ лучшее знамя цивилизаціи.

Но вопросъ, оставаясь вполив религіознымъ для самихъ евреевъ, всего менъе религіозенъ для прочихъ. Для не-евреевъ это-вопросъ просто политическій и притомъ въ двоякомъ смыслъ, въ этнографическомъ и въ экономическомъ. Еврейство есть племя, которое себя не смёшиваеть съ другими и не растворяется ни въ какомъ, и притомъ не только племя, но вивств и особый промысель, существо котораго есть нажива на счеть чужого труда. Воть смысль, въ какомъ предстаеть европейцу еврей, и воть исходная точка, съ какой приходится ему разсуждать о еврейскомъ вопросв. Европеецъ знаетъ правда, что и эта несмесимость еврейскаго племени и этоть еврейскій промысель эксплуатаціи основывается на религіи; что еврейская религія собственно не есть и въра, въ смысль какъ понимають ее у всвхъ другихъ, что она есть національное законодательство, усвоившее себъ названіе и важность религіозной въры. Но это во всякомъ случав есть дело самого еврея. Пускай думаеть онь о себь какь знаеть, пускай бережеть свое благородное происхожденіе отъ Авраама съ большей строгостью, чъмъ берегуть бълизну своей кости роды высшіе-аристократическіе и даже царственные; пускай въ число религіозныхъ понятій входить у еврея, что онъ есть переселенець и візный

<sup>\*)</sup> С. И. 12 апръля, № 98.

страннивъ, котораго душа не должна прилагаться въ чужой землв и чужому народу, и что лишь "шахеръ", пожива, барышъ, проценты, взимаемые съ иновърныхъ, угодны Ісговъ: пускай все это остается внутренними убъжденіями тъхъ самыхъ, кто въ этомъ полагаетъ религію. Прочимъ народамъ, хотя бы и осужденнымъ на сожительство съ этимъ есократическимъ племенемъ, нътъ нужды становиться на ту же точку зрънія, и съ своей религіи вести встръчный искъ, когда, напротивъ, ихъ религія именно чужда этого смъщенія политики съ върою и національности съ догматомъ.

Нъвоторые не находять другого средства противъ зла, вромъ запрета евреямъ селиться въ новороссійскихъ городахъ. Но куда же приважете діваться? Поворотить въ западный край, воторый и безъ того уже стонеть, ими же переполненный? Мы не свазали бы ничего, еслибъ найдено было возможнымъ селить евреевъ особыми волоніями, и притомъ совствить отдельно оть прочихъ національностей. Произведенъ быль бы по врайней мірь историческій опыть, не лишенный поучительности. Народъ, для котораго самое существо жизни въ томъ, чтобъ въ кому нибудь прикасаться, оставленный одинъ самъ съ собою, и-добавимъ: оставленный со всеми естественными источниками богатства и со всёми средствами въ производительному труду,что онъ будеть дълать? И притомъ-когда бы отнять у него съ темъ вместе возможность къ уклоненіямъ въ роде техъ, которыя уже виданы въ земледельческихъ еврейскихъ колоніяхъ печальной памяти? Извъстно, что и избы и земли числились за этими "землевладъльцами", которые въ сущности жили другими промыслами, болъе себъ сподручными...

Одесская дума, какъ увъдомляють оттуда, поднимаеть этотъ щекотливый вопросъ о своихъ евреяхъ и объ избавленіи и ихъ и себя отъ дальнъйшихъ непріятностей неблагополучнаго сожительства. Къ какимъ-то выводамъ окончательнымъ она придетъ, посмотримъ?

### Евреи въ Новороссіи\*).

Приходится опять вернуться въ одесскому происшествію и въ еврейскому вопросу вообще. Отъ г. Минъ, здѣшняго раввина, мы получили поправку извѣстія, не вѣрно сообщеннаго г. Поспѣловымъ. Не евреи сшибли врестъ съ греческой церкви, а снять онъ былъ ктиторомъ церкви. Само собою разумѣется, мы очень рады это засвидѣтельствовать. Перечитывать показанія ктитора, о чемъ проситъ г. раввинъ, мы не считаемъ нужнымъ, и надѣемся, что г. Минъ не будетъ въ претензіи, и что вся публика сочтетъ достаточнымъ для этого одно свидѣтельство самого господина Мина.

Но въ письмъ г. Мина, вромъ этой ссылки, есть еще черта, которой не опустимъ безъ вниманія. Г. Минъ говорить, что онъ не согласенъ съ нашимъ взглядомъ на одесское происшествіе, полагая, что помъщеніемъ его возраженія мы измънили бы цълому направленію своего изданія. Онъ не хочетъ 
требовать отъ насъ этой жертвы,—она была бы слишкомъ 
велика.—Напрасно; тъмъ съ большимъ удовольствіемъ дали бы 
мы мъсто всякому разъясненію, идущему отъ самихъ евреевъ, 
что во-первыхъ желаемъ только истины и общественнаго блага, 
и во-вторыхъ искренно и глубоко убъждены, что излеченіе 
золъ, наносимыхъ странъ еврейскимъ населеніемъ, зависитъ 
болъе всего, если не исключительно, отъ самихъ же евреевъ; 
болъе развитые изъ нихъ, къ каковымъ мы относимъ и г. 
раввина, особенно обязаны сослужить въ этомъ общественную 
службу.

Но лишь съ однимъ уговоромъ. Въ разъяснение вопроса, имъющаго столь всероссійскую и даже всемірную важность, мы просили бы избавить и насъ и читателей отъ избитыхъ до пошлости фразъ о религіозной нетерпимости, о среднихъ въкахъ и т. д. Слава Богу, мы живемъ не въ среднихъ въкахъ и въры у евреевъ никто не отнимаетъ. Вопросъ еврейскій есть вопросъ

<sup>\*)</sup> С. И. 16 апръля, № 102.

соціальный, и гонимыми оказываемся мы—коренное населеніе, а не еврен; коренное населеніе чувствуєть нужду стать въ оборонительное положеніе противъ натиска этой чужеядной стихіи.

Просимъ г. раввина не осворбиться последнимъ выраженіемъ: оно относится не въ нему; не относится, вероятно, и въ десятвамъ тысячъ его единоплеменниковъ, но оно относится и притомъ вполне верно въ самому еврейству, какъ принципу, какъ знамени. Этому принципу, собственному своему знамени могутъ быть неверны, къ собственной чести, отдельныя единицы, но принципъ, знамя остается, и существованіе ихъ не перестаетъ быть несовместнымъ съ благосостояніемъ остального человеческаго рода. Сущность еврейства въ томъ, какъ мы уже выражались вкратце въ прошлый разъ, что евреи свой племенной вопросъ возводятъ въ религіозный,—религіозно относятся къ себе, какъ къ племени. А отсюда неизбежно должны выходить следующія последствія.

Евреи никому изъ всего человъчества не могутъ быть братьями; если могутъ и бываютъ, то не должны, по требованію своей въры, которая продолжаетъ смотрътъ на израиля, какъ на народъ избранный. А отсюда выходятъ и дальнъйшія болье частныя послъдствія.

Евреи не могутъ прижиться ни къ какой національности (по крайней мѣрѣ опять не должны) и не могутъ быть ни въ какомъ государствѣ вполнѣ надежными гражданами: потому что никакой бытъ и никакое законодательство никакого государства не могутъ быть ими признаны за свои; имъ все у другихъ чужое; они не дѣлали ни съ кѣмъ исторіи; исторія у нихъ своя, общая имъ, разсѣяннымъ по земному шару, и не имѣющая общаго ни съ чьею исторіею никакого другого народа.

Все это фавты историческіе, тысячелѣтіями запечатлѣнные. Возражать противъ нихъ было бы смѣшно; а довазывать примѣрами противное и увѣрять въ вѣрноподданничествѣ евреевъ въ тому или другому государству даже безстыдно. Нивто добросовѣстный и не станетъ обвинять евреевъ поголовно въ измѣнѣ; было бы несправедливо сказать даже, чтобы отдѣльныя еврей-

скія единицы не оказывали тамъ или здісь государственных услугь, но позволительно требовать, чтобъ не увіряли въ натріотизмі, къ которому не можеть быть побужденій. Для евреевь каждое государство и каждая національность сами въ себі должны быть безразличны: не безразличны только отношенія къ себі, своему племени, и отношенія къ себі въ другомъ, тіснійшемъ смыслі, то есть своему карману. А отсюда понятны соціальныя послідствія, ті послідствія, извістныя всему світу и всімъ світомъ чувствуемыя одинаково, гді болів, гді менів, смотря по относительной пропорціи еврейскаго народонаселенія къ коренному. Личности здісь даже не виноваты: все это естественныя послідствія основнаго начала.

Остановимся здёсь и не станемъ развивать дальнёйшихъ подробнъйшихъ послъдствій, которыя всему свъту извъстны и всеми во всемъ свете съ безпримернымъ единодущиемъ оцениваются одинаково. Мы хотёли указать только основаніе, на которомъ единственно возможно разсуждать о еврейскомъ вопросв съ полнымъ безпристрастіемъ. Этого то безпристрастія и ожидали бы мы отъ просвъщеннъйшей части евреевъ, чтобы они, принявъ за основаніе несомнівнную исключительность ихъ племени, зависящую не отъ другихъ, а отъ него самого, добросовъстно пособили коренному населенію сами придумать мъры, которыми бы ослаблялось въ применени зловредное действіе племеннаго принципа, въ основаніи ни съ какой національностью непримиримаго. Считаемъ излишнимъ прибавлять, что указанія на приміръ Западной Европы мы сочли бы здівсь столь же недобросовъстной уверткой, какъ и увъренія въ задушевности еврейскаго патріотизма. Евреи, гомеопатически разведенные въ западно-европейскомъ населеніи, совсёмъ не то, что ть же евреи у насъ, составляющие гдъ добрую половину, а гдв и большинство нашихъ городовъ. Тамъ приходилось евреямъ отвоевывать себъ бытіе; здъсь приходится отъ нихъ отбиваться. Скажите же средство возстановить по крайней мфрф равновъсіе въ силахъ? Укажите средство, какъ направить несомнънныя способности этого племени на трудъ производительный, воторый бы не истощаль, а обогащаль туземное населеніе? Или, можеть быть, скажуть, что съ приливомъ евреевъ обогащается туземное населеніе? Это было бы любопытно, по крайней мёрё въ томъ смыслё, что свидётельствовало бы о невёроятной тупости цёлаго народа, поголовно неспособнаго различать раззорителей отъ благодётелей. Но во всякомъ случаё мы рады были бы даже такому выводу, если бы онъ былъ намъ фактически доказанъ.

### Қъ еврейскому вопросу\*).

Для еврея внутреннее уваженіе въ закону страны не существуетъ: пустить одного, за нимъ пойдутъ тысячи, хотя бы законъ и ограничилъ право десятками. Укрыться отъ преслъдованія они сумъють и—должны мы въ этомъ къ стыду сознаться—найдуть обильное потворство въ самой администраціи. Примъръ живой передъ глазами: переселившіеся въ Москву евреи всѣ ли удовлетворяють ограниченіямъ, которымъ законъ подчиняетъ ихъ водвореніе здѣсь?

Нельзя согласиться съ мивніемъ о томъ, что въ пользу образованныхъ евреевъ должно быть допущено изъятіе. Это коренное заблужденіе, къ несчастію, раздёляется самимъ законодательствомъ. Оно опирается на предразсудкъ, которому даже не трудятся подъискать основаніе,—будто образованный еврей безвреднъе. Почему такъ? Отнимается образованіемъ способность къ эксплуатаціи? Не наобороть ли? Привычка наживаться чужимъ трудомъ происходить не отъ невъжества; образованіе само по себъ не отниметь способности къ этому, напротивъ, разовьеть ее только и изощритъ, и равно не способно отбить охоту отъ обогащенія на чужой счеть. Но образованіе во всякомъ случать есть сила, и воспитывать искусственно и даже распространять эту силу въ чужомъ племени среди коренного

<sup>°)</sup> С. И. 25 апрѣля, № 111.

населенія, оставляемаго въ темноті, это есть одно изъ гибельнівшихъ политическихъ заблужденій; это значить собственными руками вить на себя веревку.

Успешнее были бы меры, предпринимаемыя съ другого вонца, и притомъ более положительныя, чемъ отрицательныя. Не говоря о просвъщении, которое предпочтительно слъдуеть свять между своимъ населеніемъ, и притомъ твмъ сильнве, чъмъ гуще размъшано оно инородчествомъ, -- рядомъ экономическихъ мъръ въ пользу коренного населенія можно, если не уничтожить, то ослабить язву еврейскаго паразитизма. Народные банки здёсь на первомъ планё: банки, которые вмёстё были бы и ссудные и страховые, и даже посреднические въ сбыть произведеній народнаго труда. Учрежденіе таковыхъ подрѣзало бы главнѣйшую еврейскую промышленность въ самомъ корнъ. Евреи сами побъгутъ оттуда, гдъ существуетъ правильно организованный народный трудъ и облегченъ вредить. Затимъ должны следовать уже меры, направленныя на самихъ евреевъ, и притомъ столько же положительныя, сволько отрицательныя. Не мъстности, но промыслы нъвоторые должны быть воспрещены евреямъ безусловно, именно всё тё, гдё возможна эксплуатація; гдъ не прямымъ участіемъ въ производствъ и не наличнымъ каниталомъ действуется, а посредничествомъ, -- къ каковымъ относится напримъръ шинкарство, и въ болъе верхнихъ слояхъподряды. Не мъшали бы также особенныя реальныя школы, по различнымъ отраслямъ еврейскаго труда, для пріученія еврейскихъ детей къ производительнымъ промысламъ; возможно было бы и установление особыхъ обязательныхъ свидътельствъ, по которымъ еврей не иначе имълъ бы право промышлять за свой счеть, какъ представивъ удостовъреніе, что онъ предварительно занимался извъстные годы въ вачествъ ученива, работнива и подмастерья въ ремесленномъ или сельско-хозяйственномъ заведеніи (однако никакъ не у еврея); или же удостовъряли бы въ дъйствительной наличности извъстнаго вапитала. Въ. дополненіе къ посл'єдней мітрів могли бы быть прибавлены постановленія, которыя бы затрудняли евреямъ возможность злоупотреблять кредитомъ и притомъ не только въ вачествъ заимодавцевъ, но и въ качествъ должниковъ. Безразборчивый кредитъ, имъ оказываемый, есть одна изъ причинъ зла; въ большей части случаевъ, какъ извъстно всякому купцу, имъвшему съ ними сношенія, отпускъ имъ товара въ долгъ обращается на голову върителю, нанося, съ тъмъ вмъстъ, несомнънный существеннъйшій вредъ сельскому населенію. Выманивая товаръ въ кредитъ у оптоваго торговца, оборотливый израильтянинъ пускаетъ его за наличныя, а то тоже въ кредитъ поселянамъ, но уже за жидовскіе проценты; сдирая кожу съ крестьянина, самъ оттягиваетъ платежи, и даже совсъмъ раскланивается со своимъ върителемъ, и такимъ то путемъ наживаетъ дъйствительно капиталы. Все это слишкомъ обыкновенно и слишкомъ извъстно; но тъмъ и необходимъе противъ этого мъры.

Разумъется, мы предлагаемъ одинъ набросокъ, далеко не исчерпывающій всего, что могло бы быть постановлено обоюдное ограждение и коренного населения и евреевъ (обращеніемъ ихъ въ производительному труду, мы полагаемъ, овазана была бы польза имъ самимъ не меньшая, чемъ стране вообще). Не распространяясь далбе, заключимъ следующимъ замечаниемъ. Сравнительная малочисленность евреевъ въ западной Европъ есть дъйствительно одна изъ причинъ ихъ относительной безвредности; но другая заключается именно въ томъ, что само коренное населеніе тамъ достаточно оборонено противъ нихъ своимъ развитіемъ и экономическимъ устройствомъ. Алжирцы однимъ изъ главныхъ поводовъ къ своему возстанію ставять именно подарокъ, которымъ наградилъ колонію еврей Кремье, министръ 4-го Сентября, пустившій туда соплеменниковъ своихъ съ полными правами гражданства. Вотъ вамъ и врасноръчивое доказательство, гдф евреевъ терпять, и гдф противъ нихъ вопіють, хотя бы даже и подъ западно-европейскимъ господствомъ. А вмъсть дается и столь же врасноръчивое опровержение сердобольнымъ ходатаямъ за евреевъ, что всей де нечали виною. будто христіанская нетерпимость. Арабы алжирскіе, надвемся, не христіане.

#### О распоряженіи церковными доходами \*).

Кадомский корреспонденть пишеть намъ... но впрочемъ о кадомскихъ дѣлахъ только отчасти. Какъ и прежде, жалуется онъ на мѣстное духовенство; извѣщаетъ, что нетрезвость есть общее явленіе; что безплодно подавались жалобы мѣстному преосвященному; также безплодно прошенъ былъ и св. синодъ. Но корреспондентъ, съ тѣмъ вмѣстѣ, касается общаго вопроса. Онъ передаетъ впечатлѣніе, произведенное распоряженіемъ объ установленіи процентнаго сбора съ церквей на мѣсто прежняго свѣчнаго.

Корреспонденть пускается въ цёлый проекть, съ подробнымъ перечисленіемъ всёхъ формальностей.

Мы, наобороть, вовсе не сочувствуемъ этой замънъ свъчнаго сбора процентнымъ, какъ мфрф произвола, рфдко даже виданнаго. Но мысль о томъ, чтобъ все церковное хозяйство подчинить попечительскому надвору, во всякомъ случав есть самая здравая. Только можеть быть уверень корреспонденть, что никогда ея не примутъ, по крайней мъръ дотолъ, доколъ не воспитается убъжденіе, что добровольные вклады, жертвуемые въ церковь, обращать на произвольное назначение, независимое оть воли жертвователей, противно всёмь основаніямь права. А теперь пока еще далеко до того убъжденія. Напротивъ, какъ видить ворреспонденть, имущество церковное подлежить теперь вполнъ бюрократическому произволу: двинуть его туда, куда и не помышляли приносящіе, считается въ порядкъ вещей. Болъе: никогда еще не бывало такой кръпкой самоувъренности, съ вавою теперь Положение не только распоряжается по своему благочестивыми приношеніями, но даже обращаеть ихъ въ повинность, принудительно требуя, чтобъ пожертвовавшіе разъ не смели уже отказываться оть повторенія равноценных жертвъ и на будущее время. Свъчной сборъ быль также произволень; но тамъ было благовидное основаніе, что берутся не прямо

<sup>\*)</sup> С. И. 7 мая, № 123.

приношенія, а уже прибыль отъ оборотовъ, производимыхъ церковными суммами, и только она одна. Теперь найдено возможнымъ оставить и это соображеніе въ сторонів; церкви прямо обложены податьми со всего дохода, и притомъ произвольно опредівленнаго, на основаніи случайныхъ показаній. Нужды ність, что доходы во всякомъ случаї сбираются отъ добровольныхъ подаяній; опредівлено, и притомъ однимъ почеркомъ пера, что этихъ добровольныхъ данній должно быть не меніс назначенной цифры, и что съ этой назначенной цифры должны всів церкви вносить подать въ видів процента.

Разумбется, это не только не основательно, но даже само съ собою не сообразно; "принуждение въ добровольности" таковъ выходить смысль этой мёры, которая притомъ имбеть видъ вавой-то пошлины на усердіе въ храму Божію. Но здісьто и основаніе, ночему съ тімъ вмісті нельзя пока и думать о подчиненіи церковныхъ суммъ приходскому надзору. Увъренность въ правъ распоряжаться благочестивыми приношеніями независимо отъ воли приносящихъ стоитъ именно въ связи съ другимъ возврвніемъ, — что цервовь въ смыслв прихода не есть юридическая личность. Допустить же попечителей, или прощесамихъ прихожанъ до приходскихъ суммъ, значило бы именно согласиться, что важдая церковь сама въ себъ есть юридическая личность, обладающая правами, и что суммы церковныя, поступающія отъ добровольных в пожертвованій, принадлежать именно ей, мъстной церкви, то-есть приходу, которому она служить средоточіемъ, --приходу (прихожанамъ вместе съ пастыремъ), вакъ малому обществу върующихъ, составляющему малую долю великой единицы, церкви, какъ вселенскаго собранія вірующихъ. Но что же тогда? Развъ тогда представлялась бы теперешняя возможность облагать церкви повинностями, и притомъ на основаніи совершенно произвольнаго расчисленія, и на предметь, положимъ полезный, но котораго вовсе не имъли въ виду первоначальные вкладчики?

Поэтому и остается помириться съ тъмъ, что есть, и именно что деньги церковныя въдаются священникомъ, который ихъ

не въдаеть; старостою, который ихъ показываеть столько угодно, и-благочиннымъ, который вынужденъ върить всему, что ему показывають. Корреспонденть справедливо опасается, что утайка суммъ будетъ продолжаться. Полагаемъ вмёстё съ нимъ, что она будеть даже увеличиваться; новое Положеніе не только не устраняеть ся, напротивь къ ней вынуждаеть, какъ вынуждаль къ ней, хотя и менве, сввиной сборъ. Положение о сввиномъ сборъ не разсуждало, что на прибыль отъ свъчей содержатся въ большинствъ сами церкви, изъ которыхъ многимъ даже на необходимъйшій ремонть не хватало другихъ доходовъ. Оставалось священникамъ со старостами выбирать: или оставить ближайшія потребности церкви неудовлетворенными, или же лгать. Оффиціальная ложь сплошь и рядомъ не считается ложью, особенно вогда ложь допускается въ охранение высшей справедливости, нарушаемой бюрократическимъ требованіемъ. Таково было первое основаніе къ утайкі церковных суммъ, въ сущности это было честное отношеніе; эта ложь была правда самовольнымъ, но все-тави регуляторомъ, посредствомъ вотораго безразборчивая сила закона возвращалась въ той мере примененія, какая допускалась справедливостью. Принудительный взнось церковныхъ прибылей обращался молча народомъ въ добровольный, вавимъ ему и следовало быть по существу. Цервви вносили что могли и что хотъли, по добровольному усердію прихода; староста съ священникомъ были въ такихъ случаяхъ истолкователями чувствъ прихода и ценителями церковныхъ нуждъ; вносили столько, сколько возможно было, не раззоряя церкви, не оскорбляя прихожанъ.

Утайка, сначала относительно честная, обращалась потомъ очень часто въ безчестную: велико искушение распорядиться отъ всёхъ утаенными деньгами, уже не въ пользу церкви, а въ свою собственную! Теперь будетъ тоже, но сильне. Прежде еще представлялась возможность записать свёчные доходы кошельковыми, безъ опасения за ихъ сохранность. Но какъ будетъ записать теперь? На томъ же основании, на какомъ требуютъ двадцати, могутъ потребовать пятидесяти процентовъ,

могутъ наконець отнять все; утаить върнъе. Притомъ, благодаря произвольному назначенію обязательной цифры доходовъ, не всякая церковь въ состояніи будетъ выполнить свою повинность безъ отягощенія: нъкоторыя приведены будутъ къ печальной необходимости оставаться безъ топлива и безъ освъщенія; не всъ на это ръшатся; найдутся искусники старосты, которые, удовлетворивъ ближайшимъ церковнымъ нуждамъ, яко бы на счетъ приношеній нарочито на сей предметъ поступившихъ, поставятъ на приходъ нуль, и обратятся къ начальству съ лукавымъ вопросомъ: не прикажетъ ли оно приступить къ продажъ церковной ризницы, такъ какъ на взносъ повинности денегъ достаточныхъ не поступало?

Чёмъ будуть отвёчать на такіе вопросы—неизвёстно. Вёроятно, будуть сначала закрываться церкви,—мёра, къ которой уже и прибёгають съ успёхомъ по другому случаю, именно для возвышенія окладовъ духовенству. Но затёмъ выпуждена будеть казна взять церкви на полное свое попеченіе, какъ въ Западномъ краё, а къ церковнымъ ящикамъ приставлять своихъ чиновниковъ или сторожей. Къ такому переходу можеть придти дёло помимо всякой даже утайки: приношенія въ церковь, по мёрё постепеннаго прим'єненія новыхъ правиль, все будуть болёе и болёе уменьшаться: такъ въ природ'є вещей; добровольное усердіе по существу не терпить, чтобъ съ нимъ обращались какъ съ принудительнымъ оброкомъ; оно скорёе само изсякнеть.

Но можеть быть впрочемъ, что и остановятся во время, когда грозящія послѣдствія начнуть представать во всей своей очевидности. И тогда обратятся именно къ тому порядку, котораго желаеть ворреспондентъ. Понятно, что и теперь, если бы рѣшились къ нему обратиться, все пошло бы иначе. При попечительскомъ надзорѣ за церковнымъ хозяйствомъ, составленномъ изъ самихъ прихожанъ, купно съ священникомъ, доходы церковные не только бы перестали быть предметомъ кражи, но и вообще умножились бы; каждому прихожанину хозяйство церковное еще ближе было бы къ сердцу, чѣмъ теперь. Нѣтъ

сомнънія, что даже тъ всероссійскія и епархіальныя нужды, на которыя теперь достаются деньги насильственнымъ, безъ дальнихъ разговоровъ, обложеніемъ церквей, удовлетворялись бы не только охотно, но и обильнъе теперешняго, а съ тъмъ вмъстъ паства нравственно связалась бы несомнънно кръпче съ духовенствомъ и его судьбою. Но для этого, повторимъ опять, нужна сперва перемъна въ основномъ возгръніи. А чтобы перемънить возгръніе, для этого, если только не приведеть къ ней по неволъ горькій опытъ нужно только немножко готовности пожертвовать произволомъ.

#### Объ организаціи приходовъ и содержаніи церквей \*).

Между причтами и церковными старостами, говоря вообще, идутъ пререканія о власти. Духовенство естественно стоитъ за причты; старостамъ естественно говорить за себя; мірянамъ вообще естественно принимать на себя также сторону старостъ, ибо старосты избираются ими и изъ нихъ. Духовенство винитъ старостъ въ утайкахъ суммъ, въ самовольномъ распоряженіи, и даже въ растратахъ. Противъ этого нареканія справдливо возражаютъ ссылками на узаконенія, которыя даютъ не только возможность, но налагаютъ на причты и обязанность контролировать старосту. Но со стороны духовенства отвѣчаютъ столь же основательно, что завести контроля нельзя; иначе не найдешь никого въ старосты; староста почтетъ контроль за оскорбленіе.

Ясно, что здёсь требуется новое рёшеніе, не ограничивающееся способомъ обезпеченія церковныхъ суммъ, который указывается въ современныхъ узаконеніяхъ, остающихся мертвою буквою. Ясно также, что ни той ни другой сторонё нельзя дать перевёса, и всего менёе было бы справедливо передать церковныя суммы въ исключительное вёдёніе причтовъ. Напримёрь, о Ярославской епархіи разсказывають, что по случаю спора,

<sup>\*)</sup> С. И. 3 іюля, № 180.

вознившаго между священникомъ и старостою при тамошней кладбищенской церкви, преосвященный назначилъ исправлять должность старосты—діакону! Это немногимъ лучше, вакъ еслибы старостъ поручить исправленіе должности діакона. Правда, обязанности діакона въ первенствующей церкви приближались нъсколько къ теперешнимъ обязанностямъ старостъ; но тогда было общеніе имуществъ, общая трапеза любви, и клиръ отъ мірянъ далеко отдъленъ былъ не такъ ръзко, какъ теперь. Въ настоящее время староста есть делегать мірянъ именно насупротивъ причта; представитель одной стороны передъ другою. Избирать изъ причта въ старосты значитъ смѣшивать обязанности въ самомъ существъ.

Повторяемъ, законъ долженъ дать рѣшеніе вопросу. Отъ него ожидается правильная организаціи прихода и установленіе точныхъ юридическихъ отношеній между всѣми составными его членами вообще, двумя главными его половинами въ особенности: причтомъ и мірянами, и наконецъ между имъ и остальными приходами.

Что такое приходъ? Равнозначителенъ ли онъ причту? Но можетъ быть нѣсколько причтовъ въ одномъ приходѣ.

Равнозначителенъ ли онъ церкви? Но и одинъ приходъ можетъ имъть нъсколько церквей; и при одной церкви можетъ быть нъсколько приходовъ. Бываютъ приходы (но это уже ненормальность) даже безъ церкви.

Какое назначеніе подаяній, приносимых въ церковь? Одно ли церковное благольпіе имьеть право ими пользоваться? Содержаніе священнослужителей не есть ли первая обязанность приходских суммь, такъ какъ безъ внышняго зданія церковь существовать можеть, но безъ пастыря ныть стада?

Должно ли это содержаніе оставаться добровольнымъ, милостынею, по изволенію даваемою и безропотно принимаемою, или должно быть ограничено юридическими предѣлами? Откуда начинается право обращать на личное содержаніе духовенства суммы, въ тѣснѣйшемъ смыслѣ церковныя? Гдѣ дается право прибѣгать, независимо отъ того, къ обязательной дополнительной раскладкѣ на прихожанъ? Подлежать ли притомъ этой раскладкъ одни присные сыны церкви или и отщепенцы?

Всѣ частныя церкви суть члены единаго тѣла вселенской церкви, чрезъ своего епископа во первыхъ, чрезъ верховную ісрархію всей національной церкви во вторыхъ. На нравственной обязанности мірянъ лежитъ не только содержать свою епархію, но и помогать нуждающимся церквамъ—сестрамъ. Гдѣ юридическіе предѣлы этой помощи? Кто имѣетъ право на нее, кто обязанъ ее давать, на комъ лежитъ право распредѣлять, и удовлетвореніемъ какихъ потребностей она должна быть ограничена?

Это вопросы главнъйщіе; за ними болье подробные, еще многочисленнъйшіе. И все это остается досель безъ юридичесваго опредъленія, или точніве-безъ сврівпленія государственною властью, потому что отеть давно готовы въ канонахъ и въ обычаяхъ первенствующей церкви. Разработка и юридичесвое примънение этихъ основъ церковнаго права въ нашему времени и нашей мъстности есть задача неотложная. Съ нея бы по надлежащему и нужно было начинать, прежде чъмъ приводить въ исполненіе какія бы ни было реформы, предпринимаемыя въ духовенствъ. Тогда бы преодолълись сами собою многія затрудненія, которыя ставять теперь въ тупикъ; предупреждены были бы многія неосновательныя пререканія и жалкія недоразумвнія. А нечего и говорить о томъ, что вившнее цервовное устройство вообще стало бы у насъ тогда на нравственно незыблемомъ, единственно истинномъ основаніи, и духовенство въ частности обезпечилось бы такъ, какъ оно не смветъ теперь и мечтать, когда возлагаеть свое единственное упованіе на милость свётской власти и на государственную казну.

### Пренія о въръ въ Кремль\*).

Въ Москвъ существуетъ прекрасный обычай воскресныхъ собесъдованій. Ведутся они съ давняго времени, происходять въ Кремлв и касаются религіозныхъ вопросовъ, — преимущественно разногласій между православіемъ и расколомъ. Начиная съ Светлой Недели все лето видишь большія или меньшія кучки, иногда около решетки, выходящей на сторону набережной, иногда внутри площадки, образуемой соборами. Какъ идутъ эти пренія? Какой ведется порядовъ? Ведутся они случайно, а порядковь установленныхъ нътъ: но дълало честь этимъ преніямъ искони-уваженіе мивніямъ, оказываемое одною стороною другой. Поэтому-то обычай этотъ и прекрасенъ, и при развитіи своемъ, въ правильномъ при томъ организованномъ видъ, онъ объщаль бы много пользы и просвъщенію народа и его положенію вообще, и въ частности-разъясненію споровъ, раздирающихъ русскую духовную паству на двъ, хотя не равныя, половины.

Прошлымъ годомъ пришлось намъ, со словъ одного ворреспондента, передать случай, что вопреки преданному обычаемъ уваженію къ чужимъ мивніямъ, Кремлевская площадка представила явленіе личной горячности, зашедшее далве предвловъ надлежащаго. Одинъ изъ препиравшихся отъ словесныхъ доводовъ перешелъ къ оплеухамъ. Прискорбно прибавить, хотя то было и естественно, что къ этимъ доводамъ "двиствія" прибвгъ именно православный; а естественно это потому, что православный чувствуетъ себя огражденнымъ властію, чего лишенъ старообрядецъ.

Дъйствительность случая этого подвергнута была послъ отъ другихъ сомнънію; можетъ быть, его и не было, или былъ онъ не въ томъ видъ вакъ переданъ, и виновникомъ былъ, можетъ быть, не одинъ изъ препиравшихся, а случайный пришелецъ. Но намъ сообщали потомъ очевидцы, вполнъ заслуживаю-

<sup>\*)</sup> С. И. 15 іюля, № 192.

щіе довърія, уже объ общемъ измъненіи, послъдовавшемъ въ свойствъ Кремлевскихъ преній. Пренія, не переставая принимать на себя видъ собесъдованій, тъмъ не менте потеряли прежнюю взаимность. Говорить обыкновенно одинъ, не давая слова противникамъ, и говорить не просто проповъдуя, а издъваясь и какъ бы вызывая на отвътъ, но въ тоже время останавливая всякій отвътъ при первомъ покушеніи. Намъ назвали самое лицо, и опредълили время, съ котораго началось это превращеніе собестрованій въ одноличную, и притомъ въ бранную проповъдь. Лицо это есть отецъ Пафнутій, одинъ изъ новообращенныхъ старообрядцевъ (бывшій тамъ епископъ), и время это есть время перваго его появленія на ступенькахъ Благовъщенскаго собора.

Одноличная проповёдь имёеть свои достоинства, и мы ничуть не желали бы, чтобы проповёданіе, особенно православнаго пастыря, находило себё препятствіе въ томъ, что оно ведется на площади, а не въ закрытомъ зданіи. Но проповёданіе не есть глумленіе, и проповёдающему во всякомъ случаё надлежить заранёе опредёлить свое положеніе, какъ лица, желающаго исключительно изрекать свои мысли, а не выслушивать другихъ. Не было бы по крайней мёрё недоразумёнія. А проповёданіе отца Пафнутія не престаеть имёть притязаніе на собесёдовательность.

# Пренія о въръ въ Кремлъ\*).

По поводу статьи о кремлевскихъ преніяхъ, напечатанной у насъ въ № 192, получили мы два письма и одно описаніе. Описаніе сообщаетъ содержаніе бесёды, происходившей не далёе, какъ вчера, на той же площадкъ предъ Благовъщенскимъ соборомъ. Письма излагаютъ общій характеръ проповъдей отца Пафнутія (догадка насъ не обманула: проповъдникъ, о которомъ писалъ корреспондентъ, дъйствительно былъ отецъ Пафнутій).

<sup>\*)</sup> С. И. 20 іюля, № 197.

Одно изъ писемъ опровергаетъ обвиненіе, воздвигаемое противъ отца Пафнутія корреспондентомъ. "Я всегда бываю на кремлевскихъ собраніяхъ, когда говоритъ на нихъ отецъ Пафнутій, — пишетъ кто-то М. О. — и могу васъ увѣритъ, что лучше невозможно говоритъ. "Затѣмъ М. О. распространяется о подвижническомъ значеніи проповѣди и всей дѣятельности отца Пафнутія; напоминаетъ, что не изъ-за выгодъ какихъ-нибудь, а изъ ревности по истинѣ простаиваетъ проповѣдникъ по три—четыре часа на камнѣ; что многіе изъ раскольниковъ обращаются къ нему съ ругательствами, называя его "ты," но что онъ напротивъ "никому не говоритъ ты, и никого не называетъ дуракомъ, хотя есть такіе шелопаи, которыхъ можно бы не только назвать с— сыномъ, но и въ рыло дать."

Такъ говорить защититель отца Нафнутія, предлагая намъ въ заключение лично удостовъриться въ справедливости этой характеристики. Противоположно отзывается другое письмо. Оно подтверждаеть, что отець Пафнутій не "тершить возраженій, обращается вообще гордо и повелительно съ предстоящими и не стъсняется въ выраженіяхъ." "Приказываю отсюда этого негодяя удалить; и замъчаю, что върно онъ сегодня хорошо пообъдаль и порядочно выпиль: такъ будто бы при одномъ случав, которому корреспонденть быль свидвтелемь, обратился пропов'вдникъ къ какому-то почтенному гражданину, желавшему возражать. "Разумбется, продолжаеть корреспонденть, -- опозоренный гражданинъ смиренно повиновался, не дожидаясь полицейскаго блюстителя порядка; а съ нимъ и многіе слушатели отошли подальше отъ мъста, гдъ издъвается надъ простымъ народомъ отецъ Пафнутій, дабы не попасть въ полицію по его приказанію. "Далье авторъ письма увъряеть, что отецъ Пафнутій этимъ своимъ обращеніемъ успъль удалить оть себя многихъ, бывшихъ своихъ почитателей. Между прочимъ онъ приводить ихъ въ недоумъніе и самымъ содержаніемъ проповъди. "То онъ (такъ повъствуетъ авторъ письма) раскольниковъ бранить, то господствующей церкви служителей порицаеть, которые не такъ знаменаются, какъ будто играютъ рукой на инструменть, болтають; другихъ зазираеть за употребление въ алтаръ табака; котораго несчастнымъ называетъ, да и проповъди его (отца Ивана при церкви Пятницкой) несчастныя, говоритъ. Такову характеристику даетъ отцу Пафнутію второе письмо, заключаясь совътомъ, что полезно было бы, на оборотъ, именно отцу Пафнутію поучиться у отца Іоанна Пятницкаго, какъ держать себя въ собесъдованіяхъ съ недоумъвающими и возражающими.

Недоумъніе почтеннаго корреспондента о содержаніи пропов'вдей отца Пафнутія разр'вшается легко. Почитать служителей церкви въ ихъ санъ не значить одобрять все, что совершается ими въ вачествъ подобострастныхъ всъмъ смертныхъ; усиліе защищать уклоненія оть церковныхъ уставовъ, допускаемыя тъмъ или другимъ церковнымъ служителемъ въ частности, можеть только отвлечь отъ церкви, а не привлечь къ ней. Върнымь будеть лишь то замъчаніе, что отцу Пафнутію, въ качествъ дъятеля противъ раскола, не самому первому подобало бы начинать объ этомъ рвчь. Иное двло выступать обличителемъ старообрядческихъ заблужденій и иное-обличителемъ нравовъ православнаго духовенства. Развъ, можеть быть, въ числъ слушателей стекаются къ отцу Пафнутію и духовныя лица? Но если ихъ предъ нимъ не бываетъ, тогда обличенія, противъ нихъ разсыпаемыя заглазно, безъ увъренности, что услышать ть, противъ кого обличенія направлены, съ увъренностію напротивъ, что услышатъ единственно лица, и безъ того смотрящія на церковь и ея служителей мрачно:--тогда это обличение обращается уже не въ поученіе, а въ злословіе, не въ пользу, а во вредъ.

Затъмъ получено нами описание вчерашней бесъды.... Но почему же—спросить насъ читатель—не получено редакциею отзыва отъ самого отца Пафнутія, который именно къ этому былъ приглашенъ для разувъренія соблазняющихся повелительнымъ характеромъ его проповъданія?...—Да вчерашняя-то бесъда, описаніе которой намъ доставлено, и была этимъ отзывомъ. Отецъ Пафнутій не нуждается въ печатномъ органъ; какъ

у публициста находятся газетные столбцы въ распоряженіи, такъ у отца Нафнутія въ распоряженіи каоедра, съ которой онь точно также можеть объясняться съ тысячами слушателей, вавъ публицисть съ тысячами читателей. По этому-то, въроятно, соображенію отецъ Пафнутій отвічаеть чрезъ площадь, и потому-то, въроятно, избралъ вчера предметомъ бесъды "Современныя Извъстія" и ихъ редавтора, а встати науку и воспитаніе. Описаніе сообщаеть, что отецъ Пафнутій, по обыкновенію, не стеснялся въ выраженіяхъ; редавтора "Современныхъ Извёстій" онъ обзываль: "начальникомъ нигилистовъ, атеистовъ, матеріалистовъ, скандалистомъ, собакою, псомъ лающимъ, скотомъ безсмысленнымъ", и такъ далее въ этомъ родъ, говориль, что этоть злосчастный редакторь воспиталь Каракозова (?); извъстіе корреспондента о неприличномъ и грубомъ обращеніи пропов'ядника со ступеней Благов'ященскаго собора приписалъ желанію редактора выручить лишнихъ 300-400 р.; свое же нежеланіе опровергать изв'ястіе объясниль: "какъ только я налишу, говорить, опровержение, то у него опять 300-400 р. лишнихъ. А онъ за 800 р. продасть Христа Спасителя."

Это все говорилось о редакторъ "Современныхъ Извъстій", которому кстати приписывалось и самое составленіе извъстія. А вообще о наукъ, печати и всемъ образованномъ классъ бесъдоваль такъ (будемъ говорить подлинными словами описанія):

Появившись на обычномъ мѣстѣ онъ началъ ни съ того, ни съ сего ругать, на чемъ свѣтъ стоитъ, науку, "Современныя Извѣстія", вмѣстѣ съ редакторомъ, и весь образованный классъ. Началъ съ науки: доказывалъ, что всѣ науки—дѣтскія мечты, въ нихъ нѣтъ ничего основательнаго; онѣ тлетворно дѣйствуютъ на нравственность. Всѣ ученые, утверждаетъ онъ, сутъ тѣ же лжеучители, о которыхъ предсказалъ Спаситель, и умолялъ народъ въ скоромъ времени ожидатъ такихъ лжеучителей, ибо теперь настало предреченное Христомъ царство тъмы. Пропагандировалъ, что въ настоящее время опасно учитъ дѣтей; всѣ учителъ —нигилисты; говорятъ, что Бога нѣтъ, царъ не нуженъ.

Этой проповъди о наступающей вончинъ міра и пришествіи антихриста мы не удивляемся; живо представляемъ себъ даже все красноръчіе, съ какимъ повътствовалъ объ этомъ отецъ Пафнутій; въ сектъ, которой принадлежить его прошлое, такой неистощимый запасъ проповъдей въ этомъ родъ. Да на той же самой площадкъ, изъ устъ первоучителей раскола раздавалась эта же самая проповъдь да еще съ большею торжественностію въ 1682 году.

Не удивляемся и приличію выраженій, съ какими отнесся почтенный пропов'єдникъ къ лицу редактора "Современныхъ Изв'єстій" публично, хотя и заочно. Это только частность, вполн'є гармонирующая съ общимъ характеромъ д'єятельности.

Но воть, что, пожалуй, не совсемъ понятно. После громоваго обличенія на печать, науку, образованный клась вообще, на "Современныя Извъстія" и ихъ редактора въ частности, пропов'вдникъ попросилъ отъ слушателей, чтобы они составили акть, съ засвидътельствованіемъ, что въ прошлое воскресенье, 11 числа, возражавшій старообрядець не быль названь с- сыномъ. И нашелся вакой то студенть юристь, которымъ, дъйствительно, вавъ сообщаеть описаніе, требуемый акть составленъ и даже подписанъ первымъ. Студентъ юристъ. Этому даже не върится; но корреспонденть увъряеть, что, если угодно, у него подъ рукой есть не одинъ свидетель, который подтвердить дъйствительность этой потъхи, довершонной въ заключение тъмъ самымъ старообрядцемъ, который въ первоначальной корреспонденціи выставлень быль обруганнымь. Старообрядець этоть тоже къ акту подписался, но вмъстъ и объявилъ (какъ видится, впрочемъ, словесно), что с- сыномъ его отецъ Пафнутій не называль, а скотиной пожаловаль.

Такова исторія; она не лишена поучительности. Что съ своимъ актомъ отецъ Пафнутій намѣрень дѣлать, не обопытствуемъ. Но повволяемъ себѣ во всякомъ ставъ разувѣрить достопочтеннаго проповѣдника въ популярности, которую повидимому онъ за собою предполагаетъ. Ужели онъ думаеть въ

самомъ дълъ искренно, что имя его на газетныхъ столбцахъ особенно привлекаетъ читателя? Пусть въритъ, что въ числъ интересныхъ людей и событій онъ, отецъ Пафнутій, и его кремлевскія бесъды, занимаютъ мъсто, куда далеко не оправдывающее такого самомнънія....

# Движеніе старокатоликовъ\*).

Католичество въ смыслѣ папизма, не шутя, разлагается. І'ейдельбергское собраніе показываеть, что борьба противъ догмата непогрѣшимости папской не ограничивается отдѣльными 
протестами и не ограничивается отдѣльною страною. Правильныя общины "старыхъ католиковъ", какъ назвали себя противники непогрѣшимости, образуются въ Германіи, въ Сѣверной 
и Южной, въ Швейцаріи; ищутъ только случая, чтобы образоваться въ Австріи. Онѣ вступаютъ въ сношенія между собою,—предвѣстіе, что изъ малыхъ приходовъ, разбросанныхъ 
по разнымъ странамъ, соберется одно великое стадо. Отъ правительствъ нельзя ожидать противодѣйствій. Однимъ словомъ: 
статистика въ отдѣлѣ о вѣроисповѣданіяхъ можеть готовить 
новую графу.

Средоточіемъ движенія является Баварія. Оттуда пошелъ и починъ. Принадлежить онъ отчасти правительству, отчасти ученому сословію. Обстоятельства эти заслуживають быть отміченными. Первое отпаденіе отъ папства принадлежало тоже Германіи, но на тоть разъ Сіверной. Теперь Южная собирается съ тімъ же, и місто бранденбургскаго курфирста, между прочимъ помогавшаго лютерству, предоставляется баварскому королю. Для Бранденбурга послужило это зерномъ, изъ котораго выросъ сначала бранденбургскій курфирсть въ прусскаго проля, а потомъ прусскій король въ германскаго императора.... Непрывною цінью послідствій доведена Пруссія

<sup>\*)</sup> С. И. 7 августа, № 215.

до своего высоваго первенства, а началомъ успъхъ ея все-таки упирается въ борьбу съ папизмомъ. Саксонія упустила тогда представлявшійся случай и очистила м'єсто соперниць; погоня за Польшею впоследствии еще более подсобила родине Лютера сойти съ подобающаго ей первенства въ протестантскомъ міръ. Теперь значеніе религіозныхъ вопросовъ сильно умалилось въ политической жизни; а папство, въ частности, и до вативанского собора съ его сумасброднымъ постановлениемъ было на дёлё давно болёе призракомъ власти, чёмъ властью. Но все-тави баварскій вороль могь бы поставить страну свою въ высовое положение, если бы догадался стать более решительно и болъе дъятельно во главу новаго движенія, хотя и называющаго себя "старымъ". Таже Пруссія между прочимъ изъ таможеннаго объединенія успъла составить ступень для политическаго возвышенія: не пустое было бы образовать изъ себя средоточіе для духовной жизни; эта жизнь не менте, если не болве важна, чвив торговля.

Но все-тави честь принадлежить Германіи, государству и наукъ. А католичество на западъ считаетъ сынами не однихъ нъмцевъ. О народахъ романскаго племени не говоримъ. У тъхъ свои, домашніе счеты со старымъ духовнымъ владыкою. Они между собой сочтутся, не тревожа остальныхъ. Папа, въ томъ ли, другомъ ли видъ, съ такимъ или инымъ катихизисомъ, но все останется у нихъ духовнымъ кормильцемъ; ихъ трудно безъ него представить. Они могуть обратиться въ безвъріе, но удержать папу наружнымь духовнымь главой по тому чувству историческаго лицем рія, которое искони было присуще католичеству, и въ которомъ съ одинаковымъ усердіемъ упражнялись и пасомые, и пастыри, напоминая римскихъ авгуровъ. Для народовъ романскихъ папа есть неизбъжная вспомогательная сила. Для папъ романскіе народы старая семья: могуть ссориться между собой, но для чужихъ они одно. И сейчасъ, глава французской республиви, нужды нъть, что самъ даже протестантскаго исповъданія, только изъ политической боязни передъ Италіею не рѣшился повторить Наполеона III въ защиту обиженному папѣ.

Но славяне западные, которыхъ тоже не мало въ числъ сыновъ Рима? Но что потомки Гуса? Что и вольномыслящіе епископы, германскіе и славянскіе все равно, которыхъ столь краснорвчивые протесты раздавались въ Ватиканв прошлымъ годомъ? Что въ частности Штросмайеръ, герой собора, и епископъ и славянинъ въ добавокъ? - Здёсь предъ нами поучительный примъръ другого историческаго лицемърія, даже болье постыднаго, чёмъ вёковое всенародное лицемёріе романскихъ народовъ, колънопреклоняющихся предъ паною оффиціально, и въ сторону твиъ же временемъ двлающихъ ему гримасы. Епископскаго чина противники непогръшимости, безъ различія національности, разъигрывають Пилата, примъръ благо хорошо имъ извъстенъ. Они умываютъ руки; они все сдъдади, что поговорили; а теперь къ тому же и не видять, изъ за чего волноваться: догмать, благодаря предупредительной мъръ правительствь, не дошель де до нихъ, "мы-де его не знаемъ" (т. е. оффиціально, по католическому катихизису, такія отговорки сходять за чистую совъсть).

Тавъ, безъ различія національностей, епископы передъ паствами. А національность славянская, съ своими умственными вождями, лицемърить въ томъ же вопросъ по другому способу. Они прикидываются презирающими эти "отсталыя препирательства", предоставляя это "клерикализму"; они де отрицають вопросъ въ существъ, имъ не пристало стоять ни за какую въру; это де не современно. Однаво же влеривалы-сила; однаво же поле оставляется за теми, о комъ говорится, или лучше-молчится съ такимъ презрѣніемъ; однако же національные вожди не презирають бороться съ твми же влеривалами на политической почев, избъгая только затрогивать религіозную спеціальность.... Даже сомнительно, чтобы національные вожди не чувствовали своего вопіющаго противорвчія; сомнительно, чтобы не сознавали они сами, что мнимымъ презръніемъ они въ сущности овазывають признаніе и уваженіе тому же влеривализму, который, повидимому, такъ презирается. Со стороны видне,каждый безпристрастный чужеземець не католикь читаеть ясно,

что безучастіе въ догмату непогрешимости, овазываемое напіональными вождями славянскихъ племенъ, истекаеть не изъ одного презрѣнія, а изъ оставшагося подобострастія передъ силою, за которою еще сознають право господства надъ народомъ, и предъ которою сами они еще не излѣчились отъ темнаго рабскаго страха по преданію. А затімь-отсутствіе идеаловъ. Повалить кумиръ, но что на его мъсто поставить? Лично для себя каждый ръшаеть этоть вопросъ отрицаніемъ, не идя далье. Исповыдать, что весь народь должень быть оставлень безъ церкви, не рѣшаются, потому что не признаютъ фактической возможности, а многіе въ душ'в не признають и справедливости. Нёть смёлости ни поставить открыто вопрось, ни углубиться въ него. И остается почтеннымъ національнымъ вождямъ повторять изъ себя того хитреца, который, крадучись съ зажмуренными глазами, воображаеть добродушно, что благодаря этому никто его не видить.

Великія минуты въ исторіи не повторяются; упущенный случай іне возвратится. Что возможно было для славянскихъ племенъ и ихъ вождей въ теперешнемъ католическомъ вопросъ берется все-таки германцами и государственною властью. Уступивъ Гуса Лютеру, пойдутъ и теперь славяне-католики въ хвостъ за Баварією, буде подымется послъдняя на ръшительныя дъйствія. Если же и Баварія постарается свести на нътъ, удовольствовавшись какою нибудь двоедушною сдълкою, тогда и наши западные соплеменники останутся допъвать у себя дома безплодную пъсню противъ клерикализма, съ нимъ на дълъ мирясь однако. Что же послъ того и жаловаться? Политическое превозможенье всегда есть плодъ духовнаго.

#### О власти епископовъ\*).

И у насъ ведется разговоръ о непогрѣшимости, только не папской, а епископской, —по поводу предстоящей духовно-судной реформы. Духовенство противъ теперешняго полновластія

<sup>\*)</sup> С. И. 10 октября, № 279.

епископовъ. Міряне не им'вють основаній отстаивать епископскую власть. Въ коммиссіи, которая трудится надъ основаніями реформы, нъкоторые члены, какъ передають газетные слухи, склоняются тоже -- удовлетворить единодушнымъ желаніямъ клира и народа. А единодушіе въ клиръ таково, что еслибы ръшились спросить изъ конца въ конецъ по всей Россіи всёхъ его членовъ, чтобъ они сказались чистосердечно и безпристрастно, какъ предъ Богомъ и совъстью, результаты поразили бы публику, ужаснули епископовъ. Тъмъ не менъе, и въ средъ коммиссіи, какъ слышно, и внв ея, находятся лица, отстаивающія архіерейское полновластіе. Вотъ и споръ о непогрѣшимости! / Слово не произносится; но защитники архіерейской власти должны по совъсти признаться, что они защищають непогръщимость, если не желають быть обличены въ худшемъ. Полновластіе, основанное на непогрѣшимости, будеть имъть по крайней мъръ нравственную благовидность.

Архіерейское полновластіе, говорять его защитники, им'веть основаніе въ церковныхъ правилахъ. Церковныя правила (каноны), въ собственномъ смыслѣ взятыя, не могутъ утверждать ничьего и ни въ чемъ полновластія. Они опредѣляють отношенія внутри самой церкви независимо отъ соотношеній ея съ другими общественными тѣлами, каково напримѣръ государство. А внутреннія отношенія церкви всѣ добровольны. Жизнь церкви есть выраженіе вѣры и любви, т. е. свободы въ обоихъ ея примѣненіяхъ, умозрительномъ и дѣятельномъ. Вѣра есть свободное воспринятіе истины, любовь—свободное ея примѣненіе. Вѣра по неволѣ будетъ—опытъ, непосредственно (эмпирически) или выводами логики (раціонально) вынуждающій согласиться съ истиною, хотя бы не желалъ. А насильная любовь,—это есть нелѣпость, которая трудно даже выговаривается.

Это понятія коренныя, — коренныя понятія о сущности христіанства и его выраженіи чрезъ церковь. Церковныя правила не могуть противоръчить основаніямъ христіанства и церкви. Смотръть съ основныхъ христіанскихъ понятій, епископъ, какъ и всякій христіанинъ, если угодно, дъйствительно полновла-

стенъ—но вмъстъ и безвластенъ; полновластенъ надъ тъми, вто его слушаетъ добровольно; не имъетъ никакой власти—надъ тъмъ, кто его не принимаетъ.

Самое понятіе о власти примінимо къ і рархическимъ отношеніямъ лишь въ несобственномъ смысль. Власти въ томъ смыслъ, въ воторому пріучили насъ мірсвія отношенія, и воторымъ предполагается повиновеніе независимое отъ доброй воли, по физической невозможности противиться или по страху предвидимой кары, — такой власти совсёмъ нёть въ церкви. И епископскій чинъ есть не власть, а даръ и служеніе; даръ, получаемый преемственнымъ рукоположениемъ отъ апостоловъ, при содъйствующей молитей вирующихи, и сохраняемый чрези вирность апостольскому ученію, при содійствій опять общенія же върующихъ въ молитвъ и таинствахъ. Епископъ, лишенный общенія върующихъ, перестаетъ быть епископомъ, -- не по своему праву (въ строгомъ смыслъ право есть понятіе еще менъе церковное, чёмъ понятіе власть), а по существу; съ лишеніемъ общенія онъ теряеть дарь, имъ принятый чрезь рукоположеніе, какъ равно теряетъ его и отступничествомъ отъ апостольскаго ученія. Но вітрность апостольскому ученію сама судится собраніемъ же върующихъ, которое хранить преданіе и благодать цёлымъ своимъ составомъ, черезъ въка и вселенную единодушнымъ въ въръ и любви, безъ различія мъстъ, временъ, возрастовъ, званій (вселенскимъ), а не однимъ составомъ епископовъ. Равно наоборотъ: върующіе міряне хранять преданіе и принадлежать церкви, при содъйствіи епископскаго служенія. Оно связываетъ ихъ съ остальными членами церкви: въ прошедшемъ и будущемъ непрерывностью рукоположенія; въ настоящемътаинствами и ученіемъ, непосредственно и чрезъ рукополагаемыхъ пресвитеровъ преподаваемыми, и-взаимообщениемъ, чрезъ прочихъ епископовъ, съ прочими церквами вселенной. Въ этомъ-то обоюдномъ, можно сказать круговратномъ, взаимно-содействіи духовнаго общенія и состоить церковная жизнь; въ немъ и есть основаніе для іерархіи, въ немъ смыслъ таинствъ. Если бы возможно было представить церковь внъ общенія съ епископомъ, или епископа внѣ общенія съ вѣрующими, то было бы злоупотребленіе словами; то—ни церковь, ни епископъ. Собраніе, отвергнутое епископомъ (съ которымъ согласилось все епископъство и съ нимъ остальные вѣрующіе), отлучено. Епископъ, оставленый своею паствою (съ которою согласились всѣ остальныя паствы съ своими епископами), изверженъ.

Это опять понятія коренныя, уже прямо касающіяся ісрархическихъ отношеній. Церковныя правила не могуть имъ противоръчить и постановлять обратнаго тому, въ чемъ положено существо іерархіи. Епископъ полновластный по существу будетъ-епископъ не нуждающійся въ общеніи вірующихъ; нан же общеніе върующихъ должно будеть признать не нуждающимся въ ихъ доброй волъ. Тогда ихъ молитва за епископа будеть не даръ любви вспомогающей и терпящей, а повинность; соучастіе въ таинствахъ-не духовное единеніе, а пожалованіе съ одной, знакъ подданства съ другой стороны:---взглядъ изв'єстный западныхъ в'єроиспов'єданій, которыя въ этомъ случав оба стоять на одномъ началв, не смотря на свою противоположность. Это будеть взглядь, съ темъ вместе ведущій къ матеріализму, и на немъ въ глубинъ основанный, -- на томъ матеріализм'ь, противъ котораго западное испов'ьданіе столь незаконно спорить теперь, само бывъ ему прямымъ родоначальнивомъ. Когда въ мірѣ духовномъ отрицается сила нравственныхъ содъйствій, или нравственнымъ признается содъйствіе безвольное: тогда воля въ человъкъ либо вполнъ отрицается, либо признается за явленіе управляемое внішнею силою, что впрочемъ будетъ одно и тоже: стало быть воли и души въ строгомъ смыслів нівть, и міръ духовно-нравственный будеть тоть же міръ исключительной вившности, управляемой единственнымъ закономъ вещественной необходимости.

Возраженіе мало поможеть, что римскіе католики признають не только епископовь, но и папу, и что ослабленіе епископской власти близится съ протестанствомъ, не признающимъ ни іерархіи ни таинствъ. Этими особенностями западныхъ исповъданій доказывается лишь одно, что то и другое разсуждаеть

последовательнее православных ревнителей епископскаго самовластія,—каждое въ свою сторону. Догмать папства есть только завершеніе власти, нравственно уединенной оть состава верующихъ; отрицаніе іерархіи съ таинствами есть только завершеніе уединенности верующихъ, обязанныхъ въ безучастному повиновенію.

Когда епископъ есть владыка для своей паствы, церковныя велёнія котораго безусловно обязательны, тогда онъ есть глава своей церкви; видимымъ образомъ онъ замъщаеть ей невидимаго Главу, котораго дарами единственно располагаеть. Но видимымъ главою по существу долженъ быть одинъ, какъ одинъ невидимый; о единствъ главенства пишутся подробные трактаты въ ватолическихъ богословіяхъ, и они вполнъ основательно приходять въ выводу о необходимости другаго, кромъ еписвоповъ, подлиннаго, высшаго, единаго видимаго главы, которому бы подчинены были сами епископы, какъ епископамъ, чрезъ низшее священство, подчинены міряне; и который быль бы первымъ и непосредственнымъ намъстникомъ невидимаго главы и первымъ для всей церкви раздаятелемъ духовныхъ благъ и веленій. Такимъ образомъ признанъ папа. Наобороть разсуждають протестанты. "Когда чинъ епископскій есть власть, ненуждающаяся для своей силы въ духовномъ соучастіи вірующихъ, стало быть она имъеть дъло съ внъшностью, есть внъшнее установленіе и сама-лишь внішность; за таковую ее и признаемъ, а духовная связь съ невидимымъ главой останется у важдаго изъ насъ по себъ, непосредственно". И отсюда отвергнуто епископство со всёмъ священствомъ, и добрая половина таинствъ, а остальныя умалены въ силъ и извращены въ смыслъ, по тому же соображенію. Остановиться на полдорогъ непоследовательно; поворотить съ полдороги въ обратную сторону противно здравому смыслу. "Церковныя веленія епископа не безусловно обязательны; по отношенію къ пасомымъ онъ полновластенъ, но самъ подчиненъ собору епископовъ, который есть высшая власть, и надъ нимъ и надъ всёми вёрующими; въ ней въ случав нужды и могуть прибъгать послъдніе". Эти

разсужденія, до буквальной тождественности общія нашимъ ревнителямъ епископской власти съ западными противниками "непогрѣшимости", обличають или невръщвую голову, неспособную мыслить логически, или слабую волю, не ръшающуюся принять ваконныхъ выводовъ изъ своихъ же началъ. Когда соборность върующихъ не прибавляетъ имъ духовной силы сравнительно съ каждымъ изъ христіанъ самимъ по себъ, -- въ силу чего у собора епископовъ оказываются лишніе дары, противъ каждаго изъ епископовъ въ отдельности? Соборность усугубляетъ епископамъ даръ тайнодействія, восполняеть духовную силу: отчего тоже начало бездействуеть въ приложении во всему составу върующихъ, воторый есть соборность еще болье полная? Когда церковь, въ видимомъ устройстве, представляется треугольникомъ или конусомъ, где светь и сила распространяется съ вершины къ основанію, съ какимъ разумомъ это направленіе внезапно перем'вщается, и на самой вершин'в конусъ опровидывается? Либо-соборность, и тогда не однихъ еписконовъ а всёхъ вёрующихъ, съ епископами велючительно: и это будеть круговое, кольцеобразное теченіе (продолжаемъ математическое сравненіе, къ нему приб'явли и въ перковномъ мін'я).и тогда этоть кругь будеть истаннымь образомь перкви, которому мило, съ его вругообращениемъ соковъ, останется въйствительных подобіемь, -- подобіемь, которымь и объясняють устроеніе церкви. Либо одиночность,—и воть разсканных точки протестантскаго міра, съ личностями каждая по себі. Или же. выконедь, именно этоть, вполив выдержанный изинстическій вонусь, гдв папа, на воршинь, является единственных для вебль источникомь небеснаго света и благодиной свин. Больпинство последняло рамскаго собора и самь Пій IX разсталь-E 12 montanestretare contra elementalmen e information nom-BROWN BESTOLD TO BORDY OF BEHAVIOUR BIR BURNETED merced, mis red, mis nyred, ne mercers y ans morning RIBS. ELTS I V BATTETS CLERECTARIOS.

Pultusenie, depo seul trasum de mento production d manto descrit, donnéel com as coló montant apparen

логическимъ выводамъ, непоследовательны и нерешительны. Не могуть они противоръчить и церковной практикъ, которая заявляла себя согласно кореннымъ понятіямъ о церкви, какъ о тълъ, гдъ есть круговращение соковъ, а не какъ о машинъ, гдв отъ главнаго привода все остальное вертится. Бывали епископы, обличенные паствами, лишенные общенія и затімь отлученные оть всей церкви, вакъ бывали и частныя церкви, а тъмъ болъе отдъльныя лица, по обличении, лишаемы епископскаго, а за нимъ и всецервовнаго общенія. Собору епископовъ не придавалось значенія военныхъ советовъ, где генералы разсуждають, потому что они командують. Соборами провърялось лишь преданіе, хранимое всею цервовью во всемъ составъ. Если обычай ввель потомъ наименованіе "отцовъ-архипастырей" и "владыкъ", то даже въ худшія времена не усвоивалось епископамъ названія "отцовъ-вомандировъ". Если отдёльные христіане и малыя церкви относились въ епископамъ сыновно, то епископы въ своихъ приветствіяхъ, отдельнымъ ли церквамъ, отдъльнымъ ли христіанамъ, не восходили далъе братскаго итлованія. Церкви, лишенныя епископовъ, признавались вдовствующими, но не сиротствующими.

Разумъется, церковныя правила, въ собственномъ смыслъ взятыя, и не утверждаютъ того, чего не могутъ утверждатъ. Иное дъло постановленія "номованоническія", которыми опредълются отношенія церковныя въ соприкосновеніи съ гражданскими, съ того мгновенія и на той черть, когда и гдъ церковь перестаетъ игнорировать (оставлять внъ вниманія) государство, а государство перестаетъ преслъдовать церковь. Государство живетъ иными началами; именно оно-то и живетъ тъми началами, которыя столь неосновательно приписываются церкви папистами и ихъ завъдомыми и не завъдомыми единомышленниками. Оно утверждается не на въръ и любви, а на равновъсіи правъ. Оно предполагаетъ въ своихъ членахъ не самоотверженіе, а своекорыстіе; и—силою корысть справедливую подкръпляетъ, несправедливую караетъ. Оно-то и имъетъ дъло исключительно съ внъшними людскими отношеніями, и тре-

буеть или запрещаеть, не нуждаясь во внутреннемъ согласіи на свои вельнія: духовная жизнь для него имъеть значеніе лишь причины внешнихъ явленій, ему подлежащихъ. Государство можеть не только допустить церковь (и не можеть не допустить; собственная жизнь церкви совершается помимо государства, не нуждаясь въ его подпоръ, не теряя отъ его гоненія). Государство можетъ, для своихъ видовъ, подкръплять являемую церковную жизнь своею силою, придавать ей обязательность гражданскаго закона. Церковь въ свою очередь вынуждается соизмърять свои порядки государственными, - въ тъхъ предълахъ опять, гдъ касается дело вившнихъ проявленій ея жизни. Царство духовное и невидимое, она состоить частію изъ видимыхъ членовъ, и ихъ въра и любовь является въ осязаемыхъ послъдствіяхъ, личныхъ и вещественныхъ, которыя въ переводъ на государственный языкъ овазываются правами гражданскими, уголовными, имущественными. Отсюда и проистекъ этотъ другой видъ правилъ, которому, сообразно древнему слововыраженію, придаемъ мы названіе номоканоническаго (законоправильнаго, гражданско-церковнаго) и который строго отличается среди прочихъ каноновъ, если не всегда формою, то содержаніемъ. Ихъ не было, когда церковь была гонима. Церковь отказывала тогда государству въ нравственномъ значеніи всецёло. Покоряясь его велёніямъ (за исключеніемъ требованій в роотступничества), она отдавала тело своихъ членовъ, не прилагая души; переносила враждебный государственный быть въ томъ же расположении и по той же поворности Промыслу, въ какомъ и съ какою принимаются ниспосылаемыя физическія явленія; неохотно прибъгала въ государству ва правдою въ области даже гражданскихъ явленій (судъ-святыхъ). Когда же государство признало само начала христіанства, и пожелало, чтобы его внъшняя правда, въ области принудительныхъ отношеній, служила обратнымъ отраженіемъ внутренней правды свободныхъ отношеній церковныхъ, церковь не уклонилась отъ внешней охраны, предложенной ей государствомъ.

Понятно однако, какіе бы за тімь ни предписывались внішніе порядки церковной жизни номоканоническими поста-

новленіями, всё они, во первыхъ, случайны, преходящи и измъняемы по существу; всъ они, во вторыхъ, падаютъ на государство, служа ему отраженіемъ и отъ него завися, и не могуть быть вижнены церкви. Ссылка на нихъ въ предстоящей церковной судебной реформъ оказывается по этому лишенною значенія сама по себъ: о томъ и идеть дъло, чтобы соотнопіенія цервви съ государствомъ, по врайней мърв въ области суда, поставить на иныхъ основаніяхъ, чемъ было. Защитники еписвопсваго полновластія совершають такимъ образомъ подмінь, вогда подъ именемъ правилъ церковныхъ, подставляють въ видъ указаній государству то, что было приміненіемъ въ государственнымъ же требованіямъ, только требованіямъ иныхъ временъ и народовъ. Прежде, чвиъ прибъгать за охраною епископсваго самовластія къ поспешнымъ ссылвамъ на цервовные законы, необходимо было еще разъяснить себъ, что въ церковныхъ законахъ принадлежить прямо церкви, что ея государственному положенію; что къ церкви безразлично и что напротивъ есть даже выражение внъшняго гнета, остающагося, можеть быть по преданіямъ языческаго права, въ христіанскомъ государствъ. Надобно было опознаться и въ современныхъ намъреніяхъ, и притомъ нашего государства: желаетъ ли оно предписываемою реформою отвести церковно-государственный укладъ далве отъ чистаго церковнаго идеала или подвести къ нему ближе? Только при окончательной выясненности этихъ соображеній могуть быть начала реформы поставлены твердо, безъ всявихъ двусмыслій и недоразуміній, въ роді непогрішимости епископовь, предлагаемой подъ именемъ полновластія, и въ родъ полновластія, отстаиваемаго на основаніи церковныхъ правиль, овазывающихся государственными.

### 0 приходскихъ попечительствахъ \*).

Нѣкто, подписавшій Полуприхожаниномъ, выражаетъ сочувствіе мысли объ устройствѣ попечительствъ при приходахъ, высказанной въ одномъ изъ недавнихъ № № "Современныхъ Извѣстій".

Со стороны старостъ, и именно московскихъ, возраженія противъ этой мысли еще понятны. Старосты въ Москвъ—полные хозяева церквей; званіе старосты даетъ имъ кромѣ того легкій случай къ полученію наградъ и притомъ часто за чужой счетъ. А къ разнымъ отличіямъ куда какъ падко то сословіе, изъ котораго почти исключительно поставляются старосты. Непонятны возраженія со стороны духовенства, которое, при теперешнемъ почти подчиненномъ положеніи предъ старостами въ хозяйственныхъ дѣлахъ, терять ничего не можетъ, а пріобрѣсти напротивъ и въ нравственномъ вліяніи и въ вещественномъ обезпеченія—много.

Мы слышали обратное возражение-правда собственно противъ мысли нами поддерживаемой о томъ, чтобы расширить значеніе попечительствъ и прихода, а образовать изъ нихъ первый органъ для всёхъ отраслей общественнаго управленія безъ исключенія. Опасаются: не было ли бы придано этимъ преобладающее значеніе духовенству? Возраженіе столь же мало основательное, какъ и это опасеніе духовенства потерять, съ учрежденіемъ попечительствъ, какое-то не существующее вліяніе. Когда приходъ будеть признанъ органомъ для всёхъ отраслей управленія, церковь и духовныя нужды прихожанъ войдуть въ въдъніе попечительства или совъта, какъ часть среди другихъ частей. Никавого преобладающаго, твмъ болв-искуственнаго вліянія никому не удёлится: напротивъ, именно темъ то и представила бы особенное удобство эта общественная единица: самосоздная, не сочиненная искуственно, она завлючаеть въ себъ всъ элементы населенія безразлично. Скажемъ болье:

<sup>\*)</sup> С. И. 18 октября, № 287.

приходская церковь, съ ея причтомъ, обратилась бы тогда болъе въ предметь попеченія, вмъсто того чтобъ быть субъектомъ попеченія; болье о ней будуть пещись, нежели она о комъ.

Впрочемъ усиленное значеніе прихода и расширенное значеніе приходскихъ попечительствъ, во всякомъ случав, есть дъло, еще подлежащее законодательству. Но попечительства въ тъсномъ смыслъ, какъ учрежденія, пекущіяся о церкви, причть, приходскомъ призръніи и обученіи, - въ этомъ смыслъ пепечительства уже дозволены закономъ, и остается лишь сожалъть, что, по непостижимому недоразуменію, они такъ туго распространяются. Пусть старосты боятся терять значеніе; но ихъ въ каждомъ приходъ одинъ, а прихожане-всъ. Пусть духовенство противится, сопротивление его можеть быть только нравственное; не станеть же причть противиться желанію прихожанъ, единодушно выраженному, и притомъ имъющему цълью благосостояніе, между прочимъ, самого же причта. За чёмъ же станеть дело? Если удастся деятельность попечительствь въ предълахъ, теперь имъ отведеныхъ,-тогда и для законодательства явится новое побуждение обратить особое внимание на эту общественную единицу, и именно изъ нея образовать первый органъ власти уже по всвиъ двламъ, не однимъ церковнымъ.

# Дъти духовенства\*).

Судьба тёхъ дётей духовенства, которымъ, по обстоятельствамъ случайнымъ, не дано средствъ кончить курсъ въ высшемъ или среднемъ учебномъ заведеніи, — судьба этихъ не обласканныхъ дётей заслуживаетъ сердоболія. Намъ припоминается одинъ дёйствительный случай, происшедшій въ пятидесятыхъ, если не въ сороковыхъ годахъ, и притомъ съ окончившими курсъ. Дёло было во Владимірской епархіи, изобиловавшей передъ всёми другими числомъ учащихся. Два студента,

<sup>\*)</sup> С. И. 24 октября, № 293.

сыновья бъднаго сельскаго дьячька, чтобъ не отягощать своего бъднаго родителя, нанялись, за отсутствіемъ другихъ средствъ добывать хлёбъ, въ твачи. Дошло до преосвященнаго; огорчился онъ, почти осворбился этимъ случаемъ, унижавшимъ, по его мнѣнію, званіе студента. Вызваль ихъ твачей-братьевь; допрашиваеть о причинахъ. "Семья большая, бъдность; отецъ ожидалъ подпоры, мы же къ нему на шею: надобно чёмъ нибудь жить; а на духовныя мъста, за множествомъ вандидатовъ, съ важдыми двумя годами все прибывающихъ, попасть не жемъ. "-Выслушалъ преосвященный.-, Ну повзжайте, работайте съ моего благословенія. "-, А кто же насъ вознаградить за потерянное время, за провздъ полутораста версть и обратно?" Студенты-братья впрочемъ подумали это только, не осмёлившись признаться вслухъ, что благословеніе, въ которомъ они не особенно нуждались, лишь отбило же хлебъ, самымъ своимъ доброжелательствомъ. Случай мы сказали происходилъ давно и притомъ съ кончившими курсъ. Но теперь хуже. Даже курсъ кончить невозможно, по ограниченному штату, положенному для учащихся; частію по отсутствію средствъ у многосемейныхъ къ содержанію дітей; по ограниченности пособій, вакими можетъ помогать имъ учебное въдомство; наконецъ по относительной роскоши, которой требуеть новый училищный уставъ отъ содержанія учениковъ. Онъ требуеть оть училищь такого содержанія учениковъ, котораго и половиною были бы довольны многіе, привывшіе съ дётства къ ум'вренности, многіе даже къ нищетв. Но составители устава задались, чтобы семинаріи и училища были заведеніями comme-il faut, которыя не стыдно показать кому угодно. Еще бы оканчивали курсъ, какъ встарь, въ затрапезныхъ даже халатахъ! Стыдно же такихъ и показать посттителямь светскимь, да еще пожалуй и "высокимъ посътителямъ".

Но это мимоходомъ, а сущность въ томъ, что благодаря содъйствію упомянутыхъ причинъ, къ которымъ еще прибавляется ограниченіе числа церквей и, слъдовательно, вакансій для священно-служительскихъ мъстъ, большинство дътей духо-

венства образуеть буквально изгоевъ стараго времени, пролетаріевъ по нашему, да такихъ пролетаріевъ, которымъ нигде и мъста не отъискивается. Вышель изъ семинаріи съ полдороги: куда же онъ денется? Куда девается, спросили бы мы даже, и съ любопытствомъ прочитали бы статистическую въдомость, если бы ее вто потрудился составить за нъсколько лътъ: "О дальнъйшей судьбъ дътей духовенства, не попавшихъ въ духовное званіе". Не всв имъють отличныя дарованія; не у всъхъ призваніе въ гуманитарному и филологическому образованію, а еще менте детей съ матеріальными средствами. Выбыль. Куда? Въ твачи? Но не даромъ Манчестеромъ-то называють только Шуйскій уёздь. Въ сельскіе работники и лавочные сидъльцы не возьмуть; въ ученики ремесленнаго заведенія поздно. Образованіе, къ которому стремился мальчикъ и которымь отчасти питался, обращается ему въ навладъ; швола принесла ему злополучіе; не изнуряя себя школой, онъ имълъ бы варьеру, за тъмъ же прилавкомъ, станкомъ, даже за сохой, если бы догадался приловчиться къ нимъ съ малолетства. Не всв Ломоносовы, чтобы идти семнадцати леть въ первоучину, да фабрика или мастерская не Академія Славяногреко-латинская.

### 0 евреяхъ\*).

Въ иностранныхъ извъстіяхъ, подъ заглавіемъ "Страхъ отъ евреевъ", передаются размышленія о міродержительной силь еврейскаго племени, найденныя нами въ одной изъ славяно-австрійскихъ газетъ. Авторъ повидимому шутитъ, но ничуть не шутка, а чистая дъйствительность, что капиталы всего міра въ рукахъ еврейскихъ. Обътованіе Ісговы исполнилось, восклицаетъ авторъ: Израиль господствуетъ надъ вселенной. Автору (не внаемъ, славянинъ ли онъ, или нъмецъ) неизвъстно,

<sup>\*)</sup> С. И. 7 ноября, № 307.

повидимому, что некоторыми учеными изъ евреевъ действительно такъ и объясняются пророчества о Мессіи. Пов'врье, что Мессія придеть единолично, возставить израильское царство и покорить всё народы силою меча, остается принадлежностью старой школы, противъ которой само еврейство въ своемъ образованномъ слов возстаетъ, какъ противъ предразсудка. Но когда это предразсудокъ, гдъ же будеть смысль еврейства, гдъ основаніе для этой особенной религіи, притомъ неразрывно связанной съ происхожденіемъ отъ Авраама, Исаава и Іакова?— Во владычествъ духовномъ и притомъ не одного лица, а всего племени, надъ остальнымъ человъчествомъ. Еслибъ сотруднивъ пражской газеты заглянуль въ учебники еврейской вёры, принадлежащіе новому возрожденному Мендельсономъ еврейству, онъ прочиталъ бы ясными буквами напечатанное толкованіе, къ которому онъ приходить догадкою, и притомъ подъ видомъ шутки: завътъ съ Ісговою и міродержитель Мессія означають міровое владычество еврейскаго племени.

Учебники и ученые не поясняють, въ чемъ же это міровое владычество, но за нихъ говорить действительность. Всемірный рынокъ въ рукахъ еврейскихъ, а въ рукахъ рынка все, и политика и даже наука. Деньги для еврея не только общій мъритель, но даже единственный мъритель. Недосказанное поясненіе, въроятно, и истолковывается большинствомъ въ видъ финансоваго господства. Но возможно и другое, на которое указываеть принадлежность передовыхъ евреевъ въ партіи, и даже враснійшей изъ врасныхъ (глава Международной есть еврей). Призваніе еврейской науки и религіи есть призваніе разрушительное, и притомъ въ обоихъ смыслахъ-религіозномъ и государственномъ. Къ нему ведетъ именно то обстоятельство, что еврей равнодушенъ ко всякому государству, и всв общественныя обязанности поворяеть двумъ побужденіямъ,личной выгодъ и своей религіозной связи (она же и племенная). Еврей поэтому прирожденный космополить; таковь онъ на практикъ, и не очень большое требуется логическое соображеніе, чтобъ, не останавливаясь на полдорогь, возвести практику, усвоенную въковымъ преданіемъ, въ теорію, въ принципъ. Космополить по политическому принципу, исключительный слуга своекорыстія по принципу соціальному и нравственному, просвъщенный еврей съ тою же послъдовательностью долженъ дойти до атеизма въ принципъ религіозномъ. Одно съ другимъ вообще связано неразрывно, какъ доказываетъ исторія и современное расположение общественных направлений. По еврейски мыслящему темь более достойно прійти къ атеизму, что здёсь будеть овончательное логическое оправдание религіозной особенности. Либо оставаться на повёрьё старыхъ меламдовъ, но ихъ грубымъ нелъпицамъ противостоитъ сволько нибудь просвъщенный умъ. Или же остановиться на чистомъ деизм'в (Мендельсоновская религія). Но тогда еврейская религія сойдется съ врайнимъ протестантствомъ и нътъ основаній оставаться при еврействъ, какъ еврействъ. Гдъ же будеть его современное назначеніе, чімъ оправдывается его отдільность, когда евреи не имъють современнаго даже языва особеннаго? По общности языка еврей деисть именно и должень бы примкнуть къ нъмецкому протестантству. Такимъ то образомъ, еврей, додумавшійся до глубочайшихъ основаній, неизбіжно не только перейдеть на сторону атеизма, но присвоить своей націи и религіи (что одно и тоже) даже водительство въ этомъ направленіи: еврейство де исторически назначено ниспровергнуть государства и религіи, и основать царство личной корысти. Предсівдательство Маркса въ Международной очень просто.

Надобно удивляться, что европейская наука и публицистика въ своихъ сужденіяхъ о еврействъ пробавляется осмнадцатымъ стольтіемъ. Далье и болье того, что было сказано во времена, когда свъжи были религіозныя гоненія, и когда дымъ отъ костровъ инквизиціи еще не вполнъ разсъялся,—далье и болье дешевыхъ общихъ мъстъ никто не говорить объ евреяхъ. Чуть что, евреи все еще изображаются угнетеннымъ несчастнымъ племенемъ, когда въ дъйствительности наоборотъ. Разумъется, сравнивать слъдуетъ величины однородныя, племена съ племенами, и не брать единицами: одиночный Шлемка Волын-

свой губерніи, разум'вется, окажется загнатве герцога Соммерсета, хотя несомивню, что ни одинь англійскій лордь не сравняется силою съ Ротпильдомъ, и всв перы, герцоги и маркизы въ совокупности безконечно жалче совокупности банкировъ евреевъ. Палата лордовъ вотъ уже шатается и сейчасъ: извольте ка пошатнуть палату международныхъ фондовъ. Нёмецкое племя возбуждаеть теперь въ остальныхъ зависть своимъ преобладаніемъ: а разберити поподробите это преобладаніе: на глубинъ и оважется (какъ замъчаетъ иностранный авторъ шутливой замътви), что каждый, хотя будь туть разнъмецъ, непремънно самъ зависить прямо или косвенно отъ еврея. Да ни одно царство въ свътъ столько и не зависить отъ евреевъ, сколько немецкое, и притомъ всюду, --- даже въ науке, искусстве, публицистикъ: большинство журналовъ въ Германіи-положительно въ еврейскихъ рукахъ; да не надобно забывать и того, что последній, высшій цветь германской поэзін-Гейне, жидъ.

### 0 мюнхенскомъ конгрессъ старокатоликовъ\*).

- Г. профессоръ Осининъ читаетъ въ Петербургъ левціи о такъ названомъ "старокатолическомъ" движеніи.
- Г. Осининъ, въ качествъ члена греко-восточной церкви, былъ депутатомъ на мюнхенскомъ конгрессъ старокатоликовъ.
- Г. Осининъ думаетъ посредствомъ левцій познакомить публику съ тѣмъ, что онъ, въ качествѣ личнаго свидѣтеля, ближе другихъ видѣлъ.

Первая вступительная левція была уже передана. Ждемъ послѣдующихъ съ любопытствомъ: намѣренъ ли г. профессоръ левціями поправить неосторожныя выраженія свои на конгрессѣ? Или же думаетъ къ первой неосторожности присоединить новую неловкость?

Вотъ у насъ передъ глазами стенографическій отчеть о засъданіяхъ конгресса. Припоминаемъ и отчетъ г. Осинина о

<sup>\*)</sup> С. И. 20 ноября, № 320.

конгрессв и своей рвчи, напечатанной въ "Голосв". Публикв россійской г. Осининъ своимъ отчетомъ сообщилъ, что къ произнесенію рвчи на конгрессв онъ былъ побужденъ рвчью профессора Михелиса о существ отношеній между восточной и 
римской церквами. Отношенія между двумя церквами Михелису, какъ римско-католику, представлялись не совсвить вврно; 
г. Осининъ, по его словамъ, счелъ долгомъ поправить профессора Михелиса. Смотримъ въ стенографическій отчетъ и 
находимъ, что г. Осининъ не поправлялъ Михелиса, напротивъ, подтверждалъ, и только подтверждалъ. Можетъ быть 
стенографъ невврно записалъ, но такъ напечатано: "поэтому 
я считаю долгомъ тоже вполнъ подтвердитъ съ своей стороны 
то, что профессоръ Михелисъ сказалъ о значеніи различій 
(между церквами)." И далъе еще не разъ г. Осининъ произнесъ, по показанію стенографа, это подтверждаю.

Да можеть быть и въ самомъ дълъ оставалось только подтвердить? Поправлять, какъ показалось послъ самому г. Осинину, было даже нечего? Посмотримъ.

Михелисъ находилъ неточнымъ выраженіе въ программѣ конгресса, что между восточною и римскою церквами будто бы нѣть существеннаго различія или разногласія (kein wesentlicher Unterchied); онъ находиль, что точнѣе сказать: нѣтъ разногласій непреодолимыхъ (kein unüberverindbarer). Съ этимъ и согласился г. Осининъ, что между двумя церквами нѣть разногласій непреодолимыхъ. Въ общемъ смыслѣ съ этимъ выраженіемъ согласиться было бы тѣмъ основательнѣе, что не бываеть и вообще разногласій о чемъ бы то ни было и между кѣмъ гдѣ бы то ни было, которыя были бы непреодолимы, которыя, другими словами, отрицали бы всякую возможность убѣдиться въ истинѣ тому, кто изъ спорящихъ заблуждается. Но дѣло не въ общемъ смыслѣ, а въ частностяхъ. Профессоръ Михелисъ объясниль свою мысль и въ частности, и профессоръ Осининъ тоже подтвердилъ ее и въ частностяхъ. Посмотримъ.

Михелисъ высказывалъ въ своей рѣчи, что греческою церковью догмать папства, и притомъ въ приложеніи къ римскому престолу, не отрицается. "Греки, говорить онъ, совершенно въ этомъ согласны; они признають папу (примаса, primat); они признають и римскаго епископа, исторически уполномоченнаго носителя идеи церковнаго главенства (Primatsidee der Kirchen), и вовсе не думають отвергать его, усматривая въ немъ существенную принадлежность церкви Христовой." Прибавиль къ этому Михелисъ и подтвердительное соображеніе. Если, говорить онъ, стать на историческую точку и признать папу вообще (wer überhaupt den Primat vill in der Кіrche), тотъ не станеть потомъ уже и спорить, имъеть ли кто еще, кромъ римскаго епископа, законное право быть папою. И въ этомъ-то греки согласны, прибавилъ онъ. Нужно де только ограничить папскія права.

Г. Осининъ не поправилъ г. Михелиса въ этомъ чисто римскомъ пониманіи папства и въ этомъ совершенно ложномъ представленіи о восточной церкви; напротивъ съ этимъ-то онъ и согласился и именно это то онъ и подтвердилъ. Онъ не свазаль, что самая идея папства, въ смыслъ главенства надъ церковью (означаемаго въ католическихъ богословіяхъ и исповъданіяхъ словомъ приматъ), опровергается восточною церковью; что именно она-то, эта идея, и ниспровергаеть существо церкви, какъ понимаетъ его чистое христопреданное ученіе. Напротивъ г. Осининъ поспъшилъ приписать вселенской церкви римское заблужденіе: "Да, говорить онъ въ отвёть Михелису, что касается паны (den Primat) восточная церковь и въ древности и позднъе всегда говорила, что она можетъ и хочетъ принимать римскаго епископа первымъ (primus) между еписвопами. Это засвидътельствовано и на древнихъ вседенскихъ соборахъ, да было и всегда принимаемо за основание всеобщаго догматического сознанія. Следовательно, приматства (den Primat) римскаго епископа мы не отрицаемъ въ принципф; мы только утверждаемъ, что римскій епископъ лишилъ себя законнаго приматства, когда онъ задумалъ не только о приматствъ, но о незавонномъ господствъ. Правда г. Осининъ, подставкою слова первый, какъ будто бы и ослабляеть

смыслъ, придаваемый католивами слову "приматъ". Но онъ однако, какъ видно, съ намъреніемъ умодчалъ о томъ, что римскій епископъ признавался только первымъ среди равнихъ (primus inter pares). Это совсемъ не то, даже противоположно тому, что признають римско-католики. Но г. Осинину именно хотелось оставить членовъ конгресса въ той мысли, что восточная церковь не прочь противъ папства; что въ этомъ пункть она согласна съ ними, досточтимыми богословами. Петербурскій профессоръ добавиль чего не говориль даже Михелись, что папство (приматство тожъ) было всегда основаніемъ нашего догматическаго (!!) сознанія: гг. и оо. члены конгресса должны были понять изъ этого, что папство значится у насъ даже и въ катихизисахъ; иначе, какое же основание догматическаго сознанія? И ни слова о томъ, что признанное первенство папы было лишь первенствомъ чести, первенствомъ по учтивости, предоставлявшимся изъ уваженія къ царствующему граду, -- стало быть не только не догматическое, но даже не цервовно-уставное, словомъ было и есть менте, чтмъ ничто въ догмать и ничто въ законодательствъ церковномъ, -- случайность чисто свътскаго, государственнаго свойства. Наконецъ г. Осининъ подтвердилъ Михелиса и еще сильнее, и зашелъ опять далье нымецкаго профессора, заговоривы вскоры прямо уже о главенствъ (Suprematie), о чемъ не говорилъ Михелисъ: даже это верховное главенство римскаго епископа, по словамъ петербурскаго профессора, будто признано церковью въ принципъ. "Итакъ, въ смыслъ первенства или папства, главенство римскаго епископа всегда было нами признаваемо" - таковы его буквальныя слова.

Зашло дёло до другого различія, до догматическаго различія въ ученіи о св. Троицѣ. Предъ нимъ остановился и Михелисъ. Онъ находилъ это различіе существеннымъ, и потому именно предложилъ въ программѣ другую редакцію пункта, касавшагося греческой церкви. "Тутъ дѣло касается, сказалъ онъ, глубочайшаго основанія всей тайны самой (тайны о св. Троицѣ): мы потеряемъ самое основаніе, если этотъ, повиди-

мому маловажный пункть христіанскаго ученія понять будеть неправильно". Михелись не видить здёсь даже средства къ соглашенію, онъ изъявляеть надежду только, что греки авось согласятся на прибавку къ символу, изъ уваженія къ внутренней истинъ римскаго догмата, если де захотять, чтобъ внутреннее существо въры оставалось не тронутымъ.

Г. Осининъ однаво и здёсь взялся только подтверждать, и здёсь онъ пошелъ даже дале ожиданій нёмецкаго профессора. Выраженія его такъ успокоительны для римско-католивовь, что въ переводё на простой житейскій языкъ значили "что-де это вы, это-де уже совершенные пустяки, хотя и вёрно то, что въ нихъ существенный пунктъ ученія". Буквально же сказано было: "Думаю, что это не есть разногласіе непреодолимое. Вообще, по нашему взгляду, только одно и есть главное препятствіе къ сближенію и соединенію церквей—неограниченность и непогрёшимость римскаго епископа. Стоить лишь устранить это препятствіе; —тогда, по моему полнёйшему уб'ёжденію, для интеллигентной части нашей восточной церкви, не остается болёе ничего непреодолимаго".

На этомъ мъсть г. петербурскій профессоръ заслужиль браво конгресса. И не удивительно: даже они въроятно не ожидали такой уступчивости. Г. Осининъ отстранилъ самый существенный пункть, который даже для нихъ кажется едва одолимымъ. Г. Осининъ притомъ дипломатическимъ умолчаніемъ даль имь понять, что действительно, по врайней мерь, интеллигентная часть не станеть спорить; что она согласится, какъ выразился Михелисъ, принять добавку къ символу, изъ уваженія къ ея внутренней истинь. Этимь даль онь понять вмысты, что церковь восточная, по врайней мірь интеллигентная часть ея, какъ ожидаетъ Михелисъ, стала бы готова согласиться съ римскимъ ученіемъ о Троицъ, готова вообще преодолъть свое разногласіе. Г. Осининъ ни словомъ не намекнулъ, что цервви, въ виду лжеученія, преодолевать въ себе нечего, и что нельзя допускать даже постановки вопроса о какой либо взаимности уступокъ, да еще касательно догмата,

когда идеть дёло о церкви вселенской съ одной стороны, и горсти нёсколькихъ лицъ, сознавшихъ часть своихъ заблужденій, съ другой.

Тъмъ не менъе г. Осининъ именно такими-то выраженіями и подтверждалъ, успокоивалъ, виноваты, — поправлялъ "старокатоликовъ". Не знаемъ нужно ли къ сказанному прибавлять еще что либо для читателей знающихъ? И нужно ли оправдывать нашъ вопросъ: чего хочетъ достигнуть почтенный г. профессоръ теперешними своими лекціями, — загладить ли свою неосторожность (употребляемъ возможно мягкое слово) или же подбавить къ ней новую? Во всякомъ случаъ, нравочченіе просится такое:

Если бы случилось когда посылать еще разъ представителей нашей церкви на католическій конгресъ, то слѣдуеть сперва удостовѣриться: понимаеть ли посылаемый существенныя основанія вѣры? Знаеть ли твердо даже главнѣйшія отличія между исповѣданіями? Умѣеть ли различить догмать отъ внѣшней случайности? Наконецъ, не способенъ ли онъ, изъ желанія снискать благосклонное одобреніе иностранныхъ авторитетовъ, надавать обѣщаній, по меньшей мѣрѣ равносильныхъ флорентинской уніи?—А не то явится даже пожалуй на сцену опять интеллигентная часть, которой припишется готовность жертвовать догматами, и на вселенскую церковь произнесется опять поклепъ въ признаніи папства.....

# Объ оставленіи въ приходѣ священника вопреки желанію прихожанъ\*).

Можно ли читать безъ возмущенія пом'вщаемое сегодня письмо ворресподента изъ Выксы? Священникъ заводить кабакъ на церковной земл'в, и епархіальное начальство, вм'всто того, чтобы подвергнуть его взысканію, производить его же въ бла-

<sup>\*)</sup> С. И. 26 ноября, № 326.

гочинные, какъ будто въ награду за питейную двятельность (предписавши, правда, кабакъ закрыть). Приходъ просить вывести отъ себя священника, ревновавшаго о кабацкомъ двяв: епархіальное начальство отвічаеть требованіемъ доказательствъ его виновности, и держить насильно священника при приходъ, единодушно выразившемъ свое нежеланіе имъть его!

"Подай доказательство виновности": это значить, что Нижегородская консисторія не отличаеть ничёмь священника оть становаго пристава. Священникъ есть духовникъ своихъ прихожанъ. "Да, совъсть наша смущается исповъдаться предъ нимъ, смущается сообщеніемъ съ нимъ въ таинствахъ; миръ душевный нарушается: отсутствіемъ уваженія, любви, прямою враждою оскорбляется святыня, оскорбляются таинства..."-Подай доказательства виновности!--Стало быть, если нътъ юридическихъ уликъ какого-нибудь юридическаго проступка, по внѣшности и формальности все гладво, --- ступай насильно на духъ, люби и уважай насильно, то есть лицемърь, оскорбляй святыню, не уважай таинствъ: воть что читается въ приговоръ консисторіи. Въ какомъ заведеніи воспитывались оо. члены вонсисторіи, и какую книгу читають они вь слухъ народу во время своихъ священнослуженій, остается это не объясненнымъ. Или, въ самомъ дълъ, не Евангеліе съ Апостоломъ читаютъ въ церквахъ оо. члены консисторіи и не богословію поучались въ свое время.

"Мы на духъ идти не неволимъ", скажутъ можетъ быть, то есть: "иди куда хочешь?" Ставить пастыря, чтобъ онъ терялъ стадо? Въ чемъ же служеніе пастыря, по понятіямъ консисторіи?—Въ механическомъ исполненіи внішней стороны обрядовъ: признаніе было бы оригинальное, и едва ли бы съ нимъ согласились даже члены прочихъ консисторій.

Положимъ даже, что никакого проступка дъйствительно нъть, что самое заведение кабака на церковной землъ есть дъло даже достохвальное въ священнослужителъ; положимъ, что вообще желаютъ удаления священника несправедливо; допустимъ это, самое большее и невъроятное: священника гонятъ. Судя по всему, трудно представить, чтобы распоряжение консистории

внушено было желаніемъ доставить священнику радость одного изъ евангельскихъ блаженствъ (блаженны, когда гонятъ и поносятъ и пр.). Создавать искусственно положеніе юродиваго о. благочинному, который вовсе, вёроятно, и не помышляетъ о томъ, чтобы отдавать себя на посмёхъ и гоненія: нётъ, это было бы тёмъ болёе странно со стороны консисторіи, что соединено съ прямымъ введеніемъ цёлой паствы въ грёхъ, по меньшей мёрё,—въ грёхъ осужденія. Консисторія есть присутственное мёсто не по части разведенія соблазновъ, а казалось бы—наобороть.

Итакъ, если это предположение не удается, отчего жъ не исполнить желание прихожанъ? Съ цѣлію воспитать въ нихъ чувство справедливости? Есть на то другія, болѣе подручныя и болѣе успѣшныя средства. Зачѣмъ и самъ священникъ упирается отойти?—"Не желая потерять доходное мѣсто", поясняетъ корреспондентъ. Въ самомъ священникѣ еще понятно и извинительно (по личной, людской немощи). Но указомъ консисторіи возводится это въ принципъ, въ правило, освящается какъ должное: стало быть оффиціально постановляется признаніе, что священнослужительская должность, по существу, есть промысловая, что въ корысти ея главный смыслъ, что приходъ есть аренда, и что этому обстоятельству должны быть подчинены всѣ остальныя соображенія при сужденіи о священнослужительскомъ санѣ и его обязанностяхъ.

Признаніе было бы ужасно, если бы, въ счастію, оно не было пока единичнымъ. Изслѣдователи о расколѣ, о худомъ движеніи народной нравственности, о маломъ распространеніи просвѣщенія, объ отпаденіи христіанъ въ магометанство (въ Казанской губерніи) не имѣли бы нужды ломать много голову. Причина всему открылась бы очень не сложная.

Въ заключение позволительно выразить сожалёние, что письмо корреспондента не указываетъ прямо, какъ отнесся къ дълу мъстный преосвященный. Конечно, онъ согласился съ мнъниемъ консистории: это видно по послъдствиямъ. Надъяться однако позволительно, что при нъкоторой внимательности, прео-

священный предпочтеть миръ даже и малой части ввѣреннаго ему стада—раздору, хотя памятуя евангельское слово: "когда гонять изъ одного города, идите въ другой". А здѣсь и не гонять, но просять, ради мира церковнаго и въ отвращеніе соблазна.

# О мюнхенскомъ конгрессъ старокатоликовъ \*).

Возвращаемся къ г. профессору Осинину. Пріятно удостовъриться, что передъ Мюнхенскимъ съъздомъ онъ не умолчалъ о существенной чертъ, опущеніе которой насъ болъе всего удивляло. Оказывается, онъ выразилъ прямо, что римскій епископъ былъ признаваемъ первымъ между равными; замъна послъднихъ двухъ словъ, весьма существенныхъ другими двумя, принадлежало обслышавшемуся стенографу, какъ и одно еще мъсто, подмъненное даже безъ всякаго созвучія съ подлинными словами; именно, вмъсто "принадлежностью церковнаго сознанія" (Beillage des Kirchlichen Bewusstseyns) подставлено "основаніемъ догматическаго сознанія" (Grundlage des dogmatichen Bewusstseyns)?

Итакъ, вопросъ объ этомъ конченъ; мы имъемъ подлинную ръчь, и притомъ въ точномъ переводъ. Но думаетъ г. Осининъ, что много этимъ измъняется значение его ръчи?

Нѣкоторые, слышали мы, находять, что назвать первенство папы "принадлежностью церковнаго сознанія" будеть даже сильнѣе, чѣмъ признать "основаніемъ догматическаго сознанія". Мы этого не находимъ, но не находимъ и того, чтобы черезъ эту перемѣну словъ смыслъ сильно измѣнялся, если только подразумѣвался смыслъ какой нибудь. Если же его никакого не подразумѣвалось, то все равно не было его въ словахъ подлинно произнесенныхъ, какъ и въ словахъ ложно приписанныхъ. Съ безсмысліемъ послѣднихъ самъ Осининъ не споритъ: слова, приписанныя мнѣ стенографомъ, говоритъ онъ, не имѣли бы "ни-

<sup>\*)</sup> С. И. 3 декабря, № 333.

какого смысла, такъ какъ первенство, предоставленное римскому епископу въ древней церкви, не имъетъ никакого отношенія къ догматамъ въры". Но г. Осининъ не потрудился пояснить, какое же было отношеніе того же первенства къ церковно му сознанію, и что это за принадлежность (Beilage) церковнаго сознанія? Церковное сознаніе истинъ въры, кажется такъ; при томъ оно предполагается всеобщимъ, потому что называется "церковнымъ". Вотъ смыслъ единственный возможный; иначе бы говорилось о церковной практикъ или о церковныхъ обычаяхъ. Но говорилось о сознаніи.

Наша личная догадка: что сомнительное мъсто дъйствительно и было произнесено безъ дальнъйшаго подразумъваемаго смысла. Оно было послъдствіемъ желанія держаться на томъ же уровнъ философскаго созерцанія, на которомъ стояли остальные собесъдники; г. Осининъ не хотъль отставать оть нихъ, и потому тоже пустилъ въ ходъ философскіе термины, въ родъ сознанія, да при томъ церковнаго.....

О выраженіи "примать" г. Осининъ самъ соглашается, что оно у латинянъ им'ветъ особый смыслъ, котораго православный допустить не можетъ. Петербургскій профессоръ не находилъ лишь німецкаго слова подъ рукою, которымъ бы изобразить точный смыслъ православный.—Въ отвітъ на это остается конечно соболівновать о ненаходчивости г. профессора, тімъ боліве, что німецкій языкъ не лишенъ оборотовъ, которыми можно было бы выразить понятіе о почетномъ первенстві въ отличіе отъ первенства существеннаго. Въ крайнемъ случаї профессоръ могъ бы прибізгнуть къ латинскимъ и греческимъ выраженіямъ, затрудняться которыми тімъ меніве онъ могъ, что занимаетъ спеціальную кафедру по изученію вітронисповіздныхъ отличій, и слушателями на съйздів им'яль такихъ же профессоровъ, какъ самъ.

Г. Осинину казалось довольнымъ, что онъ прибавилъ въ поясненіе: "не господство, не абсолютизмъ, и не незаконное главенство". Удовлетворятся ли столь же легко и читатели, не беремся ръшить. Г. Осинину могутъ возразить, что и католи-

ческіе богословы, именно тъ, передъ которыми онъ говориль, равно отвлоняли отъ приматства абсолютизмъ, господство и незаконное главенство; что староватоливи находять нужнымъ дишь ограниченіе папскихъ правъ, такъ сказать, превращеніе цервовнаго самодержавія въ конституцію, не тревожа понятія о церковномъ приматствъ, усвоеннаго ими по своимъ богословскимъ преданіямъ. Представитель восточной церкви, между тімъ, ни единою чертою не отклонилъ этой закореньлой папистичности представленій. Онъ не только не отклониль, напротивь, утвердилъ даже болъе, чъмъ могли и, въроятно, ожидали сами католики. Г. Осининъ отклонялъ только незаконное главенство, согласившись съ главенствомъ вообще самимъ по себъ. "Мы такимъ образомъ въ принципъ не отрицаемъ первенства римскаго епископа... Такимъ образомъ, какъ primus inter paгез (первый среди равныхъ) преимущество римскаго епископа всегда признается. "Это подлинныя слова, признаваемыя самимъ Г. Осининымъ. Но мы должны еще добавить, что въ переводъ на русскій языкъ г. Осининъ постарался ослабить действительную силу подлиннаго нъмецкаго выраженія. Онъ переводить словомъ преимущество то же выраженіе, которое выше онъ самъ передалъ, и совершенно правильно, словомъ главенство (Suprematie, верховенство). Итакъ г. петербургскій профессоръ по собственному сознанію согласился, что церковь восточная въ принципъ признаетъ будто бы главенство за римсвимъ еписвопомъ. Согласимся даже, что словомъ супрематство полагаль онь обозначить только преимущество, забывь по своей ненаходчивости о болъе точномъ словъ для этого понятія (ргаеrogatiwe). Но станеть ли спорить г. Осининъ, что въ понятіяхъ своихъ слушателей онъ оставилъ представленіе именно котораго желаль? У нихъ должна была оставаться въ головъ или безсмыслица; — и это было бы, если бы они приняли (вопреки общему словоупотребленію) супрематію за простое первенство. Безсмыслица выходила бы тогда, потому что оказалось бы, что восточная церковь признаетъ незаконнымъ первенство, признавая его въ смысл'в первенства законнымъ. Или же ученые богословы должны были, что было для нихъ основательне и легче, приписать словамъ смыслъ, прямо согласный съ общимъ словоупотребленіемъ, то есть, что представитель церкви отклоняетъ лишь незаконное главенство, не отрицая главенства въ существъ.

Впрочемъ, не щегольство ли туть опять виною? Г. Осининъ не удержался оть выраженія въ принципъ, -- въдь оно тоже философское. Понималь ли ораторь, что значить въ принципъ? Склонны усомниться въ этомъ; иначе не допускаемъ, чтобы профессоръ богословія употребиль такое выраженіе объ обстоятельствъ совершенно случайномъ. Первенство римскаго епископа въ принципъ. Первенство само въ себъ, въ понятіи существенно, стало быть-всегда неотъемлемо; стало быть отмена этого первенства наобороть есть случайность, недостатокь, неполнота церковнаго устройства. "Первенство римскаго епископа въ принципъ всегда признается"; стало быть не могло не быть оно признаваемо (ибо-, принадлежность церковнаго сознанія") и при апостолахъ, съ той минуты по крайней мірть, какъ поставленъ первый после Петра римскій епископъ. Стало быть, первенство римскаго епископа (пусть даже и почетное) признаваемо было даже при жизни апостола Іоанна, а тъмъ паче при спорахъ съ римсвимъ престоломъ о пасхъ, и на помъстныхъ соборахъ, происходившихъ въ первыя три столътія. Чего же лучше для старокатоликовь и даже для католиковь вообще? Но почтенный русскій богословь едва ли думаль это сказать. Едва ли согласится онъ и въ томъ, чтобъ признать тавже принципъ и въ другомъ, совершенно параллельномъ фактъ церковной исторіи--въ предсъдательствъ византійскихъ императоровъ на церковныхъ соборахъ, во времена имперскія. Онъ не согласится возвести послёднее въ принципъ уже потому, что на случай возможнаго собора въ будущемъ приходилось бы предложить эту честь турецвому султану, или же лишить церковь возможности соборовъ. Прискорбно; но факты совершенно однозначущи; епископу римскому, какъ епископу тогдашняго царствующаго града имперіи, тогдашней вселенной предлагаема была честь внъшняго первенства среди прочихъ епископовъ; а

императорамъ, царствовавшимъ надъ тою же вселенной, предлагалась почетное внёшнее же предсёдательство на церковныхъ собраніяхъ. "Это засвидетельствовано вселенскими соборами", прибавимъ мы словами г. Осинина же, который именно въ этихъ случайностяхъ обстановки соборовъ ищетъ себъ опоры и даже воображаеть, что западные богословы вполнъ осязають его православіе, благодаря этой ссылкъ. Нъть, ученая аудиторія, безъ сомивнія, такъ и поняла, какъ понимала до объясненія г. Осинина: что первенство папы существенно; что существенно оно даже для вселенскихъ соборовъ; что существенность первенства не отрицается даже восточными богословами. Деликатность, а можеть быть и сознание собственной непоследовательности, мъщала имъ спросить прівзжаго богослова: но если первенство, а темъ более главенство римскаго епископа для цервви существенно (принципъ), - причемъ же оставались вы, восточные, досель, оставансь вны папы?

Г. Осининъ на этотъ щекотливый вопросъ, можетъ бытъ, отвётилъ различеніемъ, которое у него находилось въ запасё и которымъ онъ не замедлилъ во всякомъ случат воспользоваться: онъ отличилъ бы "интеллигентную" (образованную) часть церкви оть остальной. Г. Осининъ настаиваеть и теперь на этомъ друхъярусномъ разделеніи церкви. Онъ и теперь утверждаеть, что въ основаніе возможного соединенія церквей должна быть поставлена разница върующихъ по степени ихъ образованія. Онъ усиливается даже подкрыпить это мныніе тымь обстоятельствомь, что "понимать взаимное соотношение догматическихъ разностей, степень важности ихъ и т. п. едва ли можетъ кто другой, кромъ людей развитыхъ, образованныхъ въ нравственно-религіозномъ смысль этого слова, т. е., иначе говоря, интеллигентная часть общества". Этотъ пунктъ такъ существенъ, и столько свъта даетъ не только на ръчь г. Осинина, но и на смыслъ отчасти даже събзда, на которомъ онъ присутствовалъ, и самого движенія, которому съёздъ послужилъ выраженіямъ, что мы просимъ позволенія и г. Осинина и у читателей поговорить о немъ особо.

# Къ религіозному съвзду въ Мюнхенв\*).

Довторъ Михелисъ въ своей рѣчи на Мюнхенскомъ съѣздѣ находитъ, что въ программѣ старокатоликовъ разность между восточною и римскою церквами обозначена слабо, названная "несущественною". Разность гораздо глубже; она касается существеннѣйшаго пункта, неправильное пониманіе котораго колеблетъ основаніе христіанской вѣры, подрываетъ смыслъ верховнѣйшаго изъ догматовъ. Достаточно сказать, что нѣтъ "непреодолимой" разности, а не то, что нѣтъ "существенной".

Хотя раздъленіе такъ глубоко, тімъ не меніе, по представленію доктора Михелиса, дв'в церкви очень близки, и даже соединеніе между ними возможное, чомь между римской и утрехтской. Какъ такъ, когда утрехтская есть дочь римской же, когда епископы этой церкви, при каждомъ вступленіи на каеедру, подносять пан' свое чисто-римское испов' даніе в ры, вмъсть съ клятвою полнаго подданства римскому престолу? Правда, римскій престоль каждый разъ систематически отвічаетъ отлученіями на смиренныя выраженія върноподданническаго единовърія, и продолжаеть эту исторію цёлыхъ двъсти лъть, изъ за мъстнаго, единственно епархіальнаго вопроса, изъ за желанія этой небольшой церкви им'ть собственныхъ епископовъ. Но правда и то, что всѣ нареванія на существующія будто разногласія утрехтской съ римской церковью суть клевета. Утрехтцамъ, какъ соглашается Михелисъ, оказывается постоянная несправедливость; тъмъ не менъе, по его словамъ, на греческую церковь представляется все-таки болбе надеждъ соединенія.

Кажущееся противоръчіе разръшается въ представленіяхъ ученаго доктора тъмъ, что греки, какъ говорить онъ, признають папство въ принципъ, какъ равно признають и то, что достоинство папы, примата надъ церквами, принадлежить именно римскому епископу. Докторъ нашель даже какой-то соборъ

<sup>\*)</sup> С. И. 6 декабря, № 336.

греческій, гдѣ вычиталь это признаніе. Къ разногласіямъ второстепеннымъ, напримѣръ, формѣ литургіи и безженству священниковъ, говорить онъ, греки равнодушны. А въ существенной разности, въ той разности, которая подрываетъ основаніе христіанскихъ догматовъ, греки должны уступить,—и уступятъ, какъ надѣется докторъ Михелисъ. Уступить они должны по тому, разсуждаетъ онъ, что лишнее слово, подбавленное къ символу, заключаетъ все-таки истину; а убѣдить ихъ въ томъ, что внесенное понятіе дѣйствительно есть истина, должна современная наука;— "если поставить себя на точку зрѣнія теперешней богословской науки": таковы его подлинныя слова. Съ своей стороны, старокатолики, или католики вообще, согласятся, что прибавка къ символу можетъ быть (впрочемъ, только "можетъ быть", а еще не навѣрное) не вполнѣ достаточно уполномочена была преданіемъ.

Такъ-то и выходитъ, что и различіе существенно и соединеніе легко, —легко, не смотря и на существенность различій и не смотря на недостаточное согласіе римской церкви съ преданіемъ, ею самою сознаваемое; легко потому де, что греки папу признаютъ, къ большей части своихъ догматовъ равнодушны, а въ самомъ глубочайшемъ различіи, нужды нѣтъ, что оно оченъ существенно и способно колебать основаніе вѣры, уступятъ католикамъ, или нѣтъ—современной наукъ, то есть нѣмецкой наукъ, то есть нѣмецкимъ профессорамъ, въ силу того, что это называется "наукой", и что они суть профессора, которые признають ее "наукой", то есть истиной.

Еще одна черта. Михелисъ говоритъ только о греческой церкви, не упоминая ни слова о русской, хотя въ программѣ, которую разбираетъ онъ, прямо поименованы та и другая. Михелисъ предостерегъ своихъ слушателей, что его умолчаніе ничуть не случайно: "я все-таки отличаю—греческой" сказаль онъ,—налегаю на это различіе. Другими словами, докторъ прямо выдѣляетъ русскую церковь, и прямо указываетъ, что не хочетъ говоритъ о ней; выдѣляетъ очевидно потому, что не считаетъ ее вполнѣ единогласною съ греческой; не хочетъ гово-

рить, очевидно, потому, что считаеть даже не стоющею, чтобь говорить, не стоющею разсмотренія, не представляющею даже основанія, на которомъ бы строить какія предположенія....

Пренія, далье последовавшія на соборь, поясняють намъ это различеніе, на воторомъ стоить ученый докторъ. И далёе, лишь только заходила на събздъ ръчь о восточной церкви, говорилось все о греческой. О русской умолчалось, даже когда зашло дёло, что старокатолики могутъ себё добывать священниковъ обманнымъ образомъ, чрезъ поставление у чужихъ епископовъ, между прочимъ у греческихъ. (Способъ, кажущійся имъ остроумнымъ и новымъ, а намъ, русскимъ, давно знакомый по севтъ поповщинской). Русская упомянута, сволько припомнимъ, лишъ одинъ разъ;--когда пошла речь о вопросе: следуеть ли имъ, старокатоливамъ, становиться подъ защиту и зависимость свётской власти? "Свётской власти! воскливнуль одинъ членъ. Какой светской власти, съ позволенія спросить? Всёхъ на свётё? Такъ не русской ли ужъ? Увёрены, что многіе изъ присутствующихъ этого бы ужаснулись. "-Причина этого ужаса дана была на съёздё довольна ясная: высказана была мысль, что враги старокатоликовъ влеймять ихъ движение именемъ столь "презрѣннаго византійства", что византійство есть то же ультрамонтанство, только на изнанку.

Не станемъ входить здёсь въ разъяснение недоразумения, свазавшагося и этими намеками и этими ужасами, и различать, что, действительно, есть истиннаго въ общемъ поняти о византійстве, и точно ли приложимо это понятие вполне въ русской церкви, какъ думаютъ почтенные члены съёзда. Наша цёль—возстановить во всей полноте и ясности смыслъ речи, давшей поводъ представителю нашей церкви отвечать съ своей стороны подтверждениемъ. Г. Осинину все-таки продолжаетъ казаться, что онъ не только подтвердиля, но и поправиля ученаго доктора. Вёримъ, что его таково было намерение. Но текстъ речи Михелиса на лицо. Можетъ быть, оскорбленному достоинству не следовало бы даже отвечать на выражения высокомернаго презрёния, основаннаго на добровольномъ заблуждении. Хри-

стіанская любовь звала къ отв'ту, и мы не судимъ почтеннаго г. Осинина, что онъ ръшился отвъчать. Но отвъчать следовалоопровергнуть. Следовало отвести нарежание на русскую церковь, будто разногласящую съ греческою или стоящую на другомъ основаніи и заслуживающую нам'вреннаго выд'вленія. Сл'вдовало отразить повленъ на греческую церковь, будто бы соглашающуюся на папство въ принципъ, и способную изъ угожденія "наувъ", такъ названной, уступить догматы, даже существеннъйшіе и притомъ обоюдно признаваемые противными преданіямъ. Слъдовало отразить сомнительныя ссылки на сомнительные соборы. Следовало обличить намеренное оследление, презрение, недостойное христіанской любви, высокомітріе, предпочитающее богословскій факультеть вселенскому собору и единогласнымъ свидътельствамъ церкви. Слъдовало вывести противоръчіе, на которомъ стоитъ ораторъ со всеми единомысленниками, держась за папство, которое отъ нихъ отревается и отъ вотораго сами они отрекаются. Г. Осининъ отвътилъ, что восточная церковь стоить на базисъ древней нераздъленной церкви (тоже воображають о себъ и старокатолики, понимая върование нераздъленной церкви по своему, и устами доктора Михелиса призывая св. Григорія во свидътели исвонной силы папства). Отвътилъ онъ, что папство хотя и въ смыслъ первенства, но всегда признается вз принципъ. Отвътилъ онъ, что разность, хотя существенная, действительно не представляется непреодолимою, по врайней мъръ для интеллигентной части (параллель "теперешней наукъ").

Не судимъ г. Осинина, но сожалѣемъ, что онъ недостаточно оборонилъ себя отъ обаянія, произведеннаго величественнымъ, вакъ могло казаться, зрѣлищемъ представителей науки. Увѣренное мы, къ намъ, съ нами произвело, какъ намъ кажется, на русско-православнаго депутата подавляющее впечатлѣніе. Римское высокомѣріе предъ православнымъ смиреніемъ, да тутъ кстати и нѣмецкая самоувѣренность предъ русскою мягкостью. Въ ложномъ, безвыходномъ, — можно было бы сказать вомическомъ, если бы не касалось столь священныхъ интересовъ, —

въ жалкомъ, безпомощномъ положеніи быль съёздъ. Нёть точки опоры, не предвидится исхода; каждое изъ мельчающихъ исповъданій оказывается болье правымъ въ себь, болье состоятельнымъ логически (не говоря о православныхъ, которые правы безусловно). Отчаянными взорами кидаются представители движенія за помощью, подпорою и сочувствіемъ, туда и сюда; но ища, испрашивая, боясь, -- они говорять темъ не мене словами: лиоймите, что оказываемъ вамъ счастіе и честь, что къ вамъ обращаемся". Какъ отнесся бы на это протестанть, да притомъ нъмецъ же, неизвъстно. Впрочемъ съездъ и самъ оказалъ протестантамъ, въ ихъ качествъ нъмцевъ, примърное благоволеніе, признавъ ихъ, между прочимъ, въ одной речи, особенно себе дорогими и близвими. (Куда туть и разности, хотя на этоть. разъ даже болъе существенныя, чъмъ съ православіемъ!) Но православное смиреніе съ русскою мягкостью не устояли. Такъ и объясняемъ ръчь г. Осинина. Онъ пропъль въ защиту церкви пъснь на ноту, которую ему задала окружающая самоувъренность. Можеть быть и это быль уже подвигь, что онъ сказать осменился, и то принять за велико, что выслушали благосвлонно...

#### Мфры противъ бродяжничества монаховъ \*).

Чтобы поразить въ корнѣ бродяжничество мнимо и подлинно монашествующихъ, необходима мѣра обширная и общая. Эти "богомолья", по которымъ такъ любятъ странствовать подлинные и мнимые монахи, суть язва монастырей. За весьма рѣдкими исключеніями, богомолье бываетъ просто бродяжничествомъ и побуждается къ нему, монахъ ли то, послушникъ, не усердіемъ къ благочестивымъ подвигамъ, а желаніемъ побыть на волѣ, да кстати и поискать, не окажется ли гдѣ мѣстечка потеплѣе и повыгоднѣе, куда пріютиться вмѣсто своего монастыря впредь до того, когда и новое мѣсто поприскучитъ, и

<sup>\*)</sup> С. И. 9 декабря, № 339.

снова начинается богомолье съ привольною жизнью странника и новыми поисками новаго монастырскаго пріюта. Стоитъ поговорить съ любымъ настоятелемъ монастыря; онъ не замедлитъ разсказать подробности, изъ которыхъ ясно, что самыя благонамъренныя усилія поддержать иноческій духъ обители разбиваются объ этотъ простой фактъ: "монахи разбъгутся подъ видомъ богомолья, и удержать ихъ нельзя; монастырь останется пустъ". Самый благонамъреннъйшій настоятель въ силу этого обращается въ раба установившихся монастырскихъ привычекъ, и вынуждается смотръть сквозь пальцы на уклоненія братіи отъ монастырской братіи и даже сносить подъчасъ ихъ дерзости, которыя во всякомъ другомъ обществъ, кромъ монастырскаго, отозвались бы тяжко для виновнаго.

Вообще совершенно ложно представление о строгой будто бы дисциплинъ и суровой субординации въ нашихъ монастыряхъ. Скоръе бываетъ исключениемъ, чъмъ правиломъ, и главнъйшая причина этому—невозбранный монахамъ переходъ изъ одного монастыря въ другой и столь же невозбранная возможность странствовать вообще. Строго говоря, отъ епархіальнаго архіерея зависитъ не пустить монаха; но этого не дълается, и сами настоятели ужаснулись бы, если бы кого изъ братіи насильно удерживали въ монастыръ; тогда оставалось бы бъжать самому настоятелю. Тъмъ болъе—просьбы объ отлучкахъ всегда благовидны: ну, какъ въ самомъ дълъ препятствовать богомолью?

По нашему мнѣнію, грѣшнѣе препятствовать мірянину въ отправкѣ на богомолье, чѣмъ монаху. Напротивъ, отлучка монаха есть уже отчасти измѣна обѣту. Монахъ не имѣетъ своей воли, въ этомъ сущность одного изъ обѣтовъ (послушанія); помышленіе объ оставленіи своей обители и своего аввы есть уже грѣхъ, въ которомъ монахъ долженъ просить объ эпитеміи: вотъ строгій образъ иноческой жизни, оставленный намъ древними уставами. Законодательству слѣдовало бы имѣтъ это въ виду и повертывать, хотя по немногу, монастыри въ этомъ смыслѣ къ ихъ истинному типу.

Монахъ не долженъ оставлять монастыря, въ которомъ произнесъ обътъ иночества, —иначе какъ по прямому приказанію начальства: вотъ основное правило, которое должно быть поставлено во главу монастырскаго устройства.

Исключенія могуть быть дозволены, но какъ исключенія, въ особенныхъ уважительныхъ обстоятельствахъ. Перебъжки изъ монастыря въ монастырь, а тъмъ болъе переманиваніе монаховъ, и еще болье—веселыя странствованія изъ монастыря въ монастырь должны быть преслъдуемы строго. Въ тъхъ даже исключительныхъ случаяхъ, когда монаху послъ предварительнаго, болье или менье долговременнаго искуса (искусъ на эти случаи необходимъ положительно) дозволится отправка на богомолье, требовать отъ него отчета день за день въ его путешествіи. Монастырямъ же, принимающимъ монаховъ странниковъ, должно быть вмънено въ обязанность налагать на нихъ послушаніе, хотя бы они явились на день. Предполагается, что идя на богомолье онъ отправляется на новый подвигъ, а не на отдыхъ. Итакъ нужно не лишать его случаевъ къ упражненію себя въ подвижничествъ.

Не можемъ, разумъется, подробно формулировать здъсь предлагаемую регламентацію монашескаго послушанія, но начало должно быть выдержано. А тогда мы избавимся и отъ нарежаній на монашескій чинъ, да и все сословіе монашества тогда преобразится, и приблизится къ своему первообразу. Правда, останутся тогда только избранные; предпочтуть многіе сложить санъ, въ которомъ не находять ожиданнаго и теперь обычнаго приволія. Но тъмъ будеть лучше и для самихъ монастырей и для всего общества.

#### 0 расколѣ\*).

Запретомъ на старообрядческія школы говорить либо чистое суевъріе, —боязнь новостей, ничъмъ дальнъйшимъ не осмысленная: "върнъе во всякомъ случаъ теперешнее извъстное,

<sup>\*)</sup> С. И. 11 декабря, № 341.

чёмъ будущее темное". Либо это есть отголосовъ опасеній не религіознаго, а исключительно политическаго свойства. Любители гонительныхъ мёръ противъ раскола не чужды выставлять старообрядчество элементомъ политически опаснымъ. "Вооружить силу эту самостоятельнымъ образованіемъ значитъ сёять будущія политическія волненія и потрясенія": такъ могутъ разсуждать, кому выгодно тёснить расколъ, и кто понимаетъ, что однихъ вёроисповёдныхъ различій недостаточно въ оправданію преслёдованій.

Само собою разумъется, и этими опасеніями можеть говорить опять лишь невъдение о расколъ или прямая на него клевета. Какъ бы то ни было, но желаніе учиться, и притомъ школьнымъ образомъ, сильно въ расколъ. Припомнимъ, что кром'в ходатайства о дозволеніи открывать школы вообще было заявлено на нашихъ столбцахъ отъ Записнаго раскольнива желаніе его единовърцевь имъть школы, въ частности женскія, и также подъ руководствомъ учительницъ не изъ старообрядства. Кром'в того, на дняхъ намъ доставленъ родъ воззванія отъ старообрядцевъ въ старообрядцамъ, въ которомъ они особенно просять быть выученными по гречески. Исправленіе книгъ все-таки послужило первымъ поводомъ къ раздъленію,такъ разсуждають они, и приходять къ выводу, что сличеніе славянскаго текста съ греческимъ должно облегчить возсоединеніе съ господствующею церковью. Авторъ посланія добродушно увъренъ, что стоить только самимъ старообрядцамъ согласиться на его планъ, -- о возможномъ сопротивленіи со стороны правительства онъ и не помышляеть, предполагая (и вполнъ основательно), что правительство изъ собственныхъ видовъ должно бы содъйствовать начинанію. Мы не раздъляемъ этого розоваго упованія, и поэтому не рішаемся даже печатать воззванія: ему могутъ приписать еще дурные виды. Надобно будеть подождать перемёны господствующих оффиціальных понятій о раскол'в на иныя, бол ве свободныя отъ недоразумений. Жаль лишь будеть, если до той поры угаснеть въ раскол возгор вышееся желаніе учиться. Если же полагають, что жажда образованія въ раскол'є пересилить на конець отвращеніе ихъ оть школь никоніанскихъ, или же что въ духовенств'є предрасположеніе въ административнымъ м'єрамъ скоро будеть пересилено ревностью учительной д'єятельности: это мечта, осуществленіе которой едва ли могутъ ожидать даже въ оффиціальныхъ кругахъ.

# Диспуты съ старообрядцами о предметахъ въры\*).

Еще явленіе изъ жизни нашего раскола. Намъ сообщають, что представители старообрядства, и притомъ всёхъ секть, желають устроить диспуть (разглагольствія), о предметахъ вёры между собою и съ православными. Передають такъ:

2 декабря на общемъ собраніи изъ старообрядцевъ и православныхъ, состоявшемся въ библіотель коммерціи совытника Алексъя Ивановича Хлудова, составлены были правила для предпринимаемаго разглагольствія. Въ основу этихъ правиль положень порядокь, наблюдаемый во всёхь ученыхъ обществахъ. Прежде всего разглагольствіе предположено вести въ духв любви и мира, съ одною общею целью-выяснить истины православія и достоинство истинной церкви. Предсівдателемъ собранія избранъ (обратившійся изъ раскола) достопочтенный игуменъ отецъ Навелъ, а товарищемъ ему одинъ изъ представителей старообрядства. Предсёдатель открываеть засъданіе, наблюдаетъ очередь въ постановкъ вопросовъ, порядокъ въ произнесеніи сужденій и річей и т. п. Вопросы предварительно собранія за нівсколько дней заявляются старообрядцами избранному председателю. Отъ старообрядцевъ же будетъ зависъть и назначить день для разглагольствія... Составленныя и подписанныя правила положено напечатать во всеобщее свъд'вніе; весь процессъ разглагольствія, положено записать стенографически и также предать чрезъ печать гласному обсужденію. За недостаткомъ въ Москвъ ученыхъ представителей старой

<sup>\*)</sup> С. И. 18 декабря, № 348.

віры, старообрядцы хотять для предстоящаго разглагольствія выписать внижных влюдей изъ провинцій. Поповцы волей-неволей должны будуть въ этомъ случай обратиться въ представителямъ безпоповщины.

Разумбется, предположению можно только радоваться, н можно пожелать, чтобы правительство, и духовное и светское, овазало съ своей стороны зависящее содъйствіе; другими словами - чтобы оно не мъшало выполненію намъренія, объщающаго во всякомъ случав не иныя последствія, какъ благо церкви и умиротвореніе споровъ, раздирающихъ нашъ духовный міръ. Позволительно над'вяться, что власти настоящихъ временъ не окажутся менъе либеральными временъ двоецарствія и Петра І. И въ тъ времена, далеко не хвалящіеся терпимостью, путь разглагольствій признанъ быль естественнъйшимъ для разръшенія недоумъній чисто-духовныхъ. Во время стрълецкихъ смутъ сторона раскола, въ сожальнію, позволила себъ насиліемъ нарушить миръ словопренія. При выгоръцкихъ преніяхъ (повлекшихъ за собою составленіе изв'єстныхъ Поморскихъ Ответовъ) светское правительство оскорбило миръ совещаній вибшательствомъ вооруженной силы, а духовное поступило слишвомъ самонадъянно и можно сказать легкомысленно, уполномочивъ полуученаго іеромонаха вести препирательство съ цёлымъ сонмомъ расколоучителей, изъ которыхъ, безъ сомевнія, каждый превосходиль посланнаго своею начитанностью, а изъ нихъ Денисовъ, тогдашній умственный глава безпоповства, безъ сомнинія, стояль выше православнаго іеромонахамиссіонера и школьнымъ образованіемъ, не говоря о дарованіяхъ и діалектикъ, въ которыхъ расколоучителю равныхъ окажется не много во всё два столетія во всёхъ литературахъ. Печальный исходъ разглагольствія, которому впрочемъ сум'єли придать видъ "допросовъ" — извъстенъ. Православный посланенъ, не смотря на все свое полновластіе, вышель посрамленнымь. и правительству припілось замять неудачу мірами гражданскими, въ воторыхъ состязаться съ нимъ, разумвется, уже никто не могъ. Понятно однако, что и гражданскія мёры, какъ

и всегда, привели въ результату противоположному. Поморскіе Отвъты все-таки остались первою книгою для безпоповца, и исторія выгоръцкихъ преній въ его глазахъ все-таки осталась фактическимъ доказательствомъ правоты безпоповства въ частности и старообрядства вообще.

Съ тъхъ поръ, сколько мы знаемъ, къ системъ преній, даже въ видъ допросовъ, не возвращались уже, а исключительно путемъ духовнаго дъйствованія приняты мъры увъщанія—съ правомъ слова лишь одной сторонъ. Худо. Этимъ расколъ только тъмъ болъе подкръплялся въ мнъніи о своей непобъдимости. Сами увъщанія обратились въ пустую формальность, почти въ комедію, а не то даже въ прямое ругательство святымъ върованіямъ. Послъднее—тогда, когда увъщаемый представалъ предъвластнаго увъщателя не только безгласнымъ, но и съ кандалами на ногахъ, окруженный штыками.

Желаніе публичнаго разглагольствія, теперь выражаемое, есть несомивнное желаніе истины, желаніе примиренія, и вивств свидвтельство колебанія среди самихъ отторгшихся. И пора. И невозможно не вознивнуть колебанію въ умахъ искреннихъ, послъ этихъ нескончаемыхъ испаній точки опоры, однако нявавъ не обрътаемой. Безпоповство, разлетъвшееся на севты, имъ же нъсть числа, и само поповство, тоже раздираемое; наконецъ облегчительное предложение единовърія и въ особенности последніе случаи обращенія лиць, считавшихся столцами въ старообрядствъ: подобнаго стеченія обстоятельствъ не было въ старыя времена, не только полтораста, даже сто и восемьдесять лъть назадъ. Первоучители были еще въ памяти, и слава ихъ непобъдимости была еще свъжа; неизбъжность нескончаемаго разделенія еще не представлялась въ такой несомнънности; объ единовъріи не было помысловъ; хульные отзывы о двоеперстіи еще красовались въ предисловіяхъ къ церковнымъ псалтырямъ, и расколъ не терялъ людей, въ которыхъ находилъ умственную опору.

Въ тъхъ же обстоятельствахъ и предстоятели православія должны обрътать основаніе, чтобы возвратиться къ пути мир-

ныхъ преній благовременно. Церковь не вынуждается теперь ставить борцевъ въ родѣ іеромонаха Неофита печальной памяти, стоявшаго на основаніяхъ столь отдаленныхъ отъ точки зрѣнія расколоучителей, что не только оспариваніе, даже пониманіе своихъ противниковъ было ему невозможно. Той же участи подвержены были даже первосвященнѣйпіе слѣдовавшіе затѣмъ іерархи-полемики, въ родѣ Арсенія Мацѣевича съ Өеофилактомъ Лопатинскимъ, — авторомъ Обличенія неправды раскольническія. Православіе можетъ выставить людей, какъ Павелъ Прусскій или отецъ Пафнутій, вышедшихъ изъ той же школы, которая ставить имъ и противниковъ. Независимо отъ того, расколь въ настоящее время достаточно вообще обслѣдованъ, и грубое недоразумѣніе въ существѣ его вѣрованій и сомнѣній не можеть повториться ни въ комъ по прежнему.

Мимоходомъ сказать, избраніе достопочтеннаго Прусскаго въ председатели сколько утешительно для православнаго, ибо само по себъ служить уже свидетельствомъ миролюбивой готовности старообрядства уступить въ случав ясныхъ доказательствъ; но тоже предсъдательство вмъстъ отнимаеть у православныхъ одну изъ лучшихъ силъ. Соглашаясь на принятіе предсёдательства, предвидёль ли достопочтенный отецъ Павелъ, что это почетное званіе почти отнимаеть у него право ръчи, и во всякомъ случат несомитно отнимаетъ право защиты? Председатель, по существу своего званія, не должень самъ отъ себя склонять въсовъ на ту или другую сторону: его дёло, какъ выражаются, резюмировать, то есть вкратцё и съ возможною точностью, безъ усиленій и ослабленій, изложить въ сопоставленіи содержаніе доводовъ той и другой стороны. Даже въ силахъ ли будеть достопочтенный председатель совершить этотъ подвигь безпристрастного отрешения отъ личныхъ возгрений?

Какъ бы то ни было, можно только радоваться, и можно только просить, чтобы преднамъреваемому дано было безпрепятственно совершиться. Смътно будетъ, разумъется, ласкаться надеждою, что съ разу такъ, тотчасъ послъ разглагольствія, или даже въ продолженіе его, та и другая сторона повинится

и произнесеть: "признаемся, опибались", и затёмъ послёдуеть огульное, мгновенное же обращеніе цёлыхъ массъ. Повторенія такихъ обращеній массами, возможныхъ только при пропов'єди апостольской или миссіонерской, ждать будеть дётски. Но послёдствіе произойдеть тоже, только совершится медленн'е (но тёмъ глубже). Записанное въ подробности разглагольствіе составить книгу, равную по значенію Поморскимъ Отвётамъ, хотя противоположную по своимъ воспитательнымъ посл'ёдствіямъ. Не мигомъ и Поморскими Отвётами совращались, и притомъ не цёлыми массами. Не ближайшихъ свидётелей, а тёмъ мен'е участниковъ словопренія нужно им'ёть въ виду, а тёхъ милліоны, которые внимательно и въ тиши просл'ёдять доводы об'ёихъ сторонъ, взв'ёсятъ, и внутри себя, предъ сов'ёстью произнесутъ приговоръ за или противъ, не ст'ёсняемые немощью ложнаго самолюбія и столь же ложнымъ стыдомъ публичнаго сознанія въ ошибкахъ.

Можеть быть, да и всего въроятнъе, первымъ разглагольствіемъ не исчерпаются даже главнъйшіе пункты. Но тъмъ лучше, что это поведеть къ дальнъйшимъ мирнымъ преніямъ, столь же публичнымъ. Истина будетъ уясняться только этимъ, и путь къ взаимному примиренію въ духъ любви только сглаживаться.

# Объ употребленіи монастырскихъ доходовъ \*).

Монастыри что-то начали особенное вниманіе обращать на себя, и притомъ своими воображаемыми богатствами. Недавно, со словъ Петербургскихъ Вѣдомостей, высчитывались доходы архіереевъ, при чемъ особенная дана сила тому, что богатёйшіе изъ монастырей повторяютъ собою у насъ пребенды или бенефиціи западной церкви, говоря проще—даются архіереямъ въ видѣ арендъ или оброчныхъ статей. А прежде, со словъ тѣхъ же Вѣдомостей, высчитывались вообще доходы монастырей, при чемъ находилось, что монастыри не въ мѣру богаты. Мы только теперь передаемъ эти исчисленія, потому что не желали передавать бевъ оговорки: мы находимъ, что доходы, по крайней

<sup>\*)</sup> С. И. 21 декабря, № 351.

мъръ нъкоторыхъ монастырей, сильно преувеличены. Судимъ такъ по Троицкой лавръ, доходы которой не могуть простираться до 500,000 р., сколько можемъ судить, зная нъсколько ихъ источниви. Равномърно и сорокатысячный доходъ лаврскихъ настоятелей, въ приложении опять къ этой же лавръ, своръе всего можеть быть причислень въ мисамъ. Леть двадцать, пятнадцать назадъ, архимандричій доходъ отъ лавры представляль цифру гораздо умереннейшую, отъ трехъ до четырехъ тысячъ, следовательно, въ десятеро менве. Правда, при покойномъ митрополитв (Филаретъ) въ доходъ архимандрита отчислялась третья часть тольво одного изъ лаврскихъ доходовъ, кружечнаго отъ молебновъ. Справедливость кстати требуеть замётить, что покойный митрополить не пользовался и этими деньгами: онв большею частію оставляемы были имъ въ лавръ, и употреблялись съ его разръщенія и привазанія на общія лаврскія нужды и пособія разнымъ лицамъ. Если-даже предположить, что благодаря железной дорогъ доходы сильно возросли и что въ долю архимандрита поступаетъ теперь третья часть и изъ другихъ лаврскихъ доходовъ (что еще неизвъстно): удесятеренная цифра будеть все-таки невозможностью.

Мы не утверждаемъ; основываемся на догадкахъ; едва ли на чемъ, кромѣ догадокъ, основываются и досужіе исчислители монастырскихъ богатствъ. Самымъ лучшимъ средствомъ было бы, разумѣется, привести доходы въ извѣстность. Несомнѣннымъ во всякомъ случаѣ остается одно, что монастыри наши считаются богатыми и что на богатства ихъ зарятся. Независимо отъ свѣдѣній, появившихся уже въ печати, въ послѣднее время поступали и къ намъ не одинъ изъ запросовъ о богатствахъ монастырскихъ и не одно изъ предположеній, куда употребить ихъ производительнѣе. Заходитъ рѣчь, напримѣръ, о дороговизнѣ квартиръ. Г. П. Кленусъ находитъ въ числѣ средствъ готовое въ видѣ пустующихъ монастырскихъ помѣщеній. Другой ищетъ въ монастыряхъ же обязательнаго пріюта для нищихъ малютовъ.

Пора зам'єтить, что всіє эти разужденія о томъ, какъ распорядиться монастырскими богатствами (согласимся даже, что вычисленія вполн'є вірны), построены вообще на ложномъ

основаніи: на неуваженіи въ частному праву. Начало это худое, едва ли станеть кто спорить. Одно изъ двухъ: или терпъть монастыри или нёть; или признавать ихъ юридическою личностью, или отрицать въ нихъ это право. Въ Англіи это право было отринуто, что послужило лишь последствіемъ въ обходу закона. Монастыри все-таки продолжали существовать, но подъ другимъ видомъ; имущества все-таки пріобретались ими, но на чужое имя. Государство и не въ силахъ воспрепятствовать учрежденіямъ, коль скоро таковыя являются въ удовлетвореніе определеннымъ народнымъ потребностямъ и понятіямъ, истиннымъ или ложнымъ съ отвлеченной точки эрвнія, не станемъ объ этомъ спорить. На правительствъ во всякомъ случаъ лежить долгъ отнестись въ праву честно, или признавать, или не признавать. Заразъ, и терпъть существование монастырей, и даже овазывать имъ наружное уваженіе, признавать въ нихъ какъ бы юридическую личность, и съ твиъ вивств нарушать существенныя гражданскія права, составляющія основаніе имущественной безопасности всёхъ и каждаго: это не просто логическій абсурдъ; это есть подрывь довёрія въ власти, колебаніе основь общественныхъ. "Каково богатство! Оно могло бы быть употреблено на общественныя цёли полезныя": если подобное соображение уполномочиваеть на самовольное распоряжение имуществами монастырскими, состоящими на частномъ правъ, то почему оно будеть не основательно въ приложени въ имуществамъ, состоящимъ на частномъ правъ въ тъснъйшемъ смыслъ, т. е. къ личнымъ владвніямъ? Единоличнымъ господамъ, которые имъютъ несчастіе владъть сотнями тысячь десятинъ и милліонами процентныхъ бумагь, еще труднее будеть доказать право свое на неприкосновенность своей собственности, чёмъ монастырямъ, которые во многихъ случаяхъ способны довазать и происхождение имуществъ болъе безуворизненное и даже употребление болъе производительное, чёмъ иной, проживающій на парижскихъ лоретовъ сотни тысячь съ именія, доставшагося его отцамь за заслуги весьма сомнительныя, и пожалуй именно изъ числа тъхъ же монастырсвихъ имуществъ (въ свое время подвергнутыхъ отчужденію).

Нътъ, мы стоимъ на строгомъ правъ, и въ этомъ смыслъ не только не разд'яляемъ этихъ похотливыхъ взглядовъ на чужое добро, и не только не одобряемь принудительныхъ обращеній частной и общественной собственности въ государственную, подъ предлогами болъе или менъе благовидными: напротивъ, желали бы даже поврвиче уваженія въ частному праву, чвиъ есть досель. Личная собственность у насъ, правда, охранена, но за то общественныя учрежденія легко принимаются за государственныя, и исторія не съ одними монастырями показываеть, кавъ невърно разсчитаетъ благотворитель, если предположитъ въчную несоврушимость дара, когда завъщаеть капиталь, и даже недвижимый, на заведеніе, предположимъ, благотворительное или учебное. Гдъ ручательство, что даръ останется на въвы, что капиталь не присвоится казною путемь насильственнаго займа (благо тягаться невому), что недвижимая собственность не превратится по произвольной оценье въ деньги, которыя, вавъ и следуетъ, не замедлять подещеветь и представить вместо нарицательнаго рубля существенный гривенивъ? Въ необезпеченныхъ общественныхъ имуществахъ (не казенныхъ) мы усматриваемъ даже одно изъ самоглавнъйшихъ препятствій къ развитію у насъ просвъщенія-ли самостоятельнаго, или призрѣнія правильно организованнаго. То ли было бы, когда бы ни церкви, ни монастыри, ни благотворительныя и просветительныя заведенія, основанныя на средства частныя и общественпыя, не причислялись къ "казеннымъ" и не состояли подъ казеннымъ управленіемъ? У насъ негодують, что благотвореніе любить золотить церковныя крыши, строить дорогія колокольни и лить большіе колокола, туго подаваясь на учрежденіе училищъ и прочихъ заведеній съ разумно-духовною цёлію. Но благотворитель увъренъ по врайней мъръ что коловольня останется цъла. Въ Петербургъ, Троицкой лавръ между прочимъ принадлежить земля на бойкомъ мъстъ, около Чернышева моста. Слышали мы, что тамъ лавра возводить теперь огромное зданіе. А въ прежнее время, слыхали мы, митрополить Филареть решительно отвазываль въ благословеніи на подобное сооруженіе, не смотря

на предвидимый значительный доходъ; "отнимутъ!" Это опасливое предвидъніе нельзя было обвинять въ неосновательности, послъ красноръчивыхъ опытовъ не только старины, но и новъйшихъ временъ. Домъ на Невскомъ проспектъ, въ томъ же Петербургъ, принадлежащій духовно-учебному въдомству и пріобрътенный на духовно-учебные капиталы, безъ разговоровъ былъ замъщенъ, да и теперь замъщается квартирами чиновниковъ: а въроятно на его доходы могла бы существовать добрая семинарія! Доходъ съ имуществъ здъшней Пъвчей, доходъ съ Синодальной типографіи идутъ ли въ назначеніе, сообразное съ волями первоначальныхъ учредителей? Указываемъ примъры, которые сейчасъ на виду, не трогая другихъ.

Можно желать болье производительнаго употребленія монастырскихъ богатствъ; должно этому содъйствовать законодательство, но не отрицаніемъ юридическихъ общественныхъ дичностей, не коммунизированіемъ имуществъ, а путемъ прямо обратнымъ. Сомнительно, гдв богатства получать болве производительное употребленіе, въ рукахъ ли самостоятельныхъ учрежденій, или въ рукахъ централизованнаго чиновничества, которое въ попеченіяхъ объ общемъ благв, конечно, менве всего забываеть о себъ. Дать, напротивъ, полную самостоятельность въ распоряженіи доходами всёмъ общественнымъ учрежденіямъ, которыя не обязаны казнъ своими средствами; органическимъ закономъ укръпить за общественными имуществами неприкосновенность столь же полную, какъ и за личною собственностью; а затёмъ лишь въ уставахъ каждаго изъ заведеній точнёе опредълить ихъ безкорыстныя общественныя цъли и блюсти за ихъ выполнениемъ: вотъ что требовалось бы оть законодательства и администраціи. При этихъ условіяхъ, въроятно, не одинъ лишній университеть явился бы у нась на частныя и общественныя средства, не говоря о малыхъ училищахъ. Высокихъ колоколенъ и большихъ колоколовъ вновь созидалось бы несомивно менве: за то и монастыри върнъе стяжали бы тогда высовое уважение общества, нужды нъть, что теперь теряють даже его снисходительность.



# 1872 годъ.

# О духовно-судебной реформв\*).

Нечего говорить, вполнъ сочувствуемъ почтенному јерею. сотруднику "Современныхъ Извъстій" священнику Полтавской епархіи, въ его тоскі по безгласности, въ какой приготовляется реформа духовнаго суда. Но не раздёляемъ ни на ваплю его упованія, что тьма возсіяеть и уста отверзутся. Достаточно убъждають предшествовавшіе опыты, указываемые самимъ корреспондентомъ. Обнародованіе можеть быть воспоследуеть, но не съ темъ чтобъ вызвать замечанія, темъ менеевоспользоваться ими, а для приличія; последуеть въ добавовъ тогда, когда и высказывать замъчанія поздно. Вообще на проевты, вполнъ готовые, съ главами, отдълами, подраздъленіями, мудрено отзываться; возможно еще, когда основныя начала не возбуждають недоуменій, но когда основаніе ложно? Отвергать всецьло, оспаривать основанія, доказывать ихъ ложь, раскрывать ничтожество законодательнаго труда наканун возведенія его въ обязательную силу: пользы общественной мало; остается молчать, когда не желають слушать. Тъ умъстны и плодотворны замѣчанія, которыя вызываются по мѣрѣ самаго возрастанія законодательной мысли, приглашаются въ участію въ самомъ ея процессв.

<sup>\*)</sup> С. И. 6 января, № 5.

Не раздъляемъ упованій корреспондента и на го, что происходить будто бы въ устройствъ церкви возвращение къ временамъ апостольскимъ. Мы пятимся, но не возвращаемся; отступаемъ все далбе отъ идеала въ устройстве церкви, а не восходимъ отъ новъйшаго въ древнъйшему. Представление ворреспондента, при всемъ набожномъ добродушіи, заключаеть въ себъ долю даже вощунства, вонечно, не сознаваемаго. Довольно увазать на самый способъ реформы, воторый есть исвлючительно бюрократическій; это ли есть апостольское основаніе? До апостоловъ, положимъ, восходить и далеко, и даже невозможно (говоримъ объ устройство, а не о въръ): устройство цервви послъ апостоловъ, даже и на другой день ихъ вончины, не могло быть тъмъ же, чъмъ при жизни ихъ, непосредственныхъ посланниковъ Основателя церкви, облеченныхъ чрезвычайною властію. Легче возвратиться къ устройству времень вселенсвихъ, вороче-къ устройству соборному; это и возможно и благовременно. Такъ гдъ же это и въ чемъ было или предвидится? Не на обороть ли?

Дъйствительно, не только на оборотъ желаемымъ основаніямъ цервовнымъ, но вмісті и въ прямой противоположности тому, что совершается въ другихъ областяхъ русской жизни, съ государственной точки зрвнія. Чемъ славно настоящее царствованіе? Какъ выразился вто-то съ зам'вчательною в'врностью, оно есть постепенное раскрыменіе; это есть основная мысль всвить совершаемых реформы, главная нота всвить аккордовы, выдающаяся черта движенія. Было время, государствомъ все было подтянуто. Необходимость ли это была историческая, или случайность, не станемъ обсуждать; это дело исторіографовъ. Но несомивненъ фактъ, что подтянутыя общественныя силы найдено благовременнымъ развязать мало по малу. Государственная власть то въ одной, то въ другой отрасли начала давать обществу свободу движенія, снимая съ себя самой лишнія заботы, отстраняя одно за другимъ огражденія, потерявшія смыслъ: отмънено връпостное право; судъ данъ и гласный и съ присяжными, -- съ участіемъ, следовательно, общества и нравственнымъ

и властнымъ. Пріоблегчены тугія помочи, на которыхъ ходила печать; боле простора въ школьномъ деле. Областная жизнь получила самоуправленіе, съ которымъ немногія страны мірѣ могуть потягаться широтою. Въ экономическомъ и финансовомъ мірѣ, нечего и говорить, сколько предоставлено почина обществу! Словомъ вездв, кромв-церкви. Во всвхъ этихъ реформахъ государственная власть, облегчая взаимно отношенія, противопоставляла государству въ тесномъ смысле тоже государство, но въ смыслъ общества и народа, которымъ и давала просторъ. Кромъ однако народа, то есть массы бытовыхъ силъ, и кромъ общества, то есть того же народа, но въ его интеллектуальной потенціи (смысленной степени), тоже государство есть еще церковь; тоть же народъ и тоже общество, независимо отъ силь экономическихъ и ителлектуальныхъ, является еще носителемъ духовно-нравственныхъ идеаловъ, и въ этомъ смыслъсобирательною личностью (при разновърін-собраніемъ такихъ личностей), которой, въ свою очередь, соответствуеть и свое вившнее устройство, въ своемъ особомъ, то есть цервовномъ міръ.

Итакъ, что произведено по этой части? Ослаблены государственныя возжи? Почтенный ворреспондентъ согласится, если размыслить внимательно, что возжи не ослаблены, не ослабляются, напротивъ затигиваются туже и туже въ глухой узелъ. Главный и почти единственный соблазнъ въ насъ для иновърцевъ есть то, что называють они византійством, которое, кавъ замътилъ удачно одинъ изъ членовъ Мюнхенскаго конгресса, есть ультрамонтанство на вывороть. Ультрамонтанствомъ называется стремленіе церкви поглотить въ себя государство, -- іерархія, одётая, на мёсто духовныхъ, мірскими доспъхами и ищущая власти, помимо духовнаго, въ вещественномъ міръ. Византійствомъ называется обратный подмѣнъ, государственные органы заступають место церковныхъ, действуя за нихъ въ неподлежащей имъ области духовныхъ отношеній; словомъ-захвать государства въ области церковной, какъ ультрамонтанство-захвать іерархіи въ области государственной.

Спрашиваемъ: что же сдълано по этой части и въ какую сторону двигаемся? Можеть быть корреспонденть будеть счастливве насъ, но мы затрудняемся въ современныхъ отношеніяхъ государства въ міру цервовному вообще и іерархіи въ особенности отъискать что нибудь соответственное тому, что произведено твить же государствомъ въ отношеніяхъ въ земству, обществу, народу, въ области суда, финансовъ, администраціи, внішняго просвіщенія. Органы світской власти не только не сняли съ себя ни единой заботы о духовномъ мірѣ, но подбавили новыхъ; ісрархіи не только не предоставленъ починъ, напротивъ захваченъ у нея съ ръшительностью ръдко виданною; достаточно припомнить, что даже такая міра, какъ превращеніе всёхъ монастырей въ общежительные, рёшена "по предложенію" г. оберъ-прокурора! А зам'втимъ еще, что въ прежнія, закрівпощенныя времена, приближеніе большее или меньше въ византійству даже и не представляло особеннаго извращенія отношеній, шиенно благодаря общему закрупощенію. Общество слагало тогда на плечи государству всю заботу по всвить двламъ, хотя бы относившимся къ общественной сферв въ тесномъ смысле. Въ томъ числе оно возлагало на государство и въровать за него, т. е. предписывать въру, ръшать относящіеся къ ней вопросы, отъискивать ей соотвътственныя формы внъшняго устройства. Туть немножво есть софизма, но оправданіе было благовидно. Въ такомъ смыслів и объяснялось знаменитъйшими изъ іерарховъ наше церковное устройство, напримъръ, Филаретомъ по вопросу о назначеніи епископовъ. Въ последнемъ вопросе впрочемъ и безъ софизма власть государственная имфеть право, - право двойное, не только въ смыслъ върующей за православный народъ и оцънивающей въру предназначаемаго епископа (софизмъ), но именно въ силу своего свътскаго значенія (основаніе правильное, безъ софизма): государственная власть обязана блюсти, чтобы правители "признанной церкви, были не только правов рными, о чемъ судить дъло самой церкви, но и для государства безвредными, что уже прямое дело ея самой. Но помимо этого случая и помимо

этого отрицательнаго отношенія, противъ вотораго нивто не сважеть даже изъ безпристрастныхъ иновърцевъ, не тольво безъ натяжви, но безъ прямаго осворбленія здравому смыслу трудно защищать усиленное вмѣшательство государственныхъ органовъ туда, гдѣ имъ менъе всего подобало бы заботы.

Авторъ не согласится съ нами, знаемъ заранве; потому что онъ-священнивъ, а низшему духовенству польщено реформами духовнаго въдомства. Говоря безъ преувеличенія, идеалы въ церковномъ міръ, осуществляемые новъйшими законоположеніями, не идуть далже внигь, изданныхъ заграничною печатью: О сельскоми духовенстви, О черноми и бъломи духовенствы, О духовных училищах. Выполняется программа этихъ сочиненій съ різдвимъ постоянствомъ и замізчательнымъ усердіемъ. Авторъ одного изъ этихъ твореній назваль, между прочимъ, архіереевъ "сатрапами въ рясахъ". Въ свое время защитнивами архіерейства было противъ него возражено; но не замівчено было одного, что оть "сатраповъ въ рясахъ" авторъ аппеллируетъ въ сатрапамъ же, только въ мундирахъ и видмундирахъ: перемъна не въ одномъ одъяніи, а и въ существъ. Какъ бы не было, но противопоставленіе бълаго и чернаго духовенства дъйствительно проводится съ особенною озлобленностію. Реформы служать ей лишь отголоскомъ, и приходское духовенство не можеть быть ими недовольнымъ. Что нужды, что духовныя лица закръпощаются въ государственную службу, но государство озабочивается ихъ обезпеченіемъ. Число церквей принудительно сокращается; народъ будеть реже слышать поученія, меньше случаєвь молиться; это такъ, но доходы причтовь за то увеличатся. Извращается существо священноначалія; въ мечтахъ чуть не доходять до пресвитеріанства: но отъ сатраповъ-то въ рясахъ, говорятъ, освободимся.

Итакъ, мы знаемъ, что достопочтенный корреспондентъ съ нами не согласится, но не можемъ не передать ему, что со стороны, именно всему собору русской паствы, да всякому добро мыслящему и безпристрастному даже изъ иновърцевъ, совершаемыя и предпринимаемыя въ духовенствъ реформы представляются въ иномъ свътъ, нежели тъсному міру русскаго влира. Русское духовенство любить себя сравнивать съ кръпостными: пусть будеть по его,--и оно торжествуеть примененіемъ въ себѣ выборнаго начала, усматривал въ немъ великую либеральность. А со стороны воть чемь представляется: дворовые, возмущенные самовластіемъ господъ (удерживаемъ сравненіе), потребовали и получили право выборовъ, среди себя изъ себя, противъ господина, оставляя врестьянъ въ сторонъ, на счеть которыхъ живуть. Или ближе: становымъ приставамъ предоставлено право выбирать изъ себя исправника. Беремъ онять сравненіе, которымъ не должно оскорбляться духовенство; оно же измеряется табелью о рангахъ и любитъ себя измерять, темъ более любить получать соответственныя рангамъ отличія. Однако не диво ли это? Что сважеть со стороны самь почтенный ворреспонденть, еслибь вь его губерніи и увядв случились таковые вазусы съ земскою полицією, да еще-бюрократическимъ путемъ возведены были на степень закона?

Съ точки зрвнія церковной и подлинной ісрархической, одно противоположение имъетъ смыслъ, да и то не противоположеніе, а различеніе-между паствою и влиромъ. Но противоположеніе влира низшаго высшему есть такая же безсмыслица, какъ въ воинскомъ чинъ противолопожение офицеровъ генераламъ. Пов'врьте, паств'ь, которая желаеть быть пасомою, а не стригомою только, ръшительно равно, стригуть ли ее избираемые не ею или никъмъ не избираемые. А западный богословъ, не предубъжденный, лишь подивится, что въ русскому клиру привилось не только римско-католическое понятіе о церкви представительной (выраженіе, употребляемое и почтеннымъ корреспондентомъ, -- въроятно безъ догадви о подлинномъ смыслъ), но даже внутри представительной церкви разбиваются два лагеря, изъ которыхъ одинъ, отлагаясь отъ началъ іерархическихъ, спъщитъ стать подъ хоругвь бюрократическую, и лобызаеть случай не только чувствовать, но и стать вполнъ чиновникомъ государственной службы. Въ своемъ родъ это-высоко замъчательное явленіе, -- со временъ существованія церкви и государствъ по крайней мъръ еще не виданное (минуя протестантство, которое совсъмъ утратило іерархію).

Есть еще и третья сторона, воторая можеть быть судьею въ настоящемъ дёлё,—невёріе. "Всякое царство раздёльшееся на ся запустветь": законъ этотъ и представителямъ невёрія извёстенъ, хотя они не читаютъ Евангелія. Въ этомъ смыслё и съ этой стороны сочувствіе въ духу нредпринимаемыхъ реформъ обезпечено; приходское духовенство можетъ въ этомъ не сомнёваться, хотя бы и сомнёвалось, что собственными руками усердно роетъ подвопъ прежде всего противъ самого же себя.

Не достаеть мёста, чтобъ сказать нёчто и на частныя пожеланія корреспондента, между прочимъ о прокуратурів. Въ томъ же добродушіи корреспонденть не видить, вмёсті съ безчисленными многими, что сама по себі прокуратура есть учрежденіе чисто государственное; что перенесенная въ церковныя отношенія она искажаеть самыя ихъ основанія; что въ ділів світскаго суда она есть именно послідствіе безравличія къ внутреннему началу совісти и подмінь его другимъ. Но впрочемъ, стоить ли говорить и разъяснять даліве? Съ какихъ глубовихъ основаній надо подымать, чтобъ поставить простое, элементарное различеніе церковнаго отъ гражданскаго, духовнаго отъ світскаго!...

## О духовно-судебной реформ в \*).

Спрашивають насъ, что значить: "провуратура есть послъдствіе безразличія къ внутреннему началу совъсти и подмънъ его другимъ?" Вопросъ относится къ заключительнымъ словамъ вчерашней нашей замътки.

#### Отвъчаемъ:

"Прокуратура, въ смыслъ обвинительной власти, есть принадлежность состязательнаго процесса.

"Состязательный процессь, въ противоположность следственному, есть судъ, основанный на сличеніи фактовъ, а не на признаніи подсудимаго.

<sup>\*)</sup> С. И. 7 января, № 6.

"Основываться на признаніи подсудимаго значить основаться на его сов'єсти".

Было время, вогда, чтобъ исторгнутъ признаніе, находили необходимою даже пытку, -- удивительное сочетание уважения въ нравственному закону съ грубъйшимъ попраніемъ первыхъ нравственныхъ же правъ! Правосудіе боллось учинить несправедливость, и искало, чтобы приговоръ быль изреченъ собственными устами подсудимаго, въ воторомъ предполагало и совъсть, то есть нравственный законъ, и самопамятованіе, то есть сознаніе о совершенномъ фактв, и самовивнение, то есть внутреннюю оценку факта. Приговоръ суда, по тогдашнимъ понятіямъ, долженствоваль быть только повтореніемъ приговора, предполагавшагося въ душъ подсудимаго. Это была мечта, прежде всего уже потому, что внутренній законъ сов'єсти и внішній завонъ гражданскій далеко не тожественны. Потому во вторыхъ, что человъческая природа не только носить въ себъ нравственный законъ, не только свободна въ его выполненіи въ силу того, что онъ нравственный, но въ силу самой этой же свободы имъетъ еще и преимущество лгать, то есть не только поступать противъ внутренняго закона, но принимать выраженія, несоотвътственныя ни закону, ни поступку, ни сознанію. Влъзть въ чужую душу невозможно; судъ могъ только исторгать признаніе, во всякомъ случав сомнительное, средствами насильственными, грубыми или тонкими, во всякомъ случав прямо оскорбительными тому же внутреннему нравственному закону, которому думаль служить.

"Итакъ, оставлю душу подсудимаго. Внъшнее правосудіе, и останусь внъшнимъ. Не стану допытываться внутреннихъ свидътельствъ. О внъшнемъ фактъ, мнъ подлежащемъ, буду судить по внъшнимъ же обстоятельствамъ, къ которымъ отнесу и собственныя показанія подсудимаго, предоставляя ему на волю притомъ, хочетъ онъ давать ихъ или нътъ". Таково начало новъйшаго правосудія, и отсюда состязательный процессъ. Не вмъшиваясь въ совъсть, не предполагая искренности, не обязывая подсудимаго къ нравственному участію въ процессъ, пра-

восудіе ограничивается закономъ внішнимъ, условнымъ, и предъ же образомъ, воспроизводить искуслицомъ его, внишнимъ ственно борьбу побужденій, подъ именемъ подсудимаго, но помимо его. На мъсто обличающей совъсти встаетъ обвинитель: побужденія произвола съ его отговорками береть защитникъ; возсъдаеть судъ, олицетворяя самый законъ на подобіе тому, вакъ и въ душт важдаго, предъ нравственнымъ сознаніемъ и волею свётить законъ. А приговоръ? Приговоръ тоже произнесется подобно произносимому внутреннею совъстію, но помимо же подсудимаго. Въ замвну внутренной совъсти двънадцать постороннихъ совъстей выскажуть этотъ приговоръ на разъигранную борьбу побужденій, въ соответственность условленнымъ правственнымъ требованіямъ общества и въ приготовленіе въ исполненію, которое тотчась же и последуеть оть закона въ лицъ судей.

Внѣшнее правосудіе достигаетъ всего, чего возможно, и пройдетъ тысячелѣтіе, едва ли придумано будетъ что-либо, полнѣе оберегающее свободу человѣческой личности, вмѣстѣ съ обереженіемъ общественной безопасности возможно полнымъ. Но правосудіе тѣмъ не менѣе остается внѣшнимъ, безразличнымъ къ совѣсти, беззаботнымъ о внутренней правдѣ, безучастнымъ къ духовной жизни. Самый процессъ тѣмъ не менѣе остается игрою, призракомъ, лицемѣріемъ, словомъ формальною ложью. Кромѣ присяжныхъ и судей, на которыхъ лежитъ и обязанность и потребность сказать истину, остальные представляютъ комедію или трагедію, смотря по обстоятельствамъ,— и иначе невозможно по самой задачѣ и способамъ правосудія.

Требованіемъ прокуратуры отъ духовнаго суда предлагають, стало быть, перенести то же на церковь. Итакъ, представниъ служителя *церкви* предъ этимъ судомъ, который назовется, тѣмъ не менѣе, *духовнымъ*. Самъ законъ гражданскій избавляеть священника отъ присяги, выражая тѣмъ признаніе, что въ церкви-то именно и живетъ та внутренняя правда, отъ которой государство отказывается, признавая себѣ непосильною, и что въ служителѣ-то церкви уже, какъ ближайшемъ носителѣ духов-

ныхъ началъ, не хочетъ оно заподозривать отреченія отъ совъсти. Такъ судить царство отъ міра сего, но не того, оказывается, желають отъ самой церкви царства не отъ міра сего. Служителю церкви, и притомъ на церковномъ судѣ, предоставлено будетъ, какъ естественно подобающее, право лгать, наравнѣ съ мірскимъ гражданиномъ, по началамъ мірского суда; ему подставять тоже искусственную внѣшнюю защиту; на него напустятъ тоже поддѣльное обвиненіе; надъ нимъ представлена будетъ таже лицедѣйственная игра съ тѣмъ же безразличіемъ въ совѣсти и духовной жизни. А иначе и невозможно. Въ томъ и смыслъ прокуратуры; адвокатура при ней неизбѣжна, т. е. состязательный процессъ; а при состязательномъ процессъ прямое условіе—отреченіе отъ внутренняго начала совъсти, повельвающей и свидѣтельствующей, и замѣна его внѣшнимъ закономъ съ одной стороны и чужими совъстями съ другой.

Конечно мы въ потьмахъ не знаемъ, что въ коммиссіи о духовномъ судъ говорено защитниками прокуратуры, что противнивами. Но мы слышимъ голоса внв коммиссіи; читаемъ настойчивыя предложенія именно воспроизвести въ свътскій процессь со всьми его принадлежностями, и дажеприсяжными; горячо разсуждается о примънении также и началъ мироваго суда къ церкви. Присяжные на іерархическомъ судъ! Мировой судъ въ цервви! Но мировой-то судъ и есть самъ заимствованный у церкви, но лишь искаженный примъненіемъ въ строю и началамъ гражданскимъ. Судъ-то присяжныхъ и есть возвращение же къ началу совъсти, только лишь не полное и формальное. Переносъ тъхъ же учрежденій снова къ церкви, въ новомъ изданіи, исправленномъ по гражданскому кодексу, было бы самоотреченіемъ церкви, въ своемъ род'в блистательнымъ. Вопросъ о нашемъ византійствъ упразднялся бы тогда самъ собою; оставалось бы спрашивать только: зачёмъ церкви послъ того свой судъ, когда онъ есть тотъ же судъ гражданскій, и что же останется отъ нея самой, когда она и въ этомъ станеть лишь отправлениемъ государственнаго же бытія?

### Объ употребленіи монастырскихъ доходовъ \*).

Преднамъреваемая школа для малолътнихъ нищихъ, получила чрезъ насъ приношеніе чрезъ того самого корреспондента крестьянина М—ва, который изъявилъ удивленіе, что монастыри не возьмуть на себя это дъло.

Совершенно согласны съ достопочтеннымъ корреспондентомъ, и съ своей стороны удивляемся, что мы защищаемъ непроизводительное употребление монастырскихъ богатствъ. Напротивъ, мы только возражаемъ противъ чуждаго и притомъ насильственнаго вмёшательства; мы стоимъ только за самостоятельность и этихъ юридическихъ единицъ, называемыхъ монастырями, какъ желали бы возможно широкой самостоятельности для всёхъ другихъ ассоціацій, признанныхъ въ государствё и терпимыхъ. Мы полагаемъ, что ассоціаціи повидимому свободныя, но обращаемыя въ орудіе принудительной власти, становятся эломъ общественнымъ, именно въ силу этой лжи и противоръчія, которыя кладутся на нихъ. Мы полагаемъ равномърно, что большая часть золь, въ которыхъ упрекають монастыри, проистекаеть именно оть ложнаго положенія, въ которое они поставлены, и въ которомъ они вынуждены обращать свои взоры и съ надеждами и опасеніями, со всёми стремленіями къ верху (земному, а не небесному), на угождение начальству, а не къ низу, на помощь братьямъ меньшимъ, вещественную и духовную.

Вопросъ иной, допустима ли для монастырей та безусловность произвола въ распоряжении имуществами, какая свойственна личному владъню. Правильность въ распоряжении общественнымъ достояниемъ каждой ассоціаціи (союза лицъ, собравшихся для опредъленной цъли) ограждается уставомъ и опредъляется цълью ассоціаціи. Вотъ почему, въ той же замъткъ, которая возбудила недоумъніе почтеннаго М—ва, мы указали, какъ на дъло первой необходимости, на пересмотръ монастыр-

<sup>\*)</sup> С. И. 8 января, № 7.

скихъ уставовъ. Правду сказать, ихъ даже почти нѣть въ смыслѣ, который желателенъ и который сейчасъ указанъ. Всѣ монастыри руководствуются уставомъ св. Василія Великаго; немногіе имѣють свои особенныя дополненія, но касающіяся исключительно внутренняго распорядка монастырской жизни и ея аскетической стороны. Отсюда слѣдуеть лишь только то, что уставы необходимы, и притомъ которые опредѣляли бы не однѣ подробности подвижничества, и притомъ отрицательныя (нестяжательность, цѣломудріе, послушаніе), но указывали и обязательную дѣятельность монастыря на пользу мірскую въ формахъ и примѣненіи, какія каждый монастырь найдеть для себя удобнѣйшими и приличнѣйшими.

Иной также вопросъ о нравственной опфикъ теперешней жизни монастырей и распорядительности ихъ по своимъ имуществамъ. Корреспондентомъ высказаны въ этомъ смыслѣ золотыя истины, и остается печалиться, что въ корпоративныхъ преданіяхъ монастырей не засёло ни одной подобной мысли о разумномъ направленіи благотворительности. Но приходимъ и здёсь къ прежнему выводу. Все дело въ томъ, что монастыри почти перестали быть ассоціаціями; они сворже обратились въ аренды и роты, переходящія въ влад'вльцамъ и вомандирамъ на прав'в пожалованія. Настоятели насылаются со стороны, сміняются, переводятся, въ видъ повышенія и пониженія, состоять на службъ, получаютъ отличія гражданскія и іерархическія. А обитель-трудящійся людъ, часто бродячій, руководствующійся болъе однимъ изъ обътовъ иночества, послушаніемъ, которое по преимуществу и внушается (на прочее просятся сквозь пальци). А затыть-уставовь опредъленныхъ нътъ. Чего жъ ждать?

# О возложеніи грамотности въ приходѣ на отвѣтственность духовенства\*).

Нужно условиться первоначально, что намъ всего нужнъе въ народномъ обучении, и опознаться, какими обладаемъ мы средствами къ достижению цъли. Прежде всего, казалось бы, нужна грамотность въ самомъ простомъ смыслъ слова, то есть умънье читать и писать.

О дальнъйшемъ позволительно мечтать, когда обезпечены будемъ въ первоначальномъ, въ томъ, что никто изъ согражданъ не лишенъ необходимаго шестого чувства, которымъ разумное существо сообщается съ себъ подобными и безъ котораго цълой половины міра для человъка не существуетъ. Исключительная забота объ учительскихъ семинаріяхъ смѣшиваетъ двѣ вещи, которыя вовсе могутъ быть не слитными: обученіе грамотности и обученіе элементарнымъ познаніямъ. Прекрасно второе, но, прежде чъмъ его достигнемъ, не нужно упускать перваго, и пока подготовятся школьные учители, способные преподавать элементарныя познанія, слъдуетъ воспользоваться всѣми подручными способами, лишь бы скорѣе распространить на все населеніе хотя грамотность. Иначе выйдетъ то же, что и вообще у насъ при заведеніи наукъ: установили академію, когда не только университетовъ, даже гимназій не было.

Можно спорить о томъ, должно ли быть общеобязательнымъ пріобрѣтеніе элементарныхъ знаній; но трудно допустить споръ о томъ, дозволительно ли требовать грамотности отъ всѣхъ безъ исключенія. Безграмотный есть вѣчный несовершеннолѣтній, немногимъ менѣе обиженный, чѣмъ слѣпой или нѣмой. Такъ состоитъ по существу самого дѣла во всякомъ государствѣ, которое считаетъ себя устроеннымъ, въ которомъ есть права, есть писаные законы, существують всевозможные акты гражданскихъ отношеній, гдѣ вышелъ народъ изъ патріархальности племенной, управляющейся устными преданіями и дого-

<sup>\*)</sup> С. И. 13 января, № 12.

ворами на слово при свидетелихъ, и где исчезло рабство, подставляющее немногихъ полноправныхъ опекуновъ за тысячи несовершеннольтнихъ взрослыхъ. Закону въ устроенномъ государствъ приходится дълать изъятія для безграмотныхъ, довольствоваться шаткими, неопределенными, легко оспариваемыми данными для обезпеченія всёхъ правъ, для утвержденія всёхъ обязанностей; отступать отъ своихъ же общепринятыхъ правилъ въ примъненіе въ исключительному положенію безграмотнаго. И завону только остается выговорить это, признать факть за то, что онъ есть на самомъ деле; другими словами-признать безграмотнаго въчнымъ несовершеннол втнимъ, отвазать въ правъ полнаго гражданина тому, вто не умветь даже подписать своего имени, засвидетельствовать помимо чужого посредства собственную личность; не можеть безъ посторонняго пособія приступить ни въ вакому акту; лишаеть согражданъ возможности вступать съ нимъ въ правильныя обязательства. Что же тутъ дожидаться настоящихъ школьныхъ учителей, усовершенствованна патентованный нъмецвій манеръ? Станьте на эту точку зрвнія безусловной необходимости въ грамотности, и спъшите воспользоваться всъмъ, что есть подъ руками, чтобъ распространить ее возможно скорбе и возможно дешевле.

Возможно скорве и возможно дешевле: это вопрось о томъ, какіе имвемъ въ рукахъ элементы къ распространенію грамотности, не дожидаясь приготовленія школьныхъ учителей и не считая тёхъ изъ нихъ, которые уже имвются по мвстамъ. Первый элементъ: тотъ же полуграмотный крестьянинъ мужескаго или женскаго пола, и—отставной солдатъ, то есть крестьянивъ же, но прошедшій чрезъ фронтъ. Писарь и дьячекъ элементъ второй, другая ступень: тоже полуграмотность, но помазанная притязаніями на образованность своего рода, благодаря часовому пребыванію въ какой-то когда-то школь. Наконецъ, приходское духовенство, въ лицв священниковъ и дьяконовъ, кончившихъ полный семинарскій курсъ. Опыть достаточно показаль, что надежды на духовенство тщетны; самые горячіе въ былое время защитники правъ его на народное

обученіе давно махнули рукою. Воспользоваться унтеръ-офицерами, прошедшими чрезъ полковыя школы было бы тёмъ цёлесообразнее, что въ виду всеобщая воинская повинность. Заблаговременное обученіе грамотё лишь избавило бы крестьянскаго мальчика отъ выучки, которую придется ему все равно проходить со временемъ, подъ руководствомъ того же унтеръ-офицера, но при обстоятельствахъ менёе благопріятныхъ, уже по самому возрасту, который тёмъ пріимчивёе къ грамоть, чёмъ моложе.

Съ вопросомъ о народной грамотности пора бы законодательству вончить. При дружномъ содъйствій земствъ. въ участін которыхъ, повидимому, нельзя сомнъваться, если върить по крайней мёрё ихъ заявленіямъ, всё современные намъ малолътки несомнънно могутъ стать во времени своего совершеннольтія вполны грамотными, не требуя сверхъестественныхъ усилій, ни особенныхъ пожертвованій. Стоило бы: 1) объявить грамотность общеобязательною съ предупреждениемь о тахъ гражданскихъ лишеніяхъ, которымъ чрезъ изв'єстное число лъть будуть подвергаемы безграмотные. 2) Установить повсемъстно легкую премію учителямь за каждаго обученнаго грамотъ. 3) Не ограничиваясь приготовленіемъ учителей въ семинаріяхъ, раздавать дипломы на права учителей грамотности (само собою только грамотности, если на болъе полное право нъть достаточных основаній) съ возможно широкою щедростью всякому желающему. 4) Поощрить учреждение разъезжихъ школъ, что при нашихъ пространствахъ, взаимномъ отдаленіи селеній и русской зимі, особенно неизбіжно. Наконецъ, 5) нізсколько посильные налечь на духовенство. Лыть десять назадъ обратились въ его нравственной обязанности; въ удовлетвореніе этому призыву и явились тысячи школь, но болве на бумагь. Последними реформами въ духовенстве прибегли въ косвенному принужденію, объщая давать священническія мъста послъ прохожденія учительскихъ и псаломщическихъ Можеть быть это и принесеть отчасти плодь. Но действительнъе будеть дъйствовать прямъе; грамотность (а кстати-знаніе и нужнёйшихъ молитвъ) въ приходе возложить на ответственность приходскаго духовенства. Одновременно съ нравственнымъ давленіемъ на самихъ врестьянъ съ одной стороны и съ поощрительными мърами съ другой, понужденіе такого рода сопровождалось бы, въроятно, лучшимъ успъхомъ, чъмъ въ былое время воззваніе къ нравственнымъ обязанностямъ, или теперь посулы священническихъ мъстъ за прохожденіе учительскихъ обязанностей.

### Голосъ ксендва противъ ультрамонтантства \*).

Намъ прислано письмо однимъ изъ ксендзовъ Привислянскаго края, съ просьбою не обнародовать имени автора: ему не сдобровать, если высшее духовенство конгрессовой Польши довъдается, что одинъ изъ клевретовъ папскаго воинства осмъливается порицать макіавелическую систему ультрамонтантства и воззывать къ устройству клира, болѣе соотвътственному началамъ христіанства, а вмѣстѣ болѣе соотвътственному и требованіямъ русскаго патріотизма.

Странно звучить эта просьба. Ее мы исполняемъ, разумъется: но обидно подумать, что русская правительственная власть до того слаба въ собственныхъ владъніяхъ, что выраженіе доброжелательства въ ней и протесть противъ ея враговъ должны накидывать на себя таинственность, изъ опасенія гоненій, противъ которыхъ нътъ защиты. Чего бы не дали правительства итальянское, испанское и даже французское, чтобъ имътъ у себя подъ руками такихъ апостоловъ противъ ультрамонтантства, какимъ является авторъ письма! А онъ только одинъ изъ многихъ, только болъе смълый; при нъкоторой увъренности въ безопасности, несомнънно запълъ бы такой многочисленный хоръ, котораго заглушить не въ силахъ бы былъ весь орденъ іезуитовъ со всъми приверженцами.

Мы выразились: "обидно за слабость русской правительственной власти",—но выразились не точно. Это не есть дъйствительная слабость; и низшее духовенство и народь, какъ

<sup>\*)</sup> С. И. 22 января, № 21.

ньствуеть изъ письма, стали бы на сторонъ правительства, чъмъ смёлёе оно вступило бы въ борьбу съ ультрамонтантскимъ Римомъ. Слабость въ этомъ случай есть просто припадовъ ипохондрін, -- слабость здороваго малаго съ врінними мышцами, способнаго поднимать двенадцать пудовъ левой рукой: но при видъ бътущей кошки богатырь теряется, и готовъ заискивать у нея, боясь мнимой силы. Върить ли? Знаменитый патеръ Гіацинть, какъ изв'єстно, изъявиль желаніе принять православіе. Но вмёстё съ тёмъ, вакъ намъ сказывали, онъ изъявиль желаніе и сказать (въ Петербургів) нівсколько бесіндь о причинахъ, побудившихъ его бросить не только ультрамонтантовъ, разойтись и со староватоливами. Говорять, что власти колеблются въ своемъ согласіи, если не прямо отказали. Почему такъ? А чтобы не раздражить папу. За папой нужно ухаживать теперь, говорять мудрецы; нужно воспользоваться его стёсненнымъ положеніемъ, чтобъ заключить наиболье уступчивый съ его стороны-конкордать! Если-бъ мы не были уверены, что слухъ намъ сообщенный имветь основаніе; если-бъ не читали мы къ тому же единодушныя предвъщанія въ иностранныхъ газетахъ о предстоящемъ сближеніи Россіи съ папою (вивств съ единодушными надъ этимъ и насмъшками, прибавимъ мы): мы (и въроятно съ нами милліонъ русскихъ людей) подумали бы, что подобные слухи выдуманы просто для потёхи. Пробёгая недавно цифры учащихся на богословскихъ факультетахъ въ итальянскихъ университетахъ, мы заметили врасноречивыя: въ нъсколькихъ университетахъ О, въ другихъ 1, кажется-ни въ одномъ боле 3. Такова сила папства на собственной своей, исконной территоріи! И при этомъ-то заискивать поб'йду заключеніемъ вонвордата, вогда сами католическія державы разрывають конкордаты? -- Хохла спрашивають: чему ты смешься? --А какъ же, москаля обманулъ! Москаль спрашивалъ, сколько галовъ онъ сосчиталъ предъ собою и знаетъ ли, что съ каждой галки нужно платить по копъйкъ.-Пятьдесять, отвъчаль хохоль, и выложиль деньги. И торжествуеть: "а ихъ насчиталь и цълыхъ полтораста!"

Само собою разумъется, желаемъ мы, чтобъ слухъ оказался несправедливымъ, и чтобъ не теряли мы, что дается намъ прямо въ руки само собою. О. Гіацинтъ есть знаменитое имя; имъя его, мы держимъ въ рукахъ полкатоличества, грозимъ ультрамонтантству; приказываемъ, а не повинуемся. Тоже сказать должно и объ этихъ протестахъ противъ насильственнаго безженства. Стоить только умѣючи поощрить это движеніе: при возбудившемся уже протеств противъ ультрамонтантства вообще въ Европъ, при готовности части католичества совсъмъ отвазаться отъ Рима подъ формою староватолицизма, протесть низшаго духовенства привислянскихъ губерній есть прямо кладъ. Искусснымъ полнтивамъ это быль бы случай совсемъ порешить съ ультрамонтантствомъ, а вмёстё окончательно упрочить политическое бытіе старой Польши на основаніяхъ, не только не враждебныхъ Россіи, напротивъ: могли бы мы образовать у себя центръ для обновленнаго, независимаго католичества, куда бы потянулись и остальные недовольные Римомъ изъ другихъ странъ. И ни одна страна такъ не свободна основать этотъ центръ новаго протестантизма, или точне новаго католичества, устроеннаго на національных основаніяхь, какъ Россія. Католическія державы связаны своимъ прошедшимъ, связаны своими конституціями, которыя дають католицизму все-таки значеніе господствующаго въроисповъданія, у котораго по закону всетави глава есть Римъ. Протестантскія державы, въ роді Пруссін и Англін, пожалуй и рады бы, но имъ нёть того случая. Само протестантство не есть то, что православіе, не есть въра историческая, связанная преемствомъ съ апостолами; и въ политической области не достаеть элементовь, которые съ такими удобствами даются у насъ готовыми протестами противъ целибата.

Но впрочемъ можетъ быть суждено намъ быть добровольно разслабленными; можетъ быть и въ этомъ сказывается свой мудрый законъ исторіи.

## 0 дозволенім переходить изъ православія въ единовъріе\*).

Корреспонденть изъ Торжка на дняхъ (№ 19) выражалъ прискорбіе и удивленіе, что староста православной церкви отпѣть быль при старообрядческой. Мы объясняли себѣ извѣстіе такъ; староста обратился въ расколъ передъ смертію. Бываеть, по крайней мѣрѣ бывало, по деревнямъ: перекрещивали даже мертвыхъ, чѣмъ фанатики старообрядства и пользовались къ мнимой силѣ своего ученія: "вотъ человѣкъ, жилъ, грѣшилъ, а предъ смертью позналъ истину, что и засвидѣтельствовалъ". О томъ, сознающаго ли человѣка и даже живаго ли перекрещивали, объ этомъ, разумѣется, умалчивалось.

Въ Торжкъ происходило, оказывается, не то. Обращенія никакого не происходило, потому что староста отпъть быль въ "единовърческой" церкви, слъдовательно, той же православной. Тъмъ не менъе отпъть быль въ ней, старообрядчески, а не по обычному православному чиноположенію, и отпъть именно не тамъ, гдъ быль долго старостою; отпъть быль старообрядчески по собственному желанію, выраженному передъ смертію. Если върить поправкъ, это желаніе старосты возбуждено было огорченіемъ, что въ обыкновенныхъ православныхъ церквахъ богослуженіе отправляется съ небреженіемъ, поспъшно; что вообще не достаеть отправленію богослуженія той глубокой торжественности благочинія, которая свойственна старообрядству вообще и единовърческому богослуженію въ частности.

Вотъ и есть та печальная сторона, которая наводить тяжелыя думы и производить тяжелое впечатлъніе. Не имъемъ поводовъ сомнъваться въ искренности "Новоторжскаго единовърца". Есть даже внутреннее основаніе върить, что именно такъ происходило. Но какое поученіе вытекаетъ отсюда для приходскаго духовенства! И чего бы стоило ему предупредить случаи, подобные происшедшему, которые не могутъ остаться безъ воздъйствія и на православныхъ и на единовърцевъ. Пре-

<sup>\*)</sup> С. И. 26 января, № 25.

дупредить расколь, по мъстамъ, можеть быть, даже ослабить его и совсъмъ истребить, какъ оказывается, есть средство, и до того легкое, что для него не требуется что-нибудь чрезмърное, напротивъ только должное, — только полная внимательность къ богослужебному чину и вполнъ благоговъйное отправленіе.

Новоторжскій единовірець, оскорбляясь, замічаеть, что единовъріе ничуть не есть расколь, въ чемъ мы, разумъется, съ нимъ согласны, и тверскому епархіальному начальству нужно отдать только справедливость, что оно дало соизволеніе на совершеніе послідняго обряда надъ Диковымъ согласно его завъщанію. Вопросъ становится еще дальше. Когда единовъріе и православіе - одно (что несомнівню), дійствительно ли необходимо усматривать въ обрядахъ, совершаемыхъ по неисправленнымъ книгамъ, только переходную ступень къ обрядамъ по новоисправленнымъ? Переходъ изъ единовърія въ православіе у насъ благословляется; переходъ обратный возбраняется: дъйствительно ли это неизбъжно? Согласимся, что дозволение совершать богослужение по іосифовскимъ внигамъ есть снисхождение, овазываемое въ чаяніи полнаго возсоединенія, котораго требуеть христіанская любовь и единомысліе. Но вогда въ предполагаемыхъ способными къ твердому "брашну" оказываются въ дъйствительности нуждающіеся еще въ "млекъ", какое есть основаніе отказывать имъ въ удовлетвореніи чувства благочестія способами, болье сродственными ихъ духовному состоянію, тімь болье, когда доказано, что въ существу віры способы эти одинаковы? Случай въ Торжев доказываеть притомъ, что даже не разница обрядовъ влечеть иныхъ въ единовърческій храмъ, а только способъ совершенія, внимательное настроеніе, предполагаемое въ совершителяхъ и облегченное этимъ молитвенное возбуждение въ предстоящихъ участникахъ. А такое побуждение не только не предосудительно, но похвально и желательно. Предполагается, что та же "истовость", молитвенно возбуждающая, возможна и въ обыкновенномъ православномъ храмъ, и что она даже соблюдается; но это предполагается; действительность говорить другое, и на случай этой дъйствительности слъдовало бы дать просторъ чувству благочестія удовлетворять себя тамъ и здъсь, по изволенію. Не воспрещается и не можеть быть разумно воспрещено предпочтеніе иконъ стараго письма, хотя бы съ изображеніемъ двухперстнаго сложенія; этоть молится предъ нею преимущественно, чъмъ предъ другою, ее предпочтительно поднимаеть себъ въ домъ для освященія. Разница будеть небольшая—дозволить въ отношеніи къ храму и богослуженію вообще, что признается безукоризненнымъ относительно частной святыни, когда существо единовърія не нарушается.

Предполагають, что православный стоить уже на высшей точкі христіанскаго разумінія. Но это опять предполагается, въ противорічіе дійствительности. Милліоны православных мірянь могуть стоять и дійствительно стоять на суевіріях даже не христіанскихь, лишены первыхь понятій віры, лишь числятся православными христіанами и по унаслідованному обычаю связываются лишь механически и съ таинствами и съ богослуженіемь. Наобороть, и въ единовірцахь, и даже въ раскольникахь, сотни, тысячи, десятки тысячь, можеть быть, и боліве есть лиць, которыя въ катихизическихь понятіяхь о вірів и нравственности стоять выше не только православныхь мірянь, но и иныхь изъ клира.

Недостойно, разсуждая за церковь, подкладывать софизмъ подъ основаніе, и предполагаемое съ желаемымъ брать какъ бы дъйствительное. Иное дъло, если бы каждый мірянинъ у насъ не только внъшнить образомъ зналъ символъ въры (а и того нельзя утверждать о большинствъ), но понималъ катихизически каждый членъ, а равно понималъ смыслъ и сущность всей обрядовой стороны: тогда дъйствительно переходъ къ единовърческому храму былъ бы отпаденіемъ, не заслуживающимъ снисхожденія. Но когда совершается переходъ въ невъдъніи, по предрасположенію къ однимъ, а не другимъ обрядамъ, но съ ненарушимымъ уваженіемъ къ вселенской въръ: и то достойно снисхожденіи. А если же руководить да еще прямое желаніе благочестиваго возбужденія, при чемъ сохраняется не

только единовъріе, но даже самому обряду старовнижному не отдается, самому по себъ, предпочтеніе предъ общеупотребительнымъ въ церкви? Когда преимущество отдается именно благоговъйности? Когда ищется возбудить себя къ сердечной, а не механической молитвъ? Туть не только снисхожденія, но благословенія достойно. Тверской преосвященный, въроятно, такъ и разсудиль.

Однимъ словомъ, это вопросъ достойный того, чтобы іерархія обсудила его съ полнымъ вниманіемъ. Когда бы дозволеніе, данное тверскимъ преосвященнымъ, возведено было въ правило, благодетельно, можеть быть, отозвалось бы оно и на духовенствъ. Было бы ему лишнее побуждение духовно просвъщать своихъ пасомыхъ и лишнее побуждение оказывать полнъйшую внимательность въ совершаемому богослуженію. А этимъ путемъ можетъ быть и приблизилось бы именно къ тому, о чемъ тщетно преполагается въ пастырскихъ богословіяхъ и въ оффиціальных церковно-административных отчетахь: православные были бы действительно, а не числились православными; приступали въ таинствамъ съ полнымъ понятіемъ о догматахъ въры и нравственности христіанской, и ограда церкви утверждалась бы не на внёшнихъ спискахъ и полицейскихъ запрещеніяхъ, а на глубово вибдренныхъ убъжденіяхъ въ совъсти каждаго. А затъмъ, само собою достиглось бы тогда въ церкви не только полное единовъріе, но даже желаемое единообычіе.

### Қъ вопросу о соединеніи церквей\*).

Трудно безъ отвращенія читать содержаніе левціи пресловутаго Деллингера, патріарха старокатоликовъ. Не преувеличивая, можно назвать ее "христопродажническою". Нужно соединеніе церквей, пропов'ядуеть Деллингеръ. А почему оно нужно? А потому, говорить онъ, что существуеть Восточный вопросъ;

<sup>\*)</sup> С. И., 28 января, № 27.

что въ рукахъ Россіи влючи будущности востова; а влючи этв въ ея рукахъ потому, что населенія Турціи русскому народу единовърны. Итавъ, предстоитъ опасность европейскому равновъсію вообще и Австріи съ Германіею въ особенности. Отвратить эту опасность можно уніей; единовъріе дастъ и нъмцамъ право вмъщательства въ судьбу турецвихъ христіанъ; назвавшись единовърнымъ, великій германскій народъ заручитъ-де тогда и сочувствіе племенъ востова, и законно потребуетъ доли въ добычъ, которая по всъмъ правамъ теперь принадлежитъ Россіи.

Такъ разсуждаеть богослов; такъ разсуждаеть онъ о выры; это взглядъ людей, смутившихся въ соопсти провозглашениемъ напской непогрышимости! Ясные обличить свое безвыріе трудно; блистательные засвидытельствовать коренную невыжественность и испорченность невозможно; безстыднъе признание немыслимо. Называть "единеніемъ въ въръ политическую уловку, выставлять цёлію христіанскаго общенія обманное пріобрётеніе народныхъ сочувствій, и все, въ довершеніе, покорять, играя словами "Христосъ" и "канолическое православіе", преобладанію Австрійской и Германской державъ! Русскому, и вообще православному христіанину далве и пояснять не нужно; очевидно ему будеть, что католикь, старый ли, новый ли, называйся онъ какъ угодно, потеряль даже ощущение того, что такое въра и что такое христіанство, хотя и шумить, вставая со знаменемъ, на которомъ тв-же священныя имена начертаны такими крупными буквами! Христопродажническія ув'вщанія произносятся не какимъ-нибудь невъжественнымъ аббатомъ изъ Испаніи, едва разбирающимъ грамоту: это знаменитость Деллингеръ; это глава смущающихся неслыханнымъ догматомъ личной непогръшимости, это отголосовъ лицъ, возставшихъ за истину, только за чистую истину, только по смущенному нравственному чувству!

Несчастный ученый невъжда, въ своемъ кощунствъ, не подозръваетъ даже, сколь неопровержимо онъ, самъ собою, собственною своею особою подтверждаетъ печальную върностъ убъжденія, приписываемаго имъ русскому народу, что народъ

этоть одинъ обладаеть истиною. Впрочемъ, по мивнію ученаго главы староватоливовъ, маститаго богослова, прославленнаго ревтора-профессора, могуть быть двв одинавовыя истины, хотя бы даже одна другой противоположныя, и притомъ въ вопросахъ въры, въ томъ, что и по его богословію именуется догматомъ. За то, какое блистательное разочарование и твиъ немногимъ изъ насъ, русскихъ, которые склонились было повърить на часъ, что покорные слуги римскаго владыки, возмутившіеся откровенно-честнымь опредёленіемь ихъ дёйствительно тысячелетняго верованія, чтобъ эти умы, ищущіе себе религіознаго усповоенія во лживомъ извращеніи д'яйствительности, чтобъ они способны были ощутить действительное чувство въры! Нъть его, этого чувства; оно утрачено, и пробужденія его и ожидать тщетно: ватолицизмъ, старый ли, новый ли, остается чёмъ есть, -- атеизмомъ въ принципе, съ тою лишь разницею, что одними атеизмъ откровенно и последовательно принимается, другими лицемърно утаивается и нъкоторыми добродушно не сознается. Но самовластіе, но насиліе нравственное, но преэръніе въ духовнымъ правамъ человъческой природы, но безстыдство вопіющихъ противорівчій, но то, что называется "іезунтствомъ" и "ультрамонтантствомъ" въ своемъ проявленіи болъе откровенномъ и послъдовательномъ, это сохраняется во всвхъ, именующихъ себя католически-върующими, въруютъ ли они по старому, тридентинскому, называемому теперь "новымъ", или по новому, мюнхенскому, которое теперь жалуеть себя въ "старое."

### Народность въ религіи\*).

Продолжаемъ съ достопочтеннымъ корреспондентомъ бесъду о располячении католичества, какъ выражается Голосъ, или какъ выразиться точнъе—объ обрусении католичества. Корреспондентъ не находитъ нужнымъ вводить русскій языкъ въ католическое богослуженіе насильственно, въ чемъ и мы съ нимъ

<sup>\*)</sup> С. И. 31 января, № 30.

Вопросы Вёры и Цериви. Томъ I.

согласны. Но корреспонденть, темъ не менее, находить повидимому, что ватолическое богослужение на русскомъ языкъ есть явленіе желаемое; что обрусеніе католичества есть прибытокъ русской народности; что еслибъ не прямое упорство католичесвой іерархіи, то и очень не худо бы русскому правительству и обществу приняться для ватоливовь, руссвихь подданныхь, за повтореніе апостольских трудовь Кирилла и Менодія, только уже въ видахъ католичества, а не православія, съ мыслію впрочемъ, что апостольскій подвигъ предпримется не въ пользу самого католичества, а въ пользу русской народности. Съ этимъ мы не согласны; не согласны потому, что находимъ неправильною основную мысль, на которой зиждутся эти планы: мысль эта: будто языкъ и національность одно и тоже, а въра и національность совершенно разное. Сомніваемся въ такомъ тождествъ языка съ національностью. Не менъе сомнъваемся и въ этомъ національномъ безразличіи вероисповеданій.

"Нельзя навязывать какую-либо національность в'вроисповъданію, напримъръ францувскую католику, нъмецкую лютеранину". - Точно такъ, нельзя, потому что добрая половина нъмцевъ суть католики исторически, и часть французовъ исторически же пріобщилась реформ'в, початой Лютеромъ; но не потому, чтобы національность и вёра были взаимно равнодушны. Случайный ли это факть, что исторія однако сохранила папскій католицизмъ въ племенахъ романскихъ и кельтскихъ и вывела изъ него племена тевтонскія, и притомъ северныя? Англія, при всемъ своемъ аристократическомъ устройствъ, удержала и та католичества. Ирландія, столь тесно связанная судьбами съ Англіею, однаво осталась католическою, при своемъ вельтскомъ происхожденіи. Тевтонскіе Нидерланды отвоевали себъ протестантство; валлонская Бельгія до сихъ поръ не только ватоличва, но ультрамонтантва. Случайно ли и то, что часть романо-вельтовъ заразилась протестантствомъ не чрезъ Лютера однаво, а чрезъ Кальвина, который вмёстё по душё пришелся и шотландцамъ, не внушивъ особеннаго расположенія щирымъ нъмцамъ? Если это случайно, тогда все случайно; нивавая аналогія ни въ чему не ведеть; нивакихъ историческихъ законовъ не существуеть, ни въ чемъ нъть смысла и нечего нигдъ отъисвивать. Если же не случайность, то смысломъ освётится намъ даже нъмецкое еврейство, -- доводъ, которымъ между прочимъ пользуются защитники филологической національности. Присматриваясь, увидимъ, что нъмецкое еврейство, очищенное, просвъщенное, еврейство Мендельсона, а не талмуда, есть именно нъмецко-лютеранское, а не какое другое. Содержаніе въроученія тамъ и здёсь сравнялось; остались небольшія формальныя разности, удерживаемыя евреемъ, лишь бы изъявить чёмъ-нибудь свое уважение въ племени и подкръпить свое метрическое свидътельство. А нъмецъ поспъшилъ сбросить изъ своего римсваго наследства, что его черезъ-чуръ бы отдаляло отъ новаго израильтянина. Не случайностью объяснимъ и следующее: отчего нътъ англійскаго магометанства и даже испанскаго, хотя Англія первая магометанская держава, а Испанія была полумавританская? Отчего англиканское в вроиспов вданіе и богослуженіе есть только англійское, а не французское и німецкое? Гдъ составъ богослуженія и молитвъ переводился съ одного языка на другой, помимо двухъ исключительныхъ случаевъ: одного, вогда происходить гуловое обращение целаго племени въ новую въру, и-другаго, когда ученый знакомить любознательных соотечественников съ чужими догматическими и литургическими особенностями?

Язывъ есть только одно изъ выраженій народной жизни; народность дается не имъ однимъ, но многими другими условіями, въ томъ числів віроисповіданіемъ. Бельгіецъ есть ли французъ? По языку, да. Эльзасецъ, даже говорящій по-нівмецки, есть ли нівмецъ? Самъ онъ себя не хочеть знать таковымъ. Сіверо-американецъ есть ли англичанинъ? Таково безразличіе языка къ національности, хотя это и признакъ, дійствительно боліве другихъ твердый. За то не отнимайте и у віроисповіданій національное значеніе, хотя они меніве даже, чіть языкъ, съ народностью тождественны. Англиканство для Англіи, лютеранство для Швеціи и Сіверной Германіи, като-

лицизмъ для Испаніи, есть не просто върованіе большинства; это цълый процессъ историческій, это—одно изъ ихъ призваній среди другихъ народовъ міра, а это и есть что называется народностью, изъ чего она составляется главнъйшимъ образомъ.

Отвлевающихъ религію отъ народности сбиваеть съ толку безусловность религіозной истины (предмета религіозныхъ върованій) и безусловность личнаго уб'яжденія (субъективнаго отношенія въ истинъ). Но забывается при этомъ, что когда разсуждають о католичествъ, лютеранствъ, магометанствъ, словомъ о "въроисповъданіи", дъло идеть ни о личныхъ убъжденіяхъ, ни объ истинъ самой въ себъ, а о духовномъ, многочленномъ организмъ, независимомъ ни отъ личности, ни отъ достоинства истины. Обще-признанное в вроучение (символь), образовавшееся по нему богослужение, усвоенныя привычки въ быту, нравственныя предрасположенія, унаслідованныя отъ предвовъ и коренящіяся въ отдаленномъ основаніи на катихизись и богослуженін, целый рой воспоминаній о своихъ великихъ людяхъ (святыхъ), еще болве многочисленный рой воспоминаній о претерпънныхъ радостяхъ и горестяхъ, борьбахъ и побъдахъ,радостяхъ и горестяхъ, борьбахъ и побъдахъ общественныхъ, находящихъ одинаковый отзвукъ въ сердцахъ милліоновъ, слагающихся въ одинаковое представление также у милліоновъ, но чуждыхъ и непонятныхъ другимъ: вотъ что есть въроисповъданіе; в роиспов даніе есть совокупность своеобразных в нравственныхъ идеаловъ, сознанныхъ и подразумъваемыхъ. Въроисповъданіе такой же организмъ, какъ языкъ, и составляеть вмъстъ съ нимъ подвладку духовной жизни. Единство исповъданія, въ связи съ единствомъ языка и затемъ съ единствомъ внішних условій жизни, каковы политическое устройство и географическое мъсто, наконецъ, --обусловленный всвии четырьмя двятелями быть съ его привычвами, и есть-національность, проще-народъ. Народъ, скажемъ вдобавокъ, долженъ быть представляемъ никакъ не въ ширину только, но и въ длину; не только въ смыслъ живыхъ милліоновъ, одновременно живущихъ на одномъ пространствъ, подъ одними условіями, но въ смыслъ ряда покольній, взаимно преемствующихъ, и преемственно сохраняющихъ одни существенные преданія, одни понятія, однъ привычки, одни общественныя върованія, опредъленный складъ мысли и, какъ довершеніе и скръпленіе всего—сознаніе о себъ, какъ о недълимомъ цъломъ, тождественно продолжающемся и распространяющемся, вдали и здъсь, сегодня и въка назадъ, равно какъ и въка впередъ. Короче, національность есть единство исторических судебъ, признаваемыхъ за свои.

Это съ общей, теоретической точки зрвнія. Перейдемъ къ практикъ, къ частному вопросу, насъ занимающему.

Для васъ безмолвны Кремль и Прага, сказаль поэть Европв. Для русскаго Кремль не безмолвень. Но Кремль сказываеть русской душт не объ одномъ Василіт Іоанновичь, съ голымъ числомъ изъ хронологіи, но свазываеть о цёлой длинной исторіи, а въ ней и о православіи на главнъйшемъ изъ мъстъ; и тоже православіе, ясно или темно, воспоминается здёсь именно въ смыслё одного изъ существеннёйшихъ отличій русской народности отъ польской. И воспоминаніе о Прагв, русскому и поляку одинавово, сважеть не объ одной Речи Посполитой, Екатерине иль Суворове, или о существованіи юсовь въ польскомь языкі, затерянных въ русскомъ, но и о междупарствіи, и о казачинъ, объ уніи и диссидентахъ; содержание воспоминания въ глубинъ опять будетъ даже преимущественно религіознымъ. Все равно, сознаеть ли себи полявъ католивомъ или русскій православнымъ, и лично въруетъ ли во что-нибудь вообще тотъ и другой; дъло въ томъ, изъ чего тотъ и другой духовно сложенъ, если подвергнуть ихъ природу анализу. Если только одинъ дъйствительно есть полявъ, другой действительно есть русскій, не по одному имени: на див, на глубокомъ див, непремвино гивздится у одного и папа и унія (а равно и шляхетство); у другаго и православіе, и міръ, и казачество. Въ Герценъ слышите вы не только руссваго, но и православнаго, хотя онъ атеисть: а кардиналъ Биццари, какъ оказывается изъ факта вчера сообщеннаго корреспондентомъ же, оказываетъ себя враждебнымъ даже языку русскому, хотя этотъ языкъ ему не менве чужой, чвиъ польскій; съ русскимъ языкомъ и у него не варятся представленія о католичествв, вопреки даже обратнымъ побужденіямъ, которыя бы должны подсказываться собственною выгодою католицизма. А оттого все, что Герценъ есть все-таки русскій, не смотря на своей атеизмъ, а кардиналъ Биццари есть насквозь католикъ.

Исторія не дала Руси католичества, напротивъ дала прямое призваніе именно противо католичества. Разсуждайте какъ угодно, но нужно не сочинять, а признать действительность. Целая огромная масса даже отложилась отъ духовнаго тела Руси, именно протестуя на важущуюся слабость въ противодъйствін латинству. Говоримъ о расколь. Начиная съ аллилуіа, латинскихъ крыжей, троеперстія, и кончая насиліемъ книжнаго исправленія, односторонне ісрархическаго, туть во всемъ сзади стояль протесть противь датинства и папства, частію сознанный и прямо поставленный, частію косвенно намекавшій. Троеніе аллилуіа, крыжи, троеперстіе обвинялись въ латинствъ прямо; въ Нивонъ слышалось папское начало. Начала для массъ важнъе частныхъ догматовъ; и Кальвинъ соблазнилъ часть Франціи именно темъ, что его фаталистическая система повторила законъ духовнаго рабства, отличительный признакъ папизма, только перемъстивъ члены уравненія, и подставивъ, вмъсто папы съ Римомъ, предопредвленіе.

Католическимъ богослуженіемъ на русскомъ языкъ бюровратически сочиняется новая народность и заводится новая форма исповъданія. Циркулярами вступать въ борьбу съ историческимъ процессомъ, инструкціями создавать новый видъ среди семействъ, называемыхъ въ этнографіи народностями и исповъданіями: это затъя по меньшей мъръ комическая. Искусственная случка духовныхъ культуръ и сращиваніе народностей—дъло нъсколько потруднье, чъмъ выводка голубей желаемой масти. Но нельзя отрицать въ подобныхъ усиліяхъ помъхи правильному народному развитію. Бълоруссъ минскій и гродненскій есть ли католикъ? Воть вопросъ, который требуеть еще ръшенія, котя его и предполагають ръшенымъ. Но нашему да и нътъ. Бълоруссъ прежде всего есть уніятъ, котя бы уже обратившійся въ чистаго католика; а это нъчто болье, чъмъ католикъ просто, каковымъ есть итальянецъ, даже баварецъ. Историческое содержаніе у этого вида въры (уніятства) есть именно вражда и презръніе къ Руси, чисто русской. Въ этомъ его существо, таково его происхожденіе; это не просто въра, но отреченіе отъ другой въры, стоящей рядомъ, но притомъ признающей себя за основу народности. Смъшно увърять, что все дъло въ разницъ догматовъ. Можно отдать честь католику-гродненцу, что онъ продвинулся въ догматическомъ разумъніи не дальше православнаго пензенца.

Но какъ ни смѣшно, поставимъ вопросъ и объ этомъ. Предположимъ, что гродненскій католикъ вѣруетъ далѣе, чѣмъ даже баварецъ или французъ, которыхъ, видимъ, и не шевельнули нововведенные догматы. У гродненскаго смерда въ сознаніи есть еще нѣчто, кромѣ словъ всендза, что "если въ папу не будешь вѣровать и въ костелъ ходить, то будешь проклятъ", и "если всендза не будешь слушать, то пропадешь въ аду". Итакъ, этотъ гродненецъ, приходить въ церковь, и слышитъ, что вѣра его преподается ему не въ кабалистическихъ, непонятныхъ заклинаніяхъ, чѣмъ ему казалась латынь и не на панскомъ языкѣ (польскомъ), какъ прежде, а на русскомъ. Что этимъ достигается?

"То, что гродненецъ сознаеть себя болье русскимъ, чъмъ досель".

"То, что онъ совнаеть костелз русскимъ, чего не было доселъ".

Которое изъ двухъ послъдствій върнье, предоставляемъ судить тъмъ, кто постарается предварительно ръшить: сознаетъ ли себя бълоруссъ и теперь полякомъ? Онъ сознавалъ себя пока не полякомъ, ни русскимъ, но "хлопомъ", въру свою "панскою". Сознать и ощутить и хлопство и панство, и въру свою и русскую, все это вмъстъ за одно и тоже, это будетъ

вавилонское см'вшеніе понятій, изъ котораго б'єдному б'єдоруссу съ трудомъ и выбраться!

Таково последствіе, при предположеніи, что хлопъ белоруссъ есть католикъ не по внёшности только. Но самое это предположение можеть быть принимаемо только въ невъдъния католицизма вообще, уніи въ частности и бѣлорусскаго крестьянина въ особенности. Бълоруссъ-католикъ есть менъе католикъ, чъмъ лютеранинъ есть православный. Но совершенно внътнее отношеніе, въ которомъ держится теперь русскій католивъ въ костелу, перемъняется тотчась на внутреннее, лишь только посредство, чрезъ воторое сносится съ нимъ востелъ, становится проврачные. Предъ нимъ не механизмъ обрядовъ будетъ, но смыслъ; онъ усвоитъ не повиновеніе одно всендзу, но дъйствительное въ догматы върованіе, котораго нъть теперь. Руссвое богослужение въ ватолическомъ костелв и русская проповъдь (а темъ более-белорусская простонародная) только углубить и укръпить въ бълорусскомъ населеніи католицизмъ. Нарочно этому содействовать значить собственными руками поливать и возращать съмя, не только чужое русской народности, но по существу враждебное. И темъ прочиве оно заляжеть, темъ глубже укоренится, тъмъ опаснъе въ будущихъ политическихъ плодахъ, чемъ отдаленнее наобороть великорусскій простолюдинъ отъ своего богослужебнаго языва и отъ своей церковной проповеди. Русскій католикъ будеть ближе къ своей, непріязненной русскимъ въръ, чъмъ православный русскій къ своей исвонной, составлющей одну изъ историческихъ стихій его народности и одинъ изъ залоговъ ея величія и славы. Чтобы сравнять, оставалось бы ввести славяно-русскую рёчь въ костель, то есть произвести еще большую путаницу въ сознаніи не только білорусса, но самого великорусса: да и ціль политическая, которая предполагается, не приблизилась бы, а отдалилась; славяно-русская рёчь хороша для руководства въ изученю русскаго языка въ гимназіяхъ, а не въ костелахъ.

Доводъ, иногда употребляемый современными апостолами обрусенія: "но не возмутительно ли однако, что запрещають

молиться на родномъ языкъ? можетъ быть произносимъ только въ шутку. Запрещать молиться на томъ ли другомъ ли языкъ нельзя,—по очень простому соображенію, что языкъ молитвы, какъ сама молитва, не имъетъ ни нужды ни привычки слушать постороннихъ приказаній; каждый молится, какъ хочетъ и какъ знаетъ. Да богослуженіе не есть и молитва. Нътъ основаній хлопотать за папу ревностнъе самого папы и заботиться о понятливости того, что по требованію самого католицизма должно оставаться непонятнымъ. А къ частнымъ бесъдамъ, тъмъ болье къ исповъди (важнъйшимъ орудіямъ сношеній іерархіи съ върующими), нельзя приставить полиціанта для наблюденія, на какомъ языкъ ведутся разговоры, и не внушается ли на исповъди, чего добраго, пожалуй даже отвращеніе къ языку, признанному оффиціально церковнымъ!

Итакъ, попытка обрусить облоруссовъ черезъ костелъ и обрусить само католичество черезъ грамматику Востокова съ академическимъ словаремъ сама въ себъ есть несообразность. Скоръе можно обрусить костелъ чрезъ пріученіе населенія къ русскому языку, чъмъ наоборотъ. А тымъ еще върнъе можно чрезъ обрусеніе населенія отвлечь его совсымъ отъ костела, въ чемъ и не было бы особенной бъды. Да и то, не такимъ же внъшнимъ путемъ пріучаютъ къ народности.

Язывъ есть одно изъ орудій распространенія и сохраненія народности, но не самъ собой въ смыслѣ лексикона и грамматики, а чрезъ свое содержаніе прежде всего, чрезъ духовную производительность народа, въ наувѣ, поэзіи, законодательствѣ, общежитіи, сказавшуюся между прочимъ въ языкѣ. Одною выучкою говорить по-русски не обратимъ иностранца въ русскаго: иначе пруссаки должны бы быть признаны отчаянными руссофилами за то, что учатъ не только офицеровъ, но даже фельдфебелей говорить, по крайней мѣрѣ понимать, по-русски. Кромѣ оффиціальнаго всегда можетъ быть сердечный языкъ, за которымъ не угоняемся: кромѣ общественнаго можетъ быть домашній, котораго не искоренимъ. Хотите ввести русскій языкъ? Заставьте его полюбить, чтобы почувствовали его не-

обходимымъ не только въ общественномъ быту, но болъе удобнымъ и въ домашнемъ. Желаемъ оттёснить чужой языкъ, проводнивъ чужой народности? Устроимъ, чтобъ онъ овазывался не только лишнимъ, но противнымъ и затруднительнымъ. А къ этому ведуть не столько мёры запретительныя противъ чужого явыва (хотя онъ вполнъ законны противъ употребленія оффиціальнаго, тімь болье тенденціоннаго), сколько поощрительныя своему, и именно его содержанію, а не формъ. Просторъ своей наувъ и литературъ, содъйствіе ихъ богатству, уваженіе въ ихъ свободъ, произведеть въ политическомъ смыслъ послъдствія въ тысячу разъ быстрейшія и сильнейшія, нежели оффиціальныя предписанія объ оффиціальных ваблюденіях за граммативой и словаремъ. Стоить вообразить хотя одну меру: вся русская печать, напримерь, вполне освобождена отъ ценвури, а вся инородческая въ Россіи подвергнута цензуръ, пусть даже въ такой степени, въ какой теперь подлежить русская (больше можно и не желать). Мы не проектируемъ этой меры, но просимъ только вообразить ея последствія. Воть и станеть понятно, наглядне всего, гди кроется легчайшее средство къ обрусенію, и 63 чемз главивншая причина неуспеховь, теперешнихъ, да можно предревать смѣло- и будущихъ...

### О народности въ религін\*).

Римской курін католическое богослуженіе на русскомы языкі не угодно, не смотря на то, что выгодно вы смыслі украпленія церкви среди народности, слабо связанной съ католичествомы. Вы посліднемы не можеть сомніваться reverendissimus кардиналь. По мивнію кореспондента, римскому двору просто не хочется ни вы чемы быть соучастнымы съ русскимы правительствомы. Пусты такы. А почему не хочется? Вопросы полько перекладывается, а не рышается. Римскій дворы хочеть

<sup>\*</sup> С. И. 19 февраля, № 43.

хотъть непремънно того, чего поляви. Но этимъ-то и доказывается, что католициямъ ощущаетъ себя не просто върою, но върою, которая связана съ извъстною народностью. Одна народность ему ближе, другая чужда; съ тою становится онъ на одну точку, съ другою не хочетъ соглашаться, хотя ему, какъ въръ чисто взятой, предстоитъ выгода. Прозръваетъ ли онъ, что за выгодою послъдуетъ и невыгода; что обрусеніемъ католиковъ воспользуются къ привлеченію ихъ въ православіе, исповъдуемое большинствомъ русскаго народа? Но это опять тоже. Находятъ, стало быть, что съ однимъ языкомъ и одною народностью болъе сращивается одна въра, съ другими другая; въ чистой русской народности видится мало задатковъ, чтобъ католициямъ засълъ глубоко и прочно; и наоборотъ, въ обрусеніи усматривается опасность отпаденія.

Ни Гизо, ни горсть англійскихъ евреевъ ничего не доказывають. И о Гизо, и объ англійскомъ еврев (все равно и французкомъ, въ родъ Кремье), вопросъ будеть таковъ:--чего болъе въ ихъ духовной природъ, національнаго (францувскаго и англійскаго) или віроисповіднаго, реформатскаго и еврейскаго? Если перваго болве, тогда сважемъ, что, не смотря на личную принадлежность въ реформатству или еврейству, они отчасти и католиви, безсознательно. О Гизо это несомивнно; о многихъ французскихъ предатахъ несомивнио противоположное; они болъе римляне, чъмъ французы. Объ евреяхъ, томъ или другомъ все равно, отвътъ болъе сомнителенъ. Въра еврейская именно и доказываеть всего кръпче, до какой неразрывности, даже уродливой, можеть доходить не только связь, но тожество вёры съ народностію. Это и въра еврейская, и непремънно-еврейская народность; племя и въра совпадають. Еврей можеть быть прекраснымъ "подданнымъ государства", русскаго, англійскаго, французскаго, какого угодно, но ни какъ не членомъ живымъ той или другой народности. Будеть обольщением увърять въ иномъ и воображать иначе. Язывъ и часть обычаевъ сврвиляють еврея съ мъстнымъ населеніемъ, но не срощаютъ. Еврею безмолвны историческія страданія и радости его сограждань; онъ чужой имъ; несправедливо отъ него и требовать иного; пускай и воспоминаеть онъ объ Іерусалимъ, вавилонскомъ плъненіи, а не о врестовыхъ походахъ или борьбъ съ татарами, съ воспоминаніемъ чего французъ или русскій соединяетъ воспоминаніе о своей судьбъ. Наконецъ, дойди дъло до практической провърки, эта взаимная далекость не замедлитъ выступить разительно. Почему бы ни уклонялись повсюду евреи отъ военной службы, и почему бы ни хвастались они (отъ чего они тоже не прочь повсюду) участіемъ своимъ въ государственныхъ войнахъ, стоитъ задать вопросъ: кого однако предпочтетъ еврей во время войны, единовърца ли иностранца, или соотечественника иновърца? Въ вопросъ заключается и отвътъ.

Корреспондента сбиваеть неосновательное предположеніе, что связь народности съ върою предполагаеть въ каждомъ народъ одну опредъленную въру, и притомъ въ смыслъ сознательнаго усвоенія определенных ватихизических положеній. Французское реформатство, которымъ между прочимъ пользуется онъ для своего недоумёнія, само есть вполнё родное французской народности, о чемъ мы уже и говорили разъ. Вообще, та въра принадлежить въ народности, съ которою зналась исторія народа и которою создавался народъ въ народъ. Немецъ вовсе не есть исключительно лютеранинъ или, такъ сказать, лютеранинъ отвлеченно взятый; англичанинъ, чтобъ быть и чувствовать себя англичаниномъ, не имъетъ надобности числиться непременно реформатомъ. Вероисповедание англійское, даже въ смыслъ учрежденной церкви, есть реформатство, но вышедшее изъ католичества чрезъ насилія королевской власти, гоненія республики, и пуританство; нъмецкая въроисповъдь есть то же католичество, но побъжденное, и отчасти досель еще побъждаемое-отвлеченнымъ мышленіемъ; во французской исторіи борьба съ гугенотами столь же существенна и такъ же запечатлъла и народность и въру. Оба оттънка западной въроисповъди равно одинаково родны всёмъ тремъ народамъ, хотя каждому съ особымъ прошлымъ и съ особеннымъ воспоминаніемъ, съ своей особой обстановкою, съ своимъ вкусомъ, и въ каждомъ распредълены между населеніемъ въ разной, и количественной и качественной, пропорціи. Въ области чисто политической, ни тори ни виги не перестаютъ быть англичанами; не перестають быть вполнъ и католики съ протестантами ни англичанами, ни нъмцами, ни французами, хотя среди каждой народности являются съ своими особенностями и на каждую кладутъ не одинаковую печать.

Примъръ Америки, то же приводимый корреспондентомъ въ кажущееся возраженіе, лишь напоминаеть, что и у нея, какъ у всякой другой народности, есть свой типъ въры. На него указаль колыбельный періодъ этой страны,—страны выходцевъ-диссентеровъ, и притомъ "трясучекъ" по преимуществу. Отсюда эта необыкновенная разметанность личныхъ върованій, съ неменьшимъ обиліемъ и разнообразіемъ самихъ общинъ религіозныхъ. Особенная религіозная окраска не только не снимается, напротивъ, едва ли не явственнъе покрываетъ населеніе, чъмъ въ другихъ странахъ, обозначая съ неменьшею ясностью и своеобычныя нравственныя требованія. Спиритизмъ и мормонство явленія—предпочтительно американскія: едва ли кто съ этимъ станеть спорить.

Повторяемъ сказанное прошлый разъ: народъ и народность есть исторія народа. Ни отдільное лицо изъ народа, ни данное время изъ всенародной жизни, ни отдільно взятая черта народнаго быта не возстановляють полнаго народнаго обличія; за то ничего нельзя и отвлечь, разсматривать независимо, одинъ ли моменть, одну ли черту народности; нельзя въ томъ числів и візроисповіданіе, сложенное исторією, признавать безразличнымъ къ народности. При практическихъ мізрахъ по западнымъ губерніямъ нельзя по этому признавать безразличнымъ вопросъ: чізмъ значится католицизмъ въ исторіи, не оставившей Русь на степени только "породы" или "державы," а сложившей ее въ народъ и государство. Какіе заложены ею правственные идеалы въ народів, и въ какомъ отношеніи къ этимъ идеаламъ идеалы ватолическіе? Идеалы народные хранятся отчасти во всемъ быту (религіозномъ въ томъ числів), въ окружающей

природъ, въ экономической обстановкъ; выражаются въ символивъ и обрядности, -- въроисповъдной отчасти, затъмъ символикъ и обрядности бытовой, и наконецъ поливе-въ языкъ и духовномъ творчествъ. А народное творчество тоже носить отпечатокъ народныхъ вёрованій, и съ другой стороны само върование полагаетъ себя въ каждомъ историческомъ организмъ подъ особеннымъ угломъ зрвнія, свойственнымъ отличительно этой, а не другой народности. Свазанное, переплетающееся взаимоотношение разныхъ стихій народности можно было бы изобразить даже въ математической формуль, съ плюсами, минусами и ворнями: было бы нагляднее; и было бы тогда убедительнее, что роднить (а темъ более-насильственно) католическую обрядность съ русскимъ языкомъ значить лишь тормозить естественный ходъ; искуственно мъсить тесто, отъ котораго отказалась исторія, признавъ элементы несоединимыми. Въ переводъ же на правтическій языкь это будеть значить: угощать себя собственноручно снадобьями, разрушительно действующими на органическую ткань.

Почему Герценъ советоваль своей знакомой отдать детей въ католическимъ монахинямъ, мы, разумфется, отвфчать не беремся. Можеть быть дама надобла ему педагогическими просыбами, и притомъ съ изъявленіемъ желанія оставить дітей подъ религіознымъ вліяніемъ. Своихъ детей Герценъ, если не ошибаемся, воспитываль въ тщательно обереженномъ атензмъ. Но мы не видимъ, къ чему можеть вести представленный примъръ. Что Герценъ хотвлъ намвренно распложать орудія противъ Россіи? Не думаемъ, хотя и не имъемъ нужды брать Герцена въ этомъ случай подъ защиту. Ничего не говорить и поощреніе, имъ оказанное бізлокриницкой лжеіерархіи. Надо же вспомнить, что Герценъ быль атенсть; что если усматривались въ немъ остатки православія, то безъ сомнівнія не въ томъ, чтобы атеисть убёждень быль въ истинё православнаго ватихивиса иль признавалъ необходимымъ правильное рукоположение для іерархіи. Но поставьте Герцена рядомъ съ Ледрю Розленемъ, Мадзини, ну и въмъ еще? Да не самъ ли онъ выражаетъ отвращеніе въ европейскимъ апостоламъ революціи? Чтожъ и почему претило ему въ нихъ, при несомнѣнномъ единствѣ политическаго катихизиса? Почему его такъ ломало и отъ поляковъ, не смотря на всю дружбу, которую считалъ онъ нужнымъ оказывать имъ? Виноваты ли въ этомъ однѣ его личныя особенности (да и о тѣхъ вопросъ, откуда онѣ); навѣяно ли это народностію, но въ тѣсномъ смыслѣ "языка"? Или же корень неудовлетворимости лежалъ гдѣ-нибудь еще, глубже, въ нравственныхъ требованияхъ, въ которыхъ самъ онъ не только не признавался себѣ, но пусть даже отвергалъ ихъ сознательною мыслію?

Впрочемъ это частный вопросъ, относящійся скорже къ исторіи русской литературы, чёмъ къ дёлу, занимающему нашихъ ворреспондентовъ. Прибавимъ по поводу ссыловъ на Герцена только одно слово. Ну вотъ примъръ еще, и притомъ для русскаго яснъйшій изъ всёхъ, какіе только могуть быть отысканы въ исторіи. Старообрядецъ-безпоновецъ можетъ сходиться, и даже сходится, въ догматическихъ положеніяхъ съ крайнимъ протестантомъ; духоборецъ и христовецъ еще ближе сходятся съ иллюминатами и трясунами запада. Отрицать ли однаво, или нътъ, что старообрядство и духоборство есть одно изъ руссвихъ вёрованій, а протестанство съ квакерствомъ все-таки одно изъ западно-европейскихъ? И согласимся ли, что назади, въ глубинъ старообрядства съ духоборствомъ, слышится все-тави православіе, и притомъ русское; а въ раціонализм'в съ иллюминатствомъ на днъ лежитъ католичество, и притомъ у одного именно нъмецкое, у другого британское? Опять отдълимъ исключительные случаи тёхъ или другихъ отдёльныхъ личностей: исключенія нигді не ставятся въ правило, и случайности не возводятся въ законъ.

### О церковныхъ попечительствахъ\*).

Едва ли кто станеть съ тъмъ спорить, что въ развитіи попечительствъ таится начало возможныхъ успъховъ и нравственнаго и умственнаго развитія населенія. Мы смъло прибавимъ—даже экономическаго. Предчувствіе этого всесторонняго вліянія, которое способны оказать попечительства на низшее населеніе, не чуждо было и нъкоторымъ земскимъ собраніямъ. Помнимъ былъ и въ Московскомъ въ свое время вопросъ о возможности обратить попечительства въ орудіе земской власти, по крайней мъръ по дъламъ образованія. Преткновеніе опять оказалось въ неуясненномъ понятіи; да что же такое однако попечительства и стоять ли они еще въ какомъ либо отношеніи къ земству? Не чисто ли они учрежденія церковныя.

Иопечительства устроились, если память намъ не изм'ьняеть, въ противоядіе "братствамъ". Братства узаконены и сами по себъ, но въ то время, когда общество о нихъ заговорило, вспомнивши о томъ, что братствамъ нъкогда обязанъ быль западный край спасеніемь русской народности и въры, и вогда пошла на нихъ мода (мода бываеть у насъ на все, въ томъ числъ и на братства), тогда показалось нъкоторымъ страшно. Братство это—fraternité, a fraternité это—революція. Конечно, ни русскій православный народъ, ни въ частности исторія православія, отбивавшагося оть польскаго ватоличества, ни мало не виноваты въ томъ, что нъкоторые русскіе люди воспитали свою умственную способность на французскомъ словаръ, а свои знанія на исторіи европейскихъ насилій. Но пугало, заключавшееся въ христіанскомъ названіи, слёдовало устранить: выскочило "попечительство". Оно было потому дитятей незаконнорожденнымъ, и до сихъ поръ не знаетъ ни отца, ни матери, ни родныхъ, всв его чуждаются, хотя всв отдають ему справедливость. Пора его усыновить и ввести въ полныя права наследства; конечно, нужно дать ему ради этого и новый видъ.

<sup>\*)</sup> С. И. 23 февраля, № 53.

Мы не намърены излагать здъсь, въ чемъ необходимо исправить уставъ приходскихъ попечительствъ, чъмъ дополнить и чъмъ согласить его съ инструкцією духовнымъ старостамъ, уставомъ консисторій, духовнымъ регламентомъ и наконецъ земскими учрежденіями и городовымъ положеніемъ. Ограничимся указаніемъ противоръчій, какія теперь въ немъ есть, и притомъ болъе видныхъ.

Попечительство есть конституированный приходъ,—по врайней мёрё зачатокъ приходской конституціи, приходскаго порядка; это приходъ въ своемъ представительстве. Причть и церковный староста суть также выраженіе прихода и его представительство. Но староста съ священникомъ могутъ быть и не быть членами попечительства.

У причта со старостой предметь попеченія тоть же, что у попечительства, - церковь приходская. Но у попечительства есть сверхъ того свои заботы, повидимому, необязательныя для церкви и ея ближайшихъ приставниковъ, священника со старостой: попечительство заботится о воспитаніи дітей, объ уменьшенін нищенства. Мы знаемъ однако же и изъ исторіи и изъ быта, что тв же заботы искони признавались присущими именно церкви, въ теснейшемъ смысле взятой. Бедные-на рукахъ цервви съ самыхъ дней апостольскихъ; изъ старыхъ церввей ръдвая досель не имъетъ богадъльни; при многихъ есть и училища. Нищіе по старой памяти все толиятся въ цервви, и церковь по крайней мърв ихъ не гонить.--Но то, говорять, цервовь и приходъ, пекущіеся о нищихъ, страждущихъ и убогихъ и о себъ самой въ смыслъ храма-сами по себъ; а то попечительство приходское, заботящееся о бъдныхъ прихода, о малюткахъ и о церковномъ храмъ съ причтомъ-само по себъ.

Но народное образованіе, искорененіе нищенства, помощь убогимъ, это то же—забота земства?—Да, и однаво эта забота приходскихъ попечительствъ, которымъ до земства никакого дъла нътъ, какъ и земству нътъ права мъщаться въ попечительства.

Итакъ, попечительство есть, можетъ быть, учреждение благотворительное, и въ этомъ смыслъ добровольное, потому несмъ-

Digitized by Google

симое ни съ земствомъ, ни съ приходскою церковью. -- Да попечительства не обязательны; учрежденіе ихъ зависить отъ доброй воли прихожанъ: но однаво они подчинены уставу; предметь ихъ попеченій очерчень, вругь дійствій ограничень и этоть вругь совпадаеть съ другимъ, признаннымъ учрежденіемъ равном'врно не только узаконеннымъ, но какъ и приходскія попечительства-непринудительнымъ. Самъ приходъ н есть такое учрежденіе; церковь не острогь и прихожане не арестанты. Церковь существуеть, и при ней причть, потому что существують прихожане, и потому что прихожане добровольнымъ пожертвованіемъ содержать и причть и церковное зданіе. Перестали прихожане приходить въ церковь, подавать вь кружки, ставить свёчи, принимать и приглашать духовенство: перестанеть существовать и приходъ и цервовь и причть, а то пойдеть на сломъ и продажу. Итакъ въ чемъ же, различіе и почему оно?

Здёсь повторяется тоже, о чемъ невогда сказано было, въ газеть "День" по поводу исторіи одного города, если не ошибаемся-Мологи. Быль городь, какь городь; собирались повинности, избиралось и утверждалось городское управленіе; городскія нужды расходовались городскія суммы. Но помимо этого города, городского управленія, городскихъ суммъ и городсвихъ заботь, существоваль въ томъ же городе и изъ техъ же лицъ, другой городъ, съ другимъ управленіемъ, съ другими капиталами, съ другими заботами. Тотъ же голова, съ тою же думою засъдаль въ присутственномъ мъстъ, подписываль раскладочные листы, писалъ отношенія въ полицію и отчеты въ губернское правленіе. И они же, тоть же голова, съ тою же думою, помимо доходовъ принудительно определенныхъ, заведывали добровольно составленными капиталами, расходовали ихъ съ въдома горожанъ на городскія нужды и давали отчеть въ нихъ горожанамъ. Дъло продолжалось годы, пока бюровратическій глазъ отврылъ существование города, заботящагося о городсвихъ нуждахъ поливе казенныхъ предписаній и честиве казеннаго порядка, исполнявшагося, какъ и вездв водится, для очистки формъ.

Въ родъ этого раздвоенія города на самаго себя, на городъ именованіемъ и городъ діломъ, на городъ казенный и на городъ бытовой, городъ личину и городъ-личность: въ родъ этого раздвоенія повторилось и надъ приходомъ, да еще узавонено. Цервовь, причть, староста, то приходъ церковь казенная; а то приходъ настоящій и церковь въ живомъ смыслъ. Илоды неестественнаго раздвоенія тъ же; да они еще твиъ болве усиливаются, что вромв этихъ двухъ видовъ, существуеть еще третій видь церкви и прихода, который назовемъ: исподнимъ. Попечительству все-таки данъ казенный нарядъ. И вотъ, помимо прихода и церкви показныхъ, успълъ образоваться изъ тъхъ же лицъ еще потаенный приходъ, у котораго есть и свои капиталы, иногда и свои учрежденія, въ родъ богадъленъ, питающіяся на церковныя суммы, хотя и не показанныя въ книгахъ. И наконецъ, при всякой церкви бывають свои собранія, сов'ящанія, постановленія потайной церкви, опять стоящія къ оффиціальной, показной церкви, въ отношеніи катакомбы въ подземному зданію. На этихъ совъщаніяхъ постановляется наемъ дьяконовъ, вотируется жалованье сторожу на церковныя деньги, придумываются доброхотные неизвъстные благотворители, пожертвовавшіе на церковную ограду, для воторой вружечный сборь откладывался по частямь, при цъломъ ряде сменявшихся старость и священниковъ.

Итакъ, вотъ что есть. А такъ ли должно быть, разсудить не трудно. Городовое Положеніе отчасти превратило самую возможность раздвоенія городовъ на городь—вазну и городь—общество, простымъ средствомъ—сближеніемъ казеннаго городского устройства съ подлинными городскими потребностями. А церковному устройству и тъмъ паче не подобало бы оставаться неизбъжнымъ носителемъ постояннаго обмана, къ которому невольно принуждается живая церковь накинутымъ на нее казеннымъ оголовкомъ. И путь единственный, разумъется, тотъ же, какой употребленъ и въ мъстномъ самоуправленіи; онъ есть и едипственно справедливый. Признайте же приходъ за самостоятельную юридическую единицу, какъ признанъ и городъ, и

согласитесь, что онъ имбеть полнъйшее право на безусловную самостоятельность, что ничемъ никому не обязанъ. Возникъ онъ самъ собою; понужденій не требоваль; и что если испытываль отвив, то не столько помощи, сколько вившательства, часто оскорбительнаго, и поборовь, твиъ менве оправданныхъ юридически, что простирались они на благотворенія вопреви прямой вол'в благотворителей. И въ сущности, настоящее казенное устройство церквей и приходовъ никому и не приносить пользы, вром' нтскольвих чиновниковь, извлекающих отсюда выгоды и почести. А православію, просв'вщенію, нравственности, благосостоянію народа, обезпеченію и возвышенію духовенстватолько вредъ. Наконецъ стоить подумать и о вредъ, который наносится чрезъ это и политическому воспитанію народа; на первый взглядь онь какъ будто и не заметень въ нашемъ преданномъ и послушномъ народъ. Но онъ есть; впечатавнія вопятся; а политическая мудрость конечно не въ томъ состоитъ, чтобъ презирать народные вздохи и ропоты, хотя бы и смиренные.

## Қъ дълу Митрофаніи\*).

Сопоставленіе векселей покойнаго Солодовникова съ поддъльными векселями, изготовленными въ острогъ, мы полагаемъ произошло отъ одновременности городского говора о тъхъ и другихъ векселяхъ. Корреспондентъ, понятно, не желалъ разбивать ръчь обо одномъ и томъ же предметъ: заговоривъ о говоръ, возбужденномъ одними векселями, естественно упомянулъ о говоръ, идущемъ по поводу другихъ, векселей же. Говоръ возбужденъ очевидно "странностью случая", какъ выразился корреспондентъ. Названіе странный нъкоторымъ кажется щекотливымъ; замънимъ его безразличнымъ словомъ: необычный. И дъйствительно дъло, какъ разсказываетъ о немъ сама мать игуменья, не принадлежитъ къ числу обыкновенныхъ.

<sup>\*)</sup> С. И. 24 февраля, № 54.

Оставимъ въ сторонъ обстоятельство, что игуменья православнаго монастыря обращается за пожертвованіемъ къ извъстному своицу, даже коноводу своицовъ. Изъ словъ матери Митрофаніи не видно, когда состоялось между ними соглашеніе: прежде чёмъ арестованъ Солодовниковъ или после ареста. Если бы по случаю вышло последнее (а публика не можеть знать, прежде или послъ), недоумъніе и даже соблазнъ простительны. Сама ли мать игуменья отправлялась въ заключенному просить вспомоществованія на устрояемую общину; заключенный ли вступиль первый и обратился въ матери игумень; личными ли переговорами ведено было дёло, письменными ли сношеніями: публика сважеть "странно". И публикъ простительно. Что такъ побудило сердобольствовать Солодовникова объ общинъ сестерь милосердія именно вь часы завлюченія? Что побудило устроительницу общины обратиться въ завлюченному наванунъ суда налъ нимъ? Какъ объясняла себъ игуменья православнаго монастыря пожертвованіе, поступающее отъ лица, котораго судебная палата нашла основательнымъ заподозрить не только въ принадлежности въ сектъ, ругающейся внутренно надъ православіемъ, но и въ содействіи въ ея распространенію?

Можеть быть пожертвовование состоялось прежде ареста. Публикъ естественно удивляться, что Солодовниковъ облекаетъ пожертвование въ форму векселей. Это уже не только необычно и неслыханно, но не соотвътствуетъ самому понятию о пожертвовании. Какъ легко благотворить такимъ способомъ. Векселями можно надавать и милліоны. Но не каждый пріемщикъ благотвореній посмотръль бы на вексельное благотвореніе благодушно, какъ мать Митрофанія. Благотвореніе есть даяніе, а не объщаніе, а объщаніе есть объщаніе, то есть обнаружившеся душевное расположеніе, готовность, а не самое дъло. Нехристіански облекать благотворительное объщаніе, по существу совершенно добровольное, въ принудительную форму, каковъ вексель, документь, которымъ даетъ векселедатель векселедержателю право принудить себя, въ случать нужды, даже тюремнымъ заключеніемъ. Но благотворитель можетъ перемъ-

нить впоследствіи намереніе, совсемь раздумать, или направить благотвореніе въ другую сторону. Итакъ мать игуменья, принимающая христіанскій даръ, посадить тогда отказывающагося въ долговое отдёленіе и поступить съ должникомъ по прим'вру того немилосердаго заимодавца, воторый "емъ его давляше", по слову Спасителя? Добровольность есть существенная принадлежность христіанской жертвы; въ этомъ ея все христіанское достоинство, и мы отказываемся понять, какимъ образомъ рѣшилась православная игуменья согласиться на даръ въ формъ, положительно противной самымъ простымъ понятіямъ христіансвой нравственности? Пользуясь объяснениемъ самой матери Митрофаніи, мы обращаемъ вниманіе епархіальной воторая, въроятно, не оставить подчиненную иновиню нравственнаго назиданія объ отдичительныхъ особенностяхъ христіанскаго благотворенія. Не преминеть матери игуменьв, безъ сомивнія, и духовный отець ея внушить всю осворбительность для христіанскаго чувства такихъ благотвореній, обставленныхъ угрозами тюремнаго заключенія.

Это наши соображенія, а не корреспондента "Биржевыхъ Въдомостей", который смотрить на дъло, повидимому, съ болъе прозаической, житейской, юридической стороны. Его поражаеть сопровождение подписи Солодовникова удостовърениемъ матери игуменьи. И нельзя не поражаться. Что необычно, то необычно. На векселяхъ дълается бланковая налинсь векселедержателемъ: она служить вмёстё и однимь изъ ручательствь подлинности вевселя. Мать Митрофанія, по своему званію монахини, можеть подписать бланка. Но по тому же смыслу своего званія и по смыслу того же закона, не приходилось ей вм'вшиваться въ вексельное дёло и другимъ какимъ способомъ. Тёмъ болве, что это безполезно. Подпись на векселв есть собственно свидетельство о комерческой сделке, которой онь служить представителемъ; вексель при томъ предполагаетъ всегда валюту, товарную или денежную: свидътельство посторонняго лица, а тъмъ болъе монахини, тутъ ни при чемъ; оно не представляетъ сдълки (продажи и купли) и не даетъ предполагать ни о какой

валють. Векселя Солодовникова, по собственному показанію матери игуменьи, есть векселя безденежные, и уже потому не завонные, лишенные силы: христіансвая готовность въ благотворенію не причисляется въ валютамъ и какая бы ни была употреблена Солодовниковымъ на своихъ векселяхъ редакція: "получилъ наличными деньгами сполна" или "получилъ товаромъ сполна", то и другое выражение оказывается не соотвътствующимъ дъйствительности. Подлинность подписи дъла не измъняеть, и постороннее свидътельство, хотя бы игумены, врвпости векселю не прибавляеть. Вексель оказывается безденежнымъ: въ форму векселя оказывается облеченною сдълка. для которой законъ назначиль другія удостов рительныя, юридическія формы. Сама мать игуменія упоминаеть о письмахъ Солодовникова, имъющихся у нея и подтверждающихъ дъйствительность дара, или точне-действительность обещанія. На нашъ взглядъ, връпость и этихъ писемъ, если они не оформлены юридическою силою обязательства, тоже сомнительна.

Корреспонденть впрочемъ, повидимому, даже не этимъ поразился. Именно сопоставленіе, въ которомъ онъ передаеть вивств о векселяхъ Солодовникова и о векселяхъ острожныхъ, даеть заключить, что онъ предполагаеть въ принимающихъ вевселя-сомивніе о подлинности, и именно сомивніемъ ихъ объясняеть сопроводительное удостовърение матери игуменьи. Намъ самимъ кажется, да и всякій заключить изъ подлинныхъ словъ самой матери Митрофаніи, что сомненіе должно быть изъявлялось, или по крайней мёрё предполагается и ожидается самою матерью игуменьею. Повторяемъ, что ея удостовъреніе не прибавляеть документамъ ни на волосъ силы; но тъмъ непонятнъе побуждение давать удостовърение, и тъмъ естественнъе предположить, что дается оно въ предвидъніи сомнъній. Но если такъ (и иначе предположить трудно), мать Митрофанія поступила положительно неосторожно, потому что лишь прибавляеть новый поводь къ сомненіямь, вместо того, чтобы ихъ разсвять. Вексель по существу безспоренъ, и въ случаяхъ сомній обязанность доказывать подлогь лежить на плательщикі;

а здёсь векселедержатель принимаеть на себя трудъ опровергать сомнёнія. И чемъ опровергать. Удостовёреніе матери игуменьи въ настоящемъ случай имбеть ровно такую же силу, какъ удостовёреніе въ подлинности завіщанія, если бы къ подписи завіщателя и свидётелей вздумалъ прибавлять и свою тоть, въ чью пользу составлено завіщаніе. Игуменья свидётельствуеть въ своемъ дёлів и въ свою пользу, и приписываеть успокоительную силу своему увітренію о своемъ исків. Ея-то свидітельство прежде всего и должно быть устранено, какъ прикосновенное къ ділу. Тімъ боліве, что есть способъ прямой и боліве простой удостовітриться въ подлинности: векселя должны значиться въ книгахъ Солодовникова.

О последнемъ пункте мать игуменья совершенно умалчиваеть, а онъ-то и есть самый существенный. Значатся эти векселя въ торговыхъ внигахъ Солодовнивова? Вошли они въ балансъ его имущества, составленный по его смерти?—Если да, то и толковать нечего: уста корреспонденту заграждены, а вивств и публикв, съ говора которой онъ излагаеть. Если же поименнованные векселя не вошли въ балансъ имущества и долговъ Солодовнивова, и если мать Митрофанія не догадалась представить векселя при составленіи описи насл'єдству, оставшемуся послё умершаго; тогда дёло рёшается (помимо вопроса о подлинности векселей) юридическимъ разсмотреніемъ следующихъ вопросовъ: имълъ ли Солодовниковъ право распоряжаться своимъ имуществомъ въ то время, когда подписывалъ векселя? И своею несомивниюю безденежностью не утрачивають ли векселя свою силу во всякомъ случай? Подлинность документовъ здъсь есть самое маловажное; а еще менъе важно удостовъреніе лица заинтересованнаго. Разумфется, это не относится къ случаю, буде наследники Солодовникова согласятся добровольно принять на себя обязательство покойнаго. Но тогда это будеть съ ихъ стороны уже особый, самостоятельный даръ, юридически не связанный съ пререкаемыми векселями.

Въ завлючение пояснимъ: мы на минуту усомнились въ подлинности самого письма матери Митрофаніи. Но оно пи-

сано на оффиціальномъ бланкъ Покровской Общины, и что насъ успокоило. А то, по содержанію письма судя, можно было даже опасаться, не вздумаль ли вто еще, помимо керреспондента "Биржевыхъ Въдомостей", подбавить неблагопріятнаго впечативнія, связаннаго съ именемъ достопочтенной игуменьи? Столько туть изъ собственныхъ ся словъ раждается недоуменій и нравственныхъ и юридическихъ. Последнія, какъ убедится сама достопочтенная устроительница общины, очень и очень нешуточны. Искренно желаемъ, чтобы и ей самой и устрояемой ею общинъ, успъху которой можно только сочувствовать, обощлось дёло вполнё благополучно, чтобы изъ столькихъ неблагопріятных случайностей, которыя столь естественно предполагаются въ этой неестественной исторіи о безденежныхъ вевселяхъ, выданныхъ чрезъ подставное лицо другому лицу, не имфющему права векселеваться, выданныхъ при томъ лицомъ подвергшимся суду, да вдобавовъ именно сектантомъ, и притомъ православной игуменьъ:--искренно и душевно желаемъ, чтобъ изъ всёхъ этихъ неблагопріятныхъ случайностей въ этой неестественной исторіи, естественно предполагаемыхъ, пало на долю дъйствительности возможно меньшее. А совокупность всей этой обстановки, если бы вся она оказалася действительностію, не пріятно дійствуєть даже на нравственное чувство.

# Нъмецкій переводъ русской церковной исторіи и катихивиса\*).

Оть имени русскихъ людей достойно поблагодарить г. Блюменталя; мы говоримъ о нъмецкомъ переводъ Русской церковной исторіи Филарета (Черниговскаго) и Катихизиса Филарета (Московскаго), недавно изданномъ имъ во Франкфуртъ на Майнъ. Благодарность наша должна увеличиться, при воспоминаніи о преклонныхъ лътахъ переводчика, о его положеніи сановника, о томъ что по спеціальности своей онъ никогда не

<sup>\*)</sup> С. И. 2 марта, № 60.

принадлежаль богословію, а медицинъ, и даже по въроисповъданію принадлежить, если не ошибаемся, лютеранской церкви.

И переводъ г. Блюменталя не мертвый механическій трудъ; своему труду онъ предпослаль предисловіе, въ которомъ отдаєтъ справедливость достоинству русской церкви, защищаєть ее отъ нареканій и даже гадаєть о ея дальнъйшемъ преимущественно высокомъ призваніи,—очевидно, объясняя тъмъ самымъ и побужденія, почему предпринять имъ этоть, во всякомъ случать не легкій, трудъ. Читатель не поскучаєть, что мы передадимъ ему (въ русскомъ переводъ) пъсколько строкъ изъ этого замъчательнаго предисловія.

"И свътскій историкъ вносить свой личный взглядъ въ изложеніе исторіи: такъ начинаеть г. Блюменталь свое предисловіе; и на новъствованія о гражданскихъ событіяхъ непремънно воздъйствуеть духовное направленіе исторіографа; но тъмъ болье подпадаеть этой судьбъ изложеніе церковной. О русской церкви почти не слышатся безпристрастные отзывы, въ западной литературъ оказывается такимъ образомъ пробълъ. Переводомъ двухъ книгъ, одной исторической, другой догматической, пробълъ этоть долженъ восполниться".

Такъ досточтимый переводчикъ объясняеть внѣшній поводь къ своему труду. Посмотримъ, какъ онъ отзывается о самомъ предметѣ, съ которымъ имѣютъ дѣло переведенныя имъ сочиненія, т. е. о русской церкви. Переводимъ буквально:

"Русская перковь, получившая христіанское ученіе отъ востока, пережила времена полныя испытаній, претерпъла много напастей, много и кръпко должна была бороться съ внъшними и внутренними врагами: и тъмъ не менъе, пребывая въ въръ и терпъніи, кръпко сохранила ввъренную ей драгоцънность, не умаляя и не измъня, такъ что и въ наши дни ея ученіе и устройство таковы же, какъ были въ восточной церкви во времена Златоустовъ и Василіевъ. Это, мнъ кажется,—не маловажная заслуга; эта девятью въками доказанная върность есть явленіе столь досточтимое, что сердце каждаго христіанина должно исполняться нелицемърнымъ почтеніемъ".

Переводчикъ обращается затъмъ къ упрекамъ, которые раздаются противъ русской церкви на западъ, что она закаме-

нъла будто бы въ мертвой формальности, и своею неподвижностью тормозила развитіе науки, которому отдался западъ. Переводчикъ отстраняетъ это обвиненіе въ самомъ основаніи, указывая, что въ содержаніи христіанскаго ученія есть сторона по существу неизмѣнная—откровенное ученіе, и что именно западъ своимъ движеніемъ перешелъ далеко предѣлы позволительнаго, такъ что придумывалъ даже новые неслыханные догматы. Но переводчикъ кромѣ того отрицаетъ и основательность упрека.

Русская церковь не закаменъла въ мертвомъ формализмъ. Это она доказала тъмъ, что отъ перваго начала и до сихъ дней не убоялась ни опасностей, ни труда, чтобъ благовъствовать спасеніе сосёднимъ народамъ, сидёвшимъ еще и сидящимъ во тмѣ и съни смертной. Она доказала это тъмъ, что и подъ варварскимъ игомъ дикаго монгола она сумела укрепить такъ своихъ сыновъ, что они скоръе разставались съ жизнію, чъмъ отрекались отъ въры отцовъ своихъ. Доказала это среди преследованій, которымъ польскіе магнаты и фанатическіе ксендзы подвергали значительную часть ея, когда она предпочитала поношенія, мученія и смерть отреченію отъ въры. Доказала наконецъ и тогда, когда суевъріе и невъжество народа и низшаго духовенства произвели расколъ въ ней самой. Тогда именно она-то и противопоставила погрязшимъ въ мертвой формальности живую истину, неослабно поучая заблудшихъ, что не буква, а духъ животворитъ. Церковь, которая принесла такіе плоды, дала такія доказательства непоколебимой въры, можеть ли быть основательно упрекаема въ застов, въ окаменвышемъ мертвомъ формализмъ?

Въ заключение переводчикъ, вкратцъ обозръвъ судьбы русской церкви и ея современное устройство, говорить между прочимъ:

"Такимъ-то образомъ русская церковь, въ видѣ слабаго ростка насажденная именно во времена величайшихъ церковныхъ смутъ, возросла нынѣ въ великое древо, не смотря на бури и непогоды, угрожавшія ея развитію, и "дѣломъ любви и служенія, вѣры и терпѣнія" исполнила свою ближайшую задачу: просвѣтила пустынный сѣверъ тихимъ свѣтомъ евангелія. Но можетъ быть предстоитъ ей еще и высшая задача; можетъ быть призвана она христіанскою любовью умирить противоборствующія мнѣнія, и кроткимъ духомъ терпѣнія, дарованнымъ ей отъ Господа, испѣлитъ ту долгую

язву, которая чрезъ въки разъездаетъ члены тела Христова. Тогда надъ ней сбылись бы и те слова Господа, возвещенныя Оіатирскія церкви: вемъ твои дела, и последняя больша первыхъ."

Последними словами переводчивъ очевидно намекаеть на западний расколь вообще, и въ частности на новое разувление, воторое произведено тамъ последнимъ вативанскимъ соборомъ. Последнимъ обстоятельствомъ едва ли даже не объясняется по преимуществу появленіе перевода именно въ наши дни. сдается намъ, что трудъ высокочтимаго переводчива уже принесъ некоторые плоды. Пробегая лекцін Деллингера, печатаемыя теперь въ иностранныхъ газетахъ, замъчаемъ, что помимо нъвоторыхъ предразсудковъ, еще сохраняющихся, маститый натріархъ нововатоличества начинаеть уже смотръть на греческую и даже на русскую церковь (къ которой относились новокатолики съ особеннымъ сомнъніемъ) инымъ, болъе безпристрастнымъ взглядомъ. Произведено ли это исвлючительно бесёдами г. Осинина? Сомнъваемся. Не скоръе ли это слъдъ уже запечатленный этого труда, принадлежащаго почтенному московскому доктору, нынъ почетному опекуну.

Стоило-и даже позываеть на это-свазать въ заключение и еще нъсколько словъ: пожальть объ исключительности этого явленія, за которое г. Блюменталь заслуживаеть столь полной благодарности отъ всёхъ русскихъ православныхъ. Двумя сочиненіями Филаретовъ, имъ переведенными, не исчерпывается самостоятельная русская духовная литература. Не говоря о сочиненіяхъ повойнаго Хомявова, воторыя всего ближе васаются къ теперешнему спорному западному вопросу, но которыя и безъ того изданы первоначально не на русскомъ, сочиненія тъхъ же самыхъ двухъ Филаретовъ есть, кромъ переведенныхъ, и другія, которыми можно пе только тімь подробніве познакомить западныхъ богослововъ съ русской церковью, но и тъмъ поливе отразить ихъ упревъ въ отсутствіи духовной мысли, воторымъ будто бы страдаетъ окончательно наша церковь... Но впрочемъ, прежде чъмъ знакомить западъ и жалъть о его предразсудкахъ, слъдуетъ еще обратиться къ себъ и пожальть о предразсудкаль, которые съ неменьшею силою господствують и

у насъ и относительно того же предмета. Да и что же сделали, чтобъ знакомить насъ самихъ съ своими? Въ этомъ смыслъ упревъ неотразимый и пятно несмываемое ложится въ особенности на наследнивахъ повойнаго митрополита Филарета, а съ ними вивств и на всемъ среднемъ и молодомъ поколвніи духовенства. Воть прошло уже болье четырехъ льть посль его смерти. Что же сдълано по изданію его сочиненій? Печатаются вое-кавія иногда его письма и разсказываются оть времени до времени о немъ анекдоты въ духовныхъ журналахъ. И все. Не говоримъ уже о богословахъ и духовенствъ вообще. Но наследники, получивше отъ покойнаго, между прочимъ, не малые и вещественной ценности остатки, что-же они то? И не шевелятся, чтобъ засвидетельствовать свою признательность хотя какою нибудь заботою о приближеніи полнаго изданія сочиненій не только замічательній шаго изъ духовных писателей русскихъ, но и лично ихъ собственнаго благодътеля. Хотя бы святьйшій синодъ вступился за это діло...

#### Воинствующее ультрамонтантство \*).

Бользнь о. Фелинскаго несомивниа. Она подтверждена двукратно, въ "Русскихъ Въдомостяхъ" и у насъ; у насъ притомъ такимъ сообщеніемъ, которое носить всъ слъды происхожденія почти полуоффиціальнаго. И тъмъ не менъе случай страненъ. Почему страненъ, объ этомъ скажетъ письмо о. Ипполита Лютостанскаго. Но и помимо этого письма насъ спрашиваютъ: "бользнь несомивниа, да какъ она пришла? Одна сторона
дъла разъяснена: но въ первомъ сообщеніи была и другая
сторона". И объ этой, другой сторонъ мы опять получаемъ
письма. Не хотимъ ихъ оглашать: полагаемъ, что постановкою
общаго вопроса о католическихъ учебныхъ заведеніяхъ мы
исполнили свой долгъ; идти далье, въ частности, дъло уже не

<sup>\*)</sup> С. И. 8 апръля, № 97.

публицистики. Письмо о. Ипполита иное дѣло: это страница русской статистики любопытная, невольно поражающая повтореніемъ однородныхъ послѣдствій послѣ однородныхъ обстоятельствъ. Наука при такого рода данныхъ отлагаетъ слово "случай": математика видитъ въ нихъ "законъ", предоставляя философу отыскивать "причину".

Случай, по словамъ о. Ипполита, неизмѣнно повторяющійся, есть тотъ, что ксендзы, принимающіе православіе, или приближающіеся въ нему, оканчивають сумасшествіемъ, или состояніемъ къ нему близкимъ, иногда истиннымъ, а иногда мнимымъ, только заподозрѣваемымъ друзьями или недругами.

Итакъ, это выходить уже не случай? Не странно ли же? Не остается ли после того странною, въ числе другихъ и болезнь о. Фелинскаго, о которомъ узнаемъ теперь, что онъ былъ направленія не только русскаго, но и близкаго къ православію.

Приближенные отца Фелинскаго и костельный причть могли не замѣчать; это—случайность, нисколько не удивительна. Присоединимъ кстати и событіе съ Сенчиковскимъ, о которомъ читатели знають. Итакъ, уже ли же это роковой законъ? И гдѣ причины? Причины могутъ быть въ намѣренномъ устроеніи такихъ условій, которыя рано или поздно должны привести къ сумасшествію, и могутъ заключаться въ положеніи вещей, независимомъ отъ намѣренія отдѣльныхъ лицъ. Во всякомъ случаѣ вопросъ заслуживаетъ глубокаго вниманія: есть надъ чѣмъ задуматься политику, администратору, публицисту.

Правда, общественная жизнь наша вообще въ нравственномъ кризисъ. Не одно умственное разстройство и не однихъ ксендзовъ, принимающихъ православіе, —не менъе поражаетъ и повтореніе самоубійствъ, самоубійствъ, въ особенности совершаемыхъ молодыми людьми, почти мальчиками, молодыми женщинами, почти дъвочками, при обстоятельствахъ, по обыкновеннымъ условіямъ непонятныхъ. Тутъ, очевидно, опять не случайность; повтореніе сказываетъ о какой то общей причинъ,
замъшивающей здравое психическое настроеніе и ведущей къ
послъдствіямъ противоестественнымъ. Но причина тамъ лежитъ

внъ намъренія чьего бы то ни было; нивто не хочеть, чтобъ этотъ мальчикъ или эта дѣвочка закатили пулю въ лобъ или въ сердце. Это—сложившіяся обстоятельства, встрѣча нравственныхъ недоразумѣній, дѣлающихъ инымъ жизнь не только постылою, но замѣшивающихъ разсудокъ и волю. То же ли и здѣсь?

Странно, что, вогда дёло заходить объ ультрамонтантстве, да еще въ соединени съ политической страстью, нельзя сказать съ положительной уверенностью: "туть действуеть просто сила вещей; никто намъренно не содъйствуетъ умалишеніямъ въ данныхъ случаяхъ". Трудно обвинять, но трудно съ увъренностью доказывать и противное. Въ иностранныхъ газетахъ было недавно изв'встіе объ отравленіи Антона, одного изъ руководителей староватолического движенія. Что-то потомъ замодчали объ этомъ; но можно ли предположить, чтобы стали разногласить, на кого прежде всего должно пасть подозръніе? Нёть податливее ультрамонтантской совести; нёть ловче іезуитской діалектики; она все способна оправдать и освятить: это-убъждение всего человъчества, подтвержденное стольтиями. Поэтому-то и у насъ, когда дело заходить о столкновеніи началь, въ родъ того, что случилось съ Фелинскимъ или съ Сенчивовскимъ ди, съ Лютостанскимъ ди, можно опибиться въ томъ и другомъ случай, можно оказать напраслину въ примъненіи въ тому или другому лицу; но-ожидать всего можно; въ общемъ покоръ будетъ всетаки справедливъ, когда говорятъ: "это ихъ дело". Борьба съ ультрамонтантствомъ для всего остального міра, протестантскаго ли, православнаго ли, тімь и жестока, что имъетъ противъ себя дисциплинированную и притомъ тайную силу. Противъ васъ могутъ вести цёлую компанію, всв ходы которой разсчитаны, успвхъ которой разложенъ на цълые годы, десятильтія: а вы остаетесь въ добродушномъ отношеніи въ отдёльнымъ лицамъ и случаямъ, которые, взятые сами по себъ, представляются очень простыми, невинными и легво объяснимыми. Ультрамонтантство и еврейскій кагаль два родные брата въ этомъ отношеніи и, безъ сомивнія, ивтъ, не было и едва ли будеть когда какое тайное общество, которое бы сравнялось съ ними и въ силъ и въ искусствъ психологическомъ и политическомъ. Руси приходится, къ сожальнію, считаться съ объими этими силами, и объ онъ дъйствуютъ въ ней единовременно,—на одинъ изъ ея враевъ по преимуществу. Отъ кагала Пруссія избавлена. Но ультрамонтантству, наконецъ, даже она объявляетъ войну, и войну нещадную; въ сегодняшнемъ номеръ мы найдемъ новое подтвержденіе ръшительности, съ какою берется нъмецкая политика за пополненіе этой своей новой задачи. Любопытно будетъ, что-то одольетъ въ концъ: нъмецкая ли настойчивость или іезуитская изворотливость?

## Қъ еврейскому вопросу\*).

Изъ Балты мы получили письмо, разсуждающее съ мъстной точки зрвнія о вопросв, все болве и болве начинающемъ занимать и общество и печать: о еврейскомъ вопросъ. Корреспонденть совершенно раздъляеть мижніе, ижвогда нами высказанное, что напрасно вопросъ еврейскій сводять на религіозный, вогда онъ преимущественно, если не исключительно, есть соціальный. Кто видить въ немъ религіозный вопросъ, сказали мы некогда, тоть заранее становится на еврейскую точку зрвнія и заранве осуждаеть себя на пристрастіе и несправедливость, темъ более горькую, что дело здесь идеть о развитіи умственномъ и экономическомъ целыхъ краевъ Россіи. Корреспонденть, обозрѣвая мѣстныя отношенія, приходить къ тому же заключенію. Онъ пишеть подъ впечатлівніемъ безповойства, проявившагося въ христіанскомъ населеніи передъ праздниками въ Одессъ; обозръваетъ мъры предохраненія, принятыя мъстными властями; упоминаеть о 14 тысячахъ войска, сосредоточенныхъ въ городъ; о томъ что и этого числа находили недостаточнымъ; говоритъ, что на ствнахъ появлялись привлеенныя безпокойнаго свойства объявленія. Они были сняты

<sup>\*)</sup> С. И. 20 апръля, № 106.

полицією, продолжаєть ворреспонденть, и отдань быль приказь о розысканіи виновныхь. Не пора ли, заключаєть корреспонденть, подумать объ ограниченіи еврейской пропаганды и эксплоатаціи?

Пора, безъ сомнънія; мы не понимаемъ, о какомъ лишеніи гражданскихъ правъ говорить онъ въ своемъ письмъ. Евреи лишены съ нами равныхъ правъ! Мы любопытствовали бы: вавихъ это они правъ лишены въ сравненіи съ нами? Намъ извъстны пова только привиллегіи, воторыми они пользуются (въ родъ, напримъръ, своихъ училищъ, содержимыхъ на каширное мясо). Жалобы на мнимое неравенство правъ есть такой же отводъ глазъ какъ мнимая религіозная нетерпимость. Ужъ не разумъется ли при этомъ отсутствіе правъ свободнаго разселенія? Но во первыхъ, ограниченіе положенное закономъ, фактически даже не существуеть. Каждый еврей можеть гулять по всей Россіи свободно, съ однимъ лишь условіемъ,дозволенія отъ кагала. Кагалъ захочеть, выдадуть свидетельство въ знаніи ремесла тому, кто отъ рода не зналъ никакого; не захочеть кагаль,-не пустить, и действительно никогда не выпускаеть откуда нибудь изъ Гродна или Бердичева, хотя бы просящійся дійствительно быль ремесленникь, дійствительно имель по закону право на выселеніе, и действительно своимъ выселеніемъ прибавиль бы для Великой Россіи лишнія, не эксплоататорскія, а производительскія руки. Да и надо им'єть вообще слишкомъ довольно безстыдства, чтобъ жаловаться на отсутствіе права, котораго лишены поболее двадцати милліоновь даже коренного населенія. Крестьянству для выселенія противопоставлены такія условія, которыя постёснительнее, чъмъ для евреевъ. Да то еще коренные русскіе крестьяне; а что сказать объ эстахъ и латышахъ?

Въ сущности жалобы евреевъ и жидолюбцевъ на неравенство суть жалобы на недостаточность привиллегій. Имъ еще мало ихъ. Они пользуются полною свободою въры; пользуются самоуправленіемъ, полноты неслыханной и завидной для всякаго изъ народовъ вселенной; они умъютъ себя освобождать,

Digitized by Google

благодаря тому же кагальному самоуправленію, и оть части податей (воровскимъ сокрытіемъ числа душть), и отъ военной повинности (разложеніемъ выкуповъ за себя на коренное трудящееся населеніе). Они почти всемогущи. Они государство въ государствъ, притомъ-государство, пользующееся всъми преимуществами власти и ненесущее ответственности; государство, сильное, сверхъ того, и внъшними союзами, идущими далеко за предълы ихъ названнаго отечества, разстилающимися по всему міру. Этого ли мало? Да, пора подумать не о томъ, чтобъ давать правъ еще больше и закабалить коренное населеніе окончательно, но чтобы высвободить население изъ хищническихъ рукъ этой банды, какъ назваль ее корреспонденть; разрушить устройство ея вавъ банды; сравнять ихъ действительно со всъмъ населеніемъ, но въ обратномъ смыслъ: сравнять въ тяготахъ, а не въ привиллегіяхъ, сравнять въ строгости завона, который не долженъ нотворствовать систематической эксплоатаціи живыхъ народныхъ силь, изъ ложнаго опасенія, что міру, предписываемую экономическимъ смысломъ и требованіями національнаго развитія, припишуть религіозному фанатизму.

#### Значеніе редигіознаго вопроса для Чеховъ и Болгаръ\*).

У М. П. Погодина, 16 мая, въ память Славянскаго Съёзда, по обыкновенію, собрались и нынёшнимъ годомъ, хотя въ небольшомъ числё, друзья славянской взаимности; и также по обыкновенію, достопочтенный хозяинъ произнесъ рёчь, въ которой обозрёлъ современное положеніе славянскихъ дёлъ. Въ ней, между прочимъ, съ замёчательною вёрностью указано, что церковный вопросъ могъ быть для западныхъ славянъ, чеховъ, существеннымъ, а для славянъ турецкихъ, болгаръ, грозитъ быть роковымъ.

Къ сожальнію и удивленію, чехи дыйствительно не досмотрыли въ свое время, что Ватиканскій соборь, съ его дог-

<sup>\*)</sup> С. И. 21 мая, № 137.

матомъ непогръшимости, давалъ имъ случай не только добиться политической самобытности въ своемъ отечествъ, но и стать во главъ, можетъ быть, цълой половины католическаго міра. Не досматривають они, къ сожаленію, и доселе, что не въ жалкой вонституціонной борьбів, а именно здівсь, на почвів церковной, заря ихъ освобожденія и единственно прочное начало всякой самобытности. Язывъ еще не право быть особымъ народомъ въ глазахъ современной политики. Ему даютъ право, когда самъ народъ признанъ въ своемъ бытіи. Но искать обратнымъ путемъ, въ филологіи, основаній къ народной самобытности, слишвомъ смело, особенно вогда явывъ и самъ-то по себе еще въ пеленкахъ, не установилъ окончательно своихъ предъловъ. На почет же политической въ тесномъ смысле, борьба, та борьба на основаніи "историческаго права", которую выдерживають чехи, ведеть въ объ стороны; нынъшній годъ былъ тому лучшимъ довазательствомъ. Только духовная самостоятельность даеть безспорное право народной самобытности. Чтобы быть новымъ деятелемъ въ исторіи, о чемъ мечтаетъ славянство, оно должно предъявить и новыя историческія начала, вывинуть свое знамя, политическое ли, соціальное ли, духовное въ тёснейшемъ смысле религіознаго. Последнее давалось легво, подсвазывалось, даже повелъвалось исторією. Время упущенное не возвращается, и если юбилей Гуса съ Ватикансвимъ соборомъ прошелъ мимо, позволительно даже совсъмъ усомниться въ дальнейшей исторіи чеховъ. Народы живуть будущимъ, а не прошедшимъ, иначе и чехи повторятъ Польшу, и ихъ борьба за самобытность напомнить донкихотство мечтателей о Ръчи Посполитой.

Въ болгарскомъ дълъ тоже повидимому упущенъ случай. Вселенскимъ соборомъ можно было блистательно ръшить задачу, и притомъ не въ тъсныхъ только предълахъ іерархической распри константинопольскаго патріархата, но міровую задачу вообще объ отношеніяхъ церкви къ государствамъ и національностямъ. Греческая іерархія въ споръ съ болгарами стоитъ вполнъ на государственной точкъ зрънія, не только не

національной, но даже не церковной; она опирается на ваноническія правила, но составленныя послів учрежденія восточной имперіи. Уклоняясь отъ собора, который быль предлагаемъ патріархомъ, болгаре и Всероссійскій святвиній синодъ, не руководились ли опасеніемъ, что притязанія грековъ находять себъ основание въ ванонахъ? Но этимъ возбуждался вопросъ о силь самихъ этихъ каноновъ, повидимому столь опасныхъ правому дълу. Къ православной іерархіи въ маюметанской имперін справедливо ли примънять положение ісрархіи въ имперін древле-римской православной? Устройство цервви въ первые три въва было ди менъе сообразно съ христіанствомъ, чъмъ учрежденное при Константинъ? Если вароагенскій епископъ быль независимь отъ римскаго, быль ли бы болгарскій въ зависимости отъ византійскаго, если бы продолжалось досель языческая имперія Декіевъ, и Діоклитіановъ, и престоль Абдулъ-Мосизу перешель не чрезъ христіанскихъ государей? Одна постановка этихъ вопросовъ-а они ставились сами собою рѣшала не только болгарскую самостоятельность благопріятно, но предъявляла вселенскому патріархату запросъ о его собственномъ существованіи. Пугая требованіемъ собора, патріархать не сообразиль силы последствій, что бытіе его самого, какъ патріархата, могло быть тогда оставлено соборомъ на дальнешее время лишь въ виде христіанскаго снисхожденія.

Благопріятный случай однако, повторимъ мы, упущенъ,— если не въ собору (соборъ неминуемъ, рано или поздно), то въ своевременнымъ разъясненіямъ, въ какомъ сдинственномъ смыслё могъ состояться соборъ. Намекомъ на всю широту предлежащихъ вопросовъ, патріархатъ можетъ быть посильнёе побужденъ былъ бы въ уступкамъ, чёмъ всёми настояніями Порты; во всякомъ случай онъ вёрно поостерегся бы тогда разражаться отлученіями и анафематствованіями. А теперь, даже предвидётъ трудно, какъ выйдетъ патріархатъ изъ зам'єшательства, въ которое, къ великому огорченію православныхъ, поставилъ онъ и свою церковь и остальныхъ церквей-сестеръ.

## О раздвоеніи въ духовенствѣ\*).

Воть и еще свой видь раздвоенія въ духовенствъ! Все несочувствіе "бълаго" къ "черному" извъстно; знаемъ, какъ тяготятся причты архіереями въ особенности. Но сейчасъ одинъ изъ причта поднимаетъ завъсу, за которою видимъ въ самомъ бъломъ духовенствъ не лучшія отношенія. Все оно-бълое; но тоже подраздъляеть себя на "бъленькихъ" и "черненькихъ"; настоятель въ причту повторяеть въ маломъ видъ архіерея въ епархіальному духовенству и обратно. Для того, чтобъ составить себъ полное понятіе объ отношеніяхъ бълаго и чернаго духовенства, нужно прочитать извъстную книгу Описаніе семскаго духовенства; она писана іереемъ и даетъ въ обиліи отвровенныя признанія противной стороны. Если послушать ее, такъ причтъ, за исключениет і ереевъ, не стоитъ даже существованія. Причть, это какое-то отребіе, сволочь, ненавистная порода, кандалы, лежащія на священствь, грязь, возмущающая чистоту пастырей. Такъ выражается настоятель отъ лица собратовъ и только молитъ, чтобы избавили іерея отъ обстоящей его обузы, отравляющей его спокойствіе и грязнящей его передъ свътомъ.

Эти воздыханія дійствительно служили вірнымь отраженіемь желаній большинства. Не станемь оцінивать ихъ основательность, ни выставлять степень послідовательности, съ какою хотя бы авторь упомянутой вниги, изливающійся вы ропотахь на архіереевь, переносить на низшихь воззрініе и обращеніе, самимь же объявляемое нестерпимымь отъ высшихь. Земныя поклоненія архіереямь невыносимы; они коробять совість: такъ разсуждаеть почти все "либеральное" священство, само однавожь требующее, чтобы причетникь имъ подаваль калоши. Не всі настоятели пользуются правомь ставить дьячковь на коліни и дьяконовь на поклоны, во избіжаніе говора, который бы возбудился пожалуй экзекуцією, на глазахь мірянь

<sup>\*)</sup> С. И. 3 іюня, № 150.

немножко щекотливою; но мы не знаемъ священника, который бы посовъстился принять шубу отъ причетника. Шубу, а не фелонь, житейское одъяніе, а не священное облаченіе; эти вещи различимы; если же не различать, то нътъ основанія оскорбляться и земными поклонами архіерею, если ихъ требують внъ храма и помимо часовъ богослуженія.

Между настоятелями и причтами любовь и единодушіе царять въ такой степени, въ какой можно ожидать между людьми, связанными общею службою, изъ воторыхъ одинъ говорить другимь ты, не стёсняя себя и въ остальных выраженіяхъ презрівнія, а другіе, обращаясь съ вы, подобострастно выслушивають и смиренно исполняють приказанія изъ боязни, что въ противномъ случай сгинутъ со света. Нуждается ли затъмъ въ подтверждении страхъ отъ настоятельскихъ рекомендацій? Можно ли сомнъваться, что при этомъ условіи причеть овончательно обращенъ будетъ въ рабовъ, а настоятели будуть дъйствительно сатрапами въ рясахъ, какъ назвалъ печатно архіереевъ одинъ іерей именно за то самое, что воздвигаеть непріязнь и ропоть причтовь противь самых і іереевь. Да для чего самыя ревомендація? Не въ нихъ-то ли уже и есть зародышъ рабства, начало произвола, воспитание однихъ въ безотчетности, другихъ въ подобострастіи? Нигдѣ этого и не остадось обычая, кром' духовенства. Надъ лицомъ, несущимъ общественную должность, достаточно закона; законъ очертить ему предёлы правъ и кругъ обязанностей; законъ и произнесеть приговоръ, если предълы правъ преступлены, или обязанности не исполнены. Чего больше, и къ чему развращать разныя дичныя усмотрівнія пріученіемь къ оцінкі качественных степеней: "похвально", "отмънно", "удовлетворительно", словно вавъ члены причта суть школьниви, которыхъ нужно поощрять пятерками, или стыдить единицами! Если отзывъ уже нуженъ, то позволителенъ одинъ, отъ техъ, кому причетъ служитъ. А онъ служить приходу, не благочинному и даже не архіерею. Итакъ, приходъ и спрашивайте, если надобно: какъ служитъ?-То-есть: довольствуеть ли духовныя потребности прихожань,

согласно ихъ нуждамъ, желаніямъ и ожиданіямъ?—Только тавимъ рішеніемъ вопроса о рекомендаціяхъ (равно какъ и многихъ другихъ о положеніи духовенства) единственно и дается вірное предохраненіе противъ воспитанія подчиненныхъ въ рабстві, начальствующихъ—въ самовластіи; въ этомъ единственный и есть во всякомъ случай надежный яворь, за который могутъ укрішиться, и притомъ къ обоюдному и всеобщему благу, духовному и матеріальному, и причты и настоятели, даже сами епархіальныя власти.

# Къ вопросу о пересмотръ законовъ по расколу \*).

Слухъ идетъ, что въ высшихъ учрежденіяхъ пересматриваются законы по расколу. При совпаденіи писемъ, сегодня поміншенныхъ, одного изъ Радома, другого изъ Боровска,—особенно послідняго,—съ радостью и благодарностью поминаемъ этотъ слухъ, желая оказаться ему візрнымъ. Происшествіе въ Боровскі не выходило изъ преділовъ обыкновеннаго, отчасти даже законнаго. Можетъ статься, конечно, что пишущій старообрядецъ, и вбавилъ нічто изъ своего соображенія, восторженно настроеннаго. Тізмъ не меніе тягостно читать эту чети-минейскую різчь, въ приложеніи къ прозаическимъ властямъ, и духовнымъ и світскимъ, г. Боровска. Каждый подобный случай способенъ только фанатизировать, и къ церковнымъ разногласіямъ, которыя подобными мізрами не унимаются, подбавлять къ старообрядцамъ неудовольствія политическаго свойства, безъ всякой нужды.

Дъйствительно ли совершается означенный пересмотръ законодательства и къ чему онъ приведетъ, — покажеть время. Но между прочимъ одно послабление могло бы даже сейчасъ быть примънено, не дожидаясь общаго пересмотра. Дъло идетъ объ отборъ иконъ и книгъ. Икона стариннаго письма съ изо-

<sup>\*)</sup> С. И. 30 іюня, № 177.

браженіемъ двуперстнаго знаменія, служебнивъ Филаретовскаго времени или потребникъ Іосифовскаго, съ именемъ Исусъ и двукратнымъ аллилуія, зачастую отнимались безъ Намъ приходилосъ разбирать цёлую библіотеку изъ внигъ подобнаго разбора, объявленныхъ раскольническими и на этомъ основаніи взятыхъ. Читатели знають и о собраніи ивонъ древняго письма, которое накопилось такимъ же путемъ, хранилось чуть ли не подъ колокольнею Ивана Великаго и наконецъ вызвало ходатайства Археологического Общества. Само собою разумвется, при самомъ строгомъ проведеніи духа нетерпимости, ни ивоны, ни вниги не могуть быть отбираемы за одну древность, темъ более, что не мало найдется въ православныхъ храмахъ, если не внигъ, то иконъ донивоновскаго времени. Законъ даже не уполномочиваетъ на такое отчужденіе собственности, а темъ более безъ вознагражденія (подобныя ивоны и книги цёнятся въ сотни и тысячи рублей): онъ имълъ въ виду, безъ сомнънія, пресъчь распространеніе единственно тъхъ произведеній, въ которыхъ заключаются порицанія на церковь. Но гдё законъ, тамъ исполнители, а исполнители бывають разные.

Радомскій корреспонденть береть другія отношенія, не къ расколу, а къ западнымъ исповъданіямъ,—къ католичеству по преимуществу. Онъ находить, что государственная охрана только усыпляеть православное духовенство; и что оно ничуть не пробуждается изъ своего равнодушія увеличеннымъ содержаніемъ, которое ему дають сравнительно съ ксендзами. Тому и другому върить можно, даже безъ примъровъ, приводимыхъ корреспондентомъ. А отсюда, очевидно, выводъ тотъ же: необходимо освободить, если не само православіе отъ государственной охраны (что, при извъстныхъ политическихъ стремленіяхъ католичества, небезопасно),—то освободить православное духовенство отъ казенной опеки, и такъ или иначе поставить его матеріальное положеніе въ прямой зависимости отъ ревности пастырскаго служенія. Рано или поздно, къ этому и придетъ неизбъжно, по тщетномъ испытаніи всъхъ прочихъ менъе кру-

тыхъ способовъ. Теперь пока въ ходу именно надежда, искусно разогрѣваемая самимъ духовенствомъ, что вся чародѣйственная сила, способная оживить духовенство, можетъ заключиться единственно въ "улучшеніи его быта" казеннымъ путемъ; или, говоря высокимъ слогомъ, въ "освобожденіи священнослужителя отъ подавляющихъ матеріальныхъ заботъ, дабы тѣмъ свободнѣе могъ онъ предаться своему духовному назначенію". Опытъ, и въ размѣрахъ несравненно обширнѣйшихъ, не замедлитъ доказать, что хваленный способъ прямо даже противоположенъ цѣли.

### Ультрамонтантство\*).

Разъ какъ-то мы назвали еврейство роднымъ братомъ Международной ассоціаціи рабочихъ. Можно присоединить къ нимъ и третьяго: ультрамонтантство или, въ его высшемъ и крайнемъ выраженіи — іезунтство. Всё эти силы — родныя; не смотря на разницу, даже противоположность свою, онъ стоять на одномъ началъ, точнъе свазать-на одномъ же отриданіи,онъ за одно отрицають установленныя формы человъческаго общежитія. И государству, и семейству, и національности, ультрамонтантство, какъ и крайній соціализмъ, враждебны; еврейство не враждуеть только потому, что предпочитаеть ладить съ установленными формами, съ цвлью употреблять ихъ въ свое орудіе, однако совершенно равнодушное къ ихъ бытію; французскій патріотизмъ Ротшильда или Кремье есть только счастливая непоследовательность, одолженная тому, что въ некоторыхъ своихъ представителяхъ еврейство само отъ себя отступаетъ, увлеченное общимъ потокомъ европейской жизни. У іезуита свое всепоглощающее такъ называемое имъ (неправильно) церковное начало; у Международной распределение вещественныхъ богатствъ есть Молохъ, которому все остальное должно быть принесено въ жертву. Еврейство, не далеко отступая

<sup>\*)</sup> С. И. 3 іюля, № 180.

отъ Международной въ обоготвореніи богатства, хотя подъ противоположнымъ угломъ зрвнія, есть въ свой чередъ, апоееоза племеннаго происхожденія, но одного изъ всвхъ,—своего собственнаго. Существующіе, историческіе общественные организмы для нихъ равно противны, и если еврей Марксъ фигурируетъ президентомъ Международной ассоціаціи, въ этомъ 
столь мало необыкновеннаго, какъ и въ томъ, что ультрамонтанты Германіи обозначаются главными поджигателями народныхъ стачекъ. Расходясь, они и сходятся, сходятся въ томъ, 
что всв принадлежать къ началу такъ называемому революціонному, то есть къ разлагающимъ, неорганическимъ ядамъ, 
гнѣздящимся въ органическихъ тканяхъ.

Съ еврействомъ общественная и государственная жизнь перестала бороться; даже, какъ видимъ, въ лицъ передовыхъ націй принимаетъ его подъ свое особо нъжное покровительство (румынскій вопросъ). Съ Международной ассоціаціей борьба лишь начинается. Замъчательна живучесть іезуитства, что оно не теряетъ ни силы, ни даже господства, не смотря на постоянныя отовсюду отпоры, даже гоненія, не смотря даже на то, что орденъ іезуитскій законно упраздненъ властью, которую онъ самъ за собою признаетъ, которую оффиціально исповъдуетъ высочайшею изъ всъхъ, къ поклоненію которой призываетъ народы. Но на то іезуитская логика и ультрамонтантское безстыдство: они не прочь вывертываться отъ факта, и увърять, что упраздненіе ордена, всенародно законнымъ папою провозглашенное, было не дъйствительность, а призракъ.

Бисмаркъ бросилъ этой неумирающей и страшной силъ перчатку смъло. Гдъ же побъда? Это еще вопросъ. Ультрамонтантство терпъливо. Оно десятилътнихъ, даже столътнихъ глубоко обдуманныхъ подземныхъ работъ не пощадитъ, чтобы добитъся преднамъченной цъли или возвратитъ упущенное. Въ послъдовательности постоянства не сравнится съ нимъ ни одна властъ въ міръ, ни одна нація, ни одно установленіе. Можетъ быть и не удастся угроза въ скоромъ времени, которую пустили между словъ клерикальные органы, что нападенія Германіи

на католичество приведуть лишь къ "низвержение колосса". Какъ ни будемъ толковать эту намъренно-двусмысленную фразу, въ смыслъ ли намека на Германскую имперію или ближе и тъснъе—лично Бисмарка: іезуиты способны и сильны привести угрозу въ исполненіе, и если воздержатся отъ ръшительности, то лишь въ виду недостаточныхъ отсюда выгодъ. Исторія знаеть, отъ чьей руки палъ Генрихъ IX, и если не только Наполеонъ для поддержки имперіи, но даже Тьеръ для республики не ръшается вступить въ ссору съ ультрамонтантствомъ, безъ сомнънія, происходить это не отъ особой набожности бывшаго императора или теперешняго президента.

Для Германіи въ борьб'в съ ультрамонтантствомъ то худо, что нътъ у нея въ замънъ другого духовно-зиждительнаго начала. Протестантство не замвна; оно само жило и живеть на счеть ультрамонтантства, питалсь борьбою, изъ нея получая свой смыслъ, не иначе даже опредълля себя и въ практивъ и въ катехизическихъ книгахъ, какъ противодействіемъ католичеству. Политическая жизнь, при такомъ идеалъ вдобавокъ, какъ милитаризмъ, тоже не великое вознагражденіе; на подобныхъ основаніяхъ, какъ всеобщая военная повинность, не зиждется жизнь народовъ. Можно питаться упованіями на свою силу въ положеніи угрожаемаго, но при совершенной безопасности и даже угрожающемъ положеніи жить единственнымъ самоуслажденіемъ военной силы даже німпамъ прискучить. И зд'всь-то воть опасность, "колоссъ" д'вйствительно "низвергнется": отгнаніе церковныхъ вліяній, каковы бо они ни были, хотя бы ультрамонтантскія, даеть тімь боліве силы соціальнореволюціоннымъ стремленіямъ. Ісзунтамъ высказывается теперь участіе со стороны соціалистовъ демократовъ Германіи. Не смотря на заявленный атеизмъ коноводовъ соціализма, неожиданная дружба является столь же естественною, вакъ и стачки рабочихъ по наущенію ксендзовъ. Общая борьба соединяеть, и трудно будеть Германіи, а тімь болье при отсутствіи духовныхъ положительныхъ противоядій, устоять противъ сововушнаго напора уже двухъ разлагающихъ силъ, тэмъ болъе, что давно ее забдаеть и третья, въ основании столь же революціонная, противогосударственная и противонаціональная. Н'бмецкое еврейство потому себя только держить и выдаеть ярымъ германствомъ, что предъ глазами его стоить пока славянство и предстоить д'блать выборъ, къ какой причислиться національности.

Можеть быть, все это и отдаленно. Но въ самомъ дълъ похвальный походъ внязя Бисмарка противъ темной ультрамонтантской силы не поведеть ли въ тому, что главнымъ горниломъ соціальныхъ смуть и лабораторіей революцій станеть уже не Франція, какъ прежде, а Германія.

## О греко-болгарской церковной распръ\*).

Итакъ, грозить великій расколь! Таково впечатлівніе, легко выводимое изъ вчерашнихъ сообщеній о положеніи діль между константинопольскою и болгарскою церковью. Удивительная судьба болгаръ! Имъ припілось послужить главней пимъ поводомъ въ отпаденію Рима отъ вселенскаго единства: и теперь дёло на волоске, чтобъ не совершился новый разломъ, гдъ вступаетъ дъятелемъ уже второй Римъ, Константинополь. При нъкоторой наклонности къ суевърію, можно при этихъ событіяхъ, чрезъ тысячу літь ровно повторившихся, поддаться даже мистицизму, --- мистицизму въ его худшемъ смыслъ, то есть признать событія исторіи зависящими отъ причинъ разумно необъяснимыхъ, а объясняемыхъ каббалистикою. Но, къ счастію, явленіе объяснимо и безъ каббалистики. Въ немъ сказывается національное славянское свойство, а съ нимъ иміровое призваніе славянства. Не даромъ Гусъ, славянинъ, ратоваль за "народную" цервовь противъ Рима. Не даромъ тв изъ славянскихъ народностей, которымъ пришлось смириться предъ Римомъ, лишились съ твмъ вместв духовно-производительной силы, а вмъстъ съ нею-послъдствіе неизбъжное!--и

<sup>\*)</sup> С. И. 17 іюля, № 194.

политического бытія. Славянство не мирится съ римскимъ началомъ; сважемъ на этотъ разъ шире и точиве--съ началомъ "римсво-имперскимъ". Константинополь предъявляетъ теперь въ болгарамъ то же самое, что въ древнее и новъйшее время Римъ во всвиъ народностямъ и государствамъ, и противъ чего безплодно боролся Гусъ, — партивуляривмъ, возводимый во вселенское значеніе, съ нарушеніемъ христіанской свободы, съ презрвніемъ христіанской любви, съ подчиненіемъ жизни формв и съ пожертвованіемъ духа вёры іерархическому началу, абстравтно взятому. Мы просимъ извиненія за эти варварскія выраженія "партикуляризмъ" и "абстрактный", заимствуемыя первое у Бисмарка, второе-у Гегеля. Но они удобны по вратвости. Римъ съ датинскимъ языкомъ и преданіями Римской имперіи, перенесенными на "царство не отъ міра сего", и-Константинополь съ преданіями той же Римской имперіи, только восточной, и съ греческимъ языкомъ на мъсто латинскаго. Разница въ догматъ; греческая церковь сохранила, къ счастію, вселенское единомысліе въ въръ, но въ устройствъ церковномъ она стоить на пути, недалекомъ отъ Рима; и очень понятно: источники направленій одинаковы. Мы, живущіе теперь, чрезъ полторы тысячи лёть, платимся за соглашеніе, последовавшее еще при Константинъ, за то принаровленіе, которое допущено было въ церковномъ устройствъ къ имперскому, тогда безопасное, можеть быть необходимое; но воть оно, черезь полторы тысячи леть, выростаеть въ недоуменіе, едва одолимое, въ притязанія, вовсе не христіанскія, хотя имінощія вполнів видъ и христіанскихъ и православныхъ.

Согласно ли поступилъ съ канонами (церковными правилами) болгарскій экзархъ, совершивъ богослуженіе въ чужой епархіи, безъ соизволенія мъстнаго епископа, и поставивъ епископовъ въ епархіи, гдѣ таковые уже есть, правильно поставленные? Безъ сомнѣнія, нѣтъ. Одобрительно ли, не только по буквѣ каноновъ, но по внутреннему духу христіанства и церкви, отложеніе цѣлаго собора вѣрующихъ подъ особую іерархію, на единственномъ соизволеніи власти мірской и притомъ иновърной? Еще бы, тъмъ болъе нътъ. Итакъ, болгарская іерархія дъйствительно отлучила себя отъ единства тъла церковнаго, и анаоема, провозглашенная цареградскимъ синодомъ, права.

Но патріархъ, отвазывая въ самоглавенствъ болгарамъ, поступилъ ли согласно духу церковнаго устройства, заповъданнаго апостолами, поступиль ли даже сообразно съ канонами? Каноны воспрещають самовольное отлученіе, но гдё они заповъдають самовольное удержаніе? И подчиненіе духовное болгаръ Цареграду идеть ли отъ апостоловъ или отъ временъ патріаршихъ? А патріаршество учреждено ли съ цілію точнійшаго соблюденія апостольсвихъ преданій, или съ цівлію легчайшаго сожитія съ государственною властью? Гдв для духовной власти Цареграда основаніе далбе буквы ваноновь, притомъ условленныхъ вившними обстоятельствами, которыя давно прекратились? Но патріархать дійствуєть на этихъ основаніяхъ, вакъ бы на безусловныхъ, и почерпаетъ себъ силу въ јерархической обязанности своихъ подчиненныхъ, умалчивая о своихъ собственныхъ обязанностяхъ и выставляя только свое право. Но право есть сила, и съ понятіемъ церкви несовитьстно, оголенное отъ свободы и любви. Въ христіанствъ вообще и цервовномъ устройствъ въ частности взаимныя отношенія измъряются обязанностями, а не правами.

Чёмъ кончится дёло, трудно предсказать. Корреспонденть "Петербургскаго Журнала" замёчаеть, что помёстнаго собора, который имёеть быть въ Константинополё, ждуть съ нетерпёніемъ. Естественно. Но соборъ греческихъ іерарховъ едва ли произнесеть другое рёшеніе, чёмъ синодъ мёстный, константинопольскій. Ему будеть предложенъ случай, и онъ долженъ будеть обсудить его на основаніи буквы каноновъ. Никто ему не поручалъ, и онъ не вправё обсуживать силу самихъ каноновъ. Это было бы дёломъ вселенскаго собора. Помёстный можетъ советовать примиреніе; но гдё вёроятности, что примиреніе совершится, когда обё стороны не только считаютъ себя правыми, но каждая дёйствительно права, лишь только въ разныхъ смыслахъ, одна формально, другая внутренно?

Было бы время теперь, если не ко вселенскому собору,—
для него время уже упущено, ибо уже внесено въ распрю
ожесточеніе,—но время начать подготовленія почвы для будущаго собора постановкою вопросовь для него на той высотв
и въ той обширности, какихъ требуеть время. Ибо если можеть быть соборь,—а онъ долженъ быть и потому будеть,—
ему придется ръшать ни мало ни много какъ объ условности
и безусловности каноновь, а тъмъ вмъстъ и ръшать міровой
вопросъ, которымъ особенно теперь мучатся вст народы и притомъ разныхъ въръ: гдт мъра правильнаго отношенія между
царствомъ духовнымъ и вещественнымъ, силою и свободою,
государствомъ и церковью, религіею и національностью? Соборъ
долженъ ръшить; а подготовить ръшеніе предварительными
обсужденіями—дъло іерарховъ, богослововъ и встхъ върующихъ
и мыслящихъ.

# Отношеніе къ расколу\*).

Отношенія между расколомъ и православіемъ начинають проникаться озлобленіемъ, напоминающимъ старыя времена, не скажемъ XVII-го, но XVIII стольтія. Нельзя не погоревать объ этомъ и тымъ болье, что гуманная терпимость настоящаго царствованія несомнівнно начала уже сглаживать непріязнь и даже прямо ослаблять расколь. Происшествіе боровское, къ которому мы уже два раза обращались, доказываеть наобороть, по крайней мірів въ этой мізстности, примізсь соціальной вражды въ разниців візрованій. Сь той и другой стороны намъ не перестають писать. Но просимъ извиненія у корреспондентовъ, мы не намізрены, ни той ни другой служить орудіемъ пасквиля и голословной брани; а кроміз пасквилей и укоровъ ничего не находимъ въ этой переписків. Лишь одинъ есть замізчательный факть между прочимъ, но и въ томъ мы готовы усумниться. Православный пишеть, что будто бы городское управленіе въ

<sup>\*)</sup> С. И. 28 іюля, № 205.

г. Боровсе не только оказалось въ раскольничьихъ рукахъ, о чемъ уже сообщалось, но что новый голова "къ немалому удивленію отказался отъ принятія присяги на в рность службы, хотя, прибавляетъ корресподентъ, онъ въ предписаніи г. начальника губерніи не отнесенъ къ числу сектантовъ, непріемлющихъ присяги, а названъ просто старообрядцемъ". Гласные изъ православныхъ, если в рить корреспонденту, подали на это протестъ.

Разумъется, это ни чуть не утъшительно, и мы не можемъ воздержаться, чтобъ не подать старообрядцамъ доброжелательнаго совъта не злоупотреблять численнымъ превосходствомъ, гдъ судьба оказалась къ нимъ настолько благосклонною, или ихъ пропаганда настолько успъшною, что численностью они перевъшивають православныхъ. Добраго конца отсюда для нихъ же самихъ нельзя предвидъть. Отсутствіе самообладанія, неумънье согласить преданность своей въръ съ подобающимъ уваженіемъ къ господствующему въроисповъданію, безъ сомнънія, не прибавить высшему правительству побужденій продолжать и расширять свою исполненную къ нимъ снисходительности терпимость.

Тъмъ строже обращено должно быть увъщание и въ православной сторонъ, гдъ она забываеть мъру. О Боровскъ мы не знаемъ; но о здъшнемъ о. Пафнутів сегодня намъ снова сообщають, что онъ лишь фантазируеть и издевается, даже нисколько не вступая въ собеседование. Корресподентъ пророчить отсюда вредъ для церкви. Это несомнино; но мы затруднились бы причислить бесёды времлевскаго оратора, если бы онъ дъйствительно были таковы, каковыми ихъ описывають, къ безупречнымъ даже политически. Беседа 23 іюля, напримеръ, была ли изложеніемъ мыслей и полемивою противь ложныхъ мнвній или возбужденіемъ общественныхъ страстей? Вопросы такого рода, конечно, можетъ рашать судъ, если раскольничій эксъ-іерархъ невоздержностію річи доведеть себя когда-нибудь до того, что противники (а ихъ, въроятно, у него найдется) рвшатся требовать составленія автовъ оффиціальнымъ порядвомъ о произнесеніи имъ ругательныхъ ръчей въ публичномъ мъстъ предъ собраніемъ.

Кстати, мы повторяемъ свое недоумѣніе, уже въ прошломъ году высвазанное. Представляетъ ли о. Пафнутій епархіальному начальству предварительныя программы своихъ бесѣдъ? Подаетъ ли послѣ важдаго собесѣдованія отчеты? Гдѣ ручательство, что подъ видомъ христіански-православнаго собесѣдованія не произнесется рѣчей, оскорбляющихъ общественное приличіе и возмущающихъ общественный покой? И гдѣ доказательства, что такихъ рѣчей, не произносится? Свобода рѣчи вещь прекрасная и желательная, но тогда, когда она дается объимъ сторонамъ, чего мы здѣсь не видимъ.

Прибавимъ въ завлюченіе: мы далеви отъ предположенія, чтобы сама православная іерархія уполномочивала своего пропов'ядника, подъ именемъ полемическаго собес'ядованія о предметахъ в'вры, давать, какъ выразился корреспонденть, православной публик' развлеченіе и увеселеніе, хотя бы съ содержаніемъ, заимствуемымъ изъ религіозной области.

#### Ультрамонтантство\*).

Чёмъ кончится эта брань противъ ультрамонтантства, воздвигаемая, за малымъ исключеніемъ, почти всёми государствами? Куда денется іезуитство, гонимое отвсюду? Что означаетъ угроза клерикальной газеты "низвергнуть колоссъ"? Угроза возглашается уже вторично и вторично заимствуетъ себъ выраженіе изъ иносказательнаго пророчества Даніилова о судьбъ царствъ. Мало въроятности, что предсказаніе прорекается даромъ, и "камень, катящійся разрушить ноги колосса", вызванъ только для риторической прикрасы.

Вспоминается слово одного изъ умивйшихъ русскихъ людей, кажется, въ свое время напечатанное: "католицизмъ способенъ перевернуть весь міръ, соединясь съ соціализмомъ". И почему же не такъ? Съ царями напы въ ладу не бывали: они

<sup>\*)</sup> С. И. 14 августа, № 222.

Вопросы Въры и Церкви. Томъ 1.

только допускали ихъ бытіе нехотя, никогда во всякомъ случать не соглашаясь на ихъ независимость. Коммунизмъ имущественный легко выдать за общеніе христіанское. А въ разрушеніи семейства и того менте найдеть себт противортий преувеличенное чествованіе дъвства. Обязательное безженство священниковъ этому подспорье, а вмъстт и давно готовое испытанное орудіе противъ національныхъ связей.

О признавахъ сближенія іезуитовъ съ соціализмомъ въ Германіи мы уже упоминали прежде. Ирландія почва также удобная, чтобы взболтать и смёсить вражду національную и соціальную съ католицизмомъ. Воть два видимые фокуса. Швейцарія можеть представить третій. Дерзость Римскаго престола съ Швейцаріей при ея стёсненныхъ обстоятельствахъ даже удивительна. Удивительна тёмъ более, что папствомъ руководять теперь іезуиты, а это корпорація, которую позволительно во всемъ заподозрить, кром'в опрометчивости, или—вся исторія іезуитовъ есть призракъ.

Итакъ не туда ли уже мътить угроза клерикальной газеты? Какъ бы то ни было, но содружество гонимаго ультрамонтантства съ соціализмомъ въ будущемъ неминуемо; цълой системъ и притомъ такъ живучей, такъ дисциплинированной, заразъ отречься отъ жизни добровольно, послъ тысячелътняго господства, невозможно: можно перемънить видъ существованія, но не далъе.

Запретительныя мёры правительствъ германскаго и итальянскаго еще ни къ чему не приведутъ, если ихъ не увёнчаетъ и не закрёпитъ преобразованіе положительнаго свойства. Вырвать образованіе изъ рукъ духовенства недостаточно. Желаютъ ли эти государства воспитать атензмъ, въ рёшительномъ его видё индефферентизма? Но если бы это удалось, тогда—перейти къ тому же, чёмъ повидимому грозитъ клерикальная газета, съ тою разницею, что огонь подъ зданіе государства и семьи подкладывался бы собственными руками. Безъ религіи невозможно. Соціализмъ, при томъ хотя бы съ крайнимъ атеизмомъ, есть тоже своего рода религія, religio inversa—вёра на выворотъ, сказали бы

мы,—направленіе фанатически обращающееся противъ религіи. Всегда мѣсто вѣрѣ, преданію, предразсудкамъ въ обширномъ смыслѣ взятымъ; всегда свой культъ, къ чему бы онъ ни относился, хотя бы къ бѣлому жилету съ бѣлымъ галстукомъ въ гостинной. Но помимо того, и въ Германіи и въ Италіи католицизмъ не истребится же. Онъ есть и будетъ. Правительства не думають его гнатъ, не только истреблять. Но что же оно будетъ?

Староватоличества не поддержали правительства и не подврвиили въ той мере, въ вакой могло бы оно послужить зерномъ новаго, и притомъ. настолько сильнаго исповеданія, чтобы увлечь другихъ, равнодушное или волеблющее большинство. Но другого же средства все равно не остается спасти будущее отъ возней ультрамонтантства, вакъ устроить національныя католическія церкви, въ томъ или въ другомъ видь, но съ отставвою папы, -- непремънное условіе. Пока существуєть папа, какъ догмать, какъ папство независимое отъ государствъ и національностей, распростирающее власть надъ народами помимо всёхъ другихъ видовъ союза общественнаго: дотолё общественный порядокъ непроченъ и та война, которую подымаютъ правительства, не ведеть ни къ чему, если не ведеть прямо въ опасностямъ. Уничтожать последствія, вогда корень остается, мѣшать примъненіямъ, когда начало стоить нетронуто: но не прямое ли это увазаніе исвать только другихъ путей въ приміненію, не явныхъ, но тайныхъ, и тімъ боліве опасныхъ? Какъ хотеть, чтобъ католикъ вероваль въ папу и не вероваль въ него? Чтобы онъ находилъ источнивъ истины и власти духовной въ Римъ и вмъсть лобзаль съ сердечнымъ сочувствиемъ домашнія правительственныя распоряженія, запрещающія пронивать въ нему духовной истинъ? Это есть нелъпость, изъ которой выйти повелёваль бы здравый смысль.

По последнимъ известіямъ, въ Италіи некоторые органы начинають подумывать на случай смерти Пія ІХ: ужъ нельзя ли въ самомъ дёлё ограничиться національною церковью, католическою, но безъ папы въ его старомъ значеніи? Подождемъ; не выйдеть ли разве чего-нибудь изъ этого.

#### 0 греко-болгарской церковной распрв \*).

На двухъ противоположныхъ концахъ два церковныхъ собора: въ Кельнъ, который можетъ назваться почти столицей католической Германіи, и въ Константинополь, который есть дъйствительная столица восточнаго православія. Что же будеть?

Объ исходъ вельнскаго конгресса можно безпоконться развъ изъ христіанскаго братолюбія, что истина, около которой бродять "старокатолики" или точнее—"новопротестанты", немногимъ ближе подойдетъ къ нимъ, чемъ въ Мюнхенв. Но исходъ константинопольскаго собора возбуждаеть иныя опасенія. Объявленіе болгарской церкви схизматическою поставить остальнымъ славянскимъ церквамъ практическій вопросъ: должны ли и онъ разорвать общение съ осужденною? Но на ея сторонъ истина. — "Нътъ, онъ будутъ признавать ее сестрою". — Но это будеть признать константинопольскій и прочіе патріархаты состоящими въ расколъ. Туда или сюда, расколъ будетъ неминуемъ, останется лишь выбирать. Положеніе такъ натянуто, что позатянуть еще немного можно: но этимъ отсрочится и притомъ даже усложнится вопросъ, но не решится. Обе стороны защин слишкомъ далеко. Немногое будеть выгадано, если внутреннимъ ли разногласіемъ, вившними ли вліяніями, рвшеніе предстоящаго собора сведено будеть на "нътъ", на какое-нибудь выжидательное постановленіе.

Нельзя не согласиться, что тамъ и здѣсь правильному теченію и исходу разногласій и недоумѣній мѣшаеть болѣе всего, если не исключительно, примѣсь мірскихъ интересовъ въ духовные и вмѣшательство политическихъ властей въ церковныя дѣла. Собранія, носящія названіе церковныхъ, пристыжаются научными конгрессами. Собираются ученые всѣхъ странъ свѣта рлзсуждать, будеть ли то о законахъ статистики, о мѣрахъ и вѣсахъ, или о вопросахъ юриспруденціи, пристрастія спеціальныхъ гражданствъ отлагаются; о преимуществахъ одного языка

<sup>\*)</sup> С. И. 9 сентября, № 248.

предъ другимъ не возникаетъ спора; первенство мъстъ не возбуждаетъ зависти; цъль—истина, и каждимъ добровольно, даже съ особымъ тщаніемъ за себя, устраняется всякое подозрѣніе о примъси личныхъ или мъстныхъ пристрастій. Правительства въ свою очередь держатся поодаль, остерегаясь вліяніемъ власти смутить ходъ обсужденій и отклонить логическій процессъ отъ правильнаго конца. И это—наука, область внѣшняго знанія! А область въры, міръ нравственныхъ началъ, а церковь, которая по преимуществу возвышается надъ всѣмъ относительнымъ, поломъ, возрастомъ, національностью, временемъ и мъстомъ, которая вполнъ есть царство не отъ міра сего, является въ своихъ органахъ игралищемъ вліяній, духовному началу не только постороннихъ, но даже враждебныхъ. Какія обратныя положенія!

Нельзя не зам'втить еще, что въ обоихъ современныхъ разногласіяхъ, западномъ и восточномъ, славянскому племени выпало положеніе, преимущественно его выделяющее. Помимо того, что на востокъ въ славянской національности заключается и самый предметь спора, отношение къ движению тому и другому у славянства иное, чемъ у другихъ племенъ. Къ грекоболгарскому спору остальныя восточно-славянскія церкви держать себя уклончиво. А къ западному движенію западно-славянскія церкви (католическія) относятся даже прямо холодно, чуть не враждебно. Недавно было сообщено, что протесть противъ врайнихъ притязаній ультрамонтантства идетъ почти исключительно отъ немецко-католическихъ общинъ; славяноватолическія и даже рядомъ стоящія съ німецвими въ одномъ околотев, мирятся съ новымъ игомъ и новою ложью не плоше романо-ватолическихъ. Повидимому, противно исторической логивъ и національнымъ навлонностямъ: и однаво это такъ...

Телеграмма упоминаеть, что въ Кельнѣ присутствуеть между прочимъ о. протоіерей Янышевъ и даже говорилъ уже рѣчь, взывающую къ единенію на основаніи христіанской истины. Въ добрый часъ! Будемъ надѣяться, что о. протоіерей какъ въ этой своей рѣчи остерегся, такъ и въ дальнѣйшихъ остере-

жется отъ всякихъ намеренныхъ и ненамеренныхъ неопределенностей и отъ поспешныхъ обещаний за церковь, членомъ которой онъ предстаеть на конгрессъ. Дипломатическия умалчивания и намеренно обоюдныя выражения предоставимъ міру политики, да еще пожалуй той школе ультрамонтантовъ, отъ которыхъ именно и бёгутъ старокатолики.

### Старокатоличество\*).

Воть истинный върующаго голось, честный и послъдовательный! "Нельзя привнать папу и его іерархію, и вивств отвергать догмать, исповедуемый теми же папою и его ісрархісю". "Недьзя состоять въ церкви и вивств быть отлученнымъ отъ нея. Я принадлежу католической церкви, какою она была до разделенія съ восточною". Это слова аббата Мишо. Даже Берлинская "National Zeutung" отдаеть имъ справедливость и лишь сожальеть, что о. Мишо только одинь изъ немногихъ, тогда какъ все большинство старокатоликовъ "усповаивается бумажными протестами". Берлинская газета съ иронією, вполнъ справедливою, обращается въ этимъ бумажнымъ протестантамъ, пророча, что ничего-то изъ нихъ не выйдетъ, пова они стоятъ на своей почеб.... А представлялось было, говорить она, и много случаевъ заявить имъ дъйствительность своего религіознаго чувства, --- хотя бы при теперешнихъ церковныхъ реформахъ въ Германіи.

О. Мишо объщаеть раскрыть и на настоящемъ кельнскомъ конгрессъ взглядъ, выраженный имъ въ письмъ къ "Кельнской Газетъ". Успъла ли достаточно подготовиться почва послъ мюнхенскаго конгресса? Додумались ли хотя нъкоторые изъ тогдашнихъ ораторовъ? Поняли-ль всю логическую несостоятельность своего положенія и всю практическую безнадежность?

<sup>\*)</sup> С. И. 11 сентября, № 250.

Много ли, мало ли найдеть на конгрессь о. Мишо ушей, способныхъ слышать: но постановка вопроса такова, что присоединеніе старокатоликовь къ православію становится по крайней мъръ возможнымъ; дальнъйшимъ переговорамъ открывается по крайней мъръ прочное основаніе и—долгь тъмъ большей внимательности налагается на члена конгресса нашей церкви.

Важиве всего разбить предубъждение, общее всвиъ западнымъ исповеданіямъ, отъ вотораго не отрешился и самъ о. Мишо, вакъ видно изъ письма. Его письмо есть и объяснение вмёстё и опроверженіе. Не правда, говорить онъ, что я присоединяюсь въ восточной цервви; я остаюсь сыномъ ватолической, но той, вавою она была до раздёленія съ восточной. На языкі западномъ присоединение въ цервви есть подчинение; сама церковь представляется учрежденіемъ містнымъ, нужды ність хотя бы въ ихъ же катехизисахъ исповедывалась церковь вселенсвою. Недоразумъвають они, что присоединение въ первви есть лишь присоединение въ христіанской истинъ. Восточная церковь хранить истину, а не истина принадлежить восточной церкви. Въ словахъ о. Мишо и въ этомъ неудовольствіи его быть заподозрвннымъ въ присоединении его къ восточной церкви, въ этомъ посившномъ опровержении и въ этомъ тщательномъ различеніи, что то есть церковь восточная, а то есть церковь ватолическая до раздёленія съ восточной, хотя бы и единомысленная съ нею:--- въ этой оговоркъ и въ этой боязни еще слышень остатокь римства, еще узы мъстнаго превозношенія не разръшились, еще пелена основнаго заблужденія не спала. Но это легвія, удоборазрішимыя узы, слабая, удобоснимаемая пелена. Будемъ надъяться, что на томъ же вельнскомъ конгрессъ разсъется недоумъніе. "Восточная церковь знаеть себя принадлежащею православію, или что то же - христіанской истині, другими словами-Христовой вселенской церкви. Кто содержить неизменно преданную истину, тоть сынь вселенской церкви, тотъ братъ восточной. Вотъ нашъ символъ вёры; вотъ наши правила церковныя; кто принимаеть ихъ, тоть нашъ, восточный ли онъ, западный ли, съверный или южный, безъ

различія м'ясть и времень, возрастовь и половь,—съ нимъ общеніе вселенской церкви".—В'яроятно это и будеть рязъяснено въ ближайшемъ сношеніи съ о. Мишо хотя бы достопочтеннаго о. Янышева.

Для практическихъ последствій безконечно важенъ вопросъ между прочимъ объ іерархическомъ устройствъ старокатоливовъ, буде въ нихъ хотя малая часть присоединится въ здравомыслію о. Мишо. Важенъ вопрось объ іерархическомъ устройствъ, во первыхъ, уже по этому предразсудву о сущности присоединеній, въ которомъ воспитала ихъ римская церковь. Важенъ, во вторыхъ, по безнадежности ихъ настоящаго іерархическаго положенія. У нихъ ніть епископа и безь сомнівнія не будеть; не будеть затвиъ и священства; въ виду дорога, намъ, русскимъ, отлично знакомая по исторіи нашего раскола: или повторить поповщинское согласіе-искать б'єглых поповъ и впасть въ противоръчіе и непоследовательность, горшія противъ первыхъ, или перейти въ безпоновщину, что и твиъ отдаленнъе отъ истины и противоръчиво. Слъдуеть дать старокатоливамъ епископа, лишь бы только образовалось хотя малое православное стадо. Именно епископа, а не пресвитера, и еписвопа самоглавнаго, лишь бы исповедание веры его было твердо и произнесено громогласно. Это примъръ древнихъ временъ: страны новопросвъщаемыя не обращались въ епархіи, тъмъ менве въ духовные пошалыви, вакъ потомъ было принято за обычай именно Римомъ. По самому существу, цервовное общеніе не нуждается въ подчиненіи, а нуждается въ обоюдныхъ молитвахъ, духовной помощи, выражается въ соучастіи совершенія таинствъ. Единомысліе соблюдется и безъ іерархической зависимости отъ дальняго престола, во всявомъ случав, та же священная власть, которою поставлень будеть епископъ новому стаду, можетъ, ничего не теряя ни для себя, пи для христіанской віры, разорвать узы, если бы завіть единовірія не исполнился и новымъ разномысліемъ отлучила себя западная часть отъ вселенсваго единства. Но какъ бы много помогло быстрому распространенію истины полночиніе іерархіи на западѣ! На сколько легче разсвялись бы предубъжденія, воспитанныя Римомъ о существъ церкви вообще и восточной въ частности! Какъ мало затрудненій оставалось бы преодолѣть старокатолику, чтобы перейти изъ ложнаго положенія въ истинное, изъ двусмысленнаго въ ясное! Ибо при данномъ условіи, за исключеніемъ прибавки къ Никейскому символу и вымышленныхъ догматовъ, постановленныхъ съ осьмого Римскаго собора и до послѣдняго ватиканскаго, оставалось бы слишкомъ немногое къ отверженію и почти ничего къ перемѣнѣ: то лишь, что и въ правтикѣ церковной носитъ слѣдъ догматическихъ новоизмышленій. Остальное сохранялось бы въ неприкосновенномъ своеобразіи, какъ пребывало въ западѣ своеобразнымъ и въ древнія времена до раздѣленія.

#### 0 греко-болгарской церковной распрв\*).

Сегодняшнія выдержки изъ французскаго Петербургскаго Журнала дають понятіе о томъ, въ вакомъ положеніи находятся теперь дёла по греко-болгарской распрё. Они находятся въ томъ же натянутомъ положеніи, какъ прежде, -- даже болье натянутомъ. Расколъ не провозглашенъ только по случайному несогласію четырехъ виріарховъ: но въ намёреніи вселенскаго патріарха и всей греческой націи, включая даже эллиновь воролевства, онъ ръшенъ. Случись на престолахъ Антіохійскомъ, Іерусалимскомъ, Александрійскомъ или Кипрскомъ, іерархи съ болве рвшительнымъ греческимъ направлениемъ, единодушіе произойдеть несомнівню, не только между киріархами, то есть верховно-начальствующими архіепископами, но между всъми епископами греческой церкви. Надолго ли успъютъ замедлить провозглашение раскола, успъють ли его совсъмъ устранить, не станемъ рёшать: намъ неизвестны всё действующія пружины, въ силу которыхъ часть ісрарховь не рішается

<sup>\*)</sup> С. И. 20 сентября, № 259.

теперь присоединить свои голоса въ веливогреческому, или которыми можно воспользоваться, чтобы выборь настоятелей вы упомянутыхъ патріархатахъ падалъ всегда на лица того, а не другого направленія. Но это и не нужно. Все равно, соборъ уже состоялся, хотя не собирался. Мивніе выразилось. Расколь существуеть. Соборное провозглашение было бы только формулированіемъ факта. Если же бы оно состоялось въ смыслѣ противномъ, то есть примирительномъ, оно лишено было бы истинно соборнаго значенія: оно не выражало бы голоса своей церкви, и въ этомъ смысле было бы ложно. Въ немъ выразилось бы мивніе собравшихся епископовъ (можеть быть даже неисвреннее, что твиъ хуже), что раскола нвть, тогда какъ на дълъ паства раскололась. Пусть оно сказало бы, что расторженія церковнаго изъ вопроса о власти, и тімь болье въ угоду политическому преобладанію, не должно существовать: оно произнесло бы истину нравственную, вполнъ върную христіанскимъ догматамъ; но изъ этого не следовало бы, что помёстная церковь, отъ имени которой оно произносится, дъйствительно одушевлена тёмъ же уб'ёжденіемъ; тёмъ мен'е сл'ёдовало бы то, что всё ея члены пронивнутся такими убёжденіями тотчась по произнесеніи різшенія. Соборныя різшенія не обладають магическою силою. Если несогласіе между греками и болгарами есть церковный расколь, то онъ будеть расколомъ до собора и послъ собора, каково бы ни было ръшеніе. Нравственное значеніе ему ни прибудеть, ни убудеть оть него, ни въ томъ ни въ другомъ. Прибудеть вившній фактъ, если объявление раскола последуеть: верные, соединенные вместе въ молитев и таинствахъ, разлучатся; отлучившимся будетъ тотъ, вто нарушилъ долгъ христіанской любви и послушанія, --- можеть быть и тоть, вто провозглашень отлученнымь; можеть быть-и провозгласившіе отлученіе; можеть быть тв и другіе вивств.

Распаленныя страсти "велико-дерковной" партіи повидимому забывають эти простыя истины; повидимому онѣ не соображають, что такое "расколь", и тѣмъ болѣе утраченъ повидимому ими смыслъ, что такое соборъ. Къ церковной дисциплинъ повидимому примъняють онъ смыслъ военной диспиплины: раскольникомъ признаютъ того, кто провозглашенъ таковымъ отъ подлежащей власти, которая возсёдала въ данную минуту на іерархическомъ престоль, и-только потому что онъ провозглашенъ: а церковному собору и соборному опредъленію приписывають чудодійственно-властную силу отлучать христіанина отъ благодати Христовой, независимо отъ внутреннихъ расположеній отлучаемаго, --- силу превращать вірующаго и благочестиваго въ невърующаго и нечестиваго-чрезъ одно провозглашеніе анасемы. Опъ смъшивають мірь церковный съ политическимъ, соборъ съ государственнымъ парламентомъ, гръхъ съ преступленіемъ. Въ міръ политическомъ преступникъ тоть, ято ослушивается велёнія власти, ибо самая законность и преступность дівнія здісь опреділяется властью же. Ту же самую условность прилагають повидимому, "великоцерковники" и въ цервовнымъ отношеніямъ.

Какъ же въ самомъ дълъ иначе и понять эти угрозырасколомъ, и эти понужденія къ соборному провозглашенію? Вселенскій патріархъ въ своемъ предложеніи собранію виріарховъ и великогреческая партія въ своей просьбі въ патріархамъ говорять, что провозгласить расколь необходимо для устрашенія болгаръ, которые, испуганные, безъ сомивнія возвратятся въ послушанію. Испуганные.... чёмъ испуганные? Именемъ, которымъ ихъ назовуть недоброжелатели-властолюбцы? Послушанію... какому послушанію? Внішнему, которому не согласуеть внутреннее расположеніе? А національная, великогреческая партія въ своей просьбі сверхъ того присоединяеть, что вмёстё съ болгарами должно произнести анавему и на всвять, кто имъ сочувствуеть, хотя бы то были целые народы. Цълые народы, это разумъется-мы, православные славянскаго происхожденія. Какъ мало въ этихъ заносчивыхъ словахъ соображенія! Можно уже не упоминать объ общемъ правиль, что "незаконно отлучающій самъ отлученъ". Ближе къ настоящему делу вспомнить хотя о временахъ занятія Цареграда

врестоносцами или о временахъ Флорентійскаго собора. Глъ быль тогда расколь, и гдъ была тогда церковь? Въ этой ли "великой" церкви? Въ техъ ли, кто подписывался подъ унію? А въ этомъ смыслё можно возразить даже противъ замёчанія въ существъ благонамъреннаго, высказаннаго блаженнымъ ісрусалимскимъ патріархомъ. Онъ сказалъ греческимъ агитаторамъ, что мірянамъ не следъ бы и вмешиваться въ настоящее дъло. Почему же такъ? А мы, русскіе, помнимъ, чъмъ угрожалась бы церковь, если бы великій князь нашь, во время уніи, удержался своимъ званіемъ мірянина, и предоставиль митрополиту Исидору ръшать, гдъ православіе, гдъ схизма. И греческая церковь, въ схизмъ ли она, что пошла за Маркомъ Ефессиить, а не за остальными іерархами? Но то было дівло даже догмата. А здёсь вопросъ дисциплины, и даже весь условцервовными, а государственными отношеніями. не Стоить допустить предположение: Оттоманская имперія падеть, ея столица разрушится, перенесется въ другой городъ (положимъ, для лучшаго сравненія—въ болгарскій Филиппополь): что останется тогда законнаго отъ притязаній вселенскаго патріарха? Что останется для того, чтобы даже продолжать самое существование "вселенскаго" патріархата? Такимъ-то образомъ вся сила вопроса въ государственной державъ, и все право ръшать его, согласно съ основаніями, приводимыми самою "великою церковью", лежить въ сферв не церковныхъ, а государственныхъ властей, не только мірскихъ, но даже иновврныхъ.

Когда уже написаны были предшествующія строки, телеграфъ принесъ извъстіе что провозглашеніе болгарской церкви раскольническою состоялось. Итакъ, фактъ, котораго не доставало, прибылъ: двъ церкви разлучились. Останется вопросъ: кто отлученъ въ дъйствительности? Церковь ли, провозглашаемая отлученною, или нъсколькіе изъ іерарховъ, произнесшіе отлученіе; нъсколькіе изъ іерарховъ даже безъ единодушія въ ръшеніи; отлученіе изъ одного побужденія огорченной власти....

#### О греко-болгарской церковной распрв \*).

О вонстантинопольскихъ происшествіяхъ, сверхъ изв'єстнаго уже изъ телеграммы, иностранныя газеты (западныя) не передають нивавихъ подробностей. Понятно: д'єло это ихъ не занимаеть. Газеть съ востока н'ётъ подъ руками. Единственными источнивами подробностей остаются два м'ёстные корреспондента: "Московскихъ В'ёдомостей" и французскаго "Петербургскаго Журнала",—оба, сколько можно догадаться, близкіе къ оффиціальнымъ русскимъ сферамъ. Но и т'ё пока молчать, хотя уже есть время ув'ёдомить даже по почтё. Посл'ёднее письмо въ "Московскихъ В'ёдомостяхъ", недавно напечатанное, относится еще ко временамъ, предшествующимъ провозглашенію схизмы. Оно говорить немного новаго, о чемъ достаточно передать въ двухъ словамъ.

Передать и—оговорить. За этимъ беремъ перо въ руки. Мидхатъ-паша, говорить корреспонденть, сначала было, уступая совъту русскаго посла, уговаривалъ патріарха не спъшить провозглашеніемъ раскола. Но потомъ склонился на представленія мъстныхъ чиновниковъ и наущенія отъ прочихъ европейскихъ представителей, и объявилъ, что онъ не намъренъ стъснять католическихъ дъйствій.

Что скажемъ на это?

Печаленъ церковный раздоръ; горестно провозглашеніе, подсказанное страстями національной непріязни. Но утвіпительно за константинопольскую церковь, что она пользуется въ мусульманской странъ свободою, какой не всъ христіанскія исповъданія удостоиваются,—хотя бы въ христіанской Пруссіи.

Какъ возрадовались бы всё, кому дорогь миръ церкви, когда бы обоюдныя разногласія улажены были въ духё христіанской любви взаимными снисхожденіями! Но сомнительно: когда бы этотъ ладъ установился подъ нравственнымъ давленіемъ государственной власти, не было ли бы это въ существе хуже теперешняго?

<sup>\*)</sup> С. И. 26 сентября, № 265.

Что пріобр'єталось бы р'єтеніемъ, постановленнымъ не по мысли и сердцу самихъ предстоятелей церкви и ихъ паствъ, а по нам'єренію мірскихъ властей? Пріобр'єталось бы для будущихъ временъ право отвергнуть соборное опред'єленіе (если бы оно было соборное), признать ничтожнымъ распоряженіе (еслибъ то было патріаршее распоряженіе),—искренность котораго сомнительна, а постороннее вліяніе бол'є ч'ємъ в'єроятно. И флорентійскій договорь былъ подписанъ, и эфесскій, такъ называемый въ церковныхъ л'єтописяхъ разбойничій, соборъ—существовалъ. Церковныя распоряженія, соборныя опред'єленія не векселя и не дипломатическіе договоры, гді подпись даетъ силу акту, безъ всякаго отношенія къ чувствамъ подписавшагося, лишь бы она была подлинная и физически невынужденная.

Какъ мы говорили, и даже не разъ, болгарское дело за весь свой прискорбный ходъ должно признать себя обязаннымъ именно политическому вившательству. Не станемъ припоминать, вакія участія въ направленіи дела принимала дипломатія прежде, да не имбемъ и подробныхъ документовъ для этого. Но представимъ, что той и другой сторонъ представители всёхъ европейскихъ державъ, вмёстё съ самою Портою, сказали бы съ самаго начала и продолжали говорить: "не обращайтесь въ намъ; ръшайте между собою, не обращая цервовный споръ въ мірскую тяжбу". Вообразимъ себъ, что и представители Россіи, и именно ея-то представители, сначала и до вонца, одинъ вавъ и другой, и третій, строже всёхъ воздерживались отъ виты в настоятельно в в в настоятельно в стать обращались и въ самой Портъ-оставить спорящихъ въ повоъ. Споръ-то бы не разъигрался! А-разъигрался, такъ ли, иначе ли, и дошель до озлобленія; — и тогда опять сов'єтомъ церквей-сестеръ, голосомъ, и опять независимымъ, вполнъ самостоятельнымъ, церковныхъ предстоятелей всего востока, произнесенъ быль бы судъ. Властолюбіе призвано было бы къ любви, непокорство въ послушанію. Это было бы не первымъ случаемъ въ исторіи. Міръ отъ этого не поколебался бы; никакія политическія отношенія не разстроились бы. А церковь? Но она тогда-то и слышала бы свою правильную жизнь.

Когда было прежнимъ патріархомъ прошено о соборъ вселенскомъ; когда онъ обратился съ этимъ къ прочимъ церквамъсестрамъ, мы высказывали сожальніе, что всероссійскій святвишій синодъ отвлониль предложеніе. Не трудно было предвидъть конецъ. Отказное посланіе синода было изложено даже въ формъ несоотвътственной; оно болъе напоминало дипломатическую ноту, нежели церковную грамоту. Весь строй мыслей, все существо доводовъ, могли даже произвести недоумъніе въ вонстантинопольской церкви: всё разсужденія могли примёняться въ дипломатической конференціи, буде бы такая предполагалась, но непонятно звучали въ примъненіи къ собору, котораго и существо и сила совстмъ другія нежели смыслъ и сила конференцій.... Но впрочемъ это было, — не будемъ безполезно въ невозвратимому возвращаться!... Оно правда, безъ собора можно было и обойтись, патріархъ им'влъ совершенное право отпустить и самъ болгарскую церковь на самостоятельность; но онъ самъ просилъ братски разсудить прю, принимавшую огорчительный ходъ. Не случилось этого; разрывь долженъ быль последовать.

Но разрывъ этотъ-дъло преходящее; дъло случайное временъ и лицъ; дъло и не церкви, а прямо сказать-дъло постороннихъ силъ и увлеченій. Все придеть въ церкви къ умиротворенію въ свой урочный часъ, какъ ни огорчительно, что соблазъ разразился. Да дёло въ томъ, что въ политической то области последствія окажутся существенными, и именно въ невыгоду Россіи; повлекуть ослабленіе ея нравственной силы. Ее, Россію, будуть обвинять въ совершившемся раздоръ, и всв притомъ, сами болгары наравив съ гревами; западнымъ обвинять ничего, они будуть благодарить. Обвинение будеть несправедливо, и благодарность незаслуженная, — такъ; Россія именно желала соглашенія, безъ сомнінія употребляла всі средства въ умиротворенію. Но именно отъ того, что она употребляла средства, котя бы и въ миру, ее назовуть виновницею, что миръ не состоялся. Даже въ предвидении этого совершенное отстранение политическихъ вліяній требовалось бы

благоразуміемъ. Что произошло бы отъ предоставленія спорящихъ самимъ себѣ; что произошло бы отъ собора? Мы увѣрены, что произошелъ бы миръ, обновленіе, духовное оживленіе, преуспѣяніе силы всего православнаго востова. Но что бы ни произошло,—теперь есть основаніе сказать обѣимъ сторонамъ: "а не произошло это отъ того, что соборъ не состоялся; да отъ того, что—по вліянію Россіи вонечно—болгарскій экзархъ получилъ отъ Порты бератъ. Можетъ быть это и неправда, но стихійныхъ массъ разувѣрять невозможно. А народы—стихійныя массы; онѣ не вступаютъ въ діалевтику; онѣ ощущаютъ, и ощущенія, подобныя вышеписаннымъ, способны передаваться отъ поколѣнія къ поколѣнію, стать историческимъ фактомъ, препобѣдимымъ только исторіею же,—всенароднымъ опытомъ, и пожалуй продолжительнымъ....

# О новыхъ типахъ въ духовенствв \*).

Мы не даромъ оговорили замѣтку о греческихъ подворьяхъ, напечатанную въ 262 №. Г. С—въ пишетъ не въ первый разъ, и положительно каждый разъ фактическая сторона его хромаетъ, хотя общій смыслъ замѣтокъ его бываетъ вѣренъ; вѣренъ по крайней мѣрѣ относительно общественныхъ воззрѣній, которыя имъ выражаются. Воззрѣнія эти принадлежатъ немалочисленному классу лицъ, принимающихъ къ сердцу церковные вопросы. Есть люди совершенно равнодушные, существуютъ или нѣтъ на свѣтѣ греческія подворья; одна церковь имъ какъ другая. Есть люди, которые въ этомъ безразличіи неравнодушны; напротивъ злобны, можно сказать; равнодушіе къ частностямъ есть только выраженіе неблагосклонности къ цѣлому. Много ли, мало ли, но они есть, эти люди, которымъ видъ на каждую церковь безразлично возбуждаетъ мысли о "непроизводительномъ" (любимое слово!) употребленіи капиталовъ. Круто и въ

<sup>\*)</sup> С. И. 27 сентября, № 266.

своемъ общемъ приложеніи этоть вопросъ, особенно въ печати, не ставится; но онъ размѣнивается на мелочи и рѣшается по частямъ,—всегда разумѣется отрицательно для церкви. Къ этой школѣ многіе принадлежать изъ "интеллигенціи", съ безчисленными оттѣнками, начиная съ умѣренныхъ и кончая радикальными.—Другой классъ безразличенъ къ церковнымъ вопросамъ въ обратномъ смыслѣ: церковь для нихъ есть предметъ религіозной практики, и только; они не безпокоятъ себя вопросами о событіяхъ въ ней: какъ, что, гдѣ и для чего? Тутъ тоже оттѣнки, упирающіеся однимъ концомъ въ простодушное благоговѣніе даже къ злоупотребленіямъ, способнымъ смутить смысленновѣрующаго; младенчески примиряются чуть не съ концунствомъ.

Г. С-въ принадлежить, вакъ очевидно, къ шволъ,---въ числу върующихъ, но мыслящихъ. Ихъ опять не одинь оттеновь, и изъ нихъ любопытнейшій — богомолы-аматеры, если позволительно такъ выразиться, или-богословы-дилеттанты, --- начиная съ грамотея, спеціально читающаго псалтыри по усопшимъ, или звонаря-дилеттанта, зорко стерегущаго, соблюдены ли "поліелей" или "бдініе", и даліве чрезъ лістницу разныхъ круговъ пониманія и сочувствія до военныхъ офицеровъ, считающихъ себя призванными решать и вести вселенскіе вопросы. Къ этому разряду относится г-нъ С-въ, стоя на серединъ этой лъстницы. Гг. С-выхъ очень много; они роятся повсюду, и лишь только ръдкіе изъ нихъ проникають въ печать. Но обманываются тв, которые думають, что всв отношенія мірянь къ церкви слагаются только изъ враждебнаго безучастія и сліпой снисходительности. Слідять и судять, только мало высказываются. Спеціально-духовные органы для нихъ заперты; тутъ имъ на порогв соперничество оффиціальнаго богословствованія, считающаго все, что по части церкви, своею монополією. А это опять свой типъ, - типъ богословствующихъ по книжвамъ, зазубреннымъ на семинарскихъ скамыяхъ, вавъ есть и еще типъ-богослововъ келейнаго образованія, по рукописямъ, -- будущихъ старообрядческихъ епископовъ, если

Digitized by Google

случай позоветь ихъ въ эту область. Эти будущіе или возможные епископы старовъры, эти расколоучители im werden, говоря Гегелевскимъ языкомъ, составляють изнанку ученымъ оффиціальнымъ богословамъ, съ которыми у нихъ непроходимое недоразумение. И у богослововъ-дилеттантовъ есть тоже свое недоразумъніе съ богословами-педантами; недоразумъніе, происходящее отъ того, что къ своему школьному богословію оффиціальный богословъ дошель чрезъ славянскую азбуку съ оксія исо и варія и черезъ сухопарые учебники, посредственно свомпилированные изъ вторыхъ рувъ съ отъятіемъ живого смысла отъ подлиннивовъ. А богословы-дилеттанты прошли чрезъ французскій языкъ, благочестивыя книжки, написанныя аббатами, и черезъ гостиныя набожныхъ барынь. Богословъ-дилеттантъ всегда помазанъ политическимъ образованіемъ и пренебрегаетъ діалектическими тонкостями, которыхъ отношенія къ жизни онъ усматриваетъ. Богословъ-швольнивъ витаетъ напротивъ въ этой діалектикі, и въ ней полагаеть всю суть, самой себі взятой, не догадываясь, что тезисы, имъ только заученые, суть тоже предметь жизни, которая ему представляется какъ будто совствиъ другою областію. Богословъ-швольникъ решительно отрицаетъ всявую способность богословствовать въ своемъ сопернивъ, не находя напоминанія о знакомыхъ книжкахъ; богословь-дилеттантъ досадуетъ и удивляется, какъ столь живо забирающій вопросъ, напримъръ, вакъ о староватоличествъ, удостоивается школьникомъ едва внёшняго любопытства, какъ бы дёло это совствить его и не касалось, какъ бы это вопросъ археологическій.

Очеркъ былъ бы не полонъ, еслибъ не указали мы еще на разрядъ, пока немногочисленный, только возникающій, но забирающій силу въ современномъ теченіи. Его удачно охарактеризовалъ вто-то словами: "ряса—мечтающая о фракъ". Сюда многіе принадлежатъ изъ молодыхъ людей духовенства, воспитанныхъ на богословіи, но въ четырехъ стѣнахъ, за соціальными и умственными рѣшетками. Они учились буки-азъ-ба, но мечтали: "какъ хорошо а-бе-ве"! Они изнурялись надъ сухою діалектикою, но жадно прислушивались къ живымъ разговорамъ,

долетавшимъ изъ-за ствны. Съ фоліантомъ предъ глазами, который такъ утомительно угрюмо смотрить своими двумя столбцами на пожелтъвшей бумагъ, залпомъ прочитываетъ онъ дежащую на колвнахъ беленькую книжку "светскаго" журнала, еще не прочахнувшую отъ типографскаго запаха. Идеалы его тамъ, и тамъ мечты, которымъ не суждено осуществиться въ силу общественныхъ условій. Но онъ желаль бы по крайней мъръ, чтобъ ладанъ болъе отзивался о де-колономъ; вмъсто славянскаго оборота онъ съ особеннымъ наслаждениемъ отъищеть однозначащій нізмецкій или французскій съ варварскимъ окончаніемъ на ируеть; констатируеть и игнорируеть лучше замаскировываеть рясу, отъ которой онъ родился, яснъе свидетельствуеть объ его эманципаціи. Это-гостинодворець, который мечтаеть о пукетах, оставаясь съ "нашимъ вамъ почтеніемъ"; онъ стыдится и происхожденія своего и образованія. Онъ стесняется несевтсвостью длиннаго оденнія, причисляя длинноволосыхъ и длиннополыхъ къ черненькимъ, стриженыхъ и куцыхъ-къ бъленькимъ.

На этомъ типъ остановились мы долъе, потому что онъ преобладаеть теперь въ своей относительной сферв. Некоторые его оттънки, по силъ центробъжнаго движенія, перебросились совсёмъ въ противоположный станъ, пытаясь радикализмомъ перещеголять, если возможно, Фейербаха, хотя подвизались по богословію съ текстами и пописывали диссертаціи по этой матерін. Другіе останавливаются на срединъ, вступая въ "вомпромиссы, " говоря опошлъвшимъ моднымъ словомъ. Пишутъ о преобразованіи духовенства, духовноучебных заведеній, духовных з судовъ, представляя собою глаголемую прогрессивную сторону. Прогрессъ здёсь понимается собственно въ переложении духовныхъ порядковъ на "свътски-образованные" нравы. И отчасти въ этомъ успъвають, ибо сила увлеченія на ихъ сторонъ. Имъ сладко, что двухгодичные курсы въ духовно-учебныхъ заведеніяхь уже перемінились на одногодичные; качественныя учебныя отметки заменились баллами; что въ духовныхъ академіяхъ есть факультеты: такъ хорошо, похоже на гимназіи, универси-

теты, и даже на военноучебныя заведенія. Въ будущихъ цервовныхъ судилищахъ имъ заранъе пріятно вообразить сволокъ съ окружныхъ и мировыхъ судовъ, и они смакуютъ при мысли, какъ прокуроры и адвокаты будуть давать представленія на трибунахъ судилища, положимъ духовнаго, но за то "точь въ точь какъ у большихъ". Рясу они действительно желали бы замънить фракомъ, и даже начинають заявлять это желаніе. Мы когда-нибудь познакомимъ читателей съ любопытной перепиской по этому предмету, гдв обращаются къ намъ за содъйствіемъ въ уръзанію длиннополаго платья. Многимъ можеть повазаться это даже невъроятнымъ, столь же невъроятнымъ, вавъ если бы вто сталъ разсказывать объ офицерахъ, не только не гордящихся мундиромъ, но умоляющихъ переодъть ихъ въ длиннополый сюртукъ и ищущихъ уподобиться воммерсанту. Но это дъйствительность неопровержимая. Намъ передавали даже объ одномъ изъ духовныхъ лицъ, не низко стоящихъ, следующій фактъ. Извёстно, что тёмъ же самымъ пренебрежительнымъ взглядомъ на званіе подсказалось нівогда правило русскимъ священникамъ на заграничной службъ переодъваться въ свътскую одежду. Особа, о воторой мы говоримъ, хотя состоитъ на службъ уже въ Россіи, но воспользовалась временной побздкой за границу, чтобъ переоблачиться во фракъ или пальто, не знаемъ, и переоблачиться даже на востовъ, гдъ и стыдиться бы не предъ въмъ, ибо духовенство носить туже, вакъ у насъ, одежду; и даже, говорять, въ этомъ "костюмъ" удостоила эта особа почтить своимъ визитомъ самого святвищаго патріарха! Быль ли при этомъ о. протојерей вооруженъ пансне, объ атомъ молва не упоминаеть; но для чистоты стиля не мъшало. Все это дъйствительно невъроятно, но не очень удивительно, потому что въ болве слабой, въ болве робкой степени совершается тоже во-очію. Одна изъ нижеприлагаемыхъ заметовъ говорить между прочимъ о двухъ московскихъ іереяхъ, которые подстригаютъ волосы; -- говорить въ оправдание о. архимандрита Григорія, въ которомъ г. С-въ заподозрилъ туже привычку. "Подстригаетъ волосы, — замъчаетъ Прихожанинг Герусалимского подворья:

что-жъ такое? Да вотъ въ Москвв и одинъ ученый протојерей подстригаетъ волосы, да еще молодой священникъ на Арбатъ". Въ достопочтенномъ Прихожанинъ Герусалимскаго подворъя удивительно, что онъ отвъчаеть на возражение, котораго ему не дълають. Г. С-въ нисколько не утверждаль, чтобъ подстригать волосы было предосудительно: онъ только отметиль, что это "извъстно", тогда вавъ о другихъ слухахъ, будто о. Григорій посёщаль театрь и гулянья, утверждаеть, что такіе слухи носились, не ручаясь за ихъ достовърность и тъмъ менъе выводя отсюда что-нибудь въ похвалу или порицаніе о. Григорія. Своимъ оправданіемъ противъ обвиненія, котораго не ставили, уважаемый Прихожанина уличаеть себя же, что должно быть онъ самъ находить въ этомъ что-либо не вполнъ приличное. Но если такъ, то ему нисколько не помогаетъ ссылва на другихъ. Кого этихъ двухъ разумъетъ Прикожанинъ, не знаемъ; да еще върно ли это, --- это вопросъ. Мало ли что? Точно также объ одномъ іерей говорилось, что онъ не только подстригаеть, но завиваеть волосы на вечерь вь папильотки, и что подъ рясу, между наружной матеріей и подкладкой, подшиваеть кринолинъ, чтобы при преклоненіяхъ драпировалась одежда какъ у светскихъ женщинъ. Это доказываетъ то лишь, что заботливость духовныхъ липъ о наружности способна, вогда доводится до изысканности, породить нареканія и преувеличенныя розсказни, и то еще, что желаніе уподобить рясу фраку не всегда достигаеть цёли: любуется меньшее число, чёмъ соблазняется. Въ самомъ дёлё, что такое офицеръ, который стыдится своего мундира? Что была бы армія, состоящая изъ тавихъ солдатъ? И духовное воинство заранъе росписалось бы лишь въ своемъ пораженіи и въ паденіи діла, которому оно служить, если бы заразилось вождельніемь о фракахь и папильоткахъ.

# Греко-болгарская церковная распря \*).

Высочайшей важности исполнены передаваемыя нами нынѣ новыя сообщенія константинопольскаго корреспондента "Московскихъ Вѣдомостей". Передовые вожди греческой націи не скрываютъ побужденій, для которыхъ соборное опредѣленіе было личиною, а филетизму болгаръ предлогомъ. Побужденія эти—разорвать съ Россіею духовную связь и заискать предъзападною Европою, которая не давала доселѣ полнаго расположенія къ грекамъ собственно за ихъ единовѣріе со славянскою имперіею. Эллинское правительство сочувствуетъ горячимъ головамъ константинопольскаго Фанара, игрателямъ въ церковные вопросы; а графъ Андраши, ссылаясь на отреченіе Россіи отъ панславизма, высказанное при берлинскомъ свиданіи, совѣтуетъ Портѣ не упускать случая къ нагнетенію на славянъ и раздуваеть недоразумѣніе съ черногорцами.

Прибавимъ къ этому, что, какъ вчера уже мы сообщали, соборное опредъленіе оффиціально доведено и до всероссійскаго синода, отъ котораго, слъдовательно, потребуется отвътъ. Будетъ этотъ отвътъ за грековъ, — онъ предастъ болгаръ. Будетъ за болгаръ, онъ не убъдитъ грековъ, и необходимъ будетъ вселенскій соборъ. Но и соборъ только ръшитъ, но не примиритъ, когда недоразумъніе лицемърно, и побужденія скрываются внъ области въры. Можетъ случиться, что въ глазахъ безпристрастія объ стороны явятся погръшившими: соборъ равно будетъ необходимъ, но страсти успокоятся еще менъе.

Трудно предсказать содержаніе отвіта, тімь боліве что у нась ність еще подъ руками подлиннаго доклада воммиссій, разсуждавшей о филетизми болгарь. Разсматриваемое само вы себі, опреділеніе соборное безупречно. Оно признаеть незаконными самочинныя сборища. Самочинныя сборища дійствительно незаконны. Оно признаеть противными христіанскому ученію внесеніе начала національности въ церковь: разділеніе

<sup>\*)</sup> С. И. 17 октября, № 286.

изъ за національностей действительно противно основаніямъ христіанской церкви, гдё нёть "ни едлина, ни іудея". Но чтобъ судить, правильно ли прилагаются эти върныя опредъленія въ болгарамъ, для этого нужно им'єть данныя. Самочиніе сборища, положимъ, несомнънно, если имъть въ виду, что болгарсвій архіерей безь благословенія отъ містнаго і ерарха совершаеть служение въ чужомъ городъ и въ томъ же городъ постановляеть распоряженія объ епархіяхь, управляемыхь завонно поставленными настоятелями. То и другое противно правиламъ, хотя наказанія нельзя не признать не въ мфру сильнымъ. Но внесеніе начала національности въ цервовь? Доселъ данныя представляются обоюдными, и еще нельзя судить, вто правильнъе подпадаеть подъ осудительное опредъленіе: болгары ли, желавшіе себ' возврата древней церковной самостоятельности, или патріархать, отвазывавшій имъ въ этомъ по пристрастію въ греческой національности. Ужъ изъ внішняго описанія соборныхъ обсужденій, представленнаго во французскомъ Петербургскомъ Журналь, можно видьть, что къ филетизму докладъ соборной коммиссіи причислилъ между прочимъ желаніе болгаръ имёть священниковъ, знающихъ по болгарски. Итакъ, это филетизмъ? И это филетизмъ болгаръ?-Или не было болгаръ достойныхъ священства? Или было върованіе, что на грека-јерен низойдеть древній даръ языковъ? Или надежда, что низойдеть этоть дарь свыше на болгарскую паству для пониманія греческихъ пастырей? То ли, другое ли, было бы дерзкимъ искушеніемъ благодати. А ни то, ни другое: это было явнымъ противленіемъ апостольской заповёди молиться не духома только, но умома. И апостоль не проповедываль въ Римъ по еврейски, и въ Оессалоникійцамъ не писалъ по латынъ. Въ филетизмъ-пусть это будеть слово-повиненъ патріархать; и повинень онь, если такъ, кромъ филетизма, еще въ другомъ погрѣшеніи, не менѣе противномъ духу христіанства: онъ приставлялъ волковъ вмёсто пастырей. Пастырь, который не питаеть словомъ, пастырь ли? Какъ питать словесною пищею тому, кто говорить паствъ на языкъ незнаемомъ?

Но не будемъ торопиться преждевременной опфикой. Все обнаружится въ свое и, въроятно, скорое время. Во всякомъ случай мы стоимъ накануни великихъ событій, если даже все ограничится посрамленіемъ небольшой горсти фанатизированныхъ гречесвихъ вождей. Если же откроется действительный, полный расколь, это уже громадное событіе, церковное и политическое. А вселенскій соборъ-историческое событіе такой важности, которая простираеть действіе на столетія. Ему, вселенсвому собору, или ряду соборовъ, придется, начиная съ удачно постановленнаго вопроса подъ именемъ филетизма, рішать то самое, предъ чёмъ безсиленъ оказался Лютеръ, чёмъ низверглось папство, надъ чёмъ мучается Европа въ клерикальной борьбъ цълыя стольтія, около чего удовольствовалась Британія, по своему обыкновенію, сділками, и съ чімъ надівется сладить Бисмаркъ посредствомъ незатъйливой грубой силы: въра и національность, церковь, свобода и порядокь, духовное просвъщение и матеріальныя нужды, какъ размежевать эти области?-Конечно не Бисмаркъ решитъ.

Предъ міровою задачею, внезапно возникающею съ требованіемъ неотложнаго решенія, бледнеють политическія каверзы; но и онъ имъютъ въсъ. Станъ враговъ нашихъ увеличивается тыми, съ вымъ мы связаны тысячельтіемъ: грекъ ищеть обняться съ туркомъ на общее угнетеніе. А туть же со стороны, сосъдъ-другъ мусульманской имперіи торопить ее идти скоръй въ пропасть. Но графъ Андраши ошибается, если полагаетъ, что эта пропасть, которая должна поглотить и его имперію, обратится въ вакую-нибудь выгоду мадьяризму. Повидимому, совъты его даже остаются безъ дъйствія. Мало того: самъ юно-турецкій Мидхать-наша, на сочувствіе котораго онъ могь полагаться, уже не саадразамъ. Вышло только врасноръчивъйшее самообличение того, что австрійские государственные люди разумбють подъ панславизмомъ и его опасностями. На языкв ихъ обывновенномъ это означаетъ опасность быть поглощенными Госсією; а на языкъ сокровенномъ-затрудненіе душить безвинную національность. Россія не думаеть о панславизм'я. Стало быть нечего и опасаться сепаратизма отъ славянскаго движенія и дать славянамъ просторъ. Графъ Андраши разсуждаеть не такъ: "такъ давайте же душить ихъ поскоръе". Это и называется у него борьбою противъ "панславизма". Было бы поучительно, если бъ не было и безъ того извъстно.

## Греко-болгарская церковная распря \*).

Съ греко-болгарскимъ деломъ день ото дня не легче. Читатели найдуть сегодня въ "Иностранныхъ Извъстіяхъ," что греки, минуя каноны, продолжають теперь борьбу прямо на основаніи національности, --- на томъ самомъ основаніи, которое поставлено въ вину болгарамъ. Константинопольскій влиръ (и ему сочувствуеть часть влира іерусалимскаго) замышляеть между прочимъ сосредоточить въ своихъ рукахъ управленіе другими, досель самостоятельными, православными церквами Турецкой имперіи, съ понятною цілію-предупредить, чтобъ и на глубовомъ востокъ не повторидась болгарсвая исторія и не утратилось господство греческой національности надъ сирійскою и арабскою. Кстати, и разсчеть денежный: желаніе вознаградить потерянные доходы съ болгаръ, имуществами св. Гроба. А последнее обстоятельство выводить вопрось съ племенной даже на международную почву. Здёсь, въ разсаднике христіанства, и нравственными и матеріальными интересами затронуты православные не одной Турціи, а всёхъ странъ, и даже-христіане иноверды. Денежное участіе, оказываемое авинскимъ правительствомъ Константинопольскому престолу, въ свою очередь только подбавляеть борьбъ эту національно-политическую окраску. Западные корреспонденты не даромъ, по поводу подписки въ пользу вселенскаго престола, приравнивають Константинопольскаго владыку Вативанскому. Чёмъ далёе, тёмъ дёйствительно яснье выплываеть тожество принципа. Константинопольскій престоль идеть даже далье въ его примъненіи, чъмъ Ватиканъ.

<sup>\*)</sup> С. И. 4 декабря, № 334.

Ватиканъ, хотя и объявивъ латинскій языкъ единственнымъ перковнымъ, не ищетъ однако исключительнаго господства ни племени, ни государства; Константинопольскій же престолъ, не только привилегируетъ языкъ, но и племя; къ соплеменникамъ обращается за помощью во всю Европу; наконецъ, отстаиваетъ господство свое, опираясъ превыше всего на государственное свое значеніе, въ минувшей и чаемой имперіи Византійской и въ современной имперіи Оттоманской. На этомъ основаны всѣ его притязанія и замыслы; за этимъ однимъ онъ обращается и къ самимъ канонамъ,—за подкръпленіемъ мысли, что церковное управленіе должно служить органомъ государственному единству и въ своемъ развѣтвленіи исключительно сообразоваться съ государственнымъ, территоріальнымъ раздѣленіемъ.

Сегодня мы прочитали сообщение въ "Русскомъ Міръ," которое указываеть еще рёшительнёе политическій характерь, принимаемый борьбою, -- именно, что всероссійскій синодъ въ последнее время получиль отъ болгарскаго экзарха грамоту съ протестомъ противъ Константинопольскаго собора, и съ просьбою о защитъ. И до насъ дошелъ слухъ такого рода: Константинопольскій престоль отнесся будто бы въ Кишиневсвому преосвященному, чтобы тоть, въ силу соборнаго опредёленія, разорваль общеніе съ духовнымь лицемь, управляющимъ церковными имъніями въ Бессарабіи. Чьи это имънія, одного ли іерусалимсваго престола, или же есть еще имънія, принадлежащія какой нибудь болгарской епархіи, --- все равно, вопросъ получаетъ международное значеніе. Если наше церковное правительство и положить оставить дёло in suspenso, тоесть-признать вопросъ открытымъ впредь до окончательнаго рътенія его, въ томъ или другомъ смысль, въ смысль ли примиренія, иль окончательнаго раздівленія, — и тогда мівра предосторожности по отношенію въ международнымъ цервовнымъ имуществамъ неизбъжна. Она неизбъжна чисто съ гражданской точки зрвнія; кто хозяинъ имущества?-вопросъ этотъ рвшается не одинаково, будеть ли признанъ константинопольскій соборь въ своей силъ или не будетъ.

Итакъ, воть куда зашло дело! А оно никакъ не при конце, а развъ только при началъ. Не удивительно будеть, если даже и пресловутый Восточный вопросъ, во всей его ужасающей политической широтъ и сложности, найдеть себъ въ этой, повидимому чисто-мъстной и спеціально-первовной распръ, понужденіе въ правтическому разр'єтенію, такому ли, иному ли, во всякомъ случать гораздо скортишему, нежели вст думали и ласкались надеждою. Замъчательно будеть только то, что теченіемъ временъ и событій значеніе Россіи для Востока, вопреви ея волъ и усиліямъ, вопреки ожиданіямъ большинства и вопреки практикі всіхъ прошедшихъ столітій, перемінится изъ религіознаго на племенное. Внішняя политика Россіи никогда досель не вывидывала своимъ знаменемъ единоплеменность; она служила только единовърію, безразличному къ племенамъ. Славянскій вопросъ никогда ею оффиціальпо не признавался, и лишь въ одной изъ прошлогоднихъ статей "Правительственнаго Въстника, вонечно оффиціознаго содержанія, брошены были вскользь две строки въ этомъ смысле. Но и то, вскоре же, именно на берлинскомъ свиданіи, судя по отзывамъ, по крайней мірів австрійскимъ, дано было ручательство Россіею въ обратномъ смыслъ, - что она чужда панславизма. Панславизмъ-слово широкое. Западно-европейская публицистика и дипломатія любять видеть подъ нимъ политическое господство Россіи надъ остальнымъ славянствомъ; въ этомъ смыслѣ, нѣть сомнінія, и должно было послівдовать отъ русской дипломатіи самое рѣшительное отреченіе оть панславизма. Но отрекаться отъ приписываемыхъ замысловъ на государственное господство еще не значить отказываться совершенно оть признанія родственности національностей, или изъявлять благосклонное соизволеніе на то, чтобъ родственныя племена тёмъ безпрепятственнъе задавливались политическимъ насиліемъ. Но западная дипломатія приняла-это ясно до очевидности-отреченіе Россіи даже въ последнемъ смысле.

Въ чемъ бы однако ни состояли берлинскіе переговоры, какое бы на нихъ ни было дано ручательство Россіею и дано

ли было какое-нибудь, -- теперешнимъ направленіемъ грекоболгарскаго спора вопросы эти отводятся на задній планъ: константинопольскими замъщательствами политика Россіи неожиданно поставлена на распутіе, идти ли направо, идти ли налѣво; и нъть сомнънія куда она должна идти, точнье-куда пойдеть, хотя бы даже противъ прямого своего желанія. На примиреніе враждующихъ надівяться нечего, хотя должно его желать и можно въ нему свлонять. Предать болгаръ будетъ равно невозможно: ибо будеть не только неправедливо ни по историческимъ, ни по естественнымъ правамъ, но вмъсть отниметъ у насъ всягое дальнейшее значение на востоке, а вместе и вообще въ политическомъ мірів. Хотя бы мы стали искреннівішими друзьями грекамъ: но они не будутъ намъ друзьями. И наша дружба оказалась бы на дёлё лишь покорностью западноевропейскимъ разсчетамъ; следовательно, мы служили бы лишь орудіемъ противъ себя же. Ибо вся политика Европы на востокъ водится не положительными началами и цълями, а единственно отрицательными разсчетами-противь Россіи. Тому или другому она благопріятствуєть, тому или другому противостонть, не потому, чтобы въ томъ ли въ другомъ ли смыслъ, то ли, другое ли было выгодно той или другой изъ ея державъ, а потому, будеть ли то или другое выгодно или невыгодно для Россіи, усилить ее или ослабить. Гречесвая нація разочла, что для ея національных интересовъ выгодне держаться того же направленія; отъ западныхъ государствъ основательно надвется она получить болье, чвиъ отъ Россіи, и твиъ болье, чвиъ далье отведеть свои интересы отъ русскихъ интересовъ. Если бы мы желали теснье скрыпить узы единовырія съ греческой націей, она тъмъ не менъе пожелаеть ихъ расторгнуть; если бы болгарскій вопрось удалось уладить-хотя это и невозможно,національное чувство найдеть другой поводъ, другой случай, будетъ искать прямо въ русской церкви какихъ нибудь поводовъ въ отложенію. Заведеть если угодно, переговоры объ унів съ западомъ, благо это и не есть небывальщина; изъ за политическихъ же интересовъ принята была флорентинская унія-

со всесильнымъ тогда римствомъ; о новой своего рода уніи (на этотъ разъ уже съ англиканствомъ) отчасти хлопочеть и теперь главноначальникъ схизмы Ликургосъ. Темъ же более, —на этомъ пути благопріятелей найдется у грековъ много; обнадеживающихъ встретять отовсюду, не будеть лишь разуверяющихъ. Надежда на мирное разрѣшеніе существующаго раздора лишь тогда была бы основательна, когда бы религіозные вопросы на востокъ возобладали вполнъ надъ національно-политическими и ихъ себъ подчинили, или когда бы церковная жизнь вообще, и по преимуществу церковно-іерархическая діятельность въ Россіи, были свободны отъ всягаго вліянія политическихъ силъ. Но не такова вообще эпоха, и не таково положение балкансвихъ національностей; да и не таково внішнее положеніе дано цервви въ Россіи, изміненіе котораго если и желательно, то въ данномъ случав все-таки безполезно: прошлаго уже не воротишь.

Итакъ, обстоятельства ставятъ русскую политику, неизбъжно, на путь обозванный эено-филетическимъ; она должна будеть тянуть за болгаръ, о чемъ конечно и жалъть нечего, ибо ихъ требованія въ основаніи суть требованія высшей, и христіансвой и общечеловъческой, справедливости. Но важно то, что разъ заявленная политика, на основаніяхъ не одного единовърія, но и единоплеменности, должна будеть въ свою очередь, послужить лишь началомъ въ дальнъйшему и обширнъйшему примъненію того же направленія. За греко-болгарской борьбой, вполнъ назръвшей и прорвавшейся, уже виднъется спъющая, другая борьба, совершенно того же свойства и на той же почев, и церковной и государственной-греко-арабская и греко-сирійская. А рядомъ съ борьбою греко-арабскою и греко-сирійскою, не говоря о греко-болгарской, во всемъ разгаръ идетъ борьба еще славяно-мадьярская, славяно-романская и славяно-германская, правда-уже въ другихъ государствахъ и съ меньшею примъсью церковныхъ отношеній. Но эта разница не отнимаеть ихъ тожества. И тамъ, и здёсь, и вездё, борется все тоже и противъ того же, племена гнетомыя противъ племенъ гнетущихъ, самосохраненіе противъ истребленія, подврѣпляемаго гдѣ церковною, гдѣ государственною властью, гдѣ тою и другою вмѣстѣ. Выкинувъ знамя въ одномъ вопросѣ, невозможно будеть опускать, а тѣмъ менѣе прямо попирать его же въ другихъ.

Не станемъ впрочемъ загадывать о дальнъйшемъ. Достаточно повторить, что настоящее миновение есть именно миновение распутія, откуда предвидится обильное послъдствіями будущее, будущее, отличенное отъ минувшаго и современнаго именно тъмъ, что основныя руководительныя начала политики выведены будуть на полную чистоту, и русскіе интересы объявятся во всей существенной своей противоположности западноевропейскимъ. Еще нъсколько усилій, усилій къ мирному разрышенію настоящяго спора, къ сохраненію дъль на востокъ въ старомъ положеніи; но скоро тъ же усилія покажуть, что всякія усилія безуспъшны; пора сдълокъ миновалась; вопросъ близится къ коренному ръшенію....

## Раскольничьи браки\*).

Недавно, въ одной изъ руководящихъ статей "Голосъ" указалъ на обстоятельство, что либеральныя улучшенія послёдняго времени, частію совершенныя, частію чаемыя, заранѣе предначертывались въ расколѣ, въ видѣ требованій или желаній. Чуть не сказанъ выводъ, что раскольники принадлежатъ къ передовымъ людямъ государства. Съ послѣднимъ можно и не соглашаться. Совпаденіе, о которомъ говоритъ "Голосъ," доказываетъ скорѣе то лишь, что наша исторія шла не всегда переднимъ, но иногда попятнымъ ходомъ. Расколъ остается все-таки представителемъ старины, и притомъ неподвижной, и если въ немъ былъ и есть протестъ противъ прямого личнаго порабощенія, иль же противъ паспортовъ, подушныхъ, ревизіи, рекрутчины,

<sup>\*)</sup> С. И. 8 декабря, № 338.

то это не его заслуга, а вина или ошибка исторіи. Но обстоятельство несомивнио: въ расколв действительно хранился и протесть противь учрежденій, стісняющихь личную свободу. То же повторилось въ частности и по вопросу о бракъ, что собственно и дало "Голосу" поводъ высказать свои заключенія. Но здёсь вышла причина инал Отколовшись отъ единства церковнаго, расколъ увидель часть своихъ гражданскихъ отношеній вив повровительства государственнаго, и именно существеннъйшую ихъ часть, брачный союзъ. Съ этимъ соединена была потеря весьма важныхъ правъ, и главиве всего-правъ наследованія. Естественно было расколу добиваться охраны этихъ правъ отъ государства. Но это не значило, чтобы въ расколь, какъ повидимому предполагаеть "Голосъ," предносилось понятіе о гражданскомъ бракв. Неть, бракь для техь секть, гдв онъ остался, быль все-таки церковнымъ учрежденіемъ, и расколу нужно было, чтобы государство охранило его, какъ таковой. Вопросъ расколомъ ставился на сей разъ не о гражданскомъ бракъ, а о свободъ въры, и если копнуть поглубже, то даже не о свободъ, а о преобладаніи своей въры. Стоить вообразить случай, когда бы расколу, той или другой секть, дана была въ государствъ полная власть въ руки; явился ли бы онъ примънителемъ широкой свободы върованія? Скоръе бы запылали фанатическіе костры, на какихъ сами они погибали въ XVIII въкъ. Нетерпимость-отличительная черта старообрядства, вытекающая изъ самой его сущности.

Факть однако все-таки остается, что расколь вынудиль государство къ учрежденію чего-то въ родѣ гражданскаго брака, и именно въ примѣненіи собственно къ нему, собственно расколу старообрядства. Въ балтійскихъ провинціяхъ это уже было установлено; тамъ браки раскольниковъ издавна, кажется, записываются въ полицейскихъ книгахъ, и тѣмъ пріобрѣтаютъ законную силу. Теперь, по слухамъ, полагаютъ распространить подобную мѣру на всѣ мѣстности, населенныя раскольниками.

"Голосъ" предвидить, по крайней мъръ желаеть этого, — что преднамъреваемое узаконеніе послужить началомь къ введенію

гражданскаго брака въ применени ко всемъ подданнымъ безъ различія. Предсвазывать трудно; но съ желаніемъ нельзя не согласиться, -- по крайней мёрё отчасти. Мы были бы противь безусловной постановки брака на гражданское основаніе, подобно какъ это сдълано въ большинствъ католическихъ государствъ. Противъ мы были бы по двумъ причинамъ. Во первыхъ потому, что болве коренные вопросы объ отношении государства въ върованіямъ и религіознымъ обществамъ у насъ еще не тронуты; не выяснивъ и не утвердивъ общихъ основаній, расшевеливать одну часть, положимъ очень существенную, но тесно связанную со всеми остальными отношеніями, -- это привело бы только къ путаницъ. А во вторыхъ, мы не согласны признавать въ бракт только договоръ, ни въ немъ самомъ, въ его сущности, ни въ возаръніяхъ, которыми обязано въ нему государство; бракъ есть учреждение не гражданское, и государство не можетъ смотръть на него какъ на свое; понятія, которыя составило о немъ новоевропейское право, и теоретически нев'врны, и практически опасны. Но впрочемъ можетъ быть когда-нибудь еще разсмотримъ этотъ вопросъ особенно; теперь говоримъ не о томъ. Мы хотимъ сказать, что, не смотря на безвременность и даже несправедливость рышительной становки брака на гражданское основаніе, узаконенія о бракъ заслуживають пересмотра, и именно въ этомъ направленіи. Государство не можеть и не должно присвоить себъ учрежденія, каково бракъ; но оно должно и не можетъ не озаботиться выясненіемъ гражданскихъ понятій о бракъ: "что же оно такое есть, это учрежденіе для меня, для государства?"

Требуется опредъленное понятіе и опредъленное положеніе; того требують, мы не говоримь уже объ идеальныхъ всеобщихъ началахъ справедливости, прямыя выгоды государственныя и національныя.

Русскіе законы въ настоящее время огрицають гражданскій бравь и въ то же время признають его. Они отрицають его, потому что нигді въ Своді законовь не найдемь этого названія "гражданскій бракь"; но ті же законы и признають граж-

данскій бракъ, потому что не приписывають исключительной силы брачнымъ уставамъ того или другого исповъданія. Они признають бракъ христіанскій, и притомъ въ различныхъ видахъ, и рядомъ признають бракъ магометанскій, еврейскій и языческій; за одними дозволяють разводь болье легкій, за другими болве затруднительный; здвсь двйствуеть запретительно родство въ ближайшемъ колене, тамъ въ отдаленивишемъ; тутъ троебрачіе-последній предель, тамь неть предела; наконець необязательно даже единоженство; многоженство не лишается правъ называться бракомъ, лишь бы брачащіеся принадлежали къ магометанству и язычеству. Что же выходить?-- Что государство повидимому отказывается принуждать въ церковнымъ возгрвніямъ на бракъ, изъявляеть готовность подкрвпить своею силою всякое сожительство, довольствуясь пониманіемъ, которое предъявляють о бракъ сами брачащіеся. Но въ тоже время, оно же действуеть принудительно, потому что требуеть, чтобы понятіе о брав'ь, съ какимъ предстаетъ предъ нимъ чета, скр'ьплено и засвидътельствовано было непремънно должностнымъ лицомъ. Должностное лицо это-священникъ, муфтій, раввинъ, лама-вовсе не государственное лицо, но государство даетъ ему значение государственнаго органа, вынуждаясь именно этимъ своимъ воззрвніемъ на бракъ, вмёстё и либеральнымъ, и притеснительнымъ. Оно либерально, но въ отношеніи только къ этимъ должностнымъ лицамъ, - членамъ собранной іерархіи разнообразныхъ исповеданій; въ отношеніи въ нимъ держить оно себя почти даже служебно. И оно же-притеснительно въ частнымъ лицамъ, къ самимъ субъектамъ брака, вынуждая ихъ для полученія гражданскихъ правъ прибъгать къ этой іерархіи, не давая имъ правъ безъ ея посредства. Но воззрѣнія этой самой іерархіи, или точне-этихъ іерархій на бракъ различны и даже противоположны, и потому государство въ концъ повидимому все-таки либерально, ибо частное лицо можеть обратиться не въ тому духовному нотаріусу, то въ другому. Но здесь-то и замычка. Предоставляя мулле или ламе или раввину разсуждать о сущности брака, каждому по своему, и

предлагая важдому пособіе своей принудительной силы, государство однако не соглашается, напримёръ, чтобы мулла или раввинъ выдалъ свидетельство на бракъ христіанину, хотя христіанскому священнику не возбраняеть свидетельствовать бракъ четы, родившейся въ магометанствв. Здёсь государственное возврвніе на бракъ связывается съ религіознымъ принужденіемъ съ одной стороны; а съ другой даеть предположить, что государство цвнить исповъданія, а съ ними и брачныя учрежденія не одинаково, а располагаеть ихъ по известной лестнице, предпочитая христіанство прочимъ вірованіямъ, и въ самомъ христіанств'в православіе ватоличеству и протестантству. Казалось бы, что у государства, стало быть, есть свое понятіе о бракъ, и что именно съ этимъ своимъ понятіемъ оно соображаетъ н свою терпимость и свою нетерпимость? Но первый же взглядъ разуверить вась въ этомъ: стоить сообразить, что даже многоженство имфетъ права. Здёсь руководствуетъ не понятіе, а случай. Весь означенный порядовъ обусловился исторически; одно механически наростало на другое; общаго руководственнаго взгляда не положено на бракъ въ смыслъ гражданскаго учрежденія ни впереди, ни выведено изъ исторической практики послъ. Въ этомъ-то смыслъ и остается върнымъ, что законы наши въ одно время и отрицають гражданскій бракь и признають; признають его отчасти на дълъ; отрицають въ теоріи, и притомъ отрицають безотчетно, не формулируя ни признаній своихъ, ни отрицаній.

Но тыть-то болые и обязано государство вывести себя изъ этихъ противорый и опознаться; составить свой, государственный, точные—гражданскій взглядъ на учрежденіе брака,— широкій или тысный, не о томъ рычь, — это будеть зависыть отъ основнихъ началъ, на которыхъ построится воззрыніе, — но во всякомъ случай не противный прямымъ выгодамъ государственнымъ и народнымъ, что зачастую теперь случается, — взглядъ, неподчиняющійся раболыпно любому уставу любого изъ признанныхъ религіозныхъ обществъ. Государство нашло возможнымъ, не стысняясь ничьими уставами, назначить обязательный возрасть для брачущихся, имъя въ виду требованіе народной

физики. Точно также и на томъ же основаніи можеть оно посвои предвлы кровосмешенія, опять нестесненные уставами религіозными, болье широкіе, чымь у однихь религіозныхъ обществъ, болве тесные, чемъ у другихъ. Есть ли основаніе для государства замыкать право развода съ тою безпощадностью, какъ дълаетъ католицизмъ, и не вредно ли распусвать наобороть тоть же разводь вь ту широту, вавь вь еврействъ? Непремънно ли обязано государство присоединяться въ строгому воззрвнію православной церкви на четвертый бракъ, или сочувствовать папамъ въ злостномъ преследовании женитьбы священниковъ? Последнее, между прочимъ, даетъ примеръ, какъ подчиненіемъ себя изв'єстному религіозному уставу государство прямо подрываеть и свое и народное благо. Безженство для католических священников придумано, как средство держать ихъ тъмъ връпче въ іерархическихъ рукахъ, и тъмъ легче обращать ихъ въ орудіе противъ государственной власти. Въ нашемъ Западномъ крав и въ привислянскихъ губерніяхъ то же безженство служить вмёстё и легвимь орудіемь мятежу; человък, несвязанный съ семьей, неприкръпленный къ почвъ, незатянутый ни съ къмъ физически-родственными узами, да это есть рожденный миссіонерь-чего? Смотря по обстоятельствамъ, фанатизма ли религіознаго, фанатизма ли политическаго.

Словомъ, необходимо законодательству опредълить, гдъ дуковный ирпах сходится съ мірскимъ преступленіемъ, и гдъ
они расходятся; необходимо государству освободить себя отъ
убыточной обязанности лишать гражданина правъ за такія дъянія, которыя (какъ напримъръ тоже католическое безженство)
доставляютъ прямую политическую выгоду. И наобороть, можетъ быть нашлись бы и такіе случаи (напримъръ по кровосмъшенію), гдъ государство съ пользою для себя могло бы и
повоздержать себя отъ услужливой готовности скръплять своими
правами черезъ-чуръ легкое религіозное воззръніе. Наконецъ,
и съ самимъ расколомъ развъ можетъ правильно ръшиться дъло,
безъ установленія предварительныхъ общихъ, основныхъ, твердыхъ гражданскихъ воззръній на бракъ? Поповецъ и поморецъ

признають церковный бракъ; оедосвевецъ считаеть бракъ потеряннымъ на землъ. Законъ, признавъ законнымъ сожительство четы поморцевъ, отважегь ли въ правахъ наследованія сыну еедосбевца, на томъ основаніи, что онъ родился чрезъ сожительство, хотя и непрерывное и даже единобрачное, но не удостоенное въ религіозномъ словарѣ секты названіемъ брака? И однаво поморецъ завтра же можетъ обратиться въ оедосвевца? Въ виду этого, предприметъ ли завонъ оградить себя отъ непослёдовательности запрещеніемъ перехода изъ секты въ секту, - которое, разумвется, окажется еще болве безсильнымы, чвить сущестьующее запрещение мвнять церковь на моленную?— Законъ, очевидно, долженъ себя поставить внъ зависимости отъ разнообразія религіозныхъ в рованій и того разнообразія опредъленій, которыя даются разными сектами въ сущности одному и тому же союзу, именуемому на языкъ большинства бракомъ. Стало быть и для этого частнаго случая, какъ признаніе раскольничьихъ браковъ, должно быть все-таки выработано общее понятіе о бракъ; должны быть найдены его юридическіе признави и указаны предёлы, до которыхъ законъ покровительствуеть разнообразію частныхъ возэрвній на этотъ союзъ, и далве которыхъ онъ отказывается следовать за сектою или верованиемъ, съ своими ли гражданскими правами, съ своими ли уголовными карами.

#### 0 греко-болгарской церковной распрв\*).

Сегодня въ намъ припли изъ Царьграда нѣкоторые документы по грево-болгарскому дѣлу, въ томъ числѣ самыя дѣянія собора (они вышли въ печать только 23 ноября),—и насъ беретъ жалость: до того шиты бѣлыми нитками и обсужденія соборныя и приговоръ. Сообщенія корреспондентовъ, которыми исключительно доселѣ пользовались мы въ изложеніи прискорбной распри, оказываются не только не преувеличен-

<sup>\*)</sup> С. И. 16 декабря, № 346.

ными, но скоръе смягченными. Обвинители собираются; выслушивають отчеть патріарха; читають разсужденіе о филетизмъ и изрекають опредъленіе, не выслушавши обвиняемыхъ и не отобравь оть нихъ показаній, дъйствительно ли они даже присоединяются къ ученію, которое имъ вмъняется. Дъянія составлены (какъ и самый соборъ созванъ) для того, чтобы оформить заранъе ръшеное опредъленіе: опредъленіе ставится для того, чтобы добиться раздъленія, признаваемаго нужнымъ,—конечно, не церковнымъ соображеніямъ и не для церковныхъ цълей. Доводы натянуты; изъясненія безсодержательны. Можно върить, что самыя "дъянія", какъ и говорили уже, подкрашены, не соотвътствуя даже тому, что происходило на засъданіяхъ.

Не будемъ пока распространяться. Достаточно сказать, что если при первомъ извъстіи мы признали доводы отъ филетизма обоюду острыми, то теперь, при чтеніи подлиннаго довумента, мы находимъ, что они прямо обращаются противътой стороны, которая ихъ изрекаетъ; мы ожидали болъ благовидности, нежели встрътили.

Болгары обвиняются въ томъ, что желають національной церкви; на это опредѣленіе національной болѣе всего налегается, и за это почти одно болгары предаются отлученію. Между тѣмъ распря и возникла изъ того, что наоборотъ греческая іерархія обращала болгарскихъ христіанъ въ грековъ; отказывала долгое время болгарамъ въ болгарскихъ архіереяхъ; пользовалась церковію для національныхъ цѣлей; усиливалась придать областной церкви національность,—но только греческую національность.

Епархіи должны дёлиться, говорять, не по племенамъ, а по областямъ, и противное ставится въ вину болгарамъ. Но болгары и желають особаго церковнаго управленія вовсе не для соплеменниковъ своихъ, обитающихъ въ какихъ бы ни было областяхъ, а для епархій болгарской области, какими бы племенами он'в ни обитались.

Экзархать болгарскій учреждень султанскою властію и потому незаконень. А самъ константинопольскій патріархать

и его власть надъ епархіями неконстантинопольскими держатся тою же султанскою властью; та же султанская власть подчинила и болгаръ патріархату, прежде бывшихъ независимыми.

Болгарская іерархія отлучилась отъ патріархата самовольно, подчиняясь народному изволенію. А на то же народное изволеніе ссылается константинопольскій престолъ, почему онъ, отнявъ ніжогда у болгарской церкви независимость, нарушиль права болгарской іерархіи.

Повидимому константинопольскій престоль возмущается сміненіемь церкви съ государствомь, —но только тамъ, гдів не выгодно для патріаршей власти. А самъ патріархать весь есть и быль, отъ начала и доселів, твореніе государства. Безъ государства, при равноапостольномъ Константинів, онъ не попаль бы и въ патріархать; но не обинуясь потомъ, уже въ имперім мусульманской, онъ приняль изъ рукъ же государственной власти права не только церковныя, но права народоправленія въ мірскомъ смыслів.

Тотъ же константинопольскій престоль, гдъ выгодно его власти, обращается къ понятіямъ о государственномъ единствъ, чтобъ объяснить теорію церковнаго управленія. Но это, когда дъло дошло до независимости болгаръ: она невозможна по единству государства. Теорія перевернулась противъ того, что было, когда искала независимости церковь эллинскаго королевства: тогда въ основаніе не принималась даже государственная самостоятельность—и даже христіанскаго государства отъ мусульманскаго.

Каноны приводятся и чествуются, но только тамъ, гдѣ даютъ благовидность притязаніямъ, и позабываются, гдѣ осуждаютъ притязательность, гдѣ вооружаются противъ властолюбія. Прежде чѣмъ по канонамъ осуждать часть паствы за желаніе самостоятельности, константинопольскій престоль долженъ былъ поставить себя самаго подъ судъ тѣхъ же каноновъ за отказъ давать самостоятельность тѣмъ, кто ея проситъ.

Къ сожалвнію, съ этой последней точки зрвнія досель не было смотрвно. Изъ снисхожденія къ вчерашнимъ историческимъ правамъ владычество патріархата признавали безспорнымъ, и при вознившей тяжбъ, всю тяжесть пріискивать основанія, возлагали на болгаръ, признавая ихъ истцами, а престоль, который ихъ держаль за собой насильно, отвётчикомъ. Не следуеть ли прямо на-обороть? Въ царстве Христовой свободы обязанность оправдать свои действія соображеніями уважительными лежить не на ищущемъ свободы, а на удерживающемъ насильную власть. А тогда константинопольскій патріархать съ влевретами не только не правъ своимъ соборомъ, но виновать и прежде собора. Истинный соборь должень судить властолюбіе, основанное на національныхъ притязаніяхъ и подпертое корыстолюбіемъ, а не ту м'естную церковь, которая, оставаясь вёрна православію, пусть лишь приблизить свое іерархическое устройство къ тому виду, въ какомъ пребывало оно и во всей вселенской церкви, въ ея первобытныя чистейшія времена, когда никакой епископъ еще не злоупотребляль названіемъ "вселенсвій".

#### Объ обязанности духовенства обучать народъ\*).

Кто имъетъ право заниматься народнымъ обучениемъ? Такъ вопросъ ставится въ Западной Европъ, и духовенство отвъчаетъ на него правительствамъ, которыя его отстраняютъ: какъ хотите, а мы имъемъ право, не отнимайте его у насъ. Кто слъдитъ за иностранными извъстіями, тотъ знаетъ, что духовенство вопіетъ тщетно: оно оттирается повсюду, во Франціи, Италіи, Германіи, Швейцаріи, даже Англіи, гдъ доселъ образованіе было исключительно въ рукахъ клерикальныхъ.

"Духовенство обязано заниматься обученіемъ парода": такъ разсуждають у насъ, если только не вполнѣ безвѣрующіе и не вполнѣ отрицающіе нашу исторію и народныя предрасположенія. "Но намъ не до того, отвѣчаеть у насъ духовенство: да притомъ заплатите намъ за это хорошенько, тогда мы посмотримъ, вѣдь это не наше дѣло".

<sup>\*)</sup> С. И. 20 декабря, № 350.

Результать, очевидно, сводится и здёсь и тамъ въ одному в тому же, только по обратнымъ причинамъ. Тамъ просятся, но не пускають, здёсь предлагають, но не хотять. Но тамъ и здёсь обученіе, а слёдовательно и всецёлое общественное воспитаніе одинаково принимаеть день ото дня все болёе мірской характерь, но не просто мірской съ отсутствіемъ церковныхъ началь; простое отсутствіе, по закону исторической логики, должно непремённо переходить со временемъ въ борьбу, гдё есть противодёйствіе, а не то въ презрёніе и вражду. Во всякомъ случай устраненіе духовенства отъ воспитанія есть только преддверіе безвёрію. Не всё государства стоять на одинаковой ступени въ этой лёстницё, но ходъ исторіи несомнёненъ.

Духовенство Западной Европы понимаеть это очень хорошо и потому бьется изо всёхъ силъ, чтобы отстоять свое право. Мы не говоримъ, чтобы оно всегда было право въ своемъ правё, и тёмъ менёе утверждаемъ, чтобъ оно и пользовалось своимъ правомъ всегда безукоризнено. Мы хотимъ отмётить лишь обратность причинъ у одного и того же вліянія.

Сельское духовенство у насъ обременено многими дълами, воторыя отнимають у него лишнее время. Оно составляеть статистическія таблицы, ведеть оспенныя відомости. Нельзя отрицать, что и занятіе хлібопашествомъ и самыя требы беруть много свободнаго времени. Духовенство не возражаеть, что ведеть оспенныя въдомости, которыя не принадлежать къ его внутреннимъ обязанностямъ, а представляютъ одинъ изводъ бумаги и напрасную трату времени: кто же не знаеть, что оспенныя ведомости просто сочиняются и никогда никакой дъйствительности не изображають. Дъйствительно ихъ давно бы следовало отменить и должно удивляться, что ихъ доселе не отмънили. Духовенство не проситъ также, чтобъ его уволили оть статистическихъ таблицъ, а это было бы твиъ основательнье, что участіе его въ составленіи статистическихъ свъдыній признано на статистическихъ конгрессахъ неудобнымъ даже для самой статистики. По настоящему следовало бы освободить духовенство отъ веденія даже метрическихъ книгъ, о чемъ

равномърно уже заявлялось на статистическихъ конгрессахъ. Во всякомъ случав, эта нотаріальная работа относится къ пастырскимъ обязанностямъ еще менве, чвмъ учительство, къ отдвленію котораго отъ пастырства находять основаніе со словъ Апостола. Но духовенство, говоримъ, не того проситъ. Повидимому, оно соглашается, что не только эти статистическія и нотаріальныя обязанности принадлежать званію, но берется даже за бухгалтерство, за составленіе счетныхъ церковныхъ книгъ, чего ему даже не предписывается; оно соглашается наконецъ прилагать къ двлу скудныя познанія въ медицинв и сельскомъ хозяйствв, пріобретенныя въ семинаріи, чтобы двлиться ими съ крестьянскимъ людомъ. Лишь бы не учить въ школахъ и даже Закону Божію,—по крайней мврв задаромъ.

Съ историческимъ фактомъ спорить невозможно, а фактъ таковъ, что духовенство не причисляетъ народнаго учительства къ своимъ обязанностямъ. Минувшее десятилетие доказало это разительно и дёломъ и словомъ. Едва ли нужно прибавлять, что мы не находимъ ни самаго факта радостнымъ, ни толкованій духовенства основательными. Но еслибы они даже были основательны, и если бы на духовенстве существенно лежала дъйствительно лишь обязанность пастырства въ тъснъйшемъ смысл'я слова, т. е. исправление требъ (такъ по крайн'яй м'вр'я мы понимаемъ эту ссылку на поставляемое Апостоломъ различіе пастырей и учителей и апостоловь); то следовало бы вспомнить хоть одно, что при отсутствіи церковнаго обученія надобность въ самыхъ требахъ наконецъ изсяваетъ. Совершать ли богослужение и таинства или молитвовать нужно только для върующихъ; а върующіе должны быть подготовлены ученіемъ. Прежде народъ не подготовлялся, потому что вообще ничему не учился, а теперь, когда онъ начинаетъ учиться, со стороны духовенства является неудовольствіе, что ему, духовенству, пастырямъ, предлагаютъ взять на себя подготовку народа быть пасомымъ. Ослъпление прискорбное, даже удивительное. Что сказаль бы, глядя на это, швейцарскій патерь или німецкій и англійскій пасторъ?---



# 1873 годъ.

# О греко-болгарской церковной распръ \*).

Подробности, сообщаемыя ныев о низложении блаженнаго Кирилла, патріарха іерусалимскаго, напоминають снова о грекоболгарскомъ вопросв. Рады мы, что суждение свое на этотъ разъ можемъ отчасти заменить голосомъ ворреспондента, откликнувшимся изъ Астрахани. Вообще полезны были бы, помимо этого астраханскаго, и еще голоса русскихъ православныхъ, голоса не јерархическіе только, но и мірскіе, сужденія не канонистовъ только, или политиковъ, или публицистовъ по профессіи, но просто православныхъ христіанъ, воторые подвергли бы настоящій случай, волнующій весь востокъ, и грозящій перенести волненіе даже далье востока, -- подвергли бы, говоримъ, настоящій случай суду христіанской совъсти, оцьнили бы его по чистому разуму евангельскому, для всякаго доступному; и чёмъ болёе бы раздалось голосовъ, тёмъ лучше. Оценка, ими высказанная, будеть верна, вернее всякой другой, ибо только при чистомъ свётё евангельскаго разума могуть быть понимаемы въ истинномъ смысле и самые ваконы церковные, и всъ устроенныя на нихъ іерархическія отношенія. И безъ сомивнія, такіе голоса такихъ христіанъ, не облечен-

<sup>\*)</sup> С. И. 7 января, № 6.

ныхъ іерархическою властію, не стёсненныхъ условными политическими требованіями, раздавшіеся съ искреннимъ желаніемъ умиротворенія и съ силою истины, могли бы даже подёйствовать на прекращеніе плачевнаго раздора, подёйствовать еще можетъ быть сильнёе, чёмъ всё каконическія пререканія, іерархическія сношенія и дипломатическія усилія.

Не будемъ останавливаться на неточности корреспондента, предполагающаго, что на соборъ не были званы представители русской церкви. Дело въ томъ, что они были званы несколько времени назадъ, но зовъ былъ отклоненъ. Тъмъ не менъе главный выводь православнаго изъ Астрахани остается во всей силь. Поспышивъ составить соборъ безъ участія церквей, расположенных вив Отоманской имперіи, и между тымь, придавь ему, и предметомъ обсужденій и качествомъ приговора, значеніе вселенскаго, восточные іерархіи, сами того не думая, дійствительно поставили себя подъ судъ церковный, превратили себя изъ судей въ подсудимыхъ. Если бы разсуждалось о простой дисциплинв, и притомъ въ предвлахъ епархіальнаго управленія, м'встный соборъ быль бы въ своемъ прав'в. Но соборъ возвель факть въ вопросъ, и притомъ не дисциплины, а прямо догмата; онъ открылъ новое ученіе, наименовавъ его филетическимъ, и о немъ произнесъ сужденіе, о предметь, исключительно принадлежащемъ суду вселенскому. Восхитивъ себъ власть суда вселенскаго, соборъ простеръ съ темъ вместе и въ приговоръ власть далъе предъловъ: онъ отлучаетъ не однихъ лицъ, непосредственно себъ подвъдомственныхъ і рархически, или тъхъ, кто имъ подвъдомственъ, но отлучаетъ всъхъ, кто съ ними соглашается, - произносить отлучение вселенское, и не по вопросу о послушаніи, а за мижніе.

Такова существенная точка зрѣнія, съ которой вселенская церковь прежде всего и можеть смотрѣть на восточный раздорь, отъ той минуты какъ Цареградскій соборъ дерзнуль собраться и постановить свое извѣстное рѣшеніе. Вопросъ объ устройствѣ болгарской церкви отходить на второе мѣсто, тѣмъ болѣе что тамъ соборъ, какъ мы видѣли изъ обзора его дѣя-

ній, обходить мимо этоть вопросъ. Подлежить обсужденію превышеніе власти, которое дозволиль себі містный соборь вы своемь сужденіи и приговорів, помимо уже того, что какы сужденіе такъ и приговорь лишены и евангельской, и канонической, и даже фактической основы.

# Қъ дълу игуменьи Митрофаніи\*).

Чего такъ публика тъснилась въ залу гражданскаго суда? Чему рукоплескала? Мы говоримъ объ искъ игуменьи Митрофаніи съ наслъдниковъ Солодовникова.

Публику очевидно занимала не юридическая сторона дъла. Но помимо всего и эта сторона дъла была въ высшей степени любопытна, -- любопытна по новости, тонвости вопросовъ, которымъ по крайней мере новейшая въ Россіи юридическая практива не представляеть подобнаго. Съ одной стороны мы видимъ дареніе, но дареніе невыполненное, оставmeecя на степени обязательства подарить. Съ другой—это дареніе имфеть видь и коммерческаго порученія, хотя съ благотворительною цёлію: Солодовниковь представляется зачинателемъ Покровской общины, а игуменья Митрофанія-уполномоченною его по приведенію въ исполненіе этой благотворительной готовности. Повидимому сторона ответчика находила противоръчіе въ совмъщеніи этихъ двухъ обличій иска (говоримъ повыдимому, потому что референтъ, сообщившій описаніе дъла, къ сожальнію, слабье развиль доводы отвътчика, чымь доводы истца; ръчи гг. Арсеньева, Архипова и Рихтера переданы подробиње, а содержаніе ръчей гг. Громницкаго и Плевако почти только упомянуто). Но мы не усматриваемъ этого противоречія. NN намерень построить колокольню, учредить богадъльню, раздълить имъніе нищимъ, и выбраль на то уполномоченнаго, облекши его безусловнымъ довъріемъ: тутъ нъть

<sup>\*)</sup> С. И. 22 января, № 21.

ничего противоръчащаго. Равномърно, не можемъ отказать въ основательности и тъмъ соображеніямъ истца (игуменьи Митрофаніи), что д'виствительность дара начинается не съ фактическаго перехода даримой вещи въ руки получающаго даръ, а съ ръшимости дарителя; фактическій переходъ имущества служить уже последствіемъ, примененіемъ решимости. Тоть же NN можеть написать управляющему: купите моему доброму пріятелю въ именинамъ, долженствующимъ наступить черезъ недёлю, хорошій фарфоровый сервизъ; даръ совершенъ, хотя сервизъ не только не перешелъ въ руки имениннику, но еще не купленъ. Не особенное возражение противъ правъ истца находимъ и въ томъ, что въ моментъ, когда выдавалось Солодовниковымъ обязательство предъ начальницей Покровской общины, самой этой Покровской общины юридически еще не существовало. Можно вообразить себ'в даръ подъ условіемъ, какъ бывають завъщанія условныя; условіемъ къ осуществленію дара въ настоящемъ случав было бы учреждение общины, пусть въ моменть даренія ея и не существовало. Къ завъщанію дареніе вообще ближе всего подходить, по добровольности авта и широть свободы въ распоряжении, но съ тъмъ различиемъ, что у завъщанія есть еще непремънный срокъ, ранье котораго оно не дъйствуетъ, -- смерть завъщателя. Дареніе не этимъ условіемъ, а следовательно и самый сровъ, съ вотораго оно начинаеть действовать, остается также въ руке дарителя. Хознинъ съ приващикомъ могутъ заключить договоръ, по которому приващивъ съ извъстнаго, заранъе въ договоръ назначеннаго срова, однако при жизни хозяина, вступаетъ во владъніе его капиталами; и это будеть, конечно, даръ, облеченный въ форму договора, какъ и следуетъ, потому что для действительности даренія требуется не одна добрая воля выдать даръ, но и согласіе принять его; условность срока не изм'вняеть юридическаго существа сдёлки.

Итакъ, съ этихъ общихъ соображеній сторона истца намъ кажется еще не безсильною. Игуменья Митрофанія могла быть и уполномоченною скопца Солодовникова по устроенію благо-

творительнаго заведенія, и вмісті это устроеніе, какъ благотворительное, не только могло быть, но не могло не быть дареніемъ; дареніе это могло ограничить заранве себя не только извъстнымъ употребленіемъ даримыхъ суммъ, но и срокомъ, съ котораго должно начинаться фактическое отчуждение имущества. Все въ вол'в дарителя. Но отсюда-то начинается развътвленіе; встають одно за другимъ условія, для кръпости дара, и существование важдаго изъ нихъ въ настоящемъ дъль по меньшей мъръ спорно. Всъ они сводятся къ вопросу: закръпилъ-ли однако жертвователь или даритель волю свою безповоротно? Чёмъ более предоставляется простора доброй воле дарителя, чтобъ совершить дареніе, условно или безусловно, сейчась или послъ, съ названіемъ начальнаго срока или безъ назначенія, тімь боліве требуется оть него нарочитыхь удостовъреній, что воля его дъйствительно такова, и тъмъ болье обязывается принимающій дареніе оградить действительность пріобретенія. Нашъ законъ до такой степени расширяеть нравственное значеніе дара, что даже по фактическомъ отчужденіи имущества признаеть за дарителемъ право отнять обратно "при оказанномъ непочтеніи къ дарителю". Тёмъ крѣпче должно быть завязано совершение дара, а еще тыть крыче должна быть утверждена простая рёшимость на даръ; она должна удостовърить предъ закономъ заблаговременно не только свою подлинность, но и безповоротность. И завъщание можеть составляться, но можеть и отмёняться важдую минуту: не темъ ли шире, по здравому смыслу, должно быть предоставлено дарителю право отреченія отъ нам'вренія совершить даръ? И съ этой-то стороны сторона истца въ настоящемъ деле (игуменьи Митрофаніи) и представляется слабою. Такъ ли Солодовнивовъ связаль себя, чтобъ лишить себя правъ отречься? Такъ ля закръпилъ права предназначавшагося получателя, чтобы оградить его всёми предоставленными закономъ средствами укрупленія правъ? Да не спутывается ли въ частности этотъ даръ еще съ завъщаніемъ, въ следствіе неожиданно наступившей смерти дарителя? Какъ нарочно, все здёсь вопросъ. NN,

написавшій управляющему о покупкі сервиза къ именинамъ пріятеля, умираеть. Можеть ли принудить наследниковь къ покупкъ сервиза этотъ пріятель, да еще притомъ когда бы, по случайной ли забывчивости, по другимъ ли обстоятельствамъ, повойнивъ-даритель управляющему-то и не сообщилъ о своемъ намъреніи, а ограничился только перепиской съ самимъ же пріятелемъ, перепиской частнаго характера, хотя изложенной въ очень крипкихъ выраженіяхъ, въ роди "обязуясь", или "уплачу неустойку". А какъ на зло, въ одномъ изъ документовъ, представленныхъ истцомъ, Солодовнивовъ прямо распорядился, чтобы представить на него взысвание именно посль смерти, даван такимъ образомъ своей волъ характеръ завъщанія, но не закръпивъ этого характера требуемыми закономъ условіями. Кстати, мы не знаемъ, были ли всё эти обязательства Солодовнивова предъявлены въ его наследнивамъ тотчасъ после его смерти, при самомъ переходъ имущества, или же явились спустя время; и потомъ одновременно ли съ завъщаніемъ писаны они, прежде, или послъ. Всъ эти вопросы врайне усложняють дело и каждый изъ нихъ еще более колеблеть право истца.

Но публику, какъ мы уже сказали, безъ сомивнія занимала не эта юридическая сторона дёла, хотя весьма любопытная, и не въ юридическомъ смыслъ она рукоплескала ръшенію. Ее занимали необывновенность процесса: скопецъ является устроителемъ православнаго учрежденія, игуменья-его уполномоченною и вмъсть противъ него истицею, а православные наслъдники сконца-отвътчиками. Связывая обязательства Солодовникова съ обстоятельствами, предшествовавшими его смерти, публика, очевидно, сомнъвается въ дъйствительности его жертвы, по крайней мъръ въ ея искренности; а съ другой стороны она поражается принудительностью мёръ, къ которымъ прибёгаетъ истецъ, чтобъ достигнуть выполненія жертвы "совершенной и благоугодной Господеви". Публика, очевидно, возмущена нравственно, и изъ этого источника излилось ея одобреніе різпенію. Мы слышимъ этому доказательства не только отъ свидетелей процесса, но отъ далекихъ лицъ, присылающихъ намъ свои впечатленія.

## Дъло игуменьи Митрофаніи\*).

Исторія о подлогѣ векселей г. Попова, вмъсть со слухами о томъ, что дело это иметь какое-то отношение въ игуменье Владычнаго монастыря, оказываются неосновательными. очень рады объявить объ этомъ, основываясь на отзывъ, который дала недавно сама мать игуменья въ "Московскихъ Въдомостяхъ. "Кавъ объясняеть мать Митрофанія, опроверженіе замедлено лишь отсутствіемъ г. Попова изъ Москвы; но съ возвращениемъ его, истина возстановлена будетъ вполнъ. Всъмъ остается желать, чтобы это скорбе случилось, и вмёстё жалёть, что столь важное разъясненіе, которое положить мигомъ конецъ всъмъ неосновательнымъ толкамъ, задерживается столь ничтожнымъ обстоятельствомъ. Г. Поповъ или слишкомъ занять лълами, или же не читаетъ газетъ, и притомъ живетъ въ такомъ уединеніи, что не можеть получить даже отъ постороннихъ лицъ свъдънія о слухахъ, чрезвычайно важныхъ, которые его касаются. Слухи эти давно объжали нечать, и московскую и петербургскую, успъли взволновать достопочтенныхъ, ни въ чемъ не причастныхъ гг. Даніельсонъ и вызвать даже отъ нихъ объясненія. Одинъ только г. Поповъ хранить молчаніе, и уже мы просимъ теперь и его и всёхъ тёхъ, кто имъетъ къ нему доступъ и вому попадуть настоящія строви, чтобы уб'вдить его въ необходимости подтвердить передъ публикою повазанія матери игуменьи, чье имя несправедливо примъщивается въ исторін, какъ оказывается теперь, повидимому даже несуществовавшей.

Мать Митрофанія объявляеть съ тёмъ вмёстё, что она идеть противъ насъ судомъ, именно противъ насъ, "Современныхъ Извёстій", въ лицё ихъ издателя. Почему именно противъ насъ, мать игуменья не объясняеть, почему не прямо намъ объявляеть о неосновательности слуховъ, это также неизвёстно. Слухи объ исторіи съ векселемъ иль векселями

<sup>\*)</sup> С. И. 19 марта, № 76.

г. Попова и обо всей обстановкъ не нами начаты, не нами кончены. Опровержение невърныхъ фактовъ, особенно у насъ сообщенныхъ, мы всегда принимаемъ съ готовностью; а когда дъло касается, чтобъ снять съ кого несправедливую тънь подозръній, то помъщаемъ съ радостью.

Но мы не входимъ въ соображенія, которыя не могуть быть намъ извёстными. Побужденія, руководившія достоуважаемою иновинею, могуть оставаться при ней. Но нельзя умолчать, что имя ея все вновь и вновь выплываеть въ печати, и при сочетаніяхъ все такихъ, которыя не могуть не поражать. То сначала толковано о векселяхъ Солодовникова и сомнъніяхъ, ими возбужденныхъ; тогда примъшано было имя матери игуменьи, и какъ оказалось-основательно; мать игуменьи дъйствительно имъетъ къ этимъ векселямъ отношение, хотя не ръшено, основательно ли противъ нихъ подозрѣніе. То заговорили о векселъ или векселяхъ г. Попова, и опять съ именемъ матери игуменьи Митрофаніи. Это оказывается совсёмъ ложнымъ, кавъ объясняеть она. А сейчась въ Судебномъ Въстникъ и еще вексель, отъ имени петербургского купца Лебедева, и опять съ присоединениемъ въ нимъ того же иноческаго имени. Навонецъ, въ нашихъ рукахъ имъется заявленіе г. Иванова, повъреннаго г-жи Медынцевой, гдъ говорится опять о векселяхъ, именно векселяхъ г-жи Медынцевой и гдв снова примъщивается имя матери Митрофаніи. Мы готовы думать, не миоъ ли все это? Не тв же ли все это векселя Солодовникова? Не распространяются ли они и не раскрашиваются ли молвой, придумывающею новыя подробности и переиначивающею имена? Такъ и создаются миоы, мы знаемъ по исторіи.

Судебный Въстникъ, сообщая, что игуменья по векселямъ Лебедева привлечена въ слъдствію, передаеть съ тъмъ вмъсть, что она отказалась отвъчать на вопросъ слъдователя, указывая на § 24 Устава общинъ, которыхъ она состоитъ начальницею. Тамъ сказано: "никакое слъдствіе, касающееся до лицъ, служащихъ при общинахъ, не можетъ быть производимо безъ депутата съ ихъ стороны". Здъсь замъчательно то, что

Digitized by Google

новымъ уставомъ уголовнаго судопроизводства отмѣнены депутаты при слѣдствіи: это есть одно изъ основныхъ положеній судебной реформы, и между тѣмъ въ уставъ общинъ внесена статья, прямо нарушающая это положеніе,—внесена не одновременно, не прежде судебной реформы, а послѣ ея, не далѣе какъ въ 1872 году. Утвержденіе устава общинъ съ этой дисгармонической статьей, нарушающей общій порядокъ судопроизводства, понятно. Уставъ общинъ шелъ на высочайшее утвержденіе не законодательнымъ порядкомъ, а по докладу г. оберъ-прокурора святѣйшаго синода. Но удивительна заботливость о внесенія этой статьи, обнаруженная составителями проекта устава, непонятны побужденія, руководившія къ этому усиленному огражденію членовъ общинъ отъ уголовнаго преслѣдованія; необыкновенна предусмотрительность, направленная къ столь мало вѣроятному случаю.

# Дъло игуменьи Митрофаніи\*).

Ниже читатели найдуть сообщеніе, что, не смотря на опроверженіе, высказанное противъ насъ на страницахъ "Московскихъ Вѣдомостей" самою матерью-игуменьею Митрофаніею, не только предположеніе прокуратуры объ ен аресть, нами сообщенное, оказалось достовърнымъ, но самый арестъ сталъ совершившимся фактомъ. Новость объ этомъ, какъ водится, объжала всю Москву, и какъ слъдовало ожидать—съ разными прибавленіями и видоизмѣненіями. Мы не станемъ передавать всего говора, до насъ дошедшаго, но не можемъ не отвътить на одно недоумѣніе, которое и предъ нами нъкоторые выражали. Если дѣло дошло до неизбъжности ареста, то прикосновенность матери-игуменьи, очевидно, оказывается на столько существенною, что нельзя отрицатъ возможности появленія духовной особы, и притомъ столь извъстной и почтенной, даже на скамъъ подсудимыхъ. Такъ говорятъ нъкоторые

<sup>\*)</sup> С. И. 23 марта, № 80.

и спрашивають: какъ примуть такое событіе духовныя власти, и не роняеть ли оно достоинства духовныхъ лицъ вообще? Между прочимъ подобное же недоразумёніе выражала и сама матерь игуменья, именно когда въ "Московскихъ Вёдомостяхъ" возвысила она голосъ противъ насъ. Она находила, что слухъ, нами сообщенный (ставшій теперь достовёрнымъ фактомъ), способенъ поволебать уваженіе, подобающее духовнымъ властямъ.

Отвъчаемъ.

Прежде всего мы желаемъ, чтобы подозрвнія, возбудившіяся противъ матери игуменьи, оказались неосновательными и чтобы она вышла совствить чиста изъ ниспосланнаго ей испытанія. Но еслибъ оказалось и не такъ? Отъ единицы развѣ кто будеть завлючать о всемъ соборномъ множествъ монашескаго чина или церковнаго клира? Напротивъ, роняется тогда достоинство цёлаго учрежденія, сословія, общества, когда одного, овазавшагося недостойнымъ, встаютъ прочіе; вогда въ нареканіи противъ одного, хотя бы справедливомъ, видять посягательство на общее; когда прикрывають изъ-за неловкости, оплошности, элоупотребленія и даже цёлыя преступленія подвідомственных лиць. На условном языкі превратной общественной логики это называется "поддерживать принципъ". Чаще всего это примъняется въ власти, и поэтому съ "поддержаніемъ принципа власти" можемъ встръчаться важдомъ шагу. Бывають начальства, которыя поддержать безобразнаго, безчиннаго будочника, хотя намылять ему голову наединъ. Горестное и опасное заблужденіе! Младенчество общества! И власть, и всякое общественное учрежденіе, наобороть, именно твмъ крвиче поддержить въ себв уважение, чвмъ отвровениве будеть умывать руки въ глупостяхъ и порокахъ единицъ. Тъмъ кръпче и бываеть общество, тъмъ возмужалъе все его устройство, чемъ строже личная каждаго ответственность, и чёмъ она опредёленнёе, можно сказать-чёмъ она ограниченнъе: каждый отвъчаеть за себя и всв предъ закономъ и нравственнымъ судомъ общества, -- вотъ идеалъ устройства, при воторомъ все твердо, чисто и безопасно. Припоминаемъ давно уже бывшее извёстіе о засеченномъ мальчик въ Троицкой лавръ. Кладетъ ли оно сколько-нибудь пятна лавру, которая оказываеть столько добра своими благотворительными учрежденіями?--Нисколько; люди не ангелы, и монахи тоже, хотя чинъ ихъ и причисляется въ равноангельнымъ. Но замни это дело лавра; средства замять могуть найтись. Нравственнаго убъжденія въ обществі она этимъ не измінить; общество останется съ своимъ мненіемъ о факте, и тогда-то вину факта перенесеть уже на все учрежденіе. Сужду тебя отъ своихъ словъ, скажетъ тогда общественный голосъ лавръ иль всякому другому въ подобномъ положеніи (лавра только для примъра): ты прикрываешь его, ты признаешь его невиннымъ, ты сопричисляеть его къ себъ, объявляеть свое нравственное соучастіе: да будеть такъ, и мой приговорь будеть, по твоему слову и желанію, приговоромъ и о тебъ.-Тоже и по дълу матери Митрофаніи, тоже по каждому подобному дізлу; тоже и по неумвренному поддержанію принципа власти въ лиць какого нибудь будочника.

Итакъ, уважение въ духовной власти и въ монашескому чину нисколько не поколеблется, чёмъ бы ни окончилось испытаніе матери игуменьи Митрофаніи. А вакъ нам'врены поступить, въ виду ея дела, церковныя власти, это покажуть последствія. Изъ Петербурга пишуть, что будто бы игуменья просила зданіе Покровской общины заложить въ кредитное учрежденіе для уплаты долговъ, но что, повидимому, надъются обойтись безъ этой мёры. Действительно, хотя залогь дома синодальной типографіи, произведенный для г. Пороховщикова, и представляетъ готовый примъръ, которымъ можно воспользоваться, или какъ выражаются на политическомъ язывъ-готовый прецедентъ: но есть маленькая и разница, - въ дом'в синодальной типографіи н'ять церкви. А чтобы отдавать въ залогь даже церковь (следовательно, пускать ее на опасность быть проданною съ аукціона), на это если и хватало чьего-нибудь остроумія, то едва ли у кого хватить духа, хотя бы даже послѣ прецедента, доставленнаго синодальною типографіею.

### Общество для распространенія св. писанія \*).

По примъру прошлаго года, передаемъ и нынъ почти въ полномъ составъ отчетъ нашего Библейскаго Общества (называемъ такъ для краткости Общество для распространенія святаго писанія). Среди грязи, отовсюду источаемой нашею внутреннею жизнію, среди общаго нравственнаго зловонія, среди неурядицъ и болезней, которыми вишить наша земля, согреваешься душею, успокоиваешься, и какъ будто возрождается даже надежда при видъ апостольского служенія, предпринятаго Обществомъ, и при видъ его успъховъ, сравнительно невеликихъ по количеству, но громадныхъ при твхъ бъдныхъ средствахъ, которыми ограничено Общество, и твиъ болве важныхъ по тому показанію, которое ими дается о нравственной пріимчивости народа. Стало быть есть же почва для правственнаго свянія, почва готовая, нъть-жаждущая воспринять доброе наитіе, и если развращеніе, огруб'ініе, порови и преступленія текутъ и разливаются широкой ръкой, то не потому чтобы въ природъ русской залегли зло и необузданность, а за недостаткомъ добрыхъ вліяній слова и прим'єра, — вліяній, которыя вооружены были бы не одною властью, но согр'вты были любовью.

Впрочемъ "на ловца и звърь бъжитъ", по пословицъ. Мы увъренны, что достоуважаемые члены Общества не осворбятся этимъ сравненіемъ, которое, хотя взято изъ пословицы, но вмъстъ заимствовано и изъ Евангелія. Нельзя не удивляться въ самомъ дълъ: да откуда же берутся эти люди и гдъ опи, что съ плачемъ и поцълуями берутъ священную книгу; что бросаются вплавь за нею, какъ бы не уплыла она съ своимъ книгоношею; что встръчаютъ и провожаютъ толпами, привътствуя и пришествіе и отшествіе носителя книги; что велять съ собой книгу положить во гробъ, при ожидаемой, естественно близкой, кончинъ послъ девяностольтней жизни? Гдъ же эти люди? А кажется они между насъ же. Давно, лътъ 17 назадъ,

<sup>\*)</sup> С. И. 3 мая, № 119.

по другому случаю, намъ удалось указать на эту замѣчательность, исполненную психической истины: какъ часто другой нравственный міръ живеть среди и прямо подъ образомъ того же, будничнаго, знакомаго намъ, но только подъ другими чертами, міра. Тѣ же лица, но они не тѣ. Вы съ ними сходились, вели дѣла, и вамъ не открывалась сторона, которая вдругъ разступилась предъ другими вліяніями, при другихъ сношеніяхъ. Мы проѣдемъ на лодкѣ отъ Твери до Нижняго и отъ Нижняго до Касимова, и съ тѣми же книгами пожалуй, и намъ будутъ бить въ глаза черты, слова, дѣйствія, совсѣмъ обратныя тѣмъ, которыя подмѣчены и встрѣчены достопочтеннымъ членомъ Библейскаго Общества. Въ мірѣ нравственномъ, какъ и матеріальномъ, дѣйствуетъ свой законъ сродства; отзывается лишь то и тѣмъ, что созвучно настроено.

Но если замъчательный по глубинъ успъхъ Общества способенъ радовать, то не безъ печали читаешь о скудости его средствъ, и тъмъ съ большею печалью-о трудностяхъ, воторыми обставлены его апостольскіе подвиги, и обставлены оттуда, откуда по здравому смыслу должна идти положительная помощь, нескончаемая благодарность; отъ тёхъ, кто призванъ и обязанъ служить тому дёлу, на которое члены Общества подъяли трудъ добровольно, подвергая себя жертвамъ и лишеніямъ. Сказать проще: Общество для распространенія внигъ св. писанія устроилось, чтобъ распространять книги, изданныя святьйшимъ синодомъ и печатанныя духовнымъ въдомствомъ, издаваемыя и печатаемыя съ темъ, безъ сомитения, чтобъ онъ распространялись. Общество не береть себъ вознагражденія за посредничество, напротивъ обрекаетъ себя лишеніямъ; оно распространяеть чужія изданія себ' въ убытокъ, и жальеть лишь объ одномъ, что не въ силахъ принять еще больше убытковъ матеріально, лишь бы достиглась цёль правственная, лишь бы распространились и нашли читателей книги, которыя по прочтеніи несомнівню принесуть свой благой плодъ. Итакъ, что же? Не здравый ли смысль подсказываеть вамъ: а, какъ радъ внигопродавецъ, что нашелъ столь безкорыстнаго, да еще столь ретиваго прикащика! Этого добровольнаго прикащика трогаеть содержаніе и ціздь книги; онъ за нихъ и для нихъ готовъ служить; онъ все свое готовъ отдать и отдаетъ, лишь бы достигнуть радости—видіть повторенными въ другомъ собственныя впечатлівнія отъ чтимаго.

Книгопродавецъ-купецъ навърное приголубитъ нежданно ниспосланнаго приващива; потирая руки отъ удовольствія о предстоящемъ увеличеніи сбыта, онъ можеть и съ улыбкою смотръть на энтузіаста, который видить въ этомъ нъчто высшее барышей и цёнить душу дороже рублей. Можеть быть купець въ ариометической мудрости и посмъется надъ "простакомъ", но все таки приголубить: значить, разсчеть. Но духовное въдомство не есть даже купецъ-барышнивъ. Слово Божіе для него не товаръ; весь духовный чинъ есть служитель слова Божія, а не торговець имъ; распространить слово Божіе устно, письменно, печатно, словомъ и примъромъ, въ этомъ и есть его обязанность. Его цёли съ Библейскимъ Обществомъ сходятся, и лишь та между ними разница, что одни призваны служить делу, на которое другіе обревають себя добровольно, и последніе готовы пособить делу даже своими средствами, къ чему первые юридически не обязываются.

Предшествующія размышленія имѣють цѣлію сказать, что необывовенно страннымъ представляется читать и слышать, что Общество стѣсняется между прочимъ въ самомъ пріобрѣтеніи книгъ. Какъ, развѣ не весь запасъ всѣхъ синодально-библейскихъ книгъ къ его услугамъ,—въ его рукахъ, готовы были бы мы сказать?—Нѣтъ, не только не весь, но Общество въ пріобрѣтеніи тѣхъ книгъ, которыми оно единственно торгуетъ, не пользуется отъ того оптоваго продавца, у котораго оно единственно забираетъ, даже тѣми льготами, которыя охотно окавываетъ всякій давалецъ дюжинному покупателю: покупки книгъ, продаваемыхъ имъ съ ущербомъ для себя, изъ одного содъйствія ихъ распространенію, совершаются или на наличныя, или въ кредитъ, но на короткій срокъ; и не только не получаетъ онъ коммиссіонныхъ процентовъ, которыя отчисляетъ всякій изда-

тель любому внигопродавцу и любой книгопродавець всякому ходебщику, но на собственный свой счеть открываеть даже складь тёхъ книгь, при продажё которыхъ береть на себя убытки.

Аномалія неслыханная, диковинная! Но можеть быть духовное въдомство находить сомнъніе распускать слишкомъ широко кредитныя основанія своей продажи, опасается потери?-Оставляя въ сторонъ вопросъ, что при цъляхъ изданія священныхъ книгъ, относительныя потери, и именно духовнымъ въдомствомъ, могутъ быть оставляемы и безъ вниманія, если только изданіе книгь достигаеть своего назначенія, и онъ читаются, питая душу, а не идуть на оклейку; оставляя эти сооображенія, въ настоящемъ случав повидимому непримвнимыя, и оставаясь на коммерческой почвъ, не въ правъ ли спросить каждый: а всё продавцы, которые продають книги въ собственныхъ складахъ духовнаго въдомства, тъ наемные чиновники и служители, которые заправляють книгопродавческимъ дъломъ духовнаго въдомства, - чъмъ противъ нихъ застрахованъ отъ потерь хозяинъ-продавецъ, святвипій синодъ? Здісь не можеть быть и сравненія.

Досужливое воображение можеть придумать и еще основанія, пожалуй, окрасить ихъ соображеніями кажущагося нравственнаго свойства. Действительно, какъ видно и изъ настоящаго отчета, одинъ изъ членовъ Общества и даже книгоношълютеранинъ. Не здёсь ли основаніе холодности духовнаго віздомства, которую сметь назвать непостижимою?—Но опасенія, которыя могли бы возникнуть отсюда (и которыя во всякомъ случай намъ кажутся въ настоящемъ случай неосновательными), вызвали бы другого рода предосторожности. Не все ли равно, не перебываеть ли русская Библія и безъ того въ рукахъ лютеранина, раскольника, молоканина? Не имъетъ ли полныя средства каждый положить ее въ основание своей противущерковной пропов'ти, не записываясь въ Общество, напротивъ, даже прямо-остерегаясь брать видную деятельность? Но тогда последовательность велить принять уже католическій принцицъ-запретить чтеніе Библін совсёмъ.

Нътъ, мы находимъ причину гораздо проще и гораздо върнъе-въ отсутствіи всякой причины. Дъятельность почтеннаго Общества такъ нова, такъ неслыханна! Миссіонерство о распространеніи Слова Божія, — да, миссіонерство, дійствующее не по предписанію за №, не облеченное ни мундиромъ ни рясою, не получающее жалованья и не ищущее орденовъ, не запасающееся оффиціальнымъ покровительствомъ, а уповающее на помощь Божію, на силу самого дёла и на искренность собственнаго служенія; миссіонерство, -- отправляющееся притомъ не съ цёлію колебать господствующую вёру, а напротивъ ее распространить, углубить, освътлить, - такого рода миссіонерство бывалое ли дело, вместимо ли понятие о немъ? А тамъ, по заведенному изстари обычаю, книги печатаются по предписаніямъ, продаются по указнымъ цънамъ и согласно составленнымъ правиламъ. Синодальныя типографіи къ томужъ состоять въ въдомствъ хозяйственного управленія св. синода, следовательно, признаются коммерческимъ заведеніемъ: обязанность охраненія народа отъ лжеученій блюденіемъ за правильностію текста отожествилась съ торговою монополією, а Библія получила смыслъ оброчной статьи. Такимъ образомъ стали возможными рядомъ два такіе случая: жел'ізныя дороги, предпріятія коммерческія, и даже ті изъ нихъ, которыя слывуть въ народі подъ именемъ еврейскихъ (по преобладающему числу главныхъ хозяевъ), даютъ безплатный провозъ книгамъ христіанскобиблейскаго Общества, и даровой провздъ его членамъ; а синодальныя типографіи беруть съ него за книги, какъ съ обыкновеннаго покупателя. Представимъ себъ: если бы случилось, что кто нибудь, ввозомъ Библіи хотя бы англійскаго изданія, съ пожертвованіемъ собственныхъ тысячь, и что еще больесъ пожертвованіемъ собственнаго труда и физическаго и душевнаго, обратилъ бы въ христіанство и прямо къ православію сотни тысячъ язычниковъ и магометанъ, -- онъ конечно пострадаль бы, что ввезъ запрещенную книгу (хотя она была бы буквальнымъ воспроизведениемъ узаконеннаго текста). Да сверхъ того могъ бы законно быть предъявленъ ему гражданскій искъ

по убытвамъ, и предъявленъ именно духовнымъ въдомствомъ въ силу его монополіи. Нескладно, но тавъ выходитъ.

Пусть такъ. Обществу во всякомъ случай мы можемъ обратить отъ имени всего общества и народа русскаго только глубокую благодарность за его подвиги и жертвы, и—просьбу не повидать дёла, не измёнять направленія, но продолжать съ настойчивостью святое служеніе любви въ спящимъ во мравё и воснёющимъ въ грубости. Не смущайтесь трудностями, не тоскуйте о малочисленности. Вспомните малое стадо. Оно будеть веливо, и чёмъ менёе будетъ подпоръ внёшней силы, тёмъ глубже и шире пройдетъ внутреннее дёйствіе. Священная цёль будетъ достигнута, а затёмъ сами собой явятся и внёшнія средства, можетъ быть въ изобиліи, о воторомъ мы не мечтаемъ. И лондонское Библейское Общество въ началё было не тёмъ матеріальнымъ волоссомъ, вавимъ оно есть.

## Дъло игуменьи Митрофаніи\*).

Слухи о матери Митрофаніи, ходившіе сначала въ видъ однихъ подозрѣній, получаютъ теперь лишнюю степень достовърности. Предварительное слъдствіе по ея дѣлу съ векселями Лебедева, говорять, кончено и результаты переданы прокурорскому надзору. Слъдовательно, улики въ совершеніи преступленія найдены слишкомъ сильными. Конечно, еще прежде окружного суда стоитъ на дорогѣ обвинительная власть въ лицъ судебной палаты, которая должна постановить рѣшеніе и которая можетъ найти подозрѣнія, найденныя слъдствіемъ, недостаточными къ тому, чтобы обратить игуменью прямо въ число обвиняемыхъ. Но судя по тому, что передаетъ "Голосъ" объ этомъ дѣлѣ, и какъ передаетъ, можно заключать, что улики принадлежать по своей силѣ къ таковымъ, которыя не допускаютъ избавленія отъ суда. "Голосъ" разсказываеть о юри-

<sup>\*)</sup> С. Й. 8 мая, № 124.

дичесвихъ толкованіяхъ, воторыя придаются поступку матери Митрофаніи. Юридичесвій міръ, воторый занялся этими толкованіями и воторый раздёлился по этому случаю на два мижнія, очевидно, не сомнавается въ подлинности поступка, разноглася лишь въ оценка. А это много значитъ.

Нечего говорить, что должно быть отнесено въ врайне страннымъ, совершенно неюридическимъ, митніе, будто подлогь векселей есть дёло гражданское, а по уголовному значенію долженъ быть причисленъ къ преступленіямъ противъ должности. Будетъ любопытно, если какой-нибудь юристъ возьмется на судт защищать эти положенія, и мы дивимся, что "Голосъ" посвятиль ихъ разбору серьезную статью. Насъ занимаеть другая возможность, о которой не разъ спрашивали насъ читатели, "а какъ будутъ судить игуменью, въ монашескомъ образт и въ игуменскомъ сант, или лишенную оныхъ?" Но доселт было преждевременно удовлетворять этому любопытству.

Вопросъ допускаетъ юридическое и духовное рѣшеніе, которыя могутъ не сходиться. Юридически подсудимый сохраняетъ права состоянія до той минуты, пока будетъ произнесенъ обвинительный приговоръ. Такимъ образомъ, игуменья Митрофанія, если доведена будетъ предстатъ предъ судомъ, предстанетъ не только въ своемъ иноческомъ образѣ и въ своемъ санѣ, но и съ своими знаками отличія, если таковые имѣетъ. То и другое и третье суть принадлежности правъ состоянія, признанныхъ закономъ и упроченныхъ гражданину, если не состоялось рѣшенія суда въ отрицательномъ смыслѣ. Тогда послѣдуетъ и снятіе сана, и не можетъ не послѣдовать. Ни игуменьей признаннаго государствомъ монастыря, ни инокиней признаннаго государствомъ общежитія, ни тѣмъ менѣе обладательницею какихъ-либо гражданскихъ знаковъ отличія, преступница быть не можетъ.

Но судъ гражданской власти судить внъшнее дъяніе, и притомъ по кодексу государственному. Судъ духовный идетъ глубже: онъ имъетъ въ виду *гръхъ*, нарушеніе нравственнаго закона и въ частности христіанскаго, а не *проступокъ* или

преступленіе. Бывають случан, что ділнія, причисляемыя въ преступленіямъ, а тёмъ болёе къ проступкамъ съ точки зрёнія государственнаго закона, не относятся къ преступленіямъ нравственномъ, христіанскомъ смыслів. Древній христіанскій мученикъ въ глазахъ Римской имперіи быль преступнивъ, и преторъ, осуждая его на вазнь, поступалъ съ законною справеливостью: но церковь чествуеть исповъдничество святаго жученика, и призываеть его въ своихъ молитвахъ. Равные случан могуть повторяться и теперь въ государствахъ свихъ. Даже въ христіансвихъ государствахъ, --еписвопъ-ослушникъ въ Пруссіи не сочтенъ будетъ отъ папы за грѣшника. А затъмъ, вившній судъ судить не только вившнее двяніе, но и по внёшнимъ признавамъ. Разве не можетъ быть осужденъ правый? Но предъ церковью вмёсто прокурора служить совёсть обвиняемаго и вмъсто предварительнаго и судебнаго слъдствія добровольное исповъдание гръховъ. Не противясь государственному установленію, церковь можеть въ данныхъ случаяхъ благословить и того, кто извержень изъ нъдръ мірского общества, благословить не только его, но и его делніе, увлекшее его на казнь, можеть быть по несправедливому обвиненію.

Но чаще могуть быть случаи обратнаго рода. Много гръховь, которые не принадлежать къ юридическимъ проступкамъ и не влекуть внъшняго наказанія; много проступковь, которые остаются безнаказанными, за недостаткомъ уликъ, но которые требують очищенія духовнымъ судомъ, на основаніи ли исповъди кающагося, или въ силу соблазна, производимаго нераскаяннымъ. Итакъ, можеть восторжествовать злодъй на судъ, но духовный отецъ не замедлить наложить на него эпитимію, выслушавъ его исповъдь. А еслибы къ несчастію оказалось таковымъ лицо священнаго чина, то епископъ или соборъ епископовъ изречетъ: достоить ли таковому дозволить продолжать соблазнъ въ церкви Божіей на единственномъ основаніи внъшняго, судебнаго оправданія? Приложимъ эти правила къ настоящему случаю. Находитъ ли духовный судъ игуменью Митрофанію достаточно уже произведшею соблазна и затъмъ недостойною носить священный чинъ, или же признаеть ее мученицею, неправедно поносимою? (Не смъемъ допускать предположенія, чтобы духовный судь благословляль самый обмань, какь обманъ!) Найдетъ ли нужнымъ и достаточно для себя удовлетворительнымъ приговоръ свътскаго суда, и потому будеть ждать, чвить кончится обвиненіе, чтобъ поступить согласно приговору присяжныхъ, или предварить этотъ приговоръ своимъ приговоромъ и низложить игуменью, не дожидаясь приведенія ея на скамью подсудимыхъ и спасая по крайней мфрф санъ отъ безчестія?— Это будеть зависёть оть того, какъ посмотрить духовный судъ. Покойный митрополить Филареть запрещаль священнослужение по однимъ подозръніямъ, возведеннымъ на священнослужителя. Хотя это и возбуждало иногда ропоть въ подвергавшихся незаслуженному повидимому взысканію: но архипастырь разсуждаль, что уже нареканіе въ людяхь есть пятно для пастыря, требующее очищенія, и что если язычникъ-Цезарь не допускаль, чтобъ жена его была подозрѣваема, то тѣмъ паче служителю Божію должно блюсти отъ подозрівній чистоту непорочнаго служенія. Но могуть быть взгляды, болье терпящіе и менъе требовательные въ священному сану.

Итакъ, дъло покажетъ и то, явится ли игуменья Митрофанія на скамь подсудимыхъ, а равно и то, предстанетъ ли на него игуменьей и инокиней, или простою мірянкой.

#### Къ вопросу о духовно-судебной реформъ \*).

Мы должны пом'тить одну опечатку, вкравшуюся во вчерашній №. Казалось бы, не въ стать в, называемый "руководящею", выступать съ такими оговорками: но иногда самая опечатка говорить много. Высоко-уважаемый авторъ зам'вчаній на труды коммиссіи по духовно-судебной реформ'в, въ числ'в противор'вчій, которыми опуталъ себя проекть, упоминаеть, въ какія отношенія поставленъ іерей-судья къ архіерею-админи-

<sup>\*)</sup> С. И. 28 іюля, № 205.

стратору. Какъ судья, онъ независимъ отъ администратора: какъ іерей-подчиненъ архіерею. Но власть сего последняго перерождается въ единственную власть блюсти его пастырскіе интересы, завъдывать его приходомъ и ему доставлять исправно доходъ за неисправление имъ обязанностей приходскаго священника". Наборщикъ или корректоръ, или и тотъ и другой вибств, внивая въ смыслъ положенія, отдельно взятаго, остановились предъ несообразностью, чтобы власть призвана была обезпечивать исправно доходъ за неисправление обязанностей, и частицу не выпустили. Дъйствительно, нельзя было не поразиться; между тымь именно эту-то несообразность, понятную и типографскому наборщику, вводить духовно-учебный проекть. Онъ вводить священника, независимаго отъ архіерея, но вибств и зависимаго отъ него, какъ администратора, не отдавши впрочемъ себъ отчета въ томъ, что разумъть подъ архіереемъ-администраторомъ, какъ равно не отдано отчета во многихъ и другихъ элементарныхъ понятіяхъ.

Не знаемъ, возвратимся ли мы еще вогда въ этому проекту, съ которымъ даже спорить невозможно, а возможно только указывать. Но мы не можемъ не выразить здёсь глубокаго уваженія и благодарности въ автору вчерашнихъ замівчаній. Онъ одинъ посмотр'влъ на вопросъ съ подобающей церковной высоты; онъ одинъ-повторяемъ это съ прискорбіемътоликаго сонма духовныхъ и светскихъ, дилеттантовъ и ученыхъ. Мы видъли примъръ не далъе прошлаго года, какъ даже два профессора, два спеціалиста по ваноническому праву, препирались печатно, и одинъ едва не доказывалъ, что времена апостола Тимоося, при императоръ Неронъ, дъйствовалъ теперешній уставъ консисторіи, представляющій идеальное каноническое соответствіе, точно также какъ святейшій нодъ есть совершенный соборъ и соборное-де начало свидътельствуеть свое бытіе у нась порядкомъ рукоположенія еписвоповъ. Другой-подобающее устройство церкви доказываеть соображеніями государственной канцеляріи о преобразованін началъ судопроизводства въ Россійской Имперіи. Авторъ вчерашнихъ замъчаній находить, что для газетной статьи неудобно вдаваться въ подробности. Мы не находимъ этого, и потому просимъ его о продолженіи. Каждое слово его есть истина и каждое положеніе просить развитія. Авторъ самъ соглашается и знаеть, до чего въ понятіяхъ о церковномъ устройствъ обычныя, окръпшія воззрънія отошли отъ чистыхъ идей духовныхъ. Вызвать къ первобытнымъ чистымъ понятіямъ, напомнить ихъ высоту, разъяснить ихъ приложеніе, неутратившее своей возможности досель, есть заслуга.

Не вдаваясь въ теоретическое препирательство съ проектомъ, воторое, какъ мы свазали, и невозможно, ибо встръчаемся съ недоразумѣніями о самыхъ основаніяхъ, -- ограничимся замъчаніемъ объ излишествъ этого учрежденія на практикъ. Зачемъ оно? NN вчера совершенно верно заметиль, что большая часть дёль, приписываемыхь будущему "духовному" суду, могла бы быть передана въ въдъніе обывновенныхъ судовъ, и мы съ трудомъ ищемъ, какое бы возражение могла представить коммиссія противъ этого. Мы не будемъ говорить здёсь объ Евангеліи; съ точки зрвнія судебныхъ уставовъ и вообще гражданскихъ законовъ, съ которыми соображалась коммиссія въ своемъ проектъ, требуется не болъе какъ уничтожить старый духовный судъ. Въ томъ и сущность новаго судоустройства, что нътъ особенныхъ судебныхъ учрежденій для дворянъ или для мъщанъ. Если есть судъ морской или военный, то не устроено особеннаго суда для гражданскихъ чиновниковъ, и духовенству вполнъ достаточно было стать въ положение последнихъ, чего оно и желаетъ. Государственное казначейство избавилось-бы отъ лишнихъ тратъ. А между твиъ не было бы надобности прибъгать въ тъмъ неестественнымъ натяжкамъ и противоръчіямъ, которыхъ малую долю указалъ авторъ вчерашнихъ замъчаній. Да кромъ того избъгнута была бы и еще одна неблаговидность. Въ православной русской церкви судная власть архіереевъ отміняется; все духовенство, со включеніемъ и самихъ судей, этихъ антиваноническихъ епископовъ и пресвитеровъ, становится подсудною собственно прокурорамъ, лицамъ

мірского званія, которыхъ притомъ даже віроисповіданіе не обязательно. Странно было бы спорить, что здёсь прокуратура не более значить какъ въ остальной юстиціи; достаточно прочитать проекть и видёть, какъ тщательно онъ устраняеть все, что только могло бы помъщать истинно царскому полновластію прокуроровъ и въ особенности оберъ-прокурора; достаточно обратить вниманіе, что не смотря на всв заботы о такъ называемомъ отдёленіи административной власти отъ проекть въ одномъ изъ лицъ судебнаго состава тщательно однако охраняеть соединеніе этихь объихь властей, по его мнънію несовивстимыхъ, и именно въ лицв оберъ-прокурора. Однимъ словомъ, судън, суды и все духовенство отъ перваго до последняго, обратятся въ орудіе прокуратуры, въ рукахъ которой положено будеть все право карать и миловать, какъ уже положено теперь все право жаловать. Такъ будеть въ православной русской церкви. А въ остальныхъ исповеданіяхъ? Въ католической церкви епископъ останется съ своею католическою властью; суперинтенденть съ своими теперешними правами: до муфтіевъ и раввиновъ этоть новый духовный судъ также касается. Такое исключительное примънение секуляризаціи одной православной церкви, и притомъ примънение въ такой врайней степени, о которой міръ едва ли даже слыхиваль, есть, по нашему мижнію, неблаговидность. О церковномъ значеніи ея не говоримъ, но и въ государственномъ отношеніи есть ди выгода превозносить всв прочія вброисповеданія предъ своимъ кореннымъ?

### О положеніи сельскихъ священниковъ \*).

Письмо полученное нами отъ одного сельскаго священника здёшней епархіи, живописуеть всю глубину недоразум'внія, въ которомъ приходское духовенство стоить и само съ собою, и съ общественнымъ мнініемъ, и съ народомъ въ частности, и съ своимъ воспитаніемъ, съ своими обя-

<sup>\*)</sup> С. И. 6 августа, № 214.

занностями, и съ требованіями времени наконець. Жизнь безотрадная, нравственно мученическая; положеніе тяжелое, унизительное; такъ описываются они сельскимъ священникомъ, и мы ему въримъ. И понятно, что чъмъ выше нравственное развитіе духовнаго лица, тъмъ болъзненнъе ощущаетъ оно противоръчія, въ которыя поставила его жизнь и съ которыми противно ему принимать примиреніе, въ видъ полнаго нравственнаго присоединенія къ средъ его окружающей, темной, пьяной, грубой....

Но значить ли однако, что мы принимаемъ всв выводы достопочтеннаго автора и соглашаемся съ его объясненіями?-Ничуть нътъ, и отсюда-то начинается вся пучина недоразумъній, сквозь которыя смотрить едва ли не все духовенство и на міръ, и на свое среди него положение. Короче сказать, мы, и увърены-большая часть съ нами, держимся совершенно обратнаго возэрвнія. Достопочтенный пастырь всю бъду своего угнетеннаго и нравственно-невозможнаго положенія приписываеть зависимости духовенства отъ прихожанъ; мы думаемъ наоборотъ, что вся неестественность положенія, вся тягость, и въ томъ числъ всъ тъ страданія, о которыхъ со столь проницающею скорбью исповедуеть почтенный авторь, - происходять оть недостаточной зависимости духовенства отъ прихожанъ. Мы слишкомъ бы расширили предёлы своихъ разсужденій, если бы сейчась же, пункть за пунктомъ, стали разбирать выводы и указывать, какъ изъ данныхъ посылокъ, несомивнио вврныхъ, сл'ядують совствить противоположныя заключенія. Оставимъ это до времени; по горестное сказаніе приходскаго ісрея о разочарованномъ опытъ своей пастырской жизни само по себъ достаточно поучительно. Жизнь сельскаго духовенства, и именно тъхъ лицъ, которыя правственно развиты, какъ мы сказали, дъйствительно безотрадна, положение ихъ дъйствительно тягостно до невыносимости.

#### Старокатоличество\*).

Посланіе новопоставленнаго епископа старокатоликовъ Рейнкенса заслуживало бы того, чтобъ быть даже вполнѣ перепечатаннымъ. Если смотрѣть на него, какъ на программу своего рода или на изложеніе будущихъ отношеній, въ которыхъ намѣрено поставить себя новорожденное исповѣданіе къміру и церкви,—этотъ западный расколъ обѣщаетъ быть не мертворожденнымъ.

Оставимъ догматическія утонченности, вакъ онѣ ни важны. Епископъ Рейнкенсъ ихъ и не касается. Онъ беретъ церковный вопросъ въ его соціальномъ значеніи и христіанство съ его практической стороны. Съ этой точки главнымъ образомъ онъ оцѣниваетъ и римскую церковь, отъ которой отпали старокатолики, и съ тѣмъ же мѣриломъ подходить, чтобъ начертать себѣ образъ дѣйствій, въ качествѣ верховнаго пастыря новаго стада. Мы остановимъ вниманіе на нѣкоторыхъ, наиболѣе въ этомъ отношеніи существенныхъ мѣстахъ посланія.

Съ глубокою върностью опредълиль старокатолическій епископъ существенное историческое значеніе римскаго католическа, признавъ въ немъ матеріализмъ въ христіанствъ и засвидътельствовавъ этимъ невозможность чистому христіанству мириться съ нимъ. "Два врага могущественные, говоритъ посланіе, противостоятъ исполненію моего призванія (т. е. призванія епископскаго среди старокатоликовъ): церковный матеріализмъ и индифферентизмъ, оба порожденные пагубнымъ романизмомъ западной церкви". Далъе епископъ между прочимъ говоритъ:

"Но въ чемъ мое призваніе?" "Не въ томъ мое призваніе, чтобы, облекшись въ ризу свётлу, окружать себя дворомъ княжескимъ и требовать себъ служенія съ пышностью и блескомъ. Изъдворца древней имперіи перешелъ весь этотъ блескъ въ жилища епископовъ, съ отборною пестротою, съ тканями драгоцёнными, съ шелкомъ, пурпуромъ и горностаемъ. Не въ томъ мое призваніе,

<sup>\*)</sup> С И. 8 августа, № 216.

чтобы подъ видомъ обрядовъ вѣры принимать себѣ поклоненіе, подобающее единому Богу, и прежде всего. Не въ томъ мое призваніе, чтобы господствовать. Господь строго воспретиль это Своимъ апостоламъ; и св. Петръ предостерегалъ епископовъ противъ такихъ поползновеній рѣшительно и трогательно. Было бы безуміемъ думать, что назначеніе епископа—олицетворять на землѣ божественныя дѣйствія силою непрерывнаго чуда..."

Успъеть ли исполнить староватолицизмъ эту программу? Если да, то западное христіанство можно поздравить съ новою эрою. Тоть матеріализмъ (родоначальнивъ всёхъ новыхъ матеріализмовъ), въ которомъ указываетъ старокатолическій епископъ коренную язву романскаго христіанства, еще не встрвчаль себв протеста съ точки зрвнія нравственно-практической и вмёсте соціальной. Протесть во имя абстракта быль дъломъ Лютера, и не тронуль матеріалистическаго основанія, давъ ему лишь другое направленіе. Англиканство было эманципаціей политической. Но свобода нравственная; но возгласить требованіе любви на місто превозпошенія; но отринуть отъ церковнаго закона самое понятіе о голой власти, чего у себя не сумбло устроить англиканство; но возстать противъ насилія, не обоготворяя ни личнаго разума, ни внішней власти, а покоряя жизнь нравственному закону любви, связывающему собирательное тёло церкви; но провозгласить въ видё правтическаго начала законъ взаимнаго сослуженія и терпънія, -- это слышится въ первый разъ въ Западной Европъ. Малочисленность общества, недостаточная отрѣшенность отъ романскихъ преданій, и отсюда остатовъ догматическихъ недоразумьній, -- это все поправимо въ будущемъ, при последовательной върности основному началу, глубоко прочувствованному. Самъ Рейнкенсъ уже возвыщается отчасти до усмотренія причинъ зла въ болъе отдаленной глубинъ, чъмъ Ватиканскій соборъ иль даже Тридентинскій. "Расколъ между церковью восточною и западною-говорить онъ въ концв посланія-и новый расколь въ недрахъ этой последней суть великое бедствіе. Не единство дано церкви господствомъ Рима, а раздівленіе, ибо Римъ, низринувъ владычество любви, подмівниль ее насиліемъ. Мы, мы желаемъ возвратиться въ единству..." Въ каждомъ новораждающемся обществъ весь дальнъйшій ходъ зависить отъ преданія, которое ему сообщають первооснователи. И судьба старокатодичества, а отчасти даже судьба всего западнаго христіанства, заключается въ томъ только, достанеть ли достопочтеннаго Рейпкенса, чтобъ не только возгласить истинное начало церковной жизни, но и съ энергіей последовательно примънить его на правтикъ. Тогда малому стаду старыхъ ватоликовъ можно предвъщать будущность приточнаго зерна горушечна. Если Европа дошла до последняго возмущенія противъ темнаго ультрамонтантства и ожесточенная борьба на смерть съ нимъ гудить отъ края до края, по обоимъ берегамъ океана: то не менъе того усталъ образованный свъть и отъ безвърія. И здівсь тоже борются; но борцы візры въ своемъ концунствів не далеко отходять отъ своихъ противниковъ; Бель Кастель несеть тоже знамя, подъ которымъ вспоилось и вскормилось невъріе, которому онъ выступаеть кажущимся противникомъ. Имъ негдъ искать другого, и это другое несеть имъ, по крайней мёрё провозглашаеть, новопоставленный епископь "старыхъ", или точне "обновляющихся" католиковъ.

# О еврейскихъ переселеніяхъ\*).

Корреспонденть, житель съвернаго края, изъявляеть въ письмъ къ намъ сожальние о "переселенцахъ евреяхъ", которыхъ судьба загнала къ берегамъ Бълаго моря.

За что выселяють евреевь, мы не станемъ разсуждать, тъмъ болъе, что обстоятельства выселенія, какъ можно догадываться, сами по себъ принадлежать не къ числу гласныхъ. Но какъ скоро выселеніе признано необходимымъ, вопросъ: куда же и дъвать этихъ бъдняковъ, пусть и достойныхъ сожальнія по своей бъдности? Еврей не привыкъ къ хлъбопате-

<sup>\*)</sup> С. И. 16 августа, № 224.

ству; это правда. Мало того; для большей части изъ нихъ это есть догмать вёрованія, чтобы заниматься только ганделемь, чтобъ не прикръпляться къ землъ, которую они считаютъ во всякомъ случай лишь мёстомъ временнаго странствованія. Итакъ, давать имъ дорогу туда, гдъ имъ промышлять мелкимъ торгомъ будеть выгоднъе, чъмъ въ голыхъ тундрахъ Мезени или Кеми? Несомнънно, ихъ положение будеть благодарнъе въ кавихъ-нибудь хлебородныхъ местностяхъ Тамбова или даже Вятки. Но тогда предстанеть вопросъ другой: легко ли будеть кореннымъ жителямъ отъ наплыва этихъ пришельцевъ, и не придется ли перенести тогда сожальніе съ гостей на хозяевъ? Даже Москва съ своимъ шестисоттысячнымъ населеніемъ, съ врѣпвою организацією своего торгово-промышленнаго міра, Москва, и та начинаеть тяготиться сравнительно еще ничтожнымъ числомъ іерусалимскихъ гостей, понавалившихъ въ нее. Дело въ томъ, что гандель еврейскій, за малыми исплюченіями, не оплодотворяеть почвы, гдв онъ производится, а истощаеть ее. Сейчась имфемъ въ рукахъ жалобы, что цфлая компанія еврейская (разумфется негласная) скупаеть систематически золото у мъняль, съ тъмъ чтобы сбывать его низшему классу, пользуясь его незнаніемъ, по курсу несравненно высшему дъйствительнаго. Пишутъ и о торговлъ женскимъ христіанскимъ тъломъ, которую съ особенною удачею производятъ евреи. А ростовщичество, пріемъ и сбыть краденыхъ вещей, -- это есть своего рода даже еврейская спеціальность.

Итакъ, предъ нами безъисходная дилемма. Какъ ни жаль дрожащихъ отъ холода мезенскихъ поселенцевъ, но трудно для нихъ что-нибудь придумать. Развъ одно: не выбрать ли для евреевъ, подпадающихъ каръ переселенія, какую-нибудь особенную, и при томъ безлюдную мъстность, съ тъмъ, чтобы образовать цълую еврейскую колонію, чистую еврейскую, безпримъсную?—Но тогда, скажутъ намъ, они должны будутъ перемереть съ голода! Они привыкли только торговать! Гдъ же они возьмутъ хлъба?—Но можетъ быть прямая опасность голодной смерти и обратила бы ихъ тогда къ производительнымъ

ванятіямъ, и въ частности—въ земледѣлію, по врайней мѣрѣ въ скотоводству. Опыть такого рода, что во всякомъ случаѣ стоило бы его предпринять. Земель же пустыхъ у насъ много: для важдаго изъ Авраамовъ найдется Палестина не менѣе Ханаанской, гдѣ онъ можетъ на просторѣ и раститься и множиться и поядать благая земли—только благая, пріобрѣтенная не одною мѣною, а и собственнымъ воздѣлывательнымъ трудомъ.

## О сельскомъ духовенствъ\*).

Ожиданія сельскаго священника (№ 214), на которыя отвъчаеть другой сельскій священникъ, сопровождены были въ свое время нашею оговоркою. Соглашаясь съ фактами, высказанными "ожидающимъ" сельскимъ священникомъ, мы не согласились съ выводомъ, будто бы вся бъда въ положеніи сельскаго священника, безспорно тяжкомъ, происходить отъ зависимости, въ которую онъ поставленъ отъ прихожанъ. Мы сказали, что по нашему мнвнію, наобороть, все, на что по человвчески можеть сътовать сельскій іерей, происходить именно оть того. что зависимость эта еще недостаточна; требовалось бы, для блага самого духовенства, для блага мірянъ, для блага цервви вообще, чтобъ матеріальная зависимость пастырей оть пасомыхъ была еще поливе. Мы объщались это доказать со временемъ, и надвемся-докажемъ. Но насъ радуетъ, что въ отвътъ сельскому священнику, печалящемуся на зависимость отъ прихожанъ, раздается голосъ другого священника, сельскаго же, въ которомъ если не находимъ развитія мысли, которую хотёли сказать мы, но который равномфрно съ нами оспариваеть основательность выводовъ статън Ожиданія. А радуемся мы потому, что вследъ за выражениемъ нашего неодобрения на желание, высказанное въ Ожиданіях, перейти скорбе на правительственное жалованье, мы получили пасквиль не пасквиль, памфлеть не памфлеть, но

<sup>\*)</sup> С. И. 24 августа, № 232.

статью, писанную, очевидно, духовнымъ лицомъ, которая дышетъ на насъ гитвомъ, что мы "не поддерживаемъ" духовенства. Если поддерживать духовенство значить желать оскуденія веры и духовныхъ силъ въ Россіи, желать окончательнаго паденія служителей церкви, желать имъ общаго презрвнія и даже ненависти, то мы принимаемъ на себя этотъ упрекъ: мы дъйствительно не поддерживаемъ духовенства. Насъ возмущаетъ, насъ страшить та опрометчивость, съ которою духовенство само спешитъ въ своему нравственному гробу. Да и нравственному ли только? Нътъ, и въ своему матеріальному упраздненію. Близорукость, - къ несчастію слишкомъ обща эта гибельная близорукость, -- не понимаеть, что съ превращениемъ себя окончательно въ казенныхъ чиновниковъ, въ агентовъ духовной полиціи, тавъ свазать, пастыри лишь овончательно растеряють свое стадо, а затъмъ неминуемо той же казнъ, отъ которой они ждуть себъ "улучшенія", подготовляють неизбъжный рано иль поздно вопросъ: да нужны ли вы совсемъ? Зачемъ? Нотаріальные акты (метрическія записи) могуть мить и должны вести чиновники въ тесномъ смысле (рано иль поздпо такъ и посл'тучеть, да и должно посл'тучеть); наствы у вась н'ть; върующихъ не имъется, и имъются они по другимъ исповъданіямъ и толкамъ; зачёмъ вы? Въ совершенномъ отсутствіи политическихъ понятій не виновато духовенство; но его несчастіе то именно, что действительно самые азы политическаго смысла имъ незнакомы, и отъ того-то питаются ими такія ожиданія, подобныя Ожиданіями сельскаго священника, и царить общая надежда, что положение переменится въ лучшему, если они скинуть съ себя всякую тыв нравственной независимости и превратять себя всецёло въ квартальныхъ надзирателей по духовной части.

Мы благодарны достопочтенному, нынѣ разсуждающему іерею П., что взглядъ его не упадаеть до желаній разорвать всякую нравственную (т. е. добровольную) связь паствы съ пастыремъ. Его взглядъ могуть найти нѣкоторые идеальнымъ. Но назначеніе духовенства само идеально. Иначе священникъ и го-

ворить не долженъ, не измѣняя своему сану. Но мы повторяемъ: даже не восходя на эти идеальныя высоты, а разсматривая вещи съ простой, житейской, практической точки, вожделеннѣйшимъ должно быть для духовенства во всѣхъ отношеніяхъ не разрывъ своей зависимости отъ паствы, напротивътакое скрѣпленіе, чтобы пастырь и паства были вполнѣ нерасторжимы, чтобъ этот пастырь не могъ быть и представленъ безъ этой пастыр, и наобороть эта паства—помимо и безъ этого пастыря; чтобы упразднились и тѣ преграды, которыя есть теперь, и при которыхъ паства сама по себѣ, а пастырь и приходитъ, и уходитъ, и вообще живетъ, и дѣйствуетъ самъ по себъ.

### 900-льтіе католическаго епископства въ Прагь\*).

Со страннымъ чувствомъ читаетъ русскій человѣвъ о девятисотлѣтнемъ юбилеѣ католическаго епископства въ чепіской Прагѣ; онъ недавно праздновался. Мы не описываемъ этого праздника, по не находимъ лишнимъ посвятить ему нѣсколько словъ.

Итакъ, празднуется юбилей, —юбилей обращенія чеховъ къ папѣ, потому что, какъ извѣстно, Чехія была прежде православною, и Вячеславъ съ Людмиллою значатся и въ нашихъ святцахъ. Наѣхало много епископовъ изъ сосѣднихъ земель; ждутъ даже извѣстнаго монсиньора Дюпанлу изъ Франціи. Въ чемъ же праздникъ? Епископъ Будишинскій, говоритъ Das Neue Fremdenblatt, сказалъ проповѣдь на слѣдующую тему: "прогрессъ есть царство петролеума, пороха и желѣза. Но ни древнее іудейство, ни новое язычество не одолѣютъ церкви католической". А архіепископъ Майнцскій Кеттеръ держалъ рѣчь цѣлыхъ два часа. "У католической церкви четверо враговъ: животная сила, заблужденіе ума, увлеченіе сердца и та ложь, которую государство поставило кумиромъ, чтобы

<sup>\*)</sup> С. И. 28 августа, № 236.

разв'внчать Іисуса, которая злоупотребляеть государствомъ, дабы воевать на Христа. Только на католическихъ уб'вжденіяхъ почиваеть истинная любовь къ ближнему. Любовь нов'вйшаго прогресса утверждается единственно на обман'в, корыстолюбіи и спекуляціи. Царство и цари исчезнуть предъ католическою церковью и ея приснымъ союзомъ съ Римомъ. Патріотизмъ состоить исключительно въ католичеств'в. Епископальный праздникъ, торжествуемый нын'в, есть національный праздникъ для Чехіи."—Ораторъ зат'вмъ предостерегаеть слушателей противъ науки, противъ правилъ нев'врія и заключаеть латинскимъ Върую.

Оставляемъ отвътственность за подлинность на той же газетъ, изъ которой заимствуемъ это описаніе. Но такъ и должно быть, иначе не могло быть и говорено.

Со страннымъ чувствомъ, говоримъ, читаетъ русскій объ этомъ юбилев. Какъ бы тамъ ни говорили, и какъ бы ни отмахивались десятки и сотни вольномыслящихъ и вся партіл "молодыхъ" чеховъ, епископъ Майнцскій сказаль правду: праздникъ этоть есть національный. И мы читаемъ, что въ тоть же юбилейный день въ одномъ мъстечкъ намъревался, подъ предсъдательствомъ графа Кинскаго, собраться дъйствительный національный таборъ, -- митингъ, говоря по англійски; но собраніе разогнала полиція, придравшись въ формальностямъ. А таборъ долженъ былъ состоять тысячъ изъ шести членовъ. Населеніе очевидно не чуждо празднику. Да и какъ иначе? Въра не есть пустое слово въ народной жизни; она кладетъ на нее печать; она опредъляеть ея направленіе; она есть зерно духовныхъ, а за ними и политическихъ судебъ. Не было бы среднихъ въковъ съ крестовыми походами и съ феодализмомъ-безъ папства; безъ Лютера не было бы новой Европы. Дело не въ отдъльныхъ догматахъ при богослужебныхъ обрядахъ, а въ принципъ, воторый живетъ въ извъстномъ исповъданіи; это есть своего рода знамя, въ родъ знамени графа Шамбора, лозунгъ прошедшаго, ключъ для будущаго. Дёло не въ томъ, сходятся личныя върованія молодого ли, стараго ли чеха съ религіознополитическою и національною программою, которую развернули

предъ ними гости-епископы, но чехъ живетъ въ томъ духовномъ мірѣ, у котораго такая программа, а съ нею вмѣстѣ таковыя должны быть и порождаемыя ею преданія, таковы воспитывающія впечатлѣнія. Невѣрующій католикъ все-таки католикъ; на него, какъ на православнаго, на лютеранина, какъ на магометанина, на израильтянина, не смотря на ихъ личныя вѣрованія, кладетъ неизгладимую отмѣту духовный міръ, въ которомъ онъ рожденъ исторически и который его окружаетъ; какъ исландецъ всегда удержитъ на себѣ особенности своего рожденія и воспитанія подъ полярнымъ кругомъ, хотя бы онъ и проживалъ въ тепло-натопленныхъ покояхъ.

Но дело не въ томъ. Смешно было бы отрицать значене бытовой въры, и въ особенности на целый народъ. Отдельныя личности ускользають легче. Вліяніе историческаго духовнаго начала лежить на нихъ мелкими, иногда едва уловимыми чертами; но эти незамътныя черты, эти микроскопическіе штрихи слагаются въ правильное, отчетливое, легво читаемое очертаніе, вогда всв особи прошедшаго и настоящаго соберутся в позволяють себя наблюсти, какъ одно целое; разселныя волокна и жилки, лишенныя значенія въ одиночку, подберутся подъ рисуновъ и возстановять духовный организмъ, -- то, что называется личностью народа. Чешскій народъ есть народъ ватолическій, воть въ чемъ дело. Какой народный обликъ вылегаетъ отсюда, не нужно объяснять; если бы вто забыль, тому напоминають епископы, събхавшіеся на національный пражскій праздникъ, на праздникъ чешскій національный. Даже мало сказать "чешскій". Епархіи Лейтмерицская, Кениггрецская, Будишинская были частью Пражской, поясняють журналы; первыя двъ были таковыми двъсти, послъдняя девяносто лътъ, и всъ три признавали въ архіепископъ Пражскомъ своего примаса. Въ виду важности историческихъ воспоминаній, праздникъ долженъ отозваться далеко за границы Чехіи, потому что и Моравія и Силезія, южная Польша, западная Галиція и угорская Словонія видели некогда въ Пражскомъ архіепископе своего верховнаго архіерея. Итакъ, все съверозападное славянство! Это разсуждають такъ немецкія газеты, и имъ неть причины вздувать значеніе праздника.

Спрашиваемъ: есть тутъ будущность, -- у народности, которая становится подъ такимъ знаменемъ, которая имъ гордится, ибо его чтить? Позволительно ли признавать, что народъ отвергаеть знамя, когда онь оть него не отрекается? Быть совсёмъ безъ вёры, это еще не большая честь и не великая надежда, если бы это было и возможно. Пусть это имъють вь виду вожди старыхъ чеховъ, которые отговариваются между прочимъ такими разсужденіями: "оставьте, это ничего; въ наши времена религія перестала имъть политическую важность; не стоить поднимать объ этомъ вопроса". Ну, это значить, если бы было искренно, осуждать Чехію на Францію, потерявшую одну въру и ненашедшую другой. Духовный цементь вывалился и зданіе ползеть врозь; тщетно реставраторы хотять подогрёть въ народё беззавётную набожность старыхъ временъ Монмартрскими церквами, Пале-ле-Моніялями и священнымъ сердцемъ съ Маріей Алакокъ; внёшнимъ гальванизированіемъ не воскресишь трупа, а лишь ускоришь его разложеніе.

Когда говорять старые чехи, въ родѣ Палацваго, съ мнимымъ пренебрежениемъ о бытовой въръ, они говорять въ сущности не искренно; они говорять такъ не потому, чтобъ не придавали значенія в'врованію, --- напротивъ, потому что они имъ особенно дорожать, за него цёпляются, частію съ полнымъ сознаніемъ, частію безотчетно. Католицизмъ есть феодализмътожъ. Два родные брата родились и выросли вместе, однимъ молокомъ поены и одною пищею питались, и умирать не хотять одинь безъ другого. Католицизмъ ищетъ прибъжища въ феодализмъ, феодализмъ стоитъ за католицизмомъ. Старая чешская партія, партія историческаго права, ищеть своей силы въ этомъ союзъ клерикальнаго міра съ феодальнымъ, и не можеть не искать здёсь, когда держится на исторической почвъ. Это-сознательное основание не ссориться ни съ папой, ни съ архіепископами и епископами. А безотчетная-та, что вообще католичество чехамъ не претитъ; безотчетно дъйствують именно тѣ жилки и волоконца, которыя образовались изъ католическаго молока—преданія, привычки, способъ зрѣнія, которыя, не смотря ни на что, остались и не могли не остаться въ какомъ угодно чехѣ, будь хоть бы онъ преразвитой, хотя бы онъ былъ самъ Налацкій. А съ тѣмъ вмѣстѣ остается неизгладимое, непобѣдимое почтеніе къ старой бабушкѣ-кормилицѣ, пусть даже явно выживающей изъ ума,—почтеніе въ крови. "Ну, пускай они колобродятъ", скажутъ безъ сомнѣнія со снисходительной улыбкой и теперь вожди старочешской партіи, слушая и читая эти откровенныя изліянія католицизма, образчиви которыхъ приведены.

Въ тысячелътіе Гуса, праздновавшееся четыре года назадъ, мы напоминали о томъ противоръчіи,—о томъ лицемъріи, сказать прямъе, которое таилось во всъхъ тогдашнихъ громкихъ чествованіяхъ, въ память мученика, пострадавшаго въ борьбъ съ католичествомъ. Эти чествованія раздавались, эти виміамы воскурялись отъ католиковъ, которые остаются однако върными папистами. Мы сказали тогда, что такъ праздновать значитъ ругаться Гусу, а не праздновать ему, значитъ произносить противъ себя обвинительный приговоръ.

Въ годъ Ватиканскаго собора, при началѣ старо-католическаго движенія, мы говорили опять: вотъ персть, зовущій западное славянство на историческую великую роль; воспользоваться минутою значить стать во главѣ движенія и во главѣ всѣхъ народовъ, тяготящихся папствомъ и ненаходящихъ выхода. Потомкамъ Гуса—указать этотъ путь.

Теперь мы не взываемъ, а просто отмъчаемъ фактъ. Печать смерти и безплодія видна. Уцѣлѣетъ ли чешская народность,—вопросъ будущаго; но изъ нел ничего не выйдетъ, какъ не оказывается никто впереди, кто идетъ въ хвостѣ. И чехи и все западное славянство—прихвостни католичества и нѣмецкой культуры; всего прямѣе имъ путь слиться съ нѣмцами, да пожалуй для нихъ даже лучше.

Въ своемъ Завъщаніи Палацкій обижается сов'єтами чехамъ принять православіе. Что православіе! Мы никакъ не

держимся такой прямой миссіонерской цёли. Мы говоримъ только, что пока католичество, дотолё гниль, ветошь, отсутстве правъ на чье бы ни было сочувстве, кромё Ватикана, отсутстве основаній наконецъ существовать въ видё особаго народа. Языкъ еще не право быть народомъ. Но обнаружьте коть какое-нибудь движеніе, которое бы доказывало, что цёлы высшія духовныя основанія, и притомъ незаклейменныя средневёковою печатью обскурантическаго папства антигуманнаго феодализма—тожъ. Пока этого нётъ, нётъ и будущаго, и нётъ на него правъ предъ лицемъ исторіи.

#### О старообрядств \*).

Поморскаго согласія, хотя оно и принадлежить къ безпоповскимъ, не причисляютъ, сколько мы знаемъ, къ рязряду "особенно вредныхъ", ибо и въ правительственныхъ кругахъ и въ ученомъ мірѣ не безъизвѣстно, что это согласіе принимаеть бракъ и не отвергаеть молитвы за царя, -- два признака, по которымъ положено отличать секты вредныя отъ невредныхъ. Мы слышали, что старообрядцы съ напряженнымъ вниманіемъ следять за разработкою вопроса о гражданскомъ браке для старообрядцевъ, совершаемой теперь законодательнымъ путемъ. Они ловять каждый намекъ, каждый слухъ съ трепетнымъ ожиданіемъ. Вполнъ понятно: непризнанный государствомъ бракъ, это есть существеннъйшее изъ гражданскихъ лишеній, главнъйшая изъ тягостей въ положеніи сектанта. Но, по нашему мнвнію, теперь, когда само правительство склоняется облегчить эту тяжесть для тъхъ, вого двухсотлътняя исторія засвид'ятельствовала безвредными для государства, теперь, говоримъ мы, обязанность самихъ старообрядцевъ содъйствовать къ легчайшему ръшенію задачи, - помочь отчасти правительству, а отчасти и общественному мижнію, не малая

<sup>\*)</sup> С. И. 31 августа, № 239.

доля котораго безъ сомивнія будеть недоумівать, когда установится гражданскій бракь и обезпечатся гражданскія права, съ бракомъ связанныя, не за одними православными, католиками, лютеранами, магометанами, или евреями, но и за старообрядцами.

Публика съ большимъ бы вниманіемъ приняла, и оказалось бы это въ данныхъ обстоятельствахъ небезполезнымъ и для самихъ старообрядцевъ, еслибъ вто изъ нихъ оповъстилъ въ статъв степенной и полной о порядкв, какимъ, положимъ, въ поморскомъ согласіи вообще скрыпляются брачныя узы. Какъ это совершается? Ведутся ли какія записи? На комъ лежить совершение обряда? Кто возводить вь это право? Требуются ли свидътели? Что отъ нихъ требуется? Какія предприняты обезпеченія противъ незаконнаго многобрачія или вровосмъщенія? Какія правила о разводъ и допускается ли онъ вообще? На комъ лежить власть произносить приговоры въ спорныхъ и сомнительныхъ случаяхъ, и чъмъ обезпечиваются ея рътенія?-Вотъ нъкоторые изъ вопросовъ, на обстоятельный отвёть не маловажень даже вы виду того одного, чтобы облегчить правительству осуществление его благихъ предположеній. Недостаточно достовърности того, что по религіознымъ върованіямъ браку приписывается таинственная сила и богоучрежденность; для государства, чтобъ могло оно придать юридическую силу браку, необходимы внетніе, твердые признаки, которые бы удостовъряли его, что союзъ извъстной четы, предъявляемый ему подъ именемъ брака, есть именно, по всемъ условіямъ, то самое, что признается за бравъ съ государственной точки зрънія и чему приписывають достоинство брака общественно-религіозныя вёрованія четы. Мимоходомъ сказать, здъсь-то и заключается самое существенное препинание для правительства, почему оно не ръшалось признать бракъ сектантовъ. Съ признаніемъ брава неизбъжно признать извъстную вонституцію за сектою, признать оффиціальное значеніе за совершителями брака, признать внутреннюю іерархію общества, обезпечить ея права, определить ея ответственность и т. д.

#### Раскольничьи браки\*).

Просимъ читателя припомнить, какъ мы совътовали, чтобъ старообрядцы, для собственной пользы, при разсматриваемомъ нынъ вопросъ объ узаконеніи ихъ браковъ, помогли и правительству и общественному мнънію разъясненіемъ своего внутрепняго устройства. Теперь предъ нами попытка отвътить на наше приглашеніе,—попытка, по правдъ сказать, неудачная. Письмо крестьянъ деревни Іоновой, подписавшихся заглавными буквами И. В. и М. II.

Старообрядцы желають, чтобы веденіе актовь было предоставлено имъ, и говорять: "мы", "намъ". Но кто такое "мы"? Мы, то-есть общество. Но откуда правительство удостовърится, что эти "мы" подлинные, а не самозванные, что они суть дъйствительные представители общества? Да и вопросъ: вого вообще признавать представителями? Здёсь двё дороги: представители (или точнье, пускай будуть "попечители"), назначаемые правительствомъ, или же выбранные обществомъ. Но въ посл'еднемъ случав общество должно предъявить свой уставъ, и на правительство возложится обязанность блюсти за правильностью выборовъ, за върностью общества собственному уставу. Да потомъ,гдъ предълы того и другого общества, и притомъ въ обоихъ смыслахъ-территоріальномъ и догматическомъ? Откуда узнать и чёмъ удостовериться, что NN принадлежить этому, а не другому согласію, и тому, а не другому приходу того же согласія? Какъ мы сказали уже разъ, неизбъжна конституція общества и признаніе ея правительствомъ, и неизбѣжно въ послѣдовательномъ порядкъ центральное управление или представительство для каждаго согласія; здёсь-то, какъ уже мы и говоопять, таится главное затрудненіе. Старообрядчеству впервые открывается путь къ гражданскому положенію. Ни о ватоликъ, ни о протестантъ, ни о евреъ, никакого такого вопроса не можеть быть; ихъ организація дана, прежде чёмъ

<sup>\*)</sup> С. И. 9 сентября, № 248.

закону пришель вопросъ, допускать ли ихъ къ правамъ гражданства, и ему оставалось только признать уставы, давно общепризнанные. Но старообрядческіе толки правами гражданства не пользовались. Въ этомъ сиысле для закона они суть въроисповъданія новыя, равно какъ бы сейчасъ явившіеся какіе-нибудь отпрыски какого-нибудь неслыханнаго в'врованія. Старообрядцу легко сказать "мы"; но формулировать это "мы" не такъ легко, даже ему самому. Въ беседе съ однимъ изъ нихъ, когда дъло дошло до этого, онъ отвъчалъ указаніемъ, что у нихъ это дълается теперь "по совъсти". И — неизбълно. потому что нъть юридическихъ правъ. Но такое опредъленіе невозможно предъ завономъ. Представимъ случай: NN, бывшій наставникомъ въ поморскомъ обществъ, или считавшійся архіереемъ въ поповщинской, низложенъ "своими" за догматическое прегръщение; но онъ оставляеть за собою притязания на санъ и за нимъ следуетъ доля единоверцевъ. Итакъ, кто тогда для правительства будуть "мы", и гдв ему основание для повърки? Окружники или противоокружники? Большинство иля меньшинство? Старый наставнивъ съ своимъ стадомъ, или новый съ своимъ? И почему тотъ, а не другой? Въ настоящемъ случав, вогда "двлается по соввсти", юридическаго вопроса не возниваетъ по той логической причинъ, что ни у той ни у другой стороны нъть юридическаго положенія ровно никакого. Иначе будеть при граждансвихъ правахъ сектъ, и тогда для одной изъ сторонъ неизбъжно повторится это "по совъсти", равияющееся несуществованію передъ закономъ, а другая неизбъжно запасется для своего юридическаго бытія кавими-нибудь другими основаніями, независимыми оть "сов'єсти".

Въ концъ концовъ, правительству легче будетъ совсъмъ миновать всякихъ "мы"; продолжать законное игнорированіе общественныхъ сектовыхъ устройствъ, и имътъ дъло прямо съ брачущимися четами, словомъ ввести гражданскій бракъ въ тъснъйшемъ смыслъ. Желаніе, высказанное поморцами деревни Іоновой, сколь ни кажется оно естественнымъ, понятно, удовлетворено быть тогда не можетъ. Для закона тогда по преж-

нему не будеть существовать никаких іерархій въ сектахъ, а будуть предъ нимъ его собственные уполномоченные, въ видѣ ли волостныхъ правленій, въ видѣ ли полицейскихъ властей, записывающіе бракосочетаніе явившейся четы, не принадлежащей почему-либо ни въ одному изъ признанныхъ исповѣданій. Не говоримъ, чтобъ обошлось и здѣсь безъ затрудненій. Логическая послѣдовательность, между прочимъ, потребуетъ тогда, чтобъ гражданскій бракъ былъ вообще признанъ (ибо какъ иначе избѣжать недоразумѣнія, не принадлежитъ ли уже чета къ какому-нибудь изъ вѣроисповѣданій признанныхъ?). Но на первый разъ такая сдѣлка будетъ болѣе опасною, потому что не потребуетъ крупныхъ нововведеній, въ родѣ учрежденія многочисленныхъ центральныхъ синодовъ или коллегій для каждаго изъ разнообразныхъ толковъ, допускающихъ бракъ и не отвергающихъ молитвы за царя.

#### Права женщины въ бракв\*).

Г. В. О—въ, высказывая недоумъніе о юридическихъ правахъ замужней женщины, разсуждаеть, какъ мы сказали вчера, скачками. Онъ находить, что, не смотря на прямую букву закона, замужняя женщина не властна распоряжаться своимъ имуществомъ. А почему такъ? Потому, говорить онъ, что жена не властна въ своей личности. Если она не можетъ распорядиться свободно своею личностью, то еще менъе можетъ распорядиться тъмъ, что принадлежить ея личности. Помимо нравственныхъ предписаній въ законъ, въ родъ напоминанія объ обязанности любить, уважать, повиноваться, г. О—въ съ силою напираетъ на то, что женщина ограничена въ свободъ передвиженія,—признакъ совершенно юридическій.

Но если такъ, тогда гдъ же право собственности вообще, и кто вообще обладаеть гдъ бы ни было имущественною не-

<sup>\*)</sup> С. И. 13 сентября, № 252.

Вопросы Въры и Церини. Тонъ I.

зависимостью? По врайней мере въ странахъ, где заведены паспорты, имущественныя права, по мнвнію г. О., призрачны. Я не могу вывхать изъ Москвы, не взявъ вида, правда не отъ мужа, потому что самъ мужчина, но возьму видъ отъ своего начальства или отъ общества. По заключенію г. О. выходить, что я не властенъ распоряжаться своимъ имуществомъ, потому что не властенъ передвигаться свободно, по врайней мъръ безусловно свободно? Наконецъ, кромъ свободы передвиженій, не связаны ли вообще всв гражданскія личности? И есть ли безусловная свобода, и возможна ли она? Не въ томъ ли смыслъ самаго общества, что члены его, собиралсь на сожительство, отказываются каждый отъ доли своей свободы. Что скажеть г. О-вь о военномъ званіи, гдё ограниченіе свободы будеть несколько построже супружеской, где ся неть безусловно? Что сважеть онъ объ этомъ званіи, гдв и повиновеніе внушается не супружескому чета, и внушается не въ видъ нравственнаго предписанія, а въ вид'в прямого юридическаго принужденія, сзади подкрѣпляемаго грозою вазни. Вотъ должно быть совершенное отсутствіе имущественныхъ правъ! Должно быть все принадлежить главнокомандующему! Однако на дълъ видимъ, что не только офицеры, но и рядовые не лишены собственности, и никому не приходить въ голову заключить, чтобъ свободному распоряженію ею мішала военная дисциплина-запрещение отлучаться и двигаться безъ позволения, или строгость субординаціи.

Есть классъ общества, гдѣ одна личность другою до того поглощается, что дѣйствительно поглощаетъ и право распоряженія имуществомъ, прекращаетъ право на имущество вообще. Но какъ на грѣхъ, это есть званіе именно прямо противоположное супружеству, учрежденіе именно несовмѣстимое съ бракомъ. Это—монашество. Вотъ гдѣ личность вполнѣ отрекается отъ себя и своей воли, и вполнѣ отдаетъ себя въ распоряженіе другого, отдаетъ всю себя и со всѣмъ, со всѣми дѣйствіями, внѣшними принадлежностями, даже внутренними помыпіленіями. Таково начало, именуемое иноческимъ послуша-

нісмъ. Здёсь логически соотвётствующимъ является, точно, и безправіе имущественное—нестяжательность, второй обётъ монашества, необходимый выводъ изъ перваго. Но какъ на зло, говоримъ, сюда подоспёваетъ и третье основаніе иноческаго житія—безбрачіе, въ томъ же логическомъ соотвётствіи къ первымъ двумъ, какъ и нестяжательность къ послушанію. Супружескими отношеніями не только не предполагается лишеніе свободы имущественной, прямое или подразумъваемое, и лишеніе свободы распоряжаться своею личностью: предполагается прямо обратное, и потому песовмъстимое съ тъмъ строгимъ самоотреченіемъ, котораго требуеть иночество.

И въ самомъ дълъ, супружество, бракъ, въ истинномъ смыслъ, есть не только не неволя, но напротивъ-свобода, и именно въ ея высшемъ, безусловнъйшемъ выраженіи-въ любви. Любящій отдаеть себя въ обладаніе другому, но взаимно любимый, онъ самъ взаимно владбеть твмъ, кому даеть себя въ обладаніе. Обладаемый находить въ чужой власти не стісненіе, но себ'в же наслажденіе; обладающій владветь не съ цѣлію своекорыстія, а съ цѣлію самоотверженія предъ тѣмъ же обладаемымъ. Вотъ кругь въчнаго теченія нравственныхъ взаимностей, -- нравственных , то есть добровольных ; воть то кольцо отношеній, взаимно подчиненныхъ и взаимно обладающихъ одновременно, которому однимъ изъ видимыхъ выраженій есть бравъ. Такова его идея. Не ея вина, если онъ иначе осуществляется. Но и законъ здёсь не можеть ничего, и потому самому опять, что бракъ по существу есть отрицаніе всякаго принужденія. Онъ не есть торговая сдёлка, не есть ассоціація (вчера авторъ примънилъ къ нему это пошлое слово), не есть экономическая кооперація (тоть-же авторъ вчера такъ его опредълилъ), не есть даже вообще юридическое обязательство иль договоръ, -- потому что всёмъ этимъ видамъ взаимоотношеній присуще принужденіе. Экономическія сділки и юридическіе договоры могуть сопровождать бравъ и сопровождаться имъ, но не могутъ быть имъ, и онъ ими не можетъ быть. Законъ способенъ и обязанъ лишь оградить отъ всякихъ чуждыхъ покушеній эту безусловную взаимность свободы, основанную на взаимной любви. Но вторгаясь самь въ эти отношенія, завонь первый же и явится нарушителемь того, что онъ должень оберегать.

авторъ, подкрвпляясь какимъ-то неизве-Между твиъ стнымъ восхваляемымъ цивилистомъ, именно требуетъ, чтобъ законъ не бездъйствоваль между супругами, чтобъ онъ входилъ въ ихъ отношенія своею властью. Онъ съ своимъ цивилистомъ опасается Домостроевщины и находить справедливымъ вывшательство принудительной силы въ установленію бол'е челов'еныхъ семейныхъ отношеній. Но какъ быть, если справедливо, что иныя жены-крестьянки въ побояхъ мужа видять доказательство любви и огорчаются, когда ихъ не бьютъ? По нашему не такъ. Законъ, говорятъ, долженъ не только ограждать, но онъ долженъ учить, и учить между прочимъ, чему правильно радоваться и чему огорчаться, и какимъ способомъ законно любить. Это было бы высшимъ изъ насилій, какое только придумать возможно. Оно заключало бы притомъ внутреннюю несообразность и невозможность: это выходило бы надъяться, что можно и радоваться и печалиться по предписанію, и радоваться тому, что сердечно огорчаеть, и огорчаться твить, что искренно веселить. Любовь, какъ и въра, суть вмъстилища неотступной свободы, и потому какъ здёсь, такъ и тамъ, всякое внёшнее требованіе и безплодно и само въ себ'в несообразно.

Завонъ, свазали мы, способенъ и обязанъ ограждать супружескія отношенія: но вакъ таковыя, слёдовательно взаимныя. Понятно, что если жена жалуется на домостроевское обращеніе, законъ обязанъ вступиться, но—когда она жалуется, когда сама прибёгаетъ къ закону. Авторъ, со словъ ли того же таинственнаго цивилиста, или по собственному вдохновенію, готовъ совётовать законодателю вступиться даже тогда, когда въ распоряженіи мужа женинымъ имуществомъ можно подозрёвать нравственный обманъ, психическое принужденіе. Не обратится ли, по такому методу заключенія, каждое изъ юридическихъ дёйствій любого гражданскаго лица, и каждая сдёлка

между двумя лицами, въ обманъ и психическое принужденіе? Въ особенности, дарителей,—не слѣдуетъ ли каждаго, кто бы онъ ни былъ, отправлять, предъ совершеніемъ дарственной, на освидѣтельствованіе экспертамъ для удостовѣренія въ здравомъ состояніи ихъ сознанія и воли? Продажа и купля, всѣ экономическія сдѣлки, съ ихъ предложеніемъ и спросомъ, несомнѣнно заключаютъ скрытый элементъ психическаго принужденія; но отсюда не слѣдуетъ, чтобы всѣ безъ исключенія сдѣлки должно признавать призрачными.

Вопросъ не исчерпанъ. Мы можемъ сказать съ г. О., что вопросъ только поставленъ, и можемъ прибавить, что онъ заслуживаеть болве обстоятельнаго и подробнаго разъясненія. Новые суды, какъ слышали и мы, действительно завалены бракоразводными, бракоразъвздными и разными другими брачными дълами, свидетельствующими, во первыхъ, что семейная жизнь на Руси вообще не цвътеть, а во вторыхъ, что о существъ семейныхъ, и именно супружескихъ правъ, у насъ царствуеть почти общее недоразумёніе, которому не чужды сами суды и которому помогаеть не вполнъ юридическая редавція закона. А что такое бракъ вообще, и что такое въ частности бракъ церковный и бракъ гражданскій, --объ этомъ лучше и не спрашивайте. "Бракъ гражданскій? Это значить сошелся—разошелся". Едва ли найдется одинъ изъ милліона, вто бы отвъчаль инымъ образомъ и не поставиль то въ существенное отличіе гражданскому браку, чему онъ почти прямо противоположенъ.

#### О содержаніи духовенства\*).

Пом'вщаемая въ настоящемъ номер'в газеты статья касается вопроса о содержаніи духовенства. Она принадлежить духовному лицу о. діакону Д.; поэтому заран'ве можно знать, какому виду обезпеченія авторъ отдаеть предпочтеніе; большинство духовенства, какъ изв'встно, искренно желало бы

<sup>\*)</sup> С И. 18 сентября, № 257.

возложить свое содержание на шею народа принудительно, то есть черезъ правительство; другими словами-желало бы получить казенное жалованье и вполнъ преобразиться въ казенныхъ чиновниковъ. Но что, если бы сказали автору: "вы ничего не предвидите кром' голодной смерти? Ну такъ и умирайте, кто жъ обязанъ васъ кормить?" Очевидно автору не приходить даже возможности такого отвёта въ голову, которому однаво онъ не удивится, когда бы потребовалъ себъ казеннаго жалованыя врестыянины, мыщанины, ремесленнивы, ученый. Автору важется безусловнымъ, что народъ долженъ существовать для духовенства, а не духовенство для народа. Онъ не представляеть, что последняя его картина, которую онъ съ насмешкою называеть "свободною церковью въ свободномъ государствъ", многими найдена будетъ вполнъ естественною и должною. Съ логикой, вполнъ законной, скажуть: "по Сенькъ и шапка: если міръ не желаеть лучшаго священника и не находить нужнымъ боле удовлетворительнаго избранія, где же все-таки основаніе навязывать ему насильно другого? И почему поступать иначе при назначеніи священника, когда не поступается при выборъ старшины, который точно также можеть спаивать мірянъ и спаиваетъ, и котораго также излюбляетъ въ действительности не міръ, а магнать, волостной писарь? Автору кажется возмутительнымъ предположание о свободной церкви въ свободномъ государствъ, и ему кажется непоколебимымъ, что должно быть наобороть-церковь, лишенная свободы, въ несвободномъ государствъ. Онъ представляетъ въ видъ нелъпости, невозможнаго последствія, тоторое достаточно указать, чтобъ него отвернуться, - превращение "повровительствуемой" церкви въ свободную. И онъ не догадывается, что въ этомъ-то напротивъ самомъ и состоитъ весь вопросъ, и состоитъ притомъ въ такомъ смыслъ, что подъ именемъ "покровительствуемой церкви" ни по какому разсужденію не дозволительно разумъть "покровительствуемое духовенство", да еще, какъ выходить по автору и какъ желаеть онъ,-покровительствуемое помимо церкви самой, если не прямо ей вопреки.

Авторъ обращается въ о. П., которому отвичаеть, чтобъ онъ повазалъ ему иную логику. Мы, не дожидаясь о. П., отчасти показываемъ ее, показываемъ ея возможность, и предлагаемъ о. діакону въ свою очередь размыслить, въ силу какихъ бы основаній надлежало отступить отъ этой, вполнъ возможной логиви и принять другую, предлагаемую имъ, о. діакономъ Д., почитающимъ за безусловное, что священникъ долженъ быть навязываемъ народу, что народъ долженъ существовать для духовенства, и что духовенство, чрезъ подмънъ понятій исключительно называемое церковью, должно быть покровительствуемо въ ущербъ народу, безъ всякаго вниманія въ желанію народа. Пускай авторъ рішаеть, не сходя тоже съ правтической почвы; пусть онъ не забываеть однако, что на практическую почву имфетъ одинаковое право и народъ, а не одно духовенство, и что за народомъ, при умножении податей, тоже останется право спросить, какъ и у духовенства: "а гдъ же я возьму лишнія подати и что же мнъ дълать? Не умирать же съ голоду!"

Но пускай успокоится о. діаконъ Д. Голодной смерти во всякомъ случать не предвидится, и чтобы яснтье убъдиться въ этомъ, достаточно задать два вопроса: попросило ли бы себть жалованья, пожаловалось бы на безчувствіе паствы и побоялось ли бы голодной смерти католическое духовенство, если бы къ несчастію оно было на Руси вмъсто православнаго? И вопросъ второй: а что ма не умираетъ съ голоду, и что добываль себть пищу въ частности тотъ Макаръ, о которомъ недавно было говорено, и который въ добавокъ не могъ жаловаться на равнодушіе своего стада.

#### Объ обезпеченій духовенства\*).

Нельзя сказать, чтобы портфель нашъ быль бъденъ статьями по вопросу объ обезпеченіи духовенства. Онъ ими переполненъ, и если бы давать право голоса всему, что идеть, разумвется, преимущественно отъ самого же духовенства, то читателю не оставалось бы ничего и читать боле. Помещенная въ сегодняшнемъ номеръ газеты статья о. Ө. П. замъчательна темъ, что по крайней мере не стоитъ, подобно всемъ, исходящимъ отъ духовныхъ лицъ, безусловно за передачу содержанія духовной іефархіи на шею государству. Но авторъ решился ступить только полшага; въ другой половинъ шага онъ не уходить оть тёхь, которые страшатся матеріальной зависимости отъ прихожанъ. Виною здёсь неясность основаній и смёшеніе понятій. И о. Ө. П., подобно діакону Д., съ которымъ мы недавно беседовали, повидимому, сметиваеть две вещи, нисколько не тождественныя: способъ избранія духовныхъ лицъ и способъ ихъ обезпеченія. Отъ духовныхъ лицъ странно слышать опасенія, что съ предоставленіемъ правъ на избраніе пастырей мірянамъ водворится царство горлопановь и мірскихъ опивальщиковъ. Имъ-то не следовало бы забывать, что первобытный, исконно-православный способъ назначенія священныхъ лицъ предполагаетъ два совмёстныя и одновременныя вліянія народа и клира; и если вто изъ благожелательныхъ и знающихъ ратуетъ нынъ за возстановление правъ паствы, то отнюдь не въ отметаніе, а напротивъ въ вящшее укрупленіе канонически неповолебимой власти клира, безъ единомыслія съ которымъ избраніе будеть самочиніемь и мятежемь. А съ другой стороны о правахъ паствы взывають между прочимъ и въ предостережение отъ другого іерархическаго безчинія, противъ котораго решительно, постоянно, неизменно и единогласно вооружаются каноны съ прещеніями: именно чтобъ священныя каоедры не замъщались лицами по назначенію свътскихъ вла-

<sup>\*)</sup> С. И. 29 сентября, № 268.

стей. Но затъмъ, что же общаго между способомъ избранія и спосомъ обезпеченія? Общаго только то одно, что вмъстъ съ допущеніемъ къ праву голоса при избраніи пастырей, пасомые песомнънно окажутся и болье щедрыми въ отношеніи къ тъмъ, кого не насильно въ ихъ паствъ водворила чужая воля, но о комъ испрашивалось и ихъ одобрительнаго единомыслія. Такова единственно върная точка зрънія, и ужели же ее-то слъдуетъ разъяснять, и при томъ для кого же? Для духовныхъ же лицъ! Но въ томъ-то и есть самое горестное, что именно для духовныхъ-то лицъ и потребны разъясненія такихъ, безъ преувеличенія сказать—первоначальныхъ основаній ихъ служенія?

#### Академическія общежитія\*).

Вотъ желаніе, съ которымъ рѣшительно не можемъ согласиться! Бывшій воспитанникъ одной изъ духовныхъ академій (нѣтъ нужды знать какой) полагаетъ, что преобразованіе этихъ заведеній было бы завершено въ полезномъ смыслѣ, если бы уничтожено было общежитіе студентовъ.

Житье-бытье университетскихъ студентовъ есть завидная доля, которою следуетъ наградить и студентовъ академическихъ, съ пользою для ихъ воспитанія и для науки! Мы полагаемъ совершенно обратное: сами университеты во многомъ потеряли, что руководясь ошибочными основаніями, заменили общежитіе стипендіями. И наобороть, къ числу неоценимыхъ преимуществъ, свойственныхъ духовнымъ академіямъ и воспитанію въ нихъ мы относимъ общежитіе студентовъ.

Авторъ легко разсуждаетъ, что стоитъ уничтожитъ нѣсколько воспитательныхъ должностей, которыя за отмѣною общежитія, окажутся излишними, и студентъ будетъ содержаться не хуже теперешняго. Это былъ бы оригинальный выводъ, противорѣчащій всѣмъ экономическимъ основаніямъ. Развѣ можно

<sup>\*)</sup> С. И. 29 октября, № 298.

сомнъваться, что при общежитіи содержаніе дешевле? И развъ фактъ не общеизвъстный, что именно съ уничтоженія общежитій студенты обратились въ какую-то нищую братію, на помощь къ которой прибъгають даже къ фокусамъ благотворительности, извъстнымъ подъ именемъ благотворительныхъ баловъ и спектаклей. И студенты сами такъ освоились съ этимъ своимъ званіемъ нищихъ, что не считаютъ постыднымъ не только принимать, но иногда добиваться подаяній. Если бы уничтоженіе общежитія ограничилось однимъ этимъ послъдствіемъ, и то стоило протестовать противъ него всъми силами.

Но экономическая сторона есть еще самая последняя. Гдв удобнве заниматься и гдв болве позывокъ къ занятіямь? Среди ли другихъ занимающихся и вбливи ли къ существеннымъ учебнымъ пособіямъ, какова библіотека, или вдали и въ одиночку? Намъ важется даже нъсколько страннымъ, что авторъ ставить въ завидный и достоподражаемый примъръ университетскихъ студентовъ, когда именно о нихъ теперь, что они "бьютъ баклуши" или что ихъ надобно прибрать къ рукамъ. Мы не станемъ входить ни въ подтвержденіе этого мивнія, ни опроверженіе, но не можемъ не согласиться, что если въ чемъ всего менте позволительно заподоврить университетское юношество, то въ усердіи къ факультетскимъ занятіямъ. И ніть сомнітнія, одна изъ важныхъ причинъ-отсутствіе опредъленнаго врова, забота о дневномъ пропитаніи, отдаленность отъ учебныхъ пособій, и наконецъ, тв "благородно-человъческія развлеченія", которымъ завидуеть академическое юношество и къ которымъ подманиваетъ его авторъ. Въ сущности мы не имъемъ ничего противъ развлеченій, но мы возмущаемся мыслію ставить ихъ въ основаніе въ разсужденію объ устройствъ студентскаго быта.

Общежитіе учащихся, это не просто экономическое в учебное удобство: это среда, это преданіе, это своего рода школа,—хорошая или дурная, это зависить отъ обстоятельствъ и первоначальнаго основанія, но школа, воспитательное дійствіе которой несравненно сильніве, чімть другой школы, въ

тъсномъ смыслъ такъ называемой и ограничиваемой стънами аудиторіи. Этого предмета мы уже касались разъ, и высказывали мивніе, что образованіе въ своемъ полномъ смыслв, т. е. въ смыслъ всесторонняго развитія, дается менъе всего лекціями и профессорами, но бол'е всего остальною суммою впечатлівній современных воспитанію, всею средою, которая окружаеть учащагося, и въ томъ числе главнее всего-сотовариществомъ. Отъ этого съ первыхъ словъ и съ первыхъ строкъ распознается университетскій отъ правовёда, правовёдь отъ лицеиста, тв и другіе и третьи отъ семинариста и вадета. А иныхъ учили тому же, иногда чуть не твже профессора; въ другой сторонъ, тъ и другіе и третьи одинавово забыли слушанныя левціи, на другой же день по выход'в изъ заведенія; но среда, сожитіе было другое, весь складъ духовнаго быта иной. Чёмъ однако обширнее кругь воспитывающей среды, чвиъ однородиве и чвиъ оно сомкнутве, твиъ плодотвориве его вліяніе, тімъ сильніве духовное треніе-могли бы мы сказать, тёмъ сильнее взаимодействующе токи, въ свою очередь воздъйствуемые на извъстную долю слушаемымъ курсомъ и отсюда единствомъ занятій. Посл'в того мы просимъ сообразить и сравнить оба житья-бытья: жмутся не на долго сошедшіеся два-три студента въ какой-нибудь каморкъ, у хозяина или хозяйки сомнительныхъ качествъ; голодно, холодно, темно, неуютно, пособій ученыхъ никакихъ, и кругомъ гамъ и вихорь и соблазнъ; даже нътъ и на сторонъ нигдъ нъсколько плотнаго и цёльнаго ядра, въ видё многолюднаго общежитія, которое могло бы служить главною лабораторіею и хранилищемъ товарищескаго духа и воспитательныхъ преданій. Затімъ возмите правильно организованное общежитіе, съ классами и библіотекою подъ бокомъ, -- общежитіе нарочито приспособленное въ учобъ, гдъ примъръ невольно влечеть въ занятіямъ, гдъ продолжительная бездёятельность и разсёянность становится правственно невозможною помимо всякихъ принужденій. Когда уничтожали студенческія общежитія, упустили изъ вида, что отсюда могуть произойти даже политическія посл'ёдствія, и мы

увърены, что часть жалкихъ послъдствій въ этотъ смыслъ ведеть отсюда свое начало. Увлеклись тогда предубъжденіемъ противъ закрытаго воспитанія. Закрытое воспитаніе имфеть многія дурныя стороны; но чтобы съ надеждами противоставить ему отврытое, необходимо удостовъриться, какая среда замънить тесную среду товарищей и ближайшаго учебнаго начальства. Въ училищахъ низшихъ и среднихъ, это-среда родительской семьи, безспорно болье предпочтительная, чъмъ дортуаръ пансіона. Но дело шло о высшемъ заведеніи. Распуская нитомцевъ almae matris врозь, отдавали ихъ на произволъ всёхъ случайныхъ вліяній, ибо у насъ нётъ никакихъ студенческихъ Verein'овъ и цеховъ, какъ въ германскихъ университетахъ: обстоятельство, не забудемъ, капитальной важности! Не состоя въ общежитіи на манеръ вообще россійскій или монастырскій въ частности, студенть состоить тамъ все-таки въ артели, у которой свое знамя и свой девизъ; не перестаеть быть живымъ членомъ органическаго цълаго. А у насъ? Да не далбе сего дня намъ разсказывали, между студентами юристами разложение дошло до того, что не всв даже однокурсники знають другь друга; встрвчаясь на редко посещаемых лекціяхъ, не всв здороваются: либо вакъ остроумно выразился разсказывающій, они менте знакомы между собой, чтмъ вають знавомы посётители бани. Просимъ разсудить: чего ожидать?

Въ числъ главнъйшихъ основаній—да впрочемъ кажется и единственное—противъ студенческаго общежитія, авторъ указываеть на мелочность инспекціи и на недостаточность свободы, отпускаемой студенту. Но это вопросъ иной, и ставьте его особо. Въ этомъ отношеніи мы вполнъ согласны, что зрълыхъ юношей смъшно держать какъ дътей, и къ развитымъ людямъ, вполнъ понимающимъ человъческое достоинство, даже вредно прилагать правила тюрьмы или монастыря. Вся мудрость педагогіи именно въ томъ заключается, чтобъ воспитуемаго постепенно пріучать къ свободъ, расширяя просторъ его воли съ каждымъ шагомъ болье. Своего рода дисциплина

вездъ неизбъжна, и у важдаго заведенія должны быть свои обязательныя правила, какъ они существують даже въ каждой фабрикъ и мастерской. Но нельзя, не оскорбляя, подвергать совершеннольтняго усиленнымъ стъсненіямъ за то одно, что онъ предпочель продолжать ученье, чъмъ поступить прямо въ чиновники иль священники. Могутъ пожалуй рекомендовать и розгу для студентовъ и отъискивать на это какой-то неслыханный примъръ Оксфордскаго университета: но если знаменитый Румянцевъ быль высъченъ въ чинъ полковника своимъ отцомъ, выводить отсюда позволительность розги для полковника было бы точно такимъ же умоповрежденіемъ.

Но, какъ мы сказали, это вопросъ особый. Въ заключение не можемъ не свазать бывшему воспитаннику духовной академіи, что и авторъ настоящихъ строкъ также знакомъ по опыту съ академическимъ общежитіемъ. Намъ говорять о мелочности и узости инспекціи, о придирчивой опекъ. Горестно слушать, ибо последствія действительно неизбежны: озлобленіе противъ заведенія, отвращеніе въ занятіямъ, лицемеріе, иногда грубая порочность еще со скамьи, а у другихъ поведеніе по выходъ изъ ствиъ, достаточно означаемое словами: "сорвался съ цепи". Но мы знаемъ общежите, гдъ была тоже инспекція, дъйствовали правила, но гдъ умъли беречь и даже воспитывать чувство достоинства въ молодыхъ людяхъ; гдъ придирчиво не стерегли отступленіе оть формальностей; гдв снисходили къ увлеченіямъ и даже давали просторъ не только въ способахъ занятій, но благодушно не дозрѣвали временныхъ порывовъ юношескаго веселья, неизбъжнаго по возрасту хотя и несогласимаго со строгимъ кодексомъ обязательнаго "поведенія". Знаемъ и последствія. Лентян и разсеянные бывали, какъ бывають и везде неизбежно; бывали и лицемеры, — чтожъ делать, и безъ этого не обойдешься. Но слыхали неоднократно строгія увъщанія, прещенія, почти угрозы въ словахъ: "помните, господа, вы молоды, вамъ жить нужно долго; и въ мъру надо заниматься; мы запретимъ вамъ выдавать свечи; вы себя убъете этою усидчивостью и безсонными ночами". Надо однако сказать, что это не помогало. Тъ,

къ кому относились такія увѣщанія (а ихъ было большинство), обкладывались фоліантами, продолжали высиживать на пролеть ночи; на пролеть дни и ночи бесѣдовали, разбирали, препирались. Кто и не хотѣль—дѣлаль; кто лѣнился—занимался; работать научно было щегольствомъ. То было общежитіе; то быль духъ. Многіе еще живы, кому принадлежить за это честь,—за воспитаніе въ свое время и поддержаніе этого духа въ Московской академіи, и за это имъ да будеть воздана симъ высокая благодарность. Но если стало гдѣ-нибудь иначе, или гдѣ было искони иначе, не общежитіе и виновато.

#### О монастыряхъ\*).

На "Голосъ монаха", недавно у насъ сказавшійся, является и отвътъ. Если мы прибавимъ, что отвътъ идетъ изъ Борисоглебска, этимъ засвидетельствуется интересъ, которымъ вопросъ о монашествъ и монастыряхъ пользуется въ обществъ. Въ самомъ деле, въ течение почти шестилетняго издания не проходило года, когда бы такъ или иначе, изъ той или другой мъстности, по тому или другому поводу, не затрогивали нашихъ страницахъ вопроса: что же делать съ монастырями, или точнъе-какое же дать имъ дъло? Мы не говоримъ о строителяхъ твхъ слишкомъ легкихъ плановъ, по которымъ считается деломъ благоразумія и справедливости воспользоваться мнимыми монастырсвими богатствами и употребить ихъ на "производительныя" цёли. Если бы эти предположенія не были построены прямо на ложномъ основаніи, будто монастыри владъють большими богатствами (чего на дълъ нътъ), и если бы не дышали они прямымъ презрѣніемъ къ законности и освященіемъ насилія, -- противъ нихъ достаточно было бы сказать одно: такъ дучше объявите прямо монастыри нетерпимымъ учрежденіемъ, чёмъ прибёгать въ мёрамъ осворбляющимъ

<sup>\*)</sup> С. И. 1 ноября, № 301.

чувство законности и права. Но помимо этихъ легвихъ рѣшителей, побужденія которыхъ объясняются ихъ убѣжденіями,— изъ среды людей сочувствующихъ учрежденію иночества, и наконецъ изъ среды самихъ иноковъ, какъ показываетъ недавній примѣръ, поднимаются выраженія тоски и недоумѣнія. Наконецъ, въ самой средѣ церковно-правительственной предположеніе обратить всѣ монастыри въ общежительные, очевидно возникло изъ того же общаго положенія, что монастыри въ настоящемъ своемъ видѣ не удовлетворяють требованіямъ времени.

Мы совершенно согласны съ мивніемъ, выраженнымъ въ "Голосъ мопаха", что общежите не измънить и не обновить монастырей; что повсюдное его введеніе окажется на дълъ даже невозможнымъ: вопреки всъмъ правиламъ, у монаховь, хотя бы они числились общежительными, явится частная собственность, и чёмъ строже вооружились бы противъ нея внёшнія правила, тёмъ сильнёе послёдовало бы ихъ нарушеніе, и притомъ не со стороны даже самихъ монаховъ; міръ доброхотно-дателей тымь усердные устремился бы усладить участь жертвы, которая представится имъ въ лицъ насильственно обреченнаго на лишенія. Но кром'в того, въ этомъ повсемъстномъ, насильномъ введеніи безусловной личной нестяжательности, сврывается, только подъ другимъ видомъ, тоже предположение, которое болъе прямо рекомендуется легкими ръшителями монастырскаго вопроса: то есть отнятіе имуществъ на цёли, такъ называемыя "производительныя". Разница та, что при общежитіи, за удовлетвореніемъ монаховъ тдою, кровомь и одежею, являлись бы сами собою аншнія монастырскія деньги, которыми оставалось бы только распорядиться; монастыри сами собою обращались бы въ сифоны, которыми центральная власть косвеннымъ образомъ извлекала бы средства, болъе прямою дорогою доставляемыя податями. Возражение здъсь умъстно тоже, что и противъ прямого отнятія или отниманія имуществъ. Но въ добавокъ, последствіемъ было бы то, что самый источнивъ ожидаемыхъ доходовъ вскоръ бы изсявъ, чему дружно содъйствовали бы объ стороны, — и та, воторой назначено быть орудіемъ косвенныхъ сборовъ, и та, которой предлагается вносить добровольные налоги косвеннымъ путемъ.

Не ближе ли въ цели будеть: не отнимая имуществъ н не пугая косвеннымъ отнятіемъ, поставить монастыри въ положеніе, чтобъ они сами обращали излишки своихъ доходовъ на производительныя цёли, и себя самихъ обращали на служеніе обществу, болье осязательное, чыть одно богослужение иль созерцательная молитвенная жизнь? Почтенный о. іеромонахъ въ своемъ Голосъ указаль одинъ изъ такихъ способовъ общественнаго служенія. Но ограничить монастыри заведеніемъ ремесленныхъ школъ-назначение слишкомъ твсное. Авторъ отвъта на "Голосъ монаха" расширяеть планъ и нельзя не одобрить его мысли. Въ общемъ виде ее можно формулировать тавъ: пусть важдый изъ существующихъ монастырей составить для себя уставъ, которымъ обяжется, подобно какъ обязываеть въ тому законъ каждую, вновь возникающую обитель, избрать для себя вакой-либо изъ подвиговъ общественной благотворительности, сообразно своимъ силамъ, разуму и мъстнымъ удобствамъ. Туже мысль и мы высвазывали вогда-то.

#### Монастыри\*).

Отвёть на "Голосъ монаха" (№ 301) вызваль "Отголосокъ". Мы съ истиннымъ удовольствіемъ слёдимъ за этимъ собесёдованіемъ, которое ведется изъ однихъ основаній и съ одними цёлями. Можеть быть это есть пункть, откуда доведется выяснить важнёйшіе вопросы, висящіе надъ обществомъ: монастыри. Мопастыри, это—учрежденія, въ которыхъ нравственно-духовное начало является въ своей врайней степени, на степени отрицанія, съ кажущимся даже противоръчіемъ идеъ христіанской нравственности, съ своекорыстнымъ жела-

<sup>\*)</sup> С. И. 7 ноября, № 307.

ніемъ самоспасенія, безъ діятельнаго исполненія обязанностей въ ближнимъ. Но темъ не мене монашеский идеалъ есть все-таки высшее совершенство, съ его духовнымъ созерцаніемъ и полнъйшимъ самоотреченіемъ. Понятно, что на правтивъ монашество принимаеть въ глазахъ света темъ большій видъ тунеядства, эгоизма, чёмъ далее монахъ отстоить отъ своего внутренняго идеала и чвиъ самодовольные ограничивается однимъ своимъ внъшнимъ образомъ. Задача общественная: устроить такъ, чтобы монаху всего менъе оставалось возможности носить одинъ образъ монаха, за то твить болве давалось простора исполнить то самоотреченіе, которое есть его объть,но самоотречение на пользу ближняго, въ широкомъ общественномъ смысле и трезво понимаемую. Тогда монастыри могли бы снова стать разсаднивами цивилизаціи. Мы произносимъ это, въ сожалвнію опошлвишее слово "цивилизація", имъл въ виду его высшее и поливишее значение. Если бы мы свазали только о "просвъщеніи", мы дали бы недоразумъвать, что отъ возрожденнаго монашества ожидается одно духовное просвъщение, и притомъ въ тъсномъ смыслъ религиозно-духовное, созерцательное. Но требованія христіанскаго совершенства не ограничиваются этимъ, и христіанское служеніе цивилизаціи означало бы то практическое просв'єщеніе, которое и словомъ, и примъромъ, и дъломъ вноситъ духовно-нравственныя начала въ отношенія общественныя. Стефанъ Пермскій былъ не только миссіонеръ-апостолъ; онъ внесъ гражданственность въ дикое племя, то есть положиль основание темъ житейскимъ отношеніямъ въ окружающемъ мірѣ, при которыхъ своекорыстіе сдерживается общественными интересами, покоряется имъ. Сергій быль не просто основатель обители, но и діятель государственный и народный. Мы останавливаемся на этихъ двухъ примърахъ; слишкомъ хорошо извъстно, что весь съверъ Россін въ свое время культивированъ и колонизованъ былъ почти исключительно монастырями.

Всякому времени свое дёло. Мы не будемъ подзывать современныхъ монаховъ въ волонизаціи и обработкі Амурскаго

Digitized by Google

края. Просъкать дороги и учить земледьлю найдутся теперь болъе удобные способы. Но если новъйшее время облегчило намъ средства покорять внёшнюю природу, то къ внутренней мы даже не знаемъ, откуда приступить. Когда мы говоримъ "мы", то разумвемъ русскихъ и Россію. Не новость сказать, что въ насъ какъ-будто порванъ какой-то нервъ, отломленъ какой-то ростокъ, -- ростокъ духовной и умственной жизни. Ея нътъ, и чъмъ далъе идетъ время, тъмъ болъе она изсяваетъ. Классическіе языки, желёзныя дороги и разнаго рода самоуправленія не вздують этого огонька и не вздувають. Остроумно нъкто сказалъ, что въ этомъ отношении Россия похожа на залу съ восковою мебелью, отдёланную подъ дерево: прекрасно, но състь нельзя, провалишься. Всъ формы есть, и училища, и примъненія разныхъ изобрътеній и разныя свободы, но нъть духа, которымъ эти формы должны служить выраженіемъ и оболочкою, и нътъ жизни въ истинномъ смыслъ общественной, нъть науки, нъть изобрътеній, находчивости, свъжихъ мыслей; растугь грубые личные интересы и грубый произволь во всемь безобразіи уживающіеся подъ изящными гражданскими формами.

Кто не ограничивается верхоглядствомъ; вто не полънится посмотръть глубже и всесторонне, сличить всъ формы, среди которыхъ мы живемъ, всё классы общества, отъ которыхъ можно чего-нибудь ожидать, всв эпохи исторіи, которыя нами пережиты: тотъ добросовъстно придетъ въ завлюченію, что духъ и умъ можетъ проснуться или подъ воздействиемъ веры, или же совствить не проснется, и мы останемся навсегда матеріальною массою, которой впрочемъ, при этомъ условіи, и матеріальное возрастаніе не пойдеть въ прокъ; все равно насъ будуть презирать, эксплуатировать и наконець бить, потому что наконецъ и военныя побёды зависять не оть одного количества массъ. Если же подъемъ духовный возможенъ только подъ вліяніемъ вёры (начала еще кажущагося живымъ въ народё), въ чемъ по крайней мъръ мы убъждены: то однако тщетно стали бы мы искать на это обнадеживающихъ указаній тамъ, гдъ ближе всего искать повидимому,-въ духовенствъ; оно больно

не менъе всъхъ тою же болънію духовнаго отсутствія. Мы не станемъ распространяться объ этомъ пунктъ, котораго касались не разъ. Довольно сказать, что современный священникъ съ большимъ утъщеніемъ будетъ примъривать скуфью, чъмъ пойдеть съ духовною бестъ съ духовною бесть съ духовною съ духовном съ духовн

Итавъ, гдв же?-Воть почему мы приветствовали бы оть всёхъ силь души, если бъ завидёли проблески хотя какой-либо духовной иниціативы оть монастырей, - духовной предпріимчивости, духовнаго подъема, общественнаго взлета, -- скажемъ для ясности темь, для кого не ясно говорить краткое выраженіе "иниціатива". Не можеть ли выйти что-нибудь изъ монастырскихъ оградъ? Какъ ни странною покажется эта надежда, высказываемая въ наше время, когда монастыри признаются учрежденіями вполн'в отп'ятыми: но мы рады, еслибъ могли не отказываться совсёмь оть всякой надежды. Все дёло, по правдъ сказать, въ измънени положения монастырей, и болъе всего въ предоставленіи имъ свободы. Пока монастыри, въ смыслё учрежденій, лишены всякой самостоятельности, лишены всякой личности, разумбется-никто ничего не можеть отъ нихъ ждать въ смыслъ содъйствія желаемому общественному подъему; напротивъ, чъмъ далье, тъмъ болье должно будеть ожидать омертвенія въ неполвижныхъ формахъ и ограниченнаго своекорыстія.

# ОГЛАВЛЕНІЕ

|               |                                                   |      |      |               | Стр.       |
|---------------|---------------------------------------------------|------|------|---------------|------------|
| Пред<br>Голь  | цисловіе                                          | •    | •    |               | I—II       |
| 1 <b>86</b> 8 | О безжизненности нашего духовенства               |      |      |               | . 1        |
| _             | Механизмъ въ духовныхъ семинаріяхъ                |      |      |               | . 5        |
| _             | Проповедь на инородческихъ языкахъ                |      |      |               | . 7        |
|               | Утилитарное значение молитвы съ европейской точки | вр   | BRL  | æ .           | . 9        |
|               | Религіозное начало, какъ двигатель исторіи        |      |      |               | . 11       |
|               | О народныхъ обычаяхъ                              |      |      |               | . 18       |
| _             | О массовыхъ перемънахъ въронсповъданія            |      |      |               | . 14       |
| _             | Комическія стороны старообрядства                 |      |      |               | . 17       |
|               | По поводу аллокуцін папы Пія ІХ                   |      |      |               | . 19       |
| _             | По поводу присоединенія къ православію бывшаго Е  | зъл  | окр  | иниц          | ; <b>-</b> |
|               | каго архимандрита Геронтія                        |      |      |               | . 22       |
| _             | О подаяни милостыни                               |      |      |               | . 24       |
| _             | Великій расколь на Западів                        |      |      |               | . 27       |
| _             | Скопчество                                        |      | •    | . <b>2</b> 9. | 33. 56     |
| _             | О скопцахъ                                        |      |      |               | . 35       |
|               | Обязанности духовенства                           |      |      |               | . 37       |
|               | Печать избраннаго народа                          |      |      |               | . 42       |
|               | О распространеніи ереси                           |      |      |               | . 44       |
| _             | Отношенія между духовенствомъ и обществомъ и го   | ю    | даро | TBOM          | ть 49      |
|               | Отношенія между духовенствомъ и паствою           |      |      |               | . 52       |
|               | Русскій языкъ въ молитвенномъ и учебномъ употр    | эеба | лені | и дл          | я          |
|               | католиковъ вападнаго края                         |      |      |               | . 57       |
| ·             | О детяхъ раскольниковъ                            |      |      |               | . 60       |
|               | О дъйстви на расколъ                              |      |      |               | . 62       |
|               | Пій IX и вселенскій соборъ                        |      |      |               | . 65       |
|               | О положенім духовенства                           |      |      |               | . 67       |
| ~             | О терпимости къ расколу                           |      |      |               | . 70       |

### 518

| Годь | u:                                                              | Стр. |
|------|-----------------------------------------------------------------|------|
| 1868 | О необходимости собора для різшенія греко-болгарскаго церков-   |      |
|      | наго вопроса                                                    | 72   |
| _    | О папской власти                                                | 76   |
| -    | Новая попытка изъ среды англиканской церкви къ соединенію съ    |      |
|      | православною восточною церковью                                 | 80   |
| 1869 | Объ упраздненіи духовенства, какъ особаго сословія              | 83   |
| _    | По поводу обращенія къ Св. Синоду нівскольких в Англиканцевъ 86 | . 90 |
| _    | О вліянім духовенства на уменьшеніе пьянства въ народів         | 94   |
| _    | О сконческой секти                                              | 97   |
| _    | Борьба за въру и народность въ Прибалтійскомъ крат              | 100  |
| _    | Имветь-ли полицейская власть право распоряжаться въ храмв .     | 103  |
|      | По поводу Моршанскихъ скопцовъ 105. 108. 110.                   | 113  |
|      | О дарованів правъ свободнаго просвіщенія для старообрядцевъ     | 116  |
| _    | Бороться съ расколомъ должно не мърами преслъдованія, а         |      |
|      | просвъщеніемъ                                                   | 119  |
| _    | О борьбъ съ нищенствомъ                                         | 122  |
| _    | Отношенія католических государствъ къ Римской церкви            | 124  |
|      | О виворачныхъ детяхъ                                            | 128  |
| -    | Дело Плотицына                                                  | 169  |
|      | Ритуальное убійство                                             | 135  |
|      | По поводу учрежденія Общества для распространенія княгъ Свя-    |      |
|      | щеннаго Писанія                                                 | 137  |
| -    | По поводу пятисотлівтняго юбилея Гуса                           | 141  |
| _    | По поводу слука о пересмотр'в суда надъ Гусомъ                  | 145  |
|      | О возсоединенім церкви англиканской и греко-россійской          | 153  |
|      | О невнимательности къ духовнымъ потребностямъ богомольцевъ      | 157  |
| _    | О религіозныхъ обрядахъ и обычаяхъ                              | 161  |
| _    | Нравственное одобреніе со стороны прихожань, какь условіе для   |      |
|      | назначенія на священнослужительскія м'яста                      | 168  |
| _    | О старообрядческихъ училищахъ                                   | 166  |
| _    | Утилитарный взглядъ въ приложеніи къ монастырскимъ доходамъ     | 172  |
| _    | О сельскихъ пъвческихъ хорахъ                                   | 176  |
| _    | О церковномъ пънін                                              | 178  |
| _    | О евреяхъ                                                       | 182  |
|      | Кто распорядитель благочинія въ церкви                          | 18   |
|      | По поводу запрещенія священникамъ обучать дітей на дому .       | 188  |
|      | По поводу собора въ Рим'в                                       | 191  |
|      | Еврейская депутація въ Нью-Іорків                               | 193  |
| -    | О запрещеніи учительства священнослужителямъ                    | 198  |
| _    | Отчего можно быть лютераниномъ                                  | 199  |
| _    | По поводу собора предатовъ въ Римъ                              | 202  |

| Годь  | a:                                                                 | (           | Отр.         |
|-------|--------------------------------------------------------------------|-------------|--------------|
| 1870  | <b>—1872—3</b> Дѣло игуменьи Митрофаніи 204. 210. 388. 460. 464. 4 | 166.        | 474          |
| 1870  | Трехсотлетіе памяти первопечатника Ивана Өедоровича                |             | 207          |
|       | Открытіе въ Москвіз Миссіонернаго Общества                         |             | 216          |
|       | О реформахъ въ духовномъ въдомствъ                                 |             | 218          |
| 1871- | - <b>1872</b> По еврейскому вопросу 220. 238. 2                    | 82.         | 400          |
| 1871  | О необходимости церковнаго собора                                  |             | 221          |
|       | По поводу предложенія объ отдачів малолівтнихъ преступников        | ъ           |              |
|       | для пріюта и исправленія на попеченіе монастырей                   | . •         | <b>22</b> 9  |
| _     | По поводу рвчи прелата Жилинскаго                                  |             | 232          |
|       | Пространство административно-полящейской власти въ храмъ в         | 30          |              |
|       | время богослуженія                                                 |             | 234          |
| _     | По поводу преній о въръ въ Кремлъ                                  | 292.        | 293          |
| _     | О папской непограшимости                                           |             | 243          |
| -     | Соборъ въ Римъ                                                     | •           | 248          |
| _     | О замъщения священнослужительских вакансій                         |             | 251          |
|       | Мъры къ ослабленію раскола                                         |             | 254          |
| _     | О сближеніи духовенства съ обществомъ                              |             | 257          |
| _     | Объ отношеніи священнослужителей къ епархіальному начальст         | ву          | 260          |
|       | О мърахъ къ предупреждению дальнъйшаго развития раскола .          |             | 264          |
|       | О положение духовенства                                            |             | 268          |
| _     | По поводу предположенія объ устройствѣ православнаго храм          | <b>(</b> 8  |              |
|       | въ стилъ Хвъка                                                     |             | 271          |
|       | Евреи въ Новороссіи 274. 2                                         | 77.         | 279          |
|       | О распоряжении церковными доходами                                 |             | 285          |
| _     | Объ организаціи приходовъ и содержаніи церквей                     |             | 289          |
|       | Движение старокатоликовъ                                           |             | 298          |
| _     | О власти епископовъ                                                |             | 301          |
|       | О приходенить попечительствахь                                     | •           | 310          |
|       | Дъти духовенства                                                   | •           | 311          |
|       | О евреяжъ                                                          | •           | 313          |
|       | О мюнхенскомъ конгресст старокатоликовъ                            | 16.         | 324          |
| _     | Объ оставленіи въ приходъ священника вопреки желанію при           | <b>!-</b>   |              |
|       | хожанъ                                                             |             | 321          |
| _     | Къ религіозному съвзду въ Мюнхенв                                  | •           | 329          |
|       | Мфры противъ бродяжничества монаховъ                               | •           | 333          |
|       | О расколъ                                                          | •           | 3 <b>3</b> 5 |
| _     | Диспуты съ старообрядцами о предметахъ въры                        |             | 337          |
|       | Объ употребленіи монастырскихъ доходовъ                            | 41.         | 356          |
| 1872  | -1873 O духовно-судебной реформћ 346. 3                            | <b>52</b> . | 477          |
| 1872  | О возложеніи грамотности въ приход'в на отв'втственность духо      | 0-          |              |
|       | венства                                                            |             | 358          |

| Годы | J:                                                          | C           | λp.         |
|------|-------------------------------------------------------------|-------------|-------------|
| 1872 | Голосъ ксендза противъ ультрамонтантства                    | . :         | 361         |
|      | О дозволенів переходить изъ православія въ единовіріе       |             | 364         |
| _    | Къ вопросу о соединении церквей                             |             | 367         |
|      | Народность въ религін                                       | 9.          | 378         |
|      | О церковных попечительствах                                 |             | 384         |
| _    | Нъмецкій переводъ русской церковной исторіи и катихизиса.   |             | 893         |
|      | Воинствующее ультрамонтантство                              |             | 397         |
| _    | Значение религиознаго вопроса для Чеховъ и Болгаръ          |             | <b>402</b>  |
|      | О раздвоенін въ духовенствів                                |             | 405         |
|      | Къ вопросу о пересмотръ законовъ по раскому                 |             | 407         |
|      | Ультрамонтантство                                           | 09.         | 417         |
| 1872 | -1873 О греко-болгарской церковной распръ 412. 420. 425. 42 | 29. 4       | 138.        |
|      | 441. 4                                                      | 52.         | 458         |
| 1872 | Отношение къ расколу                                        |             | 415         |
|      | Старокатоличество                                           | <b>22</b> . | 482         |
| _    | О новыхъ типахъ въ духовенствъ                              |             | 432         |
| _    | Раскольничьи браки                                          |             | 446         |
|      | Объ обязанности духовенства обучать народъ                  |             | 455         |
| 1873 | Общество для распространенія Священнаго Писанія             |             | 469         |
|      | О положеніи сельских священниковъ                           |             | 480         |
|      | О еврейскихъ переселеніяхъ                                  |             | 484         |
| _    | О сельскомъ духовенствъ                                     |             | 486         |
| _    | 900-летіе католическаго епископства въ Праге                |             | 488         |
|      | О старообрядствів                                           |             | 493         |
|      | Раскольничьи браки                                          |             | 495         |
| _    | Права женщины въ бракт                                      |             | 497         |
| _    | О содержаніи духовенства                                    |             | 501         |
|      | Объ обезпеченія духовенства                                 |             | 504         |
|      | Академическія общежитія                                     |             | 50 <b>5</b> |
|      | О монастыряхъ                                               | Q.          | 512         |
| Осля | пленіе                                                      |             | 517         |



#### продается

## ВЪ СИНОДЛЈЬНЫХЪ КНИЖНЫХЪ ЛАВКАХЪ

Цѣна за первый томъ 1 руб. 25 коп.

#### Тамъ же продаются книги того же издателя:

О подражаніи Христу. Өомы Кемпійскаго. Переводъ съ латинскаго. Изд. 8-е, съ размышленіями изъ духовныхъ писателей. СПБ. 1899. Ц. 1 р. 25 к.

Исторія православной Цернви до начала разд'яленія церквей. Изі. 8-е. СПБ. 1903. Ц. 75 к.

Праздники Господни. Изд. 7-е. М. 1903. Ц. 50 к.

Побъда, побъдивилая міръ. Изд. 9-е. М. 1898. Ц. **45** к.

**Мосновскій сборни** (ъ. Изд. 5-е, дополн. М. 1901. Ц. **1** р. **40** к.

Христіанскія начала семейной жизни. Изд. 2, М. 1901. Ц. 75 к.

Исторія дітской души. Повівсть не для дівтей. Изд. 4-е. М. 1902. Ц. 1 г.

Новая шнола. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. 50 к.

Ученье и учитель. М. 1903. Изд. 5-е. Ц. 30 к.

Призваніе женщины въ школ'в и обществ'в. Изд. 2-е. М. 1901. Ц. 40 °.

Сборникъ сочиненій ўмлярова-Платонова, въ двухъ томахъ. М. 1899. Ц. 4 р.

Въчная память. Востоминанія о почившихъ. Изд. 2-е. М. 1899. Ц. 75 к.

Гравда о гр. Львъ Толстомъ. Изд. 3-е. М. 1901. Ц. **15** к.

THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

SE APR 1 3 1986 111 169 483

Voprosy viery i tserkvi Widener Library 004985860 3 2044 084 625 292