

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





FROM A COLLECTION OF BOOKS
BOUGHT IN RUSSIA IN 1922 BY
ARCHIBALD CARY COOLIDGE



Ladus It 164-198 I2 = 79-178

# ВЪРА и РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

# ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издавае и ый

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. II.— Y. I.

отдвяъ философскій.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1899. CP 363.5.

LESE MUNICA

CHIEALD CARY COULIDER

JULY 1, 1922

Treat fund

## ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATEЙ

## БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

## "ВЪРА и РАЗУМЪ"

----₩ T. II.---4. I. 🕸 ------

## ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.

Главивищая причина религіозных сомивній и невврія.— $H.\ M.$  (стр. 1—17).

О случайности законовъ природы.—\* \* (стр. 18—40, 135—164, 214—244, 259—288) 1).

Іудейскія и христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.—А. Волнина (стр. 41—50, 79—100, 119—134, 199—213).

Избранные трактаты Плотина.—Профессора  $\Gamma$ . В. Малеванскаго (стр. 51—78, 147—164, 353—370, 389—414)  $^{\circ}$ ).

Систематическій очеркъ гносеологическихъ воззрѣній Платова и критическая оцѣнка ихъ.—И. Халиппа (стр. 101—118).

Ученіе Канта о пространств'є и времени, какъ о субъективныхъ только формахъ нашего чувственнаго познанія.—Н. С. (стр. 119—146).

Цълесообразность (телеологія) въ природъ и явленія мимитизма (mimicry).—Е. А. Воронцова (стр. 165—198).

Научное и философское значеніе эволюціонной теоріи.—*II. Ти*хомирова (стр. 245—258).

Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.—Профессора С. С. Глаголева (стр. 289—324) 3).

<sup>1)</sup> Продолженіе-и во 2-й части: см. главленіе.

<sup>2)</sup> Toxe.

<sup>3)</sup> Toxe.

Христіанскіе догматы о безсмертін души и воскресеніи мертвыхъ въ связи съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человѣка.—Свящ. Димитрія Өаворскаго (стр. 325—352, 371—388).

## Главнъйшая причина религіозных в сомноній и неворія.

Идея о Богъ глубоко коренится въ душъ каждаго человъка, и собственно говоря, человъкъ не можетъ быть безъ въры въ Бога, не изміняя собственной природы. "Религія, говорить епископъ Мартензенъ въ своей Догматикъ, является существеннымъ, центральнымъ свойствомъ человъеа, - и религіозное сознаніе должно быть присуще какъ отдельному индивидууму, такъ вибстб съ темъ и целому народу, и целому человечеству". Върность этой мысли подтверждается свидътельствомъ исторіи, пов'єствующей намъ о томъ, что ність ни одного народа безъ религіи, — что последняя присуща безъ ченія всёмь народамь, хотя и вь самыхь разнообразныхь формахъ. Но тотъ-же опыть и та же исторія свидітельствують, что существовали и существуютъ какъ отдёльные индивидуумы, такъ и целые народы съ слабымъ чувствомъ религіозности, граничащимъ иногда чуть не съ положительнымъ отсутствіемъ его. Но последнее обстоятельство нисколько своимъ существованіемъ не опровергаетъ върности перваго положенія, -- но оно является, такъ сказать, исключеніемъ изъ общаго правила, есть явленіе ненормальное, есть своего рода аномалія, которая, какъ вездъ и всегда, существуетъ и здъсь. Притомъ безбожіе и невъріе опредъляются, собственно говоря, не абсолютнымъ отсутствіемъ иден о Богъ, что въздравомъ человъкъ немыслимо, ибо только безумеця можеть сказать: нъсть Бог, но степенью истинности понятій о Богв и интенсивностію религіознаго чувства. Если только существуетъ абсолютное безбожіе, то только, такъ сказать, на словахъ дерзскаго богохульника, а не въ душт его, - полное безбожіе только удтлъ

сумасшествія и безумія. Даже самый крайній матеріалисть и тотъ не чуждъ идеи о Богъ, хотя бы онъ прикрывалъ ее подъ словомъ "въчная матерія", или даже "случай". "Если такимъ образомъ, скажемъ словами одного писателя, не можетъ быть полнаго невъдънія о Богъ, то можеть быть и на самомъ дълъ бываетъ познаніе о Немъ глубоко-извращенное; если можно безусловное забвение Бога, то по крайней мъръ возможно полузабвеніе, умственное и нравственное отчужденіе отъ Него. Вотъ это-то удаление отъ Бога, выражающееся или въ безправственной жизни, или въ ложныхъ ученіяхъ о Богф и объ Его отношеній къ міру и человіку, или въ отрицаній религіи, или въ фактическомъ устраненіи себя отъ Богопочтенія, и называется неръдко безбожіемъ; безбожникъ, въдь, не только тоть, кто отридаеть Бога, но и тоть, кто не имфеть Его" 1). Неверіе, такимъ образомъ, нельзя строго разграничивать отъ религіозныхъ сомнівній: различіе здісь только, такъ сказать, въ степени, ибо невъріе является завершеніемъ сомевній, и человъкъ невърующій приходить къ невърію путемъ религіозныхъ сомненій;-поэтому мы въ своемъ изложеніи объ ихъ причинѣ не будемъ строго разграничивать другъ отъ друга.

Скептицизмъ и невъріе не есть удълъ одного времени, одного какого-нибудь въка, нътъ, --- скептицизмъ и невъріе были прежде, будутъ и после; это-своего рода болезнь, усиливающаяся по временамъ и достигающая иногда, подъ вліяніемъ благопріятныхъ къ тому обстоятельствъ, высшаго развитія. Стоитъ только обратиться къ исторіи человічества, чтобы убіздиться въ этомъ. Дъйствительно, исторія представляєть намъ не мало тикихъ эпохъ какъ въ жизни цёлаго человечества, отдъльныхъ народовъ, когда скептицизмъ и невъріе особенно усиливались и достигали иногда колоссальныхъ размъровъ. Едва только человъчество успъло выйти, такъ сказать, изъ своей колыбели, какъ зараза невърія быстро стала распространяться среди первыхъ людей и съ теченіемъ времени, все болће и болће усиливаясь, достигла высшаго своего развитія предъ потопомъ, который и былъ достойной карой развращен-



<sup>1)</sup> Въра и Разумъ 1891 сент. "Безбожіе" А. Бъляева 350 стр.

наго до-потопнаго человъчества. Исторія, затьмъ, всьхъ языческихъ народовъ была только исторіей усиливающихся скептицизма и невърія, достигшаго у большинства изъ нихъ своего высшаго развитія предъ пришествіемъ Спасителя. Не была искаюченіемъ отсюда и исторія еврейскаго народа, которая говорить намъ, что и въ этомъ богоизбранномъ народъ нередко проявлялись скептицизмъ и неверіе, особенно усилившіеся также предъ пришествіемъ Спасителя. Не чужда скептицизма и невърія и жизнь христіанскихъ народовъ;--- и въ христіанской исторіи мы водимъ много эпохъ, охарактеризованныхъ особеннымъ проявленіемъ скептицизма и невфрія, таковы: эпоха предъ паденіемъ Западной Имперіи (476 г.), предъ паденіемъ Византійской имперіи (1453 г.), эпоха предъ реформаціей на Запад'в (1517 г.), особенно конецъ 18-го в'вка, когда въ одномъ государствъ Запада (во Франціи) задумали было совствить изгнать изъ своихъ предтловъ религію, запретили даже произносить имя Бога и устроили было культъ другому богу-человъческому разуму,-наконецъ, къ числу такихъ же эпохъ по справедливости относять и нашъ препрославлен-19-й въкъ-въкъ усиленнаго теоретическаго и практическаго матеріализма.

Но какъ проявляется невъріе въ цъломъ человъчествъ и у отдъльныхъ народовъ, такъ же оно проявляется и у отдъльныхъ личностей, усиливаясь и достигая, при благопріятныхъ къ тому обстоятельствахъ, высшаго развитія въ одно время и ослабъвая, подъ вліяніемъ другихъ обстоятельствъ, въ другое время.

Итакъ, существование религизныхъ сомивний и невърія есть неоспоримый фактъ и, какъ фактъ, требуетъ, конечно, объясненія, т. е., указанія главной причины ихъ происхожденія. Въ чемъ же, спрашивается теперь, главная причина, главный источникъ религизныхъ сомивній и невърія? Существуетъ много объясненій по этому вопросу, по существу мало объясняющихъ дъло, впрочемъ, мы кратко разсмотримъ ихъ, чтобы рельефнъе сказалась върность настоящаго объясненія.

Говорятъ, что причиною невърія и скептицизма служитъ, будто бы, существующее противорьчіе между религієй и наукой, върой и знаніемъ, и потому-де, гдъ господствуетъ наука и знаніе, тамъ уже въ силу логической необходимости не можеть быть религіи и въры. Но туть недоразумьніе. На самомъто деле никакого противоречія не существуєть. Если вера противоръчить знанію потому только, что въра, а то знаніе, то это неосновательно. Въдь и въра есть своего рода знаніе, и наоборотъ, знаніе не чуждо віры. Слідовательно они скорве взаимно пополняють другь-друга, а не противорвчать. Когда, съ одной стороны, въра говоритъ намъ, что міръ созданъ Всемогущимъ разумно-личнымъ Существомъ, то эта религіозная истина есть и требованіе нашего разума, и какъ такое есть знаніе. Какъ-бы ни ухищрялись прежніе и современные экс-ученые представить происхождение міра безъ участія Творца какою то случайною комбинацією нев'й домо откуда взявшихся силь и законовъ природы и невъдомо какъ начавшихъ дъйствовать въ какой-то самобытной матеріи, - все же ихъ представленіе, какъ фикція, никогда не удовлетворитъ истинно-человъческаго разума и всегда будетъ стоять въ противоржчи съ нимъ. Съ другой стороны, когда наука говоритъ намъ, что сила и матерія неуничтожимы, то это научная истина. какъ основанная, такъ сказать, на полуопытъ потомучто для полнаго опыта нужно всевъдъніе, все-же будетъ скоръе предметомъ въры, чъмъ точнаго знанія. Да и многое другое въ наукъ принимается на въру,---что это, такъ называемыя, научныя гипотезы, какъ не истины, принимаемыя на въру? Такимъ образомъ, нельзя унижать въры и говорить, что она удълъ неразумія. Стоитъ только поглубже вникнуть въ христіанскія истины, чтобы видіть, какъ онів разумны. Самъ Основатель религіи, Который пришель просвитить блужающихъ во тьмъ невъдънія и обманчиваго знанія (Лук. 1, 79), признавалъ права разума въ дёлё вёры и не думалъ, что истины въры противоръчать разуму. "Испытайте писанія", говорилъ Спаситель своимъ слушателямъ, т. е., изслъдуйте разумомъ религіозныя истины и ділайте ихъ достояніемъ не слібпой въры, но и достояніемъ ума, словомъ, разумной въры. Свое ученіе Онъ всегда приспособляль къ умственному развитію своихъ слушателей съ тою, конечно, цълію, чтобы люди легче и сознательнъе усвояли открываемыя имъ истины: простому

вароду Онъ сообщиль ихъ въ приточной форм в (Лук. 8, 4), а людямъ образованнымъ въ формъ діалоговъ и разсужденій (Лук. 12, 14-37). Въ подтверждение истинности Своего ученія Онъ употребляль доказательства, которыя весьма разнообразнансь, смотря по тому, о чемъ и съ къмъ Онъ говорилъ: Онь обращался за доказательствами къ Ветхому Завъту, къ явленіямъ природы и т. д., и всёмъ этимъ показываль, что религіозныя истины не противоръчать разуму. Если такъ,-если между разумомъ и върою нътъ противоръчія, то не здъсь причина невърія и скептицизма. Затьмъ, говорять, изъ знаній особенно знаніе философское и положительное несовитстимо съ върою. И оно-то и служитъ-де причиною невърія. Но правда ли это? Конечно, ивтъ. Предположимъ, что ввра иногда противоръчитъ философіи, но спрашивается—какой? Въдь, философскимъ системамъ нътъ конца, и всъ онъ, если не въ основъ, то въ частностяхъ противорьчатъ другъ-другу: не было, нать и не предвидится въ будущемъ появленіе такой философін, которая по праву исключала бы всякую другую и нашла общее признаніе. Какъ-же можно послів этого философское ученіе, само себъ противоръчащее, противопоставлять устойчивому Богооткровенному учению и говорить, что последнее противоръчить первому? Если говорить, что христіанское ученіе противоръчить философіи, то нужно пояснить, что она противоръчитъ именно опредъленной философіи. Въдь, не всякая философія атеистична, съ другой стороны, и не всякая атеистическая нельпость есть философія. Истинная философія, цъль которой достигнуть высочайшаго начала и первой причины всёхъ вещей, всегда ведетъ къ признавію Божества. И къ чести философіи нужно сказать, что величайшія світила этой науки, при всемъ разнообразіи ихъ понятій о Богь, никогда не унижались до опроверженія истины бытія Божія, и что среди огромнаго числа различнаго достоинства философовъ исторія философіи указываетъ только на ничтожное сравнительно количество лицъ и не высшаго философскаго достоинства, отвергающихъ истину бытія Божія. Какіе нибудь древніе софисты, или прошловъковые энциклопедисты: Гельвецій, Дидро, Де-ла-Метри и т. д., скоръе были диллетантами въ философіи, чъмъ насто-

ящими философами. Къ безбожію приводить не глубокомысліе, а легкомысліе, не истинная философія, а извращеніе или отрицаніе ея. Зам'вчательно, - что изъ вс'єхъ философскихъ системъ единственно въ точномъ смыслъ безбожною является матеріалистическая, а она то именно и есть самая поверхностная и наименте философская изъ встхъ системъ философіи. Но винить философію вообще за направленіе отдъльных в лицъ и системъ нельзя, это значитъ не понямать истинной цели и задачи этой науки. Вина въ данномъ случав не въ самой наукъ философіи, а въ отдъльныхъ ся представителяхъ, идущихъ къ цели ложнымъ путемъ. А что нетъ противоречія между истинной философіей и христіанскимъ ученіемъ, доказательствомъ тому служить то, что есть целыя философскія системы, более или менъе согласныя съ нимъ, таковы всъ теистическія системы. Затемъ христіанскіе отцы и учители церкви, будучи великими богословами, были въ то же время и глубокими мыслителями, глубокими философами, каковы, напр. свв. Григорій Богословъ, Григорій Нисскій, Оригенъ, св. Василій Великій и др. Да, наконецъ, то сравнительно чистое ученіе о Богъ, человъкъ и мірф, какое мы встръчаемъ въ нфкоторыхъ философскихъ системахъ христіанской эры, откуда-же взято, какъ не изъ Божественнаго Откровенія? Не свидетельствуєть-ли все это объ отсутствіи противорічія между христіанскимъ ученіемъ и философскимъ сознаніемъ и объ ихъ полной взаимной солидарности? А если такъ, то, значитъ, и философія сама по себъ не виновница скептицизма и невърія.

Нѣкоторые, далѣе, хотятъ видѣть причину невѣрія и скептицизма въ развитіи положительныхъ наукъ, особенно въ наше время. Но на это нужно во 1-хъ замѣтить, что скептицизмъ и невѣріе древнѣе самыхъ положительныхъ наукъ: послѣднихъ еще не было, когда существовали уже первые. Во 2-хъ нужно сказать, что въ данномъ случаѣ позабываютъ то, что истины религіи и истины положительныхъ наукъ относятся къ разнымъ областямъ знанія, а потому въ сущности и не могутъ противорѣчить однѣ другимъ, и слѣдовательно, далѣе, положительныя науки сами по себѣ не могутъ служить виною невѣрія. Задача положительныхъ наукъ—опытное познаніе явленій

природы, задача религін-сообщеніе истинъ сверхъопытныхъ, сверхчувственныхъ; положительныя науки изследуютъ второстепенныя причины бытія, а религія говоритъ о первой причинъ бытія, такъ что, отсюда понятно, признаніе истинъ подожительных в наукъ не можетъ необходимо вести къ отрицанію истивъ религіозныхъ, напротивъ, скорбе онъ будутъ взаимно восполнять другъ друга, чемъ противоречить. А что это такъ, что положительныя науки сами по себъ не служать предрасполагающимъ условіемъ къ невърію, то доказательствомъ этому можеть служить множество глубокомысленныхъ и первостепенныхъ изследователей природы, которые не только чужды были атензиа, по были людьми въ высокой степени религіозными, каковы, напр. Ньютонъ, Кеплеръ и др. Если же выходили и выходять изъ лагеря такихъ ученыхъ люди невфрія, то, по большей части, такіе ученые являлись и являются, собственно говоря, диллетантами въ этой области знанія, людьми, не понимающими задачи положительныхъ наукъ и потому незаконно вторгающимися въ чуждую для этихъ наукъ область въры,-людьми, кичащимися чужими открытіями въ этой области, не представляющими часто ничего для своихъ мнимо-логическихъ выводовъ по отношенію къ истинамъ религіи, -- людьми, пользующимися всякими скороспълыми и потому ненаучными гипотезами этой науки для своихъ целей. Вообще связь этихъ ученыхъ съ положительными науками чисто вижшняя, которую они стараются поддерживать изъ-за того громаднаго авторитета, какимъ онъ пользуются особенно въ наше время. Но сами по себъ эти науки не ведутъ къ невърію; истинная почва атеизма -полу-ученость. "Недостаточныя свёдёнія въ естествознаніи, говоритъ Беконъ, склоняютъ человъка къ безбожію, но болъе глубокое изучение ихъ приводитъ человъка къ религи" 1).

И дъйствительно, опыть свидътельствуеть, что скептиками и безбожниками чаще всего бывають вовсе не ученые или философы, въ собственномъ смыслъ этого слова, а люди, схвативше только верхушки наукъ и не имъюще истиннаго понятія о сущности ихъ,—легкомысленно обольщающе себя надеждою

<sup>1)</sup> Атеизиъ, Кудрявцева. Пр. об. 1882 г. стр. 216.

черезъ невъріе прослыть передовыми учеными,—иногда даже совершенные невъжды, повторяющіе только чужія слова безъ надлежащаго ихъ пониманія. Можно даже признать за правило, что огромное большинство безбожниковъ имъетъ мало общаго съ серьезной наукой и съ философіей.

Итакъ, наука и философія сами по себѣ не могутъ служить главною причиною и источникомъ скептицизма и невѣрія; они служатъ, развѣ, такъ сказать, щитомъ, хотя и ненадежнымъ, для прикрытія неразумности и неосновательности невѣрія; ими стараются оправдать скептицизмъ и невѣріе уже возникшія, слѣдовательно главная причина ихъ не здѣсь.

Такъ гдѣ же, спрашивается послѣ этого, главный-то источникъ скептицизма и невърія? Въ развращенности сердца и воли,—въ нравственной распущенности человѣка, коренящейся въ эгоизмѣ человѣка, что и постараемся далѣе доказать на основаніи фактовъ психологическихъ, подтверждаемыхъ исторіею.

Всякая другая область научнаго познанія, напр. вещественная природа, не въ такой мъръ требуетъ отъ своего изслъдователя нравственной чистоты, какъ область бытія сверхчувственнаго, хотя и тамъ едва-ли желателенъ и полезенъ для науки безвравственный ея представитель; поэтому неръдко приходится видъть въ представителяхъ такихъ наукъ глубокія знанія въ соединеніи съ самымъ жалкимъ эгоизмомъ и съ величайшею испорченностію сердца. Но не такъ въ области Богопознанія; здъсь нравственная чистота человъка есть первое и необходимое условіе истиннаго Боговъдънія. А такъ-какъ основа нравственной чистоты есть любовь, то потому Апостоль Іоаннъ Богословъ и указалъ на нее, какъ на главное условіе Богопознанія, а на отсутствіе ея, какъ на признакъ невъдънія о Богъ: "всякъ любяй, говоритъ онъ, знаетъ Бога, а не любяй не позна Бога" (1 Іоан. 4, 7, 8).

Въ этихъ словахъ Апостола заключается глубокій психоло-гическій смыслъ.

Дело въ томъ, что всякое знаніе обусловливается двумя актами:—актомъ непосредственнаго воспріятія впечатленій познаваемыхъ предметовъ и актомъ мыслительной деятельности нашего разсудка по поводу данныхъ впечатленій въ области

эппрического познанія, понимаемого въ общирномъ смысль жого слова, первый актъ определяется органами внешнихъ чувствъ, въ области-же религіознаго знанія - органомъ внутренняго чувства-сердцемъ. Не будь органовъ внёшнихъ чувствъ, мы не могли-бы имъть никакого эмпирическаго позванія, такъ-какъ разсудку въ данномъ случав принадлежитъ не первоначальная роль, а второстепенная, хотя и важная, такъ-что самая возможность, качество и степень достовърности нашего чувственнаго знанія главнымъ образомъ опредъляется органами внышнихъ чувствъ и ихъ состояніемъ. Нормальность ихъ состоянія, обусловливая и правильность впечатабній, обуслованваеть и правильность познаній, напротивъ, ненормальность ихъ влечетъ за собой неправильность ощущеній, а затівмъ и неправильность познаній, отсутствіе-же или пораженіе какого-нибудь органа обрекаетъ человъка уже на положительную невозможность пріобратать познанія въ предалахъ этого органа.

Такъ точно и въ области религіознаго познанія, -- не будь особаго органа для познанія сверхчувственныхъ предметовъ, вевозможно было бы и познание ихъ, одинъ разсудокъ въ данномъ случав не значить ничего, ибо его двятельность, хотя и веобходимая, имъетъ значение служебное-усвоять готовый матеріаль, данный въ органѣ внутренняго чувства, такъ что, собственно говоря, вся область Богопознанія въ его возможности, правильности и полнотъ опредъляется внутреннимъ чувствомъ и его состояніемъ. Нормальность этого чувства опредъляетъ правильность, ясность и отчетливость нашихъ религіозныхъ познаній, напротивъ, его непормальность влечетъ за собой неправильность и неясность ихъ, граничащую иногда, при крайней огрубълости нравственнаго чувства, чуть не съ полнымъ отсутствіемъ богов'йдівнія. Но въ чемъ-же, спрашивается теперь, состоить нормальность внутренняго чувства, какъ органа, посредствомъ котораго мы познаемъ божественное? Такъ какъ высочайшій объекть этого органа познанія-Богъ, Существо Абсолютно-совершенное, Абсолютно-нравственная чистота, то и познающій субъектъ для того, чтобы вёрно познать эту Абсолютную чистоту, необходимо самъ долженъ

им вть возможную для него нравственную чистоту, ибо, какъ справедливо замътили еще древніе языческіе мудрецы, "подобное познается только подобнымъ": только чистая душа можетъ созерпать чистъйшее Божество. Итакъ, нравственная чистота сердца есть первое и необходимое условіе Богопознанія, и этоюто чистотою обусловливается нормальность нашего внутренняго чувства. Нравственное-же чувство просвытляется, возвышается и становится более воспріимчивымъ или способнымъ познавать высшіе духовные предметы, следовательно и пріобретать познаніе о Богъ, при нравственной жизни человъка, при его свитости. Основу-же нравственности, и слъдовательно и условіе для чистоты сердца, составляеть любовь, какъ чувство вообще и какъ начало практической доброй дъятельности. Поэтому-то, съ цълію указать въ любви главное средство Богопознанія, Апостолъ Іоаннъ Богословъ и говоритъ: "не любяй не позна Бога, яко Богъ любы есть, и всякъ любяй, отъ Бога рожденъ есть, и знаетъ Бога" (1 Іоан. 4, 7, 8). Здёсь Апостолъ, можно сказать, отожествляеть любовь къ Богу съ познаніемъ Его. И действительно, если Богъ любовь, то для того, чтобы постигнуть Его, хотя отчасти, необходимо самому человъку имъть любовь, самому испытать, что такое любовь, чтобы черезъ свою любовь судить о любви божественной: кто еще не испыталъ любви, не питалъ ее къ кому-либо, тотъ, естественно, если знаетъ ее, то знаетъ ни болбе, ни менбе, какъ отвлеченное понатіе, какъ пустое слово, а не самую любовь. Далее, при искренней только и взаимной любви возникаетъ тъсное общеніе, тісный союзь между двумя личностями, а при тісномъ общеніи они лучше постигають друга друга, такъ и въ отношеніи къ Богу, который есть существо живое и личное,-тотъ только можетъ лучше познать Его, кто, имъя искреннюю любовь, находится въ тъсномъ общении съ Нимъ; а такое общеніе возможно лишь при нравственной чистот'в челов'вка, потому что, какъ вообще, въ живомъ отношеніи можетъ находиться только сродное съ сроднымъ, такъ въ частности, въ такомъ отношении съ Божествомъ можетъ находиться лишь богоподобное, и потому чемь чище, свободнее отъ греховъ душа, тъмъ тъснъе можеть быть союзъ ея съ Богомъ, тъмъ со-

вершениве можеть быть познание о Немъ. А чистота и святость души есть следствіе любви вообще, и къ Богу въ частности. "Любовь не мыслить зла" (Лк. 13, 5), поэтому человъкъ, преисполненный любви, въ силу уже этого будетъ исполнять всь божественныя заповъди, какъ основанныя на любви; а исполняя, будеть черезь это пріобрітать все большую и большую чистоту сердца, которое въ данномъ случав можно назвать внутреннимъ зеркаломъ, отображающимъ въ себъ въ извъстной, возможной для него мъръ высшіе духовные предметы. И, понятно, чёмъ чище это внутреннее зеркало, тёмъ явственвъе въ немъ отображение этихъ духовныхъ предметовъ и тъмъ понятнъе эти отображаемые предметы для разумнаго обладателя этинъ чистымъ зеркаломъ. Черезъ это-то чистое зеркало первые всего и познается главный объектъ нашей выры -- Богъ, почему и Спаситель сказаль: "блажени чистіи сердцемъ, яко тів Бога узратъ" (Ме. 5, 8), и узрятъ Его духовно, внутри себя, въ чертахъ образа Божія въ себѣ, когорыя, подъ вдіяніемъ нравственной чистоты, болье просвытляются въ нихъ и потому болье усвояются ими, а чрезъ образъ они лучше познаютъ и Первообразъ. А для такихъ людей, которые внутри себя познали Бога, внутри себя ощутили Его присутствіе, и книга природы "повъдаетъ славу Божію" (Пс. 18), и книга откровеній сообщить все, что только можно знать человіку о Богь. Итакъ, чвмъ болве человькъ совершенствуется нравственно, тамъ поливе онъ восходить въ полноту Боговъдънія; чвиъ чище становятся умныя очи его сердца, твиъ ясиве онъ внаитъ Бога. Тутъ, "благодать дается на благодать" (Іоан. 1, 16).

Если, такимъ образомъ, нравственная чистота сердца обусловливаетъ правильность и ясность познаній о Богѣ, то понятна будетъ наша мысль, что главнымъ источникомъ скептицизма и невѣрія служитъ развращенность сердца. Въ самомъ дѣлѣ, если для познанія Бога нужна чистота сердца, то ясно, что коль скоро эта чистота будетъ затемняться, вмѣстѣ съ тѣмъ будетъ затемняться и самое познаніе о Богѣ, такъ что, при крайней огрубѣлости сердца, возможны лишь слабые проблески Боговѣдѣнія. Чистота сердца, какъ мы видѣли,—это нормальность нашего органа Боговѣдѣнія, и понятно, если мы

искажаемъ эту чистоту, то лишаемъ нашъ органъ его нормальнаго состоянія, лишаемъ, значитъ, его возможности ясно и правильно воспринимать сверхчувственные предметы. Человъкъ-же искажаетъ чистоту своего сердца безправственною. грѣховною жизнію, льстящею его чувственности или самолюбію. Предаваясь такой жизни, вращаясь среди только земного и чувственнаго, человъкъ, такъ сказать, оземленяется: его сердце постоянно и постепенно нравственно грубъетъ, его воспріимчивость сверхчувственныхъ предметовъ, по мъръ погруженія человъка въ гръховную жизнь, мало-помалу притупляется и оно все болье и болье теряеть способность къ соверцанію Божественнаго. При такой жизни, когда въ душъ человъка господствують одни дикія желанія и страсти, живетъ только одно низменное, чувственное, --естественно, нътъ и не можеть быть мъста возвыmенному, сверхчувственному, Божественному,—естественно живъе, при такой жизни помрачается и обезображивается образъ Божій въ человікі, такъ-что черезъ этотъ тусклый образъ последній едва, а то и совсемъ не видить Его Первообразъ. Предаваясь одной чувственности, льстящей его эгоизму и гордости, порочный человъкъ лишается главнаго нравственнаго импульса-любви, и вмъстъ съ тъмъ лишается и общенія съ Богомъ, этимъ источникомъ любви, -а лишившись общенія съ Нимъ, онъ мало по малу позабываетъ его. Когда-же Богъ, такимъ образомъ, не имъетъ уже мъста непосредственно въ самой жизни человъка, когда сердце его по своему закоснънію дълается неспособнымъ возвыситься надъ чувственнымъ и переноситься въ міръ сверхчувственный, тогда религіозное чувство его, постоянно и постепенно притупляясь и ослабавая, затемняется и глохнеть; мысль о Богь посыщаеть его все рыже, наконедъ, и самое напоминание о Богъ становится для него тягостнымъ и непріятнымъ, потому-что оно говорить ему о нежелательной для него каръ за преступную его жизнь. А отсюда понятно, далће, является у подобнаго человъка стремленіе освободиться отъ такого карающаго Существа: сначала возникаетъ у него только нерѣшительное еще сомнѣніе въ существованіи Бога-Мадовоздаятеля, а потомъ это сомнівніе, подъ давленіемъ усиливающейся порочной жизни, невольно все бол'ве

закрапляется, и, наконецъ, когда развращенность доходитъ до высшей степени, подобный скептикъ, для успокоенія колеблющейся все еще совъсти, говорить въ растлънномъ своемъ сердцъ: "несть Богь". Но чтобы придать этой мысли видъ истины, надо, відь, оправдать ее какими-нибудь разумными доводами, --- и скептикъ не останавливается на этомъ, на помощь къ нему идетъ его разсудокъ, который, подстрекаемый желаніемъ и личнымъ интересомъ, всегда готовъ оправдать своими софизмами заблужденія сердца и воли. И въ этомъ отношеніи такая діятельность разсудка совершенно понятна, потому-что онъ дъйствуетъ въ данномъ случав подъ вліяніемъ заинтересованнаго чувства, а психологически извъстно, что чувство имъетъ громадное влізніе на характеръ умственной и волевой дізтельности человіка. Съ чувствомъ тесно связаны умъ и воля: какъ чувствую, такъ и ныслю; какъ мыслю, такъ и дъйствую. Справедливо въ этомъ случать говорить Фихте, что "наша система мыслей есть только исторія нашего сердца. Все мое уб'яжденіе происходить оть правственнаго настроенія, а не отъ разсудка, --- и усовершенствованіе сердца ведеть къ истинной мудрости" 1).

И это подтверждають и следующія слова Спасителя: "оть сердца бо исходять помышленія злая", т. е., сначала въ насъ зараждается нечистое чувство, за которымь непосредственно следуеть нечистый помысель, побуждающій нашу волю на разныя злыя действія: "убійство, прелюбод'янія, любод'янія, татьбы, лжесвид'єтельства, хулы" (Мато. 15, 19). И воть завитересованное въ иде'я Божества порочное чувство, для котораго непріятно Его бытіе, какъ нравственнаго Мздовоздаятеля, шепчеть, такъ сказать, своему разсудку—оправдать зародившееся у него сомв'яніе въ бытіи Божіемъ, и разсудокъ, "одаренный, по выраженію проф. Кудрявцева, необыкновенною гибкостію и способностію предлагать свои услуги къ самымъ разнообразнымъ требованіямъ личнаго интереса" 2),подъдавленіемъ такого-то сердечнаго внушенія, береть см'ялость оправдать своими софизмами это заблужденіе сердца. И посл'я этого неудивительно, что такой пред-

<sup>1)</sup> Апол. Геттингера, ч. 1, стр. 20.

<sup>2)</sup> Атензиъ. Ilp. 06. 1882 г. 224 стр.

занятый умъ скептика и въ философіи, и въ естествознаніи находить доказательства противъ истины бытія Божія. Здѣсь такой разумъ приступаетъ къ своимъ изслѣдованіямъ уже съ готовыми, предзанятыми положеніями и только старается послѣдовательно провести и оправдать ихъ. Онъ ищетъ истину не съ тѣмъ, чтобы найти ее, но чтобы привнести и оправдать свою мысль. И вотъ, у такихъ-то приверженцевъ философіи и естествознанія, неудивительно, послѣднія являются науками, враждебными религіи, отвергающими истину бытія Божія. "Каковъ человѣкъ, такова и изображаемая имъ философія", вѣрно замѣтилъ Фихте, и этимъ замѣчаніемъ какъ бы подтвердилъ слова другаго знаменитаго философа—Бекона, что "никто не отрицаетъ бытія Божія, кромѣ того, кому выгодно, чтобы не было Бога". 1).

Въ этихъ замвчаніяхъ двухъ глубокихъ философовъ заключается върный психологическій смысль, объясняющій намь тъ неръдко случающіеся факты, когда люди, будучи нравственно заинтересованы, съ упорствомъ отстаиваютъ ничемъ неоправдываемыя, на безпристрастный взглядь, положенія, и положенія, можно сказать, неразумныя, --- неразумныя потому, что разумъ здісь дійствуеть совершенно пассивно, на ходясь подъ сильнымъ давленіемъ своего порочнаго сердца: д'ятельность его, такъ сказать, сковывается этимъ давленіемъ и идетъ не по тъмъ свободно-разумнимъ законамъ мысли, какими она должнабы идти, а по тъмъ, какіе указываетъ ему порочное чувство.-потому-то такая деятельность и является вовсе не разумною, а безумною. Отсюда и понятно будетъ выражение Св. Писанія: "рече безуменъ", и именно только безуменъ, въ порочномъ "сердцъ своемъ: нъсть Богъ" (Пс. 13, 5). Итакъ, вся причина невфрія и скептицизма въ томъ, что въ данномъ случаф заинтересовано порочное сердце человъка, и будь оно заинтересовано въ безспорныхъ истинахъ математики, то оно и ихъ не преминуло бы, по Мальбраншу, отвергнуть: "если-бы квадрать гипотенузы или биномъ Ньютона, говоритъ Мальбраншъ, сопровождались какою-нибудь нравственною обязанностію, то и математика сдёлалась-бы предметомъ сомнёній <sup>2</sup>).



<sup>1)</sup> Атензиъ, стр. 224. 2) Индифферентизиъ Тильо. Xp. Чт. 1880 г. стр. 175.

Кром'в того въ отрицаніи Божества разсудокъ, дійствуя водъ вліяніемъ нравственнаго эговама, побуждается къ этому в собственнымъ эгоизмомъ, который еще более усиливаетъ дерзость въ отриданіи Божества и даеть ему даже безумную сиблость богохульствовать. Зародившись сначала въ видъ сомивнія въ порочномъ сердце человека, отрицаніе Божества. покуда поконтся на нравственномъ только эгоизмѣ, имѣетъ видъ, такъ сказать, практическаго атеизма, т. е., простаго забвенія о Богь. Но какъ скоро это сомньніе, этоть практическій атензмъ переносится на арену растліннаго человіческаго разсудка, то это сомивніе, этотъ практическій атензмъ, полъ вліяніемъ умственнаго эгонзма, принимаетъ уже видъ атеизма теоретическаго, видъ дерзскаго отрицанія Божества и безумнаго богохульства. Вращаясь своими изследованіями въ сферѣ только чувственнаго и земнаго и упиваясь успехами этихъ изследованій, умъ человека, будучи въ силу, такъ сказать, своей плотяности неспособенъ къ уразумънію предметовъ духовныхъ, сверхчувственныхъ, съ гордою самонадъянностію отвергаеть неподдающуюся его уразуменію область духовнаго бытія, какъ несуществующую, --- и отвергаетъ съ какимъ-то особеннымъ самодовольствомъ-почему? потому что это отрицаніе, лаская его собственный эгоизмъ, льститъ главнымъ образомъ нравственному самолюбію человіка.

Итакъ, нравственная порча сердца—вотъ главная причина и корень религіозныхъ сомевній и невърія. А что это такъ, мы постараемся это подтвердить, въ заключеніе, историческими примърами какъ огрицательнаго, такъ и положительнаго характера. Всъ тъ эпохи, на которыя мы въ началъ указали, какъ на эпохи усиленнаго невърія, всъ они отличались наибольшею нравственною распущенностію. Возьмемъ, напр., допотопный міръ и спросимъ: почему тогда изсякло въ людяхъ познаніе о Богъ? Не была-ли причиною этого нравственная распущенность? Именно причиною этого и была нравственная распущенность, какъ даетъ намъ разумъть это св. Библія, говоря, что тогда "всякъ помышлялъ на злая во вся дни" (Быт. 6, 5), и потому Господь и сказалъ: "не имать Духъ Мой пребывати въ людяхъ сихъ, зане суть плотъ" (Ibid. ст. 3).

Тою же нравственною распущенностію отличались и всё другія, указанныя пами выше, эпохи неверія предъ пришествіемъ Спасителя, предъ паденіемъ Западной имперіи (476 г.), а потомъ Византійской (1453 г.), предъ реформаціей (1517 г.) на Западъ, конецъ 18-го столътія и, наконецъ, нашъ пресловутый 19-й въкъ. Обратимся къ последнему. Кажется, никогда матеріализмъ мысли не соединялся такъ тёсно съ матеріализмомъ жизни, какъ въ наше прославленное успъхами матеріалистической культуры время Область матеріи, область чукственной природы человъка является главнымъ средоточіемъ всей дъятельности и жизни современнаго человъчества. Внъшняя природа, долгое время бывшая загадочнымъ сфинксомъ, теперь все болъе и болъе открываетъ человъку свои тайны и служитъ его интересамъ и внешнему благосостоянію. Ослепленный своими побъдами надъ природой, человъкъ сталъ все болъе и болъе отдаваться взученію матеріи и въ силу этого охладъвать къ высшимь духовнымь интересамь, привязываться всецьло къ земль, забывая о небь. О высокихъ, идеальныхъ началахъ жизни большинство перестало и думать. Свобода, правственная отвътственность, совъсть-все это поставляется въ тъни.

Весь нравственный кодексъ огромнаго большинства людей не идетъ далъе этого: покойся, ъшь, пей и веселись... Какойже результатъ получается отъ такого состоянія современнаго человъчества? Результатъ извъстенъ: усиленіе невърія и скептицизма, идея о Богъ не только забывается, но иногда служитъ даже предметомъ глумленія. И это естественно, потому что живущіе во плоти о плотскомъ и помышляютъ, а помышленія плотскія суть духовная смерть и вражда противъ Бога (Рим. 8, 5—7).

Напротивъ, люди съ чистымъ сердцемъ, съ развитою нравственностію, люди добродътельной жизни всегда имъли и имъютъясныя и глубокія познанія о Богъ. Примъровъ тому въ исторіи много. Возьмемъ, напримъръ, періодъ вселенскихъ соборовъ, эту эпоху высшаго развитія богословской мысли,—здъсь мы видимъ цълый рядъ замъчательнъйшихъ богослововъ, какъ-то: свв. Аванасія Великаго, Василія Великаго, Григорія Богослова, Григорія Нисскаго и др.; и что-же? всъ эти лица отли-

чались святою, безупречною жизнію. Отличаясь высшимъ по тому времени образованіемъ, эти лица не считали все-таки его достаточнымъ для усвоенія истинъ вѣры, особенно истинъ о Божествѣ. Для этого послѣдняго они считали нужнымъ приготовить себя сначала въ нравственномъ отношеніи: для чего удалялись иногда въ пустыни, чтобы здѣсь въ уединеніи заняться самоиспытаніемъ и нравственнымъ усовершенствованіемъ, и вообще проводили время въ подвигахъ, постѣ и молитвѣ, и съ чистымъ уже сердцемъ приступали къ изученію слова Божія и книги природы. И вотъ, путемъ такой, по истинѣ, духовной жизни они и достигали высшаго познанія о Богѣ, о чемъ свидѣтельствуютъ ихъ произведенія, исполненныя глубокихъ мыслей и разсужденій о тайнахъ вѣры.

Итакъ, глубоко-психологически върно выражение св. Іоанна Богослова, что "не любяй не позна Бога, яко Богъ любы есть, п всякъ любяй знаетъ Бога" (1 Іоан. 4, 7—8), т. е., что нравственная чистота сердца есть первое и необходимое условие истиннаго Богопознания, напротивъ, его развращенность есть главный источникъ религиозныхъ сомнъний и невърія.

H. M.

# о случайности законовъ природы.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

"Είναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Московской Духовной Академіи П. П. Соколова).

## В В Е Д Е Н І Е.

Вначаль человькъ всецьло поглощенъ своими ощущеніями удовольствія и страданія; онъ не думаеть о вифшнемъ мірф не знаетъ о его отдъльномъ существованіи. Но съ теченіемъ времени въ самыхъ своихъ ощущеніяхъ онъ начинаетъ различать два элемента, изъ которыхъ одинъ, -- относительно простой и однообразный, -- есть ощущение его собственнаго "я", а другой, -- болъе сложный и болъе измънчивый, -- представление внышних предметовы. Съ этого момента въ немъ пробуждается потребность выйти за предёлы своей личности и разсмотръть окружающія его вещи въ себъ самихъ, - пробуждается потребность познанія. Онъ еще не спрашиваетъ себя, на какую точку зрвнія онъ должень стать, чтобы видеть вещи не такими, какъ онъ ему кажутся, а такими, какъ онъ существуютъ въ дъйствительности. Уже съ этой точки зрънія, на которой онъ находится, его раскрывающіеся глаза усмотрыли чудную перспективу и безконечные горизонты, и, утверждаясь на ней, какъ на наблюдательномъ пунктв, онъ принимается познавать міръ въ томъ видѣ, въ какомъ послѣдній доступенъ его взору. Это-первый фазись науки, тоть фазись, когда умъ въ цвляхъ построенія всеобщаго познанія основывается на ентинихи чусствоах. И внёшнія чувства действительно дають ему первое понятіе о мірё. Согласно ихъ даннымъ, міръ представляется совокупностью безконечно разнообразныхъ фактовъ. Человікть можеть ихъ наблюдать, анализировать, описывать съ большей и большей точностью, и въ этомъ самомъ описаніи состоить наука. Что-же касается до опредёленнаго порядка между фактами, то человікть о немъ не спрашиваеть: чувства не дають ему видіть такого порядка. Случай, судьба, совокупность своенравныхъ воль—вотъ что управляетъ міромъ.

Въ продолжение извъстнаго времени человъкъ удовлетворяется такимъ міровоззръніемъ. Не есть-ли оно уже очень плодотворный шагъ впередъ? Между тъмъ, наблюдая факты, человъческий умъ замъчаетъ между ними постоянныя связи. Онъ вилить, что природа состоить не изъ обособленныхъ вещей, а изь явленій, взаимно вызывающихъ другь друга. Онъ констагируетъ, что наблюдаемая чувствами смежность явленій не засть точнаго понятія о ихъ действительномъ соотношеніи. Онъ желалъ бы имъть возможность расположить явленія не вь томъ порядкъ, въ какомъ они ему представляются, а по ихъ дъйствительной взаимной зависимости. Чисто описательная наука теперь представляется ему недостаточной и даже ве точной, потому что она извращаетъ отношенія вещей. Ему мотклось-бы съ описаніемъ соединить объяснительное познаніе. Но такого познанія чувства не могутъ доставить. Чтобы пріобръсти его, нужно отмъчать наблюдаемыя связи, сравнивать ихъ и такимъ образомъ распознавать между ними связи постоянныя и общія. Затёмъ, когда будутъ установлены такія рамки, следуеть подводить подъ нихъ те частныя связи, которыя предполагается объяснить. Чувства-же открывають только связи, непосредственно данныя самими вещами. Но вотъ является философское мышленіе и предлагаетъ уму болье высокую точку врвнія, съ которой наблюдается именно то, что есть общаго въ вещахъ; и умъ поручаетъ этому мышленію толковать, классифицировать и выяснять данныя чувствъ.

Поставленное такимъ образомъ выше чувствъ, мышленіе сначала думаетъ обойтись безъ нихъ и пытается построить вауку о міръ исключительно собственными силами. Ему ка-

жется, что для этого достаточно взять въ качествъ точки отправленія тъ пден, которыя представляются ему очевидными
сами по себъ, и развить ихъ по его собственнымъ законамъ.
До какого пункта мышленіе можетъ довести такое построеніе,
ничего не заимствуя у видимыхъ чувствъ.—трудно сказать.
Какъ-бы то ни было, оно кончаетъ наукой, всъ части которой
дъйствительно находятся въ строгой связи, и которая такимъ
образомъ всецъло едина, но которая съ другой стороны расходится съ дъйствительными вещами и все болъе и болъе
дискредитируется своими-же собственными выводами. Этонаука, построенная изъ чистыхъ идей, а порядокъ идей имъетъ
цънность только тогда, когда онъ объясняетъ порядокъ явленій.

Придя къ невозможности создать начку исключительно собственвыми силами, мышленіе соглашается допустить участіе чувствъ. Они будутъ работать сообща, чтобы познать міръ: чувства будуть наблюдать факты, а мышленіе-возводить ихъ къ законамъ. Следуя этому методу, умъ стремится къ болве широкому міровоззрівнію, чімь предыдущія. Мірь, съ этой точки зрвнія есть совокупность безконечно разнообразныхъ фактовъ, и между этими фактами существуютъ постоянныя и необходимыя связи. Разнообразіе и единство, случайность и необходимость, изминчивость и постоянство, воть два полюса вещей. Законъ даетъ основу явленіямъ, явленія осуществляють законь. Это-міровозарвніе въ одно и то-же время синтетическое и гармоническое, потому что оно допускаетъ противоположности безъ ограниченій и тімъ не меніве примиряеть ихъ. Кромф того оно даетъ возможность, какъ показываетъ опытъ, все лучше и лучше объяснять и предвидёть явленія. Пораженный такими преимуществами, умъ все болфе и болфе склочяется къ этому міровоззрѣнію и начинаетъ обо всемъ судить на основаніи его.

Но, спрашивается теперь, есть-ли это—окончательное міровоззрѣніе? Можетъ-ли наука, создаваемая мышленіемъ съ помощью чувствъ, вполнѣ совпадать съ познаваемымъ предметомъ?

Прежде всего, что такое это абсолютное сведеніе множественнаго къ единому, измѣнчиваго къ постоянному, къ которому стремится научная мысль? Не есть-ли оно въ концѣ концовъ только сліяніе противорѣчивыхъ понятій? И если абсо-

лютное постижимо для ума, законно-ли такое сліяніе? Затьмъ, достаточно ли присоединить къ дъятельности мысли свидътельства чувства, чтобы умъ могъ стать на истинно центральную точку зрънія? Въ дъйствительности такая уступка имъетъ значеніе только для изслъдованія природы. Она не ведетъ за собой измъненія въ самомъ міровоззръгіи. Съ того момента, какъ мышленіе навязало наукъ свою категорію необходимой связи, для него болье не важно, по крайней мъръ въ теоретическомъ отношеніи, участвуютъ чувства въ дълъ познанія, или нътъ. Остается истиннымъ, что совершенный разумъ могъ-бы извлечь всю науку изъ себя самого или по крайней мъръ изъ познанія одного только факта, разсмотръннаго во всей совокупности его элементовъ. Міръ остается единымъ цълымъ, единой системой, всъ части которой необходимо выражають одна другую.

Но дъйствительно-ли существуетъ эта присущая мышленію категорія необходимой связи и въ самыхъ вещахъ? Можно-ли смъшивать причины съ законами, какъ это въ концъ концовь предполагаетъ ученіе, опредъляющее законъ, какъ неизмънное отношеніе?

Этотъ вопросъ имъетъ интересъ и для метафизики, и для наукъ положительныхъ. Ученіе, которое полагаетъ въ разсудочномъ мышленіи высшую точку зрънія познанія, въ результать ссылаетъ все самопроизвольное въ міръ иллюзій, видитъ въ цълесообразности только субъективную репродукцію необходимаго строя дъйствующихъ причинъ, сводитъ чувство свободной воли къ незнанію причинъ нашихъ дъйствій и допускаетъ возможность только одной истинной причинъ, все производящей и всъми управляющей посредствомъ единственнаго и неизмъннаго акта. Болье того, это ученіе не даетъ удовлетворительнаго понятія о безусловной необходимости наблюденія и опыта въ положительныхъ наукахъ и вводитъ болье или менье замаскированный фатализмъ не только въ изученіе всъхъ физическихъ явленій безъ различія, но также въ психологію, исторію и соціальныя науки.

Чтобы узнать, существують-ли причины, действительно отличныя отъ законовъ, нужно изследовать, въ какой степени законы, управляющие явлениями, обладаютъ необходимостью. Если случайность въ конце концовъ есть только иллюзия, обязанная своимъ происхожденіемъ болѣе или менѣе полному незнанію опредѣляющихъ явленія условій, то причина есть не что иное, какъ антецедентъ, выраженный въ формѣ закона, или лучше самый законъ, насколько онъ выражаетъ всеобщее отношеніе, и въ этомъ случаѣ автономія разсудочнаго мышленія законна. Но если бы оказалось, что данный міръ обнаруживаетъ въ извѣстной степени случайность, дѣйствительно не сводимую ни къ чему, то было-бы возможно думать, что законы природы не абсолютны, что ихъ основа заключается въ причинахъ, господствующихъ надъ ними, и что поэтому разсудочная точка зрѣнія не можетъ быть окончательной точкой зрѣнія въ познаніи вещей.

#### LIABA I.

### О необходимости.

Почему мы признаемъ извъстное явленіе необходимымъ? Или, другими словами, что служитъ критеріемъ необходимости?

Если бы мы попытались опредёлить понятіе безусловной необходимости, то намъ пришлось-бы устранить изъ него всякое условное соотношеніе явленій, т. е., всякое подчиненіе одной вещи другой, какъ условію ея существованія. Бесусловная необходимость исключаетъ всякую сложную множественность, всякую возможность существованія отдёльныхъ вещей или законовъ. Поэтому мы не будемъ рѣшать вопросъ, царитъли подобная необходимость въ данномъ мірѣ, который по существу есть совокупность многихъ болѣе или менѣе зависящихъ другъ отъ друга вещей.

Проблема, о которой у насъ идетъ ръчь, въ дъйствительности слъдующая: по какому признаку мы узнаемъ относительную необходимость, т. е., существование необходимаго отношения между двумя вещами?

Самый совершенный типъ необходимой связи представляетъ силлогизмъ, въ которомъ частное суждение выводится изъ общаго на томъ основании, что оно заключалось въ послъднемъ и, слъдовательно, подразумъвалось въ тотъ моментъ, когда утверждалось общее суждение. Силлогизмъ въ итогъ есть не что иное, какъ доказательство существования аналитическаго от-

ношенія между родомъ и видомъ, цёлымъ и частью. Такимъ образомъ, тамъ, гдё существуетъ аналитическое отношеніе, существуетъ и необходимая связь. Но сама по себё эта связь чисто формальна. Если общее сужденіе случайно, то и частное сужденіе, какъ выводъ изъ него, должно быть также случайно. Съ помощью силлогизма мы можемъ придти къ доказательству реальной необходимости лишь въ томъ случай, если мы свяжемъ всё заключенія съ какою-нибудь большою посылькой, которая необходима сама по себъ. Между тёмъ, совмёстнма-ли такая операція съ условіями анализа?

Съ аналитической точки врвнія само по себь вполнъ необходимо только такое сужденіе, которое имъетъ своей формулой А=А. Всякое-же сужденіе, въ которомъ предикатъ отличается отъ субъекта,—а это бываетъ даже въ томъ случав, когда одно понятіе получается изъ разложенія другого,—заключаемъ въ себъ на ряду съ аналитическимъ отношеніемъ синтетическое. Но можетъ-ли силлогизмъ свести сентетико-аналятическія сужденія къ сужденіямъ чисто аналитическимъ?

Разница между сужденіями, надъ которыми оперируетъ силлогизмъ, и сужденіемъ вполнъ необходимымъ обнаруживается съ самаго начала. Въ послъднемъ термины соединены знакомъ—, а въ первыхъ связкой есть. Нътъли тутъ кореннаго различія?

Быть можеть, связка есть, употребляемая въ обыкновенных сужденіяхъ, не лишена нѣкотораго отношенія къ знаку —. Если стать на точку зрѣнія объема понятій (какова точка зрѣнія умозаключенія), то эта связка означаетъ, что субъектъ выражаєть собою только часть предиката, —часть, относительная величина которой не указывается. Сужденіе "всѣ люди —смертны" означаетъ, что видъ "человѣкъ" есть часть рода "смертный", причемъ отношеніе числа людей къ числу смертныхъ остается неопредѣленнымъ. Если бы мы знали это отношеніе, то мы могли-бы сказать: "всѣ люди — 1/п смертныхъ". Прогрессъ науки, можно добавить, и состоитъ въ болѣе точномъ и болѣе полномъ опредѣленіи видовъ, содержащихся въ родахъ, такъ чтобы въ законченной наукѣ знакъ —могъ вездѣ замѣнитъ связку есть. Формула этой науки была-бы А —В+С — D — ...; В — а + b + с..., и проч. Замѣняя В, С, D и т. д. ихъ равнознач-

ными величинами, мы имъли-бы въ результатъ: A = a + b + c + ... Но есть-ли и это чисто аналитическая формула?

Безъ сомнѣнія, отношеніе A къ его частямъ аналитическое, но обратное отношеніе частей къ цѣлому — синтетическое. Вѣдь, множественность не заключаетъ въ себѣ основанія единства, и было-бы безполезно ссылаться на то, что, замѣняя a+b+c+... ихъ равнозначною величиной, мы получимъ A=A, такъ-какъ научное познаніе и состоитъ въ томъ, чтобы разсматривать A какъ разложимое цѣлое и раздѣлять его на составныя части.

Но, скажутъ, идсальную аналитическую форму, къ которой стремится наука, можно мыслить и иначе. Средній терминъ М, поставленный между двумя данными терминами S и P, дълить на двое промежутокъ, вытекающій изъ различія ихъ объема Такимъ-же образомъ можно поставить средніе термины между S и M, между M и P, и такъ далѣе до тѣхъ поръ, пока пробълы не будутъ совершенно заполнены. Переходъ отъ S къ P будетъ тогда незамѣтиымъ. Продолжая эту работу, мы въ концѣ концовъ вновь возстановимъ единство основного понятія A, въ которомъ все будетъ соединено непрерывною связью.

Такая точка зрвнія дійствительно позволяєть свести всі сужденів къ формулів "А есть А". Но на этоть разь связка есть не можеть быть замінена знакомь. Никакое количество среднихъ терминовь не можеть всеціло заполнить промежутка между общимь и частнымь. Переходы, правда, будуть меніве різки, но они все-таки останутся, и, слідовательно, различіе объема между субъектомъ и предикатомъ будеть всегда существовать.

Итакъ, свести частныя отношенія къ формуль A=A, т. е., придти путемъ анализа къ доказательству коренной необходимости, невозможно. Анализъ, силлогизмъ показываютъ только производимую необходимость, т. е., невозможность, чтобы такая-то вещь была ложной, если другая признана истинной.

Недостатокъ анализа, если довольствоваться имъ однимъ, заключается въ томъ, что онъ допускаетъ въ качествъ послъдняго объясненія только формулу тожества и не можетъ свести къ ней тъхъ сужденій, которыя требуется объяснить. Анализъ плодотворенъ лишь въ томъ случаъ, если тожественное

суждение объединяетъ совокупность разнородныхъ элементовъ и дано ему въ качествъ простой исходной точки; онъ доказываетъ необходимость только тогда, когда раскрываетъ необходимый синтезъ. Существуютъ-ли такие синтезы?

Опыть не даеть намъ всеобщаго знанія, имфющаго значеніе на всякомъ мъстъ и во всякое время; опытно мы познаемъ лишь витинія отношенія вещей, открываемъ связи хотя и постоянныя, но не необходимыя. Огсюда, чтобы синтезъ могъ быть необходимымъ, онъ прежде всего долженъ быть познаваемъ а ргіогі. Правда, намъ, можеть быть, следовало-бы узнать, необходимъ-ли такой синтезъ съ точки зрвнія вещей, какъ онъ необходимъ для нашего разума; но пока уже его раціональной необходимости достаточно для того, чтобы устранить изследованіе его объективной д'ійствительности, такъ какъ, в'ідь, подобное изсл'ядование можетъ совершиться только по законамъ того-же разума. Если бы случайно теченіе вещей не совпадало въ точности съ апріорными принципами разума, то разумъ отсюда заключиль-бы не то, что онь ошибается, а то, что матерія выдаеть последнимь мятежемь противь порядка свое причастіе небытію.

По какому же признаку можно узнать, что извъстное суждение апріорно?

Для того, чтобы назвать суждение апріорнымъ, необходимо, чтобы его элементы, т. е., понятія и ихъ отношеніе, не вытекали изъ опыта. Но для того, чтобы признать понятія не вытекающими изъ опыта, недостаточно, чтобы они были абстрактны. Опытъ въ цёломъ пе даетъ намъ ничего, что не имелобы на ряду съ конкретной стороной въ то-же время и стороны абстрактной. Я не обнимаю въ одномъ возгрѣніи цвѣта и запаха того-же предмета. Самыя смёлыя абстракціи могуть быть лишь разсудочнымъ расширеніемъ техъ подраздёленій, которыя уже намечены чувствами. Кроме того, самъ-же опыть ставить нась и на путь такого расширенія, представляя намъ болъе или менъе обстрактныя данныя о вещахъ, смотря по отдаленности, продолжительности или интенсивности впечатлъній. Такимъ образомъ, для того, чтобы понятіе могло считаться апріорнымъ, оно не должно получаться изъ опыта ни прямо, путемъ воспріятія, ни косвенно, путемъ абстракціи.

Точно также, чтобы признать апріорнымъ какое-нибудь отношеніе, недостаточно указать на то, что оно устанавливаеть между воспріятіями изв'єстную систематическую связь, въ томъ предположенін, что опыть не даеть намъ вичего, похожаго на систему. Полагать, что воспріятіе совершенно лишено единства, - значить выходить изъ условій действительности. Самыя непосредственныя воспріятія заключають въ себ'в группировку сходныхъ частей и различение несходныхъ предметовъ. Чистая множественность есть нвчто безусловно непонятное, и если она совершенно непостижима для мысли, то не можеть быть дана и въ опытъ. Такимъ образомъ, уже въ самыхъ воспринимаемыхъ нами предметахъ существуетъ извъстная степень систематичности. Поэтому, прежде чемъ утверждать, что установленное между двумя понятіями отношеніе зависимости не вытекаетъ изъ опыта, нужно удостовъриться, существенно-ли различается это отношение отъ тахъ отношений, которыя мы можемъ констатировать въ опытъ. Необходимо, чтобы это отношеніе радикально отличалось отъ техъ, какія представляетъ намъ опытъ или какія мы можемъ прочесть въ его данныхъ.

Что же касается области опыта, то она можеть быть точно опредълена: это—факты и доступныя наблюденію отношенія ихъ. Факты раздъляются на факты внёшніе и факты внутренніе, т. е., свойственные тому самому существу, которое является ихъ носителемъ. При помощи внёшнихъ чувствъ мы познаемъ первые, посредствомъ эмпирическаго сознанія или внутренняго чувства мы можемъ открывать въ себё вторые. Доступныя наблюденію отношенія состоятъ въ отношеніяхъ сходства и одновременной или послёдовательной смежности.

Если мы найдемъ, что синтетическое сужденіе апріорно, то оно будетъ субъективно необходимо; но чтобы быть необходимымъ и съ точки зрѣнія вещей, оно должно кромѣ того утверждать необходимое объективное отношеніе между тѣми понятіями, которыя оно соединяетъ. Если большая посылка выражаетъ случайное отношеніе, то она передаетъ эту черту и всѣмъ выводимымъ изъ нея ваключеніямъ. Объективныя-же отношенія, которыя могутъ существовать между двумя понятіями, сводятся къ слѣдующимъ четыремъ: отношеніямъ причины къ дѣйствію,

средства къ цѣли, субстанціи къ свойству и цѣлаго къ части. Отношенія субстанціи къ свойству и цѣлаго къ части могутъ быть сведены къ взаимоотношеніямъ причинности и цѣлесо-образности. Такимъ образомъ, въ результатѣ остаются только отношенія причинности и цѣлесообразности.

Но ни о какой цели нельзя сказать, что она должна осуществляться необходимо. Нётъ ни одного явленія, которое само по себъ было-бы единственно возможнымъ. Напротивъ, кромъ явленія, которое мы имъемъ въ виду, существуетъ безконечное количество другихъ возможныхъ, и шансы на его осуществление относятся къ шансамъ на осуществление чегонибудь другаго какъ единица къ безконечности. Итакъ, осуществленіе какой-либо данной цёли, хотя бы это была единообразная последовательность явленій, не только далеко отъ необходимости, но само по себъ безконечно маловъроятно. Болъе того, -- даже тогда, когда предполагается непремънное осуществленіе цёли, средста для этого не определяются сразу. Всякая цёль можеть быть одинаково осуществлена различными средствами, подобно тому какъ преднамфченнаго пункта можно достигнуть разными путями. Правда, не всё средства будутъ въ одинаковой степени просты или хороши; но для цели, какъ таковой, подобныя различія не имфють значенія, и если съ ними считаются, то потому, что возводять самое средство въ вторичную цель. Осуществление цели известными средствами предполагаетъ дъятеля, способнаго познавать, выбирать и совершать. Такимъ образомъ, цель сама по себе не необходима.

Нельзя сказать того-же о произведеніи действія его причиной, если слово причина понимается въ строгомъ смысле производящей силы. Причина въ собственномъ смысле возможна только тогда, когда она порождаетъ действіе. Кроме того, она действуетъ единственно въ силу своей природы, не обращая никакого вниманія на эстетическую или моральную ценность результата. Такимъ образомъ, нетъ никакого основанія допускать въ простомъ отношенів причины къ действію какуюнибудь долю случайности. Это отношеніе представляетъ собою совершенный, хотя и единственный, типъ коренной необходимости.

Отсюда, необходимость, какъ объективная, такъ и субъек-

тивная, принадлежитъ исключительно причиннымъ синтезамъ апріорнаго характера: только изъ нихъ могутъ вытекать вполнѣ необходимыя аналитическія слѣдствія.

Итакъ, въ результатъ мы видимъ, что критеріемъ необходимости извъстнаго отношенія служитъ возможность аналитически свести его къ субъективно и объективно необходимому синтезу. Принципомъ же необходимой связи вещей можетъ быть только апріорный причинный синтезъ.

Если бы теперь оказалось, что установить законность подобныхъ синтезовъ, какъ основныхъ и руководящихъ принциповъ познанія вещей, невозможно, то значило-ли бы это, что всякая необходимость становится призрачной? Еще нътъ.

Безъ сомнинія, тогда не могло-бы быть болье рычи о коренной необходимости, какъ заковъ, царящей въ данномъ міръ, потому что если бы даже извъстные синтезы, предполагаемые опытомъ, и были сами по себъ необходимы, разумъ въ настоящемъ случав не имълъ бы возможности удостовъриться въ этомъ. Однако соединение опыта и анализа могло бы еще обнаружить извёстный родь необходимости, -тоть единственный, нужно сказать, родъ ея, къ которому обыкновенно стремятся положительныя начки. Въ самомъ дълъ, эмпирически данные частные синтезы можно было-бы свести къ синтезамъ болфе общимъ, а эти общіе синтезы къ еще болье общимъ, и такъ далье, до тъхъ поръ, пока мы не достигли-бы болье или менъе ограниченнаго количества такихъ синтезовъ, которые практически ни къ чему несводимы. Идеаломъ было-бы свести все къ одному синтезу, къ одному высшему закону, который обнималь-бы собою, какъ частные случаи, всв законы вселенной. Безъ сомнънія, такія общія формулы, основанныя въ концъ концовъ на опыть, сохраняли бы за собой его характеръ, т. е., давали-бы познание того, что есть, а не того, что не можетъ не быть. Ничто не могло-бы доказать, что онъ необходимы сами по себъ; но онъ устанавливали-бы между всъми частными фактами, какъ таковыми, необходимое отношение. Малъйшее измънение въ подробностяхъ влекло бы за собой міровой перевороть. Такимъ образомъ, на ряду съ теоретической необходимостью можно допустить возможность необходимости

фактической. Теоретическая необходимость существуетъ тогда, когда синтезъ, раскрываемый анализомъ, полагается умомъ а ргіогі и соединяетъ дѣйствіе съ причиной. Но когда этотъ синтезъ, не будучи апріорнымъ, предполагается цѣлою совокупностію извѣстныхъ фактовъ и постоянно подтверждается опытомъ, онъ все-таки обнаруживаетъ если не необходимость цѣлаго, то по крайней мърѣ необходимость каждой части, разумѣется, при реализаціи остальныхъ.

#### ГЛАВА ІІ.

### О бытіи.

Заключаетъ-ли эмпирически данный міръ въ различныхъ фазисахъ своего развитія отличительные признаки необходимости?

Самую низшую ступень на лѣстницѣ вещей занимаетъ бытіе, или простой, лишенный опредѣленности факта. Можно-ли сказать, что бытіе существуєть необходимо?

Такъ какъ безусловная необходимость немыслима въ отношеніи къ эмпирически даннымъ вещамъ, то необходимость бытія можетъ состоять лишь въ связи, соединяющей его съ тѣмъ, что преднолагается до него, т. е. съ возможнымъ.

Какова же природа этой связи? Ведетъ-ли существование возможнаго къ неизбъжному осуществлению бытия?

Прежде всего, можно-ли вывести бытіе изъ возможности подобно тому, какъ въ силлогизмъ заключеніе выводится изъ посилокъ? Содержитъ-ли возможное все то, что требуется для осуществленія бытія? Достаточно-ли чистаго анализа для объясненія перехода отъ одного къ другому?

Безъ сомнѣнія, въ извѣстномъ смыслѣ въ бытіи нѣтъ ничего болѣе того, что существуетъ въ возможности, такъ какъ все, что есть, было возможно, прежде чѣмъ стало быть. Возможное есть такъ сказать матерія, изъ которой создано бытіе. Но бытіе, сведенное такимъ образомъ къ возможному, остается чисто идеальнымъ, и чтобы получить реальное бытіе, необходимо допустить новый элементъ. Въ самомъ дѣлѣ, всѣ возможности сами по себѣ имѣютъ одинаковое притязаніе на бытіе, и въ этомъ смыслѣ нѣтъ никакого основанія для того, чтобы одна возможность осуществилась предпочтительно предъ дру-

гими. Ни одинъ фактъ не возможенъ безъ того, чтобы одинаково не былъ возможенъ и другой, ему противоположный. Если бы поэтому возможное было предоставлено самому себъ, то все находилось-бы въ евчномъ колебаніи между бытіемъ и небытіемъ, ничто не перешло-бы отъ способности къ дъйствію. Такимъ образомъ, не только возможность не заключаетъ въ себъ бытія, а напротивъ, бытіе заключаетъ возможность и кромъ того еще нъчто: осуществленіе одной противоположпости предпочтительно предъ другой, т. е., актъ въ собственномъ смыслъ слова. Бытіе есть синтезъ этихъ двухъ понятій и синтезъ, ни къ чему не сводимый.

Но можеть быть, это синтезь, необходимый самъ по себъ? Можеть быть, разумъ а priori утверждаеть, что возможность должна переходить въ актъ, что нъчто должно осуществляться?

Важно замѣтить, что здѣсь идетъ рѣчь не о бытіи въ себѣ, а о бытіи, какъ его разсматриваютъ положительныя науки, т. е., о фактахъ, данныхъ въ опытѣ. Поэтому синтезъ возможности и акта долженъ быть понимаемъ въ томъ смыслѣ, въ какомъ онъ можетъ быть примѣнимъ къ даннымъ предметамъ. Доказывать опріорное происхожденіе этого принципа, усвояя ему такое значеніе, которое выводило-бы его изъ области науки, значило-бы доказывать нѣчто иное, чѣмъ то, о чемъ у насъ инетъ рѣчь.

Отсюда возможность въ разсматриваемомъ синтезѣ не есть способность, которая существуетъ ранѣе акта и остается во время него и послѣ него, потому что способность, понимаемая такимъ образомъ, не принадлежитъ къ области положительныхъ наукъ. Это просто родъ бытія, который можетъ быть данъ въ опытѣ, но еще не данъ. Точно также и актъ не есть измѣненіе совершающееся въ способности, когда она создаетъ предметъ, или превращеніе способности въ производящую причину: это—просто появленіе факта, множественности и разнообразія въ сферѣ опыта.

Однако и въ этомъ смыслѣ понятія возможности и акта, повидимому, могутъ быть мыслимы только а priori, такъ-какъ возможность не дана въ опытѣ, а актъ вообще есть все данное. Повидимому, нѣтъ такого реальнаго опыта, который вполнѣ уяснилъ-бы ту или другую изъ этихъ двухъ вещей.

Но можно-ли считать возможность сверхъопытнымъ понятіемъ только потому, что она не дана въ опытъ какъ таковая? Наблюдая безконечное разнообразіе и безконечную измънчивость вещей, замъчая противоръчіе чувственныхъ данныхъ у разныхъ индивидуумовъ и даже у одного и того-же лица, умъ естественно начинаетъ смотръть на все, что ему представляется, какъ на особенность своей личной точки зрънія, и полагаетъ, что вещи могли-бы казаться ему иначе, еслибы онъ сталъ на другую точку. По мъръ того, какъ увеличиваются наблюденія, идея возможности становится все болье и болье абстрактной и наконецъ лишается всякаго ясно представимаго содержанія.

Что-же касается понятія акта, то если бы оно дъйствительно означало все данное, его нельзя было бы признать происшедшимъ изъ опыта. Но выраженіе: "все данное", взятое буквально, является непонятнымъ, все равно, будемъ-ли мы считать количество данныхъ вещей въ прошедшемъ, настоящемъ и будущемъ определенной величиной, или неопределенной. Актъ или фактъ вообще есть просто понятіе неограниченнаго объема, выражающее въ абстратной форм'в существование міра, какъ объекта воспріятія. Въ этомъ смыслѣ понятіе акта можетъ находить свое объяснение въ самомъ существовании опыта и въ тъхъ постоянныхъ измъненіяхъ, которыя мы замъчаемъ въ вещахъ. По мере того, какъ мы видимъ, что одинъ родъ бытія следуетъ за другимъ, у насъ утверждается идея дъйствія, прим'єръ котораго представляетъ намъ каждое исное данное опыта, между тымъ какъ представление объ особенностяхъ, свойственныхъ каждому факту, благодаря безконечной иногочисленности и разнообразію опытныхъ данныхъ, стушевывается само собою.

Итакъ, положенія, изъ которыхъ слагается бытіе, т. е., возможность и актъ не могутъ считаться апріорными. Остается отношеніе, устанавливаемое между этими понятіями. Но это отношеніе было-бы по существу метафизическимъ лишь вътомъ случать, если бы дёло шло о переходъ творческой способности въ творческій актъ. Какъ скоро оба понятія сведены къ ихъ научному значенію, оно теряетъ такой характеръ. Съ этой точки оно есть не болье, какъ абстрактное отноше-

ніе настоящаго опыта къ опытамъ прошедшимъ, въ сравненіи съ которыми настоящій опыть былъ просто возможнымъ. Та-кимъ образомъ, это отношеніе не выходитъ за предѣлы опыта, возведеннаго путемъ послѣдовательныхъ абстракцій на высшую степень обобщенія.

Но это не все. Отношеніе элементовъ бытія не настолько опредѣленно, чтобы видѣть въ одномъ изъ нихъ (возможномъ) причину другого (дѣйствительнаго). Не противорѣча разуму, можно допустить, что возможное никогда не должно перейти въ дѣйствіе, или признать, что дѣйствительное существуетъ отъ вѣчности. Такимъ образомъ, познаніе бытія, какъ дѣйствительности, не только можетъ вытекать изъ опыта, но и не можетъ имѣть другого происхожденія, т. е., не можетъ быть сведено къ синтетическому сужденію а ргіогі.

Что-же касается опыта, то онъ не даетъ намъ повода приписывать переходу возможности въ дъйствительность даже фактическую необходимость. Мы видимъ, что множество вещей,
которыя существовали, и которыя, слъдовательно, сами по себъ
возможны и способны перейти въ дъйствіе, остаются впредівъ состояніи простыхъ возможностей, и, быть можетъ, ничтоне даетъ намъ права предполагать, что онъ когда-нибудьснова осуществятся.

Нужно-ли допустить, что всё возможности въ сущности вѣчнодѣйствительны, что настоящее слагается изъ прошедшаго и чревато будущимъ, что будущее далеко не случайно и уже существуетъ предъ взоромъ высшаго разума, что, наконецъ, различіе между возможностью и бытіемъ есть только иллюзія, происшедшая благодаря промежутку времени, который отдѣляетъ наше представленіе о всщахъ отъ вещей въ себѣ?

Такое ученіе не только неосновательно и недоказуемо, но кром'є того и непонятно. Говорить, что каждая вещь есть актуально все то, чёмъ она можетъ быть, значитъ утверждать, что она соединяетъ и примиряетъ въ себ'є противоположности, которыя по законамъ нашего познанія могутъ существовать, лишь выт'єсняя одна другую. Но какъ понять вещи, образующіяся изъ взаимно исключающихъ другъ друга элементовъ? Зат'ємъ, какимъ образомъ можно допустить, что вс'є формы одинаково причастны в'єчности, какъ будто вс'є он'є им'єютъ



ту-же цённость и то-же право на существованіе? Наконець, разсматриваемыя во времени, вещи не всё осуществляются въ одинаковой степени. Одна постепенно становится всёмъ, чёмъ она можетъ быть, другая уничтожается въ тотъ самый моментъ, какъ началось ея развитіе. Чтобы приписать это различіе возможностямъ, оно должно уже заранёе вёчно существовать въ дёйствительности. Отсюда возможности не всё дёйствительны въ равной степени; другими словами: однё изъ нихъ относительно дёйствительны, а другія въ сравненіи съ пвий только возможны.

Итакъ, актуально данное бытіе не есть необходимое слѣдствіе возможнаго: оно есть его случайная форма. Но если существованіе бытія не представляется необходимымъ, то можно-ли сказать то-же самое и о его природѣ? Не подчинено-ли оно въ своемъ собственномъ развитіи неизыѣнному закону? Не заключаетъ-ли оно въ себѣ самомъ той необходимости, отъ которой оно свободно въ своемъ отношеніи къ возможному?

Законъ даннаго въ опыть бытія можеть быть выраженъ несеолькими формулами, имьющими въ сущности одинь и тотъже. смыслъ, а именно: "ничто не происходить безъ причины", все, что происходить, есть дъйствіе, и дъйствіе, пропорціональное своей причинь", т. е., не заключающее въ себъ ничего болье того, что содержится въ ней, "ничто не уничтожается и ничего не создается", или, наконецъ, "количество бытія остается неизмъннымъ".

Этотъ законъ нельзя разсматривать, какъ данный самимъ бытіемъ: идея единообразія и неизмѣнности чужда эмпирическому бытію, какъ таковому, потому что оно состоить по существу въ множественности различныхъ и измѣнчивыхъ явленій. Законъ причинности есть синтезъ двухъ не сводимыхъ другъ къ другу элементовъ: измѣнчивости и тожества, и недостаточно признать реальное осуществленіе одного изъ этихъ понятій, измѣнчивости, чтобы отсюда аналитически слѣдовало другое.

Но, быть можеть, этоть законъ необходимь какъ самопроизвольное утверждение разума? Можеть быть, онъ познается а priori и на этомъ основании предписывается бытю?

Гав въ самомъ деле, можно найти въ данныхъ опыта такой предметъ, который соответствовалъ-бы понятію "причины",

означающему "производящую силу", и такое отношеніе, которое соотвѣтствовало-бы идеѣ "произведенія", выражающей связь . между причиной и дѣйствіемъ?

Если поставить вопросъ такимъ образомъ, то законъ причинности, конечно, апріоренъ. Но не въ этомъ смыслѣ разумѣется онъ въ области эмпирическаго познанія. Идея производящей причины не могла-бы оказать никакой услуги тому, кто, какъ ученый въ собственномъ смыслѣ, изслѣдуетъ исключительно природу и порядокъ явленій. Въ дѣйствительности слово "причина" въ его научномъ употребленіи означаетъ "непосредственное условіе". Причина какого-нибудь явленія въ этомъ смыслѣ есть также явленіе, и не можетъ быть ничѣмъ, кромѣ явленія: иначе изслѣдованіе причинъ не входило-бы въ область положительныхъ наукъ. Только это такое явленіе, которое должно предварительно существовать, чтобы осуществилось другое.

Но, скажутъ, пусть такъ. Причина, дъйствительно, лишь по ошибкъ понималась сначала какъ метафизическая сущность, заключающаяся въ явленіяхъ: на самомъ дълъ она есть только опредъляющее условіе. Она относитея не къ бытію въ себъ. а къ познанію явленій, и заключаетъ въ себъ только то, что необходимо для возможности такого познанія. Однако, достаточно-ли его? Справедливо сказать, что причинность есть лишь отношеніе или связь между явленіями, но нужно добавить, что это—связь необходимая и полагаемая а priori.

Понимаемый такимъ образомъ, законъ причинности, безъ сомненія, более близокъ къ условіямъ науки, чёмъ когда къ нему примёшивается гипотеза вещи въ себъ. Однако, и въ этомъ случає онъ заключаетъ въ себъ элементъ, въ которомъ наука не нуждается, а именно, идею необходимости. Чтобы изследованіе причинъ было законно и плодотворно, для этого достаточно, если между явленіями существуютъ относительно неизмённыя связи. Даже боле: необходимая связь между явленіями противорёчитъ самой сущности явленій. Тотъ или иной родъ ихъ последовательности, зависящій отъ способа действія вещей въ себъ, можетъ имёть только относительный характеръ. Видёть въ причинности безусловно необходимую связь явленій значитъ впадать въ ту же ошибку, которой хотели избежать, только на этотъ разъ самыя явленія возводятся на степень вешей въ себъ.

Точный смыслъ закона причинности въ его примънении къ изученію эмпирически даннаго міра следующій: всякое измевеніе, наступающее въ вещахъ, непремінно связано съ другимъ измъненіемъ, какъ его условіемъ, и не съ какимъ-нибудь взивненіемъ вообще, а съ изміненіемъ опреділеннымъ, такъ что въ обусловленномъ никогда не заключается болье того, что содержится въ условіи. Но всі элементы этого закона, повидимому, заимствованы изъопыта. А priori человъкъ былъ скловень допускать безусловное возникновение, переходы отъ небытія къ бытію и отъ бытія къ небытію, неограниченныя сивны явленій. Только опыть разсвяль эти предразсудки. Успъхи наблюденія, сравненія, размышленія и абстракціи, т. е., успъхи опыта, объясняемаго, но не замъняемаго мышленіемъ, показали, что перемъна никогда не есть что-нибудь совершенно вовое, что всякое измёнение есть коррелять другого измёнения, наступившаго въ тъхъ условіяхъ, среди которыхъ оно происходитъ, и что отношеніе, соединяющее это изміненіе съ другимъ, неизмінно.

Итакъ, нельзя сказать, что законъ причинности, управляюшій наукой, есть законъ, предписанный вещамъ разумомъ. Въ тъхъ предълахъ, въ какихъ разумъ могъ-бы навязать его вещамъ, эмпирически данное бытіе, т. е., явленія, не могли бы его осуществить; а его формула, приложимая къ явленіямъ, заключаетъ въ себъ только элементы, заимствованные изъ опыта.

Тъмъ не менъе остается несомнъннымъ, что эта формула выражаетъ существование неизмъннаго отношения между тъмъ или другимъ измънениемъ. Если неизмънность сама въ себъ и неравносильна внутренней необходимости, то она, во-первыхъ, нисколько не исключаетъ ея и даже служитъ ея внъшнимъ символомъ; во вторыхъ, она устанавливаетъ между различными формами быти то, что можно называть фактическою необходимостью. Не слъдуетъ-ли отсюда, что законъ необходимой связи авлений, заслуживаетъ съ практической точки зръния полнаго довърия, и даже съ теоретической точки зръния болъе въроятенъ, чъмъ противоположный ему?

Нельзя отрицать, что идея этого закона была нервомъ научнаго познанія. Наука родилась въ тотъ день, когда человѣкъ узналь о существованіи естественныхъ причинъ и дъйствій, т. е., о существованіи неизмѣнныхъ отношеній между данными вещами,—въ тотъ день, когда онъ, вмѣсто того чтобы спрашивать себя, какая сверхъестественная сила произвела отдѣльныя явленія и почему она произвела ихъ, задалъ себѣ вопросъ, отъ какого явленія природы зависитъ извѣстное явленіе. Каждый успѣхъ науки подтверждалъ такое воззрѣніе; да и противно всякой вѣроятности вообразить себѣ такой дѣйствительный міръ, въ которомъ явленія происходили-бы безъ причины, т. е., безъ неизмѣныхъ антецедентовъ.

Однако не нужно забывать, что только самъ опыть ввель въ сферу человъческаго ума и постепенно очистиль научную идею естественной причины. Эта илея не есть апріорный принципъ, управляющій состояніями бытія, а лишь абстрактная форма того отношенія, которая существуетъ между этими состояніями. Мы не можемъ сказать, что природа вещей вытекаетъ изъ закона причинности. Для насъ этотъ законъ есть только самое общее выраженіе отношеній, вытекающихъ изъ наблюдаемой природы данныхъ вещей. Предположимъ, что вещи, имъя возможность измъняться, однако не измъняются: ихъ отношенія останутся неизмънными, хотя необходимость не будетъ царить въ дъйствительности. Такимъ образомъ предметомъ науки служитъ чисто абстрактная, внъшняя форма, которая не предръщаеть внутренней природы бытія.

Но не въроятно-ли, что внъшнее есть точный переводъ внутренняго? Можно-ли допустить, что акты бытія случайны, если доказапо, что проявленія этихъ актовъ связаны между собою неизмѣнными отношеніями? Если тѣни, которыя проходять въ пещерѣ Платона, слѣдуютъ одна за другой такимъ образомъ, что, достаточно наблюдая ихъ, можно съ точностью предвидѣть появленіе будущихъ тѣней, то ясно, что и отбрасывающіе ихъ предметы слѣдуютъ другъ за другомъ также въ неизмѣнномъ порядкѣ. Безъ сомнѣнія, въ опытѣ проявленія могутъ быть не даны вмѣстѣ съ актами; но если при одномъ изъ этихъ проявленій тотчасъ даны и другія, то будетъ самой простой гипотезой допустить, что и акты связаны между собою подобнымъ-же образомъ. Отсюда, чтобы имѣть право сомнѣваться во внутренней необходимости вещей, намъ пришлось-

ом повидимому, оспаривать безусловную правильность въ течевім явленій и установить существованіе несогласія, хотя бы в незначительнаго, между требованіями науки и закономъ дѣйствительности. Быть можетъ, опытъ и не даетъ намъ средства доказать внутреннюю необходимость вещей; но можно ли утвержлать, что онъ благопріятствуетъ противоположному положенію?

Для того, чтобы сделать сколько-нибудь определенныя кирченія о причинахъ неизмінной связи явленій, эти явленія сами должны быть определенными величинами. Между темъ, нхъ опредъленность есть только результатъ научной абстракців. Всякое опытное изследованіе сводится въ конце концовъ ть тому, что искусственно ограничиваетъ изм'вримый элежентъ явленій возможно тесными пределами. Въ действительвости иногда невозможно съ точностью определить тогъ пусктъ, гдь явленіе начинается и кончается. Впрочемъ, даже нельзя утверждать, что подобные пункты существують, потому что считать ими неделимые моменты-значило-бы допускать гивотезу, которая наверное противорёчить самой природе вренени. Отсюда, мы видимъ такъ сказать лишь вмъстилища вещей, а не самыя вещи, и намъ неизвъстно, занимаютъ-ли жещи въ этихъ своихъ вмъстилищахъ опредъленное положеніе. Допустимъ, что явленія неопределенны, по крайней мере въ той степени, въ какой они несомненно превышають грубыя средства нашей оцънки: ихъ кажущіяся формы и отношенія остались-бы точно такими-же, какъ мы ихъ видимъ. Такимъ образомъ, когда мы буквально понимаемъ принципъ, по которому такое-то явленіе связано съ такимъ-то другимъ, мы усвояемъ вещамъ если и мыслимую, то чисто гипотетическую опредъленность. Терминъ "такое-то явленіе", взятый въ строгомъ смыслѣ слова, не выражаетъ эмпирическаго понятія и, кожеть быть, противорёчить самымь условіямь опыта.

Затемъ, сообразно-ли съ опытомъ допускать безусловную пропорціональность, равенство и эквивалентность между причиной и действіемъ? Никто не считаетъ эту пропорціональность постоянной, если вещи разсматриваются съ точки зрёнія ихъ полезности, ихъ эстетической и моральной цённости, словомъ, съ точки зрёнія качества. Напротивъ, въ этомъ случає всё признають, что великія действія могуть происходить отъ ничтожныхъ причинъ, и наоборотъ. Слъдовательно, законъ эквивалентности можетъ считаться безусловнымъ лишь тогда, когда дъло идетъ или объ отношеніяхъ между количествомъ одного и тогоже качества, или о чистыхъ количествахъ.

Но гдѣ-же можно найти такое слѣдствіе, которое въ сравненіи съ антецедентомъ представляло-бы то-же самое количественное отношеніе тѣхъ-же самыхъ качествъ? Развѣ оно былобы слѣдствіемъ, дѣйствіемъ, измѣненіемъ, еслибы оно не различалось отъ антецедента ни по количеству, ни по качеству?

.Прогрессъ наблюденія все болье и болье раскрываеть богатство свойствъ, разнообразіе, индивидуальность, жизнь тамъ, гдъ, повидимому, являлись лишь однообразныя неразличимыя массы. Отсюда, не въроятно-ли, что простое повторение одного и того же качества, эта вещь, лишенная красоты и интереса, нигдъ не существуетъ въ природъ, и что однородное количество есть лишь идеальная поверхность бытія? Такъ, мерцающія вдали звъзды кажутся лишь геометрическими фигурами, тогда какъ въ дъйствительности онъ-міры, слагающіеся изъ тысячи различныхъ веществъ. Что касается измъненія интенсивнаго количества, т. е., увеличенія или уменьшенія одного и того-же качества, то въ результать оно равнымъ образомъ сводится къ качественному измёненію, такъ какъ, будучи доведено до извъстнаго пункта, оно заканчивается превращениемъ одного качества въ другое, противоположное ему, а то, что происходить въ значительномъ интенсивномъ измѣненіи, необходимо должно происходить и въ техъ частныхъ измененіяхъ, изъ которыхъ оно слагается.

Остается, правда, гипотеза чистаго количества, независимаго отъ какого-бы то ни было качества; но какое представленіе
можно составить о подобномъ предметъ? Количество можетъ
быть только величиной или степенью чего нибудь, а это чтонибудь есть именно качество, характеръ физическаго или нравственнаго бытія. Если качество вполнъ мыслимо какъ сущность количества, то послъднее, разсматриваемое какъ сущность качества, совершенно непонятно. Въдь, количество можетъ означать лишь границу или предълъ: а всякая граница
предполагаетъ нъчто ограничиваемое.

Если-же вездѣ, даже въ самыхъ простѣйшихъ формахъ бы-

тія, существуєть нівкоторый качественный элементь, какъ необходимое условіє самаго ихъ существованія, то признать, что дійствіє съ точки зрівнія качества можеть быть непропорціонально причинь, значить вмість съ тімь допустить, что въ конкретномь, дійствительномь мірів законь причинности нигдів строго не примінимь.

И дъйствительно, какъ можно понять, что причина или непосредственное условіе заключаєть въ себъ все, что необходимо для объясненія дъйствія? Причина никогда не можеть
содержать въ себъ того, чъмъ отличаєтся отъ нея дъйствіе,
того вновь возникающаго элемента, который служить необходимимь условіемъ причиннаго отношенія. Если дъйствіе всецьло тожественно съ причиной, то оно составляєть съ ней
одно, и не можеть быть истиннымъ дъйствіемъ. Если-же дъйствіе отличаєтся отъ причины, то, значить, оно имъєть до извъстной степени иную природу; но въ такомъ случав какъ возможно установить между ними, не говоримъ уже, полное равенство, которое немыслимо, а даже пропорціональность? Какъ
взиърить качественную разнородность и показать, что при тожественныхъ условіяхъ она всегда производится въ одной и тойже степени?

Наконецъ, если намъ удастся свести частныя измѣненія къ постояннымъ общимъ отношеніямъ, такъ чтобы взаимная развородность частныхъ фактовъ не исключала ихъ относительной необходимости, то развѣ прогрессъ науки не показываетъ намъ, что и самыя эти общія отношенія не изъяты изъ измѣненія? Не будетъ-ли самымъ вѣроятнымъ индуктивнымъ заключеніемъ та мысль, что найти безусловно неизмѣнный заковъ для разсматриваемыхъ отношеній невозможно, какъ бы ви были эти отношенія просты и какъ бы ни были широки основы наблюденія? Если общее измѣняется, то не слѣдуетъ-ли отсюда, что и въ частностяхъ заключается нѣкоторый элечентъ случайности? И будетъ-ли страннымъ, что мы не можемъ различить въ безконечно маломъ причинъ измѣненія безконечно великато, если даже въ этомъ безконечно великомъ измѣненіе почти неуловимо.

Реальность измѣненія не менѣе очевидна, чѣмъ реальность постоянства. Болѣе того, если можно понять, что два измѣне-

нія, производимыя въ обратномъ направленіи другъ къ другу, порождаютъ постоянство, то возникновеніе измѣненія изъ безусловнаго постоянства немыслимо. Такимъ образомъ, измѣненіе есть основной законъ, а постоянство—лишь его слѣдствіе, и потому вещи должны допускать измѣненіе даже въ самыхъ непосредственныхъ своихъ отношеніяхъ.

Но если не существуетъ неподвижнаго пункта, на которомъ могли-бы покоиться измёненія вещей, то законъ причинности, утверждающій безусловное сохраненіе бытія и природы вещей, не имбетъ точнаго приложенія къ даннымъ опыта. Онъ выражаетъ, безъ сомивнія, самый общій характеръ бытія; но представляя этотъ характерь бытія безусловно независимымъ отъ противоположнаго ему способа, хотя последній не менее действителенъ и первиченъ, и предполагая опредъленность и постоянство ранве изывненія и жизни, онъ обнаруживаетъ своеобразное вмѣшательство разсудочнаго мышленія, которое, вмѣсто того, чтобы ограничиться наблюденіемъ дійствительности, даеть ей форму, приспособленную къ его собственнымь стремленіямъ. Законъ причинности въ его абстрактной и абсолютной формъ съ полнымъ правомъ можетъ быть практическимъ правиломъ науки, задача которой-проследить постепенно нити безконечной ткани явленій; по когда мы пытаемся вить себф всеобщую связь и всюду проникающее взаимодфйствіе измінчивости и постоянства, изъ которыхъ жизнь и реальное бытіе, онъ является лишь неполной и относительной истиной. Міръ, разсматриваемый въ единстив его реальнаго существованія, представляеть совершенную необусловленность, которая, безъ сомивнія, выступаеть слишкомъ слабо и не ясно, если наблюдать вещи лишь на очень незначительномъ пространствъ ихъ теченія, но которая иногда становится очевидной, если сравнивать факты, отделенные другь отъ друга длиннымъ рядомъ промежуточныхъ явленій. Нётъ эквивалентности, нътъ чистаго причиннаго отношенія между человъкомъ и элементами, давшими ему бытіе, между развившимся существомъ и существомъ, находящимся лишь на пути къ образованию.

(Продолжение будетъ).

# Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

Спвиллины оракулы еще ни разу не были въ русской боословской литературъ предметомъ подробнаго обслъдованія со стороны своего содержанія 1). А между тімь сь этой сторони они представляютъ немаловажный интересъ и сами по себ, какъ памятникъ народнаго религіознаго сознанія іудеевъ а два почти вѣка до Р. Хр., и какъ памятникъ народныхъ чевній христіань въ теченіи трехь первыхь віковь нашей эри,--и по своему вліянію, какъ своего рода народный катехвзисъ, оказавшій вліяніе на религіозное развитіе христіанъ последующаго времени. Особенно ценно свидетельство сивиллинихъ книгъ о религіозномъ состояніи іудеевъ за 2 вв. до Р. Хр., вследствие скудости сведений объ іудеяхъ изъ этого періода. Но интересно подробное раскрытіе идей и христіанскихъ сивиллистовъ. Христіанскія идеи въ Сивиллиныхъ книгаха мы находимъ въ ихъ древнъйшей формъ народнаго усвоевія; въ этой форм'в запечатл'єлся результать того душевнаго движенія, какое вызывало христіанство въ своихъ первыхъ послъдователяхъ. Интересно знать ихъ религіозное настроеніе, когда бродило и переработывалось въ ихъ душъ воспринятое ими ученіе. Что запало въ глубину ея и что осталось на ея поверхности, -- объ этомъ говорятъ намъ сивиллы, правда, не

<sup>1)</sup> Намъ извъстны двъ печатныя статьи о книгахъ Сивилъ: 1) въ Христ. Чт. 1877 г. ч. І, ст. проф. Глоріантова: "Происхожденіе міра и человъка и послъдующая плаба ихъ по изображенію древнихъ римскихъ поэтовъ: Сивилины книги"; 2) т. Тр. К. Д. Ак. 1867 г., ст. С-ва " о книгахъ Сивилъ". Объ статьи касаются прержанія сивилиныхъ стиховъ лишь отчасти и въ общихъ чертахъ.

все, но и не мало. Затъмъ: идеи христіанскихъ сивиллистовъ нашли радушный пріемъ у отцовъ и учителей церкви, --и чтобы имёть возможность судить о степени ихъ вліянія на нихъ и вообще на последующее религіозное сознаніе, нужно знать ихъ содержаніе и его основной характеръ. Вліяніе сивиллистовъ на последующихъ христіанскихъ писателей, кажется, нельзя ограничивать заимствованіемъ последними техъ или другихъ изреченій у первыхъ. Св. Іустинъ, Авинагоръ, Тертулліанъ, Климентъ Александрійскій, Өеофилъ Антіохійскій, Лактанцій и др. смотръли на сивиллу, какъ на небесную посланницу, просвъщавшую язычниковъ свътомъ истины и подготовлявшую ихъ къ принятію христіанства. Они постоянно приводили въ своихъ сочиненіяхъ выдержки изъ сивиллиныхъ книгъ, которыя Тертулліанъ называетъ прямо Св. Писаніемъ 1). Извъстний Цельсій современныхъ ему христіанскихъ апологетовъ называлъ въ насмъщку сивиллиными друзьями или фабрикантами 2); а св. Іустинъ утверждаетъ въ своемъ "Увѣщанін къ Еллинамъ", что сивиллины книги извъстны всему міру 3), такъ широко было употребление сивиллиныхъ стиховъ! Императоръ Константинъ В. въ речи къ Оо. перваго вселенскаго собора, сохраненной Евсевіемъ, указывалъ на знаменитый акростихъ, находящійся въ 8 книгв, и называлъ сивиллу богодухновенною. А блаж. Августинъ, указывая на тотъ же акростихъ въ своемъ сочинении "О градъ Божіемъ", выражаетъ готовность предоставить сивилл' права гражданства въ этомъ городъ. Такое отношеніе къ сивиллъ отъ древнихъ христіанскихъ въковъ перешло даже и къ позднъйшимъ средневъковымъ временамъ, когда, если и не во всъхъ христіанскихъ церквахъ, то, по крайней мъръ, въ западной церкви, изображенія сивиллы (или даже и всёхъ 12-ти) помёщались въ храмахъ на раду съ изображеніями пророковъ и апостоловъ 4). Всеобщее уважение къ сивиллинымъ оракуламъ

<sup>1)</sup> Хр. Чт. 77 г. ч. І, стр. 77.

<sup>2)</sup> Herzog, Real Encyklop., 13, s. 180.

<sup>3)</sup> Тр. К. Д. Ак. 1867 г., стр. 369.—Чтобы Ап. Павелъ и Климентъ Римскій цитировали сивиллины оракулы,—этого митнія доказать нельзя. См. Herzog'a. R. Encyklop., 13, seit 183.

<sup>4)</sup> Христ. Чт. 77 г., ч. І, стр. 77.

зываетъ предположение—не положилъ-ли этотъ, въ своемъ родѣ, народной катехизисъ, какого-либо особаго отпечатка на религіозномъ сознаніи воспитавшихся на его идеяхъ людей.... Существуетъ отвѣтъ на этотъ вопросъ у нѣкоторыхъ ученыхъ, который мы приведемъ ниже. А теперь ознакомимся, въ цѣляхъ правильнаго пониманія сивиллиныхъ идей, съ личностью ихъ авторовъ, временемъ, обстоятельствами и цѣлію написанія ими своихъ стиховъ.

Съ именемъ Сивиллъ явилось въ свътъ, въ разное время и при различныхъ обстоятельствахъ, нъсколько собраній пророческихъ стиховъ, имъвшихъ разныхъ авторовъ и содержаніе и неодинаковое значеніе въ жизни своего времени. Для ясности представленія о сивиллиныхъ книгахъ, содержащихъ іудейскія и христіанскія идеи, необходимо выдълить эти книги отъ другихъ книгъ того же имени.

Онт не тв сивиллины оракулы, которые явились въ Малой Азіи (именно въ Троф) во время Троянской войны отъ одной или нъсколькихъ Сивиллъ, т. е., религіозно-восторженныхъ женщинъ, имъвшихъ, говоря языкомъ библейскимъ, "духъ пытливъ" (Дъян. XVI, 16) 1). Прорицанія ихъ вызвали въ Малой Азіи сильное подражаніе. Знаменитвйшею между Сивиллами считалась ихъ родоначальница—Сивилла Эритрейская. Изъ Азіи этотъ родъ прорицанія перешелъ въ Грецію и потомъ на югъ Италіи (Сивилла Кумская). Если можно судить о характеръ содержанія оракуловъ этихъ древнихъ языческихъ сивиллъ по дошедшимъ до насъ отрывкамъ, приписываемымъ сивиллъ Эритрейской, то слъдуетъ сказать, что онъ въ двусмысленныхъ выраженіяхъ угрожали бъдствіями разнымъ городамъ.



<sup>1)</sup> По навъстіямъ Гераклита, Аристофана и Платона, сначала явилась одна вророчина съ именемъ Сивилм. Это было ея собственное имя. А затъмъ къ ней присоединилось и много другихъ, получившихъ названіе Сивиллъ, въроятно, за свой пророческій даръ. Можно думать, что Сивиллы были дъвственницы: древніе въровали, что женщина, въ силу своего темперамента, въ большей степени, чъмъ мушина, расположена къ религіозной восторженности и обладаетъ яснымъ взгилюмъ на будущее, —особенно если она дъвственница. Естественно предположить, что эта итра въ примъръ Сивилъ находила, если не основаніе свое, то подтвержденіе. —Слово "Сивила" обыкновенно производятъ отъ греч. "Λιός βουλή", аолійсь. форма "Σιός βουλή". См. Хр. Чт. 77, ч. І, стр. 47—51: Тр. К. Д. Ак., 67, стр. 349—354; Herzog'a, Real Encyklop., 13, 179.

то время, какъ слава первой Сивиллы, раздълившись между нёсколькими, готова была, казалось, померкнуть,--и сивиллины прорицанія-потерять обаяніе своей исключительности и новизны, -- оракулы Сивиллы Кумской пеожиданно получають чрезвычайный авторитеть, давь таинственное 1) происхожденіе книгамъ капитолійскимъ. Эти римскіе сивиллины оракулы, за совътомъ къ которымъ обыкновенно прибъгали въ Римъ во время бъдствій, поражавшихъ республику, и вообще во всьхъ важныхъ случаяхъ, были уничтожены пожаромъ Капитолія въ 183 г. до Р. Хр., замънены сивиллиными стихами греческаго (Эритрейскими) и иного происхожденія и спова истреблены императоромъ Гоноріемъ (въ нач. У в.), ревностнымъ искоренителемъ язычества и поборникомъ христіанства. Если признавать тожество Сивиллы Кумской съ смѣнившей ее въ Капитоліи Сивиллой Эригрейской (а римляне признавали его). то извъстнымъ будетъ характеръ содержанія римскихъ сивиллиныхъ книгъ 2).

Но и онв не то же, что наши сивиллины оракулы, хотя. быть можеть, заключали въ себъ часть ихъ. Когда, по приказу римскаго сената, "повсюду" происходило собрание сивиллиныхъ стиховъ для Капитоліи послё изв'єстнаго пожара, -- въ это время въ обществъ-особенно между іудеями еллинистамибыли распространены пророческие стихи, носившие то же имя сивиллинныхъ. Эти стихи были плодомъ передёлки, или поддёлки. произведенной не жрецами, не децемвирами или квиндецемвирами, а совершенно сторонними людьми, для которыхъ имя Сивиллы служило не болье, какъ только псевдонимомъ, подъ которымъ они скрывали свое настоящее, быть можетъ, далеко не популярное имя, чтобы заинтересовать и завлечь читателей громкимъ именемъ мнимаго автора своего произведенія (Глоріантовъ). Такое употребленіе имени Сивиллы псевдонима замъчается приблизительно со времени Александра М.. когда начался періодъ религіознаго синкретизма и возросъ въ

<sup>1)</sup> Переданное въ извъстной легендъ о продажъ сивил. кн. Тарквинію Древнему или Гордому (младшему) какою то чужестранкою. Хр. Чт. 77, 52—54.

<sup>2)</sup> Отрывки Эритрейской и Кумской Сивиллъ собраны у Alexandr'a, "Oracula Subyllina", 1856 г.

обществъ интересъ ко всякаго рода предсказаніямъ и продолжалось въ теченіи 6-ти, если не болье, въковъ 1) (до IV в. по Р. Хр.). Къ числу этихъ не настоящихъ или такъ назымемыхъ Сивилъъ относятся, вмъстъ съ Персидской, и наши Сввилы еврейскаго и христіанскаго происхожденія. Объ іудейской Сивилъв высказывается предположеніе, что она достигла того, чтобы ввести нъкоторые изъ своихъ стиховъ въ оракулы, собиравшіеся для Капитоліи 2). Императоры Августъ и Тиверій истребляли эти подложные сивиллины стихи, предвъщавшіе погибель Риму и бывшіе, ко вреду республики, удобнымъ орудіемъ въ рукахъ римскихъ патриціевъ для достиженія ими своихъ интересовъ: многіе изъ нихъ сдълались жертвою всепожирающаго времени; но не мало сохранилось ихъ и до нашего времени.

Являясь въ светъ по частямъ въ разное время и отъ раз**личныхъ** авторовъ, сивиллины стихи въ первые вѣка христіанства естественно не могли имьть одного общаго и цельнаго состава и существовали въ видъ отдъльныхъ, разрозненныхъ отрывковъ, изъ которыхъ многіе, процигованные у оо. и учителей церкви, не вошли въ сборникъ 3). А этотъ сборникъ вознекъ не позже VI в. или временъ императора Юстиніана отъ неизвъстнаго автора, который присоединиль къ нему свое предисловіе, — и въ немъ онъ ставить сивиллины книги почти наравић съ Священнымъ Писаніемъ, какъ такія книги, въ которыхь излагаются всв важнейшія истины, какъ ветхозавётнаго, такъ и новозавътнаго въроученія. Этотъ сборникъ открыть по частямъ западными учеными въ манускриптахъ различныхъ европейскихъ библіотекъ въ теченін XVI—XIX вв. Въ изданіп Фридлиба 4) мы имбемъ 4235 стиховъ, разбитыхъ на 12 книгь, считая въ томъ числъ стихи двухъ фрагментовъ, заимствованныхъ у Өеофила Антіохійскаго и составляющихъ пре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Христ. Чт. 77 г. ч. I, стр. 59; Herzog'a, R. Enc. 13, s. 179.

<sup>2)</sup> Тр. К. Д. Ав. 67 г., стр. 360.

<sup>3)</sup> Herzog, ibidem.

<sup>4)</sup> Friedlieb "Oracula Sibullina", Leipzig, 1852. Въ изданін принять грековъский текстъ стиховъ. Кромъ упоминутаго выше изд. Сивилл. оракуловъ Alexandr'a, наиболъе замъчательно еще изданіе ихъ—Ewald'a, 1858.

дисловіе, приписываемое Сивиллѣ Эритрейской, но въ дѣйствительности принадлежащее іудею <sup>1</sup>).

Изъ сказаннаго о Сивиллиныхъ книгахъ ясно, что онъ въ настоящемъ своемъ видъ составляютъ нъчто въ родъ религіозной и литературной мозанки, что-то въ родъ штучной фигуры, составленной изъ кусочковъ различной породы, и происхожденія, и вовсе не цізьное произведеніе, принадлежащее одному времени и одной рукћ, -- и развћ только цѣль происхождевія могла быть одинакова для всёхъ сивиллиныхъ отрывковъ. Все же намъ необходимо, насколько поближе определить личность авторовь этихъ отрывковъ и мъсто и время ихъ жизни и, слфд., происхожденія отрывковъ. потому что содержащіяся въ нихъ іудейскія и христіанскія иден интересны для насъ, какъ живое религіозное сознаніе извъстныхъ людей извъстнаго времени, но не какъ абстрактныя вфро-и-право-учительныя сентенціи, --- интересны въ усвоеніи хъ умами того или другого времени.

Характеръ содержанія сивиллиныхъ книгъ таковъ, что не вездѣ позволяетъ съ несомнѣнной точностью опредѣлить автора, время и мѣсто происхожденія той или другой книги или части ея. Сивиллисты, новидимому, умѣли или хотѣли бывать въ одно и то же время разными личностями: классикомъ (3 кн. 419 т.) и литературнымъ профаномъ, политикомъ и религіознымъ проповѣдникомъ, іудеемъ и христіаниномъ (4 и 5 кн.), или іудеемъ и даже язычникомъ (3 кн.). Рядомъ съ раздвоеніемъ личности они имѣютъ способность переноситься изъ страны въ страну съ своими грозными прорицаніями, вслѣдствіе чего трудно точно опредѣлить мѣсто ихъ жизни. У большей части сивиллистовъ до такой степени высказывается строгость характера іудеевъ, что часто представляется ошибкой приписать ихъ стихи христіанамъ, какими они тутъ же выдаютъ себя знаніемъ христіанскихъ истинъ (4, 5, 9 и др. кн.).



<sup>1) 8</sup> первыхъ сивија. внигъ найдены въ теченіи XVI в., а въ первой половинъ настоящаго стольтія открыты были и остальныя вниги—сперва 14-я (1817 г.), а потомъ (1828 г.) 11, 12 и 13-я. Не достаеть въ ряду 9 и 10 книгъ. Но 8-я книга не есть привые произведеніе, и если ее раздълить на три части и изъ каждой части сдълать особую книгу, то получатся вст 14 книгъ. Тр. К. Д. Ак., 67 г., стр. 348.

Такая трудность въ определении личности автора той или другой сивиллиной книги или ея части увеличена еще позднейшей интерполяціей текста сивиллиныхъ оракуловъ. Однако учение изследователи вопроса о личности сивиллистовъ прящли въ болбе или менфе согласнымъ выводамъ, по которымъ два фрагмента предисловія и 3 книга (кром'є начала 1-45 ст.) правадлежатъ іудеямъ; начало 3 книги (1-45 ст.), 6-я кн., 5-я-въ наибольшей ея части (217-336, 430-501 ст.) и 10-а-христіанамъ; остальныя книги написаны іудействующими христіанами, изъ которыхъ только авторъ 7-й книги стоитъ úнже къ христіанамъ, чёмъ къ іудеямъ; наоборотъ-всѣ друпе приближаются болье къ іудеямъ, чымъ къ христіанамъ 1). Наиболье подробнымъ изображениемъ формъ египетскаго идолопоклонства сивиллисты выдають себя, какъ жители Египта и въ частности Александріи. Что касается времени происхождевія іудейскихъ и христіанскихъ сивиллиныхъ стиховъ, то оно че всегда ясно изъ самыхъ оракуловъ, гдѣ весьма часто перечтшано то, что случилось во время жизни ихъ составителя, тътът, что было когда-то прежде,-и не всегда твердо можеть быть установлено при посредствъ внышнихъ свидытельствъ. Во всякомъ случав, излагая іудейскія и христіанскія идеи, мы будемь отмачать время ихъ появленія установленными наукой датами. А теперь можно сказать лишь то, что только 2 фрагчента предисловія, приписываемаго Сивиллів Эритрейской, да 3 книга (кромф начала 1-45 ст.) признаются до-христіанской частью сивиллиных в оракуловъ, причемъ до-христіанское происхождение 97-295, 489-817 ст. безспорно, а 46-96, 295—489, 818—829 ст., какъ и предисловія, в'троятно <sup>2</sup>). Остальныя части сивиллиныхъ книгъ явились въ теченіи 3-хъ первыхъ въковъ христіанской эры.

Намъ нужно знать цёль и условія написанія сивиллиныхъ



<sup>1) 1</sup> в 2 км. мы не разсматриваемъ и не имбемъ здѣсь въ виду частію потону, что содержавіе наъ взято взъ другихъ книгъ (Friedlieb, Einleit. §§ 7 и 8,
\$ XYI в XIX), частію потому, что неизвѣстно время наъ происхожденія—и во
клюмъ случаѣ, оно поздвѣймее: оо. и учители первыхъ 4 вв. христіанства наъ не
штируютъ. Friedlieb, Einleit. § 32, s. 61; Христ. Чт. 77 г., ч. I, стр. 63—74;
Ір. Б. Д. Ак. 67 г., стр. 376—378; Herzog, ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Хр. чт. 77 г. ч. I, стр. 63 и 74.

стиховъ, дабы видъть, случайно или намъренно высказаны вънихъ іудейскія и христіанскія идеи, что въ тъхъ и другихъидеяхъ ближе и что дальше сознанію писателя, что сказаноспокойно и что съ увлеченіемъ.

Цѣлью написанія сивиллиныхъ книгъ, насколько она открывается изъ ихъ содержанія, было наученіе людей истинному богопочтенію. Іудействующіе сивиллисты вездѣ увѣщаютъ язычниковъ отказаться отъ идоловъ и обратиться къ истинному Богу. Христіанскіе сивиллисты, повидимому, назначаютъ свои стихи, которые часто похожи болѣе на гимны, чѣмъ на пророчества (6-я кн. и часть 8-й), для послѣдователей Христа—гонимыхъ—въ цѣляхъ поддержанія въ нихъ вѣры и одушевленія надежды; но въ то же время они, вѣроятно, имѣли въ виду и язычниковъ, желая обратить ихъ къ евангелію изображеніемъ чистоты и строгости христіанскихъ нравовъ.

Условія, въ какихъ находились сивиллисты при составленіи своихъ оракуловъ, могутъ выяснить, почему они взялись за дъло подъ псевдонимомъ Сивиллы и выполнили его такъ, а не иначе.

Нужно помнить, что въ то время, когда жили наши сивиллисты (съ 2 в. до Р. Хр. по 3 христ. въкъ), подражаніе древней Сивилль вообще было развито въ греко-римскомъ обществъ,--и они, наши сивиллисты, могли увлечься примъромъ другихъ, влагая свои стихи въ обычную, очень любимую читателями форму. Но этого мало. Всв сивиллисты были изъ числа людей, презираемыхъ и гонимыхъ со стороны язычниковъ. Жестокія насм'єшки и пренебреженіе, какія встр'єчали со стороны грековъ египетскіе евреи (2 в. до Р. Хр.), ожесточеніе, съ какимъ Веспасіанъ, Титъ и Адріанъ вели борьбу противъ Туден, гоненія первыхъ языческихъ императоровъ на христіанъ-не мізшали ни іудеямь, ни іудействующимь христіанамъ указаннаго времени считать себя избранной націей и сохранять въ душт увтренность, что они поклоняются истинному Богу, къ Которому рано или поздно обратятся всв народы, -- и вызывали у тъхъ и другихъ, какъ и у христіанъ 1),



<sup>1)</sup> Апокалинсисъ предсказываль паденіе города, который упивался кровію мучениковъ, см. XIV, 8; XVIII, 2.

естественное чувство гивва противъ идолопоклонниковъ, угнетавшихъ ихъ и посягавшихъ на ихъ въру. У іудеевъ до-христіанскихъ, у іудействующихъ христіанъ, подъ гнетомъ языческимь, возбуждалось очень тонкое у нихъ національное чувство. и выбств съ христіанами у техъ и другихъ возникало понятное желаніе обратить язычниковь къ истинному Богу, лабы скорфе открылось на земль царство Божіе, въ которомъ выть мыста насилію и угнетеніямь. Если іудеи и всегда вообще отличались стремленіями прозелитизма (Мо., 23, 15), а іудейская школа въ Александріи-преимущественно 1), то во 2 в. 20 Р. Хр. они имъли особенные мотивы для религіозной пропаганды. "Это было время, когда преследованія Антіоха Епифана оживили въ іудеяхъ чувства ихъ національности, когда первыя дівнія Маккавеевъ (возстановленіе въ Герусалимів напіональнаго культа) возродили у многихъ изъ нихъ несбыточныя валежды. Александрійскіе іуден, отъ всего сердца прив'єтствуя побълу собратьевъ, вообразили себя владъющими скипетромь чіра. Чтобы ускорить это событіе, имъ пришло въ голову обраптыся къ окружавшимъ ихъ грекамъ и убъждать ихъ "оставить идоловъ и поклониться истинному Богу" 2). Но какъ эти сивиллисты (іудеи), такъ и другіе—іудеохристіане и христіане, рышаясь на религіозную пропаганду среди язычниковъ, соображались съ ихъ восиріимчивостью къ ней. Всв они хорошо понимали, что увъщанія отъ ихъ имени-столько непопулярнаго среди язычниковъ, не будутъ имъть на нихъ надлежащаго лъйствія. Чтобы привлечь къ себъ ихъ вниманіе, наши пропагандисты естественно выбрали пророчицъ, пользовавшихся у язычниковъ довъріемъ, и безъ колебанія сфабриковали ложныя предсказанія Сивиллы. Чтобы вознаградить своихъ языческихъ читателей, сивиллисты (іудействующіе) драпируются по мъстамъ (напр. 3 кн.) въ языческихъ классиковъ, примъчешивая къ воспоминаніямъ библейскимъ легенды греческія и

і) Въ лиць Аристовула (180—147 г. до Р. Хр.) и его учениковъ она обратила въ апостоловъ единобожія извъстивйшихъ писателей языческой древности, вавр. Эсхилла, Софовла, Еврипида, Менандра, Виргилія, Овидія и др. Хр. Чт. 77 г. ч. І, стр. 44; Тр. К. Д. Ак., 67, стр. 365.

<sup>1)</sup> Гастовъ Буасье "Паденіе язычества", стр. 245.

заимствуя у Гезіода нікоторыя подробности его космогонів. а у Гомера нъсколько стиховъ. Но это не больше, какъ маскировка, Сивиллисты выдають одушевляющія ихъ намфренія и чувства. И если одни изъ нихъ (христіане) стремятся только научить своихъ читателей истинному богопочтенію, то другіе сивиллисты-іудействующіе стремятся не только научить тому язычниковъ, но и обличить ихъ и пригрозить имъ гневомъ Божимъ за служеніе идоламъ и за угнетеніе ихъ-рода праведниковъ. Въ учительныхъ отдёлахъ Сивиллиныхъ книгъ полнёе и чище выразились реллигіозное сознаніе и чувство сивиллистовъ; въ обличительныхъ-перевъсъ беретъ чувство національное, то возмущенное языческимъ гнетомъ и гнъвно угрожающее притъснителямь, то возбужденное успёхомь національнымь и торжествующее свою славу въ мечтаніяхъ. Иден, высказанныя по внушенію перваго чувства-мотива, ближе къ действительному состоянію религіознаго сознанія сивиллистовъ и ихъ современниковъ; а идеи, высказанныя по внушенію національнаго чувства-мотива (всетаки связаннаго съ религіознымъ), отражають это состояніе нісколько односторонне и преувеличенно. Речь о Христе и жизни по Нему у христіанскихъ сивиллистовъ, преобладаніе грозныхъ представленій о Богъ и ожиданій лучшаго будущаго у іудействующихъ характеризують, какъ увидимъ, главное содержаніе сивиллиныхъ книгъ.

А. Волнинт.

(Продолжение будеть).

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

### ЭННЕАДА VI-я.

КНИГА 4-я 1).

U томъ, что единое, тождественное сущее вездъ во всемъ во всей цълости своей присутствуетъ (περί τοῦ τό ὄν ἕν καὶ ταὐτόν άμα πανταχοῦ εἶναι όλον).

Подобно тому какъ міровая душа, обнимая весь міръ, присутствуеть во невхъ го существахъ, сама не дѣявсь и не выступая изъ самой себя, и высочайшее Первосущее есть вездѣсущеее лишь въ томъ смысаѣ, что оно проникаеть и держить своими сизамя все прочее, пребыван неизмѣнно въ самомъ себѣ, въ единства сроего существа; то вездѣ, въ которомъ оно всегда есть, есть оно само. И, такъ его единство не исключаетъ, а производитъ и обусловивваетъ множественность сущаго, такъ и міровая душа производитъ множество существъ, всегда проникаетъ ихъ своею жизнью, причемъ ни сама она не дѣлится, ни души не теряютъ своей индивизуальности. Такого же возэрѣнія держались и древніе мудрецы.

Душа присутствуеть во всёхъ существахъ міра потому ли, что онъ имѣетъ такой пространственный объемъ, а ен собственная природа раздёляется по тёламъ, или же она, въ самой себѣ пребыван, тёмъ самымъ присутствуетъ во всемъ. Последнее значило бы, что каждое тёло вовсе не есть предшествующее условіе присущей ему души, но находить ее уже въ наличности, такъ что гдѣбы ему ни пришлось появиться, оно, прежде чёмъ стать такою или иною частію во вселенной, должво гдѣ бы-то ни было съ душой соединиться, а это опять зна-

<sup>1)</sup> Первыя три книги 6-й Эннеады представляють спеціальный Трактать о категоріяхь. Онъ оставляются пока безь перевода.

чило-бы, что и цълое тъло вселенной должно было имъть для себя уже въ наличности существующую душу.

Но если такъ, если душа наполняетъ, занимаетъ все прежде приближенія къ ней тела, если она иметь, такъ сказать, весь возможный объемъ, то какъ возможно, чтобы она не имъла величины! Каковъ образъ присутствія ея во вселенной, когда вселенной-то еще и нътъ? Какъ она, будучи недълимою и непротяженною, можетъ присутствовать во всемъ, не имъя никакой величины? Если сказать, что она, не будучи тълесною, однако же расширяется, распространяется совывстно, и образно съ величиною тъла вселенной, то и это усвоение душъ величины лишь какъ ея акциденціи тоже нельзя принять за рфшеніе проблемы, ибо тогда возникаль-бы вопрось, почему и какъ душа становится великою акцидентально? Само собою понятно, что душа не такимъ образомъ распространена по всему тълу, какъ какое-нибудь качество напр. сладость или цвътъ: это, ведь, суть только чисто-страдательныя модификаціи тела, и не удивительно, что мы видимъ, какъ онъ распространяются по всему тълу, модифицированному такимъ образомъ, хорошо зная, что онъ суть пъчто только телу присущее, но сами по себт вит тъла не суть что-либо реальное, конечно, онт всегда имъютъ такую-же величину (какъ и тъло, которому она присуща). Кромъ того, бълизна одной части тъла въ своихъ модификаціяхъ совершенно равнодушна къ модификаціямъ бълизны другой, а между психическими функціями и модификаціями всегда существуетъ симиатія; потомъ, -- хогя бълизна одной части по своему виду и степени можетъ быть и бываетъ тождественна съ бълизною другой, но онъ всегда различны по числу (по своему положенію, по м'єсту), тогда какъ въ душт напротивъ та часть ея, которая присутствуетъ въ ногъ, тождественна съ тою, которая находится въ рукт, какъ это намъ показываютъ наши ощущенія; наконецъ, въ качествахъ даже то, что тождественно, оказывается разделеннымъ, между темъ какъ въ душъ тождественное недълимо, и если говорится иногда о его разделенности, то это лишь въ томъ смысль, что оно присутствуетъ вездѣ.

Не станетъ ли все это для насъ понятиће и ясиће, если мы

начнемъ изслъдование отъ начала и попытаемся уяснить, какимъ образомъ душа, будучи безтълесною и непротяженною, можетъ принять протяженность прежде тъла, или вмъстъ съ тъломъ? Если намъ удастся сдълать понятнымъ, какъ она могла принять протяженность прежде всъхъ и всякихъ тълъ, тогда станетъ понятно и то, какъ она приняла ее въ тълахъ.

2. Міръ истинно-сущаго есть всеобъемлющій (онъ есть сразу во всей своей цёлости), міръ же видимый чувственный есть лишь его образъ и подобіе. Понятно, что тотъ истинный всеобъемлющій міръ не находится ни въ чемъ другомъ, потому что ему не предшествуетъ въ бытіи ничто другое: напротивъ, тотъ міръ, который по бытію следуеть после него, конечно, долженъ уже въ немъ находиться и на немъ утверждаться, а безъ него опъ не можетъ ни существовать, ни быть въ движенін или въ поков. Но никто пусть не думаетъ, что нашъ міръ чувственный находится въ томъ сверхчувственномъ, какъ въ пространствъ, опредъляется ли пространство какъ граница объемлемаго тъла по отношению къ объемлющему 1), или какъ разстояніе (между тълами), которое всему предшествуетъ и имъетъ природою своею пустоту, -- все равно, -- нътъ, онъ только зиждется и покоится какъ на своей основъ, на томъ истинно сущемъ мірѣ, который вездѣ сущъ и все въ себѣ содержитъ; понятіе объ этомъ мірѣ должно быть продуктомъ чистаго мышленія (а не представленія, или воображенія) и не должно содержать въ себъ никакого намека на пространственныя отношенія; різчь о мізсті пространстві умізстна лишь въ примізненіп къ чувственному міру, тотъ же міръ, будучи по бытію первымъ и обладая истиннымъ существованіемъ, никакого м'ьста для себя не требуетъ и ни въ чемъ другомъ не находится. Будучи всеобъемлющимъ, онъ не можетъ имъть никакого ущерба въ своемъ составъ, онъ всецъло самъ себя наполняеть, онъ равенъ всегда самому себъ и существуетъ вездъ, гдъ есть все сущее, потому что самъ-то онъ и есть это все. Напротивъ, зиждущійся на немъ нашъ чувственный міръ, будучи совсъмъ инымъ (по природъ), лишь участвуетъ въ его бытіи, во всей своей судьбъ зависить отъ него, получаеть отъ него всъ

<sup>1)</sup> Это Аристотельское опредъленіе пространства.

силы, но не такъ, что делитъ его въ себе (пространственно), а такъ, что всегда стоитъ въ непосредственной къ нему бливости, имбетъ его въ себъ, между тъмъ какъ онъ, будучи всеобъемлющимъ, никоимъ образомъ не можетъ быть внв самого себя (въ чемъ либо другомъ), ибо не мыслимо, чтобъ сущее могло пребывать въ несущемъ; напротивъ, несущее должно пребывать въ сущемъ, находя его везде во всей целости, онъ. повторяемъ, не можетъ отдъляться отъ самого себя, и если мы все-таки говоримъ, что онъ вездъ, то это лишь то значитъ, что онъ всецело лежить въ сфере истинно-сущаго, т. е., въ самомъ себъ. И ничего нътъ удивительнаго въ томъ, что всеобъемлюшее находится вывств въ сущемъ и въ самомъ себв, ибо что. будучи всеобъемлющимъ, есть вездъ, то (представляетъ собою единство и) находится въ единомъ. Мы же, вовлекая это истинно сущее въ міръ чувственнаго бытія, обыкновенно и вездісущіе его тутъ полагаемъ, а затъмъ видя, какъ громаденъ чувственный міръ, недоумъваемъ и спрашиваемъ себя, какъ же могла та сверхчувственная природа растянуться въ столь великой громадь, а того и не подозръваемъ, что считаемое нами великимъ мало, а мнимое малое велико, потому что оно въ каждой своей части находится все цёликомъ, такъ что и міръ нашъ, соприкасаясь съ нимъ встии своими частями, вездъ находить его цёлымъ, следовательно, большимъ, чемъ онъ самъ. Такъ какъ чувственный міръ не могъ растянуться въ еще большій объемъ, чёмъ какой имбетъ, ибо въ такомъ разв онъ очутился бы внъ сферы всесущаго, еслибъ это только было возможно, то ему ничего болъе не остается, какъ двигаться около всесущаго; не имъя возможности ни охватить его, ни проникнуть во внутрь его, опъ довольствуется темъ, что занимаетъ мьсто и устраивается въ сосъдствь съ нимъ, такъ что оно это всесущее въ одномъ смыслъ ему присуще, а въ другомъ нътъ. ибо оно (не въ чемъ либо другомъ, а) въ самомъ себъ находится даже тогда, когда непосредственно подлъ него чтолибо другое находится. Такимъ-то образомъ твло вселенной, находясь въ непосредственной къ нему бливости, движется вокругъ его, не имъя ни надобности, ни возможности простираться дальше, движется вокругъ того, что неподвижно



и тождественно, ибо то, вокругъ чего оно движется, есть всесущее, такъ что въ своемъ движеніи міровое тёло каждою частію своею касается всегда его во всей его цёлости. Если бы все сущее было протяженнымъ и занимало какое либо мѣсто, тогда міровому тѣлу пришлось бы приближаться къ нему и касаться послѣдовательно разныхъ его частей своими разными частями; тогда, понятно, одною своею частію оно находилось бы ближе къ нему, другою дальше отъ него. А такъ какъ всесущее и не ближе къ одному мѣсту и не дальше отъ другого, то оно потому самому во всей цѣлости своей всегда присуще тому, по отношенію къ чему оно и не близко и не далеко,—присуще всѣмъ существамъ способнымъ пользоваться его присущіемъ.

3. Но какъ всесущее присуще всему, самымъ ли существомъ своимъ, или оно пребываетъ въ самомъ себъ, и только силы его изливаются во все, и лишь въ этомъ смыслѣ оно есть вездъприсущее? Конечно, въ этомъ послъднемъ смыслъ должно быть мыслимо его вездесущіе, и вотъ почему говорятъ, что души суть какъ бы его излученія, что между тімь какъ оно въ себъ пребываетъ, души ниспадаютъ отъ него, чтобъ стать такими или иными живыми существами. Такъ какъ онъ суть индивидуальныя сущности и не могуть вместить въ себе всего того, что въ немъ есть, то каждая изъ нихъ пользуется его присущіемъ особымъ образомъ, потому что получаетъ отъ вего (не всъ, а) такую или вную опредъленную силу; но и послѣ этого онъ не лишены его присущія, такъ какъ оно не огделено (ничемъ) отъ техъ силъ, которыя въ нихъ отъ него изливаются; изъ нихъ каждая получаеть отъ него лишь столько, сколько вийстить можеть, не смотря на то, что оно туть же всегда есть для всёхъ и для каждой порознь все въ своей цізлости. Тізмъ боліве оно во всей цізлости присутствуєть тамъ (въ целомъ міре истинно-сущаго), где все силы его присутствують, но и туть оно есть все и всецьло въ самомъ себъ, вбо если бы оно приняло такой или иной определенный образъ, тогда оно не было бы всесущимъ, не могло бы пребывать въ самомъ себъ, присутствуя во всемъ и вездъ и было би простою акциденцією чего-то другого. Оно не отдаетъ самаго себя никому и ничему, даже томъ существамъ, которыя

жаждуть соединиться и слиться съ нимъ, а допускаетъ лишь пользоваться своимъ присущіемъ, когда они того желаютъ, въ той мере, въ какой они къ тому способны, но ни одному изъ нихъ не принадлежитъ, какъ его особая собственность. Ничего нътъ удивительнаго въ томъ, что оно присуще имъ всъмъ, когда оно ни одному изъ нихъ не присуще какъ его исключительная собственность. На этомъ же основании • можно утверждать, что и душа, участвуя въ страдательныхъ состояніяхъ тіла, имість эти страданія лишь какъ акциденціи, что сама она пребываетъ въ самой себъ, что она не есть принадлежность ни вещества, ни тела, что она напротивъ вовсей своей целости отъ себя изливаетъ светь на целое міровое тело и его освещаеть. Повторяемъ, ничего неть удивительнаго въ томъ, что истинное всесущее, не занимая никакого мъста, присуще однако всъмъ тъмъ вещамъ, изъ коихъ каждая имфетъ свое опредфленное мфето; напротивъ, было бы не только удивительно, но и совершенно невозможно, чтобы что либо, занимая опредъленное мъсто, могло присутствовать во всёхъ вещахъ, изъ коихъ каждая тоже имбетъ свое мёсто, -присутствовать такъ, какъ мы выше сказали (т. е., всегда, во всемъ и всецело). Итакъ, разумъ требуетъ признать, что всесущее именно потому, что не связано пи съ какимъ мѣстомъ, присутствуетъ въ своей цълости во всемъ, чему бытіе присуще, присутствуетъ всецёло во всей вселенной точно такъ же, какъ и во всякой ея части. Въ противномъ случай одна его часть была бы здёсь, другая тамъ, а это значить, что оно было бы дёлимымъ, какъ и тёло; но тогда какъ это вы ухитрились бы раздёлить его? Такъ какъ оно есть все и всецело жизнь, то когда вы отдълите изъ него какую либо часть, она не будеть уже жизнію. Если вы раздёлите умъ на части такъ, чтобъ одна была здесь, другая тамъ, то ни та, ни другая не будеть умомъ. Наконецъ, если вы попытаетесь разделить само истинно-сущее, то, такъ какъ лишь всецълое есть истинносущее, часть его не будетъ представлять собою истинно-сущаго. Намъ возразятъ, что, по раздъленіи тъла на части, эти части, въдь, суть тоже тъла. Мы отвътимъ, что тутъ дълится на части не тело (въ себе, не идея, или идеальная сущность

тыа), а опредъленное тъло, имъющее такую-то протяженную величину; тутъ каждая часть, конечно, имъетъ ту форму, въ сму которой мы называемъ ее тъломъ, но сама-то форма не имъетъ такой-то протяженной величины, и не содержитъ въ себъ никакой протяженности.

4. Но если такъ, если всесущее едино, то какъ возможно и какъ мыслимо множество сущностей-умовъ, душъ? А такъ, что хотя все сущее едино, но оно вмѣстѣ и вездѣ, но не вездѣ совершенно одинаково и тождественно (но многоразлично); відь, подобно уму единому и душа едина, однако же мы различаемъ универсальную душу вселенной отъ частныхъ душъ. Можеть показаться, что мы туть сами себё противорёчимь и что сказанное нами имъетъ лишь характеръ въроятнаго миънія, а не утвержденія необходимаго (т. е., съ логическою необходимостію вытекающаго изъ несомнінныхъ данныхъ), ябо для разсудка нашего кажется невъроятнымъ, чтобы всесущее присутствовало вездъ какъ единое и тождественное, болъе же вероятнымъ представляется, что оно делитъ свою целость на части, но только делить такимъ образомъ, что не уменьшается, точные говоря, -- дылится вы томы смыслы, что оно и вы себъ пребываетъ, и изъ себя выходитъ-производитъ свои части, которыя, какъ души, наполняють все (т. е., составляють его целость). Но если согласиться на это только вследствіе трудности представить, чтобъ всесущее присутствовало вездъ (во всякой части) во всей своей цёлости, тогда это затрудненіе приходилось бы распространить и на души, и тогда вышло бы, что каждая душа не пребываеть вся целикомъ въ целомъ гыть, но раздылена (по его частямь), а если и не раздылена, то находится въ какой либо одной части тела и оттуда силу свою распространяеть по всему телу; кроме того, не относительно души только, а и относительно ея силъ, способностей, возникаль бы такой же вопросъ, находятся ли онв вездв цвликомъ, ни нътъ, и вышло бы, пожалуй, что душа находится въ одномъ чень, такая-то сила ея въ другомъ. Итакъ, какъ это возможна множественность умовь, душь, сущностей при единствъ истинно-сущаго? Тутъ ничего не помогаетъ то ученіе, что отъ первыхъ началъ проистекають лишь числа, а не величины (реальныя, протяженныя), ибо туть естественно возникаеть вопросъ, какъ же эти величины наполняютъ собою все и составляють изъ себя вселенную? Эта множественность нисколько не подвигаетъ рътеніе нашего вопроса, ибо и мы допускаемъ, что истинно сущее множественно лишь по различію (сущностей), но не по мъсту (особому для каждой), что не смотря на свою множественность, оно есть единое целое, что "сущее вездъ касается сущаго" 1), что оно вездъ присутствуеть во всей цівлости. Точно такъ-же и умъ есть множество только многоразличное, но не раздъленное по мъсту,-и онъ всегда и вездъ весь въ цълости. То же самое слъдуетъ сказать о душахъ, такъ какъ даже та часть въ нихъ, которая распространяется по тёлу, не дёлима по своей природё. Этою своею природою душа присуща тёламъ, которыя представляють собою протяженныя величины, и кажется сама имъющею части лишь потому, что обнаруживаеть свою силу во встахъ ихъ и во всехъ ихъ частяхъ. Но она не делима въ такомъ же смысль, какъ они, ибо она присутствуетъ цъликомъ вездъ (во всъхъ частяхъ тъла), а это значитъ, что природа ея по самому существу своему есть неделимая. Но единство души не исключаетъ множества душъ, какъ и сущее не исключаеть бытія сущностей и множественность сущностей нарушаетъ единства сущаго. Нътъ никакого основанія думать, ни что душа оживляеть многія тёла посредствомъ множества душъ, ни что множество душъ обусловливается и порождается протяженною величиною (міроваго тёла), потому что прежде чёмъ появились тёла, были уже и многія души и единая душа (міровая душа и души индивидуальныя). Единство міровой души также не мішаеть множеству частных душь, которыя она объемлетъ въ себъ, какъ и ея единство не нарушается ихъ множествомъ. Онъ, конечно, другъ отъ друга отличны, но не раздълены никакимъ промежуткомъ, разстояніемъ, овъ соприсущи другъ другу, а не отчуждены другъ отъ друга; ничто ихъ другъ отъ друга не разделяетъ точно также, какъ въ душт ничто не отделяетъ одного знанія отъ другого, одной

<sup>1)</sup> Это выражение Парменида.

вауки отъ другой. Итакъ, душа (міровая) обнимаетъ своимъ ениствомъ всѣ души—и въ этомъ отношени она безконечна. 5. Безконечна она потому, что величина ея вовсе не есть 10, что составляеть величину тёлесной массы: всякая такая масса мала, потому что если стать отнимать изъ нея части, то ее можно довести до величины самой ничтожной, между тыть какъ отъ души нельзя ничего отнять, и отъ всякой такой попытки отнять что либо изъ ея величины она не терпить никакого ущерба. А если она не подвержена никакому ущербу, то чего бояться, что она можетъ быть далека, и отниена отъ чего либо? Какъ это могло-бы случиться, когда ева не подвержена не только истощению, но и вообще изм'ввевію и имфетъ природу въчную? Если бы она была вовлечева въ потокъ измъненія, тогда конечно она простиралась бы ншь дотуда, докуда доходить этотъ потокъ, а такъ какъ она не вовлечена въ этотъ потокъ, да и совствиъ некуда ей течь, то она обнимаетъ всю вселенную, -- върнъе сама составляетъ пеленную, и конечно величиною своею превосходить величиву какой бы-то ни было тёлесной массы. Какъ ни мало, камета, даеть она отъ себя вселенной, но все же даетъ не ченьше того, сколько можеть принять и вмізстить вселенная. Природу души не должно ни считать меньшею (въ сравненіи п вселенной), ни полагать ея величину въ массъ, дабы не чазалось невъроятнымъ и невозможнымъ, что тутъ меньша-· о кватить на большее;—предикать "меньше" настолько ей не примествуетъ, насколько она, какъ не имъющая никакого «быма, строго говоря, даже не соизмѣрима съ тѣмъ, что имѣетъ «быть. массивность, и дёлать это похоже было бы на то, ыкъ если бы кто сталъ утверждать, что медицина (имѣющая тесто въ умъ медика) меньше тъла медика. Поэтому нельзя зыже говорить, что она по объему больше (чёмъ вселенная), й всякая душа если больше своего тёла, то это вовсе не 🕫 объему; превосходство души надъ тъломъ явствуетъ между грочинъ изъ того, что когда тёло вырастаетъ, становится больпамъ, то та самая душа, которая прежде проникала его меньшую массу, теперь точно также всецьло проникаеть всю его <sup>быьшую</sup> массу;—конечно, было бы смёшно думать, что душа зарастаетъ, увеличивается точно также, какъ и масса тъла.

- 6. Можно спросить, душа (одушевляющая, міръ какъ целое) входить ли также въ каждое тело? Нетъ, -- скоре каждое тело къ ней приближается и воспринимаетъ отъ нея, усвояеть себъ столько силы, сколько можетъ. Притомъ же каждое тело развъ не участвуетъ въ ней, не имбетъ ся въ себъ уже потому, что обладаетъ своею особою душею? Вѣдь, душа міровая универсальная и души индивидуальныя (не отдёлены другъ отъ друга, а) только отличны и то лишь своими аттрибутами. Но почему это мы хотя знаемъ, что у насъ одна и таже душа и въ рукъ и въ ногъ, однако думаемъ, что мірогая душа есть иная въ одной части вселенной и иная въ другой?-Вопросъ разрѣшается очень просто. Вѣдь и у насъ соотвѣтственно съ различными ощущеніями и внутреннія состоянія бывають равличны. Они-то и составляють предметь нашего сужденія, и то, что судить объ нихъ (не есть что либо въ каждомъ изъ нихъ иное, а) есть одно и то же, которое последовательно присутствуеть то въ однихъ, то въ другихъ изъ нихъ, хотя вовсе не оно само, а природа тела, такъ или иначе возбужденнаго, есть ихъ источникъ, какъ это напр. каждому изъ насъ случается судить то о пріятномъ ощущенім въ пальцъ, то о боли въ головъ и т. п. При чемъ одна часть (тъла) ничего не знаетъ о томъ, каково наше суждение о другой,-почему не знаетъ? Очень просто-потому что это есть сужденіе. а не ощущение. При томъ-же то, что судить, вовсе не разсуждаетъ и не говоритъ: "я такъ думаю, сужу", а просто только признаеть, утверждаеть. Такимъ-то образомъ и у насъ вовсе не врвніе передаеть слуху свое сужденіе, хотя каждое (изъ этихъ двухъ чувствъ) есть судья (въ своей спеціальной сферѣ), но образуеть это суждение разсудокь, который присутствуетъ (одновременно) въ обоихъ этихъ чувствахъ и представляетъ способность совсёмъ иную (чёмъ ощущеніе), ибо онъ и сознаетъ показанія этой другой (низшей) способности и уразумівваеть ихъ. Впрочемъ, объ этомъ была уже речь у насъ въ другомъ мѣстѣ 1).
  - 7. Но возвратимся къ главному вопросу: какъ это возмож

<sup>1)</sup> Подробить вопросъ этотъ изследуется въ 4-й Эннеадъ lib. 3 с. 1—8, ж lib. 4 сар. 32—45.

но, что одно и то же начало пресуще всемъ вещамъ? А этотъ вопросъ равносиленъ такому: какъ это чувственныя вещи, представляющія множественность и занимающія различныя мъста въ пространствъ, могутъ участвовать въ одномъ и томъ же началь? Ибо посль всего сказаннаго не должно быть ръчи о разделении этого единаго начала на многое, напротивъ вся задача состоить въ томъ, чтобъ свести множество частей къ тому единому началу, которое не нисходить до ихъ множественности. Такъ какъ эти части раздълены и разбросаны въ пространствъ, то мы склонем думать, что и то единое начало точно также раздроблено, между темъ это все равно, какъ если бы мы при видь того, какъ извъстная сила овладъваетъ чъмъ нибудь состоящимъ изъ частей и держитъ его, сочли саму эту силу разделенною на столько же частей. Ведь рука наша напр. можеть держать цёлое тёло, палку въ нёсколько локтей, или что другое, при чемъ сила, которою она держитъконечно, простирается на весь объемъ предмета, но вовсе оттого не делится на столько же частей, сколько ихъ въ немъ есть; правда, что эта сила ограничивается объемомъ руки, но рука имъетъ свой собственный объемъ независимо отъ объема тъла, которое она держитъ. Дайте этому тълу другую длину, вообще величину, но такую, что рука будеть въ состояніи держать, тогда сила, ей присущая, опять распространится на все тело, но тоже самое отъ этого не разделяясь на столько же частей, изъ сколькихъ состоить тёло. А теперь предположите, что телесная масса руки совсемъ исчезла, но та сила, которая держала тяжесть, осталась цёлою и неизиённою, - развё эта сила, оказавшаяся прежде неразделенною по всемъ частямъ тела (которое рука держала), не должна теперь представляться нераздельною и въ каждой своей части? Вообразите себъ свътящую точку центромъ лежащаго около нея проврачнаго круга и представьте, что блескъ этого свътящаго пентра освъщаеть все окружающее его тьло, которое ни откуда болве не заимствуетъ своего света, -- разве вы откажетесь признать, что этотъ центральный внутренній свётъ, самъ не претерпъвая никакого измъненія, проникаетъ всю окружавошую его массу и изъ своего центра, откуда вы его видите,

освъщаетъ весь шаръ? Собственно говоря, и туть свъть истекаеть изъ этого малаго тела, лежащаго въ центре, вовсе потому, что оно тело, и тело центральное, а лишь потому, что оно есть тело светящее, - другими словами, благодаря присущей ему особой силь, которая сама по себь безтыесна. А теперь уничтожьте совствить въ своей мысли массу этого малаго центральнаго тела, но сохраните неприкосновенною его светоносную силу: скажете ли вы теперь, что светь воть тамъ-то, или тамъ? Не будетъ ли теперь свътъ одинаково и внутри, въ центръ и во всъхъ точкахъ окружности? Вы не въ состояніи теперь замізтить, гдіз прежде быль и гдіз посліз появился свътъ, и не укажете ни откуда онъ появился, ни гдъ остановился; относительно этого вы будете въ недоумении и изумлении, видя, какъ свътъ сіяетъ одновременно и равномърно и внутривъ центръ, и во внъ-по всей окружности. Конечно, вы можете сказать, откуда истекаетъ распространяющійся чревъ воздухъ солнечный свътъ, --- можете, потому что видите солнечное тъло и замъчаете повсюду тотъ же свътъ, что и въ самомъ солнцѣ. Этоть свѣть распространяется повсюду тоже не раздѣляясь, ибо всв предметы, воспринимающіе его и освіждаемые имъ, вовсе не раздробляютъ его, а отражаютъ его отъ себя туда же, откуда онъ приходить, и при томъ твиъ самымъ путемъ, какимъ приходитъ. Но будь это видимое солнце силою безтвлесною, вы не могли бы видеть, какъ отъ него распространяется свёть, не могли бы сказать, гдё его начало, откуда онъ исходитъ, -- ибо это быль бы повсюду одинь и тотъже свътъ, безъ всякой особой точки, отъ которой начинается, безъ всякаго особаго начала, изъ котораго истекаетъ.

8. Такъ какъ тутъ свътъ истекаетъ изъ тъла, то конечно легко сказать, откуда онъ приходитъ, зная, гдъ находится это тъло. Но когда дано бытіе невещественное—такое, которое не нуждается въ тълъ, будучи само прежде и выше тъла, которое утверждается на самомъ себъ, и совсъмъ не нуждается ни въ какомъ для себя субстратъ, то для него, при такой его природъ, нътъ и не можетъ быть никакого такого начальнаго пункта, откуда оно появляется, ни мъста, гдъ бы оно всегда

находилось, ни тела, отъ котораго бы оно стояло въ зависимости. А если такъ, то развъ можно сказать, что одна его часть здёсь, другая тамъ? Вёдь это значило бы, что есть гдето начальный пункть, откуда оно появляется, и что оно стонть въ зависимости отъ чего-то другого. Поэтому съ допущеніемъ, что все во вселенной участвуеть въ этомъ бытіи, должно быть соединяемо также и признаніе, что все участвуетъ въ немъ, какъ въ одномъ целомъ, при чемъ само оно ве только не разделяется, но и не изменяется. Ибо только сущности, соединенной съ теломъ (душе), свойственна пассивность и только какъ акциденція; такая сущность представляется какъ страдательная и раздъленная (по всъмъ органамъ гала), насколько мыслится-какъ функція или форма тела. Но то бытіе, которое не соединено ни съ какимъ теломъ, къ соединенію съ которымъ напротивъ всякое тело стремится, ни воимъ образомъ не участвуетъ въ тъхъ страдательныхъ состояніяхъ, которыя для тела столь же существенны, какъ и делимость, служащая ихъ причиною. Короче, -- какъ все тълесное по самой природъ своей есть дълимое, такъ безтълесное по самому существу своему есть неделимое. Да и какъ это можно было бы раздётить то, что не имбеть ни какого протяженія? Поэтому, если бытіе протяженное участвуєть въ бытіи непротяженномъ, то этимъ своимъ участвованіемъ вовсе его не раздългеть, а если бы раздвляло, то это значило бы, что и то непротяженное бытіе есть протяженное. И такъ, когда вы говорите, что то единое сущее есть во многомъ, то не представляйте себъ дъла такъ, что само единое превращается во жногое, но возводите множество къ единству и то единое созерцайте какъ нераздельное целое во всемъ этомъ множествъ, помня, что то единое истинно сущее не есть принадлежность ни какого либо индивидуума, ни всей совокупности вещей, что оно принадлежить всецьло лишь одному себь, есть само по себь и для себя, всецьло довльеть самому себь, что оно не имветь ни такой величины, какъ вся вселенная, ни гемъ более такой, какъ одна изъ частей вселенной, словомъ, -абсолютно никакой величины. Да и какъ это оно могло бы

имъть опредъленную величину, когда имъть ее свойственно твлесному? Поелику же природа его совствиъ BCEMY лишь иная, чёмъ природа телеснаго, то и нельзя ему усвоять никакой величины. А если оно не имфетъ никакой величины, то оно не находится ни здёсь, ни тамъ, словомъ то иначе ему часто приходилось бы быть то здёсь, то тамъ. И наоборотъ, если пространственное разделение свойственно лишь такому бытію, одна часть котораго здёсь, другая тамъ, то какъ возможно такое раздъление для того единаго сущаго, которое не находится ни здёсь, ни тамъ? Итакъ, это единое сущее всегда пребываеть въ себъ какъ нераздъльное, не смотря на то, что многія существа стремятся къ единенію съ нимъ. Они стремятся обладать имъ во всей цёлости (а не раздёлять его между собою) и если достигають участія въ немъ, то участвують въ немъ, какъ въ единомъ целомъ, насколько бываютъ къ тому способны. Но участвуя въ немъ, они и не участвують въ томъ смыслъ, что оно не становится никогда собственностію ни одного изъ нихъ. Только такимъ образомъ единое истинно-сущее и въ себъ самомъ пребываетъ всецъло и во всъхъ тъхъ вещахъ, въ которыхъ открывается его сила; напротивъ если бы оно не было всегда нераздъльнымъ цълымъ, тогда оно не было бы бытіемъ въ себъ и для себя, тогда и вещи не участвовали бы въ его истинномъ бытіи, котораго всв и всегда жаждуть, а участвовали бы въ чемъ-то другомъ, чего они совстмъ не желаютъ.

9. Теперь же, если бы то единое существо (міровая душа) дізнилось на множество такихъ существъ, изъ коихъ каждое вмінцало бы въ себі всю цізность его существа, тогда получилось бы множество (такихъ же, какъ оно само) первыхъ существъ, ибо каждое изъ нихъ порознъ было бы въ такомъ разів первымъ. Какъ и чімъ тогда всі эти первыя существа отличались бы другъ отъ друга, чтобъ не слиться въ одно и то же существо? Віздь не тізлами оні различались бы и раздівлялись другъ отъ друга, да и формирующими принципами тізлъ но могутъ быть существа первыя, такъ какъ они во всемъ должны быть подобны первому—высочайшему началу, отъ котораго непосредственно происходятъ. Съ другой стороны, если

допустить, что единое бытіе разделилось на многія части и что эти части суть его силы, тогда уже каждая изъ этихъ частей не будеть уже содержать его въ себъ во всей цълости, а кромъ того въ такомъ разъ самъ собою возникаетъ вопросъ, какъ же это могли эти многія силы отъ него отделиться, его покинуть, и куда это они могли отъ него уйти? Потомъ, вполнъ ужьстень и такой вопросъ: ть силы, которыя присущи чувственному міру, находятся ли въ то же время и въ томъ единомъ истинносущемъ, или нътъ? Если отвътимъ: нътъ, то получится нельное допущение, будто то едино-сущее потерпыло уменьшеніе, стало немощнымъ лишившись тёхъ силъ, которыми прежде обладало; кромъ того, не менъе нелъпо и другое тёсно связанное съ этимъ допущеніе, --что силы могутъ отдъляться отъ техъ сущностей, которымъ оне принадлежать. Напротивъ, если силы находятся и въ единомъ всеобъемлющемъ началь и еще гдв нибудь, тогда силы эти находятся здъсь (въ этомъ мірѣ) или во всей своей цълости, или только отчасти: если туть находятся только ихъ части, тогда онъ суть части тёхъ самыхъ силъ, которыя тамъ (во всей цёлости); а если онъ тутъ во всей полнотъ и цълости, тогда опять онъ здъсь не иныя, а тъже самыя, что и тамъ; а это значитъ, что онъ и здъсь не раздълены другъ отъ друга и что единое всеобъемлющее начало есть вездъ одно и то же безъ всякаго разділенія. Можно, пожалуй, еще и такъ представлять себів дью, что хотя силы многія, но всь похожи другь на друга темъ, что каждая содержить въ себе целую силу, целое, что вездъ съ одною субстанцією соединена одна сила. Но въ такомъ разв все прочее пришлось бы принимать лишь за сили (беть субстанцій), а между тёмъ одинаково не мыслима-какъ субстанція безъ силы, такъ и сила безъ субстанціи, ибо тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ) сила есть непремѣню вмѣстѣ субстанція и сущность, или даже нічто высшее, чімъ сущность. Не таковы конечно силы здёсь (въ чувственномъ мірё): туть онв гораздо меньше, слабве, такъ какъ онв истекають отъ единаго всеобъемлющаго начала подобно тому какъ отъ сильнаго аркаго свъта истекаеть свъть слабъйшій, менёе яр-

кій; но и этимъ силамъ присущи тѣ субстанціи, ибо сила не можетъ существовать отдельно отъ субстанціи-поэтому, насколько всё эти силы по нёкоей необходимости всегда другъ съ другомъ сообразуются, необходимо признать, что одна и та же всеобъемлющая сила вездё (въ нихъ) присутствуетъ, а если не вездъ одинаково, то все же гдъ ни присутствуетъ, всегда присутствуеть вся въ цёлости, безъ раздёленія, на подобіе того какъ одна душа въ своемъ тель. А если такъ, то почему ей не присутствовать во всей вселенной? Въдь если бы она въ частныхъ силахъ делилась до безконечности, тогда всявдствіе такого разделенія она потеряла бы свою целость и дошла бы наконецъ до полнаго истощенія. Потомъ, (безъ такой единой целостной силы) не было бы соответствія и согласія между частными силами столь различными въ разных частяхъ міра. Наконецъ и то можно поставить на видъ, что образъ (твнь) точно также не можетъ существовать отдъльно отъ того, что даетъ отъ себя образъ (или отбрасываетъ свою тінь), какъ и світь отдільно оть своего источника, и что если никакая вообще вещь, обязанная своимъ существованіемъ чему либо другому и представляющая собою лишь образъ другого, не можетъ существовать безъ своего оригинала, то и эти силы (чувственнаго міра) не могутъ существовать отдёльно отъ того единаго всеобъемлющаго начала, изъ котораго проистекаютъ. А если такъ, то это начало. источающее эти силы, должно присутствовать всегда и вездъ, гдъ оно есть, при томъ присутствовать вездё и во всемъ во всей своей цълости, безъ всякаго раздъленія.

10. Намъ могутъ возразить, что существованіе образа не связано необходимо съ существованіемъ первообраза, что есть такіе образы, которые существуютъ и въ отсутствіи своихъ оригиналовъ, что наприм. и по удаленіи огня теплота, имъ произведенная, продолжаетъ пребывать въ согрѣтыхъ ею вещахъ и т. п. Вотъ нашъ отвѣтъ касательно отношенія образа къ оригиналу. Вы пожалуй, для примѣра возьмете образъ, вышедшій изъ подъ кисти живописца; но это будетъ примѣръ не подходящій, ибо тутъ не оригиналь производить свой образъ.

а живописецъ. Мало того, такой образъ не есть въ строгомъ синслів образъ оригинала (имъ самимъ произведенный) и это даже въ томъ случаъ, когда кто-либо пишетъ свой собственный портреть, ибо и туть не тело живописца (само по себе) рисуеть и не форма, воспроизводимая въ рисункъ (сама себя вы немъ изображаетъ); даже такой портретъ гораздо правильнъе считать продуктомъ соединенія и расположенія цвътовъ, въ которомъ самъ живописецъ отсутствуетъ, ибо тутъ вовсе не ниветь ивста такое произведение образа (своимъ оригиналомъ), какое бываетъ въ зеркалъ, въ водъ, въ тъни, гдъ образъ въ строгомъ смыслѣ слова истекаетъ отъ предсуществующаго оригинала и въ отсутствін его существовать не можетъ, а между тых такимъ именно образомъ, по нашему межнію, происходять низшія силы отъ высшихъ. Что же касается указанія на теплоту, способную существовать въ отсутствіи огня, то можно прежде всего поставить на видъ, что теплота вовсе не есть образъ огня, особенно если присутствіе въ ней огня отрицается, лотя и въ такомъ разъ все равно теплота не оказывается способною существовать безъ огня, потому что когда огонь удаляется отъ нагрътаго имъ тъла, оно охлаждается, если не вдругъ, то постепенно. Поэтому тъ, которые полагаютъ, что всъ вообще сым чувственнаго міра способны такимъ же образомъ (какъ теплота нагрътаго огнемъ тъла) истощаться, должны бы утвер**ждать** (и то, что изъ него необходимо вытекаетъ),—что только одинъ Первоединый безсмертенъ, а души и духи смертны. Мивніе это ложно уже потому, что въ немъ происходящее отъ неизменной Первосущности признается текучимъ и тленнымъ. Ведь, если бы солнце стояло неподвижно, то оно изливало бы одинъ и тотъ же равиомърный свъть всегда въ одни и тъ же міста, а кто сказаль бы, что світь солнечный не есть всегда одинь и тоть же (вслёдствіе того, что оно движется), тоть ложенъ быль бы вмёсте съ темъ утверждать, что само тело солнца подвержено непрерывному теченію и изм'внемію. Впрочемъ, мы уже въ другомъ мъстъ старались доказать, что все происходящее отъ Первоединаго нетленно и вечно, что души и духи безсмертны 1).

<sup>1)</sup> Въ 4-й Эннеадъ, въ 7-й внигь.

11. Но если сверхчувственное бытіе во всей цілости своей присутствуетъ вездъ, то почему не всъ существа участвуютъ въ немъ, не имъютъ его въ себъ во всей целости? Почему они представляють собою различныя степени (совершенства), --одни занимають первое место, другія—второе и т. д.? Это, конечно, потому, что тв изъ нихъ, которыя болве другихъ способны воспринять его, болъе другихъ и ему соприсущи, а оно присутствуя вездъ какъ истинно сущее, не претерпъваетъ никакого ущерба отъ того, что другія существа соприсущи ему въ той мъръ, въ какой къ этому способны, ибо они присутствуютъ въ немъ не какъ въ какомъ нибудь месте, а на подобіе того, какъ прозрачность присутствуетъ въ свъть; отношение къ свъту непрозрачнаго, конечно, совствъ иное. Поэтому, если есть въ сверхчувственномъ мірѣ существа перваго, второго и третьяго порядка, то эти порядки не мъстами отдълены одинъ отъ другого, а лишь отличны другь отъ друга достоинствомъ, своими силами и своими специфическими особенностями, ибо тутъ ничто не мешаеть быть вместе-вь единстве такимъ различнымъ сущностямъ, какъ души и духи, или какъ разныя науки высшаго и низшаго порядка. Нъчто подобное наблюдается и въ мір'в чувственномъ, какъ напр. въ одномъ и томъ же яблок'ъ глазъ видитъ его цвътъ, обоняніе ощущаетъ его запахъ, и каждое изъ нашихъ чувствъ воспринимаетъ все иное и иное качество яблока, между темъ какъ все эти качества существують вмёстё, а не отдёльно одно отъ другого.

Но, если такъ, то само сверхчувственное бытіе не есть ли многое и многоразличное? Конечно, оно есть многоразличное, котя въ то же время есть простое; оно есть единое и многое виъстъ, ибо какъ разумъ есть—единый и множественный виъстъ, такъ и сущее (имъ мыслимое) есть прежде всего единое, потому что если въ немъ есть иное и иное, то это иное есть его собственное иное и инаковость есть его собственная инаковость, между тъмъ какъ въ несущемъ не можетъ имъть мъстъ никакая инаковость; отъ сущаго не отдълимо единство, но гдъ есть сущее, тамъ есть и его единство, такъ что единое сущее зависитъ всегда лишь отъ самого себя, утверждается на

самомъ себъ. Нътъ, въдь, ничего невозможнаго даже въ томъ, что одна сущность, будучи въ извъстномъ отношеніи особою отдъльною отъ другой, въ то же время цъликомъ находится въ этой другой. Но конечно возможны и есть различные виды присутствія одного въ другомъ: иначе пребываютъ чувственныя вещи въ сверхчувственномъ мірѣ тамъ, гдѣ въ немъ онѣ пребываетъ, иначе сверхчувственныя сущности присутствуютъ другъ въ другѣ; инымъ образомъ тѣло находится въ душѣ, и инымъ въ душѣ же находится знаніе, иначе опять одно знаніе содержится въ другомъ знаніи, въ сравненіи съ тѣмъ, какъ оба они содержатся въ одномъ и томъ же разумѣ; наконецъ совсѣмъ инымъ образомъ одно тѣло присутствуетъ въ другомъ тѣлѣ.

12. Когда въ воздухъ среди тишины раздается звукъ, представляющій собою такое или иное слово, то чье либо ухо, вблизи находящееся, слышить этоть звукъ и это слово, --- а если туть-же будетъ другое ухо, то и къ нему приблизится звукъ и слово, или оно приблизится къ слову. Или вообразите, что многіе глаза разсматривають одинь и тоть же предметь; всф, ведь, они видять этотъ предметъ (т. е., имфютъ въ себъ образъ его), не смотря на то, что онъ занимаетъ одно определенное мъсто. Такимъ-то образомъ одинъ и тотъ же предметъ служитъ источникомъ различныхъ впечатленій въ зависимости отъ того, что различные органы на него направлены-оттого что одинъ изъ нихъ есть глазъ, другой — ухо. Подобно этому и все, что только способно быть одушевленнымъ, получаетъ каждое иную душу отъ одного и того же начала (міровой души). Раздающійся въ воздух в звукъ, находится въ немъ вездв не какъ единство раздробленное, а какъ единство целостное везде-во всякомъ мъсть 1). Равнымъ образомъ, когда воздухъ принимаетъ образъ какого-либо предмета, то имфетъ его во всей нераздельной цфлости, ибо гдъ-бы ни помъстился глазъ, отовсюду видитъ одинъ

<sup>1)</sup> Это одинъ изъ многихъ удивительныхъ образчиковъ того, что умъ человъческій а ргіогі путемъ дедукціи доходить нерѣдко до такихъ положеній и истинъ, до которыхъ путемъ индукціи и опыта ученые доходять лишь спустя много вѣковъ. Уже для Плотина нашъ телефонъ, очевидно, вовсе не показался бы изумительною по своей неожилавности новинкою.

и тотъ же образъ; впрочемъ, не всъ держатся этого мевнія. Примфры эти мы приводимъ для того, чтобъ сделать понятнымъ, что многія вещи могутъ участвовать въ одномъ и томъ же началь. Яснье всего показываеть эту возможность примъръ звука, насколько въ немъ въ самомъ деле такая или иная форма вся въ целости присутствуетъ въ воздухе тоже, какъ въ одномъ целомъ, ибо не могли бы люди слышать все одно и то же, если бы вылившееся въ звукахъ слово не находилось вездъ въ цълости, и если бы каждое ухо не воспринимало его тоже въ полной целости. Но если такъ, если каждое слово целикомъ расходится въ семъ воздухф, какъ одномъ цфломъ, безъ соединенія такой-то части слова съ такою-то частію воздуха, безъ раздёленія на части и слова и воздуха, то почему можетъ казаться нев фроятнымъ, что единая душа распространена повсюду, не раздёляясь отъ этого на части, что она во всей своей цівлости присутствуетъ вездъ, что она присуща всей вселенной, не дълясь для этого или отъ этого на тѣ части, изъ коихъ состоитъ вселенная? Когда душа соединена съ теломъ, то въ образъ соединенія своего съ тёломъ она представляеть близкую аналогію съ выговореннымъ и раздающимся въ воздух в словомъ, а до соединенія съ тіломъ она похожа на выговаривающаго или только готовящагося выговорить слово. Впрочемъ, даже соединенная съ тёломъ она сохраняеть въ нёкоторомъ отношеніи сходство съ тъмъ, кто выговариваетъ слово и кто, выговаривая его, не владветь имъ и въ тоже время отдаеть его (другому). Конечно, природа слова совсемъ иная, чемъ природа техъ сущностей, для более ясного представленія которыхъ мы прибъгаемъ къ слову, какъ къ его примъру, но все же между тою и другою природою есть близкая аналогія.

Конечно, природа души совсѣмъ иная, чѣмъ природа тѣлъ; поэтому слѣдуетъ представлять себѣ положеніе дѣла не такъ, что душа (міровая) частію въ самой себѣ пребываетъ, а частію находится въ тѣлахъ, а такъ, что она всецѣло пребываетъ въ самой себѣ и въ то же время отражаетъ свой образъ во множествѣ тѣлъ (подобно тому какъ предметъ отражается въ зеркалѣ или въ водѣ); все новое и новое тѣло, вслѣдствіе

непосредственной близости повсюду души, получаетъ отъ нея жизнь, которая досель въ немъ не была явна, и обладаетъ этою жизнію точно такъ-же, какъ обладало ею прежде другое твло (въ которомъ она была), ибо вовсе не такою создана природа души (міровой), чтобы такая-то часть ея помѣщалась въ опредѣленномъ мѣстѣ и ждала въ которое ей нужно войти, но эта часть ея, о которой обыквовенно говорится, что она вошла въ тело, какъ прежде этого существовала во вселенной, то есть, въ самой себъ, такъ продолжаетъ существовать и теперь после того, какъ она видимо воявилась вотъ здесь-въ этомъ теле. Да и какъ это она уогла бы низойти сюда? А если такъ, если душа не нисходить въ какое либо мъсто, если она только реальное свое присутствіе обнаруживаеть тамъ, или здесь, не дожидаясь туть тала, которому нужно въ ней участвовать, то ясно, что она пребываеть въ самой себъ въ то самое время, какъ становится присущею тому или другому тёлу. А если душа, проавляя свое присутствіе въ тель, пребываеть при этомъ въ самой себъ, то это значить, что (туть не душа входить въ тъло, а) тьло входить въ душу, - тьло, находившееся досель внъ сферы вствино-сущаго, теперь вступаеть сюда-вь міръ (ἔξω ον του ούτως όντος ήλθε προς το ούτως ον. καί έγένετο έν τῶ τῆς ζωῆς χόσμῷ). Такъ какъ этотъ міръ жизни и до этого всегда существоваль въ самомъ себъ безъ протяженія, а слъдовательно и безъ раздёленія, то новое тёло входить сюда, какъ въ область непротяженнаго и участвуетъ не въ какой либо только части жизни этого міра, а во всей его жизни; следующее новое тело точно также получить участие во всей целости этой жизни и т. д. Поэтому, если следуетъ признать правильнымъ положеніе, что этотъ міръ жизни весь въ цівлости присущъ всей этой совокупности тель, то столь же правильно и положеніе, что онъ весь въ целости присущъ и каждому изъ этихъ телъ порознь, что онъ везде и во всемъ есть тождественный, по числу единый, нераздельный и целостный.

13. Откуда же, спрашивается, происходитъ протяженность во всемъ нашемъ чувственномъ міръ, не исключая и существъ, надъ-

ленныхъ жизнію, если правда, что міръ жизни чуждъ протяженія? Върить этой правдъ мъщаетъ намъ ощущение, которое дъйствительно показываеть намъ жизнь всегда то здёсь, то тамъ, между тъмъ какъ разумъ говорить намъ, что если мы видимъ такимъ образомъ (въ формъ пространства) жизнь, то это вовсе не потому, что самъ міръ жизни находится здёсь или тамъ, а только потому, что все протяженное участвуеть въ немънепротяженномъ. Въдь, когда что либо участвуетъ въ другомъ, то оно участвуетъ не въ томъ же, что есть оно само, а иначе оно, строго говоря, ни въ чемъ бы не участвовало и оставалось бы темъ же, чемъ оно есть. Это значить, что если тело участвуеть въ другомъ, то это другое должно имфть не тфлесную природу, которою тёло и безъ того обладаетъ, а совсёмъ иную. Тело не можеть участвовать въ телесномъ точно также, какъ величина не можетъ участвовать въ величинъ: въдь, если даже согласиться, что величина способна увеличиваться, то и отъ этого она не дълается способною участвовать въ величинъ, ибо двухъ-локтевый предметь не можеть быть трехлоктевымъ, а только онъ можетъ имъть сперва одну величину, потомъ другую, а то иначе число два могло бы превратиться въ число три. Итакъ, если то, въ чемъ участвуетъ протяженное и раздёленное, должно быть инымъ, должно имёть совсёмъ иную природу, то ясно, что само оно, есть непротяженное, и недълимое и чуждое всякаго вида (пространственной) величины. А это опять значить, что оно, присутствуя вездё и во всемъ, присутствуетъ какъ одно нераздъльное цълое. Оно есть недълимо вовсе не по причинъ своей крайней малости, ибо въ такомъ разъ оно все таки было бы дълимымъ, а кромъ того не хватало бы на всю вселенную и не могло бы распространяться на всю массу тъла по мъръ ея увеличенія. Оно и не въ томъ смыслъ есть недълимое, въ какомъ признается недълимою (математическая) точка, потому что масса тъла (каково бы оно ни было), никогда не есть точка, а безконечное множество точекъ, и тогда выходило бы, что бытіе, представляемое какъ точка, состоя изъ безконечнаго множества точекъ, не есть непрерывное, сплошное и не можетъ быть адекватнымъ всей вселенной. Итакъ, если вся безъ остатка тълесная масса должна обладать и обладаетъ тъмъ бытіемъ, которое вездъсуще, то она обладаетъ имъ, какъ единымъ цълемъ, во всъхъ частяхъ, изъ коихъ она состоитъ.

14. Но если такъ, если одна и та же душа оживляетъ каж-10е живое существо, то какимъ образомъ каждое изъ нихъ ниветь свою собственную душу? Потомъ, какъ это и отчего одна душа бываеть добрая, другая злая? - Конечно, душа (міровая) сообщаеть жизнь каждому живому существу и содержить въ себъ всъ души и всъхъ духовъ; она есть бытіс единое и вмъстъ безвонечное (ён воти най аперон), она есть сразу и вивств все (живое); въ ней каждое живое существо, будучи отъ нея отлечнымь, не имбеть однако отдёльнаго отд нея существованія, нбо иначе какъ она могла бы быть безконечною? Она содержить въ себь все вместе-все жизни, все души, всехъ духовъ, но такъ, что они не отделяются другъ отъ друга границами и очертаніями и вследствіе этого представляють одно цвлостное единство. Она обладаетъ жизнію не единичною (въ себь одной замыкающеюся), а безконечною и вмёсть единоюединою въ томъ смысль, что она объемлеть собою всь жизне, которыя однако не смёшиваются въ ней въ одно неразличное единство, хотя истекции изъ нея, остаются тамъ же, откуда истекли; впрочемъ правильнее сказать, что оне даже не истекали изъ нея, а всегда въ ней пребываютъ, ибо она не подвержена процессу быванія, рожденія, раздёленія; кажется она раздёленною лишь въ томъ, что ее воспринимаетъ, между твиъ какъ въ ней все отъ ввиности остается однимъ и тыть же; (не она къ рождающемуся, а) все рождающееся къ ней приближается, съ нею соединяется и ей подчиняется. Но, --- мы-то---что такое мы сами? Составляемъ ли мы саму душу (міровую), или представляемъ собою лишь то, что приближается къ ней и происходить во времени (т. е., тъла)? Конечно, --- вътъ: прежде, чъмъ послъдовало это происхождение (тълеснаго), мы существовали тамъ: одни изъ насъ какъ человъки, другіе какъ боги, т. е., какъ чистыя души и разумные духи въ лонъ честаго всеобъемлющаго бытія, мы составляли изъ себя части самого сверхчувственнаго міра, -- но части не выділенныя, не объемлемыя, слитыя въ одно съ единымъ цълымъ. Впрочемъ, даже теперь мы не совсвиъ отделены отъ этого сверхчувственнаго міра, только теперь въ насъ къ прежнему (чисто-духовному) человъку присоединился другой, желающій быть инымъ, чёмъ тотъ (чувственный, плотскій); такъ какъ мы (какъ духи) не вив вселенной (а вездв непосредственно близки къ ней), то этотъ иной человъкъ, легко найдя насъ, присоединяется къ тому сверхчувственному человъку, которымъ нъкогда быль каждый изъ насъ, подобно тому какъ, не смотря на то, что звукъ одинъ и слово одно, кто-бы и съ какой бы стороны ни направиль на него ухо свое, воспринимаеть его и слышить и имъеть въ слухъ своемъ актуально то, что на него дъйствуетъ. Такимъ-то образомъ каждый изъ насъ, ставши двойственнымъ человъкомъ, уже не бываетъ тъмъ однимъ, которымъ прежде былъ, но за то часто бываетъ темъ другимъ, который къ тому первому присоединился-и это всякій разъ, когда этотъ первый въ насъ бываетъ недъятеленъ и какъ бы отсутствуетъ.

15. Какъ это и почему тело, приближаясь къ душть, воспринимаетъ ее? Такъ какъ тъло предрасположено участвовать въ душъ, то оно и воспринимаетъ отъ нея то, къ чему предрасположено, предрасположено же оно имъть свою особую индивидуальную душу, и вотъ почему оно не имбетъ въ себъ души универсальной, — вотъ почему эта душа хотя во всей своей цълости присуща тълу, но не становится вся въ цълости его исключительною собственностію, --- вотъ почему растенія и животныя, стоящія ниже человька, имьють оть универсальной души лишь столько, сколько воспринять могли, подобно тому какъ когда выговаривается слово, одинъ воспринимаетъ только его звукъ, а другой кромъ того разумъетъ его смыслъ, значеніе. Когда раждается то или другое живое существо, то оно съ того же момента имъетъ въ себъ душу отъ истинно сущаго, съ которымъ входитъ въ тесную связь, такъ какъ ово теперь не есть уже одно лишь тело пустое, неодушевленное. Оно и прежде этого находилось не въ мъсть лишенномъ жизни;-

благодаря своему предрасположению (къ жизни) оно лишь воспользовалось непосредственною близостію души и стало вдругъ не просто только тёломъ, но одушевленнымъ тёломъ; благодаря этой близости души, оно получило ея слёдь, ея образь, не такую или иную часть души, но какъ-бы истекшій изъ нея огонь наи свёть, который породиль въ немъ желанія, удовольствія, страданія, и такимъ образомъ, тело его стало не чуждымъ жизни душевной. Сама-то душа (отъ которой оно получило жизнь), имбющая божественную природу, всегда остается въ покоб и пребываеть въ самой себъ, но тъло, возмущаемое частію собственною немощію и непрерывною изм'внчивостію, частію прираженіями отвив, даеть чувствовать свою смуту прежде всего въ общей центральной части живого существа, а потомъ распространяеть ее на весь его организмъ, на подобіе того, какъ во время народнаго собранія, въ которомъ сповойно обсуждается такой или иной вопросъ, ворвавшаяся сюда безпорядочная толпа, вынужденная голодомъ или движимая какою либо страстію, мало по малу во все собраніе вводить ситту и безпорядокъ. Пока этого рода люди держатъ себя скромно и тихо, имъ слышенъ голосъ мудраго человъка, которымъ и держится толпа въ должномъ порядки и худшая часть лишается перевёса и господства; въ противномъ случать худшая часть получаеть перевёсь и власть, а лучшая по необходимости умолкаеть, потому что смута не даеть возможности толив слышать идущій свыше голось разума. Такъ возникаетъ безпорядокъ въ государствъ и въ народномъ собраніи, точно такимъ-же образомъ появляется зло въ человъкъ, когда онъ даетъ полную волю толпъ своихъ страховь, вожделеній, страстей, и продолжается оно дотоль, пока онъ не приведеть эту толпу въ повиновение, пока онъ не обратится къ тому человъку, какимъ нъкогда былъ, и не станетъ жить сообразно съ нимъ; тогда только, ставши опять этимъ первоначальнымъ человъкомъ, онъ будетъ удовлетворять потребности тъла лишь настолько, насколько оно этого заслуживаеть, какъ нъчто совсъмъ чуждое ему. Но иной живеть то такъ (сообразуясь съ идеальнымъ духовнымъ человъкомъ), то иначе (сообразуясь съ плотскимъ человъкомъ) поступаетъ; жизнь такого, конечно, представляетъ смъсь добра и зла.

16. Если душа первоначально не была злою, ссли такимъ образомъ (вслѣдствіе собственнаго влеченія) она ниспадетъ въ тѣло и его оживляетъ, то понятно, чѣмъ обусловливаются періодическія ниспаденія и восхожденія душъ, атакже наказанія, которымъ онѣ подвергаются, и переселенія ихъ въ тѣла иныхъ живыхъ существъ (т. е., въ тѣла разныхъживотныхъ). Эти догмы мы унаслѣдовали отъ древнѣйшихъ мудрецовъ, которые глубже насъ изслѣдовали этотъ вопросъ-(о судьбѣ душъ), и намъ желательно показать, что съ ихъ ученіемъ и наше согласуется, или по крайней мѣрѣ не стоитъвъ противорѣчіи.

Мы сейчась показали, что когда тёло участвуеть въ душть (т. е., становится живымъ), то тутъ не душа какъ бы выступаеть изъ самой себя, чтобы войти въ тело, а напротивъ тело вступаеть въ душу, когда становится живымъ. Поэтому если у древнихъ встръчается выражение "душа входить въ толо", то оно имбетъ въ виду выразить лишь ту мысль, что тъло вступаетъ въ область сущаго, т. е., начинаетъ участвовать въ жизни и въ душть; глаголъ входить тутъ вовсе не означаетъ перехода изъ одного мъста въ другое, а выражаетъ лишь тотъ образъ, какимъ душа вступаетъ въ связь съ тъломъ. Равнымъ образомъ выраженіе снизойти, ниспасть для души значить не что иное, какъ явиться, оказаться въ тълъ (ἐν σώματι γενέσθαι) въ вышеноказанномъ смысл $\dot{\mathbf{b}}$  слова, то есть, сообщать отъ себя нъчто (свою силу, свою жизнь) тълу, а вовсе не стать неотъемлемою принадлежностію тала. (σώματος γενέσθαι). Наконецъ, и выражение выйти изг тъла значить для души не что иное, какъ прекратить участіе тіла. въ ея жизви.

Вотъ какъ и почему происходитъ это участіе въ ея жизни всёхъ частей этой вселенной: находясь какъ-бы на крайней границѣ сверхчувственнаго міра, душа постоянно удѣляетъ вѣчто отъ себя (изливаетъ свои силы дальше этой границы) по закону своей природы, ибо находится въ непосредственной

близости, или на ничтожно-маломъ разстояніи (отъ чувственнаго, телеснаго). Это общение ея (съ телеснымъ), конечно, есть зло, а освобождение (отъ тела) есть добро, потому что хотя въ этомъ общеніи она не становится сама телесною, однако все таки вступаетъ въ связь съ теломъ и изъ универсальной делается частною, особою; принадлежа и теперь (по своей природъ) къ сверхчувственному міра, она уже не всецъло туда только направляеть свою энергію (удёляя часть ея п сюда въ міръ телесный) и въ этомъ разе похожа на того, кто, обладая целою начкою, занимается лишь какими либо ея частными положеніями, между темъ какъ благо для него лежить въ целой наукъ, а не въ частяхъ. Подобно этому и душа (міровая), принадлежавшая всецьло къ сверхчувственному міру и сливавшаяся бытіемъ своимъ со всею цілостію его бытія, теперь какъ бы выдъляется изъ этого всеобъемлющаго бытія и становится бытіемь частнымь, обособленнымь, такъ какъ каждое тъло, въ которое она изливаетъ свою энергію, представляетъ собою такую или иную часть этой (видимой) вселенной; съ нею тутъ происходитъ нъчто похоже на то, какъ если огонь, способный сожигать все, поставлень бываеть въ необходимость сожигать лишь маленькій предметь, хотя онъ и туть не лишень своей прежней всеобщей силы. Поэтому, когда душа отделяется отъ тъла, то это значитъ, или она теряетъ свою индивидуальность и обособленность; напротивъ, когда душа выдъляется изъ души универсальной, при чемъ она вовсе не переходить съ одного мъста на другое, а лишь энергію свою сосредоточиваетъ (въ известномъ теле), то становится индивидуальною; однакожъ, переставши такимъ образомъ быть универсальною, она все же остается универсальною (потенціально), ибо когда покинетъ тёло, то станетъ универсальною актуально, и индивидуальность ея тогда станетъ лишь потенціальною.

Что касается теперь выраженія "душа вз Audn", то оно допускаеть два толкованія: если подъ Аидомъ разумьется невидимое мьсто (εν τῷ ἀιδεί), тогда это выраженіе означаеть лишь отдыленіе души оть тыла (удаленіе изь видимаго міра), а если разумьется мьсто худшее (чымь область невидимаго),

то и это понятно, ибо и нынъ (во время земной жизни) гдъ находится наше тёло, тамъ и душа наша. Но когда тёло наше уже не существуеть, --- что тогда означаеть, выражение душа въ Аиди? Если душа не успъла отръшиться отъ своего образа. то что метаеть ей быть тамъ же, где ея образъ (εἴδωλον), или твнь? А если она отръшилась отъ твла посредствомъ фидософіи, тогда только тінь ея (тіло) идеть въ худшее місто, между тымь какь сама она остается въ сверхчувственномъмірь, ничего отъ себя не оставивъ здысь (въ тыль). Воть какова судьба той тени (т. е., тела), которой присуща душа (вовремя земной жизни); сама же она, если только удастся ей сосредоточить внутри себя свътящій въ ней свъть, обращаетса всецело къ міру сверхчувственному и вступаеть туда; она тогда перестаетъ быть актуально (индивидуальною душею), но это не значить, что она перестаеть существовать (ибо ставши актуально универсальною, сохраняеть возможность опять стать индивидуальною).

Но довольно объ этомъ; возвратимся теперь къ главному нашему положенію.

Профессорь Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будеть).



## Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

(Продолжение \*).

I.

Общія всъмъ сивилламъ идеи; 1) идеи догматическія.

Авторами Сивиллиныхъ книгъ, какъ мы только что видёли, были іудеи, христіане и іудео-христіане. Весьма естественно, что у послёднихъ можно встрётить идеи, которыя являются общими то іудеямъ, то христіанамъ, смотря по степени близости ихъ къ іудейству или христіанству. Съ идей общихъ всёмъ сивиллистамъ мы и начнемъ раскрытіе содержанія ихъ книгъ.

Прежде всего, конечно, общею всёмъ сивиллистамъ является идея единобожія—основной догматъ богооткровенныхъ религій; сивиллисты очень настойчиво внушаютъ эту идею своимъ языческимъ читателямъ. Авторъ 3-й книги 1)—іудей, хотя не особенно щедръ на подробное раскрытіе ея, но и онъ въ разныхъ мѣстахъ исповѣдуетъ единство Божіе. Обращаясь къ читателю—греку, онъ говоритъ: "Зачѣмъ ты приносишь напрас-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Ввра в Разумъ" № 2, за 1899 г.

<sup>1)</sup> З кн. возникла въ средний 2 в. до Р. Хр. Авторъ ел предсказываетъ объ окончания идолопоклонства въ правление седьмаго египетскаго царя изъ грековъ (609 ст.), т. е., Птоломея Филометора (170—117 гг. до Р. Хр.), и прибавляетъ, что ХV въковъ прошло со времени основания греческихъ городовъ—указание на среднну того-же 2 в.; знаетъ о разрушени Кароагена и Кориноа Римлянами (147—146 гг. до Р. Хр.), о возмущения въ Селевки (въроятно, при ложвихъ Александръ и Трифовъ) 137 г., —о гражданскомъ волнения въ Римъ 132 г. (ст. 464) при Гракхахъ или во времи тріумвирата и Клеопатры. Даты всъ почти изъ средним 2 въка.

ные дары мертвымъ? Зачемъ приносить жертвы идоламъ? Вотъ давно правять тобой египетскіе властители: они изначала злому поучали людей и много идоловъ надёлали въ честь умершихъ,--они научили тебя мыслить пустое" 1). "Тудеи не чтили ни человъкоподобныхъ идоловъ, сдъланныхъ изъ золота или мъди, изъ слоновой кости или серебра, ни звъроподобныхъ, ни всякихъ вообще идоловъ изъ дерева или камня, или изъ глины, окрашенной сурикомъ. Почитать ихъ можетъ только пустой-суемыслящій человікь; но и онь со временемь оставить этихъ идоловъ, сбросивъ ихъ въ утесистую пропасть  $^{(2)}$ . Отвергнувъ идоловъ, какъ "плодъ суетнъй таго измышленія" 3). сивилла восклицаетъ: "смертный, хитрый, коварно мыслящій человъкъ! Не медли, обратись, заблудившійся, къ Богу и умидостивь Его... Онъ одинъ есть Богъ и кромф Его нфтъ никакого другого" 4). Въ такой-же формъ сивилла выражаетъ идею единобожія и еще разъ <sup>t</sup>) и нѣсколько разъ называетъ Бога единымъ 6). При этомъ следуетъ сказать, что единымъ іудейская сивилла представляеть Бога не количественно только, но и качественно, т. е., она мыслить Его существомъ несравнимымъ, единственнымъ: подлъ Его нътъ и не мыслимо другое существо, равное Ему по своимъ свойствамъ. Эта мысль ем сквозить вездь, гдь она называеть Бога небеснымь и великимъ <sup>7</sup>), высочайшимъ <sup>8</sup>), гдъ она говоритъ смертнымъ, преступнымъ и гордымъ своею силою людямъ о Богъ въчномъ 9), безсмертномъ, безсмертномъ вѣчно 10), всемогущемъ 11) святомъ 12) и великодушномъ 18), о Богѣ, Который не оставитъ не исполненнымъ того, что Онъ изрекъ чрезъ сивиллу, потому что Онъ, какъ Духъ, пребываетъ въ мірѣ безъ обмана 14). Здёсь, можетъ быть, неясно сивилла выразила идею всевъдънія, неизмъняемости и вездъприсутствія Божія... Яснье и

<sup>1)</sup> Cr. 547-555. 3) 722.

<sup>5) 758-760.</sup> 

<sup>2) 586-607.</sup> 

<sup>4) 624-629.</sup> 

<sup>6) 166, 570</sup> и др. ст.

<sup>7) 247, 549, 671, 698, 717, 735</sup> и др.

<sup>8) 632, 717, 720</sup> и др.

<sup>9) 593, 698, 701</sup> m gp.

<sup>10)</sup> Особенно часто, въ противовъсъ тлъннымъ божествамъ ламчинковъ, -- 302, 558, 582, 593, 594, 600, 604, 616, 628-629, 693, 711, 717, 733, 757 m ap.

<sup>11) 191, 247, 566, 575, 702-703, 775, 780</sup> и др.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) 605.

<sup>13) 733.</sup> 

<sup>14) 698-701.</sup> 

и поливе раскрываетъ понятіе единства и единственности Божескаго существа авторъ предисловія сивиллы, --- в тотъже самый александрійскій іудей, которому принадлежить и 3-я книга 1). Онъ говоритъ, обращаясь къ язычникамъ: "О, вы--ничтожные люди, облеченные смертною плотію! Что даеть вамъ эту чрезмѣрную гордость, вслѣдствіе которой вы теряете изъ виду конецъ жизни? Вы не боитесь Бога, недремлющій взоръ Котораго испытуетъ и проникаетъ всё... Одинъ есть Богъ безконечный и візный..., Который не быль рождень, Который, будучи Самъ невидимъ, видитъ всё. Какимъ образомъ смертный человъкъ, не могущій выдержать блеска солнечныхъ лучей, можеть созерцать истиннаго и безсмертнаго Бога, пребывающаго выше всъхъ свътилъ? Такое преимущество не можетъ быть удвломъ этого сплетенія жилъ, плоти и костей, которыя составляютъ насъ. Вотъ Богъ единый, Котораго вы должны почитать, Который единымъ всегда есть и всегда былъ (и будеть),-Который имъетъ Свое начало въ Себъ Самомъ, а не получаетъ его отъ кого-либо другого, --Который изливаетъ свътъ разума на всёхъ людей" 2). "Если и исчезаетъ все являющееся, то Богъ отнюдь не можетъ иметь Своего начала отъ бедеръ мужа и жены. Богъ единый и высочайшій"... 3). "Люди! Зачвиъ вы превозноситесь напрасно и во вредъ? Стыдитесь, однако, кошекъ и змъй почитать за Бога. Не безуміе-ли-совстиъ не понимать, что не можеть быть богомъ тоть, кто, вмфсто того, чтобы обитать на великолвиномъ небв, воруетъ и похищаетъ содержащееся въ блюдахъ и горшкахъ, подглядываетъ молеточину и подстерегаетъ пауковъ. Вы молитесь змѣямъ, собакамъ и кошкамъ, вы-глупые-почитаете птицъ и пресмыкающихся животныхъ земныхъ, -- каменные идолы, сдёланные руками; вы чтите ихъ, посыпая дорогу къ нимъ минералами;... чтите-о чемъ даже говорить позорно-такія ложныя божества, которыя изливають изъ глотки смертельный ядъ.... Но Кто жизнь и въчно пребывающій свътъ имъетъ въ Себъ..., Которому одному только подобаетъ преклонять голову, -Того вы оставили ... 4)

<sup>1)</sup> Friedlieb, Einleitung, § 6, seit 14, § 17, seit 38. Ср. Хр. Чт. 77 г., ч. I, стр. 64—68.

<sup>2) 1</sup> Fragm., 1-18. 3) 2 Fragm., 1-3. 4) lbidem, 21-34.

Въ этихъ стихахъ такъ прозрачно отмъчены сивиллою черты единственности Божескаго существа, что излишне было бы называть ихъ.

Сивиллисты іудео-христівне и христівне первыхъ 3-хъ вѣковъ--еще яснъе раскрываютъ ложность языческой религіи и полнъе опредъляють существо Божіе. Они называють языческихъ боговъ злыми и беззаконными 1), обманчивыми 2) и добра совствить не знающими 3); показывають ничтожество такихъ божествъ, какъ драгоценные камни и многое другое, что не имбетъ ни языка, ни слуха. ни смысла, что сдблано человъческими руками 4); сдъланное изъ дерева, камней или мъди. золота или серебра, — эти идолы — только ничтожныя вещи, безжизненны, безсловесны и въ огив плавятся 5). Но ложны и безсильны и другіе языческіе боги. "Римъ! Какой богъ спасеть тебя (въ несчастіи)"? -- спрашиваеть сивилла, обращаясь къ Риму. "Гав будуть тогда решенія твоего сената 6) "? Гдв Рея, Хроносъ или покольніе Зевса? Гдв всв, которыхъ ты почиталъ, -- безжизненные демоны, идолы умершихъ. обезсиленныхъ смертью и ничего не чувствующихъ" 7)? За такимъ разоблаченіемъ ложности языческихъ боговъ всегда стоить у христіанствующихъ сивиллистовъ идея Бога-единаго и несравнимаго съ ними. Какъ и іудеи, эти сивиллисты настойчиво противопоставляють языческимь божествамь истиннаго Бога-единаго<sup>8</sup>), великаго и славнаго<sup>9</sup>), евчнаго и безсмертнаго 10), несотвореннаго и нерожденнаго, а самобытнаго 11), невидимаго, но всевидящаго и всевъдущаго 12) и особенно небеснаго 13) и всемогущаго 14). Вотъ какъ, напр., сивилла-іу-

 <sup>5</sup> кн., ст. 309.
 Сказано о Фебь, см. 4 кн., 4 ст.
 8 кн., 398 ст.
 5 кн., 77—80 ст.
 5 кн., 80—85 ст.

<sup>6)</sup> Разумъются сенатскія ръшенія, которыми вводились въ Римскій пантеонъ чужестранные боги или возводились въ божественное достоянство римскіе императоры.

7) 8 км., 43—49 ст.

<sup>8) 3</sup> кн., 11 ст.; 4, 30; 5, 284; 8, 377 и др.

<sup>9) 4</sup> KH., 30, 116 CT.; 5, 284, 428; 6 KH.; 7, 76; 10, 194—200; 11, 1—6; 54 H AD.

10) 5 KH., 66, 277—300, 360, 427; 7 KH., 76, 95; 8 KH. 213; 9 KH. 36, 311;

11 KH. 1—6; 12, 37—38, 227; 10 KH., 292—298; 3 KH. 10; 6 KH.

<sup>11) 4</sup> кн., 10; 8, 430; 3, 12. 12) 3 кн.; 12; 4, 23; 5, 323; 8, 373—375 и др 13) 3 кн., 1, 4, 51; 5, 299—300; 6, 12; 8, 65—70, 9, 312; 10, 131; 11, 6; 12,. 10—11 и др.

<sup>14) 4</sup> кн., 6, 162; 5, 172—178, 219; 8, 65—70 и др.; 9, 80—92; 12, 238—239 и др.

део-христіанка—раскрываеть всемогущество Божіе: "ты не знаешь того, что Богъ можетъ сделать съ тобой", говоритъ она гордому Риму... "Никакого следа не останется отъ тебя, потому что такъ опредълилъ Всемогущій" 1). Проявленіе силы Божіей сивилы видять въ различныхъ явленіяхъ природы <sup>2</sup>). Чаще и яснъе, чъмъ іудействующіе сивиллисты, говорять сивиллесты христіанствующіе о святости Бога, называя Его то святымъ 3), то праведнымъ 4), то чистымъ 5), то върнымъ и неизмѣняемымъ 6), такъ что слово и законъ Его неложны 7), приписываютъ Ему новыя свойства-мудрость 8), вѣчное самосознаніе <sup>9</sup>), полное отсутствіе телесности <sup>10</sup>), свободу <sup>11</sup>), блаженство 12). Свое благоговъніе къ Нему они выражають новыми наименованіями Его-сущимъ и живымъ 18), неизреченнымъ, достопоклоняемымъ 14), Богомъ Саваооомъ 15), и даютъ новую опять черту въ изображении величия Божия, представыяя Бога почивающимъ на ангелахъ 16). Въ ръчи христіанствующихъ сивиллъ о свойствахъ Вожінхъ встричаемся съ попыткою ихъ уяснить некоторыя изъ этихъ свойствъ. Такъ, всевъдъніе Божіе сивилла обосновываеть, между прочимь, на томъ, что Богъ-Творецъ міра, и потому знастъ его и всѣ вещи въ немъ по существу ихъ. "Я знаю"-представляетъ она говорящимъ Самого Бога-"знаю людей-умершихъ, живущихъ и имъющихъ явиться, -- число звъздъ, растеній и животныхъ... Я. который сотворилъ глаза и уши..., внимаю глухому и слышу нъмого...., Который сотвориль небо и землю, знаю начало и конецъ всего, и какъ велика высота отъ земли до неба, ибо", добавляетъ сивилла отъ себя, "чрезъ Него произошло всё, и всё Онъ знаеть отъ начала до конца" 17). Но мысль о елинственности Бога сама по себъ уже была для савиллъ до-

<sup>1) 5</sup> KH., 172-178.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 8, 214 в др.

a) 7, 90-95; 8, 169; 12, 37-38.

<sup>4) 7, 95.</sup> 

<sup>5) 7, 90-95; 8, 430.</sup> 

<sup>6) 5, 219</sup> и др. 8, 359-361 и др.

<sup>8) 5, 360; 8, 501.</sup> 9) 3, 15. 7) 7, 128-129.

<sup>10)</sup> Впрочемъ, и іздейская сивилла называетъ Бога Дукомъ (3, 698-701), и, след., представляеть Его безтелеснымъ.

<sup>11) 5</sup> кн., 90-95 ст.

<sup>13) 8</sup> KH., 408 H 430.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) 10, 129—132. 16) 7, 33.

<sup>12) 3, 1.</sup> 

<sup>14) 7, 76, 95,</sup> 

<sup>17) 8, 363-376; 2</sup> Fragm., 16-17.

статочнымъ объясненіемъ всёхъ Его чрезвычайныхъ свойствъ. Это видно изъ того, что выше приведенную рѣчь о всевѣдѣнім Божіемъ сивилла заключаетъ непосредственно слѣдующими словами Бога: "Я знаю всё, потому что Я единственный Богъ, и нѣтъ еще другого" 1).

Сравнивая представленія о Богв по существу, съ одной стороны іудеевъ, съ другой-іудео-христіанъ и христіанъ, находимъ, что это догматическое учение у первыхъ проще и скуднее, чемъ у вторыхъ. Чемъ это объясняется, можно только гадать: тъмъ-ли, что христіанство, пробудивъ интересъ къ изученію религіи, давало всв побужденія говорить о Богв, или чёмъ нибудь другимъ... Можно думать, что сивилла-іудеянка. столько же знала о Богв и Его свойствахъ, сколько и сивиллы іудео-христіанки и христіанки; но только не нашла нужнымъ говорить о всехъ этихъ свойствахъ. Действительно, мысли ея, какъ увидимъ, были направлены въ другую сторону: она больше была занята изображеніемъ гивва Божія на нечестивыхъ людей, чемъ раскрытіемъ существенныхъ свойствъ Божінхъ. Между последними сивиллы указывають преимущественно те, которыя наиболье открыты въ Богь для простого ума,-не только отсутствують, но прямо немыслимы у языческихъ божествъ и, въ силу этого, пленительны для язычниковъ, таковы: безсмертіе, всемогущество и ніжоторыя другія свойства.

Въ вопросъ о Богъ гораздо болъе привлекала вниманіе сивилистовъ другая -сторона—Его отношеніе къ міру и человъку. Всъ они исповъдуютъ Бога Творцомъ и Промыслителемъ. Идея о Богъ—Творцъ, котя ръдко раскрывается сивиллистами нарочито, но за то часто высказывается ими при случаъ. Іудейская сивилла угрожаетъ язычникамъ всякаго рода не счастіями за то, что они не почитаютъ безсмертнаго Творца всъхъ людей <sup>2</sup>); а іудеямъ объщаетъ блага, которыми надълить ихъ Творецъ <sup>3</sup>). Сивилла—іудео-христіанка, тоже объщаетъ блага тъмъ, кто почитаетъ Бога единственно великаго Творца <sup>4</sup>) и учитъ, что нужно любить Его—мудраго Творца. Похваляя однихъ (іудеевъ и іудео-христіанъ) за благоговъй ное поклоненіе вели-



<sup>1) 8, 377.</sup> 

<sup>2) 3, 604.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 3, 704.

<sup>4) 5, 285.</sup> 

кому Творцу 1), другихъ (язычниковъ) она порицаетъ за то, что они готовы промънять на золото и серебро все лучшее въ пірь-солнечный свыть, небо и пр. т. п. и даже Бога-Творца всего <sup>2</sup>). Христіанская сивилла говорить о Творц'я міра въ рвчн о Христь, участвующемъ въ твореніи в); вмѣсть съ авторомъ предисловія сивиллы она объясняеть вёдёніе Бога между прочимъ тъмъ, что Онъ-Творецъ міра и всёхъ частей его 4). Поскорбъвъ о томъ, что люди такъ мало помышляютъ о безсмертномъ Создателъ, сивилла-христіанка какъ бы за вихъ прославляетъ Его. "Кто постигъ Бога настолько, восклицаеть она, "чтобы только узнать имя Его-небеснаго и великаго, Который владветь вселенной, Который все создаль словомъ:--море и небо, и неистощимое солнце, восходящій кругъ дуны и блескъ звіздъ,... источники и ріжи,... дни и ночи? Онъ --Богъ, Который создаль четырехъ---буквеннаго Адама, перваго человъка, имя котораго наполнило востокъ и западъ, югъ и съверъ. Онъ-Тотъ, Который сотворилъ форму и обликъ людей, и создаль животныхъ-и тёхъ, что пресмыкаются, и тёхъ, что летаютъ в). Какъ Творецъ, Богъ называется сивиллами Отцомъ вселенной, Отцомъ всего 6).

Идея о Богъ-Правителъ и Промыслителъ міра, такъ жива у сивиллистовъ, что она иногла переходить у нихъ какъ бы ть ощущевие присутствия въ мірт Владыки. Богъ-Владыка природы, всего человъчества, всякаго народа и каждаго человыка. Краснорычиво изображають сивиллы владычество Его вадъ природой. Богъ содълываетъ бронзовымъ небо и посылаетъ засуху на землю" <sup>7</sup>). "Ему повинуются темная ночь и день, солице и звізды, луна и море, кишащее рыбами, земля и ръки, родники и непрерывно бьющіе водой источники, созданные для поддержанія жизни въ природь, а равно и дожди. Богъ производить плоды въ полъ, виноградныя лозы, масличныя и всякія деревья" 8). "Властію Своею Онъ распредаляеть

<sup>1) 5, 406.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 8, 18-22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 8, 257—268; 438—456. Ниже мы подробно ознакомимся съ ен представленість о творенін міра. 4) 8, 363-377; 2 Fragm. 16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 3, 18-28.

<sup>7) 3, 537—540, 689</sup> и д. и др.

<sup>4) 3, 550; 8, 501.</sup> 

<sup>8) 4, 13-17,</sup> 

теплый вётеръ (надъ поверхностью земли), крёпко держитъ катащійся (по небу) слитокъ страшнаго огня и умёряетъ раскаты грома; твердо держитъ землю и катитъ поспёшное солнце, умёряетъ огнемъ блистающую плеть молніи, сильные ливни дождя, весенній градъ, а также паденіе морознаго снёга и бушующую непогодь. Ибо все въ мірё и каждая его частичка тщательно распредёлены Его разумомъ, какъ это Ему Самому нравилось, когда онъ сотворилъ ихъ" 1).

Точно такъ же, какъ жизнь природы, находится подъ властію Божіей и жизнь человічества до послідняго человіка. Отъ имени Бога Вседержителя сивилла предрекаетъ различныя радостныя и печальныя перемёны въ судьбё того или другогонарода, заявляя, что все, что ни случится съ людьми, произойдеть по Божественному определенію 2). Между прочимъ, Богъ поставляетъ въ народъ правителей и смъняетъ ихъ 3), опредъляетъ время ихъ жизни и время уничтожающей смерти 4), устраняеть отъ власти людей властолюбивыхъ 5), такъ что-Богъ есть "единый Господинъ міра и правитель всякаго царства" 6), а земные правители "дъйствуютъ не по собственному совъту, но повинуясь высшему повельнію Его-великаго Бога" 1), и суть, след., исполнители Его воли. Богъ созидаетъ благополучіе людей и посъщаеть ихъ несчастіями. Хотя сивиллисты и особенно авторъ 3-й книги любятъ изображать Бога болеекарателемъ людей, нежели ихъ благод втелемъ, бол ве грознымъ существомъ, нежели милующимъ,-все же даже и въ 3 книгъ. проронено нъсколько словъ о благости Владыки. Такъ, наступленіе спокойствія и общественнаго порядка въ Азіи и Европъ обусловливается, по свидътельству 3 книги, благоволеніемъ неба, т. е. Небожителя Бога в), Богъ представляется въ ней помощникомъ и заступникомъ, къ которому прибъгнутълюди въ несчастіи 9), существомъ, не только карающимъ людей, но радующимъ ихъ великою радостью 10), великодушно

<sup>1) 8, 430—440.</sup> 

<sup>2) 3, 162—166; 300—302, 569, 698; 5, 219</sup> и др. 8, 137; 11, 5—6 и пр.

<sup>3) 3, 651-656; 5, 101-108; 9, 35-37; 10, 175; 11, 3.</sup> 

<sup>4) 11, 4. 5) 12, 1—11.</sup> 

<sup>6) 3, 11, 600-628, 718; 10, 292; 11, 172-173.</sup> 

<sup>8) 3, 367—380. 9)</sup> Ibidem, 500—561. 10) 3, 612, 623.

прощающимъ 1) и милосердующимъ 2). Проявленія милосертующей любен Божіей къ людямъ видиве и полнъе отмъченыу христіанствующихъ сивиллистовъ. Фактъ искупленія сообщаетъ ихъ представленію о Богв болье мягкій характеръ, чьмъ какой имъло ветхозавътное іудейское представленіе о Немъ. Снвилла іудео-христіанка называетъ Бога своимъ отцомъ 3); въ этомъ обращения слышно дерзновенное чаяние отъ Бога блягь и милости. Главные моменты отеческихъ отношеній Бога къ людянъ-твореніе, искупленіе и будущее облажествованіе -христіанствующіе сивиллисты изображають, какъ явленіе благодати Божіей 4). Миръ и слава парствъ 5), жизнь, сила и военные успъхи правителей 6)-все это дары Божіи. По молитвамъ людей, Богъ посылаетъ дождь среди зноя <sup>7</sup>) и вообще даетъ просимое <sup>в</sup>). Онъ-источникъ безсмертія-предложилъ человъку два пути-путь къ жизни и путь къ смерти, располагая его избрать первый путь-добрую жизнь; но человъкъ ослушался и получиль въ удёль за ослушаніе смерть 9). Однаи для непокорившихся людей Богь навсегда пребыль ихъ твердою надеждою въ несчастіяхъ 10). Сейчасъ мы увидимъ, что сивилла іудео-христіанка смотритъ на матеріальное обезпеченіе человъка, не какъ на его личную собственность, но какъ на собственность Божію, только на время данную Богомъ въ обладание человъку. Подавая милостыню, онъ долженъ помышлять, что не онъ самъ подаетъ ее, ибо у него ничего своего ивть, но здесь действуеть чрезъ него Богь, которому и принадлежить все его (человъка) достояніе. Это настроеніе подающій милостыню должень выражать въ такой молитвъ: Богатства я не люблю... Отецъ и помощникъ, прошеніе (разумъется-того бъдняка, который просить помощи); онъ проситъ милостини, такъ дай ему (чрезъ меня) 11). Подавъ милостыню, человъкъ долженъ молиться: "Боже святый, праведный и достопокланяемый, чистый и свобод-

<sup>1)</sup> Ibidem, 738. 2) Ibidem, 628. 3) 7, 84-95.

<sup>4) 8, 263—268, 440—456; 7, 144—145.</sup> Іудейская сивелла указываеть только одинь моменть, какъ явление благодати, открытие мессианскаго царства.

<sup>5) 9, 80 - 92, 35 - 37. 7) 10, 194—200. 9) 8, 399—401.</sup> 

<sup>6) 11, 1-6; 5, 220-221. 8) 11, 172 - 173; 8, 22. 10) 5, 285.</sup> 

<sup>11) 7, 89-91.</sup> 

ный! Не уготовляй для меня нищеты... Отче, укръпи мое бъдное сердце, я уповаю на одного Тебя, на Тебя чистаго, Котораго не образовали руки" 1).

Вст эти, извлеченныя изъ разныхъ книгъ сивиллиныхъ птсней указанія на Бога-Благодітеля, въ ціломъ производять, пожалуй, довольно сильное впечатленіе, хотя и не составляють богатой красками картины благодьяній Божінхъ. Но въ текств они едва видны изъ за подавляющей ихъ силою своихъ красокъ картины прещеній, угрозь и наказаній Божінхъ и, по прочтеніи сивиллиныхъ пісней, такъ же невольно исчезають изъ сознанія, какъ грозвыя изображенія Бога невольно же заполняють его. Съ этой стороны Сивиллины книги, въ значительной своей части 2), суть вопль гевва и ненависти жертвъ, не покорившихся Риму безропотно 3). Эти жертвы — іуден и іудео-христіане-мстять Римлянамъ за притесненія и свою поруганную въру. Религіозная невависть способна на безграничную запальчивость; овладавь человакомь, она сообщаеть ему упрямую надежду, которой ничто не въ состояніи поколебать. Съ такими запальчивостью и надеждою мы и встръчаемся въ Сивиллиныхъ книгахъ. Евреи и христіане-жертвы насиліявозложили месть за себя на Бога, и съ непоколебимой върой ожидали обіщаннаго пророками дня, когда враги ихъ будутъ истреблены. Не здъсь, а ниже мы будемъ изображать ихъ ожиданія этого дня со всеми предваряющими и сопровождающими его обстоятельствами. А теперь отмичаеми лишь тоть фактъ, что евреи и іудео-христіане, безсильные въ своей злобъ противъ Римлянъ и всехъ вообще притеснителей, какими были въ ихъ воображени вст не-іудеи, объявили Бога нещаднымъ отмстителемъ вивсто себя и постоянно говорять о грядущемъ геввъ Божіемъ на нечестивцевъ. Сивиллисты такъ убъждены въ скоромъ наступлении этого гивва, что вездв имъ слышится голосъ грознаго Судіи, вездъ видится Его угрожающій перстъ. Ничтожныя или чуть выдающіяся изъ ряда обыкновенныхъ со-



<sup>1)</sup> Ibidem, 91-95. Эта 7-я книга относится ко 2 половинъ 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung, § 24, seit 211.

<sup>2)</sup> Исключая 6-ю внигу.

<sup>1)</sup> Особенно грознымъ характеромъ содержанія отличаются книге—З-я, 4-я, 5-я в 8-я (въ ея іудео-христіанскихъ частяхъ).

бытія, какъ-то: знаменія на небъ 1), голодъ, засуха, бользни, военная неудача 2), наводненія, землетрясенія, изверженіе Везувія 3) и пр. т. п. 4)—всё принимаеть въ ихъ глазахъ звачение божественной угрозы. Кажется, сивиллисты не оставын безъ угрозъ ни одного сколько-нибудь известнаго имъ народа: одного нечестія въ народі для нихъ достаточно, чтобы имъ считать его своимъ личнымъ врагомъ и вооружаться противъ него, какъ противъ своего притеснителя. Сивиллисты угрожають гитвомъ Божінмъ, прежде всего, Римлянамъ 5), потомъ-Ассиро-вавилонянамъ, Финикіянамъ и разнымъ Малоазійскимъ народамъ 6), Египтянамъ 7), Грекамъ 8), многимъ другимъ мелкимъ народцамъ, наконецъ, всфмъ нечестивымъ и всему человъчеству 9), приводя языческимъ читателямъ на памать, съ целію устрашенія, масологическій факть истребленія титановъ и поколенія Сатурна 10). Выпишемъ нескольно грозныхъ тирадъ сивиллистовъ противъ языческаго міра. Вотъ, вапр., какія б'ядствія предрекаетъ сивилла Риму. "Теб'я, восканцаеть она, уготованы величайшія бідствія; за зло, какое ты сделаль, ты испытаешь всё несчастія.

"Лишенный своихъ жителей, ты останешься безмолвнымъ среди пустыни. О, городъ нечестивый, находившій удовольствіе въ роскоши и нечестіи! Ты разливалъ ядъ, ты хвалился прелюбодѣяніями, ты рождалъ всѣ пороки. Горе тебѣ, нечестивый городъ Лаціума,—вакханка съ вѣнкомъ изъ змѣй! Лишившись своего народа, ты сядешь на берегахъ Тибра, который будетъ плакать надъ тобой, какъ надъ покинутой супругой, потому

<sup>1) 3, 334-340; 10, 194-200; 12, 157-160.</sup> 

<sup>2) 3, 537—540, 600—602; 8, 178—181</sup> в др.

<sup>3) 12, 227-240; 10, 157-160; 4, 109-116, 127-136.</sup> 

впрочемъ, нужно, кажется, презнать, что это время было всключительно богато такими печальными и грозными явленіями.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 3, 46—61; 4, 127; 5, 160—178; 7, 109; 8, 37—48, 151 и др. 11, 106—109; 12, 35—38.

<sup>6) 3, 300—313, 493—503, 4, 48—53, 109—116. 152</sup> и др. 10, 100—116; 11 54—56 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 3, 325-329; 5, 508-511; 9, 33-37, 307-324 m ap.

<sup>8) 3, 587—540, 556—572, 730—760; 5, 138—154</sup> и пр.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 3, 682-651; 5, 305, 345-360, 508-511; 12, 227 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 3, 156—159.

что твои нечестивыя руки любили проливать кровь. Тебъ неизвъстно могущество Бога, и ты не знаешь, что Опъ намъренъ съ тобой сделать? Ты думаль: "нёть никого кроме меня, и никто меня не побъдитъ".. Но въчный Богъ погубить тебя и твоихъ. Не останется послъ тебя ни одного изъ памятниковъ, которые составляли твою славу въ тв дни, когда Богъ исполняль тебя почестями. Пылающій мщеніемь адь ожидаеть, чтобы казнить твои злодъянія" 1). Обращаясь къ Египту, сивилла восклицаетъ: "Ты будешь служить народамъ изъ-за благочестиваго племени, которое раньше ты подвергалъ многоразличнымъ страданіямъ, тяжкому труду и бъдствіямъ,--на шею которому ты возложиль ярмо, и слезами этихъ людей орошаль свои засъянныя поля. По сему безсмертный Господь Богънебожитель, накажеть тебя непременно, повергнеть тебя въ плачъ,--и будешь ты раскаяваться въ томъ, что раньше учинилъ несправедливаго, и тогда, наконепъ, узнаеть, что это посътиль тебя гнъвъ Божій" 2). Здысь, какъ видимъ, сивиллы угрожають гивомъ Божіимъ притеснителямъ евреевъ или гонителямъ христіанъ. Но вотъ, напр., грозная сивилла возвъщаетъ людямъ небесную кару за ихъ нечестіе. "Горе, горе вамъ, финикійскіе мужчины и женщины, и вамъ, города, при мор'в лежащіе! Никто изъ васъ не пришелъ солнечному свъту (т. е. Богу)-въ этомъ міръ... Болъе не продлятся жизнь и родъ вашъ, по причинъ безбожныхъ ръчей, которыя произносиль всякій изъ вась, лишь только открываль свои нечестивыя уста, -- по причинъ беззаконной и своевольной жизни... Своею гнусною, полною лжи и неправды, жизнью,дальше размышляеть сивилла, финикіяне возстановили противъ себя Бога. Посему Богъ накажеть ихъ ужасно: Онъ погубитъ ихъ совершенно, попалитъ города и домы ихъ" в). Этихъ тирадъ достаточно, чтобы имъть представление о грозныхъ прорицаніяхъ сивиллъ. Они невольно напоминаютъ пророчества

<sup>1) 5, 162—178. 5</sup> книга относится въ первой половин 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung, § 21, seit XLVIII. Herzog относить ее въ 138 году.

<sup>2) 9, 307-314. 9</sup> кв. относится во времени между 115-118 гг. по Р. Хр. Friedlieb, ibidem, § 28, seit. LXIII.

<sup>3) 3, 489-503</sup> cp. 545-561; 10, 100-106.

Исаін и Даніила, угрожавшихъ нечестивымъ язычникамъ,—и сходство ихъ по всей вфроятности, не случайно: сивиллы подражали пророкамъ. Такими грозными прорицаніями всего болье, кажется, переполнена 3-я книга: сивилла ея заявляетъ, что дъло ея возвъщать гнъвъ всъмъ смертнымъ 1). Но и другія сивиллы предвъщаютъ такъ много грознаго и страшнаго, что, по собственному признанію, устаютъ отъ такого рода прорицаній и просятъ Бога открыть имъ что-либо отрадное 2). Мрачное, грозное настроеніе времени, вызванное гоненіями на христіанъ со стороны языческихъ императоровъ, отразилось и на христіанской части сивиллиныхъ пъсней и христіанскія сивиллы любятъ изоброжать 2-е Христово пришествіе и страшный судъ.

Выше мы упомянули, что сивиллы угрожали гифвомъ Божівиъ всему человіческому роду. Однако сюда едва-ли они выючали своихъ единовърцевъ. Предсказанія ими несчастій іудеямъ и іудео-христіанамъ, встрівчающіяся въ сивилимныхъ книгахъ, не такъ грозны и суровы, какъ предсказанія б'ёдствій другимъ народамъ. Бъдствія, имінощія постигнуть ихъ, представляются неизбъжными и преходящими и смъняются благополучіемъ 3). О нихъ обыкновенно говорится "Іудею несчастіе" также постигаетъ 4). "Іудею несчастіе" <sup>5</sup>). Ho. повторяемъ, несчастіе Іудеи всякій разъ разръшается счастіемъ-по мысли сивиллъ. Въ 4 сввиллиной книгь проведена даже мысль о неповинныхъ страданіяхъ рода благочестивыхъ. "Тогда гифвъ Божій будеть очевиденъ, сказано тамъ, когда родъ благочестивыхъ будетъ истребляемъ невивно" 6). Богъ представляется сивиллами менте гровнымъ по отношенію къ іудеямъ и іудео-христіанамъ, чёмъ по отношенію къ язычникамъ. Сивилла, очевидно, разсчитываетъ на милосердіе Божіе къ іудеямъ, когда обращается съ молитвою за нихъ къ Богу: "пощади, о Отецъ всего, роскошную страну великаго и плодовитаго Іуды за то, что мы исполняемъ Твои определенія. Вёдь Ты, Боже, изначала определиль по



<sup>3) 3, 260—285. 4) 3, 260</sup> в д.; 10, 152. 5) 9, 239.

<sup>6) 4, 125—136. 4-</sup>я книга относится въ 79—80 г. по Р. Xp. Friedlieb, Einleitung, § 19, seit XLII.

Своей милости, чтобы всёмъ казалось именно милостью, что онъ

— Іуда—имъетъ у Тебя преимущество, какъ Ты это опредълилъ" 1). Вотъ какое ученіе о Богѣ содержали и распространяли сивилы. Онъ не оставили безъ отвъта людей, которые могли усумниться въ истинности ихъ ученія: откуда онъ узнали о бытіи Бога—Творца, Владыки и Судіи? Источникъ своего Боговъдънія сивиллы указываютъ въ божественномъ вдохновеніи, которое осъняетъ ихъ. "Нъкоторые называютъ меня, говоритъ о себъ сивилла 3 книги,... безумной и лгуньей. Но когда все (что я возвъщаю) сбудется, то вы (разумъются Ассиро-вавилоняне) хорошо будете думать о мнъ,—и никто тогда не назоветъ меня безумной, но великой пророчицей Бога, потому что Онъ открылъ мнъ, что произошло раньше моихъ предковъ и что въ самомъ началъ случилось; все это мнъ сообщилъ Богъ И все будущее Богъ положилъ въ моей мысли, такъ что и будущее я открываю, и что раньше было—и это я смертнымъ

скажу 2). "Не прорицательница я ложнаго Феба, котораго люди по неразумію назвали Богомъ, — говорить о себѣ сивилла 4 книги, но пророчица всемогущаго Бога 3). Богь сообщаеть откровенія сивилламъ въ словесной формѣ. "Когда оставила божественная пѣснь мою душу, говорить сивилла, и я уже молила великаго Творца, да освободить Онъ меня отъ Своей власти, — снова въ моемъ сердцѣ поднялась рѣчь всемогущаго Бога и вдохновила меня прорицать на всякую землю 4). О томъ, въ какомъ состояніи находились по представленію сивиллъ, ихъ естественныя силы, когда онѣ находились подъ Божественнымъ вдохновеніемъ, узнаемъ изъ 10-й книги. "Господь міра и правитель всякаго царства, непостижимый, безсмертный! Ты вложилъ непрестающую пѣснь въ мое сердце. Прекрати свою рѣчь; вѣдь я никогда не знаю того, что говорю,

мић отдохнуть немного, и тогда положи въ мою грудь пріатную піснь: я утомилась душою отъ божественной пісни" в). Непосредственный смыслъ этого свидітельства тотъ, что самъ Богъ говоритъ устами сивиллы,—она не только не знаеть того,

потому что Ты Тотъ, Который мив все возвъщаетъ.

<sup>1) 5, 328—332. 2) 3, 813—822. 3) 4, 4 - 6.</sup> 

<sup>4) 3, 295-299;</sup> cm. takke 9, 322-824; 10, 292-298. 5) 10, 292-298.

что возвъщается ею, но, быть можетъ, даже и не сознаеть этого 1)! Вдохновение сивиллы есть до некоторой стенени божественное принудительное дъйствіе на душу сивиллы и, какъ таковое, оно утомительно. Здёсь отразилось древнейшее верованіе людей въ непосредственное общеніе челов'єка съ Божествомъ, доступное, впрочемъ, не всемъ людямъ, -- не все были Пвеізми, — а только избраннымъ. Но если Самъ Богъ возвѣщаетъ устами сивиллы, то всякое слово ся и все ся ученіе-истина. "Что Богъ изрекъ чрезъ мон уста, говорить сивилла 8-й книги, то все исполнится" 2). Кромъ этого не всемъ доступнаго источника Богопознанія, сивиллы указывають другой, доступный всемъ и каждому. Это-видимый міръ. Въ этомъ первичномъ откровеніи Бога людямъ язычникъ можетъ находить подтвержденіе ученія о Немъ сивиллъ и изобличеніе своего безумія. "Вы получите подобающее возмездіе за свое безуміе, -- говоритъ іудейская сивилла язычникамъ, -- потому что вы оставили почитать, какъ должно, истиннаго и въчнаго Бога: вмъсто принесевія Ему священныхъ гекатомбъ, вы приносите жертвы идоламъ, духамъ-въ адъ. Вы ходите во тьмъ и заблуждении; сойдя съ ровной дороги, вы ступаете по тернистой.. Но внимайте, смертные, неразумные люди, ощупью ходящіе ночью-въ безпросвитной темноть! Оставьте темноту ночи и держитесь сіяющаго Свъта. Видите, какъ Онъ открыто и безобманно существуетъ для всъхъ! Приходите къ Нему и не ходите больше въ темнотъ ночи. Видите, какъ чудно сіяетъ великольшное солнце! Такъ узнавайте чрезъ это Его и умудряйтесь сердцемъ своимъ: есть Богъ, посылающій дождь и вътеръ, и грозу, и вътвистую моднію, чуму, голодъ и горькую печаль, мятель и стужу. Однако, зачемъ же я стану всё перечислять? Обладающій небомъ, Онъ-Владыка-править землей-единый Богъ,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Воззрѣніе сивиль по этому вопросу очень смутно и неопредѣленно: въ другихъ мѣстахъ, какъ мы видѣли, онѣ признаются въ томъ, что сознаютъ общій по крайней мѣрѣ характеръ своихъ прорицаній—радостный или скороный (9, 322—324). Въ согласіи съ этимъ призпаніемъ ихъ нужно думать, что не подлежащими сознанію онѣ считали частности, подробности своихъ рѣчей. Оговариваемся, что мы разсматриваемъ воззрѣніе сивилъ на явленіе, а не самое это психологическое явленіе. Впрочемъ, и въ дѣйствительности могло быть, что, сознавал общій смыслъ своихъ рѣчей, онѣ не сознавали всѣхъ ихъ частностей.

2) 8, 359—361.

всемогущій Творецъ; Онъ сотвориль образь и прямой обликъ человъка, весь видимой міръ и всякое живое существо" 1). Однако, доступное человъку познаніе Бога не можеть быть, по мысли сивиллъ, совершеннымъ, адэкватнымъ Познаваемому, вслъдствіе ограниченности человъка и безграничности Бога. "Кто постигъ Бога настолько, восклицаетъ сивилла, чтобы только узнать имя Его—небеснаго и великаго"!... 2).

## 2. Нравственныя возгрѣнія сивиллъ.

Преобладаніе суровыхъ, строгихъ чертъ въ представленіяхъ сивиллистовъ о Богъ отразилось на ихъ нравственныхъ возврвніяхъ. Большинствомъ сивиллистовъ правственность понимается, какъ хожденіе въ страхѣ Божіемъ, дѣланіе добраго по страху предъ Богомъ, какъ-бы всегдашнее трепетаніе предъ Нимъ; вслъдствіе этого она опредъляется преимущественно съ отрицательной стороны: чего не должно дёлать. Таковы именно моральныя воззрѣнія сивиллистовъ-іудеевъ и нѣкоторыхъ изъ іудео-христіанъ. Говоримъ: нпкоторых визъ іудео-христіанъ. Между ними есть и такая сивилла (7-й книги), нравственныя идеи которой, по своей гуманности и возвышенности, гораздо ближе къ воззрѣніямъ христіанъ, чѣмъ іудеевъ. Такимъ образомъ, въ Сивиллиныхъ пъсняхъ мы находимъ двъ группы нравственныхъ идей: одна принадлежитъ іудейскимъ сивилламъ и большинству іудео-христіанскихъ; другая принадлежить христіанскимъ сивилламъ и одной сивиллѣ-іудеохристіанкъ. Впрочемъ, нужно нъсколько оговориться: послъдняя примыкаеть къ христіанамъ только въ пониманіи нравственности въ обширномъ смыслъ этого слова, т. е., какъ-добраго настроенія и поведенія вообще, -- и совершенно расходится съ ними въ воззрѣніи на служеніе собственно Богу, на средства благоугожденія Ему: здёсь она мыслить по-іудейски.

Итакъ, въ чемъ заключается правственность по представлению іудейской и большинства іудео-христіанскихъ сивиллъ? Вотъ какъ понимаетъ её первая сивилла. "Не медли, научаетъ она "лукаваго" человъка, ниспровергни того, кто вводитъ тебя въ заблужденіе, и примирись съ Богомъ: принеси Ему гека-

<sup>1) 1</sup> Fragm. 19-38; CM. TARKE 8, 430-441; 4, 13-23. 2) 3, 18.

томбы отъ зверей и первородныхъ ягнять и козъ... Почитай справедливость и никого не огорчай, потому что это запрешаетт. Безсмертный по отношенію къ несчастнымъ людямъ<sup>и 1</sup>). Умоляй безсмертнаго Бога и трепещи Его, убъждаеть сивилда египтянина, отправь въ отечество, проведи до самаго города (Герусалима) безпомощный народъ, происходящій изъ священной страны великаго Бога... Не содержи въ умъ высокопарящей и склонной къ раздорамъ мысли. Служи всемогущему Богу, да будетъ и тебъ часть, когда придеть конецъ наступитъ день воздаянія добрымъ" 2). "Избѣгай идолопоклонства, служи живому Богу. нечестиваго Удерживайся отъ прелюбодьянія и нечистаго питывай своихъ детей, не развращая ихъ, потому что Богъ гиввается на соблазнителей котя бы одного дитяти" 3)... Итакъ, принесеніе жертвъ да воздержаніе отъ пороковъ-вотъ область нравственнаго, по воззрѣнію іудейской сивиллы. Но также понимаютъ мораль и большинство іудео-христіанскихъ сивиллъ. .Ты долженъ. говоритъ одна изъ нихъ своимъ единовърцамъ, приносить жертвы великому и безсмертному Богу, не сожигая въ огнъ ладана и хльбных зёренъ и не закалая густошерстнаго ягненка (сивилла почему-то ограничиваетъ область предметовъ для жертвенныхъ приношеній). Но вм'яст'я со вс'яии, въ комъ течетъ твоя кровь (т. е. съ дътьми), выбери дикую птицу, помолись и отпусти её, вознося взоры къ небу, а воду вылей на чистый огонь, говоря: Отецъ и рожденный Тобою Логосъ, быстрый провозв'ястникъ словъ (в'вроятно, ученія)! Я отичстиль птицу, окропленіемь ся святой водою я вспомниль, Логось, твое крещеніе, при которомь Ты вышель изъ огня (евіонитское представленіе)" 4). Въ пониманіи вравственнодобраго большинство іудео-христіанскихъ сивиллъ почти не восходять дальше воспрещенія и осужденія дурныхъ чувствъ н действій. Ихъ возмущають: - заносчивость, гордость, злоба и прелюбодъйныя страсти <sup>5</sup>), нечестіе <sup>6</sup>), кровосмъщеніе <sup>7</sup>),

<sup>1) 3, 623—631. 2)</sup> Ibidem, 732—742. 3) 3, 761—766.

<sup>4) 7, 76—84. 7-</sup>я кн. относится ко второй половины 2 в. по Р. Хр. Friedlieb Einleitung, § 24, seit LII.

b) 3, 36—45; 5, 138—178.

<sup>6) 3, 29—35; 5, 190—193</sup> и д.; 11, 142—144.

скотоложество <sup>1</sup>), жадность, воровство, убійство <sup>2</sup>) и пр. пороки. "Безстыдны въ душѣ, говоритъ сивилла 8-й книги, тѣ, кто снова и снова поступаютъ, не страшась Божественнаго гнѣва и нимало не смущаясь предъ людьми, но смѣло отвергая всякій стыдъ, предпочитая ему безстыдство... Эти люди—невѣры, злодѣи, лжецы, нисколько не уважающіе правды, — разрушители довѣрія... Они никогда не будутъ сыты богатствомъ потому что постоянно собираютъ его безъ всякаго стыда" <sup>3</sup>).

Мотивомъ доброй деятельности, какъ можно видеть изъ приведенныхъ отрывковъ, іудейская и большая часть іудео-христіанскихъ сивиллъ ставятъ страхъ предъ Богомъ: Богъ гнъвается на человъка, если онъ соблазнить дитя; отсюда:--не соблазняй его... Но этотъ же страхъ Божій сивиллы хотели бы возвести въ господствующее въ душъ человъка нравственное настроеніе. "Жалкій челов'якъ: обратись къ покаянію, не вызывай всемогущаго Бога на многократный гифвъ; оставь свои притъсненія и убійства, омойся въ струящемся источникъ 4) и къ небу простри свои руки, прося прощенія за раннъйшія дъянія. Страхома преда Богома искупи свое нечестіе, тогда Богъ иначе посмотритъ на тебя и не истребитъ; гнввъ Его утихнеть, какъ только исполнитесь вы страха предв Нимевсв вы въ своемъ сердце" 5). "Кто боится и почитаетъ вечнаго истиннаго Бога, тотъ получить въ наследіе вечную жизнь въ роскошной странви 6)... "Но если вы не оставите злыхъ страстей; будете любить преступленія и нечестивымъ слухомъ принимать всё это (т. е. совъты сивиллы)-огонь придетъ тогда на весь міръ".... 7). Но гдф страхъ, тамъ нфтъ любви: а въ комъ нътъ любви и есть одинъ страхъ, тотъ почти не знаетъ, что должно делать, и хорошо знаетъ, чего не должно дълать. Вотъ почему въ іудейской и почти во всей іудеохристіанской части сивиллиныхъ оракуловъ такъ рѣдко упоминается о любви къ Богу и человъку, -и добродътель опредъляется больше съ отрицательной, чъмъ съ положительной

<sup>1) 5, 386—400. 2) 4, 24—48; 8, 17—36.</sup> 

 $<sup>^{3}</sup>$ ) 8, 182—184. Этоть отдель 8 кн. (1—216) относится ко второй половинь (между 161—180 гг.) 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleit., § 26, seit LIX.

<sup>4)</sup> Авторт 4 книги, въроятно, принадлежалъ въ ессейской секть.

<sup>5) 4, 161-169. 6) 2</sup> Fragm., 46-47. 7) 4, 169-172.

стороны. Іудею, какъ это видно изъ 3 сив. книги, такъ чужда была любовь, что онъ и въ будущемъ Мессіанскомъ царствъ отвелъ ей рядовое мъсто. "Будетъ время, когда добрый законъ низойдетъ къ людямъ съ сіяющаго неба, справедливость и вмъстъ съ нею, столь полезною смертнымъ, разумное единодушіе, любовь, върность и гостепріимство" 1). Это—все, что могъ сказать іудей 2 в. до Р. Хр. о положительныхъ благахъ Мессіанскаго царства... Дальше онъ уже изображаетъ блага этого царства съ отрицательной стороны; "далеки будуть отъ людей раздоры, зависть" и т. д. 2). Не выше іудейской сивиллы стоятъ въ этомъ отношеніи сивиллы іудео-христіанскія (исключая сивиллу 7-й книги). Онъ почти молчатъ о любви 3) и ръдко говорятъ о върности, справедливости и другихъ положительныхъ добродътеляхъ 4).

Здесь нужно отметить, что едва-ли не высшимъ обнаружениемъ нравственности сивиллины поэты (кром' христіанъ) считали жизнь, построенную на религіозно-соціальных в началахъ, и, въ сылу этого, ненавидёли жадность и деспотизмъ съ вереницей вытекающихъ изъ нихъ пороковъ-воровствомъ, угнетеніемъ слабыхъ сильными и др. Испытавши на себъ всю тяжесть жалности и насилія со стороны язычниковъ, сивиллисты — и это понятно-всего болье осуждають эти пороки и, подобновстить вообще авторамъ апокалипсическихъ и апокрифическихъ произведеній, пропов'ядують особенную суровость демократическихъ требованій. Сивиллы—непримиримые враги богатыхъ, вскормленныхъ жадностью. "Жадность, говоритъ сивилла 8-й книги, есть начало всякаго порока. Она возбуждается къ золоту и серебру. А выше этого люди не цвиять ничего: ни солнечнаго свъта, ни неба..., ни земли, все произращающей, ни даже Бога-щедродателя и Творца всяческихъ... Эта безумная жадность есть источникъ безбожія и первая причина всякаго безпорядка, предлогъ къ раздорамъ и врагъ мира, съющій вражду между родителями и дътьми. Ради золота нисколько не цфинтся супружеская вфрность, размежевывается земля и караулится всякое море; ибо въдь богатые хитрымъ

<sup>1) 3, 373-376.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 5, 360; 12, 352.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibidem, 376-377.

<sup>4) 4, 152--158; 5, 431.</sup> 

снособомъ подвлили ихъ (землю и моря) между собою-какъ будто бы они навсегда желають удержать за собою кормилицу -землю! Чтобы увеличить владенія и пріобрести слугь, богатые грабять бъдныхъ-несчастныхъ! Ахъ, если бы земля была не такъ далеко отъ неба, они съумели бы устроить, чтобы и свъть распредълялся не всъмъ поровну! Солнце, купленное ценою золота, светило бы только богатымъ, и Богу пришлось бы сотворить другой міръ для бедныхъ" 1)... Истиннымъ украшеніемъ человъка служить то, если онъ не имъетъ жадности, довольствуется своимъ и не воруетъ у своего сосъда, не обижаетъ бедныхъ и богатъ только для того, чтобы благотворить неимущимъ 2).—Враги богатыхъ, сивиллины поэты не въ меньшей степени враги сильныхъ. Они безъ пощады нападають на правящихъ міромъ. Ихъ стяхи полны рѣзкими протестами противъ римскаго господства. Мы уже видели эти протесты, дышащіе гнівомъ. "Отъ тебя не останется никакого памятника, угрожаетъ сивилла Риму. Пылающій мщеніемъ адъ ожидаетъ тебя, чтобы казнить твои злодѣянія" 3)! Чей это гивьъ? Только-ли Бога, отъ имени котораго сивиллы пророчать погибель Риму? Неть: то быль скорее ихъ собственный гивы, только прыкрытый гивомъ Бога. Поэта нисколько не смущаетъ та страшная катастрофа съ Римомъ. которую онъ рисуетъ. Напротивъ, онъ радуется и призываетъ ее, ему хочется поскоръй насладиться такимъ зрълищемъ: "Когда я буду имъть счастье видъть ужасный день для тебя и для всей латинской расы"! 4)... Погружаясь въ мечты о будущемъ, сивиллисты, прежде всего, воображаютъ время и страну, гдв всв будутъ равны и имущество будетъ общее. Вотъ самое свётлое, чего ждуть они съ наступленіемъ этого блаженнаго времени! "И будеть тогда богатство общимъ для всёхъ, какъ и жизнь; а равно и земля будетъ общею-безъ ствиъ и заборовъ, не разделенной на части" в)... "Въ те дни отбежатъ отъ людей зависть, бъдность, рабство, губительные раздоры, ночное воровство, убійство и всякій порокъ" 6).

Совстмъ иного характера нравственныя воззртнія христіан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 8, 17—36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 8, 175—178.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 8, 208—210.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 3, 218—247.

<sup>4) 8, 151-152.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) 3, 377—380.

скихъ и одной іудео-христіанской сивиллъ. Вотъ какъ раскрываеть правственныя обязанности христіанская сивилла. "Быть сивреннымъ сердцемъ и изгнать всякую ложь изъ души, любить Бога и свято чтить Его, любить ближняго, какъ самаго себя, -воть признакъ, отличающій последователей Христовыхъ. Воть почему мы даемъ другъ другу любезное имя братьевъ. Соедивза святую радость съ дълами религіи, мы следуемъ по пути благочестія и истины. Намъ не позволено входить въ святилище храмовъ (разумъется, въроятно, языческие храмы), приносить жертвы статуямъ (т. е. императоровъ), украшать ихъ цвьцами, подвъщивать украшенія къ верхамъ колоннъ, возжигать онијамъ на одтаряхъ, закалать въ жертву воловъ и агнцевъ, ыя укрощенія адскихъ божествъ, или возносить къ небу дымъ. ясходящій отъ тука жертвъ, и заражать воздухъ нечистыми испареніями. Всв эти дела запрещены намъ. Наша религія повелеваетъ намъ хранить чистоту сердца, исполнять законъ любви, славить богоугодными песнопеніями Творца всяческихъвычнаго, мудраго Бога" 1). Этотъ отрывокъ 2) производитъ такое впечатленіе, какъ будто бы онъ составленъ съ целію опровергнуть распространенное среди язычниковъ предубъждение противъ христіанъ, какъ человъконенавистниковъ и враговъ государства, и показать, что у нихъ-христіанъ-нють враговь, а есть только братья, что любовь къ Богу, а не вражда, опредъляетъ ихъ огношение къ людямъ я всё ихъ поведение, не позволяя имъ приносить жертвы императорскимъ статуямъ, что, поэтому, не презрънія они заслуживають, а самаго искренняго расположенія. Здёсь, привлекая къ принятію христіанства язычниковъ, въ другихъ мъстахъ сивилла располагаетъ къ полному обращенію ко Христу іудео-христіанъ и іудеевъ, заявляя, что после крестной жертвы напрасны уже сеновныя, ветхозаветныя жертвы, что любовь, засвидетельствованная крещеніемъ, и дела любви, свидетельствуемыя жизнью, --единственное средство богоугожденія <sup>в</sup>).—Трудно, кажется, совмѣстимы самоотверженная свободная любовь ко Христу и приверженность къ

<sup>1) 8, 481-501.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Онъ относится къ концу 2 в. или началу 3-го, Friedlieb, Einleitung, § 26, seit LX.

3) 8, 307—308, 313—318, 323—336.

буквъ обрядоваго закона. А между тъмъ въ авторъ 7-й сивиллиной книги мы имбемъ такую сивиллу, которая совибщала и то и другое, признавала необходимыми для богоугожденія и жертвы 1) и любовь, и чистоту сердца. Въ ея душт былъ запечатлёнъ образъ любящаго, милующаго Христа. "Я знаю, говорить она о себь, что злого я раньше совершила, въ чемъ я преступила по безпечности или по влой воль. Я безъ счету вступала въ брачныя узы, хотя не помышляла о бракъ. Я отталкивала отъ себя бъдныхъ. За это попалитъ меня огонь. Но ав именмая кном стоисбоп ... у и от вном к и стои выкопами за то, что ради Отца я увъровала 2) въ безцъннаго Сына. Теперь оставьте, оставьте меня вст: я пріобрала жизнь, къ небесамъ устремляю взоры" в). Увъровавъ во Христа, эта сивилла усвоила сердцемъ и любовь христіанскую. Она убъждена, что благоугождать Богу нужно душою, незлобивымъ сердцемъ () и дълами любви. "Не заключай дверей, поучаеть она своего единовърца, когда въ нихъ стучится пришлецъ, ищущій защиты отъ холода или нищеты, но прикрой его голову, окропи её водою 5), трижды помолись и вознеси своему Богу такую молитву: я не люблю богатства; когда-то самъ нуждавшійся, я принялъ просящаго помощи. Но Ты-Отецъ и Помощникъ (ему чрезъ меня). Исполни его прошеніе; онъ просить помощи, такъ подай её ему (чрезъ меня)" 6). Такова христіанская благотворительность, по представленію сивиллы, - смиренная, некичливая, исходящая отъ Бога и къ Нему возводимая... Такая только добродётель, конечно, и нравственна-договоримъ за сивиллу.

A. Boinnung.

(Продолжение будетъ).

<sup>1) 7, 75-87.</sup> 

<sup>2)</sup> Собственно, пріобръда—erhielt ich, см. Friedlieb, Oracula Sibyllina, 7, 160.

<sup>3) 7, 151-162.</sup> 

<sup>5)</sup> Кажется, евіонитскій обычай.

<sup>4)</sup> Ibidem, 138.

<sup>6) 7, 85-91.</sup> 

# Отъ редакціи журнала "Въра и Разумъ".

Въ № 5 "Церковныхъ Въдомостей" отъ 30 января текущаго года напечатано слъдующее опредъление Святъйшаго Сунода:

"Святъйшій Сунодъ, по выслушанів предложенія Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, относительно пріобретенія въ епархіальныя церковныя библіотеки и для духовно-учебныхъ заведевій, содержимых на містныя средства, составленной справщикомъ С.-Петербургской Сунодальной типографіи, действительнымъ статскимъ совътникомъ Гильдебрандтомъ, книги: "Справочный и объяснительный словарь къ Псалтири" и принимая во вниманіе, что книга Псалтирь въ нашемъ православномъ народъ пользуется особенною распространенностью и составляеть излюбленное чтеніе какъ въ семьв, такъ и въ школв, что составленный Гильдебрандтомъ Справочный и объяснительный словарь къ сей книгъ, удостоенный преміи митрополита Макарія, представляеть цінное и весьма полезное пособіе какь для пастырей Церкви, такъ и для духовныхъ школъ, въ виду чего означенный трудъ Гильдебрандта уже разославъ для библіотекъ духовныхъ семинарій, по 1 экз. въ каждую, 20-25 января сего года опредёдиль: объ изданіи этой книги циркулярно сообщить всемъ епархіальнымъ преосвященнымъ, рекомендуя ее для пріобрътенія, на мъстныя средства, какъ въ епархіальныя и церковныя библіотеки, такъ и для духовно-учебныхъ заведеній, содержимых на містныя епархіальныя средства, о чемъ и напечатать въ "Церковныхъ Въдомостяхъ".

По распоряженію Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, редакція журнала "Въра и Разумъ" долгь имъетъ поставить въ извъстность Духовенству Харьковской Епархіи вышенапечатанное опредъленіе Святьйшаго Сувода, составленное по предложенію Г. Сунодальнаго Оберъ-Прокурора,—съ цълію своевременнаго пріобрътенія означенной книги г. Гильдебрандта, какъ въ епархіальныя и церковныя библіотеки, такъ и въ духовно-учебныя заведенія, содержимыя на мъстныя епархіальныя средства.

#### Отъ Псковскаго Губернскаго Предводителя Дворянства.

Отъ Псковскато Губернскато Предводителя Дворянства на имя Преосвященнъйшато Амвросія, Архіепископа Харьковскато, поступило слъдующее отношеніе: "ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ въ 5 день прошлаго Октября мъсяца Высочайше повельть со-изволилъ разръшить подписку по всей Имперіи для сбора пожертвованій на устройство учрежденій имени великаго нашего поэта А. С. Пушкина и для этой цъли учредить особый комитетъ подъ моимъ предсъдательствомъ изъ представителей отъ Псковскаго Дворянства, Земства, Города и отъ попечительствъ богадъльни и читальни въ с. Св. Горы, Опочецкаго уъзда, Псковской губерніи.

Вследствіе таковаго Высочайшаго Соизволенія, препровождая при семъ къ Вашему Преосвященству бланки подписныхъ листовъ, имъю честь покорнейше просить оказать Ваше просвещенное содействіе къ распространенію этихъ листовъ.

Предсѣдатель комитета H. Hosocunsuoss.

Секретарь Ф. А. Ушановъ.

Къ сему редакція журнала "Въра и Разумъ" дольт импьетъ присовокупить, что лица желающія сообщить свои пожертвованія для означеннаго предмета, могутъ получать подлинные бланки въ канцеляріи Харьковскаго Архіепископа.

### Систематическій очеркъ гносеологическихъ возаржній Платона и критическая оцжика ихъ.

Въ предлагаемой статъ в мы намфрены коснуться той области широко развернувшагося и могучаго философскаго генія Пла-10на, въ которой нашъ философъ былъ новаторомъ-установителемъ одной изъ самыхъ важныхъ и многообъщающихъ философскихъ проблеммъ, именно, - гносеологической. Надобно удивляться смёлой—-хотя научно и несостоятельной—попыткв Платона разрътить указанную проблемму. Глубокій умъ его столь широко намътилъ задачи гносеологіи и столь вдумчиво проникъ въ представшую предъ нимъ идею познанія, что даже храйніе критики Платона-повитивисты (напр. Лянге, Лаасъ и тр.)-отдаютъ должную дань удивленія его творческому генію Правда, Платонъ нигдъ на страницахъ своихъ философскихъ діалоговъ не представиль въ системъ своего положительнаго ученія о познаніи. Тамъ не менье сведеніе въ одно отдальныхъ жесть некоторыхь діалоговь, равно какь и изследованіе положительной схемы, выглядывающей изъ подъ покрова діалектическаго процесса всего діалога "Оевтеть или о познаніи" показываеть, что Платонъ создаль обширную теорію познанія. Овъ первый намізтиль тройственное дізленіе человізческаго познанія на эмпирическое (чувственное), раціональное (разсуи идеальное (разумное, умосозерцательное), и первый же положилъ начало разработкъ методовъ познанія, хотябольше фактически, т. е., своею діалектикою, чемъ теоретически. Значеніе сдівланнаго Платономъ въ данномъ отношеніи признано всею последующею философскою начкою, для которой Платонъ остается однимъ изъ первостепенныхъ авторитетовъ и по нынъ. Наша собственная и ближайшая залача въ отношенін къ гносеологическимъ воззреніямт. Платона сводится къ тому, чтобы, въ видахъ безпристрастной и научной въ философскомъ смыслѣ критической опѣнки этихъ возэрѣній, привести ихъ въ нъкоторую систему и изложить въ системъ. Этого систематическаго изложенія—какъ уже сказано—у Платона мы не находимъ; а между тъмъ только такое изложение можетъ ярко освётить наравив съ достоинствами и недостатки въ гносеологіи нашего философа. Конечно, если имъть въ виду то, что систематизація самыхъ діалоговъ Платона-по ихъ общему содержанію и внутреннему взаимоотношенію-породило массу несогласій среди историковъ философіи, то станетъ понятнымъ, насколько ответственна наша роль въ деле систематизаціи vченія Платона о познаніи. Но къ дізу.

Исходнымъ пунктомъ гносеологіи Платона нужно признать понятіе о совершенство, устойчивости и неизмінности истиннаго знанія. Истинное знаніе-какъ идеаль-должно состоять въ безусловномъ во всъхъ отношеніяхъ совпаденіи чистаго созерцающаго разума съ неизменнымъ, вечно-тожественнымъ и абсолютно-реальнымъ духовнымъ бытіемъ. Такое знаніе предполагаетъ нетолько высшее совершенство и чистоту разума, когда онъ не выходить изъ границъ чистаго созерцанія (уопок). но вибстб съ тбиъ присутствіе чисто-мысленнаго элемента въ самомъ объектъ знанія. Истинный реальнъйшій объекть знанія по природъ своей самъ долженъ быть гармоническимъ единствомъ бытія и мысли-это уолта или идеи. Мало того, истинный объекть знанія, чтобы быть объектомъ чистаго созерцанія-такого, при которомъ не нужны разсудочныя обоснованія или предположеніе основаній въ безконечность-для этого истинный объектъ знанія, міръ идей, долженъ быть проникнутъ единствомъ одной высшей идеи и освъщенъ для разума абсолютно-реальнъйшею идеею (блага), благодаря чему разумъ будетъ видъть все обоснованнымъ на безусловномъ основаніи, недопускающемъ ничего гипотетическаго или разсудочнаго. Только при этомъ возможно чистое созерцаніе, не допускающее



никакой возможности перемены познающаго сознанія къ худшему, менее совершенному состоянію. Заметимъ здёсь же, что
едва ли въ понятіяхъ самого Платона этотъ идеалъ знанія
играль роль простой философско-поэтической мечты. Дёло въ
томъ, что по Платону всякая мысль есть мысль о сущемъ
(существующемъ на самомъ дёле) и, следовательно, даже въ
случае, если бы мысль о идеальномъ знаніи возникла у философа случайно, то и тогда она не должна считаться пустою
абстракціей; тёмъ боле нельзя этого сказать въ виду того,
что представленный образъ идеальнаго созерцанія есть послеловательное развитіе и выраженіе чистой мысли объ истинномъ
знаніи—какъ таковомъ. Ниже мы увидимъ, что этотъ идеалъ
знанія служилъ для Платона безусловно-сильнымъ основаніемъ
философскаго эроса (єрос).

Но послъ этого полета въ идеальный міръ, какъ послъ упоенія райскимъ сномъ, достаточно одного пробужденія среди міра вещей чувственныхъ, чтобы навсегда пріобресть горькое сознаніе того, что всѣ условія познанія, представляемыя этимъ чувственнымъ міромъ, — суть условія неблагопріятныя. Вещи подвержены непрерывному измененію, поражають нестройною пестротой и спутанными разнообразіеми. Взаимное соотношеніе вещей между собою вліяеть на самую ихъ природу и, благодаря непрерывности потока въ конечномъ чувственномъ бытіи, ни о какой вещи нельзя сказать, что она "есть"; вещи только "бывають", "дёлаются"—т. е., только измёняются. Если таковы условія познанія, представляемыя міромъ вещей, то для ревнителя истиннаго знанія, для любителя мудрости остается одно: это трудъ на усовершенствование путей знания или въ сущности на освобождение разума отъ тъхъ неудобствъ, въ какія онъ поставленъ. - Здъсь желательно было бы подчеркнуть именно то обстоятельство, что Платонъ, полемизируя противъ Протагора в другихъ философовъ, всегда ставилъ имъ на видъ мелочвость и даже низость ихъ понятій о знаніи; они, называвшіе себя любителями мудрости и даже мудрецами, къ собственному своему повору, держались, напримфръ, такихъ понятій, что ощущеніе есть знаніе или—что еще хуже—самую жустойчивость ощущеній, прикрытую такою же неустойчи-

востью вещей, --- считали главнымъ основаніемъ значенія ощущеній, какъ формы познанія: одна подлинность опущеній или лучше-общность ихъ недостатка (неустойчивости) съ соотвътствующимъ несовершенствомъ (измѣняемостью) вещей воодушевляла этихъ ложныхъ мудрецовъ. По понятію Платона, они враги знанія, умножающіе и безъ того значительныя неудобства и препятствія къ знанію! Вотъ почему Платонъ-какъ истый ревнитель знанія, удёляеть такъ много мёста въ своихъдіалогахъ полемикъ съ философами анти-идеальнаго направленія. Впрочемъ эта полемика съ философами анти-идеальнаго направленія сливается почти совершенно у Платона съ раскрытіемъ вообще неудобствъ, представляемыхъ для познанія чувственнымъ міромъ: всё эти философы представляютъ для Платона именно примъры неосторожнаго и по результатамъ гибельнаго обращенія съ міромъ чувственнымъ и руководства имъ въ дълв повнанія. Этимъ и объясняется тотъ-вполнъ доказанный исторіей-фактъ, что Платонъ излагаетъ и критикуетъ неподлинное ученіе прежнихъ философовъ, а общія анти-идеальныя направленія въ ученій о познаній, которыя могли только косвенно обосновываться на отдельныхъ положенияхъ прежнихъ философовъ. Такъ въ "Осотетъ" критикуется сенсуализмъ подъ именемъ ученія Протагора, хотя изъ всіххъ (3) положеній Протагора - извъстныхъ исторіи философіи-взято только одно, на которомъ могъ опираться сенсуализмъ; мысль Протагора объ относительности, какъ подлинной формъ бытія вещей, въ глазахъ Платона представляется самою анти-идеальною мыслыю, ведущею къ отриданію всякой возможности истиннаго и достовърнаго знанія-то самое и сближаеть данную мысль съ сенсуализмомъ, почему Платонъ и обозвалъ сенсуализмъ именемъ "ученія Протагора".—Впрочемъ къ "Өеэтету" придется еще вернуться при самой оценке Платоновой гносеологіи. А теперь обратимъ вниманіе на то, почему именно руководство чувственнымъ міромъ Платонъ считаль опаснымъ и гибельнымъ для истиннаго знанія. Діло представляется у Платона въ такомъвидь. Истинный объекть знанія-предполагаемый самымь идеаломъ знанія-долженъ, какъ бытіе реальнёйшее и неизменное, способствовать самой устойчивой форм'в познанія. Между

тыть міръ вещей чувственныхъ, какъ вічно изміняющійся, текучій, по самой природії своей можеть быть познаваемъ непосредственно только текучею же и непостоянною формою познанія—чімъ и являются ощущенія. Слідовательно, самое непостоянство формы познанія чувственнаго міра свидітельствуєть о томъ, что этоть міръ не составляеть истиннаго объекта знанія. Воть почему увлекаться чувственнымъ познаніемъ по Платону въ высшей степени опасно и въ ціляхъ истиннаго знанія неразумно.

Между тъмъ понятно само собою, что стремящійся къ знанію философъ не только не можетъ отречься отъ мысли, что человъкъ тъсно связанъ съ чувственнымъ міромъ, но даже считаетъ себя вполнт обязаннымъ дать объясненіе всему восприниваемому чувствами: онъ не можетъ отказать міру явленій въ философскомъ объясненіи. И при всемъ томъ для философской мысли Платона сразу понятно, что этого объясненія чувственныхъ наблюденій: наблюденіе не способно привести къ чему зно устойчивому, ибо самый объектъ ощущеній не имъетъ устойчивости. Значить, рашаетъ Платонъ, разъ навсегда нужно отказать чувствамъ въ наивномъ довтріи: міръ чувственный можетъ быть объясненъ только косвенно, т. е., дедуктивно.

Однако отсюда еще не следуеть, чтобы чувственный мірь быть совершенно лишнимъ въ дёлё познанія. То, что онъ не заслуживаетъ наивнаго доверія, означаетъ лишь, что непосредственное содержаніе ощущеній не можетъ войти въ содержаніе истиннаго знанія, но этимъ не исключается значеніе чувственнаго воспріятія въ самомъ процессе познавательной деятельности души. Это последнее значеніе чувственнаго воспріятія можно выразить въ духе діалога "Осететь" такъ, что образы чувственныхъ вещей, попадая черезъ чувственное воспріятіе въ душу, вызывають въ ней необходимость распорявлься ихъ взаимоотношеніемъ; это ведетъ къ тому, что душа привносить въ міръ разрозненныхъ чувственныхъ образовъчисль о равенстве, противоположности, причине, действіи и заже бытіи. Можетъ быть, все это на первыхъ порахъ душа деласть невольно и потому безъ надлежащаго сознанія своей

роли; однако это имфетъ то великое значеніе, что душа постепенно начинаетъ отличать въ себъ нъчто особое отъ того, чъмъ ее надъляетъ чувственный міръ черезъ ощущенія. Мало по малу душа, внимательная къ себъ самой, можетъ вполнъ сознать, что тѣ опредѣленія, какія она вносить въ міръ чувственных тобразовъ, составляють ея неотъемлемию собственность, которую образы вещей только помогають открыть или возобновить въ сознаніи, но которыя самою своею устойчивостью и неизменностью показывають, что основание ихъ должно быть также неизменное, иное-чемъ каково основание ощущений и чувственных образовъ. Пусть на первых порахъ душа еще и не сознаетъ этого основанія своихъ опредъленій; однако въ ней невольно-особенно при опредълении прекраснаго-возникаеть томленье или раздумье объ этомъ новооткрытомъ феноменъ ея внутренней жизни. Съ этого момента и можетъ начаться въ душъ воспоминание того реальнъйшаго, неизмъннаго міра идей, который и составляеть подлинный объекть истиннаго знанія. Съ этого момента душа могла бы на всю жизнь унестись мысленно отъ этого чувственнаго міра и жить мыслью о мірѣ идеальномъ. Въ этомъ смыслѣ философъ по Платону всегда долженъ желать и действительно желаетъ себе смерти.

Но на деле большею частію оказывается, что-по выраженію Сократа въ "Федръ"-въ молодости искатель мудрости питаетъ сильную любовь къ природъ и, чрезъ наивное сочетание чувственныхъ образовъ посредствомъ указанныхъ формъ и опредъленій, присущихъ душф, успфваеть сильно привязаться чувственнону взгляду на міръ. Въ результать является цълое міровозэрѣніе совершенно чувственнаго направленія, которое и поддерживается ложными мудрецами. "Когда душа", говоритъ Платонъ въ "Республикъ" (508-е), "обращается къ тому, что покрыто мракомъ, что рождается и погибаетъ, тогда блуждаетъ въ области мненій, впадаеть въ близорукость, переменяя одно мнение на другое и кажется со всемъ лишенною ума". Разсудокъ, пріобрътая гибельный навыкъ къ чувственному синтезу, мало по малу почти совсёмъ теряетъ способность къ чистой абстракціи. Таковъ, между прочимъ, смыслъ и того мина или пояснительнаго разсказа о пещеръ, который изложенъ въ началъ 7 книги "Республики". Конечно, Платонъ далекъ отъ того, чтобы совершенно наложить оковы на способность сужденій; онъ только вооружается противъ чувственнаго синтеза въ разсудочной дъятельности, при которомъ нисходять отъ матеріи и всего чувственнаго къ душъ и сводять ее къ тому же чувственному, ограничивая такимъ образомъ ея сущность только низшею ея частью—какъ выражается Платонъ въ "Республикъ" (509—510).

Однако, если выходить изъ основнаго положенія Платоновой гносеологіи, что реальнейшее начало бытія и знанія можеть быть только созерцаемо чистымъ разумомъ, то оказывается возможнымъ сдёлать предположение, что къ познанию самого верховнаго начала бытія и знанія разсудочная дівтельность не должна и не можетъ имъть прямого отношенія. Она можетъ имъть значение только въ дълъ дедуктивнаго объяснения чувственнаго міра послѣ того, какъ разумъ достигнетъ чистаго созерцанія истипнаго объекта, міра идей. Діло представляется у Платона въ такомъ видъ. Къ непредполагаемому, т. е., раціонально непостижимому верховному началу бытія и знанія можно приблизиться только подъ руководствомъ идей, переходя въ самой области "умственнаго мъста" отъ одной идеи къ другой, пока наконецъ само высшее начало (идея блага) не освътить для разума всего міра идей въ его единствъ, и тогда ваступаетъ полное созерцаніе. Только послів этого открывается надлежащее поприще для разсудочной дъятельности: она должна путемъ истиннаго синтеза, идущаго отъ наивысшаго рода къ визшимъ родамъ и видамъ, дать объяснение спутанному разнообразію чувственных вещей. Тогда разсудочный синтезь будетъ вполнъ умъстенъ и безопасенъ для истиннаго знанія, ибо тогда душа никовиъ образомъ не будетъ въ состояни перейти границы абстрактнаго разсудочнаго мышленія и спуститься въ область несовершеннаго чувственнаго міровозарінія: она будеть представлять мірь вещей только въ стройномъ распорядкъ и системъ видовъ (Респ. 511).

Но на самомъ дѣлѣ, при невозможности чистаго разумнаго созерцанія идей въ настоящей жизни, на долю разсудка достается сложная и важная работа, имѣющая цѣлью освободить

присущія душть понятія отъ наслоеній чувственнаго синтеза: только эта работа можеть еще въ сей жизни подвинуть впередъ истинное знаніе. Діло въ томъ, что общія понятія (каковы: прекрасное, тожество, противоположность и т. п.) самою устойчивостью своею-въ сравнении съ ощущениями-свидътельствують о томъ, что они приближаются къ смыслу уолтфуидей. Здёсь дань важный факть связи міра идей съ присущими душъ понятіями фактъ, который, при неизмъняемости міра идей и ихъ устойчивости въ себѣ самихъ, можно объяснить только такъ, что иден отражаются въ человеческомъ дукѣ въ формъ общихъ понятій. Такимъ образомъ понятія нужно признать непосредственными отраженіями идей и притомъ отраженіями сравнительно совершенными, если судить по ихъ устойчивости въ сравнении съ чувственными образами вещей. Что-же отсюда сабдуеть? Отсюда сабдуеть то, что въ сей жизни можно воспользоваться понятіями для восхожденія къ тому познанію, которое возможно собственно подъ руководствомъ идей и только въ самой области "умственнаго мъста". Но, при этомъ, такъ какъ понятія рішительно обусловлены въ своемъ содержанів содержаніемъ идей, то понятно, что для познанія можетъ имъть значение только законченная система понятій, а не отдъльныя разрозненныя понятія, подобно тому, какъ н міръ идей можеть быть созерцаемь только въ абсолютномъ единствъ съ верховнымъ началомъ бытія и знанія (идеею блага). Отсюда открывается необходимость въ цёлой науке или нскусствъ объединенія и систематизированія понятій. Эта наука и есть діалектика, которая, по преимущественному-если не исключительному-своему значенію въ дёль истиннаго познанія, можеть быть названа наукой изъ наукь или высшею наукою. Ея положительный смысль сводится къ тому, что между общими понятіями должна быть гармонія, какъ отраженіе того единства, которое предполагается въ мірів идей, и что кажущаяся противоположность и непримиримость некоторых в понятій (каковы: "единое" и "многое", "сущее" и " несущее", "идеальное" и "чувственственное", "движеніе" и "покой")-есть діло чувственнаго, конкретнаго мышленія или чувственнаго разсудочнаго синтеза. Самъ Платовъ попробовалъ примирить только некоторыя изъ

такихъ понятій-именно: "единое" и "многое", "сущее и "несущее", "движеніе" и "покой" ("Парменидъ"). Но діалектика должна жить убъжденіемъ, что всё рёшительно понятія способым къ объединенію въ одномъ высшемъ понятіи, какъ идеи объединяются въ реальнейшемъ верховномъ начале бытія и Такимъ образомъ діалектика смёло должна искать единства или общенія понятій. Конечно, это-не діалектика элеятовъ, отвергающая все положительное во имя совершенной будто бы непримиримости основныхъ понятій ("сущаго" и "несущаго"). Напротивъ, -- это діалектика, руководимая истинно-философскимъ эросомъ, неудержимымъ стремленіемъ положительному знанію во имя самаго идеала знанія. Впрочемъ, это свойственно одному истинному философу, который поэтому одинъ и можетъ подняться надъ уровнемъ пустыхъ ходячихъ мижній и въ ижкоторой степени достигнуть истинваго знанія еще при жизни. Обыкновенный же человъкъ удоваетворяется простымъ мивніемъ. Вотъ почему софисты-въ родъ Протагора-совсъмъ не философы.

Такъ можно представить въ общихъ чертахъ гносеологическую скалу Платона. Исходя изъ понятія идеальнаго знанія, Платовъ отрицаетъ значение чувственнаго познания для самаго содержанія знанія истиннаго: ни ощущенія, ни построяемыя на чувственныхъ образахъ сужденія не могутъ помочь ділу приближенія въ этой жизни къ чистому разумному созерцанію, въ которомъ одномъ должно состоять истинное знаніе. Одно абстрактное мышленіе, построяемое на врожденныхъ душ'в понятіяхъ, какъ-на прямомъ отраженіи въ душт міра идей,одно это мышленіе въ діалектик можетъ приблизить философа еще при жизни къ тому, что возможно только послъ смерти въ "умственномъ мъстъ". Но-какъ Платонъ показалъ на самомъ себъ-самое сознаніе того, что всь усилія философа могутъ привести при жизни только къ твни того знанія, какое откроется но смерти-одно это совнание способно отбить философа отъ намфренія построить полную діалектическую систему: Платонъ не построилъ ея, не смотря на всю полноту обитавшаго въ немъ философскаго эроса.

Послъ этого легко выступаютъ предъ нами всъ характерныя

черты Платоновой гносеологіи и критическая оцінка ея въ ціломъ и частяхъ становится боліве или меніве легкимъ діломъ.

Въ цъломъ гносеологія Платона представляется проникнутою крайнимъ идеализмомъ, граничащимъ съ мистицизмомъ. Страннымъ представляется то, что философъ, признавшій окончательно несовершеннымъ чувственный міръ, а во главъ міра идей полагавшій безусловное верховное начало бытія и знанія,--не могъ придти къ мысли, что человъку разъ навсегда можно и даже должно отказать въ надежде на идеальное, абсолютное знаніе. Такое знаніе только въ томъ случав могло бы стать уделомъ человека, если бы последній могь окончательно преобразиться изъ ограниченнаго существа въ существо неограниченное. Но уже одно то, что человъку суждено "очнуться" на лонъ чувственнаго міра, вблизи того, что и самъ Платонъ признаетъ полнымъ несовершенствомъ, уже это говорить о томъ, что человъкъ по всей своей природѣ (и по душѣ) ограниченъ и несовершенъ. Самое большее, на что можно человъку надъяться въ дълъ познанія, это на безконечное развитіе внанія въ количественномъ и качественномъ отношеніи, но отнюдь не на абсолютное знаніе, не на чистое созерцаніе всего въ полнъйшемъ, абсолютномъ единствъ. Это чистое соверцание всего въ абсолютномъ единствъ можетъ быть свойствомъ только абсолютнаго, божественнаго разума. Тъмъ болъе страннымъ представляется мистицизмъ Платоновой гносеологіи, что онъ повидимому совствив не мирится съ гигантскою, всеобъемлющею силою критическаго анализа, поражающаго во всвиъ сочиненіямъ Платона. И однако этотъ мистицизмъ выдержанъ у Платона до конца. Побъдоносное движение критической мысли Платона-какъ въ "Өеэтетви-какъ будто еще болве усиливаетъ этотъ мистицизмъ, само находя въ немъ себъ воспламеняющую искру. Намъ представляется возможнымъ только одно объяснение этого знаменательнаго въ исторіи человіческаго мышленія факта: намъ кажется, что самая мощь и необыкновенная энергія ума обнадеживали Платона въ его притязаніяхъ на абсолютное знаніе. Этотъ мощный умъ жилъ философскимъ эросомъ, какъ самою подходящею атмосферою, и необычайно сильный въ сферъ настоящаго, въ будущемъ жаждалъ абсолютнаго... Вообще на мистицизмъ Платоновой гносеологіи нужно смотръть не какъ на простую философско-поэтическую мечту, а какъ на знаменательный фактъ въ исторіи философскаго мышленія. Этотъ фактъ самымъ существованіемъ своимъ показываетъ, что мыслящему человъческому духу свойственно стремиться къ тому, что выше чувственнаго и чувство-постигаемаго, и—что одно чувственное познаніе никогда не сможетъ удовлетворить всъхъ запросовъ и потребностей человъческой мысли.

Теперь перейдемъ къ частностямъ Платоновой гносеологіи. Платонъ признаетъ три ступени познанія, возможнаго для человъка въ сей жизни: эмпирическое (чувственное), раціональное (разсудочное) и діалектическое (математическое). Но выходя изъ понятія объ идеальномъ знаніи и понятія объ идеяхъ, какъ единственномъ условіи всякаго познанія, Платонъ находитъ возможнымъ отвергнуть всякую прочную и необходимую связь между первыми двумя видами знанія и посліднимъ. Понятія, долженствующія служить предметомъ діалектики, суть прямыя отраженія идей въ человіческомъ духітотраженія совершеннійшія въ сравненіи съ отраженіями тіхъ же идей въ вещахъ чувственнаго міра; слідовательно, діалектика вполнів самостоятельна и независима отъ ощущеній и основанныхъ на нихъ мнівній или сужденій.

Въ этомъ пунктѣ Платонъ неизбѣжно долженъ былъ встрѣтиться съ другими взглядами на значеніе и происхожденіе понятій, каковые взгляды могли мотивироваться ученіями предшествовавшихъ и современныхъ Платону философовъ. Эти взгляды Платонъ и критикуетъ въ "Оеэтетѣ". Они суть: сенсуамистическій и разсудочно-эмпирическій. Первый признаваль ощущенія самою соотвѣтствующею и истинною формою познанія и мотивируется въ "Оеэтетѣ" ученіемъ Протагора о измѣнаемости, какъ—поллинной формѣ бытія вещей, а съ метафизической стороны поддерживается Гераклитовой теорією движенія. По этому взгляду знаніе дальше ощущеній не идетъ и не должно идти по смыслу вѣчнаго движенія въ объектѣ познанія и, слѣдовательно, понятія, какъ не соотвѣтствующія по своей устойчивости природѣ чувственнаго міра, не могуть имѣть

значенія въ дёлё познавія. Другой взглядъ, разсудочно-эмтирическій, признавалъ достовёрнымъ непосредственное разсудочное познаніе вещей, т. е., сужденія, основанныя на чувственныхъ образахъ міра вещей и согласныя съ самимъ разсудкомъ
или правильныя, признавалъ соотвётствующими самому бытію
вещей. По этому взгляду истинное знаніе заключается именно
въ правильныхъ мнюніяхъ, гарантируемыхъ самою природою
разсудка или тёмъ объясненіемъ (λόγος), которое разсудокъ
можетъ дать самъ себё по поводу всякаго мнёнія, представляющагося правильнымъ; само же это объясненіе сводится къ
указанію главнаго отличительнаго признака данной вещи, узнаваемаго также разсудочною дёятельностью. Выводомъ изъ такого взгляда или окончательною формулировкой его можно
признать ученіе Сократа о понятіи, какъ результатё обобщенія частныхъ случаевъ или индукціи.

Таковы взгляды на значеніе и происхожденіе понятій, критикуемые Платономъ въ "Оеэтеть". Намъ представляется, что если бы Платонъ приложилъ къ этимъ взглядамъ свой мощный критическій анализъ не во имя собственнаго взгляда на тотъ же предметь, а во имя безпристрастнаго исканія мудрости, то онъ могъ бы легко придти путемъ критики двухъ крайностей къ золотой срединь: онъ могь бы придти къ примиренію субъективнаго и объективнаго элементовъ познанія, каковое примиреніе находитъ возможнымъ современная наука посредствомъ предположенія общихъ формъ бытія и знанія или—лучше—согласія формъ мышленія съ формами реальнаго бытія. Но Платономъ руководила излюбленная идея абсолютнаго знанія и потому онъ впалъ въ односторонность въ дѣлѣ критики излоложенныхъ взглядовъ.

Критикуя сенсуализмя, признававшій самодовлінощее значеніе ощущеній въ ділів познанія, Платонъ говорить, что ощущеніе не есть знаніе потому, что такія общія опреділенія, какъ—бытіе, тожество, противоположность—не могуть возникнуть изъ ощущеній, ибо не иміноть отношенія къ отдільным в чувствамь, а возникають въ самой душів, когда она бесіздуеть сама съ собою... Однако—скажемь мы—одинь уже тоть факть, что въ началів развитія мышленія этихъ понятій ніть въ ду-

шт и-что они возникають не иначе, какъ подъ условіемъ воздъйствія вившняго міра, что признаеть и самъ Платонъ, --- уже одинь этоть факть говорить о томь, что значенія ощущеній нельзя совсёмъ отрицать. Мало того. Та принудительность, съ какою мы приписываемъ указанныя общія опредёленія вещамъ, какъ подлинно имъ принадлежащія, показываетъ, что въ самомъ бытім вещей есть нічто соотвітствующее нашимъ общимъ понятіямъ. Но у Платона естественно было другое объясневіе этого последняго факта: мы-думаль Платонъ-потому съ принудительностью относимъ содержание своихъ понятий къ чувственному міру, что и въ понятіяхъ и въ чувственномъ мірь отражается одинъ и тотъ же міръ идей. Но въ такомъ случать остается неразръшимою загадкою то, почему понятія возникають въ дупів только подъ условіемъ воздействія міра вещей?—Такимъ образомъ, критикуя сенсуализмъ подъ угломъ зрвнія предвзятаго идеала, Платонъ не могъ обратить должнаго виманія на знаменательнів шій факть взаимодійствія между віромъ вещей и челов'й ческимъ мышленіемъ, каковой фактъ, по взгляду всей новой философіи, способенъ пролить самый значительный свътъ на природу человъческаго знанія.

Критикуя разсудочный эмпиризмг, который въ сущности цыя отствиваль значение необходимаю въ мышлени-т. е., законовъ, а въ мысли о данной вещи признавалъ нужнымъ для ез подлиннаго опредъленія указаніе отличительнаго, т. е., существеннаго признака вещи, - Платонъ, руководствуясь темъ же ндеаломъ истиннаго знанія, также впадаетъ въ односторонность. Онъ выражаетъ ту мысль, что природа разсудка уже потому не ножеть служить гарантирующимъ критеріемъ для правильныхъ иный или сужденій, что, какъ такой критерій, природа разсудка должна бы стоять выше правильныхъ и ложныхъ мибній и потому ясно сознавать сущность тіхь и другихь; а между тъмъ пробное ръшение вопроса о ложномъ мнънии, предстаменное въ самомъ "Өеэтетъ", показываетъ, что разсудокъ безсиленъ опредълить сущность и причину происхожденія ложваго мненія прямо и рошительно и, следовательно, легко можеть принять ложное митніе за истинное или перепутать элеченты различныхъ сужденій. Очевидно-де, такая слабая сила

не можетъ служить гарантирующимъ критеріемъ правильнаго мнвнія. Далве, касаясь Сократовской индукціи или объяснемія правильнаго мнюнія чрезь указаніе отличительнаго, существеннаго признака данной вещи, Платонъ выражаеть мысль, что объяснение, по самому лучшему-вменно-данному нами его опрепредвленію, невозможно, ибо для того, чтобы указать отличительный признакъ данной вещи, нужно знать решительно все прочія вещи, а это невозможно; следовательно, никакое объясненіе, будучи приложено къ кажущемуся правильночу митьнію, не сділаетъ послідняго подлинно-истиннымъ знаніемъ.— Здъсь счевидно съ перваго же взгляда, какъ несправедливо подводитъ Платонъ ограниченное человъческое знаніе подъ рамки знанія абсолютнаго и требуеть отъ перваго того, что свойственно второму. И, прежде всего, справедлива ли мысль, что разсудокъ не можетъ быть гарантіей правильныхъ мифній потому, что не можеть определять прямо сущности ложнаго мивнія и причины его происхожденія? Возьмемъ для примівра область прекраснаго. Неужели можно отказать человъку способности распознавать прекрасное только потому, что сущность прекраснаго и некрасиваго не определена еще точно эстетикой? Очевидно нътъ. Конечно, ограниченность разсудка ведетъ къ тому, что и въ правильномъ сужденіи есть темныя стороны и что мысль о вещи не равна самой вещи (это свойственно только мысли божественной), но все это говорить только о томъ, что человъческое разсудочное познаніе сравнительно несовершенно, относительно, но не о томъ, что разсудокъ и въ доступной ему области не можетъ быть правильныхъ сужденій. Напротивъ, держась теріемъ рожденныхъ законовъ мышленія, мы никогда не станемъ одно и тоже утверждать и отрицать, или, мысли тожественныя признавать за различныя и т. п. То же самое должно сказать и противъ другой мысли Платона, что будто для указанія отличительнаго признака данной вещи нужно знать всѣ прочія вещи. Понятно, что только для абсолютной мысли возможно одновременное сопоставление всего міра вещей въ абсолютномъ единствъ ихъ бытія, только для абсолютной мысли представленіе о данной вещи ясно отличается и противополагается представленіямъ встасть прочихъ вещей. Но зачёмъ требовать того же отъ ограниченнаго человёческаго мышленія? Для послёдняго, какъ ограниченнаго, достаточно сопоставленія отдёльныхъ вещей: двё вещи, рядомъ стоящія, уже обусловливаютъ различиюсть ихъ въ мысли и на этой различимости разсудокъ считаєть себя въ правё судить объ этихъ вещахъ, какъ отличныхъ одва отъ другой. Такимъ образомъ, исходя изъ идеала знанія, Платонъ не обратилъ должнаго вниманія на законы человёческаго мышленія и долженъ былъ пожертвовать всёмъ человёкомъ въ пользу своихъ идей.

Итакъ Платонъ несправедливо отвергъ связь между ощущенізми и представленіями, съ одной стороны, и понятіями, съ другой-и самостоятельность діалектики утверждена имъ на незаконномъ основаніи. Но обратимся къ внутреннему смыслу Платоновой діалектики. Этотъ смыслъ очерченъ у Платона такъ, что понятія, какъ предметъ діалектики, суть формы отражевія идей въ человіческомъ духів и потому строго-послівдовательное соединение понятій въ одну систему должно привести къ самому высшему понятію, которое будетъ соотвётствовать рерховному началу бытія и знанія въ мір'в идей. Не ставя въ шву Платону того, что самъ онъ не построилъ такой діалектвческой системы, мы въ правъ однако ожидать и даже требовать, чтобы основной принципъ, на коемъ зиждется смыслъ жей діалектики, быль философски обосновань Платономь и объясневъ, т. е, мы въ правъ искать въ діалогахъ Платона философскаго обоснованія отношеній между идеями и понятіями какъ формами отраженія идей въ человіческомъ духів. Но мы вапрасно стали бы доискиваться этого обоснованія. Платонъ не обосновалъ философски основного принципа своей гносеологін и діалектики. Вивсто этого обосновавія мы находимъ у Платона одно догматизированіе. Поставивъ въ началь своей гносеологической скалы теорію воспоминанія, Платонъ заканчваеть философскимъ Эросомъ, который, наполняя душу философа, внушаетъ ему непоколебимую надежду на безсмертіе и чистое созерцание идей по смерти. Понятно само собою, что такое шаткое и смутное начало, какъ философскій эросъ-не можеть быть прочною философскою основой діалектики, какъ науки изъ наукъ.

Итакъ, съ точки зрѣнія философской критики гносеологія Платона представляетъ одно сложное, гигантское недоразумѣніе, обусловленное одностороннимъ увлеченіемъ великаго ума идеею абсолютнаго знанія.

Однако это еще далеко не говорить о томъ, чтобы гносеологія Платона не имъла и не могла имъть никакого значенія для науки въ историческомъ ходъ развитія послъдней. И, прежде всего, мы признаемъ несправедливымъ упрекъ, дълаемый Платону позитивистами, что де Платонъ не только не помогъ развитію научнаго познанія, но даже принесъ большой вредъ последнему. Оторвавъ мысль человеческую отъ предлежащаго бытія и направивъ ее въ сферу пустой діалектики, такъ говорять позитивисты, Платонь сділался виновникомь того безжизненнаго и лишеннаго всякаго научнаго прогресса направленія мысли, которое завершилось схоластикой и породило темные средніе въка. Чтобы видьть всю несправедливость этого упрека, дълаемаго Платону позитивистами, достаточно обратить вниманіе на основной внутренній мотивъ борьбы Платона противъ анти-идеальныхъ направленій въ ученіи о познаніи. Этимъ мотивомъ (какъ, напр. въ "Өеотеть") является желаніе отстоять непреложный объекть знанія, такой объекть, который не зависитъ отъ произвола ощущающаго (какъ училъ Протагоръ) или вообще отъ чисто-субъективныхъ комбинацій разсудочной діятельности. Выражаясь языкомъ новой философіи, можно сказать, что Платонъ развиваль и защищаль идею безотносительно-объективнаго, абсолютно-устойчиваго знанія, отличая его отъ субъективнаго знанія, коимъ ограничивались и довольствовались софисты и философы анти-идеальнаго направленія. Но такой мотивъ Платоновой гносеологіи не только не долженъ бы заслуживать порицанія со стороны позитивистовъ, но даже отчасти согласуется съ принципами самого позитивизма, если имъть въ виду требование послъдняго, чтобы въ дълъ научнаго познанія человъкъ игралъ роль только безпристрастнаго счетовода или статиста, или чего нибудь въ этомъ родъ. Конечно, позитивистамъ не можетъ понравиться въ Платонъ то, что последній призналь діалектику наукой наукь и такимь образомь предоставиль большой просторь чисто-отвлеченной деятельности мышленія въ дёлё познанія; но это не нравится позитивистамъ потому, что сами они вдались въ противоположную крайность, отвергнувъ всякое значение абстрактного мышления въ наукъ. Напрасно позитивисты въ лицъ Платона усердно осуждають метафизику. За нее стоить уже философскій геній Платона, столь широкій и могучій. Метафизика есть неотъемлемая черта истинно-философскаго міровозэрвнія. И вотъ фактъ. Какъ ни положительно и реально было міровоззрініе Аристотеля, однако изъ этого міровоззрівнія, сначала-правда-проарабированнаго, выродились пресловутыя "субстанціальныя форжы схоластической философіи, столь осужденныя за свою мистическую метафизичность критицизмомъ новой философіи и-однако принятыя по необходимости въ соображдніе этою посліднею. Субстанція Спинозы, монады Лейбница, — идеи — силы современнаго Фуллье-вотъ лучшее оправдание метафизики Платона. Да и сами позитивисты невольно ратуютъ за абсолютныя начала въ философіи, когда говорять о безотносительномь значеніи принципа относительности познанія. Нынъ метафизическія идеи и принципы стали неотъемлемымъ достояніемъ не только философін и вообще наукъ демонстративныхъ, но и наукъ опытныхъ (вапр. принципъ конечныхъ причинъ сталъ руководственнымъ принципомъ многихъ выдающихся естествознателей, особенно біологовъ новаго світа). А что Платонъ и на самомъ дізлів не быль виновникомъ какого-то безжизненнаго и лишеннаго прогресса направленія въ науків, объ этомъ наглядно говорить своею личностью Аристотель, преемникъ и ученикъ Платона; ибо у Аристотеля чи находимъ широкое примъненіе пріёмовъ опытнаго изслъдованія природы и вообще никоимъ образомъ нельзя его назвать "безжизненнымъ" мыслителемъ. Итакъ позитивисты, видя в Платонъ только представителя ненавистной имъ метафизики, несправедливо простираютъ свой упрекъ на то, въ чемъ можно, напротивъ, видъть заслугу Илатона. Илатонъ валь, чтобы знаніе имівло самый непреложный объекть, но міру вещей чувственныхъ отказано въ значеніи такого объекта. потому что въ глазахъ Протагора и другихъ филосовещей являлся синнимомъ неустойчивости и изивнчивости. Здёсь заслуга Платона заключается въ томъ, что первый сдёлаль знаніе само по предметомъ себѣ

серьезныхъ философскихъ и научныхъ изслъдованій, между тъмъ какъ до Платона о знаніи высказывались вскользь, почитая его слишкомъ простымъ и даже мелкимъ фактомъ. Уже однимъ этимъ совершенно обезпечено значеніе глосеологіи Платона для науки.

Но Платонъ и фактически обогатилъ философію и науку, проведши въ своей гносеологіи нѣкоторыя положенія, имѣющія непреложное значеніе до нынѣ. Такъ—въ ученіи Платона о томъ, что въ содержаніи всякаго сужденія есть нѣчто такое, что душа знаетъ сама по себѣ, напр. отношенія: противоположности, тожества и пр., высказано такое убъжденіе, которое должно быть оцѣнено какъ одно изъ выдающихся и основныхъ пріобрѣтеній философской мысли во всю ея исторію. Это—мысль о "чистомъ"—по Канту— элементѣ во всякомъ познаніи, на каковой мысли Аристотель обосновалъ и развилъ ученіе о категоріяхъ, какъ самыхъ общихъ сказуемыхъ.

Далье, нужно остановиться на опредълении Платономъ частныхъ методовъ познанія. Говоря объ "открытін" или уясненіи общихъ понятій чрезъ опредъленіе, Платонъ указываетъ двоякій путь или образъ веденія этого дёла. Именно, съ одной стороны, мы можемъ открыть или уяснить какое нибудь еще неизвъстное намъ общее понятіе, отвлекая отъ частныхъ, уже извъстныхъ намъ, понятій общія черты и составляя, черевъ этотъ переходъ отъ частнаго къ общему, болве общее понятіе--- это definitio per genus; съ другой стороны, обладая общимъ понятіемъ, мы, посредствомъ раздёленія (анализа), можемъ разложить его на неизвъстныя еще намъ понятія частныяэто definitio per differentiam. Такимъ образомъ Платонъ ясно различаеть два метода познанія—синтетическій и аналитическій. И это деленіе метода познанія осталось въ сил'в во всей последующей науке, если не иметь въ виду смешаннаго методааналитико-синтетического.

Наконецъ, вся гносеологическая критика Платона представляетъ столько поразительныхъ феноменовъ мыслительной дъятельности, что Логика Аристотеля кажется лишь прямымъ порожденіемъ этой критики и только въ ней находитъ себъ полное историческое объясненіе.—Все это дълаетъ безспорнымъ значеніе гносеологіи Платона для науки.

И. Хамита.

## Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

(Продолжение \*).

#### 3. Эсхатолическія представленія сивиллъ.

Едва-ли не самой интересной темой въ сивиллиныхъ книгахъ являются эсхатологическія представленія. Гоненія со стороны язычниковъ на іудеевъ 2 в. до Р. Хр. и посл'ядователей Христа первыхъ 3 вв. по Р. Хр. оживили у тъхъ и другихъ надежды на лучшее будущее, когда они-гонимые-будуть блаженствовать, а гонители получать отъ Бога достойное по дъламъ ихъ возмездіе. Сивиллы, какъ послушныя своему народу служанки, влагають въ свои стихи эти народныя ожиданія, причемъ стараются какъ можно больше приподнять завъсу таниственнаго будущаго и развертывають предъ нами одну за другой картины будущихъ судебъ міра и человьчества... Къ сожальнію только, эти картины, при заметномъ, какъ увидимъ, двойствъ своихъ сюжетовъ 1), сливаютя между собой и съ трудомъ, поэтому, передаются. Для удобства въ изложеніи эсхатологическихъ представленій сивиллистовь отмётимъ главнёйтіе въ нихъ пункты. Почти всь они 2) концентрируются около явленія на землю Христа. По представленію іудео-христіанскихъ сивиллъ, приходитъ Мессія, открываетъ земное царство для праведниковъ, совершаетъ первый судг (предварительный) надъ язычниками; происходитъ паденіе язычества. Но не теперь еще конецъ міра. Этотъ конецъ совпадаетъ съ оконча-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г., № 3.

<sup>1)</sup> У іудео-христіанских сивилль.

<sup>2)</sup> За исключеніемъ эсхатологическихъ представленій іудеевъ.

тельным судом надъ язычниками и всъми людьми, для котораго снова явится Христосъ. Концу міра будутъ предшествовать явленіе гнуснаго человъка—веліара (антихриста) и нъкоторыя другія печальныя событія въ жизни человъчества, а сопровождать его будутъ въчныя блаженство праведниковъ и мученіе грышниковъ. Въ изображеніи этого послъдняго суда и конца міра къ іудео-христіанскимъ сивилламъ присоединяются сувиллы—христіанскія и іудейская. Первыя вносять значительныя подробности въ изображеніе послъдняго времени, а вторая говорить о немъ далеко не такъ полно и ясно. Положивъ въ основаніе, при изложеніи эсхатологіи сивиллистовъ, эсхатологическіе картины іудео-христіанскихъ сивилль, мы будемъ оттънять на нихъ эсхатологическіе представленія іудейской и христіанскихъ сивиллъ 1).

Всѣ сивиллисты изъ іудео-христіанъ ждутъ явленія Христа для открытія земного царства. Это царство характеризуется у нихъ грубо-чувственными, большею частію, чертами. "Изъ небесной страны придетъ счастливый мужъ, въ рукахъ онъ держитъ скипетръ, который вручилъ ему Богъ. Прекрасный человѣкъ, лучшій изъ евреевъ, онъ—тотъ, руки котораго распростерсты были нѣкогда на плодоносномъ древѣ, который остановилъ нѣкогда солнце; онъ говоритъ пріятнымъ голосомъ, священными губами 2). "Этотъ человѣкъ воцарится со славою надъ всѣми; онъ возвратитъ всѣмъ добрымъ богатство, которое отняли у нихъ (злые) люди. Всѣ города онъ разрушитъ до основанія посредствомъ сильнаго огня и спалитъ жилища людей, дѣлавшихъ злое; а городъ, который служилъ Богу, онъ сдѣлаетъ блестящимъ, какъ звѣзды, какъ луна и солнце... и



<sup>1)</sup> Такой порядокъ въ изложеніи эсхатологіи сивиллистовъ не соотвътствуєть историческому порядку развитія эсхатологическихъ представленій древности, по которому хиліазиъ христіянскаго времени развился изъ іудейской эсхатологіи. Мы рѣшились пожертвовать соотвътствіемъ этому историческому порядку въ цѣляхъ большаго удобства въ изложеніи эсхатологіи сивиллистовъ, въ которой наиболье развитою является именно іудео-христіанская эсхатологія,—ей, поэтому, и естественнье отвести центральное мьсто въ воспроизведеніи эсхатологическихъ представленій сивиллъ.

<sup>2) 5, 256—259.</sup> Сивилла, очевидно, отправляется въ изображенія Мессія отъ Его прообразовъ—Монсея и Інсуса Навина, совершенно позабывая историческаго Христа.

воздвигнетъ въ немъ священный храмъ, видимый и роскошный,--построить неизм'тримо великую и высокую башню, которая бы касалась облаковь и была всёмь видима, такь что всё вёрные н праведные станутъ созерцать славу въчено Бога... Востокъ и Западъ тогда прославять владычество Господа" 1). Неземное благоденствіе наступить тогда для людей: земля и богатство будутъ общимъ достояніемъ, исчезнутъ между людьми рабство и всякіе пороки: прелюбодівяніе, позорная любовь къ мальчикамъ, роздоры, убійство и пр.; въ замѣнъ ихъ утвердятся между ними взаимная другъ о другъ заботливость, любовь и радость 2). "Когда совершить это вышній громовержець-Богь и оснуеть величайшій храмь, тогда и наступить время святыхъ 3). Преимущественное положение въ этомъ царствъ сивилла предоставляеть, конечно, своимъ единовърцамъ-іудеохристіанамъ. "Тогда возвысится божественное поколеніе благословенныхъ ічдеевъ, будущихъ обитателей неба, которые жить будуть въ центръ страны, около Божьяго храма, окруженные вплоть до Іоппіи высокою стіною!" 4) Къ нимъ возвратится прежнее благоволеніе Бога, и вкушать они будуть снова небесную манну 5). "Тогда не ступитъ, говоритъ сивилла единовърцу, несчастная нога еллина въ твоей странъ... Но почетомъ окружатъ тебя превосходные слуги: они будутъ приготовлять тебъ трапезу съ священной бесъдой и пріятными Богу молитвами" 6). Кто эти слуги іудеевъ и въ чемъ ихъ участіе въ благахъ будущаго царства Мессіи? Въ этихъ слугахъ нужно видеть, кажется достойнейшихъ изъ язычниковъ. Это, вероятно, тѣ изъ нихъ, которые признаютъ въ явившемся Мессін всеобщаго царя и добровольно покинутъ своихъ боговъ. "Изида-богиня несчастная!-восклицаетъ сивилла, обращаясь къ египетскимъ божествамъ. И у водъ Нила, и на пескахъ Ахерона ты, безпутная, будешь одинока; имя твое повсюду

<sup>1) 5, 413-428.</sup> 

<sup>2)</sup> Блага этого царства коснутся даже міра живогныхъ: они будуть свободны оть принудительнаго труда. 7, 146—147.

<sup>3) 5, 428-433;</sup> cm. также 12, 346-354.

<sup>4) 5, 246—251.</sup> Сивиляа только по имени христіанка, но мыслить по іудейски и причисляєть себи къ іудениъ.

<sup>5) 7, 144-149.</sup> 

<sup>6) 5, 266-268.</sup> 

забудется. И тебя, Сераписъ, возседающій на камняхъ, постигнуть многія б'єдствія: ты будешь лежать въ Египт'є, какъ великій трупъ. Твои почитатели будутъ оплакивать тебя; а тъ. что Бога воспали, чей духъ просватленъ, познаютъ твою вичтожность. Жрецъ въ льняной одежде будетъ проповедывать: "воздвигнемъ алтарь истинному Богу, перемёнимъ ложный законъ, завъщанный намъ отъ отцовъ: слепо служили и поклонялись они богамъ изъ камня и глины; обратимъ сердца къвъчному Богу, воспъвая Его, Бога-Творца, Который быль отъ въка и до въка живъ будетъ, истиннаго Вседержителя и Владыку міра, подателя жизни, Бога великаго, сущаго въчно". Въ Египть будеть тогда, замъчаеть сивилла, великій священный храмъ; избранный Богомъ народъ принесетъ въ немъ жертвы, и народу этому Богъ даруетъ безконечную жизнь" 1). Вотъ эти то обратившіеся къ Богу язычники не лишены будутъ благъ Мессіанскаго царства. Намъ такъ понятно желаніе сивиллы привлечь къ Богу и язычниковъ: въ этомъ она видитъ торжество своей въры и посрамление языческаго безбожія. Но не менте понятно и то, почему сивилла не хочетъ дать язычникамъ одинаковыхъ съ іудео-христіанами правъ гражданства въ будущемъ царствъ Христа. Она говорить о богатствъ, какъ общемъ достояніи всёхъ членовъ этого царства, объ общемъ пользованіи землей, такъ что она какъ будто включаеть въ число полноправных членовъ и язычниковъ; но такой выводъ ложенъ. Своимъ единовърцамъ или вообще іудеямъ, чуждой которымъ она не привыкла еще считать себя, сивилла представляетъ преимущественное положение въ будущемъ царствъ; они-господа, но не слуги, а слуги, следовательно, язычники. Сивилла даже не замъчаетъ, что она противоръчитъ себъ, вводя слугъ въ царство Христа и въ то же время проповъдуя объ отсутствін въ немъ рабства. Правда, это служеніе нісколько не похоже на обычное рабство: "слуги приготовляютъ транезу съ священной беседой и пріятными Богу молитвами", т. е.,



<sup>1) 5, 484—503.—</sup>Подъ храмомъ въ Египтъ разумъется храмъ Леонтопольскій, разрушенный одновременно съ Іерусалимскимъ. О разрушеніи его и о гитьт Божіень на разрушителей сивима говорить дальше (504—511) Подъ жрецомъ разумъють Онію. Friedlieb, Einleitung, § 20, seit XLVI—XLVII.

иными словами—принимають участіе въ прославленіи Бога іудеями, въ ихъ Богослуженіи. Но участіе язычниковъ въ іудейскомъ Богослуженіи, конечно, не то-же, что служеніе іудеямь, и, во всякомъ случать, по существу нисколько не ниже Богослуженія іудеевъ. Очевидно, герделивой сивиллт нужно обило представить языческихъ членовъ будущаго царства Христова обязанными своимъ участіемъ въ его благахъ не себъ, а ея единовтрцамъ—іудео-христіанамъ, ради вящшей славы послтанихъ: они вводятъ ихъ въ это царство и руководятъ ими при пользованіи его благами. Но только достойнтйшіе изъ язычниковъ, можно думать, войдутъ, по мысли сивиллъ, въ земное царство Христа. "Тт же, которые хульныя ртчи посылали къ небу", а равно и вст преступные, злые люди, "будутъ скрыты (во мракт), доколт не измънится міръ, и тамъ перестанутъ уже враждовать другъ противъ друга" 1).

Какъ долго продолжится земное царство Христа, сивиллы опредъленно не говорять; впрочемь, онв какъ будто назывяють его безконечнымь 2) и, кажется, потому, что сливають его съ тъмъ въчнымъ блаженствомъ, которое наступитъ для праведпиковъ послѣ кончины міра и всеобщаго суда надъ людьии. Нельзя не упрекнуть сивиллъ, что онъ не указали момента и обстоятельствъ смёны одного блаженства другимъ. Впрочемъ, онъ не имъли сильныхъ побужденій быть особенно точными въ этомъ отношеніи: люди гонимые и страдающіе-а такими и были сивиллы ждутъ непрекращающагося утвшенія для себя въ будущемъ, отодвигаютъ продолжение его (утъщенія) въ безграничную даль и закрывають глаза отъ возможныхъ перерывовъ въ немъ. Иное дело-судъ Божій надъ язычниками: чтобы онъ действительно устращаль ихъ, нужно было болфе или менфе ясно указать моментъ и обстоятельства его наступленія. Христово Евангеліе возв'ящало о страшномъ всеобщемъ судъ надъ людьми. Изъ этого суда сивиллы, увлекаеныя неудержимымъ желаніемъ представить его неисчерпаемою чашею страданій для явычниковъ, сдёлали два суда-предварительный и окончательный. Мы уже видели, что, открывая

<sup>1) 5, 271-272, 508-511.</sup> 

<sup>2)</sup> Ibidem, 503.

земное царство Христа, сивиллы осудили язычниковъ, низринули ихъ въ тартаръ и оставили ихъ тамъ, доколъ не измънится міръ. Съ кончиной міра наступить второй судъ 1) надъ ними и надъ міромъ. Спрашивается, что же будеть съ земнымъ царствомъ Христа? Прекратится-ли оно, чтобы члены его, испытанные на судъ, перешли къ большей славъ, чтобы блестяще реставрированная Іудея, потерпъвъ измъненіе, обратилась въ новую землю для "новыхъ" обитателей, --или не прекратится, и Христосъ неразлучно пребудетъ съ членами его! Но тогда какъ же Онъ явится для всеобщаго суда, откуда самый судъ всеобщій, если на него не всё явятся, какъ возможенъ конецъ міра, если нетронутыми останутся твердыни Іуден? Сивиллы не ръшають этихъ вопросовъ, даже не ставять ихъ. Земное парство Христа онъ сливають съ въчною жизнью праведниковъ послъ суда, опуская обстоятельства обращенія перваго въ последнюю. Но еще далее. Второй окончательный судъ сивиллы предваряють концомъ міра, а этоть посл'єдній-печальными явленіями среди людей и въ природф. Нфкоторыя изъ этихъ явленій, напр., пришествіе антихриста, онъ представляють, какъ увидимъ, настолько близкими, что первый судъ надъ язычниками и земное царство Христа-съ одной стороны, окончательный судъ и блаженство праведниковъ послѣ него-съ другой, невозможнымъ является представлять разновременными. Однако, ихъ нужно мыслить раздилиными эсхатологическими моментами, хотя въ смутномъ представленіи сивиллъ они и соприкасаются и какъ бы сцёпляются одинъ съ другимъ, отъ предварительнаго суда отличается окончательный; первый совпадаеть съ блестящей раставраціей іудеи, второй предваряется кончиной міра, а этой послідней предшествуеть явленіе антихриста и другія печальныя событія среди людей.

Конечно, не всѣ сивиллисты одинаково подробно рисуютъ событія послѣдняго времени. Изъ этихъ подробностей, сообщаемыхъ той или другой сивиллой, намъ предстоитъ начертатъ цѣльную эсхатологическую картину, въ которой представленіе іудейской сивиллы <sup>2</sup>) мы соберемъ въ одно мѣсто, въ виду ихъ нѣкоторыхъ особенностей.



<sup>1) 4, 43.</sup> 

<sup>2)</sup> Не всь, впрочемъ, а нъкоторыя.

Предъ кончиной міра, по представленію іудео-христіанской сивиллы, будетъ господствовать на землъ смятение между людьми. "Дъти не будутъ любить своихъ родителей, ни родители-дътей, по причинъ безбожія и неожиданно наступившихъ бъдствій и скорби. "Тогда и у тебя, восклицаетъ сивилла, обращаясь къ Риму, будетъ ужасная скорбь, и погибель постигнеть тебя, ибо стануть обрушаться города и трескаться жиля" 1). Произойдутъ на землъ междоусобныя войны 2). Но несчастіемъ изъ несчастій будеть для людей (и особенно для римлянъ) 3) явленіе матереубійцы, подъ которымъ разум вется антихристъ. Сивиллистическое представление о немъ будетъ исчерпано, если скажемъ о времени, въ которое ждутъ сивиллы его явленія, о личности его и действіяхъ.

Выше мы имъли случай заметить, что сивиллы повсюду видели признаки, предвъщавшіе конецъ міра, и смёло назначали ему время. Когда время это приходило, а предсказанное событие не наступало, -- онъ отодвигали срокъ его и свова начинали ждать его съ прежней неустрашимостью. Крайнимъ временемъ для явленія антихриста сивиллы назначали время послѣ правленія Антониновъ. "Послѣ того, говоритъ сивилла, какъ пятнадцать императоровъ смѣнятся, какъ властители земли-отъ востока ея до запада, -- явится царь съ волосами, имфющій имя моря 4). Онъ побфдоносно обойдеть мірь кругомъ, обогатится добычей, отнятой у народовъ, возведетъ молодого человъка 5) въ число боговъ и этимъ примвромъ покажетъ подлинное происхождение идолопоклонства. Послъ него будутъ царствовать еще три мужа <sup>6</sup>), и ихъ время будеть последнее. Тогда возвратится отъ предела земли убійца матери; онъ оставить убъжище, въ которомъ досель скрывался" 7). "Когда онъ придетъ, всякое земное создание содрогнется" <sup>8</sup>) (а особенно римляне) <sup>9</sup>).

<sup>1) 8, 81-87.</sup> Этотъ отрывовъ 8-й кв. Friedlieb относить въ 161-180 гг. so P. X.; cm. Eibleitund, § 26, seit LIX.

<sup>=) 4, 48-60; 8, 350.</sup> 

<sup>3) 8, 37-49, 95</sup> и слъд.

<sup>4)</sup> Адріанъ-Адріатическое море.

Антяной.

<sup>6)</sup> Антонинъ, Маркъ Аврелій и Верт.

<sup>7) 8, 50-71.</sup> 

<sup>8) 5, 152.</sup> 9) 8, 71-80.

Но кто этотъ ужасный человъкъ, и въ чемъ его пагубное вліяніе на людей?

По представленію іудео-христіанскихъ сивиллъ, этотъ человъкъ божественнаго происхожденія, имъющій отцомъ своимъ Зевса и матерью своею "священную Юнону" 1) и есть бывшій позорный повелитель великаго Рима, котораго ненавидълъ всякій смертный, -- убійца матери и множества д'ятей, которыхь онъ задушаль еще въ утробахъ ихъ матерей, 2)-тотъ, который разрушиль божественный храмь и сожегь множество гражданъ 3), а потомъ скрылся въ какомъ-то убъжищъ на границѣ земли, откуда и придетъ предъ наступленіемъ послёдняго времени. Будучи ужаснымъ прелюбодемъ и виновникомъ всевозможныхъ страшныхъ пороковъ среди людей 4), онъ замышляетъ въ своемъ сердив одно злое; при этомъ знаетъ и умнъе всъхъ 5). А христіанская сивилла добавляетъ, что онъ зм'тя по своей природ (характеру), очень кротокъ въ рвчи 6), и число имени его 50 7). Въ этой характеристикв антихриста прозрачно выступаетъ личность Нерона, обрисованная отчасти преувеличенными, отчасти прямо вымышленными. приспособительно къ языческому сознанію (божеств. происхожденіе, необыкновенный умъ, чудовищная безнравственность), чертами. Въ сознаніи современниковъ этотъ царь быль какъ бы живымъ воплощеніемъ зла, исчадіемъ ада, такъ что, когда онъ умеръ, то всъ, какъ извъстно, были увърены, что съ его смертію наступаетъ моментъ Божественнаго гизва. Ожиданіе не сбылось, но распространилось върованіе, что Неронъ не умеръ, а ушель на край земли, откуда и возвратится, когда приблизится кончина міра.

Дыша злобою и коварствомъ антихристъ, при своемъ умѣ, развратитъ множество людей—особенно изъ тѣхъ, по мысли христіанской сивиллы, которые мнятъ себя первыми благочестивцами в). Сивилла—іудео-христіанка—ждетъ, что онъ раз-

<sup>1) 5, 138-142.</sup> 

<sup>4)</sup> Ibidem, 146, 385-394.

<sup>2)</sup> Ibidem, 143-145.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibidem, 366.

<sup>3)</sup> Ibidem, 150, 397-407.

<sup>6) 10, 81.</sup> 

<sup>7)</sup> Ibidem, 78. Friedlieb относить 10 кн. къ срединѣ 3 христ. кѣка, Einleitung. § 29, seit. LXVI. 

8) 10, 80.

рушить храмъ Господа 1), ограбить всё имущество людей 2) и, вибств съ христіанкой, думаеть, что антихристь произведеть сильную брань на земль, истребить множество людей, сокрушить великихь тирановь и всёхь попалить огнемь, чего раньше не делаль ни одинь победитель 3), а те, которыхь онь возвысить, падуть снова; 4). Къ этому христіанская сивилла еще добавляеть, что воинственно-истребительное и сокрушительное шествіе матереубійцы по землі такъ могуче-неудержимо, что ему уступають естественныя преграды: "матереубійца проколеть равную по высотъ длинъ двухъ морей гору и окрасить её кровію убитыхъ имъ". Особенно повредить онъ Римлянамъ: уподобляя себя Богу, онъ будеть презирать услужливый, раболепствующій предъ нимъ народъ. "Подъ его правленіемъ господствуетъ порядокъ, а народъ объятъ трепетомъ; когда онъ провзжаетъ чрезъ Авзаній, вода уходить въ море 5). Но при всей своей силь антихристь всё таки погибнеть. По представленію іудео-христіанской сивиллы, люди заключать противъ него союзъ и уничтожатъ его, какъ только онъ вступитъ на безсмертный материкъ, т. е., въроятно, Іудею 6). Христіанская сивилла замівчаеть, что этоть матереубійца, распівающій пъсни подъ игру на цитръ, исчезнетъ, наконецъ, покинувъ достоинство царя, и умреть жалкой смертью, раскаяваясь въ своихъ беззаконіяхъ" 7). Предъ самой кончиной міра в вроятно--уже по паденіи матереубійцы, имъ овладъваеть и править властолюбивая женщина 8). Это неразвитое представленіе, можно думать, заимствовано іудео-христіанской сивиллой изъ Апокалипсиса (17 глава).

Замъчательно, что іудейская сивилла говорить о какихъ-то противникахъ Мессіи, изъ которыхъ одинъ есть веліаръ изъ Севастіи, а другой—властолюбивая женщина—вдова, явленіе которыхъ она ждетъ послъ пришествія Мессіи предъ кончиной міра, а дъятельность ихъ описываетъ чертами, почти вполнъ воспроизводящими дъятельность антихриста. Этотъ веліаръ

<sup>1) 5, 400</sup> H T. J. 2)
3) lbidem, 367—373; 10, 81—82, 90—91.

<sup>1. 4)</sup> Ibidem, 370.

<sup>5) 10, 84-89.</sup> 

<sup>7) 10, 92-94.</sup> 

<sup>6) 5, 374-411.</sup> 

<sup>8) 8, 194-202.</sup> 

переставляеть высокія горы, останавливаеть морское теченіе, блистающую луну и великое пламенное солнце, будить-воскрешаетъ умершихъ и творитъ много вообще чудесъ. Однако, въ нихъ нътъ ничего дъйствительно чудеснаго; но всё въ нихъ обманъ, посредствомъ котораго веліаръ обольщаетъ людей, какъ върующихъ, такъ и другихъ-виъгаконныхъ людей, еще увъровавшихъ въ Бога 1). Но Богъ истребитъ его небеснымъ всёми людьми, увёровавшими въ него 2). огнемъ вмѣстѣ со Послѣ погибели его овладѣваетъ міромъ властолюбивая вдова; она побросаеть въ море принадлежащие людямъ золото, серебро, жельзо и мьдь 3). Тогда, т. е., посль властвованія этой жены, наступитъ кончина міра.-На первый взглядъ представляется страннымъ, что у іудеевъ за 60-70 лѣтъ до Р. Xp. 4) встръчаемъ ожидание веліара. Но въ Библіи мы находимъ слъды върованія ічдеевъ въ будущую жизнь съ въчными блаженствомъ и наказаніями (напр. Прем. Сол. 1, 13; 2, 23; Дан. 12, 2; 2 Макк. 6, 27; 7, 9). О кончинъ міра іуден 1 в. до Р. Хр. могли заимствовать сведенія у стоиковъ, у которыхъ сивиллисты вообще заимствовали вфкоторыя подробности въ описаніи этого событія. Итакъ, если имъ была доступна въра въ кончину этого міра и въ будущую загробную жизнь, то допустимо, что они дошли до въры и въ явленіи веліара. Нѣкоторые 5) толкуютъ же Даніилову "мерзость запуствнія" въ смыслв последняго искушенія предъ наступленіемъ последняго времени, чемъ уже допускается возможность въры въ явленіе его (искушенія) у іудеевъ даже времени пророковъ. Возможность этой въры тъмъ легче допустить въ іудеяхъ 1 въка до Р. Хр. Обратимъ вниманіе на ихъ настроеніе, а равно на личность веліара и женщины-вдовы. Веліаръ происходитъ изъ Севастій, т. е., изъ среды римскихъ правителей; власть надъ міромъ переходить отъ него въ руки властолюбивой вдовы. Здёсь немножко извращены историческіе Въ дъйствительности не было передачи рукъ правителя въ руки вдовы, но возможность такой передачи была полная. Извращенный сивиллою факть быль такого ро-

<sup>1) 3, 63-70. 2)</sup> Ibidem, 73-74. 3) Ibidem, 75-80.

<sup>4)</sup> Къ этому времени относится этотъ отрывовъ (45-96) 3 книги.

<sup>5)</sup> Напр. Ап. Варпава.

да: одинъ изъ тріумвировъ Антоній имѣлъ преступную связь съ извъстной Клеопатрой, которая эту связь ставила средствомъ ма достиженія всемірнаго господства. Такіе замыслы Клеопатры не могли не смущать іудеевъ. Они были проникнуты ожиданіями явленія Мессіи—всемірнаго царя. Дъйствительность, выставлявшая широкіе властолюбивые замыслы со стороны римскихъ правителей, шла въ разръзъ съ ихъ ожиданіями. И вотъ опасеніе, чтобы и въ Мессіанское время не венлись дерзкіе, подобные современнымъ, претенденты на всемірное господство, которое должно принадлежать одному только Мессіи, перешло въ ожиданіи ихъ. А сивилла подслушала тмонастроеніе народа и запечатльна его въ своихъ стихахъ.

Конецъ міра откроется рядомъ страшныхъ знаменій въ природъ. "Я хочу, говоритъ іудейская Сивилла 1), повъдать признаки, по которымъ можно узнать, что приблизился конецъ всему на землъ. Со временемъ на ясномъ вечернемъ и утренвемъ небъ замътять надвигающіяся тыни и сумракь 2); внезапно спадетъ съ неба пепелъ на всю землю 3), солнечный свътъ померкиетъ посреди дневного разгара, на небъ покажется луна"; "и ночь окутаетъ землю" 4)—дополняетъ картину іудеянки сивилла—іудеохристіанская. "Въ широтахъ небесныхъ-продолжаетъ последняя, празсекаемыхъ молніей, раздалутся удары грома 5), земля заколеблется и многихъ похоронить въ своихъ развалинахъ 6)". "Со скалъ будетъ сдёланъ сигналь, говорить іудейская сивилла, каплющей съ нихъ вровью 7), и начнется на неб'в борьба-люди увидять въ облакахъ сражение конницы съ пъхотой, помчатся облачные фигуры, какъ будто бы какія дикія животныя" в). Интересно, съ значительнымъ заимствованіемъ у стоиковъ, описываетъ эту борьбу пророчески-созерцательно іудеохристіанская сивилла. Въ светилахъ, говоритъ она, я видела угрозу блистающаго солнца и въ лучахъ луны замътила страшный гифвъ. Свътила

<sup>3)</sup> См. также, 5, 274—275, 378; 7, 24—28; 4, 172—177: съ неба падаютъ еще огонь, кровь и дождь.

<sup>4) 5, 349; 7, 140—141. 5) 4, 173; 5, 345, 379. 6) 4, 53—60.</sup> 

Съ греческаго: "кровью и слезами скалъ", которыя, въроятно ниспали на какъ съ неба.
 3, 802—805.

затвяли борьбу,-и Богъ допустиль её". Тогда на месте солнца бушевало какое-то плама"; Люциферъ держалъ сражение и стояль въ тылу Льва; двойной рогь дуны превратился въ ободъ. Козерогъ бодалъ въ затылокъ Быка; Телецъ отнялъ у него надежду на возвращение въ свое мъсто. Дуга Оріона исчезла; Дъва измънила участь близнецовъ въ Овенъ. Плеяды болъе не свътили: Змъя скрыла свой поясъ; въ поясъ Льва ныряли Ры-Не выдержаль до конца Ракь, устрашенный Оріономъ. Скорпіонъ простегнуль свой хвость чрезъ страшнаго Льва, и Собака скрылась предъ пылающимъ солнцемъ. Но Водоносъ остановиль арость бушевавшаго пламенемъ Солица. Само небо поднялось, чтобы поколебать борцовъ, и въ гнѣвѣ оно круто низринуло ихъ на землю. Они быстро бросились въ воды океана, землю оставивъ въ огнъ, а небо-безъ свътилъ" 1). Тутъ наступитъ конецъ міру. Богъ свернетъ небо въ трубку, какъ бы кто свертываль книгу 2); и ливень страшнаго огня поглотить все-и землю, и море..., всв созданія сплавить во едино и очистить ихъ до чистоты, опустошитъ всв элементы міра. И не будетъ болъе-ни свъта, ни неба, ни ночей, ни разсвъта, ни дней, занятыхъ у людей заботой; но будутъ существовать иные дни и ночи для одного огня и безформенной массы, въ которую обращенъ міръ 3); "ни весны не будетъ, ни лъта, ни зимы, ни осени" 4). И тогда не покажется уже -- ни птицы въ воздухъ. ни звъринаго слъда на земль, ни рыбы, ни короблей въ моръ: все погибло... И не слышно будетъ ничьего звука и голосани человъка, ни птицы. ни звъря" 5)...

Конецъ міра будетъ для людей столько же желаннымъ, сколько мучительнымъ будетъ для нихъ переживаніе страшныхъ катастрофъ въ природѣ. Обычное теченіе и порядокъ жизни прекратятся: "нигдѣ не будутъ ни сѣятъ, ни пахать" 6). Звѣри придутъ въ бѣшенство, люди впадутъ въ слѣпую ярость и въ кровопролитной рѣзнѣ начнутъ истреблять другъ друга 7). Ужасная скорбь распространится на землѣ и болѣз-

<sup>1) 5, 511-531.</sup> Именами животныхъ названы, разумъется, созвъздія.

<sup>2) &</sup>quot;И назринетъ его на землю", по 8, 233.

<sup>3) 8, 339—340. 5) 5, 256—257, 337—348.</sup> 

<sup>4) 3, 81-90; 8, 213-216, 412-427. 6)</sup> Ibidem, 276.

<sup>7)</sup> Ibidem, 350, 379-380; 8, 231,

венный плачь огласить ее <sup>1</sup>). Земля застонеть, обливаемая кровью; злыхь людей охватить скрежеть зубный; люди стануть умирать—одни оть сильной скорби, другіе оть страха, иные оть голода и жажды, бользней и взаимнаго избіенія; всвже будуть желать себъ смерти <sup>2</sup>). Но "разумные люди, которые перенесуть несчастья, сохранятся для жизни и получать въ ней миръ и радость" <sup>3</sup>).

Къ вящшей скорби злыхъ и радости добрыхъ откроется судъ Божій надъ людьми. Іудейская сивилла не могла, конечно, начертать картивы этого суда, но она выразила вфру въ его наступленіе. "Служи всемогущему Богу, поучаеть она египтянина, да будеть и тебъ часть, когда всему придетъ конецъ и наступитъ день Божественнаго воздание добрымъ за добро" 4). Но зато іудеохристіанская и особенно христіанская сивиллы подробно рисуютъ картину этого суда. "Съ неба снидетъ, представляютъ они, въчный царь судить всякую плоть и весь міръ. Бога, сходящаго съ неба, увидять всф-вфрующіе и не вфрующіе, увидять Его окруженнымь въ недоступной вышинъ святыми 5). Онъ "воскреситъ всъхъ мертвыхъ, обновитъ ихъ и сдълаетъ такими, какими они раньше были" 6), и возсядетъ на престоль Судін судить души человьческія і). "Тогда, замьчаеть іудео-христіанская сивилла, все (предсказанное) исполнится вадъ домомъ Давидовымъ, потому что Ему-Судіи-Самъ Богъ вручаетъ тронъ, и ангелы почиваютъ у Него подъ ногами, одни господствують надъ огнемъ, другіе надъ водой, одни охраняютъ города, иные управляютъ вътрами" в). Судъ Божій застигнетъ людей врасилохъ и измѣнитъ ихъ настроеніе 9). презрѣнное богатство, а под-"Они покинутъ идоловъ И стерегающій огонь спалить всю землю" 10)... "Богъ будеть судить благочестивыхъ и нечестивыхъ, поставивъ пастыря къ

<sup>1)</sup> Ibidem.

<sup>4) 3, 740-742.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 8, 350—353.

b) 8, 217—222; 5, 352.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) 5, 384 - 385.

<sup>6) 4, 180-181; 8, 169-171; 205, 414-415.</sup> 

<sup>7) 8, 223; 4, 182.</sup> 

<sup>6) 7, 31—35,</sup> такое же представленіе объ ангелахъ содержить "Пастырь Ерма"—произведеніе, по происхожденію принадлежащее къ одному и тому-же времени, что и 7 сив. книга, т. е., ко 2 полов. приблизительно 2 в. по Р. Хр. Friedlieb, Einleitung. §§ 23 и 24.

<sup>9)</sup> Ibidem, 36-37.

<sup>10)</sup> Ibidem, 8, 223-226.

пастырю и овцу къ овцѣ для изобличенія 1). "Онъ откроетъ каждому помышленія его сердца, и каждый разскажеть всьмъ. что онъ сдёлалъ когда либо тайно"... Съ неба раздастся громкій звукъ трубы, но не за тімь, чтобы разбудить мертвыхь, а чтобы оплакать безпечныя деянія людей и ихъ страданія...: а стенающая земля раскроетъ свой тартарскій хаосъ... Къ судному престолу Божію подойдуть всв цари 2). Всв гордые, завистливые, корыстолюбивые и притеснители будуть изобличены собственною совъстью. "Теперь уже не скажуть они несчастному: "завтра будетъ тебъ или вчера было" 3)... Никакого состраданія не проявится на суд' Божісмъ къ нечестивымъ людямъ, напрасно они будутъ умолять Бога о помилованіи 4), и жаждать свыта и свободы (райскихъ) 5). "На суды господствуютъ мудрость закона и слава праведныхъ; для того, чтобы Богъ не уготовляль во гифвф уничтоженія человіческому роду, ему нужно было любить Бога" 6). "Знаменіемъ, ясною цечатію оправданія и спасенія служить для вірующихь дерево (т. е., кресть Христовъ);это-рогъ, къ которому они всегда прибъгаютъ; онъ сохраняетъжизнь благочестивымъ, а для міра служитъ соблазномъ";).

Послѣ суда начнется вѣчная жизнь—блаженная для праведниковъ и мучетельная для грѣшниковъ. Въ силу того, что іудеохристіанскія сивиллы сливали въ своемъ представленіи земное
царство Христа съ вѣчной блаженной жизнію, на послѣднюю
онѣ переносятъ черты перваго, такъ что трудно различить, гдѣ
у нихъ рѣчь собственно о вѣчной жизни, гдѣ о земномъ царствѣ. А тамъ, гдѣ это различіе ясно, видимъ, что первая изображается немного духовнѣе послѣдняго. "Тѣ, кто исполнены
были страха Божія,—говоритъ сивилла 4-й книги,—удостоятся
вѣчной жизни (послѣ суда). Они будутъ жить на землѣ (вѣроятно, новой, обновленной), Богъ дастъ имъ душу, жизнь и
питаніе. Всѣ они возликуютъ, когда увидятъ опять отрадный
и пріятный свѣтъ солнца. О, какъ счастливъ будетъ человѣкъ,
который удостоится такой жизни" в)! Виѣстѣ съ прежнимъ бла-

<sup>1)</sup> Ibidem, 416-418.

<sup>2)</sup> Ibidem, 230-242.

<sup>3)</sup> Ibidem, 418-425.

<sup>4) 7, 29-30.</sup> 

<sup>5) 8, 226-230.</sup> 

<sup>6) 5, 353-360.</sup> 

<sup>7) 8, 224-246.</sup> 

<sup>8) 4, 186—190, 46.</sup> 

говоленіемъ, люди, подъ которыми іудео-христіанская сивилла разумѣетъ, прежде всего, своихъ единовѣрцевъ, получатъ отъ Бога чистый разумъ. Христіанская сивилла дополняеть это представленіе о будущемъ блаженствѣ праведниковъ чисто духовными уже чертами: праведники будутъ имѣть безсмертіе и неувядающую жизнь и вѣчный свѣтъ; и этимъ желаннымъ свѣтомъ будетъ для нихъ Іисусъ Христосъ 1). Но вообще, какъ вндимъ, представленіе о вѣчной жизни у сивиллъ неразвито, такъ что неясная рѣчь іудеянки о вратахъ для блаженныхъ, о безсмертномъ умѣ и вѣчной радости 2), не кажется здѣсь сравнительно ни особенно темной, ни особенно бѣдной по содержанію.

Изображение въчныхъ мученій и самаго ада находимъ у іудеохристіанской и христіанской сивиляъ. "Богъ низринетъ преступных в людей во тьму тартара, въ бездну, въ ужасный адъ" 3). Грышники здысь не исчезнуть, но, заключенные тылесно, постоянно укоряемые въ душъ, они будутъ сокруматься, что хитрымъ истолкованіемъ Закона Божія хотели оправдать и оправдивали свои беззаконныя деянія 4) Напрасно они будуть взывать къ Богу о помилованіи: лицо Его отвращено отъ нихъ. Теперь поздно каяться; для покаянія даны были имъ дни въ земной жизни, где у нихъ была и ходатаица—Св. Дева 5). Мученія грешниковъ будуть, следовательно, телесныя и вместв духовныя. Сивиллы охотнее описывали первыя мученіятыесныя, а также и самый адъ. "Ты будешь обитать, обращается сивилла къ Риму, подъ землею, истребляемый нефтью, асфальтомъ, строй и сильнымъ огнемъ съ пылью, и всякій (нужно думать-изъ праведниковъ), кто посмотритъ на адъ, услышить тамъ вопли и скрежеть зубовный, увидить, какъ ты быешь собственною рукою свою безбожную грудь 6). "Тамъ будетъ ночь для всёхъ-богатыхъ и бедныхъ. Нагими вышли они изъ земли, нагими и обрататся въ нее. Тамъ ростутъ-не старъютъ, н все думають, когда же придеть конець ихъ мучительной жизни. Ни раба тамъ нетъ, ни владыки, ни законоведа, ни про-

<sup>1) 8, 410, 429,</sup> 

<sup>7) 2, 769—770.</sup> Проф. Глоріантовъ видить въ этвиъ ствиала указаніе именно ва будущую жизнь. Хр. Чт. 77 г., ч. І, стр. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 4, 185, 43,

<sup>5) 8, 357-358.</sup> 

<sup>4) 7, 121—129.</sup> 

<sup>6)</sup> Ibidem, 101-106.

дажнаго судьи; не проливается тамъ жертвенной крови на алтарь; не слышно ни литавры, ни кимвала, ни цитры...; нътъ оргій и опьяненія; не существуетъ ни преступнаго воровства, ни гнъва, ни раздоровъ...; а есть только общее для всъхъ безконечное время; оно и бережетъ ключъ отъ великой темницы, во исполненіе Божественнаго опредъленія" 1). Древне-іудейское представленіе шеола или тартара и евангельское изображеніе ада, очевидно, дали іудео-христіанской сивилъ матеріалъ, изъ котораго она создала такую поразительно-реальную картину адскихъ мученій.

Анализомъ эсхатологическихъ представленій мы закончимъ раскрытіе идей, общихъ всёмъ сивиллистамъ, и обратимся къ идеямъ, встречающимся у тёхъ или другихъ изъ нихъ. Упомянемъ, впрочемъ, еще объ общихъ сивиллистахъ (кроме сивиллы христіанской) идеяхъ историческихъ, каковы, напр.: разсказы о построевіи Вавилонской башни и смешеніи языковъ 2), о египетскомъ рабстве 3), о смене разныхъ царствъ и народовъ, о всякаго рода несчастіяхъ, постигавшихъ іудею, разрушеніи храма, плененіи и др. Такъ какъ эти разсказы не представляютъ чего либо особенно оригинальнаго, кроме того разве, что смена царствъ представляется 4) въ порядке—обратномъ изображенному прор. Даніиломъ, то мы удовлетворяемся однимъ упоминаніемъ о нихъ.

A. Boahung.

(Окончаніе будеть).



<sup>1) 8, 107—122.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 3, 97—107; 8, 4—5.

<sup>3)</sup> Ibidem, 325-329, 9, 307-314.

<sup>4) 3-</sup>я книга.

## о случайности законовъ природы.

Эмиля Вутру, профессора Парижскаго Университета.

"Εΐναι καὶ ένταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Мосвовской Духовной Академіи П. П. Соколова).

(Продолжение \*).

ГЛАВА III.

## О родахъ.

Всѣ данныя въ опытѣ вещи являются формами бытія, которое случайно и по своему существованію, и по своему основному закону. Такимъ образомъ, въ основѣ все случайно. Тѣмъ не менѣе, роль необходимости была-бы еще очень велика, если-бы, въ мірѣ существовала только случайность, присущая бытію, какъ таковому, если-бы изъ бытія, разъ оно дано, все вытекало аналитически, безъ прибавленія какого либо новаго элемента.

Но въ своихъ видимыхъ проявленіяхъ бытіе дано намъ не только, какъ бытіе вообще, т. е., какъ рядъ причинъ и дѣйствій. Формы бытія представляютъ кромѣ того сходства и различія, на основаніи которыхъ ихъ можно соединять въ группы, называемыя родами или законами, составлять изъ маленькихъ группъ болѣе значительныя, и т. д. Всякая форма, заключающаяся въ низшей группъ, а fortiori содержится и въвысшей, часть которой составляетъ эта низшая группа. Част-

<sup>•</sup> См. ж. «Вара в Разумъ» за 1899 г. № 1.

ное или менъе общее находить такимъ образомъ свое объяснение и основание въ общемъ или менъе частномъ. Благодаря этому формы бытия можно систематизировать, объединять, мыслить.

Присуще-ли это свойство бытію, какъ таковому, или оно съ своей стороны есть нечто новое?

Безъ сомевнія, логическая организація не увеличиваеть количества бытія, точно такъ-же, какъ бронзовая статуя не заключаеть въ себъ больше вещества, чъмъ металлъ, изъ котораго она сдёлана. Однако, въ логически упорядоченномъ бытіи существуетъ качество, котораго не было въ бытіи чистомъ, и для котораго это чистое бытіе служило тоже матеріальнымъ условіемъ: объяснимость. Это качество основывается на существованіи типовъ или формальныхъ единствъ, подъ которыми распредъляется разрозненная масса индивидуумовъ. Оно имфетъ своимъ источникомъ существование понятий. Понятие есть единство среди множества, сходство среди различій. Благодаря различной системъ обобщенія, которую оно допускаеть, оно устанавливаетъ іерархію между причинными связями, даетъ однимъ изъ нихъ, относительно болфе общимъ, перевъсъ надъ другими и такимъ образомъ создаетъ изъ міра причинъ и дъйствій антиципированный символь организаціи и жизни. Понятіе въ одно и то-же время едино, какъ родъ, и множественно, какъ собраніе видовъ. Отсюда, оно не заключается въ бытін въ собственномъ смыслъ этого слова, такъ какъ сущность послъдняго, по скольку дъло идетъ объ эмпирически данномъ бытін, есть разнообразіе, чистая множественность. Возвышаясь надъ бытіемъ, оно извлекаетъ изъ всёхъ доступныхъ ему формъ существующаго тв, которыя могутъ доставлять ему соотвътствующіе элементы, т. е., формы, представляющія нъкоторое сходство среди окружающаго разнообразія; и делаясь центромъ системы, которую оно такимъ образомъ организовало, оно само реализуется. Единое по существу, понятіе не смішивается съ теми многочисленными формами, которыя оно опредъляеть, но воплощается въ нихъ, становится видимымъ и конкретнымъ. Благодаря такому внутреннему единенію съ вещами, оно образуеть какъ-бы составную часть ихъ; но еслибы оно исчезло, вещи не перестали бы существовать. Вещи тогда, безъ сомивнія, лишились-бы того гармоничнаго вида, который является слёдствіемъ соединенія сходныхъ и отдёленія противоположных явленій и который служить выраженіемь вден; онъ представляли бы не болье, какъ абсолютно безплодный хаосъ; но тъмъ не менъе онъ продолжали-бы существовать, какъ существуеть въ состояни разсеяния, материя, когда отъ нея удалилась жизнь. Итакъ, родовое понятіе аналитически не вытекаеть изъ бытія. Но, скажуть, пусть такъ. Для того, чтобы считать существование родовъ необходимымъ, нъть нужды непременно выводить ихъ изъ бытія. Достаточно, чтобы разумъ помимо всякаго опыта объявилъ, что бытіе должно принять объяснимую, т. е., раціональную форму и согласоваться съ законами мысли, которая требуетъ между разсматриваемыми ею фактами логическихъ отношеній включенія и исключенія. Словомъ, достаточно, чтобы синтезъ: "бытіе-понятіе" былъ подагаемъ a priori, какъ причинный синтезъ. Однако, такъ-ли это?

Разръшение этого вопроса зависить отъ того, какой смыслъ соединяется съ словомъ "понятие". Если видъть въ понятии неизмънный типъ, который существуетъ реально и отдъльно отъ
эмпирически данныхъ вещей, образецъ, въ отношении къ которому эти вещи суть лишь несовершенныя копіи, то нельзя
признать его фактомъ опытнаго происхожденія. Точно также
и связь, соединяющая отдъльныя вещи съ понятіемъ, если
представлять ее какъ метафизическую причастность ихъ другъ
другу, можетъ быть утверждаема лишь а priori. Но въ такомъ-ли
смыслъ понимается объяснимость вещей при изученіи природы?

Безъ сомнѣнія, было-бы полезно знать, что существуютъ формы или сверхчувственныя идеи и типы данныхъ родовъ, и убѣдиться, что эти идеи можно познавать въ самихъ себѣ. Даже болѣе: если-бы разумъ обладалъ главными совершенными образцами, онъ пренебрегъ-бы, и не безъ основанія, познаніемъ носовершенныхъ копій и оставилъ-бы въ сторонѣ іопытъ, не имѣющій другого объекта, кромѣ этихъ копій. Но нельзя доказать, что разумъ способенъ безъ помощи опыта дать содержаніе понятію или идеѣ, разсматриваемой въ качествѣ метафизическаго типа чувственныхъ вещей. Оригиналъ здѣсь познается лишь по копіи. Роль разума состоитъ только въ томъ, что онъ

преображаеть абстрактный типь эмпирически данныхь вещей, придавая ему форму совершенства и въчности. При такихъ условіяхь идея метафизическихъ типовъ безполезна для изученія вещей. Синтезъ бытія и понятія въ метафизическомъ смысить можеть быть апріорнымъ познаніемъ, но не о такомъ синтезъ идетъ у насъ ръчь.

Скажутъ: конечно, элементомъ, познаваемымъ а priori, не можетъ быть содержание понятия или сумма обнимаемыхъ имъсвойствъ; но апріорна необходимая связь, устанавливаемая между этими свойствами; а такая связь предполагается въ родовомъ поняти если не самыми вещами, то по крайней мъръпознаниемъ вещей.

Такой взглядъ на понятіе все-таки еще не соответствуетъ въ точности тому представленію, которое господствуетъ въ положительныхъ наукахъ. Онъ способенъ внушить ученому самонадъянность или обезкуражить его. Убъжденный, что вещи можно заключить въ рамки опредбленій, ученый будетъ возводить въ безусловную истину, въ абсолютные принципы тѣ формулы, къ которымъ привели его изысканія. Здёсь-источникъ тъхъ системъ, которыя подобно горделивымъ и стройнымъ деревьямъ, обречены на смерть отъ постепеннаго истощенія соковъ. Если-же ученый болбе осмотрителенъ, если онъ для возведенія своихъ формуль въ законы выжидаеть, когда он'в будуть вполнъ соотвътствовать дъйствительности, то онъ увидить, что предметь его изследованій отходить отъ него все далье и далье, по мъръ того, какъ онъ къ нему приближается. Самое совершенствованіе методовъ и орудій изслідованія только все болве и болве убъждаетъ его въ чисто приблизительномъ характеръ тъхъ результатовъ, которые онъ получаетъ. Здъсьисточникъ того научнаго скептицияма, который хочетъ видёть въ природе только индивидуальныя явленія и факты, такъ-какъ въ ней невозможно найти классы и безусловные законы. Наука имфетъ своимъ предметомъ изучение явлений и измфияетъ самой себъ, если начинаетъ создавать о явленіяхъ такую идею, которая превращаеть ихъ въ вещи въ себъ.

Въ примънении къ изучению природы понятие не есть какаянибудь особая сущность; оно есть лишь совокупность признаковъ, общихъ известному количеству существъ. Оно не есть нъчто неввивнное, а есть нъчто относительно тожественное въ совокупности данныхъ вещей. Оно не обладаетъ совершенствомъ, которое было-бы положительнымъ свойствомъ, а только относительно лишено случайныхъ элементовъ, т. е., имфетъ отрицательный характеръ. Точно также и связь понятія съ бытіемъ не есть такиственная причастность ихъ другъ другу. Это не переводъ чистыхъ мыслей въ образы, доступные чувствамъ, или символическая аналогія между феноменомъ и ноуменомъ; -- это даже не измънное соотношение различныхъ элементовъ или необходимая системативація ярленій. Это-просто логическое отношение части къ цёлому, содержимаго къ содержащему. Отсюда, синтезъ бытія и понятія въ его научномъ значеніи можеть быть познаваемь путемь опыта и абстракціи. Опыть открываеть намъ сходства и различія вещей; абстракція постепенно удаляєть измінчивые и случайные признаки, удерживая только постоянные и существенные. Какъ скоро такимъ путемъ образовалась идея класса или целаго, опыть научаетъ насъ, что то или иное существо обладаетъ свойствами, которыя служать отличительными признаками этого класса. Мы сближаемъ это существо съ подобными ему и вводимъ его въ то относительное целое, которое составляють последніе.

Такимъ образомъ, соединеніе бытія и понятія, являющееся условіемъ существованія родовъ, не только синтезъ, но синтезъ апостеріорный. Слѣдовательно, оно не можетъ быть необходимымъ теоретически. Но повидимому, оно необходимо фактически. Въ самомъ дѣлѣ, научный прогрессъ все болѣе и болѣе показываетъ, что все имѣетъ не только свою причину, но и логическое основаніе, что всякая частная форма входитъ въ общую форму, что все существующее составляетъ часть системы. Невозможность логическаго соединенія какой-нибудь подробности съ цѣлымъ свидѣтельствуетъ не о безпорядкѣ въ вещахъ, а о нашемъ незнаніи.

Однако можно заметить, что группировка вещей при помощи понятій всегда остается более или мене приблизительной и искусственной. Съ одной стороны действительное содержаніе понятій никогда не можеть быть точно опредёлено; съ другой-всегда встръчаются существа, не подходящія строго подъ установленныя рамки. Въ бытіи нётъ стремленія къ абсолютной неподвижности, и не существуеть такихъ понятій и категорій, даже самыхъ общихъ и основныхъ, въ которыя оно входило-бы безъ остатка. Конечно, наука, по мірть своихъ успъховъ, будетъ все болье и болье точно опредълять содержаніе и объемъ родовъ; но кто рішился-бы утверждать, что это опредвление можетъ стать когда-нибудь полнымъ и окончательнымъ? Кто могъ-бы съ увъренностью сказать, что въ природъ существуетъ опредъленное число родовъ, безусловно отделенных другь отъ друга присутствіемъ или отсутствіемъ точныхъ признаковъ, и что всв существа безъ исключенія въ точности распредёляются подъ этими общими типами? Нельзя утверждать, что на ряду съ бытіемъ, упорядоченнымъ посредствомъ понятій, ніть извістнаго количества бытія, болве или менве уклоняющагося отъ логическаго порядка, что бытіе всегда мыслимо и понятно въ одинаковой степени, и что распредъление существъ по родамъ всегда одинаково точно и гармонично.

Итакъ, родовыя понятія и всѣ допускаемыя ими опредѣленія налагаются на бытіе случайно. Разсматриваемыя со внѣ, съ точки зрѣнія бытія, они не имѣютъ неизбѣжнаго характера. Но не повинуется-ли необходимому закону самое развитіе этихъ понятій, т. е., разложеніе общаго на частное, и не сводится-ли такимъ образомъ ихъ внѣшняя случайность къ внутренней необходимости?

Законъ родоваго понятія есть законъ тожества, по которому понятіе всегда остается равнымъ себѣ, сохраняется такимъ, каково оно есть, не увеличивается и не уменьшается во всѣхъ тѣхъ логическихъ функціяхъ, которыя оно призвано выполнять. Это, можно сказать, законъ постоянства понятія. Въ силу этого закона, все, что содержится въ частномъ понятіи, а fortiori неизбѣжно содержится и въ общемъ.

Данная формула не вытекаетъ аналитически изъ самой сущности родоваго понятія. Мыслимо, что цілое можетъ пріобрітать или терять части, не переставая оттого быть цільмъ. Типъ можетъ изміняться, не переставая быть типомъ.

Следовательно, законъ тожества родовыхъ понятій есть положеніе синтетическое. Утверждается-ли оно а priori?

Можно различнымъ способомъ истолковывать смыслъ границы этого закона. По одному толкованію, въ природѣ существуеть опредёленное число общихъ реальныхъ типовъ, которые въ примъненіи къ индивидуумамъ выполняютъ роль сущности (субстанціи) въ ся отношеніи къ случайнымъ признакомъ (акциденціямъ). Поэтому тожество понятія во всёхъ его различныхъ функціяхъ въ дёйствительности основывается на тожествъ бытія, лежащаго въ основъ индивидуумовъ одного н того-же вида, отдельное существование которыхъ есть лишь призрачное явленіе. По другому толкованію, законъ тожества относится не къ вещамъ въ себъ, а только къ познанію вещей. Онъ есть лишь апріорное условіе опыта. Его истинное значение опредъляется потребностями мысли. Въ этомъ смыслъ, хотя бы и существовали трансцендентные типы, но при объясненін вещей играють роль всегда тожественныя имманентныя понятія. Следовательно, тожество этихъ понятій предполагается самою возможностью эмпирического познанія, и общее понятіе необходимо должно заключать въ себъ все содержаніе понятій частныхъ. Кром'в того, постоянство всіхъ частныхъ понятій имфетъ свое основаніе въ постоянств высшаго понятія, въ которомъ содержатся всё остальныя: роды низшаго порядка входять сполна въ меньшее число высшихъ родовъ, и такъ далве до твхъ поръ, пока все не сведется къ единству. Наконецъ, всявдствіе этого и связь, соединяющая частное съ общимъ, условное съ условіемъ, объясняемую вещь съ объясняющимъ основаніемъ, также постоянна и безусловно необходима.

Очевидно, какъ въ томъ, такъ и въ другомъ значени законъ тожества мыслится апріорнымъ, потому что природа не даетъ намъ двухъ совершенно тожественныхъ вещей и мы на каждомъ шагу встрѣчаемся съ несводимыми ни къ чему признаками. Но не такіе абсолютные принципы нужны ваукѣ. Употребляемые въ качествѣ рамокъ для мышленія, они плодили-бы только софизмы, потому что конкретныя понятія, доставляемыя опытомъ, никогда не удовлетворили бы тѣмъ усло-

віямъ строгаго тожества и полнаго включенія, которыхъ они требуютъ. Такіе принципы навязали-бы научному изследованію, насколько оно касается характера родовъ и ихъ взаимныхъ отношеній, точку зрвнів, которая могла бы оказаться незаконной и которая рисковала бы извратить наблюдение. Въ самомъ дълъ, какъ можно открыть въ міръ случайные элементы, -- предполагая, что они существують, -- если напередъ утверждается, что всв отношенія вещей должны строго сводиться къ отношенію субстанціи и акциденціи или цёлаго къ части, если научная проблема ставится въ такихъ выраженіяхъ, которыя а ргіогі исключаютъ случайность и превращають ее въ замаскированную необходимость? Всякій запросъ, предъявленный къ эмпирически данному міру, безъ сомнівнія, законенъ, но подъ темъ лишь условіемъ, если заключающееся въ немъ требованіе не возводится напередъ въ неоспоримую истину. Напротивъ, нужно быть готовымъ поставить запросъ относительно этого самого требованія и взглянуть на вещи шире, въ случат, если-бы опытъ противоръчилъ нашимъ догадкамъ.

Въ своемъ примъненіи къ положительнымъ наукамъ законъ тожества не предполагаетъ существованія субстанціальныхъ прототиповъ. Какимъ образомъ можно было-бы логически связать явленія съ такими разнородными сущностями? Равнымъ образомъ, тожество родового элемента въ видахъ, сведеніе всёхъ понятій къ одному, необходимая связь частнаго съ общимъ, --- все это уже не понинается болбе въ абсолютномъ смысль. Положительная наука совсвиъ не требуетъ возможности свести всв понятія къ единству. Она требуетъ только относительной іерархіи понятій по степени ихъ общности. Существуетъ-ли въ концъ концовъ одна система понятій или несколько, имеють эти системы при окончательномъ анализъ единую основу или нътъ, распредъляются всъ виды по родамъ безъ остатка или существуютъ промежуточные виды, -конкретныя умозаключенія не стануть оть этого менье возможны.

Правда, въ силлогизмѣ, составляющемъ основу такихъ умозаключеній, одно и то же родовое понятіе прилагается и къ

виду, и къ индивидууму, заключающемуся въ этомъ видѣ, т. е., повидимому, признается абсолютно тожественнымъ. Но тожество здѣсь лишь въ словахъ. Въ самомъ дѣлѣ, нельзя найти такого признака, который былъ-бы совершенно тожественнымъ у двухъ индивидуумовъ. Притомъ, на основании самого закона аналогіи, изъ котораго вытекаетъ существование видовъ, можно было-бы съ вѣроятностію полагать, что, если бы два индивидуума были тожественны въ одномъ отношеніи, они были-бы тожественны и во всѣхъ. Природа всегда даетъ намъ лишь сходства, а не тожества, и силлогизмъ можетъ заключать только отъ замѣченныхъ сходствъ къ сходствамъ еще не замѣченнымъ. Онъ не въ правѣ былъ бы притязать на строгость выводовъ, несовмѣстимую съ опытными данными, которыя одни только могутъ доставлять ему матеріалъ.

Наконедъ, и по формъ силлегизмъ имъетъ такую-же призрачную безусловность, какъ по своему содержанію. Нельзя притизать на установленіе точныхъ отношеній включенія между цёлымъ и частями, если ни цёлое, ни части сами по себъ въ точности не определены. Когда говорять, что Павель, составляя часть вида "человъкъ", а fortiori составляетъ и часть рода "смертный", въ которомъ заключается видъ "человъкъ", это значить только следующее: если Павель значительнымъ количествомъ своихъ свойствъ походитъ на другія существа, уже сравненныя между собою и объединенныя въ понятіи "человъкъ", то въ высшей степени въроятно, а практически даже весомивно, что онъ будетъ походить на нихъ и въ отношевін смертности. Но чтобы такой выводъ быль возможень, достаточно только допустить въ природе такія соединенія сходствъ, что разъ даны извъстныя группы последнихъ, становится весьма въроятнымъ существование и некоторыхъ другихъ группъ, т. е., достаточно допустить законъ аналогіи.

Если все это такъ, то законъ тожества, въ его научномъ употребленіи, не заключаетъ въ себв ни одной черты, несовъйстимой съ апостеріорнымъ происхожденіемъ. Опытъ въ состояніи дать намъ все болве и болве опредвленныя понятія родовъ, все болве и болве общія сходства и все болве и болве постоянныя связи сходствъ.

Происходя изъ опыта, законъ тожества не можетъ считаться необходимымъ въ теоріи; онъ не есть обязательное предписыніе ни для бытія, ни для познанія вещей. Но не предписывается-ли онъ уму самою формой науки, тѣмъ идеаломъ, который она преслѣдуетъ и къ которому онъ дѣйствительно постоянно приближается? Не есть-ли это законъ логики, судъ которой признаютъ всѣ науки, и не считается-ли онъ поэтому необходимымъ на практикѣ?

Важно замътить, что логика, не смотря на ея необходимую роль въ познаніи, есть все-же только абстрактная наука. Она не опредъляетъ степень мыслимости дъйствительныхъ вещей. Она разсматриваетъ лишь понятіе вообще, въ самой точной формъ, какую можеть дать ему опыть, видоизмъненный путемъ абстракціи, и выводить его особенности по методу, свойственному мышленію, т. е., съ точки зрінія идеи постоянства этого понятія. Она развиваетъ систему законовъ, приложимыхъ къ извёстнымъ понятіямъ въ ихъ отношеніяхъ другь къ другу, предполагая, что эти понятія остаются тожественными. Она образуеть рамки, въ которыя опыть должень вложить содержаніе, рискуя даже расширить и разорвать ихъ. Если она представляеть высокую практическую достовърность, то это потому, что она раскрываетъ самыя общія и простыя понятія, которыя суть какъ-бы средніе типы безконечнаго множества опытовъ, такъ-что ея опредъленія словъ являются почти опредъленіями вещей. Здъсь то же, что въ статистикъ, въ которой въроятность, по мъръ расширенія наблюденій, постепенно приближается къ достовърности, такъ какъ въ этомъ случав частности все болве и болве уничтожають друга и изъ нихъ выдъляется лишь общій факть во всей его чистотъ. Но логика, вивсто того, чтобы служить наукв, измвнила-бы ей, если бы она, искусственно завершивъ для удобства человъческаго ума намъченную опытомъ кристаллизацію понятій и давъ родовой форм' строгость очертаній, несвойственных самой природь, возымьла потомъ притязание возводить эту абстракцію въ безусловную истину, въ творческое начало той действительности, которая ее породила. Законы, это-русло, по которому течетъ потокъ фактовъ; факты прорыли его, хотя

они-же ему и слідують. Такимъ образомъ повелительный характеръ логическихъ формуль, хотя-бы онъ и оправдывался практически, только кажущійся. Въ дійствительности объекективныя логическія отношенія не предшествують вещамъ, а вытекають изъ нихъ и могли-бы изміниться, если-бы вдругь измінились самыя вещи въ ихъ основныхъ сходствахъ и различіяхъ.

Но можно-ли сказать, что происходять такія измёненія? Попытка объяснить явленія не ставить ли насъ рано или поздно предъ тёмъ, что называется природой вещей, т. е., предъ не-измѣнными свойствами и отношеніями? Если потокъ самъ вырываетъ свое русло, то значитъ-ли это, что онъ по своей волѣ течетъ въ томъ или другомъ направленіи? Подъ законами, обусловленными измѣненіемъ, нѣтъ ли такихъ, которые его опредъляютъ? Подлежатъ-ли эти послѣдніе законы въ свою очередь измѣненію? И не придемъ-ли мы въ концѣ концовъ къ формулѣ: "все измѣняется, кромѣ закона измѣненія"?

Безъ сомнънія, человъческій умъ съ полнымъ правомъ держится за эту идею неизмінной природы вещей, которой онъ обязанъ своей побъдой надъ рокомъ и капризными сверхъестественными силами, своимъ вступленіемъ на поприще науки и своими успъхами на немъ. Но эта идея не должна въ свою очередь царить безусловно и вновь вводить подъ другой формой въру въ судьбу. Если первый взглядъ на вселенную, брошенный съ этой точки зрвнія, могъ пробудить вігрованіе, что вещи обладають неизмінными свойствами, вічной природой, въ которой кроется последнее основание всехъ ихъ превратностей, то боле глубокое изследование показываеть, что такъ называемая неизмінная основа вещей есть лишь внішній слой абиствительности, подвижный и измёнчивый. По мёрё того, какъ человъкъ проникаетъ дальше въ дъйствительность, эта незыблемая основа все болье и болье отодвигается предъ нимъ назадъ. Вооруженный идеей родовъ и законовъ, человъческій умъ надъялся замънить искусственныя классификаціи естественными. Однако, съ развитіемъ наблюденія всякая классификація, считавшаяся естественной, оказывается въ свою очередь искусственной и возникаетъ вопросъ, не следуетъ-ли заменеть раціональную систематизацію простой генеалогической таблицей. Но если въ природъ невозможно найти вполнъ постояннаго отношенія, если самые существенные свойства и законы оказываются въ извъстной степени неопредъленными, то не въроятно-ли, что и самый законъ распредъленія явленій по родамъ и видамъ (который, въ его научномъ употребленіш, есть въ концъ концовъ лишь самая общая и самая абстрактная форма законовъ природы, послъ закона причинной связи) въ свою очередь заключаетъ въ себъ неопредъленность и случайность?

Такимъ образомъ, апостеріорное разсужденіе точно такъ же. какъ и апріорная спекуляція, допускаеть въ происхожденіи сходствъ и различій, обусловливающихъ роды и виды прирот. е., въ возникновеніи законъ родовыхъ понятій, H идею коренной случайности. Ничто не доказываеть, что существують роды, содержание и объемъ которыхъ были-бы неизменны и строго определены. Конечно, можеть быть такъ, объективное содержание родоваго понятия опредъляется все лучше и лучше, что вещи располагаются все более и болфе точно подъ опредфленными предикатами, освобождаясь отъ признаковъ, стоящихъ въ связи съ другими, побочными понятіями. Происшедши изъ бытія, какъ изъ матеріи путемъ творенія, логическая форма можеть въ свою очередь управлять бытіемъ и проникать его болье глубоко. Но, съ другой стороны, мыслимо, что бытіе, подведенное понятіемъ подъ чуждые ему законы, стремится возвратиться въ свое первоначальное состояніе разсвянія и хаоса, и, следовательно, часть логическаго порядка, выражающагося въ распредъленіи вещей по родамъ и видамъ, постепенно уменьшается въ природъ.

Правда, эти измѣненія остались-бы въ состояніи идеальныхъ возможностей или имѣли-бы характеуъ призрачныхъ явленій, если-бы законъ причинности былъ допущенъ во всей его строгости. Тогда природа предшествующаго всецѣло и необходимо опредѣляла бы природу послѣдующаго и гармонія вещей объяснялась-бы тѣмъ, что ея зародышъ ранѣе существоваль въ данныхъ условіяхъ. Но причина, какъ таковая, равнодушна къ гармоніи или безпорядку: причины, предоставленныя самимъ себѣ, могли-бы только противодѣйствовать другъ другу, и давали-бы такіе-же результаты, какъ случай. Такимъ образомъ,

царилъ-бы ввиный, непоправимый безпорядокъ, если-бы силы, изъ которыхъ слагается міръ, производили свои двиствія неизбъжно и не допускали-бы въ свои силы никакого высшаго 
вмъшательства. Понятіе можетъ имъть нъкоторое вліяніе на 
дъйствительность только въ томъ случав, если причина способна получать извъстное направленіе. Только при этомъ условіи 
понятіе опредъляетъ плодотворное взаимодъйствіе силъ и 
даетъ имъ возможность производить вещи, вмъсто того, чтобы 
въчно кружиться въ пустотъ безъ надежды ее наполнить.

## ГЛАВА ІУ.

## О матеріи.

Бытіе получаеть логическую форму чисто случайно, и самая эта форма въ своемъ развитіи даетъ нѣкоторое мѣсто случайности. Но одни-ли эти принципы уклоняются отъ необходимости? Если даны бытіе и понятіе, то значить-ли это, что для объясненія вещей остается только выводить изъ нихъ неизбѣжныя дѣйствія?

Логическій порядокъ данъ намъ не только въ своей элементарной формѣ; онъ открывается намъ въ вещахъ, которыя можно вычислить и измѣрять; онъ является въ протяженныхъ и подвижныхъ сущностяхъ, или въ такъ называемой матеріи. Вытекаетъ-ли эта новая форма бытія аналитически изъ предшествующей?

Съ перваго взгляда можетъ казаться, что матеріальная форма есть лишь акциденція, въ отношеніи къ которой логическія опредѣленія играютъ роль субстанціи. Въ самомъ дѣлѣ, протяженіе, продолжительность и движеніе не суть-ли понятія или общія идеи, подъ которыми распредѣляются извѣстныя данныя вещи? Однако, такой взглядъ былъ-бы недоразумѣніемъ. Если математическія свойства являются намъ какъ понятія, то изъ этого не слѣдуетъ, чтобы они и на самомъ дѣлѣ были только понятіями. Иное дѣло сказать, что извѣстная сущность мыслится, и другое дѣло сказать, что она есть мысль.

Элементы матеріи могутъ быть сведены къ протяженію и движенію, такъ-какъ движеніе уже само собой предполагаетъ

и порождаетъ остальныя свойства матеріальнаго бытія: продолжительность, или время, разнообразіе и число. Но чтобы имъть возможность свести протаженіе и движеніе къ чисто логическимъ категоріямъ, нужно видъть въ первомъ лишь сосуществованіе понятій, а во второмъ лишь послъдовательноссь состояній, которыя въ свою очередь въ основъ должны сводиться къ различнымъ понятіямъ. Справедливо-ли такое чисто логическое воззръніе на протяженіе и движеніе?

Свойство понятія, составляющее его сущность и его совершенство, заключается въ томъ, что оно можетъ быть точно опредълено и, слъдовательно, разграничено отъ другихъ видовыхъ понятій того же порядка, и способно входитъ сполна въ относительно родовыя понятія. Родовой элементъ тожественъ въ двухъ понятіяхъ одного и того-же рода, а видимое различіе ихъ состоитъ въ присутствіи или отсутствіи одного и того-же признака. Отсюда, понятія могутъ быть только или внѣ, или внутри другъ друга. Содержаніе двухъ понятій одного и тогоже порядка стоятъ внѣ другъ друга и находятся внутри третьяго, общаго имъ, понятія. Такимъ образомъ, міръ понятій состоитъ изъ отдѣльныхъ элементовъ, исключающихъ или включающихъ другъ друга, т. е., по существу чужды непрерывности.

Между темъ, въ применени къ протяжению и движению отсутствіе непрерывности дізаеть изъ перваго безконечное множество безконечно малыхъ точекъ, а изъ второго-рядъ положеній, соотвітствующих в безконечному множеству безконечно краткихъ мгновеній. Но безконечно малыя точки или соприкасаются другъ съ другомъ и въ такомъ случай образують только одну точку, или различаются между собой и въ такомъ случай отделяются другь отъ друга промежутками, которые, какъ бы ни были они ничтожны по нашему представленію, никогда не могуть быть всецёло заполнены другими точками того-же рода. Точно также и безконечно краткія мгновенія или сливаются, или оставляють между собою невозможныя для заполненія пробылы. Отсюда слыдуєть, что по разсматриваемой гипотезъ, движущееся тъло М не можеть пройти даже незначительнаго по величинъ пространства А.... В. Въ самомъ дёлё, между А и В существуетъ неопредёлен-

ное число точекъ, и движущееся тёло, направляясь отъ А къ В, въ дъйствительности остается неподвижнымъ, потому что въ каждое недълимое мгновеніе оно находится на недълимой точкъ; а законъ понятій требуетъ, чтобы въ цъломъ, т. е., въ данномъ случать въ совокупной продолжительности движенія, не заключалось ничего другого кромъ того, что содержится въ частяхъ.

Въ концѣ концовъ, по этой теоріи протяженіе и движеніе суть лишь отношенія вещей. Вещи вполнѣ опредѣляются и различаются другъ отъ друга единственно по внутреннимъ свойствамъ, которыя существуютъ ранѣе этихъ обманывающихъ наши чувства явленій. Такое ученіе—неудовлетворительно, потому что оно имѣетъ слѣдствіемъ отожествленіе и смѣшеніе нѣюторыхъ вещей, которыя на самомъ дѣлѣ различны. Таковы симетричныя фигуры, не измѣренныя по способу наложенія. Различіе этихъ фигуръ не есть чисто абстрактное: оно имѣетъ свое примѣненіе въ опытныхъ наукахъ и, какъ извѣстно, обълсняетъ различія химическихъ свойствъ нѣкоторыхъ кристалловъ.

Протяжение не есть множественность, упорядоченная единствомъ: оно есть множественность и единство, слитыя вмёстё въ нёкоторомъ родё отождествленныя. Это—не совокупность частей, лежащихъ внё другъ друга, какъ части одного и то-го-же порядка, или внутри другъ друга, какъ элементы частей неого, высшаго порядка; это цёлое, состоящее изъ сродныхъ частей, чуждыхъ іерархическаго порядка и стоящихъ заразъ и въ внутреннихъ, и въ внёшнихъ отношеніяхъ между собой. Словомъ, протяженіе есть непрерывная вещь. Точно также время есть непрерывное продолженіе, а движеніе—непрерывный переходъ отъ одного мёста къ другому. Эта идея непрерывности, составляющая сущность понятій протяженія, времени и движенія, устраняетъ всё софизмы, въ которые впадаютъ, когда усвояютъ даннымъ понятіямъ чисто логическій смыслъ.

Такимъ образомъ математическія свойства представляють собой не аналитическій синтезъ логическихъ свойствъ, не сочетаніе, для котораго логическія свойства даютъ одновременно и элементы, и законъ, и основаніе. Они заключаютъ въ себѣ новый, и прородный и ни къ чему не сводимый элементъ: непрерывность.

Однако, отсюда, повидимому, не следуеть, чтобы существование математических свойствъ было случайнымъ. Въ самомъ дёль, нельзя-ли считать ихъ апріорными и потому, обязательными для природы вещей? Не представляетъ-ли познаніе непрерывности въ сосуществованіи и последовательности явленій, т. е., познаніе пространства и времени, свойствъ раціональной интуиціи? Что-же касается движенія, то наша идея о немъ не обязана-ли своимъ происхожденіемъ переработкъ пространства и времени, произведенной самимъ разумомъ?

Такое воззрѣніе, безъ сомнѣнія, законно, если рѣчь идетъ о пространствѣ и времени, какъ вещахъ въ себѣ, единыхъ и безконечныхъ, способныхъ существовать даже тогда, когда явленія были-бы уничтожены, и если движеніе разсматривается съ точки зрѣнія его абсолютнаго начала, какъ первичный самобытный актъ. Дѣйствительно ни опытъ, ни абстракція не могутъ сообщить намъ ничего подобнаго. Но не въ этомъ смыслѣ разсматриваютъ пространство, время и движеніе науки, имѣющія своимъ предметомъ эмпирически данный міръ. Для нихъ пространство есть лишь продолжающееся въ безконечность протяженіе, безъ всякой другой границы, кромѣ новыхъ протяженій, время—лишь безконечная продолжительность, а движеніе—лишь перемѣна положенія одной вещи въ отношеніи къ другой.

Съ этой точки зрвнія опыть можеть дать послв совершеннаго удовлетворительное объясненіе этихъ понятій въ ихъ научномъ смыслв. Онъ на самомъ двлв представляеть намъ рядъ протяженныхъ и движущихся предметовъ, конца которыхъ мы никогда не видимъ, какъ-бы далеко ни простирался нашъ взглядъ.

Можетъ быть, скажутъ, что въ протяжени, продолжительности и движени уже есть единство, а понятіе, заключающее въ себѣ въ какой-нибудь степени единство, не можетъ вытекать изъ опыта? Но въ такомъ случаѣ нужно отрицать самую возможность апостеріорнаго познанія. Вѣдь, эмпирически данныя вещи должны составлять особое цѣлое въ отношеніи кътому, что въ опытѣ непосредственно не дано. Между тѣмъ

что останется, если мы, желая точно ограничить участіе опыта, устранить изъ эмпирическихъ понятій протяженія, продолжительности и движенія взаимную связь частей, какъ раціовальную прибавку? Останется изчто совершенно неопредзленное, ускользающее не только отъ ума, но даже отъ чувствъ и воображенія. Исключая изъ области опыта все, что до нъкоторой степени заключаетъ въ себъ единство, кончатъ тъмъ, непознаваемое, невообразимое, неопределимое и немыслимое, т. е., придутъ къ отрицанію самаго ихъ существованія. Съ этой точки зрвнія, все исходить оть разума; опыть уже не есть особая форма познанія, а только систематизація, менфе строгая, чъмъ систематизація мысли; разумъ не имфетъ другихъ законовъ познанія, кромѣ своихъ собственныхъ. Но дуалезиъ, надъ которымъ думали торжествовать победу, тотчасъ снова появляется въ нъдрамъ самаго разума, въ необходимомъ различении между апріорными воззрвніями чувственнаго познанія и апріорными понятіями разсудка, — и теперь возникаетъ вопросъ, научно-ли свести первыя съ ихъ математическими свойствами ко вторымъ, или ихъ происхождение кроется въ самомъ чувственномъ познаніи, какъ особой способности? Тавить образомъ, измѣнилась форма проблемы, а самая проблема въ сущности осталась таже.

Отнимать у опыта формы простравства и времени на томъ основаніи, что онъ кажутся намъ безпредъльными, значило-бы чрезмърно суживать границы опыта. Конечно, непосредственный опыть не даетъ намъ ничего подобнаго, но рядъ опытовъ волнъ можетъ дать намъ идею безконечной послъдовательности, если только не устранять изъ опыта всякую интеллектуальную дъятельность, всякое участіе разсудка, т. е., не дъзать изъ него операцію, немыслимую не только по своему объекту, но и по самой своей природъ. Чтобы познаніе было опытнымъ, ему достаточно имъть такой предметъ, матерія и форма котораго заключалась-бы въ данныхъ чувствъ или въ содержаніи эмпирическаго сознанія. Дъягельность, посредствомъ воторой разсудокъ извлекаетъ изъ данныхъ чувствъ заключаю-

щіеся въ нихъ болѣе или менѣе скрытые элементы, не превращаетъ эти данныя въ апріорний элементъ.

Такимъ образомъ, понятія протяженія, продолжительности и движенія, въ томъ смыслѣ, какъ они предполагаются познаніемъ эмпирически даннаго міра, не нуждаются въ метафизическомъ происхожденіи.

Но, могутъ возразить, дело идетъ не только о безпредельности этихъ понятій, а также и объ определеніяхъ ихъ; между тёмъ, эти определенія могутъ быть познаваемы лишь а priori и, следовательно, являются необходимыми. Развё не а priori умъ построяетъ понятія треугольника, круга, шара, однообразнаго движенія, параллельныхъ силъ, и вообще всё математическія и механическія определенія? Могутъ-ли произойти изъ опыта эти точныя, полныя и адэкватныя определенія? Если разумъ не создалъ ихъ матерію, то онъ создалъ ихъ форму, такъ какъ они суть идеальные образцы, съ которыми природа не можетъ сравняться. Вёдь, въ действительности не существуетъ ни прямой линіи, ни правильнаго круга, ни полнаго равновёсія.

Конечно, путемъ опыта нельзя объяснить точность математическихъ опредъленій, если считать эту точность положительнымъ и абсолютнымъ признакомъ, свидетельствующимъ о высшемъ совершенствъ. Но, повидимому, это скоръе отрицательный признакъ, являющійся следствіемъ устраненія всехъ относительно случайныхъ свойствъ. Прямая линія есть не что иное, какъ тражкторія движущагося тела, которое направляется отъ одного пункта къ другому, и только къ этому другому; равновъсіе есть только состояніе, въ которомъ находится тъло, когда равнодъйствующая вліяющихъ на него силь равна нулю. Между тёмъ, опыть самъ побуждаеть насъ устранять случайности, нарушающія точность математических опреділеній. Стволъ дерева, кривой вблизи, кажется все болье и болье прямымъ, по мъръ того, какъ мы отходимъ отъ него дальше. Какую-же нужду имбемъ мы въ апріорныхъ понятіяхъ, чтобы завершить эту работу упрощенія и устранить при помощи мысли всв случайности, всв неправильности реальныхъ вещей какъ видимыя для насъ, такъ и невидимыя? Такимъ путемъ мы, безъ сомнанія, не пріобратаемъ идеи вещей, превосходящихъ дайствительность. Напротивъ, это—дайствительность обнищавшая, лишенная плоти и крови, сведенная къ состоянію скелета. Но разва уже такъ очевидно, что геометрическія фигуры превосходять дайствительность, и что міръ быльбы прекраснае, если бы состояль только изъ совершенно правильныхъ круговъ и многоугольниковъ?

Такимъ образомъ, форма и матерія математическихъ элементовъ содержатся въ данныхъ опыта. Доступная измѣренію непрерывность въ сосуществованіи, послѣдовательности и перемѣщеніи вещей есть предметъ апостеріорнаго познанія.

Остается правда, связь этихъ элементовъ съ подчиненными имъ формами бытія, отношеніе математической формы въ собственномъ смыслѣ слова къ логической формѣ вещей. Но можетъ-ли разумъ а priori утверждать, что всякій доступный логическому объясненію фактъ происходитъ въ пространствѣ и времени и предполагаетъ существованіе движенія? Въ этомъ позволительно сомнѣваться, такъ какъ мы имѣемъ идею психологическихъ фактовъ, которые по общепринятому воззрѣнію находятся внѣ пространства и не допускаютъ никакой перемѣны мѣста. Такое ученіе слишкомъ смѣло предрѣшаетъ вопросъ, который долженъ остаться открытымъ для научнаго изслѣдованія. Въ дѣйствительности вполеѣ мыслимо, что протяженіе и движеніе не есть необходимая форма всего эмпирически существующаго.

Итакъ, повидимому, невозможно а priori установить, ни аналитически, ни синтетически, что пространственная фигура и движеніе суть существенныя и необходимыя свойства бытія. Но нельзя-ли сказать, что о необходимости ихъ свидътельствують сами положительныя науки тъми методами и открытіями, которыми они обязаны этой идеъ? Развъ не стремленіе отыскавать во всъхъ вещахъ математически измъримый элементъ и предполагать повсюду существованіе фигуры и движенія обновило физику и создало механическую теорію теплоты и свъта? Развъ прогрессъ науки не измъряется той ролью, какую играють въ нихъ математическія понятія?

Безъ сомненія, столь плодотворной идеё должно приписывать высокую вёроятность; но съ другой стороны, нельзя забывать и о ея происхожденіи. Вёдь только опыть даль намъпознаніе фигуры и движенія, и только онъ открыль намь эти формы бытія во множествъ такихъ случаевъ, гдъ мы и не подозрѣвали ихъ существованія. Но опыть не можеть доказать намъ, что эти формы свойственны всему существующему. Поражаемые, по обыкновенію, более непредвиденными, чемъ обыкновенными фактами, мы склонны всюду допускать механическую основу, открытую нами въ вещахъ, которыя, повидимому, не могли ея имъть, каковы напр., свъть и теплота. Между твиъ существуетъ еще значительное количество формъ, которыя мы не можемъ свести къ движенію, и которыя, повидимому, не могутъ даже существовать въ движимомъ предметв. Таковы-интеллектуальныя способности. Мысль, что протяженіе и движеніе являются существеннымъ и всеобщимъ свойствомъ бытія, остается гипотезой, какъ-бы ни была великата роль, которую можеть выполнять эта идея въ наукъ.

Впрочемъ, если-бы даже было доказано, что пространственная фигура и движение встречаются во всемъ существующемъ, все-таки эти формы бытія нельзя было-бы возвести въ необходимыя, вёчныя и безусловныя сущности, потому что разсудокъ, пытаясь развить такую теорію, наталкивается на неразрѣшимыя трудности. Такъ, если мы предположили, что протяжение и движеніе иміноть границы и образують законченное цілое, то остается непонятнымъ, какимъ образомъ эти границы могутъ существовать безъ сопредвльнаго протяженія и встрвчнаго движенія. Відь разсудокъ не иміветь основанія допустить въ отношении къ отдаленному протяжению и движению иныхъ законовъ, чемъ те, которые управляють ближайшимъ протяженіемъ и наблюдаемымъ на опытъ движеніемъ. Будучи обязанъ утверждать о видё то, что онъ знаеть о родё, онъ полагаетъ, что всякое движеніе можетъ происходить лишь посл'в движенія, а протяженіе можеть быть ограничено только протяженіемъ. Впрочемъ, если-бы онъ даже желалъ, во избъжаніе необходимости допустить progressus ad infinitum, установить для нихъ какой-нибудь максимальный и минимальный предъль, онъ не зналъ-бы, гдъ положить его, такъ какъ всъ пункты времени и пустого пространства тожественны въ его глазахъ. Напротивъ, если мы признаемъ, что протяжение и движение безграничны, разсудокъ долженъ заключить отсюда, что они никогда не бываютъ полными и законченными, что они безпрестанно возникаютъ и исчезаютъ, что они стществуютъ и не существуютъ. Но тогда онъ не можетъ считать безусловной такую неуловимую вещь, которая всегда стоитъ на пути къ осуществлению и никогда не осуществляется, которая не существуетъ ни въ прошедшемъ, ни въ будущемъ, а только въ одномъ настоящемъ мгновеніи,—этой безконечно малой точкъ между двумя безднами небытія.

Такимъ образомъ протяжение и движение являются для бытія случайными формами. Отсюда, и всё виды протяжения и движения суть въ свою очередь новые и случайные элементы въ отношении къ подчиненнымъ имъ формамъ. Но не управляется-ли происхождение этихъ видовъ закономъ, внутренно присущимъ самой матеріи, и не является-ли этотъ законъ нензмѣннымъ?

Основнымъ закономъ математическихъ определеній служитъ постоянство измеримаго количества во всёхъ разложеніяхъ и соединеніяхъ протяженія и движенія. Онъ иметь своимъ конкретнымъ выраженіемъ формулу сохраненія силы. Необходимъли втотъ законъ?

Нельзя сказать, что законъ сохраненія силы вытекаетъ а ргіогі изъ самаго понятія протяженія и движенія. Протяженіе и движеніе не измінили-бы своей природы, если-бы первое увеличилось разміврами, а второе—скоростью или продолжительностью. Но не полагается-ли этотъ законъ а ргіогі разумомь, какъ необходимый синтезъ?

Безъ сомивнія, если видіть въ измівримомъ количестві тольто символь какой-нибудь метафизической сущности, какова, наприм., активная сила, то разсматриваемый законъ не можеть быть познаваемъ а posteriori. Но діло идеть о вещи нного рода. Математика разсматриваеть только наблюдаемыя реальности. Пространственная фигура и движеніе доступны чувствамь. Понятіе измёренія математически сводится къ понятію конгруэнціи, независимо отъ мёста и положенія фигуръ и отъ способа, какимъ онё накладываются другъ на друга, т. е., сводится къ даннымъ, получающимъ свое объясненіе въ опытё. Сила, масса, вёсъ—все это въ механикѣ чувственныя величины, измёримыя численно. Научная формула количества сохраняющейся энергіи состоитъ изъ понятій, не имѣющихъ никакого метафизическаго характера.

Въ дъйствительности, человъкъ не сразу открылъ основные принципы математики. Онъ размышлялъ и сомнъвался, примънялъ наблюденіе, опытъ, абстракцію и наведеніе. Нъкоторые основные законы, принимаемые въ настоящее время безпрекословно, какъ напр., открытый Галилеемъ законъ независимости движеній, на первыхъ порахъ подвергались многочисленнымъ возраженіямъ со стороны лицъ, считавшихъ ихъ нельпыми.

Быть можеть, сверхчувственный характерь математическихь законовь заключается въ знакъ =, соединяющемъ ихъ формулы?

Но равенство, которое впрочемъ предполагаетъ различія и потому отличается отъ безусловнаго тожества, можетъ считаться простымъ математическимъ предъломъ, къ которому постепенно приближается разумъ, когда онъ наблюдаетъ предметы, представляющіе все меньшія и меньшія различія въ величинъ, и отвлекаетъ отъ нихъ особенности, неизбъжно свойственныя имъ по природъ. Такая операція, конечно, не заключаетъ въ себъ никакого апріорнаго познанія. Если-бы еще можно было утверждать что разумъ имфетъ интуитивное представление о тфхъ идеальныхъ сущностяхъ, которыя онъ такимъ образомъ создаетъ, если-бы можно было считать геометрическія фигуры или группы силь въ самой ихъ математической формъ объектами воображенія, тогда дійствительно нужно было-бы признать, что онъ познаются а priori, посредствомъ нъкотораго рода метафизическаго чувства, такъ какъ опыть не даетъ намъ для нижъ образца. Но если эти предметы доступны воображенію лишь въ грубой формъ, если въ ихъ точной формъ они могутъ быть только мыслимы, то ничто не препятствуетъ допустить, что они происходять изъ опыта, переработаннаго абстракціей.

Наконецъ, можетъ быть, скажутъ, что законъ сохраненія силы обнимаетъ собою всю совокупность движенія во вселенной, предполагаетъ его существованіе абсолютно независимымъ отъ какого-нибудь первоначальнаго толчка и потому безконечно превосходитъ опытъ, который даетъ намъ познаніе только части или отрывка вещей.

Въ такомъ значеніи данный законъ дёйствительно требовальбы еще метафизическаго происхожденія; но не въ этомъ смысле примёняется онъ въ положительныхъ наукахъ. Формула, къ которой стремятся свести всё частные законы движенія, предполагаетъ только сохраненіе силы въ опредёленной системё механическихъ элементовъ. Но такія понятія не выходятъ за границы опыта; даже болёе,—они не могутъ имёть другого источника, кромё самаго опыта.

Итакъ, законъ сохраненія изивримаго количества во всёхъ превращеніяхъ протяженія и движенія не есть апріорный принципъ, предписанный разумомъ вещамъ или познанію вещей: овъ есть только обобщеніе опыта.

Но не облеченъ-ли онъ даже въ этомъ смыслѣ безспорнымъ авторитетомъ? Не равняется-ли онъ на практикѣ апріорному закону? Не составляетъ-ли онъ исходной точки строго аналитическихъ выводовъ въ чистой математикѣ и раціональной механикѣ?

Не нужно питать иллюзіи относительно дедуктивной формы этихъ наукъ: ихъ дедуктивныя заключенія, какъ и ихъ данныя, суть чисто эмпирическія отвлеченія. Эти науки опредъляють то, что произойдеть, если осуществлены извъстныя формы движенія и если измъримое количество въ нихъ остается постояннымъ. Нельзя считать факты необходимыми во имя закона, значеніе котораго основывается исключительно на наблюденіи фактовъ, если мы не желаемъ вращаться въ логическомъ кругъ. Тотъ-же самый опыть, которому математическій законъ обязанъ своимъ значеніемъ, ограничиваетъ и его область. Мы не имъемъ права возводить этотъ законъ въ безуслонную истину и примънять его ко всемъ наукамъ, даже къ самой морали, слъпо ниспровергая все, что становится на его пути. Эта алгебраическая формула не создаетъ вещей и даже не

управляетъ ими: она служитъ только выраженіемъ ихъ внѣтинихъ отношеній.

Однако, и въ такомъ смыслѣ не дѣлаетъ-ли законъ сохраненія силы невѣроятнымъ существованіе какой-бы то ни было случайности въ возникновеніи движенія? И если-бы случайность въ извѣстныхъ отношеніяхъ даже существовала, противорѣчитъ-ли она его коренной необходимости?

На первый взглядъ представляется возможнымъ примирить съ этимъ закономъ оба принципа,—и случайность и необходимость. Въ самомъ дѣлѣ, исключается-ли сохраненіемъ силы случайное употребленіе этой силы? Если случайности нѣтъ въ количествѣ движенія, то не можетъ-ли быть ея въ направленіи послѣдняго? Но подобное различеніе въ настоящемъ случаѣ безполезно. Вѣдь, для того чтобы измѣнить направленіе движенія согласно съ законами механики, нужно или ввести новое движеніе, или уничтожить одно изъ прежнихъ составныхъ движеній, т. е., нужно или увеличить, или уменьшить количество силы.

Быть можеть, стануть различать механическое движеніе въ собственномь смысль этого слова оть движенія скрытаго или молекулярнаго, и скажуть, что законь сохраненія силы опредвляеть только количество молекулярнаго движенія, которое можеть быть следствіемь даннаго механическаго движенія, или наобороть, а не превращеніе одного движенія въ другое, такъчто количественное соотношеніе этихъ движеній должно быть необходимымь, а превращеніе ихъ можеть быть случайнымь? Но молекулярное движеніе въ сущности есть лишь сумма внутреннихъ движеній, отличающихся отъ механическаго движенія только отсутствіемъ равнодьйствующей. Поэтому оно можеть изміняться въ механическое движеніе только благодаря перемінь въ направленіи составляющихъ его элементарныхъ движеній, т. е., опять благодаря вмішательству новой силы, благодаря увеличенію или уменьшенію количества движенія.

Можетъ быть, возможность случайнаго движенія ограничатъ лишь темъ случаемъ, когда взаимодействіе силъ определяетъ состояніе равновесія, и скажутъ, что иногда прибавленіе без-

конечно малаго количества можетъ оказаться достаточнымъ для его нарушенія, какъ это бываетъ въ случав неустойчиваго равновъсія? Но осуществляется-ли когда-нибудь подобное идеальное равновъсіе? Затъмъ, какъ-бы ни была незначительна добавочная сила, не должна-ли она имътъ доступную измъренію интенсивность, чтобы произвести дъйствіе?

Скажуть, что въ природъ могуть быть случаи, аналогичные съ тъми проблемами, которыя допускають безразлично нъсколько ръшеній, такъ какъ въ наличныхъ данныхъ не содержится всъхъ условій, необходимыхъ для окончательнаго опредъленія результата, и что только въ этихъ случаяхъ осуществленіе одного слъдствія предпочтительно предъ другими случайно? Но это значило-бы не признавать закона, по которому ничего не можетъ произойти, если нътъ основанія для осуществленія одной противоположности предпочтительно предъ другою. Еслиже въ однихъ процессахъ основанія могутъ быть случайны, то почему-же въ другихъ они должны быть необходимы?

Быть можеть, укажуть на то, что теорія віроятностей дівластъ понятнымъ относительное постоянство общаго при случайной измівчивости подробностей, и что открытіе опреділенности, свойственной цёлому, нисколько не противорёчить основной гипотезь о возможности безусловно произвольныхъ частныхъ случаевъ? Но было-бы неточно думать, что въ действительности частные случаи когда-нибудь бывають безусловно произвольными. Число билліардныхъ шаровъ, наприм., попадающихъ въ лузу, опредъляется извъстными условіями, и только существованіе этихъ условій объясняетъ возможность постоянной средней величины. Что-же касается кажущейся неопредвленности частныхъ случаевъ, то не изчезнетъ-ли она, если мы допустимъ въ природъ существование двоякаго рода причинъ: причинъ координированныхъ, постоянныхъ и всеобщихъ, техъ самыхъ, которыя порождають законъ, и причинъ незначительныхъ, временныхъ и лишевныхъ координаціи, т. е., такихъ, которыя въ значительной степени уничтожаютъ одна другую и потому практически равнаются случайности, предполагаемой математикомъ? Исчисление въроятностей принадлежитъ къ числу проблемъ, въ которыхъ давныя не полны. Но не является-ли оно уже по этому самому искусственною абстракціей? И не окажется-ли въ концѣ концовъ, что необходимость устанавливаемыхъ имъ такимъ путемъ общихъ законовъ столь-же ускользнетъ отъ точной оцѣнки, какъ и случайность частныхъ фактовъ?

Нельзя-ли, наконецъ, раздълить данный міръ и допустить, что законъ сохраненія силы, будучи необходимъ и безусловенъ тамъ, гдъ онъ примънимъ, все-таки не имъетъ всеобщаго значенія, и что в'ікоторам часть существъ отъ него свободна? Нельзя-ли признать различные источники движенія, одни чисто матеріальние, другіе-живые или даже мыслящіе, и ограничить применение закона живыхъ силь только первыми? Но такое различіе является незаконнымъ, когда полагаютъ, между мыслью, направляющей движеніе, и движеніемъ, воспринимаемымъ мыслыю, существуетъ безконечное количество промежуточныхъ звеньевъ, и что опытъ иногда не можетъ въ точности определить начало механического ряда. Въ действительности разсматриваемое учение отчасти согласуется съ усдовіями научнаго объясненія, отчасти-же уклоняется отъ нихъ. Какъ измфрить силу, которою располагають эти высшіе агенты, разнородные отъ механическихъ? Да и откуда видно, что количество силы, собранной въ нервахъ, производить болъе работы, включая сюда и работу пассивную, чъмъ то-же самое количество силы, содержащееся въ какомъ-нибудь чисто механическомъ аппаратъ? Не ясно-ли, что, допуская случайность въ дъйствіи органическихъ и психическихъ силъ, мы не имфемъ права приписывать необходимость и механическимъ процессамъ?

Вообще, примирить какую бы то ни было степень случайности возникновеніи движенія съ закономъ сохраненія силы, допуская его абсолютность, невозможно. Такую случайность можно понять лишь при томъ условіи, если этотъ законъ даже въ отношеніи къ самому механическому міру не служитъ необходимымъ выраженіемъ природы вещей. Противоръчитъ-ли такое воззрѣніе опыту?

Не нужно заблуждаться, относительно значенія знака =, употребляемаго для выраженія того отношенія, которое соединяетъ на основаніи этого закона составныя силы съ ихъ равнольйствующей. Прежде всего, человыкь никогда не можеть констатировать безусловнаго равенства. Затемъ, несмотря на это равенство, равнодъйствующая есть все-таки нъчто новое по отношенію къ своимъ антецедентамъ. Было нъсколько силъ, а теперь ихъ только одна. Эти силы имели известныя направденія, а теперь направленіе измінилось. Нівчто существовало, чего теперь уже более неть, и печто не существовало, что теперь существуетъ. Правда, частныя и сложныя превращенія сводятся къ превращеніямъ общимъ и простымъ и потому кажутся необходимыми если не сами по себъ, то по крайней мфрф въ отношени къ законамъ этихъ последнихъ. Но какъ бы ни были просты и непосредственны превращенія движенія, выраженныя въ общихъ законахъ, они всегда предполагаютъ уничтоженіе и твореніе. Между тімь, разві мыслимо, чтобы движение могло быть само по себъ достаточнымъ основаниемъ для его собственнаго уничтоженія и для возникновенія новаго движенія? Развѣ можно допустить необходимую связь между тыть, что болье уже не существуеть, и тымь, что существуеть, между существующимъ и еще не существующимъ, между бытіемъ и не-бытіемъ?

Законъ сохраненія силы предполагаєть измѣненіе, котораго онъ не объясняєть и котороє онъ даже сдѣлалъ-бы немыслимымъ, если-бы мы разсматривали его какъ принципъ, неограниченно управляющій первичными состояніями матеріи. Такимъ образомъ, этотъ законъ не безусловенъ. Онъ не имѣетъ власти надъ тѣмъ первоначальнымъ измѣненіемъ, которое должно произойти, чтобы онъ могъ получить свое примѣненіе.

Но, скажутъ, измѣнчивые элементы составляютъ только качества вещей, а не сущность ихъ. Послѣдняя состоитъ въ протяжении и движении, т. е., какъ-разъ въ томъ количественномъ элементѣ, сохранение котораго утверждаетъ математический законъ.

Такая доктрина въ результатъ сводитъ качественное измъ-

неніе, къ чисто призрачному явленію и вмість съ тімь превращаетъ въ иллюзію все то, что природа представляетъ намъ наиболъе возвышеннаго, нисколько не уясняя того отношенія, которое можеть существовать между неизміннымь элементомъ, признаваемымъ субстанціей вещей, и качественнымъ измъненіемъ, составляющимъ ихъ явленіе. Затьмъ, въ чемъ собственно замъчается тотъ элементь, о которомъ утверждають, что онъ остается постояннымъ во всёхъ качественныхъ измёненіяхъ? Есть-ли это чистое и простое количество? Но количество есть только мфрка, абстракція, идеальный предфлъ, а не реальность. Есть-ли это количество нъсколькихъ качествъ? Но количественныя мёрки можно сравнивать лишь въ томъ случав, если онв относятся къ одному и тому-же качеству. Есть-ли это, наконецъ, количество одного и того-же качества, каковымъ именно и была-бы движущаяся протяженность? Но тогда что-же служить субстанціей, --количество, которому никогда не удается стать реальностью, получить опредъленность и устойчивость, требуемую этой идеей, или качество, которое сообщаетъ количеству это постоянное колебаніе, противоръчащее ея смыслу? Не подчинено-ли количество въ свою очередь какому-вибудь новому элементу иной природы, и остается-ли оно при этихъ условіяхъ совершенно тімь-же, какъ если бы оно существовало само по себь? Можно-ли найти даже въ такомъ элементарномъ качествъ, какъ пространственное движеніе, ту опред'вленность и тожество, которыя предполагаются абстрактной математической? Прежде всего, не стоитъ-ли это качество въ тесной связи съ другими, и не должно-ли оно соединяться съ ними незамътными переходами, точно такъ-же, какъ въ высшихъ областяхъ физическія и химическія свойства постепенно сближаются съ процессами жизни? Не представляеть-ли, напримъръ, колебательное движение одной изъ такихъ посредствующихъ ступеней? Затъмъ, въ силу того-же самаго, существуетъ-ли полное тожество по природв между всвии реальными движеніями? Не являются-ли нихъ болъе способными порождать колебательныя движенія, чъмъ другія? А если такъ, то образуетъ-ли совокупность составныхъ силъ совершенно однородное цѣлое?

Разсматривать количество, какъ сумму однородныхъ качествъ или какъ нѣчто, независимое отъ всякаго качества, значитъ выходитъ изъ условій дѣйствительности. Все, что существуетъ, обладаетъ качествами и потому причастно коренной неопредѣленности и измѣнчивости, составляющимъ сущность качества. Такимъ образомъ, законъ безусловнаго постоянства количества не имѣетъ точнаго приложенія къ дѣйствительнымъ вещамъ: послѣднія обладаютъ неисчерпаемымъ запасомъ жизни и измѣненія. Та особенная достовѣрность, которую представляетъ математика, какъ абстрактная наука, не даетъ намъ права считать математическія абстракціи въ ихъ строгой и однообразной формѣ точнымъ выраженіемъ дѣйствительности.

Впрочемъ, опытъ, какъ бы ни были широки его основанія, нигдѣ не показываетъ намъ совершенно устойчивыхъ механическихъ соотношеній. Даже такіе правильные и однообразные міровые процессы, какъ обращенія звѣздъ, не имѣютъ безусловно тожественныхъ періодовъ. Нензмѣнный законъ отступаетъ предъ наблюдателемъ. Намъ кажется, что мы постигли-бы его, если-бы могли наблюдать всѣ явленія въ цѣломъ. Но что такое цѣлое въ пространствѣ и времени? Неопредѣленность, которая неизбѣжно существуетъ въ среднихъ величинахъ самыхъ значительныхъ механическихъ соотношеній, вѣроятно, имѣетъ свое основаніе въ случайности частностей.

Но если общіе процессы чрезвычайно медлены и почти не замітны, то каковые-же должны быть ті частныя измітненія, кеторыя вхі опреділяють? Поэтому-то природа, созерцаемая въ одно міновеніе, кажется неподвижной, тогда какъ въ дійствительности все движется, живетъ и развивается. И если случайное развитіе механическаго міра совершается, какъ можно съ візроятностью полагать, путемъ непрерывныхъ переходовь; если частныя измітненія, когда они не уничтожають другь друга, дійствують скоріте своимъ числомъ, продолжительностью координаціей, чітмъ своей интенсивностью, то становится совершенно понятнымъ, почему человіть, который способень съ точностью изучать вещи только посредствомъ анализа ихъ, не могъ-бы непосредственно провітрить существованіе этихъ неза-

мѣтныхъ случайныхъ процессовъ. Впрочемъ, иногда бываютъ для всѣхъ очевидные случаи, когда достаточно незначительныхъ и незамѣтныхъ самихъ по себѣ измѣненій, чтобы вызвать въ концѣ концовъ, путемъ ряда чисто механическихъ отраженій, значительные результаты. Таковы нѣкоторые случаи нарушенія равновѣсія. Зерно, упавшее изъ клюва птицы на покрытую снѣгомъ гору, можетъ привести зъ движеніе лавину, которая завалитъ долины.

Такимъ образомъ возникновеніе матеріи и ея состояній представляєть собою новую побъду вещей надъ необходимостью, побъду, обязанную высшему значенію матеріи, а также эластичности ткани причинъ и видовъ, дозволившей этой новой формъ бытія возникнуть и развиться въ ней.

(Продолжение будетъ).

17

Ученіе Канта о пространствъ и времени, какъ о субъективныхъ только формахъ нашего чувственнаго познанія.

the displication. See back pp 119-16 4

Пространство и время, по обыкновенному человътескому разумънію, имъютъ объективное бытіе,—существуютъ не только въ насъ, но и внъ насъ. Для обыкновеннаго человъческаго сознанія не можетъ быть и сомнънія въ объективной реальности пространства и времени: мы своими собственными чувствами замъчаемъ пространство, самое свое тъло, имъющее ту или другую мъру протяженности, не можемъ мыслить иначе, какъ помъщеннымъ непремънно въ объективномъ пространствъ; мы сами замъчаемъ теченіе времени; свои душевные акты: мысли, чувства, волевыя движенія—мы не можемъ представлять иначе, какъ совершающимися во времени, въ продолженіе извъстнаго промежутка времени...

Отсюда, казалось бы, можно было бы, безъ всякаго колебанія, съ полною върою въ истинность своихъ мыслей, придти къ заключенію о реальномъ бытіи пространства и времени и внѣ насъ, внѣ нашего чувственнаго познанія. Но для философіи вопросъ о субъективномъ или объективномъ бытіи пространства и времени не представляется такимъ легкимъ, удоборышимымъ и не возбуждающимъ сомнѣній, какимъ онъ представляется обыкновенному человѣческому разумѣнію. Давно уже, даже болѣе—чуть не съ самаго начала появленія философіи и философскаго направленія міровозэрѣнія, философскіе умы стали сомнѣваться въ объективности пространства и времени, мысля ихъ, какъ понятія, хотя бы лишь отчасти, субъ-

ективныя. Такъ еще Аристотель (след., въ IV в. до Р. X.) принималь время единственно лишь за число, какъ мфру движенія, а число безъ числящей души-прямо за ничто. Впрочемъ, много протекло времени послѣ Аристотеля до того момента, когда въ философіи появилось ученіе, въ смыслѣ строго выработанной философской системы, ръшительно отвергшее объективное существование пространства и времени и признавшее ихъ только субъективными формами нашего чувственнаго познанія. Главнымъ и лучшимъ представителемъ этого ученія быль знаменитый Канть, философскія изысканія котораго вообще, можно сказать, направлены, главнымъ образомъ, къ различенію во всякомъ познаніи двухъ элементовъ: независимаго, чисто объективнаго, элемента предмета, и субъективнаго, -- что такъ или иначе, въ большей или меньшей степени и мъръ, зависить отъ мыслящаго я, отражаеть на себъ вліяніе тьхъ или иныхъ условій созерцающаго и мыслящаго ума. И такъ какъ въ философскомъ міровозэржній Канта вообще господствуетъ ръзкая противоположность между этими двумя элементами человъческаго познанія (субъективнымъ и объективнымъ), то весьма естественнымъ и логически неизбъжнымъ представляется и то обстоятельство, что онъ пытается научнымъ путемъ вывести и доказать, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія, или "созерцанія мыслящаго ума": при томъ первоевнѣшняго, а второе-внутренняго чувства. Такимъ образомъ, философія Канта ръшительно отвергаеть объективное бытіе пространства и времени.

Такой взглядъ на понятія о пространствѣ и времени естественно долженъ казаться обыкновенному человѣческому разумѣнію весьма страннымъ и явно противорѣчащимъ дѣйствительности, и кажется таковымъ при обсужденіи его съ обычной, житейской—такъ сказать, точки зрѣнія. Но не такъ страненъ онъ для ума философскаго, такъ какъ вообще философія нерѣдко находитъ сомнѣнія и недоумѣнія тамъ, гдѣ ихъ совсѣмъ нѣтъ для обычнаго мышленія и сознанія, и—наоборотъ. Сверхъ того, для философскаго ума признаніе пространства и времени только субъективными формами мышленія можетъ показаться

весьма желательнымъ и даже благодетельнымъ въ смысле освобожденія науки отъ излишняго балласта. Это-потому, что пространство и время, понимаемыя, какъ нтчто сущее внъ насъ, представляются запутанными въ необъяснимыя противорвчія. Въ самомъ двяв, какъ можно постигнуть и уразуметь пространство, которое слыветь обыкновенно безконечнымъ, и притомъ въ двухъ совершенно противоположныхъ направленіяхъ-безконечно растяженнымъ и безконечно делимымъ? Подобная сущность явленія непостижима ни для какой мысли: пространство здёсь является какъ бы нёкіимъ громаднымъ чудовищемъ, съ которымъ не можетъ совладать философскій умъ. Равнымъ образомъ, столь же непостижимымъ является для философіи и объективно понимаемое время. Объективное время представляется уму человъческому, если можно такъ выразиться, существомъ, родящимъ постоянно и пожирающимъ, возстановляющимъ и упраздняющимъ себя, такимъ существомъ, которое быжить отъ себя, какъ отъ своего собственнаго привиденія, потому что настоящее не останавливается ни на одну минуту, даже секунду, прошедшее уже не существуетъ, а будущее еще не существовало. Какъ же можеть быть постигнута философскимъ размышленіемъ сущность такого явленія?.. Между твиъ, всв эти недоумвиные вопросы какъ будто рушатся съ признаніемъ пространства и времени только субъективными формами нашего чувственнаго познанія. Такимъ образомъ, ученіе Канта о пространств'є и времени, какъ о субъективныхъ только формахъ нашего чувственнаго познанія, представляясь для обыкновеннаго человъческаго пониманія весьма страннымъ и явно противоръчащимъ для всъхъ очевидной дъйствительности, въ то же время, повидимому, освобождаетъ науку и философскую мысль отъ излишней и тяжкой ноши. Въ силу этого, для болёе или менёе научно мыслящаго человёческаго ума, и тъмъ болъе для философіи, разръшеніе или попытки разръшенія вопроса о томъ, можеть ли быть признано истиннымъ ученіе Канта и его единомышленниковъ о пространствъ и времени, какъ только объ исключительно субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, представляются не только весьма интересными, но и въ высшей степени серіозными и немалозначительны и для многихъ другихъ философскихъ выводовъ и заключеній и въ иныхъ вопросахъ философствующей мысли.

Предпринимая посильный анализмъ вышеозначеннаго философскаго ученія о пространствъ и времени, несомнънно заслуживающаго вниманія всъхъ мыслящихъ людей, при всей своей сравнительной неосновательности, —мы должны, прежде всего, разсмотръть тъ основанія, какія приводятся въ защиту этогомнънія.

Основанія эти, излагаемыя Кантомъ въ его "Трансцедентальной эстетикъ", состоять въ слъдующемъ.

- 1. Пространство и время не суть эмпирическія понятія, извлеченныя нами изъ опыта. Самый опыть возможень не нначе, какъ только подъ условіемъ предшествующаго ему представленія пространства и времени. Безъ раннѣйшаго по отношенію къ опыту представленія пространства и времени, мы не могли бы относить свои ощущенія къ чему-то сущему внѣ насъ и располагать ихъ подлѣ или послѣ другъ друга, а безъ этого расположенія ихъ подлѣ и послѣ другъ друга—мы не могли бы различать ощущаемаго, т. е., не могли бы имѣть и самыхъ ощущеній.Значить—представленіе пространства и времени, какъ условіе самаго опыта, не можетъ быть заимствуемо нами изъ него, а потому есть представленіе а ргіогі.
- 2. Пространство и время суть необходимыя и всеобщія основопредставленія, которыхъ никто не можетъ уничтожить въмышленіи. Никакими усиліями мысли нельзя отрёшиться отъпредставленія пространства, хотя и можно вообразить его не заключающимъ въ себѣ никакихъ предметовъ. Равнымъ образомъ, нельзя отрёшиться и отъ времени по отношенію къявленіямъ, хотя и можно послѣднія отрѣшить отъ перваго. Значитъ, пространство и время составляютъ условіе возможености явленій и даны намъ а priori.
- 3. Пространство и время не могуть быть дискурсивными или общими понятіями: они суть единственныя чистыя возврѣнія. Всякое дискурсивное понятіе образуется чрезъ отвлеченіе отъ многихъ представленій того, что обще многимъ вещамъ, такъ что всякое дискурсивное понятіе можетъ быть разложено на составные его признаки. Между тѣмъ, частныя

пространства и частныя времена не могуть быть предшествующими составными отдёлами единаго пространства и единаго времени. Эти частныя пространства и времена суть только ограничение единаго всеобъемлющаго пространства и времени. Значить, — отъ многихъ представленій пространства или времени не можетъ быть отвлечено общее представленіе пространства или времени. Поэтому, представленіе пространства или времени есть наглядное представленіе а ргіогі, такъ какъ наглядное представленіе характеризуется именно тѣмъ, что оно мижетъ предметомъ своимъ одинъ какой-либо предметъ.

- 4. Пространство и время даны въ сознаніи, какъ безконечния величины. Всѣ же опредѣленныя пространства и времена суть только части безконечныхъ пространства и времени, такъ что послѣднія содержатъ въ себѣ безконечное множество представленій. Между тѣмъ, всякое понятіе должно быть мыслимо, какъ представленіе, заключающееся въ безконечномъ множествѣ другихъ возможныхъ представленій, но никоимъ образомъ—не какъ представленіе, само заключающее въ себѣ эти представленія. Слѣдоватвльно, пространство и время суть не понятія, образованныя изъ безконечнаго множества чувственныхъ представленій, но представленія а ргіогі.
- 5. Если разсматривать пространство съ трансцендетальной точки зрвнія, т. е., посмотреть, въ какой мере оно служить принципомъ, условіемъ для синтетическихъ познаній а priori, то окажется, что геометрическія истины всецёло основываются на характеръ пространства, какъ чистаго представленія а ргіori, и что они возможны только въ томъ случать, если въ этомъ именно смысле смотреть на пространство. Но если мы будемъ смотръть на него, какъ на нъчто реальное, внъ насъ находящееся, или какъ понятіе объ отношеніяхъ вещей самихъ въ себь, то тымъ самымъ разрушаемъ всякую возможность геометрическихъ познаній, а съ ними и всей математики, т. е., ны становимся въ противорфчіе съ несомнинымъ фактомъ. — Подобно этому, съ трансцедентальной точки зрвнія-и время мы должны признать принципомъ, при которомъ единственно возможны понятія изм'вненія и движенія. Не будь представленія времени, мы не могли бы понять изміненія, т. е., сміны

бытія признака вещи его небытіемъ и наоборотъ, не могли бы понять и движенія, т. е., бытія и небытія вещи въ одномъ и томъ же м'вств.

Изъ этихъ пяти основаній Кантъ дёлаетъ слёдующіе выводы.

- 1. Пространство и время не суть нѣчто существующее само по себѣ или составляющее объективное опредѣленіе вещей самихъ въ себѣ,—что, слѣдовательно, могло бы оставаться, если устранить всѣ субъективныя условія нагляднаго представленія. Познаются нами пространство и время а priorі посредствомъсинтетическихъ положеній, а такое познаніе возможно только тогда, когда пространство и время будутъ признаны субъективными условіями нашихъ представленій: первое—условіемъ представленій о внѣшнемъ мірѣ, а второе—всѣхъ вообще представленій.
- 2. Пространство есть только форма всёхъ явленій внёшнихъ чувствъ, т. е., субъективное условіе чувственныхъ воспріятій, при которомъ единственно возможно внѣшнее наглядное представленіе. Если наша воспріимчивость къ действію внешнихъ предметовъ необходимо должна предшествовать всякому наглядному представленію о нихъ, то понятно, какимъ образомъ форма всёхъ явленій можеть предварять въ душё всякія дёйствительныя воспріятія ихъ, и какимъ образомъ она можетъ заключать въ себъ принципы взаимныхъ отношеній всёхъ предметовъ до всякаго опыта... Вначить, только съ человъческой точки зрѣнія можно говорить о пространствѣ, о протяженности предметовъ и т. д. Если мы уничтожимъ это субъективное условіе, при которомъ единственно возможно для насъ внѣшнее наглядное представленіе, то представленіе пространства ничего не будетъ значить. Протяженность можетъ быть приписана только явленіямъ, а никакъ не вещамъ самимъ въ себъ. Такимъ образомъ, пространство, съ одной стороны, имбетъ опытную реальность (по отношенію ко всякому возможному опыту), а съ другой стороны-оно имтетъ трансцендентальную идеальность (по отношенію къ вещамъ самимъ въ себѣ).
- 3. Время есть форма внутренняго чувства, т. е., представленія насъ самихъ и нашихъ внутреннихъ состояній. Опредъляя отношеніе нашихъ внутреннихъ состояній, время не можетъ

служить опредёленіемъ внёшнихъ явленій. Представленіе времени, какъ и представленіе пространства, есть наглядное представленіе, ибо всё его отношенія могутъ быть выражены внёшнимъ, нагляднымъ и очевиднымъ образомъ.

4. Какъ пространство есть условіе а priorі для вибшнихъ явленій, такъ и время есть формальное условіе а priori всякаго вообще явленія. Именно-время есть непосредственное условіе всёхъ внутреннихъ состояній человеческаго духа. А такъ какъ къ числу внутреннихъ состояній относятся и представленія о вибшнемъ мірф, то чрезъ нихъ время служить усдовіемъ и витшнихъ явленій. Если же отвлечь субъективный способъ самовозэрвнія, а вивств и способъ, которымъ мы объемлемъ наглядныя представленія, то время ничего не будетъ значить. Тъмъ не менъе, оно имъетъ объективное значение по отношенію къ вибшнимъ предметамъ, впрочемъ настолько, насколько они суть предметы нашего чувственнаго воспріятія. Такимъ образомъ, времени должно приписать, съ одной сторони, опытную реальность, т. е., объективное значение для всёхъ предметовъ, какіе только могутъ представиться нашимъ чувствамъ, а съ другой стороны, -- трансцендентальную идеальность--по отношенію къ предметамъ самимъ въ себъ. Здёсь следуетъ прибавить и всколько словъ для выясненія этого характернаго признака, приписываемаго Кантомъ понятію о времени-его опытную реальность. Кантъ приписываетъ времени опытную реальность лишь въ томъ смысль, что въ опыть мы никогда не встретимся съ предметомъ, который не подчинялся бы условію времени, въ силу того что наши представленія наглядныя всегда основаны на чувствъ. Но въ то же время Кантъ оспариваетъ у времени всъ права на абсолютную реальность, именво, что оно, не будучи формой нашего чувственнаго представленія, существуеть въ вещахъ, какъ условіе или свойство, такъ какъ чувства никогда не могутъ свидетельствовать намъ о свойствахъ, принадлежащихъ вещамъ самимъ въ себъ. Въ этомъ, по Канту, и состоитъ трансцендентальная идеальность времени, по которой оно, если отвлечь субъективныя условія чувственнаго представленія, есть ничто, и не можеть быть приписано вещамъ самимъ въ себъ (безъ отношенія къ нашему представленію) въ качествъ сущности, или какъ свойство. Но при этомъ Кантъ эту идеальностъ отличаетъ и отъ обмановъ чувствъ, ибо предполагается, что явленіе, имъющее признаки пространства и времени, имъетъ объективную реальность; мы утверждаемъ, что они реальны, доколъ мы имъемъ дъло съ предметомъ въ опытъ, какъ съ явленіемъ. Такимъ образомъ, время реально по Канту въ опытномъ лишь смыслъ, какъ условіе всякаго нашего опыта; оно есть не болье, какъ форма нашего внутренняго представленія и присуще не самимъ предметамъ, а только лицу, которое ихъ представляетъ.

Такова сущность философскаго ученія Канта о пространств'в и времени. Чтобы составить себ'в объ этомъ ученіи ясное и опреділенное сужденіе и сділать критическую оцілку его, должно, прежде всего, тщательно проанализировать и разсмотріть порознь каждое основаніе, приводимое Кантомъ въ доказательство своего философскаго ученія, а потомъ уже опреділить общее значеніе для Кантова ученія всіту этихъ основаній въ совокупности:

Первое основаніе, представленное Кантомъ въ защиту ученія о пространствъ и времени, какъ только о субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, заключаетъ въ себ'в мысль о томъ, что пространство и время не могутъ быть эмпирическими понятіями. Мысль эта подкрепляется у Канта темъ соображениемъ, что представления пространства и времени должны существовать въ насъ раньше самаго опыта, такъ какъ иначе мы не могли бы данныя чувственнаго воспріятія считать находящимися внъ насъ, относить наши ощущенія къ различнымъ мъстамъ и временамъ. - Нельзя не согласиться, что мысли эти справедливы и основательны: существують въскія доказательства въ пользу мысли, что представленія пространства и времени суть представленія а priori, а не понятія, выработанныя на основаніи данныхъ опыта. Не подлежить сомнинію тоть факть, что когда мы въ первый разъ узнаемъ о существованіи въ нашемъ умѣ представленій пространства и времени, то узнаемъ также и то, что эти идеи безъ нашего въдома находились въ умъ прежде, чъмъ мы узнали о нихъ. Следовательно, сознавая въ первый разъ въ уме иден пространства и времени, мы не пріобрътаемъ ихъ вновь, во только открываемъ въ своемъ сознаніи. Не могутъ идеи эти и бевсознательно выводиться нами изъ опыта, такъ какъ вивании усиліями воображенія мы не можемъ представить, чтобы что-нибудь, воспринимаемое нашими чувствами, не занимало пространства или времени. Поэтому безъ всясихъ болебаній можно согласиться съ Кантомъ въ томъ, что представленія пространства и времени уже находятся въ нашемъ умъ, когда мы получаемъ какое-нибудь чувственное воспріятіе, а, следовательно, это-представленія а priorі и въ извъстной степени-представленія субъективныя. Но отсюда вовсе еще не следуеть, чтобы пространство и время не были въ тоже время и чъмъ-нибудь объективнымъ, находящимся вив человеческого созерцанія. Признавая пространство в время данными а priori, мы имбемъ полное право признавать ихъ и соотвътствующими чему-нибудь реальному, виъ насъ находящемуся. Поэтому разсмотрѣнное нами первое основаніе, приводимое Кантомъ въ защиту его философскаго ученія о пространствъ и времени, какъ только о субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, могло бы имѣть надлежащую силу только въ томъ случат, когда бы было доказано, что добытое мышленіемъ помимо опыта не можеть соотвътствовать чему-нибудь реальному. Но такихъ доказательствъ у Канта ньть, да и не можеть это быть ничьмъ доказано.

Во второмъ доводѣ Канта говорится о возможности отрѣшиться мыслію отъ всего, что опытъ даетъ намъ въ пространствъ и времени и о невозможности отвлечься отъ понятія самаго пространства и времени. Отсюда Кантъ выводитъ необходимость послѣднихъ, а такъ какъ никакая необходимость не можетъ вытекать изъ опыта, то и субъективность ихъ.—Доказательство это имѣетъ такую же силу и значеніе, какъ и предъидущее основаніе, приводимое Кантомъ въ защиту своего ученія. Пусть пространство и время суть нѣчто субъективное; но что же мѣшаетъ имъ быть вмѣстѣ и чѣмъ-то объективниъ? Далѣе, Кантъ говоритъ, что всѣ вещи, въ противоположность пространству и времени, можно уничтожить въ воображеніи. Это—правда, что пространства и времени нельзя

уничтожить въ воображеніи, въ мысляхъ; но вѣдь нельзя уничтожить въ воображеніи и всѣхъ вещей. Мы не можемъ, напр., не представлять самихъ себя, потому что уже самыя старанія и усилія наши не представлять себя въ сущности будутъ напоминать намъ о нашемъ существованіи, о томъ, что мы, какъ и предметы внѣшняго міра, находимся въ пространствѣ и времени, имѣемъ протяженное матеріальное тѣло. Слѣдовательно, не одни только представленія пространства и времени существуютъ съ такою принудительною необходимостью, что отъ нихъ нельзя отрѣшиться. Такимъ образомъ, разобранный доводъ Канта содержитъ въ себѣ мысли не вполнѣ справедливыя, или, по крайней мѣрѣ, сомнительныя. Вмѣстѣ съ тѣмъ, доводъ этотъ не доказываетъ того, что думаетъ доказать имъ Кантъ, т. е., не доказываетъ, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія.

Въ третьемъ доводъ Кантъ указываетъ на то, что единыя всеобъемлющія пространство и время не состоять изъ признаковъ и не могуть быть разложимыми не частныя представленія. Отсюда Кантъ приходитъ къ мысли, что пространство и время не могуть быть дискурсивными или общими понятіями, а суть наглядныя представленія а priori, такъ какъ наглядное воззрѣніе характеризуется именно тымь, что оно предметомъ своимъ имъетъ одинъ какой-либо предметъ.-Нельзя не счесть этого довода нфсколько страннымъ и даже противнымъ направленію самой Кантовой философіи. Дело въ томъ, что доводъ этотъ почерпаетъ свое основаніе изъ соотносительности предметныхъ вещей. Но мы созерцаемъ индивидуальную вещь только въ силу того, что ей соотвътствуетъ извъстный предметъ. Это основаніе, заимствованное отъ внёшнихъ вещей, приплетено здёсь между тёмъ къ такому взгляду, который отнимаетъ у пространства и времени всякое внешнее существованіе. По одной уже этой причинъ приведенныя соображения Канта теряють свою силу и являются малоосновательными и неубъдительными. Впрочемъ, действительно можно согласиться съ темъ, что пространство и время не могутъ быть дискурсивными или общими понятіями, потому что нётъ такихъ предметовъ, отъ которыхъ можно было бы отвлечь общую имъ черту-пространство. Все, что мы видимъ или ощущаемъ, имъетъ большую или меньшую длину, совершается въ извъстный промежутокъ времени, но самаго пространства, дълающаго возможнымъ протяжение, и времени, дълающаго возможнымъ продолжительность, мы не ощущаемъ.—Но если пространство и время не суть отвлеченныя понятія, то отсюда еще не слъдуетъ, чтобы они не могли соотвътствовать чему-нибудь объективному. Такимъ образомъ, разсмотрънный доводъ Канта, подобно двумъ предъидущимъ, не доказываетъ ученія Канта о чистой субъективности пространства и времени.

Четвертое доказательство Канта опирается на безконечность, связанную съ представленіемъ пространства и времени. Изъ нея Кантъ также заключаетъ къ тому, что они суть представленія а ргіогі, ибо всякое понятіе заключается въ безконечномъ множествъ представленій, между тъмъ какъ мысль о безконечномъ пространствъ и времени заключаетъ въ себъ представленія опредёленныхъ пространствъ и временъ или частей единаго пространства и единаго времени. -- Здъсь такъ же, какъ въ предъидущемъ доводъ, нъчто, взятое изъ обыкновенныхъ отношеній, перенесено на отношенія, которымъ нётъ другаго примера. Кроме того, приведенный доводь, точно такъ же, какъ и всъ предъидущіе доводы, доказываетъ только то, что пространство и время не могутъ быть понятіями, добытыми на основаніи опытныхъ данныхъ, а суть представленія а priori. Между тъмъ, Кантъ имълъ въ виду доказать не только это, но и то, что пространство и время не имфютъ объективнаго бытія, а сего вовсе не вытекаетъ изъ довода Канта.

Равнымъ образомъ, не опровергается объективное бытіе пространства и времени и послѣднимъ доводомъ Канта, содержащимъ въ себѣ изложеніе трансцендентальнаго понятія о пространствѣ и времени. Этимъ доводомъ доказывается только необходимость и апріорность представленій пространства и времени. Въ самомъ дѣлѣ, какъ, напримѣръ, была бы возможна геометрія, если бы пространство не было необходимымъ познаніемъ а ргіогі, а познавалось бы нами на основаніи только опыта, т. е., болѣе или менѣе случайно. Тогда бы дѣйствительно геометрическія истины лишь постольку имѣли ха-

рактеръ аподиктической достовърности, поскольку онъ были бы согласны съ предшествующимъ опытомъ и наблюденіемъ. Равнымъ образомъ, не могли бы для насъ быть такъ несомивнными и необходимыми совершающіяся въ мірѣ измѣненія и движенія, если бы время не было необходимымъ апріорнымъ представленіемъ. Такимъ образомъ, несомивниость геометрическихъ истинъ и различныхъ аксіомъ, касающихся замъчаемых нами изміненій и движеній, дійствительно заставляють думать, что пространство и время суть необходимыя представленія а priori. Но что они не им'єють бытія вн'є натего познанія, -- этого изъ представленнаго Кантомъ доказательства вовсе не следуеть. Мало того, несомиенность математическихъ истинъ говоритъ скорве противъ Кантова ученія о пространствъ и времени, нежели въ пользу его. Въ самомъ дълъ, если достовфрность геометріи покоится только на томъ, что она происходить изъ чистой формы созерцанія или воспріятія, какъ апріорная наука, то вмісті съ субъектомъ она и падаетъ. И если принять пространство за данную только форму, то случайный этоть дарь можеть вёдь быть и совсёмь инымъ. А въ этомъ случав ничто не противорвчить той возможности и нътъ основанія оспаривать ее, что другія воззрънія и воспріятія надёлены совсёмъ иными формами, что другія разумносвободныя существа знають пространство о двухь, напримерь, или о четырехъ измереніяхъ. Если же все это действительно такъ, то всё завоеванія математики, всё законы, какимъ подчинила она вещи и числа, всъ пути, предначертанныя ею тъламъ небеснымъ, всѣ соотношенія, къ какимъ привязала она ть или иныя опредъленныя движенія, -- все это оказалось бы только пустой мечтой нашей наличной созерцательности, пока она такова есть. Возможность эта не можетъ противопоставляться теоріи со стороны, какъ внёшняя какая-нибудь выдумка, но прямо исходить отъ самой теоріи. Итакъ, указываемая Кантомъ очевидная несомнънность для насъ математическихъ истинъ и происходящихъ последовательно въ мірф изивненій и движеній даеть право думать, что пространство и время существують, какь въ мышленіи въ качествь необходимыхъ представленій а priori, такъ и объективно, вив насъ и нашего чувственнаго познанія.

Такимъ образомъ, доводы Канта, представленные имъ въ его знаменитой "Критикъ чистаго разума" въ защиту и доказательство философскаго воззрѣнія на пространство и время, какъ на субъективныя только формы нашего чувственнаго познанія, оказываются недостаточно обоснованными и нисколько ве доказывающими этого взгляда съ несомивнною очевидностью, -скорве наоборотъ. Если и допустить, что по этимъ доводамъ пространство и время выходятъ субъективными условіями, предшествующими въ нашемъ мышленіи воспріятію и опыту, то здёсь нельзя видёть ни малёйшаго доказательства все-же тому, чтобы они не могли въ одно и то же время быть и объективными познаніями, им'єть свое м'єсто и объективное существованіе и вив нашего чувственнаго познанія, быть присущими не воспринимающимъ лишь черезъ чувственное воспріятіе лицамъ, но и самимъ предметамъ, имъть не опытную лишь туманную реальность въ смысле ученія Канта, но и реальность, такъ сказать, абсолютную, саму по себъ, помимо нашихъ чувственныхъ представленій и условій ограниченнаго человъческаго опыта. Въ томъ именно и заключается существенная и явная односторонность доводовъ Канта, что въ нихъ совершенно опущена изъ виду та несомнънная возможность, что факты эти имъють и объективное значение наравиъ съ апріорностію понатій пространства и времени, что пространство и время могутъ быть вмъстъ и субъективными и объективными, что первое нисколько не исключаетъ возможности и втораго, какъ нисколько не противоръчиваго себъ, хотя совершенно отличнаго и даже, пожалуй, противоположнаго и неоспариваемаго никакими очевидными данными. Конечно, Кантъ, быть можетъ и даже, судя по всей системъ его ученія о пространствъ и времени, по всей въроятности, и не помышляль о возможности тому и другому быть и темъ и другимъ вместе, имъть одновременно и чисто-субъективное, и объективное значеніе и существованіе. Под'вливъ разъ субъективное съ объективнымъ, какъ исключающіе собою одно другое, онъ пріурочиль, очевидно, вещи къ тому или другому разряду исключительно, разсматривая ихъ односторонне съ одной лишь стороны и всецьло отвергая другую. Но такого строгаго разделенія

между субъективнымъ и объективнымъ, во всякомъ случат, оправдать нельзя, какъ раздёленіе совершенно произвольнаго и необоснованнаго. Произвольно также и то воззрѣніе, что необходимыя формы познанія, будучи замізчаемы нашимъ разумомъ помимо ощущенія, не могуть только въ силу этого быть и объективными формами познаваемаго содержанія. Чтобы митьніе это могло пріобръсти характеръ большей или меньшей въроятности, нужно было бы сначала доказать, что наше различающее сознаніе не можеть безь помощи чувствь усмотрѣть никакихъ всеобщихъ и необходимыхъ предметныхъ свойствъ. Ссылаться же, въ доказательство этого, на то, что всеобщее и необходимое не дано намъ въ ощущении, въ сущности значить указывать только тоть факть, что оно дано a priori-и только, а это, какъ мы видели выше, нисколько не подрываетъ объективнаго его значенія. То обстоятельство, что всеобщее и необходимое дано а priori, а частное и случайное а posterioгі,-показываетъ только то, что они даны различнымъ способомъ. Но этотъ различный способъ, коимъ они даны, вовсе не препятствуетъ имъ имъетъ извъстное отношение къ познаваемымъ предметамъ. Такимъ образомъ, вся аргументація, употребляемая Кантомъ въ доказательство его мнѣнія, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія, на самомъ дёлё совсёмъ не доказывають этого мижнія, а потому оно должно быть признано по меньшей мфрф гипотетичнымъ и произвольнымъ. Послф всего этого, даже съ философской, метафизической точки зрънія, становится затруднительнымъ и более, чемъ сомнительнымъ, раздълять Кантово воззръніе на пространство и время. Впрочемъ, должно сделать оговорку, что отсюда еще не следуетъ съ ясною очевидностью, чтобы это воззрёние было вовсе ложнымъ и несостоятельнымъ, ибо многія гипотезы часто доказывались въ концъ концовъ очевидными истинами и такимъ образомъ дълались несомнънными истинами...

Въ силу этого послъдняго обстоятельства, хотя мы и признали вышеразсмотрънные доводы Канта въ защиту его взгляда на пространство и время, какъ на субъективныя только формы нашего чувственнаго познанія, не имъющія никакого внъшняго, объективно-реальнаго бытія, сомнительными и необоснованными, — мы должны, однако, и помимо этих доводовъ, ради научной философской истины, разсмотреть, по мере силь, не можеть ли эта "гипотеза" Канта о пространстве и времени быть оправдана и доказана другими данными, и иметь ли она вообще большій или меньшій характерь достоверности съ других точекь зрёнія, если не принимать совсёмь въ разсчеть приводимых знаменитымь философомь — мыслителемь доводовь, соображеній и доказательствь.

Такъ какъ мы признали Кантово ученіе о пространствѣ и времени гипотетичнымъ, а степень вѣроятности всякой гипотезы опредѣляется тѣмъ, насколько естественно и непринужденно объясняются ею имѣющіе къ ней отношеніе факты, то является естествено-необходимымъ разсмотрѣть, насколько естественно и логически—непринужденно, если возможно такъ выразиться, гипотеза Канта о пространствѣ и времени объясняетъ фактъ нашей познавательной дѣятельности. А такъ какъ отрицаніе Кантомъ объективнаго бытія пространства и времени всецѣло вытекаетъ изъ его взгляда на представленія о внѣшнемъ мірѣ, какъ на чисто-субъективныя произведенія нашего я,—то обратимся къ разсмотрѣнію того, насколько естественъ и вѣроятенъ такой взглядъ на нихъ.

При этомъ, намъ кажется, слъдуетъ, прежде всего, обратить вниманіе на нъкоторые слъдующіе факты познавательной дъзгельности человъка.

- 1. Чувственныя впечатльнія, ощущенія и воззрынія имьють такую необыкновенную, напряженную степень живости, какой представленія, произведенныя съ несомнынною очевидностью дыятельностью одного человыческаго духа, обыкновенно доститають только въ бользненных состояніяхъ. Сверхъ того, первыя нерыдко дають нычто новое, тогда какъ послыднія (психобользненныя) представленія составляются нами почти всегда изъ старыхъ, знакомыхъ намъ прошлыхъ воспоминаній и отдыльныхъ отрывочныхъ частей ихъ. Это послыднее обстоятельство даеть большее право объяснять чувственныя впечатльнія изъ воздыйствія внышняго міра, чымъ лишь изъ одного я.
  - 2. Для происхожденія чувственнаго впечатлівнія необходимо

чувство открытыхъ, въ большей или меньшей степени, для впечатлъній и ощущеній чувственныхъ органовъ,—а, между тъмъ, это чувство вовсе не обусловливаетъ необходимаго чувственнаго впечатлънія при неблагопріятныхъ внѣшнихъ обстоятельствахъ, напр., не обусловливаетъ необходимаго зрительнаго впечатлънія въ темнотъ, обонятельнаго — въ отсутствіи запаха и т. д. Это обстоятельство легко объяснить лишь изъ воздъйствія внѣшняго міра н весьма трудно изъ одного мыслящаго и познающаго я, безъ всякихъ внѣшнихъ объективно-реальныхъ воздъйствій.

3. Чувственныя представленія, т. е., такія, какія могуть быть признаны произведенными самостоятельно человъческимъ духомъ, безъ непосредственныхъ воздёйствій внёшняго, объективно-реальнаго міра, возникають въ мышленіи не внезапно, но всегда стоять въ болбе или менбе тесной связи съ предшествовавшими по времени представленіями, съ извъстными ощущеніями, впечатлініями, настроеніемъ духа и т. д. Между тёмъ, напротивъ, чувственныя впечатлёнія въ собственномъ смысль, возникшія отъ воздыйствій со-внь, помимо человьческаго духа и законовъ мышленія человіческаго, непосредственно на низшія чувства психо-соматическаго организма человіка, появляются, по большей части, внезапно и неожидано и постоянно-безъ внутренней связи съ предшествовавшимъ имъ по времени рядомъ ощущеній, чувствованій и мыслей. Слъдовательно, если признать, что чувственныя впечатлёнія нашимъ я, безъ воздёйствія существуюобразуются лишь щаго въ объективной и абсолютной реальности внъшняго міра, то необходимо будеть допустить, что законъ послёдовательности мыслей-то имбетъ силу въ духв, то не имбетъ. Но это-явное противоръчіе, психологическая путаница, абсурдъ, съ которымъ не могутъ примириться ни разумъ человъка, ни извъстные намъ принципы мышленія и законы, управляющіе душевною жизнью человъка. Въ такомъ случав было бы болве чти странно и совстив неизъяснимо, напр., это перемежающееся дъйствіе такого закона, постоянно нарушающаго самого себя, въ прямой разръзъ и противовъсъ закономърности, цълесообразности и строгому единообразію всёхъ силь и законовъ природы,

созданных такъ дивно премудростію, благостію и всемогуществомь Творца, и тёмъ болёе жизнію разумных существь, представляющих собою вёнецъ творенія, по слову Божію и по естественному человітескому разуміню. Помимо этого, останется тогда непонятнымь и то обстоятельство, что дійствіе этого страннаго закона, противнаго самымь необходимымь, характернымь признакамь понятія о законів, должны были бы, если признать дійствительное существованіе такого явленія, естественно простираться, прежде всего и почти исключительно, именно на гіз умственные акты, которые производятся однимь духомь, не простираясь на тіз акты, произведеніе которых однимь нашимь я—сомнительно. Это обстоятельство естественно и невобіжно приводить къ той мысли, или, лучше сказать, убіжденію, что чувственныя впечатлівнія обусловлены воздійствіемь внішняго міра,—по крайней мірів до извістной степени.

4. Внутреннія представленія могуть быть по произволу вызвани, удержаны и повторены сознательною волею,—чувственныя же впечатльнія при открытыхь органахь чувствь вполнь независимы оть сознательной воли. Это последнее явленіе можеть быть легко объяснимо воздействіемь именно внёшняго міра, но было бы крайне трудно, странно и мудрено объяснять его изъ одного познающаго и действующаго лишь субъективнаго я.

Изъ приведенныхъ нами фактовъ познавательной дѣятельности человъка, кажется, достаточно выясняется, что вѣроятность существованія самостоятельно, до нѣкоторой степени и въ нѣкоторомъ смислѣ отдѣльно и даже какъ бы другъ противъ друга—я дѣйствующаго и познающаго и причинно на него вліяющаго объективнаго не—я—такъ велика, насколько это возможно. Болѣе того, это для насъ не вѣроятность, а твердое и непосредственное убѣждене внутренняго чувства и человѣческаго самосознанія. Если, такимъ образомъ, воспріятіе въ его цѣломъ есть нѣчто вынужденное до нѣкоторой степени извнѣ,—то логически послѣдовательно должно заключить, что и различія въ чувственныхъ воспріятіяхъ не произошли отъ нашего я самостоятельно, но в вынуждены отъ него воздѣйствіемъ абсолютно—реальнаго, объективно существующаго внѣшняго міра. Вѣдь иначе разумъ

человеческій решительно ни къ чему не быль бы обязанъ, если бы этого не-я не было, если бы оно было всегда безразлично, всегда одно и то же, следовательно дествовало бы однимъ и темъ же образомъ, потому что оно въ такомъ случав доставляло бы одинь вившній толчокь. При постоянной одинаковости импульса со стороны внешняго міра, нашъ духъ имѣлъ бы полную волю придавать одному и тому же предмету и притомъ при одинаковыхъ условіяхъ-иногда то, иногда другое пространственное или временное определение. Но этого не бываеть въ действительности. Следовательно, каждое отдельное опредъление въ восприяти должно приписывать дъйствію внѣшняго міра, а не субъективно лишь познающаго чрезъ чувства я. А такъ какъ различныя действія всегда естественно предполагають также и различныя причины, то мы получаемъ столь же много различій въ познаваемыхъ нами предметахъ, сколько ихъ находится въ воспріятіи. Конечно, эти различія въ объектахъ нашего познанія могуть быть безпространственной и безвременной природы, а пространство и время-быть только чисто субъективными формами познанія. Но тогда эти различія въ познаваемыхъ нами предметахъ должны бы были двигаться въ двухъ другихъ объективныхъ формахъ, которыя должны были бы тянуться параллельно субъективнымъ формамъ пространства и времени; потому что безъ этихъ другихъ формъ бытія, которыя бы замінцали во внітинемъ міръ пространство и время, въ немъ не могло бы быть никакихъ соотвътствующихъ воспріятіямъ различій. Но это допущение возможности другихъ, только соотвътствующихъ пространству и времени, формъ бытія является совершенно безпёльнымь, фантастичнымь и еще более запутывающимь философскіе вопросы касательно познавательной дізательности человъческаго духа, --- оно должно было бы противоръчить тому общеизвъстному закону, что природа, по всеобщему признанію, кажется, для своихъ цълей избираетъ простыйнія средства. Признаніе этихъ излишнихъ, ненужнихъ и непонятныхъ формъ бытія, въ замінь пространства и времени, противорічило бы дивной и премудрой гармовіи всего міра и Его Всесовершеннаго Творца и Промыслителя. Не говоря уже о томъ, что допущеніе во внішнемъ міріє такихъ формъ бытія исключало бы возможность всякаго объективнаго познанія вещей и не вознаграждало бы никакою выгодою,—спрашивается, зачімъ бы природа пускала, такъ сказать, въ ходъ четыре формы тамъ, гдіє она можетъ обойтись такъ же хорошо, и даже гораздо лучше, проще и цілесообразніве, двумя? Такимъ образомъ, естественніве и безпринудительніве, нежели ученіе Канта, объясняєть факты нашего познанія тотъ взглядъ на пространство и время, что они суть формы какъ нашего субъективнаго мышленія, такъ и реальнаго объективнаго бытія.

Наконецъ, и помимо всего этого, существуютъ основанія, на которыхъ положительно можно признать философское ученіе о пространствѣ и времени, какъ о чисто субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, крайне сомнительнымъ и даже прямо несостоятельнымъ.

Прежде всего, никакъ нельзя оспаривать тотъ несомнънвый фактъ нашего сознанія, что пространство и время всегда представляются намъ не иначе, какъ объективными. Мало того, лишить ихъ мысленно объективнаго значенія представляется для насъ дъломъ величайшей трудности. Такимъ образомъ, можно положительно утверждать, что пространство и время имъють въкоторую несомнънную долю объективности. Правда, следуя Канту, мы можемъ говорить, что эта ихъ объективность есть только свойство нашей мысли, но что въ самомъ деле они субъективны. Однако, такое утверждение будетъ нить место одновременно съ неизбежностію представлять ихъ и объективными и писколько не освободить пасъ отъ внутреннаго сознанія этой неизбіжной объективности. Это показываеть даже примърь самаго Канта. Почитая пространство и время чисто субъективными формами познанія, онъ все-таки, представляль ихъ до некоторой степени не иначе, какъ неизбежно объективными, быть можеть самъ того не замечая. Это доказывается отчасти многими выраженіями Канта, изъ которыхъ видно, что онъ не могь отръшиться отъ объективвости пространства. Такъ, у него встръчается слъдующее выраженіе: если отвлечь отъ предмета чрезъ опыть познанные признаки, то "все-же остается пространство, которое занималя этотя предметз (уже совершенно исчезнувшій), но которое уже невозможно отвлечь" (Критика чист. разума въ пер. Владиславлева, стр. 4). Въ другомъ мъсть Кантъ выражается такъ: "свободнымъ полетомъ разсъкая воздухъ и чувствуя его противодъйствіе, легкій голубь могъ бы вообразить, что онъ еще лучше могъ бы летать во безвоздушномо пространство" (стр. 7). Или еще: "въ понятіи матеріи... мыслится тотько ея существованіе в пространствь, наполняемом ею" (стр. 14). Правда, можно объяснять эти и имъ подобныя выраженія Канта темъ, что онъ говорить здёсь о пространстве съ человеческой, общепринятой точки эрвнія: но почему же онъ не могь замібнить неточное обычное словоупотребление болье точнымъ? Не потому ли, что ему при такой замене пришлось бы бороться съ голосомъ собственнаго сознанія? Мивніе Канта оказывалось бы, такимъ образомъ, въ противоръчи съ его собственнымъ сознаніемъ. Чтобы освободиться отъ этого противорѣчія, окончательно подрывающаго мивніе о пространствв и времени, какъ исключительно субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, Канту надлежало бы показать, вслёдствіе какихъ причинъ наше сознаніе обманчиво выдаеть ихъ за объективныя, когда они на самомъ дёлё только субъективны. Но объяснить это, хотя бы лишь повидимому болье или менье удовлетворительно, --- кажется совершенно невозможно.

Сверхъ этого прямого противоръчія обыкновенному сознанію человъческаго духа, Кантово ученіе о пространствъ и времени противоръчитъ ему еще болье или менье посредственнымъ и и косвеннымъ образомъ. Дъло въ томъ, что ученіемъ знаменитато нъмецкаго философа о такъ называемой "трансцендентальной идеальности" пространства и времени весь міръ превращается въ какой-то пустой призракъ, такъ какъ внѣшній міръ мы не можемъ представить иначе, какъ заключеннымъ въ пространствъ и времени. Какое же значеніе, спрашивается, должны имѣть въ такомъ случав естественныя науки, занимающіяся исключительно предметами, которые представляются намъ, нашему воспріятію и сознанію, не иначе, какъ только въ пространствъ и времени? Какова же будетъ достовърность математическихъ истинъ, если онъ толкують о томъ, что сущест-

вуеть только въ насъ? Зачёмъ послё этого дано намъ стремленіе и желаніе постигнуть вещь, какъ она есть, желаніе, представляющее собою живой, напрягающій нервъ всякаго познанія?.. Вотъ къ сколькимъ недоумёніямъ и противорёчіямъ нашему сознанію должно естественно приводить признаніе пространства и времени исключительно субъективными формами нашего познанія. Не служитъ ли уже одно это свидётельствомъ неосновательности такого признанія.

Далье, мивніе о пространствів и времени, какъ только о субъективныхъ формахъ нашего познанія въ смыслѣ ученій Канта, противоръчитъ различнымъ обстоятельствамъ пріобрътенія нами пространственных воспріятій. Такъ, чувства зрвнія и осязанія получають соотв'ятствующія впечатл'янія оть совершенно различныхъ свойствъ тъла, чрезъ совершенно различную среду и посредствомъ различныхъ физіологическихъ процессовъ. Не смотря на это, отъ этихъ чувствъ получаемъ мы пространственныя воспріятія, въ которыхъ обнаруживается наивозможно большее согласіе и взаимное подтверженіе. Если бы сами объекты не были пространственны, но существовали бы въ какойльбо другой формъ бытія, то было бы совершенно необъяснимо. что они столь различными путями могутъ производить въ душв столь согласные пространственные образы, что напр., видимый нами шаръ въ осязаніи никогда не покажется намъ кубомъ или чемъ другимъ, а непременно всегда шаромъ, --и только. Если же допустить предположение, что пространство есть реальная (не опытно-реальная въ смыслъ Канта, а реальная сама по себъ-объективно и абсолютно) форма бытія, 10 эта необъяснимость и чудесность, если такъ можно выразиться, даннаго явленія исчезаеть сама собою, и явленіе становится естественнымъ и понятнымъ для насъ.

Кром'в приведенныхъ доводовъ бол ве отрицательнаго характера, противъ мнвнія, что пространство и время суть только субъективныя формы нашего чувственнаго познанія, могутъ быть приведены еще нікоторыя соображенія бол ве положительнаго характера.

Прежде всего, намъ кажется, что пространство и время нельзя всецъло смъщивать и отождествлять съ протяжениемъ и

продолжительностью. Правда, протяжение и продолжительность есть всегда протяжение и продолжительность чего-нибудь. Значить, это-въ некоторомъ смысле то же пространство и время, но только съ прибавленіемъ предметнаго элемента. Но если отнять этоть эмпирическій элементь, то останется то-же, но уже чистое понятіе пространства и времени. Слёд., здёсь сродство, но не тождество понятій. Между тімь, пространство и время недёлимы, не состоять изъ частей, не увеличиваются и не уменьшаются сами по себь, --- тогда какъ протяжение и продолжительность дёлимы, -- потому что пространство и время могутъ отдёлять части ихъ другь отъ друга, --- и, слёдовательно, состоятъ изъ частей и могутъ увеличиваться и уменьшаться. Всв такъ называемыя геометрическія формы собственно суть видоизмѣненія протяженія, а не пространства; равнымъ образомъ, и измѣненія или виды времени суть только видоизм'йненія продолжительности, а не самаго времени. Пространство же и время въ данномъ случат являются необходимыми условіями этихъ видоизмъненій. Такимъ образомъ, протяженіе и продолжительность, съ одной стороны, предполагаютъ пространство и время, а съ пругой-отличаются отъ нихъ. Следовательно пространство есть только какъ бы возможность протяженія, а время-какъ бы возможность продолжительности, --- хотя, несомненно, объективно и реально существующія, или, иначе говоря, протяженіе и продолжительность суть лишь изв'єстныя условныя формы пространства и времени.

Отсюда, для логически-естественнаго рѣшенія вопроса о пространствѣ и времени предстоитъ рѣшить другой вопросъ: протяженіе и продолжительность суть ли только наши представленія, или, сверхъ того, они даны намъ въ реальной дѣйствительности. Въ безусловной зависимости отъ рѣшенія этого послѣдняго вопроса, въ непремѣнной и ближайшей причинной связи съ нимъ стоитъ и интересующій насъ вопросъ о пространствѣ и времени, какъ предметахъ нашего человѣческаго познанія. Дѣйствительно, если протяженіе и продолжительность даны намъ въ объективной дѣйствительности, то тогда будетъ ясно, что и возможность ихъ будетъ, несомнѣню, только дѣйствительная, а не представляемая или воображаемая.

Поэтому, не безразличнымъ представляется для насъ хотя бы поверхностное разследование и того, несколько неопределеннаго, вопроса, объективны ли сами по себе, въ реальной действительности, протяжение и продолжительность?

Вопросъ этотъ, намъ кажется, разрѣшается вполнѣ положительно, т. е., что протяженіе и продолжительность, несомнѣнно, объективны. Что протяженіе и продолжительность не суть наши представленія, но имѣютъ объективное бытіе,—это видно уже изъ того, что представленія протяженія и продолжительность ности не суть самое протяженіе и продолжительность—ибо представленіе треугольника само въ себѣ не треугольно, представленіе столѣтія не длится сто лѣтъ и т. п.

Это отличіе протяженія и продолжительности отъ представленій показываеть, что они не могуть быть формами чисто чувственныхъ субъективныхъ впечатльній или чувственныхъ представленій, ибо протяженіе и продолжительность только могуть быть представляемы, но сами по себъ отнюдь—не представленія.

Такимъ образомъ, изъ разсмотрѣнія отношенія протяженія и продолжительности вытекаетъ заключеніе, что онѣ имѣютъ объективное, абсолютно-реальное бытіе.

Еще менве выступаеть объективный характерь протяженія и продолжительности, если обратить внимание на отношение ихъ къ вещамъ, даннымъ намъ въ опытъ. Всякому, кто болъе или менъе серіозно и тщательно вдумается въ это, замътно станеть, что онъ суть неотъемлемыя принадлежности вещей, относящіеся къ вещамъ, какъ следствія къ причинамъ. Безъ сомнънія, такой взглядъ и самое слововыраженіе многимъ могуть показаться нёсколько странными: вещи здёсь являются какъ-бы производящими извъстное протяжение и продолжительность, а последнія-формами, определяемыми вещами. Но такое причинное отношеніе вещей къ протяженію можно видъть и выводить уже изъ того, что протяжение осуществляется всегда посредствомъ движенія, для произведенія котораго потребна необходимо какая-либо сила реальная. Что касается продолжительности, то ее можно представить только чрезъ пребываніе въ извістнихь опреділеніяхь, которыя становятся

намъ извёстными или изъ опыта, или же умозрительно, смотря по тому, къ какому предмету относятся опредёленія—эмпирическому, или умозрительному. О дёйствительности продолжительности можно заключать изъ того факта, что относительно продолительности можно сказать только одно есть, но никогда —было или будеть. Продолженіе, какъ и предметь, всегда въ настоящемъ. Когда оно становится прошедшимъ, то его уже собственно нётъ, ибо оно уже прошло. Подобнымъ образомъ, пока еще нётъ продолженія, если оно представляется будущимъ. Какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случать, есть не самое продолженіе, но только умственное представленіе его. И такъ, продолженіе есть лишь тогда, когда есть пребываніе, а пребываніе есть тогда, когда есть какой-нибудь пребывающій или существующій въ извёстной опредёленности предметъ, способный придавать эту опредёленность самому себть, или принимать ее отъ другихъ.

Такимъ образомъ, какъ протяженіе, такъ и продолжительность нѣкогорымъ образомъ производятся вещами, какъ бы изъ слѣдствія, и неотдѣлимы отъ вещей, какъ ихъ опредѣленія. Вслѣдствіе этого, они должны имѣть такое-же предметное значеніе, какое имѣютъ и всякія другія опредѣленія вещей.

Но если протяжение и продолжительность действительно имъють объективное бытіе, то и возможности ихъ, если можно такъ выразиться, или, точнее говоря, то целое, части и известныя формы котораго они представляють, т. е., пространство и время-очевидно должны имъть также объективное значеніе и существование реальное въ собственномъ смыслъ. При этомъ, не будеть ли справедливъе мыслить не вещи въ пространствъ и времени, а, напротивъ, эти последнія въ вещахъ? Должно лишь отръшиться отъ Кантовой точки возарвнія, отъ его понятія объ опытной лишь реальности пространства и времени въ томъ смыслъ, что ови реальны, доколъ мы имъемъ дъло съ предметомъ въ опытъ, какъ съ явленіемъ, но не существуютъ на самомъ дълъ. Да, пространство и время не могутъ мыслиться нами въ чистомъ видъ, они, можно сказать, неотделимы отъ вещей, какъ и вещи отъ нихъ. Но это еще не значитъ, что они не имъютъ объективнаго существованія и суть лишь извъстныя формы нашего внутренняго представленія, присущія



одному только воспринимающему субъекту. Напротивъ, эта самая неотдълимость пространства и времени отъ вещей, это ихъ совмъстное взаимоотношение и внутреннее наше сознание, по которому мы не можетъ мыслить вещи иначе, какъ въ пространствъ и времени, а пространство и время иначе, какъ въ вещахъ, явно свидътельствуетъ объ ихъ объективномъ бытіи.

Вообще, взглядъ Канта на пространство и время, какъ на субъективныя только формы нашего чувственнаго познанія, страдаеть крайнею и очевидною односторонностью, какъ и вся его "Трансцендентальная эстетика". Обращая исключительное винмание свое на воспринимающаго субъекта, Кантъ слишкомъ мало вниманія на объекты познанія и часто не видить или отрицаетъ объективно-реальное бытіе тамъ, гдв оно не можетъ не быть. Віздь, безъ объектовъ познанія не можеть быть санаго познанія. Недостаточно еще признавать лишь объективное существование вещей, нами познаваемыхъ. Такую же объективность должно приписывать и формамъ, въ которыхъ мы ихъ неизбъжно мыслимъ, признакамъ, которые отъ нихъ неотдълими, условіямъ, вит которыхъ онт, по нашему сознанію, не могутъ существовать, т. е., прежде всего и бол ве всего пространству и времени. Признавая объективное бытіе этого міра вещей, которыя мы познаемъ, было бы прямою несообразностью отрицать объективность пространства и времени, считая ихъ одними лишь чистыми (скорте туманными), субъективными опредъленіями вещей со стороны лица воспринимающаго. Кантово ученіе о пространствів и времени слишкомъ гипотетично и не выветь подъ собой никакой твердой почвы и надлежащихъ въ свою пользу доказательствъ. Но оно, сверхъ того, не имфетъ возможности объяснить наши познанія вибшняго міра и противоръчитъ некоторымъ фактамъ изъ области человеческаго сознанія и познанія. Безъ сомнінія, пространство и время можно признать "интеллектуальными формами возэрвнія", но это не есть еще чисто субъективный характеръ ихъ, усвояемый имъ Кантомъ. Мы называемъ ихъ "интеллектуальными формами воззрвнія" совствь не въ томъ смысль, какъ понималь ихъ Кантъ, -- какъ будто пространство и время не имъють объективнаго существованія, т. е., не существують на са-

момъ дълъ. Направленія, по которымъ достигають до нашихъ органовъ чувствъ лучи свёта, звука и теплоты, скорее приводять насъ къ тому заключенію, что исходныя точки эрфнія, т. е.. даятели или сочетанія силь, находятся въ пространственномъ протяжения другъ подлё друга, и надъ и подъ другъ другомъ, и научное изследованіе, открывая намъ пути небесныхъ телъ, Кеплеровы и Ньютоновы законы, равно какъ на землъ законы кристаллизаціи и законы оптики и акустики, ръшительно подтверждаетъ объективность пространства и времени. Если же мы говоримъ, что субъектъ сознаетъ внъшній мірь подъ интеллектуальными формами пространства и времени, то этимъ просто выражается только то, что пространство и время не только въ объектъ существуетъ объективно, но что и субъектъ, съ своей стороны, обладаетъ способностью воспринимать эти формальныя протяженія, -- другими словами, что существующему во внъшнемъ міръ измюримому протяженію соответствуеть въ субъекте измпряющее. Если бы это было не такъ, то мы точно также не могли бы доходить до понятій о пространств' и времени, т. е., о высот', широт', глубинъ, о прошедшемъ и будущемъ, какъ, напр., не доходить до этихъ понятій и растеніе; мы точно также не въ состояніи были бы постигнуть, напр., учение Пивагора, какъ не можетъ постигать его и животное. Такимъ образомъ, пространство и время субъективны и апріорны. Но они въ тоже время непремънно должны быть и объективны, быть объективными формами внёшнихъ вещей. Если бы пространство и время не имъли объективнаго бытія, не существовали бы на самомъ дёль, если бы въ мір'в не существовало никакой перем'вны, если бы вселенная, во всёхъ своихъ частяхъ, оставалась равною самой себъ, неподвижною и неизмънною, --то не было бы и никакой возможности воспринимать различіе въ пространствъ и времени, делать какія либо пространственныя и временныя измеренія и определенія. Но такъ какъ все течетъ (древнее изреченіе-πάντα ρεί), такъ какъ вещи ясно представляются нашимъ чувствамъ въ постоянномъ движеніи и, слёд., въ различныхъ измфреніяхъ, — то отсюда происходить объективное различіе между временными или пространственными пунктами a, въ которыхъ вещи находились въ томъ или другомъ видъ, и другими пунктами пространства и времени  $b,\ c,\ d,$  въ которыхъ онъ были въ иномъ. А если такъ, то необходимо признаніе объективнаго бытія пространства и времени, безъ чего не было бы возможью и самое наше чувственное познаніе. Если мы не можемъ мыслить вещи иначе, какъ въ пространствъ и времени, - то они должны существовать въ действительности, иметь объективное, реальное бытіе. Такимъ образомъ, должно признать, что пространство и время заключають въ себъ два элемента: субъективный и объективный, т. е., съ одной стороны, они суть необходимыя представленія а priori и субъективныя условія нашего чувственнаго познанія, съ другой стороны-они суть объективныя формы внёшнихъ вещей. И это элементыне противоръчивые, а, напротивъ, неразрывно связанные между собою, такъ что одинъ безъ другаго не мыслимъ при чувственныхъ воспріятіяхъ внёшняго міра: пространство и время служатъ какъ бы посредниками между мыслящимъ и воспринимающимъ субъектомъ и воспринимаемыми и познаваемыми вещами, объектами чувственнаго познанія, и потому необходимо должны быть въ одно и то же время и субъективны, и объективны.

Но если учение Канта о пространстве и времени, какъ о чисто субъективныхъ формахъ нашего чувственнаго познанія, не имъющихъ дъйствительнаго, объективнаго существованія, и страдаеть крайнею, очевидною односторонностью и должно быть признано несостоятельнымъ, то все-же за знаменитымъ кёнигсбергскимъ мыслителемъ нельзя не признать здёсь велякой заслуги человъческой мысли. Вообще нужно замътить, что заслуги Канта для философіи весьма важны по множеству плодотворныхъ и свётлыхъ мыслей, внесенныхъ имъ въ обращеніе. Замізчательный его трудь, извістный въ полномъ своемъ видъ и составъ подъ именемъ "Критики чистаго разума", имъетъ все свое значение и для настоящаго времени. Онъ поучителенъ для насъ какъ своими достоинствами, такъ даже и своими недостатками. Множество глубокихъ зам'вчаній относительно способовъ нашего познаванія, весьма подробный и тонкій анализъ движеній нашего познающаго ума дёлають "Критику чистаго разума" неизбъжною для всякаго, кто хотълъ бы дать

себъ отчеть въ способъ своего познаванія. Въ частности, это замівчаніе можно отнести и къ "Трансцендентальной эстетиків" Канта, къ его ученію о пространствъ и времени. Если мы постараемся забыть крайнюю его односторонность и посмотримъ на предметь нівсколько съ другой стороны, то для нась нівсколько выяснится философское значеніе этого ученія. Кантъ съ особенною ясностью, какъ никто до него, указалъ апріорность нашихъ понятій о пространствъ и времени, которыя, какъ мы видёли, несмотря на свое действительное, объективное бытіе, им'єють соотв'єтственныя идеи въ нашемъ ум'є до опыта и иначе не могли бы нами быть постигнуты. Кантъ впаль въ ошибку и крайнюю односторонность, доказывая исключительно субъективный характеръ пространства и времени, какъ только субъективныхъ, будто-бы, формъ нашего чувственнаго познанія, но его заслуга въ томъ, что онъ убъдительно указаль на ихъ субъективный характеръ и тёмъ защитиль достоинство человъческаго духа отъ посягательствъ со стороны новъйшаго матеріализма, все пытающагося объяснять физіологическими лишь причинами, ставящаго человъческое познаніе въ исключительную зависимость отъ воздійствія внішняго міра и игнорирующаго воспринимающаго субъекта, мыслящій человъческий духъ, прирожденныя идеи и апріорныя понятія. Наконедъ, поучительны и самые недостатки ученія Канта о пространствъ и времени. Недостаточная психологія Вольфовой школы, положенная Кантомъ въ основу своихъ изследованій и въ частности его "Трансцендентальной эстетики", крайній формализмъ мысли и даже педантизмъ ея, узкая односторонность его взгляда на пространство и время, --- все это должно побуждать къ новой постановкъ вопросовъ и новой ихъ обработкъ, побуждать философскую мысль и приводить ее къ бол'ве правильному выясненію понятій о пространств'в и времени и ихъ соотношенія съ мыслящимъ субъектомъ и внішнимъ объективнымъ міромъ. И, несмотря на заблужденія и односторонность Канта въ его ученіи о пространствѣ и времени,и тутъ многія его замічанія могуть быть приняты за руководящія начала и вносять новыя мысли въ наше умственное обращеніе... H. C.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

## КНИГА 5-я.

О томъ, что единое тождественное сущее вездів, во всемъ присутствуєть во всей своей цівности—изслівдованіє второе (περί τοῦ τὸ ὄν εν καί ταῦτόν ὄν αμα πανταχοῦ είναι ὅλον—δεύτερον).

Всеобщая въра людей въ единаго вездъ сущаго Бога. Доказательства истины этой въры. Отношение единаго всеобъемлющаго абсолютно сущаго къ множественности бытія въ сверхчувственномъ и въ чувственномъ міръ. Отношеніе матеріи къ ндеъ. Міровая душа, какъ единый источникъ жизни для всего одушевленнаго. Отношеніе чувственнаго міра, существующаго въ формъ пространства и времени, къ сверхчувственному міру вепротяженному и въчному.

Что единое по числу и тождественное по существу начало присутствуеть вездъ во всей своей цълости,—это есть убъжденіе, общее всьмъ людямъ, ибо всь безотчетно, въ силу нъкоего природнаго инстинкта говорятъ, что Богъ, присущій каждому изъ насъ, есть одинъ и тотъ же (во всьхъ и во всемъ). И, когда люди говорятъ такъ, напрасно стали бы вы требовать отъ нихъ объясненія, какъ это Богъ присутствуетъ въ насъ, и спращивать, на чемъ основывается это ихъ убъжденіе: они въ состояніи отвътить лишь одно,—что такъ оно есть (а иначе быть не можетъ): покоясь на этомъ убъжденіи, возникающемъ одновременно съ первымъ пробужденіемъ мысли, они будутъ твердить все одно, что должно существовать нъчто единое и

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разунъ" за 1898 г., № 24.

тождественное и ни за что не отрекутся отъ этого единства. Это убъждение представляетъ собою начало кръпчаншее, достовърнъйшее всъхъ началь, -- начало, которое изначала звучитъ въ душахъ нашихъ, которое, конечно, наблюденіемъ вещей болье проясняется и подтверждается, но возникаеть въ насъ и присуще намъ прежде всего прочаго, даже прежде подоженія, гласящаго, что все стремится къ благу, ибо само это положение истинно лишь подъ темъ условиемъ, если все существа нуждаются въ единствъ, стремятся къ единству, образують единство. Это единое, нисходя насколько возможно въ иное, кажется многимъ и на самомъ дёлё является въ извёстномъ отношени какъ множество, но его первоначальная природа и его стремленіе къ благу, будучи (на самомъ дёлё) стремленіемъ къ самому себъ, приводить (это его множество) къ реальному единству, къ которому стремится всякая природа, насколько всякая хочетъ утвердить саму себя, ибо благо всякой такой единой и единичной природы не въ иномъ чемъ состоить, какъ въ томъ, чтобы быть самой собою и для себя, утверждаться на себъ-словомъ, чтобъ быть единою, единичною. Поэтому вполнъ справедливо говорится, что благо такой природы заключается въ ней самой, есть ея собственное благо, котораго нечего ей искать внъ себя. Да и какъ это, спрашивается, благо могло бы находиться гдів-то внів сущаго, то есть, падать въ область несущаго? Такъ какъ благо не есть же что либо несущее, то ясно, что оно можеть находиться лишь въ области сущаго. А если такъ, если благо само есть сущее и находится всегда въ сущемъ, то это значитъ, что, пребывая въ самомъ себъ, оно въ то же время присуще и каждому изъ насъ (ибо существуемъ же мы). Итакъ, мы сами не далеки отъ сущаго, такъ какъ всѣ мы въ немъ находимся и оно не далеко отъ насъ. Выходитъ, что всв существа (какъ существующія) представляють собою въ этомъ отношени одно (цёлость существующаго).

2. Такъ какъ разумъ человъческій, занимающійся ръшеніемъ этого вопроса (о природъ истинно-сущаго), самъ не представляетъ чистаго единства, а кромъ того въ своемъ изслъдованіи обращается къ природъ тълъ и отсюда заимствуетъ для него основополагающіе принципы, то не удивительно, что онъ и

природу бытія сверхчувственнаго разделяєть, считая ее похожею на природу телесную, и приходить къ отриданію ся единства; иначе и быть не можетъ, когда изследование выходить изъ принциповъ, не соотвътствующихъ (природъ предмета). Поэтому, намъ, въ основу нашего изследованія о единомъ абсолютно-сущемъ, следуетъ положить начала самыя достоверныя, т. е., ноуменальныя свойственныя ноуменамъ и способныя выразить природу истинно-сущаго. Въ самомъ дёль, все чувственное, находящееся въ непрерывномъ движеній, претерпіввающее всяческія изміненія, и везді во всякомъ місті раздъленное, не можетъ быть названо бытіемъ въ строгомъ смыслъ слова, а лишь бываніемъ 1); напротивъ бытіе сверхчувственное, какъ въчное, есть бытіе не раздъленное, -- оно остается всегда себъ равнымъ и тождественнымъ, не происходитъ и не гибнеть, не занимаеть никакого пространства, не заключается ни въ какомъ опредъленномъ мъсть, не входитъ никуда и не выходить ни откуда, но пребываеть всегда въ самомъ себъ. Когда идетъ речь о природе телъ, то конечно можно и должно выходить изъ понятія объ этой природь и ея свойствахъ и путемъ силлогистическаго умозаключенія получить более или менье въроятныя положенія: но когда рычь идеть о бытіи ноуменальномъ, тогда въ основу изследованія должно полагать природу той сущности, которая составляеть предметь его, изъ нея самой извлекать всё начала его, совсёмъ уже не обращаться къ иной природъ, какъ бы по забывчивости, но исключительно только изъ этой одной (сверхчувственной) сущности извлекать понятіе о ней, ибо (по ученію Логики) и везді вообще сущность предмета (т/ сст!) должна служить исходнымъ пунктомъ всякаго о немъ изследованія, и хорошее определеніе вещи даетъ указаніе и на многія ся свойства. Поэтому, когда рвчь идеть о бытім ноуменальномъ, гдф сущность составляеть все, то тутъ уже все вниманіе слідуетъ сосредоточить на сущности, ея одной постоянно держаться, къ ней одной все относить.

3. Итакъ, если поуменальное бытіе есть такое истинно-су-



<sup>1)</sup> ο δή γένεσιν ἄν προσήχοι ονομάζειν, άλλ' οὐχ οὐσίαν. Это положеніе тоже пізними взято у Платона. См. Филобь 54—56.

щее, которое не подвержено никакому измененію, никогда не удаляется отъ себя, исключаетъ изъ себя всякое бываніе и не занимаетъ никакого мъста, то изъ такой его природы следуетъ также, что оно всегда находится въ самомъ себъ, что оно не имъетъ частей, находящихся на извъстномъ другъ отъ друга разстояніи--одна здёсь, другая тамь и т. д., что оно никогда не выходить изъ самого себя вовнъ, такъ какъ въ противномъ случаь оно находилось бы во многихъ различныхъ субстратахъ, нди по крайней мфрф въ какомъ либо одномъ, и тогда уже не было бы недоступно страданію, ибо находиться въ чемъ либо другомъ значить быть подверженнымъ страданію; а такъ какъ оно не подвержено никакому страданію, то оно не находится ни въ какомъ другомъ субстратъ. А если такъ, -если оно не удаляется отъ себя, не делить себя, но пребываеть въ себе, какъ единое целое, и можетъ находиться сразу во многомъ, не терия отъ этого никакого измененія, то это значить, что оно, открываясь во многихъ существахъ, остается во всёхъ ихъ однимъ и темъ же, то есть, что оно пребываетъ вместе и въ самомъ себъ и внъ себя, такъ какъ оно не представляетъ изъ себя одного опредвленнаго существа, но всв существа участвують въ немъ по мъръ своей къ нему близости, зависящей отъ того, насколько они способны приближаться къ нему. Такимъ образомъ, остается одно изъ двухъ, или отвергнуть сейчасъ установленныя нами начала и положенія и вмъстъ съ тъмъ отрицать бытіе ноуменальнаго міра, или же, если нельзя отречься отъ признанія его бытія, принять, какъ несомнінную истину, высказанное нами въ самомъ началѣ положеніе, что истинно-сущее есть единое по числу, тождественное и нераздъльное цълое. Оно не удалено ни отъ одного изъ существъ, но для этого (чтобы быть имъ близкимъ и присущимъ) оно вовсе не изливается такъ, чтобы нъкоторыя части его существа отдълялись (и входили въ нихъ); нътъ, оно во всей цълости пребываетъ въ самомъ себъ, и когда оно производить что либо низшее, менъе совершенное, то при этомъ не покидаетъ себя и не распространяетъ себя здёсь или тамъ въ этихъ другихъ вещахъ: допустить противное значило бы согласиться, что оно находится на одной сторонъ, а созданныя имъ вещи на другой, и что оно, существуя отдъльно отъ вещей, занимаетъ мъсто. Умъстно тутъ еще и такое соображение: что касается вещей происшедшихъ (отъ единаго сущаго), то каждая изъ нихъ представляетъ или пълое бытие или только часть его; если она есть только часть его въ такомъ разъ она не обладаетъ природою пълаго; а если она есть цълое, тогда мы должны или согласиться, что она можетъ быть раздълена на столько же частей, какъ и то все, въ составъ котораго она входитъ, или скоръе уже признать, что единое тождественное бытие можетъ находиться одновременно вездъ во всей своей пълости.

Аргументація эта опирается на самой вещи ноуменальной и ея сущности и не содержить въ себъ ничего чуждаго этой сущности, ничего заимствованнаго изъобласти иной (тълесной) природы.

4. Следуетъ твердо помнить, что Богъ не здёсь только присутствуеть, а тамъ отсутствуеть, но вездъ есть. Всъ, имъющіе понятіе о божествъ, обыкновенно върують и говорять, что не только этотъ Богъ (единый, высочайшій) есть вездёсущій, но и всь вообще боги таковы, -- такъ върують, потому что и разумъ требуетъ этой въры. Но если Богъ вездъ присущъ, то это именно потому, что во всемъ нътъ никакого раздъленія, а иначе онъ и не могъ бы присутствовать вездъ, ибо если-бы онъ состояль изъ частей, то одна часть его находилась бы здісь, другая тамъ, --- кроміз того, въ такомъ разіз Онъ не быль бы единымъ, ибо былъ бы похожъ на пространство, раздёленное на множество частей, онъ уничтожился бы отъ такого раздъленія, и части его не составляли бы изъ себя одного цёлаго, словомъ, онъ быль бы теломъ. Поелику же это невозможно, то необходимо признать за истину то, чему накоторые не хотять върить, но что удостовъряется върою всъхъ людей, истекающею изъ самой природы человъка, именно, что Богъ присутствуеть одновременно вездѣ во воей цѣлости и въ тождествѣ своего существа. И если мы такую Его природу назовемъ безконечною на томъ основаніи, что для нея нътъ и не можетъ быть никакихъ границъ, то не то ли это будетъ значить, что она есть вседовлівющая-такая, въ которой ність ничего ей недостающаго? А если ничего нътъ такого, что ей бы недоставало, то это потому и это значить, что она присутствуеть

во всемъ существующемъ, ибо еслибы она въ чемъ либо не присутствовала, то это значило-бы, что въ иныхъ мёстахъ ея нътъ и что ей недостаетъ чего-то (того, что въ нихъ находится). Существа, которыя (по своей природв) ниже Первоединаго, существують совмёстно съ нимъ, и хотя слёдують послъ него, но около него и въ немъ находятся, какъ его порожденія (οίον γέννημα), такъ что если что либо въ нихъ участвуетъ, то участвуетъ также и въ немъ. Такъ какъ въ сверхчувственномъ мірѣ есть существа перваго, второго и третьяго порядка, такъ какъ они группируются около одного центра одного и того же круга, такъ какъ они находятся здёсь всё вместъ, не раздъляемые другъ отъ друга никакими пространственными промежутками, то это значить, что существа перваго или второго порядка находятся тамъ же, гдв и существа третьяго порядка, и наоборотъ.

5. Для большей ясности представленія (этой формы существованія) очень часто прибъгають къ образу круга, въ которомъ изъ одного центра исходитъ множество радіусовъ; подобно этому говорять и тамъ (въ сверхчувственномъ міръ отъ первоединаго) происходитъ множество существъ. Но къ положенію, что происходящее тамъ многое существуетъ разомъ и виъстъ, необходимо присовокупить слъдующую оговорку: даже въ кругъ сливающіеся въ одно (въ центръ) радіусы могутъ быть принимаемы за особые, отдъльные (даже въ центръ), такъ какъ кругъ все таки есть поверхность; но гдв нътъ пространства и протяженія свойственнаго даже поверхности, гдъ имъютъ мъсто однъ лишь непротяженныя силы и сущности, тамъ эти силы и сущности легко могутъ быть представлены, какъ такіе особные центры, которые всё вмёстё составляють одинь и тотъ-же единственный центръ, на подобіе того, какъ и всъ радіусы, представляемые въ самомъ началъ до распространенія ихъ въ пространствъ, должны бы составлять изъ себя одну точку съ своимъ центромъ. Когда же затъмъ радіусы распространятся въ пространствъ, то они будутъ зависъть отъ техъ точекъ, изъ которыхъ вышли, при чемъ каждая точка будеть имъть свой особый центрь, не отдълимый однакожь отъ перваго (общаго всъхъ) центра; эти центры, не смотря на соединеніе всёхъ ихъ въ одномъ первомъ центрѣ, будутъ также и особыми индивидуальными, ибо образуютъ изъ себя число—число какъ разъ равное числу радіусовъ, для которыхъ они послужили началомъ; сколько радіусовъ выходитъ изъ центра и опять въ немъ сходится, столько же для нихъ есть и центровъ, и однакожъ всѣ они составляютъ одинъ и тотъ же центръ. Сравнивая ноуменъ съ центрами, которые совпадаютъ въ одномъ центрѣ и сливаются здѣсь въ одно, и въ то же время кажутся особыми и многими въ радіусахъ, въ которыхъ они лишь раскрываются, но вовсе ими сами не пораждаются, мы думаемъ дать этимъ сравненіемъ еще болѣе ясное представленіе о тѣхъ сущностяхъ, состоя изъ которыхъ, ноуменальная природа (при единствѣ) есть множественная и вездѣсущая.

6. Въ самомъ дёлё ноумены, представляя изъ себя множество, образують также и единство, и наобороть составляя единство, по причинъ своей безконечной (не объятой пространственными границами) природы, образують множество; туть многое въ единомъ и единое во многомъ и все вмъстъ; каждая сущность устремлена своею энергіею на все цёлое и вмёстё съ нимъ, и даже когда направляетъ ее на какую либо часть, двиствуеть на нее совмъстно съ цълымъ, ибо хотя первое ея дъйствіе на эту часть имбеть видь частнаго дойствія, но въ него входить и действіе целаго, какъ напр. когда человекь въ себъ (идея, сущность), входя въ какого либо человъка, и становится этимъ именно особымъ челов комъ, то отъ этого онъ вовсе не перестаетъ быть человъкомъ въ себъ; человъкъ тълесный (ό ανθρωπος έν τη ύλη), происходящій отъ человька идеальнаго (6 андрожноς ката түч ідбан), который есть одинъ единственный, производить множество человъческихъ индивидуумовъ, которые однакожъ всв одинаково суть люди именно потому, что одно тождественное нѣчто (идея) налагаетъ на все множество одну и туже цечать. А это значить, что человъкъ въ себъ, что каждый ноуменъ, что вся цълость ихъ не во множествь (индивидуальныхъ вещей) находится, а напротивъ (это видимое) множество въ томъ сверхчувственномъ мірѣ содержится, или върнъе, какъ бы располагается вокругъ его, ибо иначе напр. бълизна присутствуеть во всемъ тълъ и совсъмъ

иначе одна тождественная душа присутствуетъ во всёхъ членахъ организма; вотъ именно такъ (какъ душа въ органахъ тёла) истинно-сущее вездё и во всемъ присутствуютъ.

- 7. И мы своимъ существованиемъ и своимъ существомъ утверждаемся всецёло на этомъ сущемъ, къ нему всегда обращены, ибо въ немъ лежитъ наше начало. Въдь мы мыслимъ ноумены, не прибъгая къ образамъ и отраженіямъ, и это значитъ, что мы сами принадлежимъ къ числу ихъ, и когда мы бываемъ причастны истиннаго знанія, то это не потому, что мы ихъ воспринимаемъ, или овладъваемъ, а потому что къ нимъ возносимся и въ среде ихъ находимся. Такъ какъ кромъ насъ есть эти подобныя намъ ноуменальныя сущности, то (вслёдствіе нашего сходства съ ними) мы всё принадлежимъ къ числу ноуменовъ, и, какъ ноумены, существуемъ совмъстно со всёми прочими, и вмёстё съ ними составляемъ одно цёлое. Когда мы направляемъ взоръ вовнъ а не туда, гдъ мы коренимся (духовною природою), то конечно не можемъ усмотръть нашего единства (со всёмъ сверхчувственнымъ цёлымъ), и насъ можно въ этомъ разъ уподобить множеству дицъ, которыя на внёшній взглядъ кажутся многими, не смотря на то, что въ существъ всъ они растугъ и держатся на одной и тойже головъ. Но если бы каждое изъ этихъ лицъ, собственною ли силою, или движимое Аеиною, могло обратиться на самое себя, то оно увидело бы въ себе и Бога и все; конечно, сразу оно не увидить себя какъ единое все, но глядя все больше и больше и не находя нигдъ точки опоры для очерченія собственныхъ границъ и для определенія, доколе собственно простирается его собственное бытіе, оно въ концъ концовъ оставить попытку отличить и отделить себя отъ всеобщаго бытія, и такимъ образомъ, не двигаясь впередъ, не перемёняя места, очутится тамъ же, гдв это всеобщее бытіе, —само окажется этимъ бытіемъ.
- 8. Намъ кажется, что всякій, вдумывающійся въ вопросъ объ участіи матеріи въ идеяхъ (ή τῆς ὅλης τῶν εἰδεῶν μετάληψις), согласится съ нашимъ воззрѣніемъ, и не станетъ его оспаривать, какъ такое, которое допускаетъ нѣчто невозможное. На нашъ взглядъ, слѣдуетъ считать за вѣроятное и необходимое, что природа вещей вовсе не такъ устроена, чтобъ особо нахо-



дились тамъ-то идеи, и особо вдали отъ нихъ находила сь матерія, въ которую потомъ откуда-то свыше исходить осіяніе (દોλαμψις). Такое представленіе, на нашъ взглядъ лишено всякаго смысла, ибо какой тутъ могутъ имъть смыслъ такія представленія, какъ особо, отдёльно, вдали? А о томъ уже и говорить нечего, что при такомъ представленіи дёла участіе въ идеяхъ (всего телеснаго) представляло бы нечто самое неудобопостижимое и неудобовыразимое. Между темъ познано и выяснено оно можеть быть лучше всего посредствомъ примфровъ и сравненій. И мы иногда употребляемъ туть выраженіе излученіе, осіяніе, но мы усвояемъ ему здёсь совсёмъ не то значеніе, въ какомъ употребляемъ его въ приміненіи къ чувственнымъ вещамъ, когда говорятъ объ излученіи, исходящемъ изъ одного предмета въ другіе. Такъ какъ матеріальныя вещи суть образы, первообразы которыхъ суть иден, то и мы говоримъ. что онъ освъщаются идеями, чтобы дать этимъ понять, что освъщаемое есть нъчто совсъмъ иное и особое отъ того, что его освъщаетъ. Но чтобъ быть вполет точными, мы должны къ этому присовокупить, что идея вовсе не отдълена мъстомъ отъ матеріи и вовсе не такъ отражается въ матеріи, какъ тѣлесный предметь въ водъ, что напротивъ матерія отовсюду окружаетъ идею, примыкаетъ къ ней, не касаясь ея (какъ внъшней вещи) и при такой близости, безъ посредства чего либо третьяго, вся воспринимаеть отъ идеи столько, сколько воспринять способна, между тъмъ какъ идея при этомъ вовсе не распространяется по всей матеріи и не носится надъ нею, но не перестаетъ пребывать въ самой себъ. Напримъръ, такъ какъ идея огня сама не находится въ матеріи, и мы вслъдствіе этого принимаемъ матерію за общій субстрать всёхъ стихій, то идея огня, не нисходя въ матерію, даетъ всей ей форму огня, дълаетъ огненною, после чего огонь (чувственный), какъ имъющій въ матеріи свой субстрать, является уже, какъ разнообразная, большая или меньшая масса. То же самое примънимо и ко всёмъ такъ называемымъ стихіямъ. Итакъ, если этотъ единый идеальный огонь усматривается потомъ повсюду, гдв онъ отражаеть свой образь, то онь производить это отражение себя въ матеріи, не находясь въ иномъ, чемъ она, мъств на подобіе того, какъ телесный предметь въ чемъ либо отражается, а иначе онъ весь быль бы дань гдв либо для нашего чувственнаговоспріятія (на подобіе предмета отражающагося въ чемъ либо). Если же онъ весь является въ каждомъ изъ многихъ своихъ образовъ, то это благодаря тому обстоятельству, что огонь (чувственный) самъ уже производить для себя места, между темъ какъ идея его пребываетъ въ самой себъ (а не въ какомъ либо мъстъ), ибо становясь множественнымъ, онъ пеобходимо разбъгается (въ пространствъ) и удаляется, хотя, ставъ множественнымъ, не перестаетъ участвовать въ одномъ и томъ же принципъ (отражать въ себъ одну и туже идею или форму огня). Такъ какъ идея неделима, то она ни малейшей части самой себя не отдаетъ матеріи, но не смотря на свое нераздъльное единство, она не безсильна отпечатлъватъ форму свою въ томъ, что само по себъ чуждо ея единства (и представляетъ чистуюраздъленность, т. е., матерія) и становится присущею сразу всей вселенной не такъ, что одною своею частію формируетъ одну ея часть, другою-другую, но сама будучи целою, формируетъ сразу все и каждое порознь. Смёшно было бы предполагать, что есть много идей огня, что каждый огонь образуется поособой идет; это значило бы, что идей (одного и того же содержанія) есть безконечное множество. Да и какъ можно раздълить другъ отъ друга явленія, производимыя огнемъ, когда огонь (по своему субстрату) есть начто единое и непрерывное? Въдь если подложить подъ эту часть матеріи другой огонь и увеличить его, то развъ можно сказать, что туть какая то совсёмъ другая и иная идея (или сила) огня действують, а не та самая (одна единственная), которая вездё производить одно и то же дъйствіе?

9. Если согласиться, что всё стихіи, по образованіи ихъ, составляють одно цёлое, имёющее форму шара, тогда нельзя уже допустить, что этоть шаръ произведенъ многими дёятелями, изъ коихъ одинъ произвель одну часть его, другой другую, но необходимо признать его произведеніемъ одного и тогоже создателя, притомъ такого, который въ дёйствіи созданія шара присутствоваль нераздёльно весь, а не производиль одну часть его одною своею частію, другую другою, ибо въ послёднемъ

случав шаръ все таки быль бы произведениемъ многихъ двятелей, если бы во всей цълости своей не быль произведениемъ одного недълимаго начала. Но понятно, что такое единое недълниое начало не изливается же само во всю массу производимаго имъ шара, а напротивъ шаръ весь на немъ (его силою) держится, другими словами, одна и та же жизнь проникаетъ и ожватываеть весь шаръ, который такимъ образомъ весь содержится въ этой одной и той же жизни (а не она въ немъ). Такимъ-то образомъ все, что содержится въ этомъ шарѣ (во вселенной), объемлется и проникается одною и тою же жизнію, и всь души составляють одну душу, которая вслёдствіе этого есть единая и вивств безконечная. Вотъ почему некоторые философы выражались, что душа есть число, а другіе прибавляли, что душа увеличивается выпость со числомо, желая дать понять, что нёть ничего такого, въ чемъ бы отсутствовала душа, что она вездъ и во всемъ, не переставая въ самой себъ быть темь, что она есть. Это значить, что если бы мірь могь стать еще большимъ, чемъ каковъ онъ есть, то и тогда у души достало бы силь на все и вся, потому что и тогда онъ весь содержался бы во всей душт (т. е., въ универсальной). Такимъ образонъ выражение: "душа увеличивается выпость ст числоми" следуетъ понимать не въ буквальномъ, а въ томъ смысле, что душа, не смотря на свое единство, не отсутствуеть ни въ чемъ, присутствуетъ вездъ, ибо единство ея вовсе не есть такое, которое подлежить измітренію и какое свойственно той или иной природь (тылесной), которая тщетно претендуеть быть единою и касается единою лишь насколько участвуетъ въ истинномъ единствъ. Въ строгомъ смыслъ слова единое есть только то бытіе, которое не составляется изъ многихъ особыхъ частей, а жначе постепенное отнятіе каждой изъ его частей повело бы къ уничтоженію его единства и целости, потомъ-то, которое не отделено никакою границею отъ всего прочаго (многаго), а иначе ему пришлось бы или не досягать до всего, если бы это все оказалось большимъ, чемъ оно, или растягиваться въ желаніи стать въ уровень со всімь, и касаться частей этого всего своими частями, вмёсто того, чтобъ присутствовать во всемъ вездё во всей своей цёлости; а кромё того, такъ какъ при такой своей раздробленности, оно не составляло бы одного непрерывнаго сосредоточеннаго въ себъ пълаго, то ему самому неизвёстно было бы, гдё оно находится. Итакъ, если это бытіе есть единое въ истинномъ смыслѣ слова, если единство составляеть саму сущность его, то оно должно извёстнымъ образомъ содержать во власти и силъ своей и противоположную природу, т. е., множество; мало того, необходимо, чтобъ оно, это множество, имъло не внъ себя, а у себя и отъ себя, другими словами,--чтобъ оно, будучи единымъ, вместе съ темъ было многимъ и безконечнымъ. Будучи же таковымъ, оно вездъ является во всей своей цёлости какъ единый разумъ, который самъ себя обнимаетъ и обнимая или содержа себя въ самомъ себъ, нигдъ не удаляется отъ себя, но вездъ пребываетъ въ самомъ себъ; онъ не отдъляется мъстомъ и отъ всъхъ другихъ вещей, ибо овъ существовалъ прежде всёхъ тёхъ вещей, которыя существують въ формъ пространства; онъ не имъль въ нихъ никакой нужды, напротивъ онъ нуждались въ немъ какъ въ своей основъ, но не смотря на то, что всъ онъ на немъ были утверждены, онъ все таки продолжаетъ назыблемо пребывать въ самомъ себъ, и если бы какъ нибудь онъ двинулся (изъ себя), тогда всё прочія вещи тотчасъ погибли бы и исчезли, лишившись въ немъ той основы, на которой всѣ утверждаются. Но, не можеть быть никакого разумнаго основанія для того, чтобы онъ, обладавшій совершеннымъ бытіемъ благодаря тому обстоятельству, что пребываеть въ самомъ себъ, вдругъ отчуждался отъ себя, удалялся изъ себя и ввърилъ свое существованіе той невфрной измінчивой протяженной природъ, которая для своего сохраненія сама въ немъ нуждается.

10. Итакъ, это истинно-сущее въ самомъ себѣ пребываетъ всею своею премудростію и ни во что другое само не входитъ, но за то всѣ прочія вещи устремлены къ нему, и это страстное стремленіе указываетъ имъ, гдѣ оно находится. Стремленіе это похоже на ту настойчивую любовь, которая готова проводить дни и ночи у дверей того, кого она любитъ, которая хочетъ находиться всегда совнѣ подлѣ красоты, движимая желаніемъ владѣть ею и считая за счастье участвовать въ ней. Подобно этому и любящій красоту сверхчувственную не овладѣваетъ ею самою, а только находясь вблизи ея, наслаждается

участіемъ въ ней, между тёмъ какъ она въ самой себё пребываетъ, и вотъ почему часто многіе любятъ одну и ту же красоту, любятъ ее притомъ во всей ея цёльности, и если владёютъ ею,—по мёрё своихъ силъ, то владёютъ, или по крайней мёрё желаютъ владёть ею во всей ея цёлости. Развё мыслимо, что это истинно-сущее не довлёетъ для всего (что въ немъ участвуетъ), пребывая въ самомъ себё? Оно довлёетъ для всего именно потому, что, пребывая въ самомъ себе (какъ единое цёлое), въ тоже время красотою своею присущее всему во всей своей цёлости.

Подобно красотъ и мудрость (то фромеги) присуща всему (что участвуетъ въ ней) во всей цълости, а не такъ, что одна часть ея здёсь, другая тамъ, ибо смёшно было бы думать, что она нуждается въ месть, такъ какъ, ведь, она совсемъ не то есть, что бѣлизна (въ тѣлѣ) и вообще не есть что либо тѣлесное. Поэтому, если правда, что всё мы участвуемъ въ мудрости, то несомивнно также и то, что сама мудрость пребываеть въ себъ какъ единое цълое, и когда мы участвуемъ въ ней, то имъемъ не разныя части ея, а всю прикомъ, притомъ такъ, что та цёлостная мудрость, которую ты имбешь, есть не иная, а та самая, которую цёликомт и я имёю. Нёкоторое подобіе этого отношенія (многихъ къ единой мудрости) представляютъ народныя собранія и всякія сов'єщанія, на которыхъ всі присутствующіе всегда одно лишь имбють въ виду-придти къ одному мудрому решенію: туть каждый въ отдельности какъ будто не способенъ мудрствовать, а собравшись вмёстё и соединившись въ разсуждении объ одномъ и томъ же, всѣ пораждають, или точные находять одну для всёхъ мудрость (т. е., одно всёмъ являющееся, какъ самое мудрое, ръшеніе). Да и что въ самомъ дълъ могло бы раздълять другъ отъ друга умы, такъ чтобъ они не объединялись въ одномъ и томъ-же (всеобъемлющемъ) умѣ? Но, хотя всё мы, какъ умы, совмёщаемся (въ этомъ одномъ умѣ), намъ кажется, что нътъ (что мы отдъльны и отъ него и другь отъ друга), на подобіе того, какъ тому, кто касается одного и того же предмета различными нальцами, кажется, что касается каждый разъ все иной и иной вещи, или какъ тому, вто удария по одной и той же струнъ лиры (различными пальцами), кажется, что ударяеть по разнымъ струнамъ.

А теперь следуетъ сказать, какимъ образомъ им душами нашими участвуемъ въ благъ. Въдь и тутъ-благо, котораго ты достигъ, не иное, чвиъ то, котораго я достигъ, а то же самое. Но, когда я говорю то же самое, то и то разумено, что отъ одного и того же блага истекаетъ на насъ обоихъ различныя дъйствія такимъ образомъ, что само благо находится гдъ-то тамъ высоко, между тъмъ какъ дары его ниспадаютъ сюда (на землю), - а то хочу сказать, что дающій благо туть присущъ тъмъ, которые получаютъ, чтобъ они поистинъ воспринимали его, что онъ источаетъ свои дары лишь тъмъ существамъ, которыя стоять во внутренней съ нимъ связи, но не тамъ, которыя были бы совсёмъ чужды ему (имёли бы совсёмъ иную природу), потому что духовные дары сообщаются не путемъ пространственной передачи. Въдь наблюдение говоритъ, что даже твла, не смотря на раздвляющее ихъ другъ отъ друга разстояніе, способны воспринимать одни и тіз же воздійствія и совпадать между собою въ одинаковомъ у всъхъ ихъ результатъ этихъ воздъйствій; мало того, въдь всъ дъйствія и страданія тель во вселенной истекають изь ея собственнаго лона, - такъ что ничто въ нее не вторгается отвиб. А если такъ, если даже телесное-бытіе, которое по самой природе своей подвержено непрерывному теченію и всегда какъ бы убъгаетъ отъ самого себя, ничего отвив не воспринимаеть, то какимъ образомъ могла бы воспринимать что либо отвив сущность непротяженная? Изъ этого следуеть, что если мы созерцаемъ благо и касаемся его, то это благодаря тому обстоятельству, что содержимся и находимся всё въ одномъ и томъ же началъ-находимся тамъ тою стороною нашего существа, которая имъетъ (такую же, какъ и оно) ноуменальную природу.

Ко всему этому можно присовокупить еще и то соображеніе, что сверхчувственный міръ долженъ обладать единствомъ въ гораздо высшей степени, чёмъ міръ чувственный, а иначе мы имѣли бы два чувственныхъ міра, ибо, чѣмъ, спрашивается, отличался бы кругъ міра сверхчувственнаго отъ круга чувственнаго, еслибы не превосходилъ послѣдняго своимъ единствомъ? Слѣдовательно, онъ и въ самомъ дѣлѣ отличается отъ послѣдняго (болѣе совершеннымъ единствомъ). Ибо еще болѣе смѣшно было бы допустить, что между тѣмъ какъ одинъ изъ

этихъ міровъ имбетъ свойственную ему и соразмфрную съ его природою массу, другой, не нуждающійся ни въ чемъ подобномъ (въ протиженной массъ), тоже чего-то растягивается и отъ себя самого удаляется. Да и что можетъ служить помъхою тому, чтобы въ сверхчувственномъ мірѣ всѣ сущности были въ единствъ? Въдь тамъ одна сущность не отталкиваетъ отъ себя другую вследствіе невозможности быть имъ обеммъ въ одномъ и томъ же мъстъ, подобно тому какъ не мъщаетъ другъ другу ваше пониманіе той или иной мысли, теоремы, пониманію мѣшаютъ другъ моему или какъ не развыя знанія находиться въ одной и той же душь. Но такое единство (возможное для представленій, понятій, вообще ділтельностей), обыкновенно возражають, не можеть имъть мъста для субстанцій. Конечно не могло бы, если было истиннымъ предположение, что даже субстанции въ истинномъ смыслъ слова суть твлесныя массы.

11. Но какъ, спрашивается, сверхчувственное бытіе, будучи непротяженнымъ, можетъ простираться на все тёло вселенной, которая такъ громадна? И какъ оно при этомъ можетъ оставаться тождественнымъ и не раздробленнымъ? Мы не разъ уже выдвигали это возражение, желан положить конецъ всемъ сомивніямъ и недоумвніямъ по этому предмету; мы неоднократно старались доказать, что такъ оно есть и должно быть, а не иначе 1), но не будуть, конечно, излишни и новыя соображенія по этому вопросу. Не последнимъ, а напротивъ самымъ главнымъ основаніемъ нашихъ доказательствъ служило понятіе о природъ сверхчувственнаго бытія, какъ такой, которая не представляетъ ничего похожаго на камень или громадную глыбу, которая своимъ объемомъ занимаетъ въ пространствъ опредъленное мъсто и никоимъ образомъ не можетъ выступитъ изъ границъ своихъ, потому что мёрою ея массивности и ея силы служитъ ея собственная природа-природа камня, вообще глыбы. Сверхчувственное бытіе, напротивъ, будучи бытіемъ первичной природы, не имфетъ ограниченнаго и измфримаго протяженія, такъ какъ само оно служить мітрою для всей чувственной природы и представляетъ собою силу всеобъемлющую,



<sup>1)</sup> Объ этомъ будетъ ръчь въ этой самой Эннеадъ-въ 7-й книгь; объ этомъ трактуеть и 7-я книга 8-й Эннеады.

превосходящую всякую опредаленную величину. Равнымъ образомъ, оно и во времени не находится, а существуетъ вив времени, потому что и время представляетъ начто раздаленное, слагающееся непрерывно изъ отдёльныхъ интерваловъ, между тъмъ какъ оно въчно, а въчность остается всегда тождественною, --- она господствуетъ надъ временемъ и превосходитъ его своею въчною силою, --- тогда какъ время имъетъ лишь теченіе безконечное. Время можеть быть сравнено съ линіею, которая, хотя простирается въ безконечность, но постоянно стоитъ въ зависимости отъ своей исходной точки, вокругъ которой она движется, такъ что, какъ бы далеко ни шла линія, повсюду можно усмотръть эту неподвижную точку, около которой она вращается. Если же такимъ оброзомъ время (своимъ теченіемъ въ безконечность) представляеть лишь нівкоторую аналогію съ тёмъ истинно-сущимъ, которое, пребывая въ своемъ дествъ, безконечно не только своею въчностію, но также и своимъ могуществомъ, то понятно, что это истинно-сущее (не только могло, но и) должно было въ силу своего безконечнаго могущества произвести иную природу, которая, изъ него истекая и на немъ утверждаясь, къ нему и направляется и даже хочетъ поравняться бъгомъ во времени съ его силою, которая пребываетъ неизмънно въ самой себъ. Но ясно, что эта его сила все-таки выше той иной природы, ибо она делаеть то, что эта иная природа стремится растянуться въ параллель и въ уровень съ нею.

Но какъ, почему эта низшая природа участвуетъ въ сверхчувственномъ бытіи, и въ какой степени можетъ участвовать въ немъ? Участвуетъ она въ немъ потому, что она во всей цёлости своей присутствуетъ вездё, котя конечно не входитъ въ каждую отдёльную вещь цёликомъ, по причинѣ ея безсилія, неспособности воспринять его цёлымъ; оно одинаково присутствуетъ вездё, но не такъ напримѣръ какъ треугольникъ матеріальный, а такъ, какъ треугольникъ идеальный, которымъ опредёляются (въ построеніи) всё треугольники матеріальные. Почему вещественный, чувственный треугольникъ не можетъ находиться вездё, подобно идеальному? Потому что матерія не участвуетъ вся въ цёлости въ этомъ идеальномъ треугольникъ, потому что она кромѣ этой принимаетъ и многія другія формы, потому что вообще не вся она воспринимаетъ каждый изъ ноуменовъ, какъ и первичная (т. е. сверхчувственная) природа съ своей стороны не сразу непосредственно входитъ во все безразлично, но сперва въ самые первые и высшіе роды сущаго, и уже чрезъ нихъ во всё существа, и такимъ образомъ всегда присуща всей вселенной.

12. Но какъ и почему она присуща всей вселенной? Она присуща всей вселенной какъ единая нераздёльная жизнь: вёдь. въ живомъ существъ жизнь простирается не до извъстныхъ только границь, за которыми ея уже нёть, но находится въ немъ вездъ. А кто захотълъ бы спросить, какъ же она можеть находиться вездё, тотъ долженъ припомнить себе, что сила жизни не есть опредъленная какая либо и ограниченная величина, а напротивъ такова, что какъ бы далеко ни простиралось въ мысленномъ анализъ ся дъленіе, она всегда сохраняетъ свой основной характеръ безконечности. Кромъ того, она не содержить въ себъ никакого вещества, а это значить, что она не можеть быть, подобно массь, раздробляема на части и путемъ постепеннаго деленія приведена въ ничто. И если вы уразумели и можете представить себе эту жизнь безконечную и въчную, эту природу неустанную и неистощимую и настолько полную, что она, какъ бы кипя жизнію, переливается черезъ край, то, куда бы вы ни направили вашъ взоръ, на чемъ бы ни сосредоточили свое вниманіе, разв'є можете сказать, что ея тамъ, вли здъсь нътъ? Напротивъ, какъ не найдете вы ничего превышающаго ее своею величиною, такъ и не остановитесь ни на чемъ такомъ безконечно-маломъ, которому она ничего уже не могла бы дать вслёдствіе истощенія (во всемъ прочемъ).

Кому удастся погрузиться своею мыслію въ единое всеобъемлющее сущее и очутиться въ его лонь, тотъ не ищи сверхъ этого ничего больше, а иначе ты удалишься отъ него и, обративъ вниманіе на что либо постороннее, утратишь сознаніе его присутствія въ тебъ. Ничего болье (кромь его) не желая и не ища, ты почувствуешь въ себъ присутствіе не какой либо части его, а всего его; въ этомъ состояніи ты даже себя самого не будешь сознавать и представлять какъ такого-то (какъ индивидуальное я), потому что погрузишься въ то всеобъемлю-

щее сущее и самъ какъ бы станешь таковымъ. Каждый изъ насъ и первоначально быль таковымъ, но къ первоначальной природъ присоединилось и нъчто другое, что сдъляло насъ худшими, потому что это другое имбеть свое начало, не въ томъ всеобъемлющемъ сущемъ, которое не допускаетъ никакого увеличенія, а въ томъ, что ему противоположно. Каждый изъ насъ. становясь индивидуумомъ вследствіе присоединенія (къ первоначальной природъ) несущаго, тъмъ самымъ выдъляется изъ области бытія универсальнаго, и наоборотъ по мірь того, какъ отръшается отъ несущаго, онъ какъ бы увеличиваетъ, расширяеть свое бытіе. Но только когда мы всецёло отрешаемся отъ всего прочаго, въ насъ вселяется то истинно-сущее, а въ противномъ случав не является намъ. Впрочемъ, когда оно бываетъ присуще намъ, то это не то значитъ, что оно прошло, приблизилось къ намъ (а то, что мы себя къ нему приблизили), равнымъ образомъ, когда оно не присуще намъ, то это потому, что мы отъ него удаляемся (а не оно отъ насъ); строго говоря, мы даже не удаляемся отъ него, такъ какъ оно всегда намъ, -а только отвращаемся отъ него, и вездѣ близко къ направляя себя на что либо иное, или даже противное ему. Подобнымъ образомъ, боги нерѣдко, въ присутствіи многихъ, являются только одному изъ всёхъ присутствующихъ, потому что этотъ одинъ способенъ зръть ихъ, --- боги, которые (по словамъ Гомера) принимая различные образы, посъщаютъ разныя страны 1). Но всѣ страны—вся земля и все небо во власти того высочайшаго Бога находятся, чрезъ него и въ немъ существуютъ. Отъ него же происходитъ все сущее, всъ истинныя (сверхчувственныя) сущности до души и жизни включительно, и вст онт, на немъ одномъ утверждаясь бытіемъ своимъ, составляютъ единство, которое безконечно, потому что изъято изъ условій пространства.

Профессоръ Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будетъ).



<sup>1)</sup> Ομεςсея XVII, 486. Παντοΐοι τελέθοντες ἐπιστρωφῶσι πόληας.

164-198 nousing

19%

## Іудейскія и Христіанскія идеи въ книгахъ Сивиллъ.

(Окончаніе \*).

II.

Особенныя идеи въ книгахъ сивиллъ: 1, отличительныя идеи сивиллы іудейской.

Самое значительное мъсто въ 3-й сивиллиной книгъ іудейсваго происхожденія занимають мессіанскія ожиданія. Царство Мессін іудейская сивилла описываетъ красками, какія грубое воображение іудеевъ всегда давало мессіанской идев. "Въ то время, представляетъ сивилла, Богъ пошлетъ изъ странъ, гдъ восходить солнце 1), царя, который восторжествуеть надъ своими врагами оружіемъ или свяжетъ ихъ узами и даруетъ миръвсей жиль. Все это онъ совершить не по собственному разсужденію, но повинуясь вельнію великаго Бога. Тогда народъ всемогущаго Господа снова будеть жить въ изобиліи: онъ украсится золотомъ и серебромъ, будетъ блистать въ пурпуровой одеждь, обогатится всыми благами, какія принесуть ему плодоносная земля и море"... 2) А земля принесеть ему урожай пшеницы, вина и елея, и всякихъ плодовъ; небо ниспошлетъ ему сладкій напитокъ меда, источники потекуть чистымь и сладвимъ молокомъ; у него уродится много овецъ... Землетрясеніе, засуха и голодъ не коснутся его 3)... Но все это и боганство и изобиліе-будетъ общимъ достояніемъ, и имъ будутъ пользоваться всв, ибо добрый законъ низойдеть къ людямъ съ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 5.

<sup>1)</sup> Въ другихъ стихахъ-,,съ неба", см. 3, 286.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 3, 652—661. <sup>3</sup>) Ibidem, 743—753, 573—585, 611—623

сіяющаго неба-справедливость, единодушіе, любовь и гостепрівиство; вследствіе чего чужды будуть людямь зависть, раздоры, воровство, убійство, раболівнство 1) и всякіе другіе пороки, —и пророки оставять тогда свои угрозы 2). Изображеніе мессіанскихъ благъ въ некоторыхъ отрывкахъ носить следы поразительно близкаго вліянія Библіи. Таковы, напримъръ, стихи, гдъ говорится, что всъ холмы въ то время будутъ сраввысокія горы, моря и всякія тропинки будутъ удобопроходимыми путями 3); таковъ, напримъръ, и слъдующій отрывокъ: "Радуйся, Госпожа, -- обращается сивилла къ будущей матери Мессіи, - радуйся и веселись (собств. -- скачи), потому что Основавшій небо и землю посылаеть теб' в'вчную радость. Въ тебъ обитать будеть и чрезъ тебя явится безсмертный свътъ. Волкъ и ягненокъ, медвъдь и теленокъ тогда будутъ пастись на горахъ другъ съ другомъ; пантера будетъ щипать траву вмісті съ козленкомъ, и плотоядный левъ, подобно быку, смирно жуетъ мякину изъ яслей; маленькія діти поведуть его на поводкъ, ибо Онъ (безсмертный Свътъ-Мессія) сдълаетъ животныхъ земныхъ ручными. Драконъ 4) почиваетъ вибстъ съ груднымъ ребенкомъ и не причиняетъ ему вреда, потому что Богъ защищаеть его" 5). Въ это блаженное время евреи построять новый храмъ Богу, а цари персидскіе принесуть имъ, въ качествъ подарка для храма, золото, серебро и хорошо скованное желько 6). "Чада Божін будуть жить въ миръ вокругъ храма и въ радости получать будутъ дары, которые даруетъ имъ Тотъ, кто есть Творецъ міра, его Судія и царь. Онъ защищаетъ ихъ Своею всесильною помощью, какъ-бы ствною, окружающею человъка отъ пылающаго огня... Тогда изумленные острова и города воскликнуть въ одинъ голосъ: посмотрите, какъ Богъ любитъ этотъ народъ! Онъ исполнилъ его всъми благами, онъ отдалъ въ его распоражение самое небо, солнце и луна служать ему" )... Но изумление это

<sup>1)</sup> Ibidem, 373-380.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 3, 776—779.

<sup>2)</sup> Ibidem, 780 u cata.

<sup>4)</sup> Злан женщина.

<sup>5) 3, 784—794.</sup> Эти стихи вошли въ 4-ю эклогу Виргилія, см. Friedlieb Einleitung, § 17, seit. XXXIX.

<sup>6)</sup> Ibidem, 289-294.

<sup>7)</sup> Ibid. 702-713.

сменяется у некоторых в язычников завистью и ненавистью къ іудеямъ. Они составять союзъ и пойдуть войною на іудеевъ, мезумные дерзнутъ поднять мечъ на храмъ іудейскій<sup>и 1</sup>)... Однако войны не будетъ въ мессіанское время 2). Богъ грозно обличить союзниковь у ствив іуден, попалить ихъ небеснымъ огненъ и трупами ихъ наполнить земныя пропасти. "Тогда узнають они, замѣчаеть сивилла, гнфвъ безсмертнаго Бога. Рызаніемъ и плачемъ огласять землю уцілівшіе отъ поражевія, но они быстро онівміноть, захлебнувшись въ потокахъ крови; а дикіе звіри насытятся ихъ трупами з). Иначе прославление евреевъ повліяеть на другихъ язычниковъ. Изумившись ему, они обратится къ евреямъ съ такой мольбою: "падемъ на землю и будемъ умолять безсмертнаго царя-высочайшаго Бога... Допустите насъ идти къ храму; предоставьте и намъ всемъ исполнять законъ великаго Бога, ибо Онъ есть единый Господь, а законъ Его-справедливейшій изъ всехъ законовъ земныхъ. Мы уклонились отъ пути безсмертія, почитали изделія рукъ-всякіе тленные идолы... Но дозвольте намъ пасть предъ лицемъ народа Божія 4), дозвольте воспёть намъ Бога нашимъ Творцомъ. Такимъ образомъ, іудейская сивилла впускаеть язычниковъ въ царство Мессін только чрезъ нѣкотораго рода униженіе ихъ предъ евреями.

Горделивое сознаніе посл'єдними своихъ преимуществъ и превосходства предъ всіми другими людьми мы иміти случай отмітить при изложеніи ихъ нравственныхъ воззріній. Но всего ясніве это горделивое сознаніе выразилось въ слітдующей пышной похваліт потомству Авраама. "Есть въ Халдей городъ, говоритъ сивилла, называемый "Уръ", откуда произошло потомство людей справедливыхъ, одушевленныхъ благочестивыми чувствами и преданныхъ всякаго рода добрымъ дітамъ. Они не занимались ни гаданьемъ по світиламъ небеснымъ, по глубиніть морскихъ водъ или полету птицъ, ни предсказательствомъ всякаго рода, ибо все это порождаетъ разные пороки и укловяєть людей отъ законныхъ путей и законныхъ дітъ. Поступать справедливо—вотъ ихъ единственная забота; скупость

<sup>1)</sup> Свянла пророчественно изображаеть минувшій для нея историческій факть.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 708 n .p. 3) 3, 669-697. 4) Ibid. 714-726.

изъ ихъ сердца вмъстъ съ печалями, которыя она Всюду у нихъ правильныя мфры,--и 38. собой. влечетъ всякій мирно довольствуется тою частью, которая дана ему въ селъ или городъ. Между ними нътъ воровъ, скрывающихся во мракъ ночи, и никто не расхищаетъ въ стадахъ козловъ, ягнять или воловь. У нихъ богатый не оскорбляеть бъднаго,и богатство состоитъ въ томъ, чтобы, какъ можно больше, раздавать бъднымъ отъ своего имънія. Въ этомъ они слъдуютъ заповъди своего Бога, Который создаль землю такъ, чтобы она была общею для всъхъ" 1). Сивилла изобличаетъ во лжи сямоё себя, когда говоритъ немножко дальше, что и евреевъ постигали бъдствія за то, что они "нетвёрдо соблюдали заповіди бесмертнаго Бога" 2).—Кроміз этихъ идей можно отмізтить еще, какъ встрвчающіеся только у іудейской сивиллы, разсказы о божественномъ освобождении евреевъ изъ Египта и Синайскомъ Законодательствъ 3)-указаніе на служеніе іудеевъ человъчеству, какъ "проповъдниковъ жизни" 4), и мысль, довольно неопредъленно, впрочемъ, выраженную о томъ, что законъ делаетъ людей несчастными для того, чтобы знали они, что есть единственный Богь-Судія, всыскатель проступковъ, и нѣтъ другого Бога, кромѣ Него" 5).

## 2. Отличительныя идеи сивиллы іудео-христіанской.

Въ іудео-христіанской части сивиллиныхъ оракуловъ мы встрѣтились съ интересными воззрѣніями на природу и историческую судьбу человѣка, на личность Мессіи—Христа, на язычниковъ, какъ членовъ Его царства, и съ указаніемъ на евхаристію.

Преобладающими чертами въ природъ человъка іудео-христіанская сивилла считаетъ властолюбіе и роскошь въ одеждъ. "Люди", восклицаетъ она, почему вы, какъ будто-бы будучи безсмертными на землъ, не миритесь съ мыслью о кратковременности своего господства на ней и желаете господствовать болье, чъмъ это свойственно смертнымъ? Вы никогда не размышляете о томъ, что Богъ презираетъ властолюбцевъ. Болъе

<sup>1) 3, 218-246,</sup> cm. Takme 586-595. 2) lbidem. 275-276.

<sup>8)</sup> Ibidem. 247—264. 4) Ibidem, 194—195. 5) Ibidem. 758—759.

всего между вами ненасытны властью (римскіе) цари. Дурные, безбожные—они уготовляють себѣ тартаръ. Вмѣсто прекрасныхъ дѣлъ и добрыхъ желаній вы любите верхнія одѣянія изъ пурпуровой матеріи". Сивилла угрожаетъ за такое пристрастіе къ власти и одеждѣ судомъ Божіимъ 1). Очевидно, здѣсь она выражаетъ гнѣвъ своихъ единовѣрцевъ, который вызывали въ нихъ римскіе императоры и патриціи своимъ необузданнымъ своеволіемъ и безграничною роскошью.

При взглядъ на прошедшую и будущую участь человъка, у другой сивилы вырывается такое восклицаніе: "о человъкъ, непостоянный и безразсудный, преследуемый злою судьбой! Ты-начало бъдствій для самого себя и страшный конецъ,создание поврежденное и обновленное и снова полное всякихъ страстей, -- причина ужасной кончины мира!... Всё ты разстроиль, всё перемешаль со зломь. По вине твоей изменилась къ худшему земля -прежде прекрасная. Светиль некогда для людей блестящій солнечный світь світь пророковь, слова ихъ были тогда какъ-бы прекраснымъ напиткомъ, истекавшимъ по каплямъ; они шли впереди, и для всъхъ восходилъ тогда день. Но теперь ты безпомощень, ты-начало ужаснаго бъдствія, когда придуть къ тебъ мечъ отмщеніе и печаль того дня 2). И затъмъ, повторяя снова свое первое обращение къ человъку, сивилла такъ заключаетъ свою рёчь: "человёкъ-несчастіе всеобщее! Прими горькія різчи, різчи, непріятно звучащія"... Здёсь очень прозрачно отмёчены сивиллою главные моменты въ судьбъ человъчества, чтобы называть ихъ. Обратимъ внимахристіанствъ сивилла TO, TTO въ представляетъ человъка менъе сильнымъ въ борьбъ со зломъ, чъмъ каонъ руководствомъ пророковъ. Очевидбылъ подъ но, она не достаточно еще усвоила и понимаетъ духъ христіанства, если такъ разсуждаетъ. Другая сивилла-іудеохристіанка, объясняеть и причину печальной участи человінка. "Человъкъ-Мой образъ", говорить она отъ имени Божія, "и надъленъ способностью къ добру. Я Самъ предложилъ ему два пути-путь жизни и путь смерти. Я заповъдаль ему избрать



<sup>1) 12, 1—11.</sup> Friedlieb относить 12 кн. къ 3-му христ. вѣку, см. Einleitung, § 31, s. LXXI.
2) 5, 228-246.

добрую жизнь, но онъ вступилъ на путь смерти и идетъ къ въчному огню" 1). Слъдовательно, источникъ зла въ жизни человъка сивилла видитъ въ немъ самомъ—въ его свободной волъ.

Христосъ, по представленію іудеохристіанской сивиллы, существуетъ отъ въчности и лишь во времени явился воплотившимся. Его въчное господство она рисуеть въ символахъ, которые напоминають собою символы въ виденіи Ерма. Но изложимъ мысли сивиллы ея собственными словами. "O cölesyrien несчастный! Ты не узналъ своего Бога, который омылся въ струяхъ Іордана, на Которомъ почилъ тогда Св. Духъ. Онъ былъ прежде созданія неба и земли и господствовалъ чрезъ Слово Своего Отца 2). Воплотившись отъ Св. Духа, Онъ вознесся въ обитель Отца. Вследъ за вознесениемъ великое небо воздвигло Ему три башни; въ нихъ получили себъ жилище прекрасные возничіе Бога-надежда, благочестіе и святость, которая не требуетъ золота или серебра, но выражается въ благогов'внів, а это посл'вднее въ жертвахъ и добромъ настроеніи души" 3). Эти башни, какъ видимъ, символы славы, окружающей вознесшагося Господа, и вмёстё добродетелей, посредствомъ которыхъ только и можно вступать въ нравственное общение съ всесвятъйшимъ Существомъ. Въ этомъ отрывкъ 4) усматриваютъ заблуждение сивиллы, состоявшее будто-бы въ томъ, что соединение въ Інсусъ Христъ божества и человъчества она почитала совершившимся не ранъе, какъ со времени крещенія Христа въ Іорданів. Но тексть не довольно ясенъ, чтобы дать полное оправдание такому именно толковавію. Не хотъль-ли авторъ 7-й сивиллиной книги сказать только о чрезвычайномъ откровеніи божества во Христь въ то время, когда сошель на него Духъ Святый?

Въ той-же 7-ой книгѣ находимъ мѣсто, гдѣ выступаетъ іудейская предразсудочная вражда іудео-христіанъ по отношенію къ христіанамъ, вышедшимъ изъ язычества. Вотъ это мѣсто: "Большія несчастія ожидаютъ тѣхъ, полагаетъ сивилла, которые, облекшись въ овечью кожу, думаютъ, что и они также



<sup>1) 8, 399-402.</sup> 

<sup>2)</sup> Въ Ветхомъ Завътъ Онъ былъ прообразованъ Монсеемъ и Інсусомъ Навиномъ, по неяспому указанію сивилы 5 книги, см. 256—259 ст.

<sup>3) 7, 64-75.</sup> 

<sup>4)</sup> А также въ 6 кн., 6-7 ст.

евреи, хотя произошли изъ другого покольнія,—которые разливаются въ пустыхъ словахъ и ищутъ выгоды во зль. Эги люди напрасно измъняютъ прежній образъ жизни 1), не будучи въ состояніи обмануть праведниковъ, которые прославляютъ Бога истиннымъ благочестіемъ" 2).

Наконецъ, у іудео-христіанской же сивиллы находимъ упоминаніе объ евхаристіи въ следующихъ выраженіяхъ: "Поставь, поучаетъ она своихъ единоверцевъ", Господу свою трапезу чистую и безкровную; наполни её благами, дай хлебъ голодному, напой жаждущаго и одень нагого, принося сюда пріобретенія своего труда чистыми руками. Утешь печальнаго и успокой усталаго,—и эту живую жертву приноси живому Богу" в)! Сивилла эта жила, очевидно, въ то время, когда евхаристія еще соединялась съ вечерями любви, такъ называемыми агапами 4).

### 3. Отличительныя идеи сивиллы христіанской.

Христіанская часть сивиллиныхъ оракуловъ вводить насъ въ особую сферу идей: здѣсь сивиллы разсказываютъ исторію земной жизни Господа, излагаютъ ученіе о Личности Его и дѣ-лѣ, показывая плоды Его искупительной смерти.

Личность Христа опредъляется слъдующимъ образомъ: "Христосъ есть нашъ Богъ", говоритъ сивилла,—написанный въ акростихъ 5), безсмертный Царь и Спаситель, пострадавшій за насъ" 6). Онъ—Сынъ безсмертнаго, великаго и славнаго Бога;

<sup>1)</sup> Въроятно, іудейскіе обычан, какъ прозелиты.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 7, 132—138. <sup>3</sup>) 8, 403—408.

<sup>4)</sup> Тудео-христіанскія части 8-й спв. книги (1—216, 337—429) относятся приблизительно къ половинъ 2 в. по Р. Тр., См. Friedlieb'a, Einleitung, § 26, s. LX. Аганы отдълнянсь отъ евхаристін окончательно послѣ 250 года.

<sup>5) &</sup>quot;Ісвия Chriestus, Gottes Sohn, Erlöser, Кгеих". Этоть акростихь относить въ средвит 2 в. Въ немъ заключается древитйшій свиволизмь, по которому греческое слово "Туйос", означающее рыбу, означало Христа; а эта эмблема была очень употребительна въ первыхъ 2-хъ въкахъ. Константинъ В. принисываеть ему древнее происхожденіе, а св. Іустинъ намекаеть на него въ своемъ "Увіщаній къ Еллинамъ", когда упоминаеть о предсказаній спинлым относительно пришествій "Інсуса Христа, нашего Спасителя". Эти слова повторяють приблизительно прописным буквы акростиха. Тр. К. Д. А. 1867 г. 369 стр. Акростихь поміщень подъ именемъ стиховъ эритрейской сивилы, сохраненныхъ Евсеніемъ Кесарійскихь, въ старинномъ сборникъ различныхъ греческихъ стихотвореній разныхъ авторовъ, напечатанномъ въ Венеція въ 1495 г. Хр. Чт., 77 г. ч. І, стр. 62.

<sup>6) 8, 249-250.</sup> 

Богъ вручилъ Ему тронъ царя прежде, нежели Онъ родился 1). Онъ быль участникомъ Отца въ твореніи міра. Отецъ быль Ему совътникомъ предъ всякимъ твореніемъ и въ свою очередь избраль Его въ совътника Себъ, сказавъ: "Сынъ, сотворимъ человъка (въ другомъ мъстъ: "родъ человъческій") по собственному образу и дадимъ ему жизнь, сохраняющую дыханіе. Руками теперь Я сотворю его, но после Ты должень позаботиться о Нашемъ подобін, такъ чтобы Мы сообща произвели его" 2). "Помня это определеніе, Онъ снисшель въ недра Девы для того, чтобы принять человическое естество" 3). "Не въ слави, но, какъ человъкъ, пришелъ Онъ въ міръ 4), въ жалкомъ, безчестномъ видъ, чтобы чрезъ это дать надежду (спасенія) несчастнымъ людямъ..., невърующихъ надълить небесной върой, показать людямъ путь къ небу и возстановить падшее созданіе Божіе" 5). Посему Онъ кротокъ и любвеобиленъ 6) и добровольно страдаеть за людей :). Но хотя Онъ и имъетъ такой жалкій видь, однако Онъ-Богъ: "все знасть, видить и слышить, знаетъ сокровеннъйшіе помыслы человъка и обнажаетъ ихъ для изобличенія его, ибо Онъ есть слухъ, разумъ и виденіе, и слово, создавшее формы (вещей); все Ему повинуется: Онъ воск-Сивилла признаетъ въ Немъ будущаго Судію живыхъ и мертвыхъ и Паря будущаго въка 9). Его, какъ Спасителя, прообразоваль Моисей, распростершій руки, когда вёрою побёдиль Амаликитянъ; въ научение людей тому, что "Онъ предъизбранъ у Бога Отца (для совершенія спасенія) и почтенъ честію, что Онъ жезлъ Давида и кость его, некогда Богомъ обещанная, и что, кто въруетъ въ Него, получитъ въчную жизнь" 10).

Сивилла довольно подробно разсказываетъ объ обстоятельствахъ, предварявшихъ и сопровождавшихъ рожденіе Господа, и о Его земной жизни.

<sup>1) 6, 1-3. 6</sup> кн. Friedlieb относить во 2 в. по Р. Хр., см. Einleitung, § 22, в. L.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 8, 264-268, 441-414. 3) Ibid., 268-270.

<sup>4)</sup> Въ тексть стоить "Zum Gerichte", но нужно читать—"Zum Welt",—см. Frieblieb, Einleitung § 25, s. LVII.

b) 8, 256-260; 6, 9-10.

<sup>6) 8, 326.</sup> 

<sup>7)</sup> Ibid., 287.

<sup>8)</sup> Ibid., 282-286.

<sup>9)</sup> Ibid., 217—255; 6, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 8, 250-255.

Въ концъ временъ новый Свътъ возсіяль изъ лона Дъвы Марін<sup>4</sup>—такъ начинаетъ сивилла свой разсказъ о Благовъщенін Ангела Пресвятой Дівві. "Съ неба Онъ явился и облекся въ образъ человъка; и прежде всего, Гавріилъ, облеченный въ чистое одъяніе, сказаль юной Дъвъ: "прими, о Дъва, Бога, который сходить въ чистыя недра Твои". Онъ сказаль, -- и Духъ благодати проникъ Дъву, которая, будучи удивлена этими странными для нея словами, чувствуетъ біеніе своего сердца при словахъ Ангела. Но тотчасъ оправившись отъ страха, она отввчаеть на сладкій голось небеснаго посланника своей дівственной улыбкой; краска невинности выступаеть на лицъ ея, и скромная радость наполняеть ея сердце. Довъріе возрождается въ ея душъ, - и вотъ Слово воплощается во чревъ ея. Оно принимаетъ плоть подобную человъческой и раждается младенцемъ отъ Матери Девы. Великое чудо для людей! Но для Бога Отца и Бога Сына здёсь нётъ страннаго ничего 1). Въ этомъ разсказъ, не вездъ отличающемся точностью выраженій, безъ ущерба, впрочемъ, кажется, для правильности мысли. обращаеть внимание та трогательная внимательность, съ какой подчеркнуты сивиллою святость Богоматери и Ея приснодевство Очевидно, его написала рука человъка, благоговъвшаго предъ нравственнымъ величіемъ святой Дфвы....

Вообще же какъ этотъ отрывокъ, такъ и слѣдующіе, разсказывающіе о нѣкоторыхъ событіяхъ изъ жизни Господа, есть евангеліе, переложенное въ стихи.

"Какъ только родился Онъ, разсказываютъ сивиллы, небо затрепетали радостью... вемля Волхвы съ удивленіемъ стрятомо на чудную звѣзду, явившуюся на горизонтъ. Они идутъ за нею и находятъ Младенца, повитаго и дежащаго въ обыкновенныхъ ясляхъ. Виолеемъ-святая родина Слова, и пастыри стерегутъ колыбель Его" 2). Отъ рожденія Сивиллы переносять нась къ крещенію Господа Іорданъ. Къ евангельскому разсказу о свидътельствъ Сына Отцомъ и Св. Духомъ въ видъ голубя, онъ присоединяютъ заимствованное у евіонитовъ представленіе, что Христосъ послъ крещенія вышель изь огня и тогда-то уже увидъль

<sup>1) 8, 457-474. 2)</sup> Ibid. 474-480; 10, 30-34.

Своего Отца 1). Понимають ли сивиллы вначеніе крещенія Господа въ Его земной жизни, — вполнѣ утвердительно сказать нельзя. Но судя по тому, что въ слѣдъ же за разсказомъ о крещеніи, сивиллы какъ бы съ особеннымъ удареніемъ говорять, что "вотъ (теперь) процвѣтетъ крестившійся, какъ чистый цвѣтокъ, роскошно во всемъ прозябая, и покажетъ людямъ путь къ небу<sup>2</sup>),—можно думать, что онѣ смотрѣли на крещеніе, какъ на божественное помазаніе Христа предъ выступленіемъ Его на искупительное служеніе человѣчеству.

Изъ земной жизни Господа сивиллы вспоминають о хожденіи Его по водамъ, усмиреніи бури, о насыщеніи пятью хлівбами пяти тысячъ человъкъ въ пустынъ, о путешествии Его въ лежащія за моремъ земли съ пропов'єдію о правді и любви, о воскрешеніи Имъ мертвыхъ, исціленіи всякихъ болізней 3). Дойдя до разсказа о торжественномъ входъ Господа въ Іерусалимъ, сивилла восклицаетъ: "Радуйся, священная дочь Сіона, много страдающая. Вотъ идетъ къ тебъ Самъ Царь твой-кроткій, нашъ освободитель отъ тяжкаго рабскаго ига. что лежить на нашей выи, упразднитель нечестивыхъ (gottlosen) заповъдей и узъ (гръха), угнетавшихъ насъ; Онъ возсъдаетъ на молодомъ ослёнкъ. Познай въ Немъ своего Бога: Онъ сынъ Божій. Прославляй Его и почитай въ своемъ сердці, люби Его искренно и носи Его имя. А прежнее (имя, т. е. имя іудея) оставь и освободи себя отъ Его крови. В'тчный не примирится съ тобою чрезъ посты и молитвы и чрезъ бренныя жертвы твои. Ублажай Его священной пъснью чистой души. Такъ познавай же Его, --- кто Онъ, --- и тогда ты будешь соверцать Творца" 4). Здъсь сивилла выдаеть свои чувства и намъренія, одушевлявшія ее при написаніи этого гимна въ честь входящаго въ Герусалимъ Господа. Удовлетворяя потребности собственнаго сердца прославить своего Спасителя, она въ то же время подробнымъ изображениемъ Его жизни хочетъ обратить къ въръ во Христа іудеевъ, на которыхъ "лежитъ кровь Его".



<sup>1) 6, 3—7.</sup> Подобнаго же представленія держится, какъ мы видѣли, и іудеохристіанская сивилла (7, 84). Очевидно, оно было довольно распространеннымъ во 2 вѣкѣ, къ которому относятся 6-я в 7-я сивиллины книги.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 8-9. <sup>3</sup>) 6, 10-17; 8, 272-281. <sup>4</sup>) 8, 324-336.

Въ разсказъ объ этомъ позорномъ преступлении евреевъ сивилла повторяетъ евангеліе. "Воскресивъ мертвыхъ и возвративъ здравіе болящимъ, -- пов'єствуетъ она, -- Христосъ отдается въ руки злодевъ. Они осыпаютъ ударами Его божественное лицо, а скверныя ихъ уста покрывають Его нечистымъ плюновеніемъ. Онъ же преклоняетъ Свою выю предъ ихъ злодействомъ, хранитъ молчаніе, когда Его быютъ, такъ что викто (изъ злодъевъ) не знаетъ, кто-Онъ, чей и откуда, чтобы объявить о семъ людямъ. Такъ предаетъ Онъ за міръ Свою дівственную плоть. Ему делають терновый венокъ. Въ то время, какъ Онъ распростеръ Свои руки надъ міромъ, Ему даютъ желчь въ пищу и уксусъ въ питье; завъса храма разрывается, -- и среди дня густая тьма окутываетъ землю въ продолжении трехъ часовъ" 1). Затѣмъ, сивилда разсказываетъ о трехдневномъ пребываніи Господа во власти смерти, о схожденіи Его въ это время во адъ съ проповёдію спасенія умершимъ праведникамъ, о воскресеніи Его изъ мертвыхъ, о явленіяхъ Его -воскресшаго-людямъ, между которыми (явленіями) не позабыто даже явленіи Его двумъ ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ 2). Итакъ, въ концъ 2-го или началъ 3-го христіанскаго въка 3) было распространено между христіанами візрованіе о схожденів Господа во адъ именно во время пребыванія Его плотію во гробъ, -- върованіе, напрасно встръчавшее послъ возраженія... Сивилла знасть и содержание проповёди Спасителя во адё! "Начальникъ жизни снисшелъ во адъ, говоритъ она, и тамъ возвъстиль надежду спасенія всьмъ святымъ-спасенія въ концъ временъ, въ послъдній день" 4). Интересное толкованіе сивилла даетъ четыремъ язвамъ Спасителя. "Христосъ показываетъ (ученикамъ), говоритъ она, на рукахъ и ногахъ язвы, пробуравленныя въ суставахъ; это-востокъ, западъ, съверъ н югъ, ибо онъ (т. е. язвы) означаютъ, что столько странъ свъта участвовало въ совершени столь позорнаго и безбожнаго дъла", т. е., распятія Господа 5).

<sup>3)</sup> Къ этому времени относятся христіанскія части (217—336, 430—501) 8-й сив. книги, см. у Friedlieb'a, Einleitung, § 26, seit. LX.

<sup>4) 8, 309—310. 5)</sup> Ibid. 318—323.

О плодахъ искупительной смерти Христа сивилла говоритъ следующее. Возставъ изъ мертвыхъ, Христосъ идетъ въ міръ, проповъдуя начало воскресенія и спасенія сначала избраннымъ. Средство очищенія отъ прежней злобы и новаго рожденія Онъ указываеть въ водъ безсмертнаго источника. Итакъ, "пусть болъе не служать люди гнуснымь обычаямь міра" 1). Со смертію Христа прекратился Ветхій Заветь; и сивилла съ особеннымъ удареніемъ замічаетъ, иміня въ виду, несомніно, евреевъ, что "теперь не следуетъ боле служить ни храму, ни сеновному закону; міръ быль погружень въ похоть, но теперь обновлень", и нужно, оставивъ похоти, облечься въ новыхъ людей 2). Въ чувствъ благоговъйной радости о спасеніи и благодарности къ Крестному Страдальцу-Спасителю, сивилла ублажаетъ самое древо, на которомъ Онъ былъ пригвожденъ. "О блаженное древо! -восклицаетъ она, былъ распятъ Самъ Богъ! Земля не достойна носить тебя, и небо будеть твоимъ храмомъ въ тоть день, когда лицо Божіе явится людямъ, блистая светомъ 3).

Таково возарвніе христіанских в сивилль на личность Христа и Его дело. Конечно, оно не во всемъ ясно и отчетливо, не во всемъ и правильно, -- однако цено въ немъ то, что оно не есть простое повторевіе евангелія, но есть евангеліе, усвоенное и осмысленное ихъ сознаніемъ. Ученіе христіанскихъ сивилль о лиць Христа и Его дель не приставлено случайно къ ихъ міровоззрівнію, но оно согласуется съ последнимъ, какъ одна изъ его основныхъ посылокъ. Сивиллахристіанка смотрить на мірь, какь на целесообразно устроенное цълое. "Все въ міръ, по ея представленію, управляется Богомъ, все на своемъ месте, потому что каждое изъ твореній тщательно разм'ящено творческимъ разумомъ; и Творцу нравилось все, Имъ созданное" 4). Вънцомъ творенія является человъкъ. Полнота любви Божіей излилась на него при самомъ твореніи — въ той нежной попечительности, съ какою онъ быль созданъ, и въ сотвореніи его по образу Божію. Сотворивъ человъка, Богъ поставилъ его господиномъ на землъ: "хотя онъ и изъ земли и смертенъ, но природа будетъ служить ему" 5). Но человъкъ согръшилъ, не устоялъ на высотъ своего положенія:

<sup>1) 8, 313-318.</sup> 

<sup>2)</sup> Ibld. 300-301.

<sup>3)</sup> Ibid. 307-308.

<sup>4)</sup> Ibid. 430-439.

<sup>5) 8, 439-445.</sup> 

"его обмануль змій своею хитростію, чтобы дать ему въ удёль смерть, чтобы, открывь ему знаніе добра и зла, отклонить его оть служенія Богу и совратить на служеніе суетнымь обычаямь 1). Своимъ грёхомъ человёкъ нарушиль гармонію міра (снвила говорить, что мірь, вслёдствіе грёхопаденія людей, сталь нуждаться въ обновленіи; слёд.?). Разстройство міра не мирилось съ любовію Божіей. И воть уже при самомъ твореніи человёка, по представленію сивиллы, предрёшено было Богомъ искупить людей и возстановить міровую гармонію смертію Сына. Отсюда и видно, что всё рёчи сивиллы о Христё и о Его искупительномъ дёлё являются не простымъ повтореніемъ евангелія, но и выраженіемъ ея міросозерцанія.

Обнимая взоромъ содержаніе сивиллиныхъ оракуловъ, насколько оно открывается изъ представленнаго нами изложенія заключающихся въ нихъ іудейскихъ и христіанскихъ идей, мы видимъ, что это анонимное произведеніе, и по цѣли своего появленія, и по многопредметности своего содержанія, дѣйствительно есть народный катихизисъ, предназначенный его авторами, научать читателей всѣмъ главнѣйшимъ истинамъ ветхозавѣтнаго и новозавѣтнаго вѣро и нраво-ученія. Насколько чисто, каково по своему внутреннему достоинству отразившееся въ немъ религіозно-вравственное сознаніе современныхъ его появленію и единовѣрныхъ его составителямъ людей?

Характеръ христіанской части сивиллиныхъ оракуловъ ясенъ: христіане первыхъ трехъ вѣковъ довольно чисто и полно усвонии евангеліе, христіанскія идеи усвоены и переработались въ ихъ сердцѣ... Но какими выступаютъ предъ нами іудеи за два вѣка до Р. Христова? Догматическія ихъ идеи и эсхатологическія представленія просты и скудны,—въ первыхъ преобладаютъ грозныя, суровыя черты. Ожиданіе Мессіи у нихъ напряженное, но выражено въ грубо-чувственной формѣ и сливается съ эсхатологическими представленіями, которыя, и въ происхожденіи и въ содержаніи, въ значительной степени носятъ признаки памфлета и вліянія языческой философіи. Об-

<sup>1)</sup> Ibid, 261-263.

стоятельства и моментъ смѣны земного царства Мессіи Его въчнымъ царствомъ іудейскою сивиллою не показаны. Въ нравственномъ отношеніи мы видимъ въ іудеяхъ 2-го дохристіанскаго въка знакомыхъ ревнителей закона, но исполняющихъ его исключительно по страху предъ Богомъ, --- вдобавокъ и горделивыхъ законниковъ, какими издавна знаетъ ихъ исторія. Сивилла не позабыла даже отметить жадность ихъ, обнаруживавшуюся въ ненависти ихъ къ жадности не-iydeя... Іудео-христіане представляють переходный типъ. догматическую сторону христіанства не во всемъ, впрочемъ, правильно, -- они въ значительномъ большинстве не восприняли его нравственной стороны. Строгость характера іудеевъ выступаеть въ нихъ настолько, что трудно узнать въ нихъ христіанъ. Признавая фактъ искупленія, почти всв они ожидаютъ въ скоромъ времени земного царства Христа, даже приближаютъ врема последняго суда и конца міра и думаютъ, что это одно и тоже съ паденіемъ Римской имперіи. Въ изображеніи кончивы міра іудео-христіанскія сивиллы заимствують нікоторыя подробности изъ ученія языческой философіи объ этомъ предметъ. Обстоятельства и моментъ смъны временнаго земного царства Мессіи Его в'вчнымъ царствомъ представлены ими крайне неопредёленно. Послёдній судный день особенно сильзаполнилъ воображение іудео-христіанъ и даже стіанъ, въроятно, потому, что онъ удовлетворялъ чувствамъ ненависти и мщенія, кипівшимь въ ихъ груди по отношенію къ Римлянамъ.

Нельзя не отметить ценности сивиллиных оракуловь въ этомъ отношении. Они—единственно уцелевшее историческое свидетеляство вражды, возбужденной великой имперіей. Оффиціальные акты, сохранившіеся въ записяхъ, речахъ ораторовъ, стихахъ придворныхъ поэтовъ, переполнены на всёхъ страницахъ прославленіями Рима. Здёсь мы имеемъ историческій документъ, доказывающій, что не всё римскіе подданные питали чувства расположенія и признательности къ своему правительству. Если это историческое извёстіе сивиллъ заслуживаетъ полнаго довёрія, за то другія ихъ извёстія прямо таки ложны. Сивиллы, очевидно, не знали ни свётской, ни духовной исторіи.

Пять возрастовъ человъческаго рода, какіе считалъ Гезіодъ и другіе языческіе поэты, онъ произвольно и напрасно замъняютъ десятью покольніями; ошибочно изображаютъ порядокъ великихъ монархій востока, поставляя Ассиріянъ посль Мидянъ, а Іудеевъ прежде всъхъ другихъ народовъ; чтобы возвеличить могущество Соломона, онъ, не затрудняясь, соединяютъ подъ однимъ скипетромъ Персію и большую часть Азіи; Тиверію онъ приписываютъ вымышленныя побъды надъ Вавилонянами и Пароянами и пр. т. п. 1).

На сколько прочно держались въ сознаніи умовъ, воспитавшихся на сивиллиныхъ оракулахъ, ихъ идеи, со всёми ихъ характерными особенностями прослёдить, конечно, трудно и даже едва-ли возможно. Но грозный характеръ Савилльской поэзім глубоко отпечатлёлся на этихъ умахъ. "Ученіе іудействующихъ христіанъ, написавшихъ наши сивиллы, говоритъ Гастонъ Буасье, исчезло изъ церкви; но мрачное направленіе фантазіи, описанія ада и страшнаго суда, ужасы загробной жизни остались; они давно заняли значительное мъсто въ христіанской поэзіи. Средніе въка трепетали предъ ужасными угрозами, и не трудно было-бы дойти по ихъ слъдамъ отъ нъкоторыхъ церковныхъ писателей до Данте" 2).

A. Boahung.

<sup>1)</sup> См. 3-ю сив. внигу.

<sup>2)</sup> Гастонъ Буасье "Паденіе язычества," стр. 249.

# О СЛУЧАЙНОСТИ ЗАКОНОВЪ ПРИРОДЫ.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

"Εΐναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Московской Духовной Академін П. П. Соколова).

(Продолжение \*).

ГЛАВА У:

#### О тълахъ.

Возможно-ли создать міръ изъ одной матеріи и движенія? Если признать эти понятія неизбъжными и ни къ чему несводимыми данными, то можно-ли объяснить изъ нихъ все остальное?

Сверхъ матеріи въ собственномъ смыслѣ этого слова существуютъ физическія и химическія вещества, т. е., тѣла, въ которыхъ и являются намъ протяженіе и движеніе. Имѣютъ-ли тѣла свое достаточное основаніе въ существованіи движенія и его законовъ, или оби заключаютъ въ себѣ еще нѣчто несводимое къ послѣднимъ? Если окажется, что матерія не объясняетъ ихъ, то тѣмъ болѣе она не могла-бы объяснить жизнь и мысль.

Но почему-бы матерія не могла объяснить тѣла? Вѣдь, здѣсь идетъ дѣло не о томъ, что можетъ принадлежать въ представленіи физическихъ и химмическихъ объектовъ самому человѣку; здѣсь рѣчь идетъ не о субъективномъ элементѣ ощущеній, а просто о ихъ виѣшней причинѣ. Почему-же часть вещей, данныхъ въ ощущеніи, нельзя было-бы свести къ движенію?

<sup>.\*)</sup> Си. ж. «Въра в Разумъ» за 1899 г. № 5.

Конечно, нельзя разсматривать состоянія нашего сознанія, какъ свойства вившней матеріи и твла не твмъ различаются отъ матеріи, что они ощущаются. Но следуеть-ли отсюда, что въ звучащемъ и свътящемся веществъ не заключается ничего болье того, что содержится въ чистой и простой матеріи? Развъ описательная часть физики лишена всякаго объекта? Въдь, если достаточно какому-нибудь роду бытія быть фактомъ сознанія, чтобы ни одна изъ его сознаваемыхъ особенностей не принадлежала вещамъ, тогда и самое движение имъ не принадлежить. Движеніе также дано намъ лишь въ формѣ осязательныхъ и зрительныхъ ощущеній, которыя мы сознаемъ, п если отделить его отъ осязанія, оно станетъ безусловно непонятнымъ. Нътъ ничего темпъе того ученія, которое дълаетъ изъ движенія, въ томъ видь, какъ мы его непосредственно представляемъ, по преимуществу внъшній элементъ. Движеніе, которое мы знаемъ, т. е., движение въ формъ восприятия, можетъ быть, какъ и всякое воспріятіе, только знакомъ данной вещи, а не точнымъ выражениемъ ея. Если-же, не смотря на это, его приписывають вещамъ, то јнельзя ссылаться на участіе сознанія въ познанія вещей, чтобы отряцать у нихъ физическія свойства въ собственномъ смыслѣ этого слова.

Но, возразять, не следуеть безь нужды умножать сущности. Доказано, что различныя физическія свойства всё имёють одну и ту-же внёшнюю причину, и эта причина есть движеніе. Одинь и тоть же агенть, действуя на различные органы чувствь, производить различныя ощущенія, между тёмь какь агенты, повидимому, различные, действуя на одинь и тоть-же органь чувствь, всегда производять одинаковое ощущеніе. Следовательно въ действительности различные физическіе агенты суть лишь разновидности одного и того-же. Кромё того извёстно, что звукь, теплота, и безь сомнёнія свёть сводятся кь движенію. Такимь образомь, всё физическіе деятели сводятся кь звиженію.

Эготъ доводъ не безспоренъ. Прежде всего, законъ механическаго эквивалента теплоты вовсе не предполагаетъ сведенія теплоты въ собственномъ смыслѣ слова къ движенію; онъ только предполагаетъ существованіе молекулярнаго движенія

въ телахъ, вызывающихъ у насъ ощущение теплоты. Затемъ, если все есть только движеніе, то почему-же сознаніе въ присутствін тіль испытываеть ощущенія различныхь видовъ? Развъ существуетъ нъсколько сознаній различнаго рода, соотвътствующихъ въсколькимъ категоріямъ движевій и создающихъ по поводу ихъ относительныхъ количественныхъ различій качественныя различія? Но сознаніе по существу едино и тожественно, и потому не можетъ объяснить этого переходаотъ единаго къ многому, отъ сходнаго къ различному. Притомъ очевидно, что здісь идеть діло не о чисто внішнемь разнообразін и не о разновидностяхъ одного только типа. Ощущеніе теплоты совершенно разнородно отъ ощущенія звука. Такъ какъ эта разнородность не можеть найти себь объясненія въ природъ сознанія, то остается думать, что ея основа заключается въ природъ самыхъ вещей и что матерія имбетъ свойство облекаться въ формы, несводимыя другъ къ другу. Но разнородность чужда протяженію и движенію, т. е., матеріи въ собственномъ смысль этого слова. Даже колебательное движение не можетъ быть названо разнороднымъ въ отношении къ обыкновенному механическому движенію. Это просто величины, направленія интенсивности, различныя состоянія одного и того-же явленія. Следовательно, нужно допустить, что чувственные объекты, даже по отделени отъ нихъ того, что сознание можетъ отъ себя вложить въ ощущеніе, не сводятся къ движущейся матеріи. Движущаяся матерія, повидимому, является въ нихъ толькосубстратомъ для высшихъ свойствъ, которыя суть свойства физическія въ собственномъ смыслё этого слова. Эти новыя свойства состоять для насъ въ способности доставлять сознанію разнородныя ощущенія.

Если случается, что одинъ и тотъ-же агентъ производитъ различное впечатлъніе на различныя чувства, то это, можетъ быть, потому, что онъ подъ видимой своей простотой скрываетъ сложность и заключаетъ въ дъйствительности столько-же различныхъ агентовъ, сколько онъ производитъ различныхъ ощущеній. Теплота, свътъ и электричество, напр., могутъ болъе или менъе постоянно сопровождать другъ друга, не сливаясь отъ этого въ одинъ и тотъ-же агентъ. Быть можетъ также, раз-

сматриваемый фактъ объясняется тёмъ предпоженіемъ, что органы чувствъ, природа которыхъ приспособлена къ соотвётствующимъ имъ впечатлёніямъ, сохраняетъ въ себё въ скрытомъ состояніи извёстную сумму физическихъ впечатлёній въ собственномъ смыслё этого слова, доставляемыхъ внёшними предметами, и что эти впечатлёнія подъ вліяніемъ извёстныхъ возбужденій переходятъ изъ скрытаго состоянія въ дёйствительное. Здёсь происходило-бы тоже, что бываетъ, напр., въ сбманахъ чувствъ и въ сновидёніяхъ.

Такимъ образомъ физические и химические элементы или тъла, поскольку имъ свойственна разнородность, нельзя смъщивать съ простой материей. Они не могутъ происходить изъ нея путемъ аналитическаго развития, а предполагаютъ прибавку новаго элемента.

Есть-ли эта прибавка результать причиннаго синтеза, полагаемаго разумомъ á priori?

Здёсь не можеть быть вопроса о частных свойствах матеріи физических тёль, т. е., о теплоть, электричествь, химическом сродствь, и проч. Эти свойства очевидно познаются только при помощи опыта. Но, можеть быть, позволительно считать апріорною общую форму этих свойствь, т. е., самое превращеніе матеріи въ разнородныя вещества. Съ того момента, какъ бытіе подчинилось условіямъ пространства и времени и стало матеріей, оно, повидимому, можеть осуществить всь свои потенціи только путемъ безконечно разнообразныхъ изміненій. Солнечный лучъ обнаруживаеть всь свои світовня свойства только тогда, когда они, проходя чрезъ призму, окрашиваются въ тысячу различныхъ оттінковъ.

Въ этомъ смысле понятія разнородныхъ качествъ, безъ сомненія, представляетъ черты апріорной идеи. Но оно нисколько не объясняетъ, почему формы матеріи, вмёсто того, чтобы быть безчисленными, сводятся къ небольшому количеству классовъ, каковы звукъ, теплота или химическія свойства. Болье того, такое понятіе заставляетъ предполагать, что все, существующее и развивающееся во времени, облекается вслёдствіе этого въ физическую форму, а это ни въ какомъ случав нельзя считать достовврнымъ.

Научное понятіе тёль не заключаеть въ себѣ такихъ метафизическихъ представленій; оно выражаеть простую идею разнородныхъ матеріальныхъ вещей, доступныхъ чувствамъ, и слёдовательно вовсе не выходить за предѣлы опыта.

Скажуть, что въ понятіи вещей чувственныя качества разсматриваются не какъ чистыя явленія, а какъ объективныя свойства, т. е., какъ производящія причины явленій, и что въ этомъ смыслѣ они имѣютъ сверхчувственный характеръ? Но это значило-бы уклоняться отъ 'научнаго значенія терминовъ: "свойство", "сродство", "сцѣпленіе" и проч. Эти выраженія не овначаютъ ничего другого, кромѣ однообразія, съ какимъ возникаютъ у насъ при наличности извѣстныхъ ощущеній нѣкоторыя другія. Свойство всегда есть только отношеніе, наблюдаемое между двумя группами явленій.

Такимъ образомъ переходъ отъ математичискихъ свойствъ къ физическимъ, отъ матеріи къ тѣламъ нельзя считать а priori обязательнымъ для вещей. Но не показываютъ-ли намъ самыя вещи, что этотъ синтезъ необходимъ фактически? Нельзя-ли, напр., съ вѣроятностью утверждать, что все существующее обладаетъ физическими свойствами?

Нѣтъ сомнѣнія, что значительное число вещей, которымъ ранѣе приписывались только свойства, стоящія ниже или выше физическихъ въ собственномъ смыслѣ этого слова, каковы напр. звѣзды и живая матерія, оказываются въ настоящее время носителями физическихъ свойствъ, причемъ въ первомъ случаѣ эти свойства вполнѣ выражаютъ природу вещей, а во второмъ находятся въ связи съ другими. Но слѣдуетъ-ли отсюда, что все существующее обладаетъ физическими свойствами? Развѣ. наприм., достовѣрно, что въ человѣкѣ все тѣлесно? Съ другой стороны развѣ мы не видимъ, что сама наука для объясненія нѣкоторыхъ явленій предполагаетъ весьма простое вещество, называемое эфиромъ, которое обладаетъ почти исключительно механическими свойствами и кажется лишеннымъ физическихъ качествъ въ собственномъ смыслѣ этого слова?

Однако, если пельзя утверждать, что все существующее обладаеть физическими свойствами, то не вытекаеть-ли неизбъжное польление этихъ свойствъ тамъ, гдъ они существуютъ, изъ того закона, который управляетъ ихъ возникновеніемъ? Не представляютъ-ли собой физическія свойства только превращеннихъ движеній, и не происходитъ-ли это превращеніе по необходинымъ законамъ?

Въ этомъ разсуждение есть нёкоторое недоразумёние. Физика не говоритъ, что теплота, въ полномъ значение этого понятия, есть лишь превращенное движение, т. е., что движение исчезаетъ для того, чтобы дать мёсто физическому, а не механическому явлению. Она только показываетъ, что подъ теплотой, свётомъ н т. д.,—явлениями, повидимому, чисто физическими, существуютъ движения особаго рода, и что эти движения служатъ условиемъ физическихъ явлений въ собственномъ смыслѣ слова. Отсюда, движение превращается не въ теплоту, а въ движение другого рода, въ молекулярное движение, и только по ассоцияции идей это движение называется физиками теплотой. Теплота въ собственномъ смыслѣ слова различается отъ молекулярнаго движения, и, слѣдовательно, появление ея не объясняется непосредственно тѣмъ закономъ, который обусловливаетъ переходъ механическаго движения въ молекулярное.

Но не видимъ-ли мы, что физическое явленіе происходитъ постоянно, какъ только бываютъ осуществлены извъстныя механическія условія? Не въроятно-ли, что эти механическія условія осуществляются въ силу математическихъ законовъ, и не слъдуетъ ли отсюда, что сама математическая необходимость обезпечиваетъ необходимое существованіе физическаго міра?

Этотъ выводъ чисто обстракный, такъ какъ въ отношени къ дъйствительнымъ вещамъ механическая необходимость далеко не достовърна и ничто не доказываеть, что осуществление механическихъ условій, физическихъ явленій не есть какъ разъ одинъ изътъхъ случаевъ, когда обнаруживается случайность движенія. Замъчательно, что эти условія по сложности безконечно превосходятъ вст тъ сочетанія, какія можетъ вообразить человъкъ, составляя конечное число изъ опредъленныхъ математическихъ элементовъ. Такъ, приложеніе математики къ конкретной физикъ даетъ всегда лишь приблизительные результаты. Правда, полагаютъ, что если бы мы знали вст механическія условія физическихъ явленій, то можно было-бы предвидъть послъднія съ безусловной

достовърностью. Но вопросъ въ томъ, соотвътствуетъ-ли выражение "всъ условія" чему-нибудь дъйствительному, существуетъ-ли для физическихъ явленій конечное число вполнъ опредъленныхъ механическихъ условій? Затъмъ, если-бы даже и можно было вывести такимъ образомъ физическое явленіе изъ его непосредственныхъ механическихъ условій, имъемъ-ли мы право думать, что тоже можно сдълать и въ отношеніи къ самыхъ условіямъ, и такъ далъе, до безконечности? Можно-ли доказать, что въ нисходящемъ рядъ механическихъ причинъ нигдъ не проскользаетъ ни мальнъйшаго уклоненія?

Такое предположение могло-ом казаться неосновательнымъ, если-бы движение вездъ имъло одинъ и тотъ-же видъ и существовало всегда лишь само по себъ. Но въ то время какъ въ обыкновенныхъ механическихъ явленіяхъ движеніе обнаруживается въ качествъ равнодъйствующей и есть лишь простое измънение въ расположении нъсколькихъ протяженныхъ массъ,въ настоящемъ случат оно, будучи скрытымъ въ нтдрахъ матеріи, остается безъ равно-дійствующей и получаеть вовыя и высшія свойства. Въ первомъ случай движеніе относительно просто, во второмъ-же оно безконечно сложно. Кромъ того нельзя понять, какимъ образомъ какое-нибудь движение могло-бы имъть въ другомъ движени свое достаточное основание, и почему бываетъ достаточно самаго слабаго измѣненія въ элементарныхъ движеніяхъ, чтобы произвесть въ отдаленныхъ слёдствіяхъ значительныя переміны. Если-же такъ, то не віроятно-ли, что есть доля случайности въ происхождении механическихъ условій физическихъ явленій и что возникновеніе последнихъ, даже если бы они были однообразно связаны съ ихъ механическими условіями, само по себѣ случайно?

Однако физическій міръ, какъ таковой, имѣетъ также свой законъ. Явленія въ немъ происходять не наудачу. Если этотъ законъ безусловенъ, то возникновеніе физическаго міра среди механическаго, будучи случайнымъ въ отношеніи къ послѣднему, въ концѣ концевъ управляется внутреннею необходимостью свойственной самому физическому міру, и слѣдовательно то, что съ чисто математической точки зрѣпія казалось отчасти неопредѣленнымъ, получитъ полную опредѣленность, какъ ско-

ро мы уяснимъ себъ тъ физическия дъйствія, которыя вліяютъ на ходъ механическихъ явленій. Такъ, напр., планета Уранъ казалась блуждающей случайно, пока не знали о существованіи Нептуна.

Но какъ опредълить законъ, свойственный физическому міру, въ отличіе отъ механическаго? Положительная наука все более и более покидаетъ описательную точку зренія, которая не можетъ представлять точныхъ данныхъ, и сводитъ, насколько это возможно, физическія явленія съ ихъ относительно качественными свойствами къ механическимъ явленіямъ, имъющимъ относительно количественный характеръ. Она напр., изучаетъ не самую теплоту, а ея механическій эквивалентъ. Точно такъе отыскиваетъ механическій эквивалентъ для электричества и для другихъ физическихъ агентовъ. Такимъ образомъ, научно опредълить законъ физическихъ явленій опять приходится тойъже самой математикъ.

Если параллелизмъ, предполагаемый этимъ методомъ, безусловенъ, то, конечно, не можетъ быть рѣчи о случайности немеханическаго элемента физическихъ явленій: физико-механическій законъ даетъ точное мѣрило для закона физическаго въ собственномъ смыслѣ этого слова. Но достовърно-ли, что механическій порядокъ, заключающійся въ порядкѣ физическомъ, буквально эквивалентенъ сму?

Въ извъстномъ смыслъ выражение "эквивалентность" можетъ быть совершенно законнымъ: вполнъ возможно, что такое-то физическое явление, разсматриваемое въ отдъльности, всегда сопровождается такимъ-то механическимъ явлениемъ. Но въ этомъ смыслъ механический эквивалентъ физическихъ явлений не можетъ дать закона для послъднихъ, такъ какъ остается еще вопросъ, не существуетъ-ли между двумя порядками явлений взаимодъйствия и не влияетъ-ли физический элементъ въ собственномъ смыслъ этого слова на механический.

Чтобы считать механическій законъ точнымъ выраженіемъ физическаго, для этого необходимо, чтобы эквивалентность существовала не только между двумя порядками фактовъ, но и между двумя порядками отношеній, между связью физическихъ фактовъ и связью ихъ механическихъ условій. Между тъмъ,

эта вторая эквивалентность представляется непонятною, пото му что перемънная величина здъсь однородна, а элементъ, который должень быть ея функціей, разнородень. Движеніе способно изміняться непрерывными образоми, но этого нельзя сказать о превращеніи одного физическаго или химическаго состоянія въ другое. Какія промежуточныя физическія состоянія существують между электрическимь состояніемь полюсовь баттереи и свътовымъ состояніемъ угля? Могутъ-ли физическія состоянія въ собственномъ смыслѣ слова по произволу подвергаться такимъ-же незначительнымъ изменениямъ, какъ и ихъ механическія условія? Наконецъ, нётъ-ли случаевъ, гдё параллелизмъ, повидимому, дъйствительно нарушается, какъ это, напр., бываетъ, когда прибавка незначительнаго количества движенія превращаетъ химическое явленіе въ свётовое, а свётовое явленіе въ тепловое, или заставляеть изв'єстное тело переходить изъ одного состоянія въ другое, т. е., внезапно производитъ совершенно новый феноменъ?

Такимъ образомъ, полной эквивалентности между порядкомъ физическихъ явленій и порядкомъ ихъ механическихъ условій не существуєть, и о законъ однихъ изъ нихъ нельзя судить по закону другихъ.

Отсюда, чтобы судить о внутренней необходимости физическаго міра въ собственномъ смыслѣ этого слова, приходится изслѣдовать его въ самомъ себѣ, т. е., оставить въ сторонѣ математическую часть физическихъ наукъ и разсмотрѣть только ихъ описательную часть. Несомнѣнно, что съ этой точки зрѣнія нельзя придти къ такимъ-же точнымъ результатамъ, какихъ достигаютъ, разсматривая исключительно механическія явленія, связанныя съ физическими. Но, повидемому, математика не есть единственный типъ научнаго познанія. Каковъ-же будетъ въ этомъ смыслѣ законъ физическаго міра?

Не смотря на видимый характеръ явленій, представляется невъроятнымъ, чтобы теплота, появляющаяся и исчезающая при переходъ механическаго движенія въ молекулярное и обратно, возникала изъ ничего и уничтожалась. Можно допустить, что существуетъ скрытое состояніе если не механической теплоты (которая есть лишь молекулярное движеніе), то физической

теплоты, соотвътствующей этому движенію, и что физическая теплота остается въ данномъ состояніи, когда она не ощущается. Въ цъломъ, физическій міръ сохраняется такъ-же, какъ и мезаническій. Одни и тѣже 'агенты продолжаютъ существовать съ одинаковыми свойстами, и количество химической матеріи видимо остается однимъ и тѣмъ-же. Можно поэтому поставить вопросъ, не существуетъ-ли въ нѣдрахъ физическаго міра такого закона необходимости, который состоялъ-бы въ сохраненіи самаго физическаго дѣйствія?

Съ перваго взгляда можетъ казаться, что, допуская этотъ законъ, мы не закрываемъ случайности всякаго доступа въ физическій міръ. Безъ сомнънія, этотъ законъ предполагаетъ съ точки зрѣнія самой физики равенство послѣдующаго состоявія предыдущему; но онъ не требуетъ непосредственно, чтоби переходъ отъ послѣдняго къ первому былъ необходимъ. Онъ опредѣляетъ интенсивность, а не качество явленій; онъ изиѣряетъ силу, но не показываетъ ея примѣненія. Отсюда, нельзя-ли думать, что этотъ законъ выражаетъ просто условіе, при которомъ происходятъ случайныя, сами по себѣ, превращенія?

Но чтобы объяснить физически измѣненіе извѣстнаго состоянія, для этого небходимо допустить или усложненіе его физиских условій, или исчезновеніе нѣкоторыхъ изъ этихъ условій, а это предполагаетъ возникновеніе или уничтоженіе извѣстнаго количества физическаго дѣйствія. Качества суть простыя абстракціи, если они не имѣютъ никакой интенсивности. Поэтому мы напрасно стали-бы искать въ физическомъ мірѣ слѣдовъ случайности, если бы нужно было признать сохравеніе физическаюо дѣйствія безусловнымъ. Но очевиденъ-ли этотъ законъ.

Прежде всего, онъ не вытекаетъ изъ самаго понятія физическихъ явленій, такъ какъ идея существующей въ тѣлахъ способности къ измѣненію очевидно не опредѣляетъ интенсивностя этой способности. Затѣмъ его нельзя признать и апріорнымъ синтестическимъ закономъ, потому что онъ касается такой формы бытія, о которой мы, конечно, не имѣли-бы никакого представленія, если бы ограничились областію чистаго разума. Если этотъ законъ необходимъ, то его необходимость можетъ быть только фактической, установленной опытомъ и наведеніемъ. Но съ этой точки зрѣнія онъ представляется скорѣе случайнымъ, чѣмъ необходимыйъ.

Теорія скрытых состояній, безь сомивнія, ввроятна, какъ скоро физическія состоянія въ собственномъ смыслів не признаются превращенными движеніями. Но она недостаточно доказываеть равенство предыдущихъ и послідующихъ физическихъ дійствій. Въ самомъ ділів, невівроятно, чтобы скрытое состояніе заключало въ себі тоже самое количество дійствія, какъ и соотвітствующее ему дійствительное состояніе. Можно, правда, предположить, что въ то время, какъ извістное физическое свойство переходить въ скрытое состояніе, обнаруживается другое свойство, и наоборотъ, и что такимъ образомъ, благодаря непрерывному возміщенію, во вселенной поддерживается равновісіе. Но такая гипотеза о совокупности вещей выходить изъ области опыта. При помощи опыта мы даже не можемъ знать, есть-ли совокупность вещей конечная величина.

Самъ по себъ законъ сохраненія физическаго дъйствія мало доступенъ опытной провъркъ. Онъ предполагаетъ единицу измъренія чисто физическаго свойства. Но взаимная разнородность физическихъ состояній представляетъ препятствія для количественнаго сравненія. Изивнчивость здѣсь превышаетъ постоянство, такъ какъ качественный элементъ играетъ уже значительную роль. Самые простые и самые общіе физическіе и химическіе законы выражаютъ отношенія между столь разнородными вещами, что нельзя сказать, насколько здѣсь послѣдующее пропорціонально предыдущему и вытекаетъ ли оно изъ него въ томъ смыслѣ, какъ дѣйствіе вытекаетъ изъ причины. Основной элементъ общій антецеденту и слѣдствію состовляющій условіе ихъ необходимой связи, здѣсь почти совершенно ускользаетъ отъ насъ. Для насъ здѣсь существуютъ только связи данныя въ опытъ и потому случайныя.

Такимъ образомъ, можно допустить, что въ основныхъ отношеніяхъ физическихъ явленій въ собственномъ смыслѣ существуетъ нѣкоторая доля случайности; и если справедливо, что законы, свойственные механическому міру, не имѣютъ безусловной необходимости, то очевидно, что физическіе агенты, вступая въ теченіе механическихъ явленій, сами подготовляютъ здісь условія для своего осуществленія и случайныхъ изміненій.

Если-же такъ, то физическій міръ не обладаетъ неизмѣнностью. Количество физического дъйствія можеть увеличиваться и умфшаться во вселенной или въ нфкоторыхъ ея частяхъ. И въ самомъ деле, не это-ли, повидимому происходить въ течение вековъ, если правда, что простая космическая матерія, почти столь-же однообразная, какъ самое пространство, постепенно стущалась, чтобы образовать звёзды, одаренныя светомъ и теплотой, и что изъ надръ этихъ звадъ произошло безконечное разнообразіе таль, все болъе и болъе богатыхъ физическими и химическими свойствами? Не это-ли самое, повидимому, происходить въ обратномъ направлении предъ нашими глазами, если правда, накоторыя звадныя системы мало-по-малу теряють свой блескъ и теплоту и приближаются къ разложенію, которое возвратить ихъ въ состояніе не различимой космической пыли? И если подобные перевороты совершаются въ известныхъ частяхъ вселенной, кто можетъ утверждать, что въ другихъ частяхъ ея происходять какъ разъ обратные перевороты, возстановляющіе равновъсіе?

Частные законы представляются необходимыми потому, что они необходимо входять въ общіе законы; но если самые общіе законы, эта основа частныхъ, могуть измѣняться, хотя, бы и незначительно, то рушится все зданіе судьбы.

Цълое есть только сумма частностей, и его форма можетъ быть случайной лишь тогда, когда въ его частяхъ есть неопредъленный элементъ. Но если даже случайности общихъ законовъ обнаруживаются въ слабыхъ измъненіяхъ на пространствъ огромныхъ массъ и значительныхъ періодовъ времени, то какимъ образомъ элементы этихъ измъненій могли-бы ясно предстать предъ взоромъ наблюдателя, изслъдующаго нъсколько частицъ матеріи въ теченіи нъсколькихъ мгновеній?

#### ГЛАВА VI.

### 0 живыхъ существахъ.

Если отъ изследованія неорганических тель прямо перейти изследованію высших типовъ животнаго и растительнаго

царства, то становится непонятнымъ, какимъ образомъ первыя могли произвести вторые, и отказываешься върить, что физическіе и химическіе законы способны уяснить физіологическія явленія. Но когда, спускаясь внизъ по лістниців живыхъ существъ, видишь, какъ функція постепенно сливаются, организмы упрощаются и ихъ форма становится менфе устойприближается къ простымъ геометрическимъ фигурамъ; когда, подходя къ тъмъ зачаточнымъ существамъ, которыя занимають средину между животнымъ и растеніемъ, или скорбе, не суть еще ни животныя, ни растенія, убъждаешься, что они состоять почти только изъ однородной и безформенной массы белковинной матеріи и вся жизнь ихъ проявляется лишь въ питаніи; когда, наблюдая рядъ экбріологическихъ фазисовъ, предшествующихъ вполнъ развитому состоянію высшихъ существъ, открываешь ихъ сходство съ постоянными состояніями низшихъ видовъ; когда наконецъ, видишь, что саные различные органы происходять изъ почти сходныхъ частей, что эти части въ свою очередь отожествляются и въ концѣ концовъ сводятся къ одному микроскопическому элементу, слагающемуся исключительно изъ твердаго, мягкаго и жидкаго слоевъ:--тогда невольно спрашиваеть себя, не держится-ли живой міръ, по крайней міръ низшей своей оконечностью, на неорганическомъ міръ, и не достаточно-ли простой игры физическихъ и химическихъ силъ для того чтобы постепенно создать сложные организмы, путемъ произведенія сначала простой живой матеріи, а загъмъ, чрезъ посредство этой матеріи. и всей ісрархіи органическихъ формъ.

Если сверхъ того анализировать процессы жизни, то въ нихъ, повидимому, нельзя найти ни одного элемента, который уже не существовалъ-бы въ неорганическомъ мірѣ. Бѣлковинная матерія клѣтокъ слагается главнымъ образомъ изъ углерода, кислорода, водорода и азота. Что же касается способа соединснія этихъ элементовъ и чрезвычайной неустойчивости организованнаго тѣла, то эти черты можно объяснить числомъ вѣсомъ, формой и расположеніемъ частицъ названныхъ веществъ, особенностями молекулярнаго движенія, или, наконецъ, какимъ-нибудь физическимъ свойствомъ одного изъ составныхъ

элементовъ, напримъръ, углерода,—которое, будучи обыкновенно скрытымъ, обнаруживается здъсь въ силу особенныхъ условій, въ какихъ находится этотъ элементъ. Не видимъ-ли мы въ неорганической химіи, какъ самые разнообразные составы происходятъ изъ соединенія однихъ и тъхъ-же элементовъ, только взятыхъ въ различныхъ пропорціяхъ?

Функція клітокъ иміноть также свои аналогіи въ неоргавическомъ мірѣ. Клетки производять новыя клетки, превращая простыя вещества въ протоплазму. Сначала, въ клёткахъ, еще не защищенныхъ оболочками, такое превращение происходить безъ всасыванія; но подобно атому, и кристалль, погруженный въ химически однородный съ нимъ растворъ, въ состояніи перенасыщенія заставляєть кристаллизоваться содержащуюся въ этой жидкости соль. Затёмъ клётки получаютъ определенныя формы и темъ обособляются другъ отъ друга; но тоже происходить и въ кристаллахъ, которые могуть различаться по формф, не различаясь по химическому составу, и, будучи слегка повреждены, вновь возстановляють свою форму въ соответственномъ соляномъ растворъ на счетъ содержащихся въ немъ элементовъ. Наконецъ, клътки соединяются и образують системы; но точно также сливаются и капельки ртути въ цѣлую каплю.

Такимъ образомъ, между живымъ міромъ и міромъ физическимъ, повидимому, существуетъ только различіе въ степени: въ первомъ мы видимъ лишь большее разнообразіе элементовъ, большую способность къ дифференціаціи и болѣе сложныя соединенія.

Вполив-ли подтверждаются эти заключенія наблюденіемъ надъ живыми существами съ точки зрѣнія ихъ дѣйствительной природы?

Одна замёчательная вещь здёсь прежде всего привлекаетъ къ себ'в вниманіе: если въ математическомъ мір'є матерія на первый взглядъ казалась предшествующей движенію, а въ физическомъ мір'є одновременной съ нимъ, то въ органическомъ мір'є, какъ показываютъ намъ самыя явленія, движенія предполагается ран'є соотв'єтствующей ему матеріи, изм'єненіе предшествуетъ бытію, организующая работа предшествуетъ

организму. Слово "жизнь" означаетъ прежде всего "автоматическое движеніе". Живое существо постоянно видоизмъняется: оно питается, развивается, производитъ другія существа; оно отличается чрезвычайной неустойчивостью и гибкостью. Испареніе, капля воды угрожають его существованію; но оно само измъняетъ себя во всѣхъ направленіяхъ и производитъ тысячи маневровъ, чтобы пройти безпрепятственно, если только это возможно, между безчисленными подводными камнями, которыми усѣяна его дорога. У живого существа обнаруживается поразительная несоразмърность между ролью функціи и и ролью матеріи, какозо бы ни было въ остальномъ происхожденіе этой функціи. Жизнь, даже съ болье ограниченнымъ числомъ элементовъ сравнительно съ тъмъ, какимъ располагаетъ физическая сила, производить болье мощныя дъйствія, такъ какъ былинка можетъ пробить скалу.

Въ чемъ-же состоитъ жизненный актъ или организація? Очевидно, этотъ актъ не опредъляется достаточно понятіемъ "соединенія". Организація состоитъ не въ образованіи аггрегата, аналогичнаго куску съры или каплъ ртути, а въ созданіи системы, въ которой однъ части подчинены другимъ. Въ живомъ существъ есть дъятель и органы, т. е., существуетъ іерархическій порядокъ.

Находитъ-ли этотъ іерархическій порядокъ свое достаточнос основаніе въ томъ, что анатомическіе элементы имѣютъ свойство пріобрѣтать различныя другъ отъ друга формы? Безъ сомнѣнія, нѣтъ, такъ какъ для того, чтобы извѣстныя части подчинялись другимъ, ихъ дифференціація должна происходить не наудачу. Клѣтка должна жить иначе, чѣмъ химическая матерія въ собственномъ смыслѣ слова, которая при всемъ разнообразіи, своихъ формъ никогда не достигаетъ до созданія іерархическихъ системъ.

Быть можеть, такая дифференціація объясняется различными условіями происхожденія и существованія различныхъ клътокъ?—Но, въдь, для этого прежде всего нужно, чтобы клътки могли возникнуть и существовать какъ разъ въ такихъ условіяхъ, какія требуются для опредъленія ихъ надлежащихъ различій. Въ неорганической матеріи подобнаго приспособленія условій мы не видимъ.

Могутъ сказать, наконецъ, что принципами, объясняющими всякую организацію, служать внутреннія условія или химическій составъ основныхъ органическихъ элементовъ, т. е., клътокъ?--Но клътка,--допуская, что всякій живой элементъ сводится къ ней, - представляетъ собой существо, въ извъстной степени уже обладающее тъми самыми признаками, которые требуется разрышить въ физическія свойства, т. е., іерархическимъ порядкомъ частей и способностью создавать новыя клытки, между частями которыхъ устанавливается тотъ-же порядокъ. Основная часть клетки есть протоплазма. Создавая жидкое ядро, окруженное твердой оболочкой, протоплазма твиъ самымъ даетъ начало отдельному живому существу, которое въ силу своего собственнаго развитія будеть производить другія существа, обладающія также отдельнымъ существованіемъ. Сведеніе организмовъ къ клетке только отдаляетъ трудность.

Вообще жизненная функція является какимъ-то безначальнымъ и безконечнымъ твореніемъ системъ, части которыхъ представляють не только разнородность, но вмѣстѣ съ тѣмъ іерархическій порядокъ. Живое существо есть индивидуумъ, или лучше, благодаря постоянной дѣятельности, оно создаетъ себѣ индивидуальность и порождаетъ существа, въ свою очередь способныя къ индивидуальности. Организація есть индивидуализація.

Но такая функція, повидимому, не существуетъ въ неорганической матеріи. Какъ бы ни были сложны химическія вещества, при механическомъ дѣленіи они только распадаются на сходныя части и, слѣдовательно, являются неспособными къ дифференціаціи, къ раздѣленію труда и къ іерархическому порядку. Въ неорганическомъ мірѣ нѣтъ индивидуумовъ и нѣтъ индивидуализаціи. Атомъ, если онъ только существуетъ, не есть индивидуумъ, такъ какъ онъ—однороденъ. Кристаллъ не есть индивидуумъ, такъ какъ онъ—дѣлимъ, и дѣлимъ, можетъ быть, до безконечности, на сходные съ нимъ кристаллы, существующіе въ дѣйствительности. Скажутъ, что подобіе индивидуальности представляютъ намъ небесныя системы, состоящія язъ центральной звѣзды и зависящихъ отъ нея планетъ? Правда, въ этихъ системахъ можно найти нѣчто въ родѣ іерархическаго порядка; но онѣ не способны разлагаться, подобноживымъ существамъ, вплоть до послѣднихъ своихъ элементовъ на индивидуальныя системы. Физическая сила, повидимому, пытается создать въ безконечно великомъ то, что жизнь осуществляетъ, начиная съ безконечно малаго; но она можетъ достигнуть только внѣшняго сходства.

Такимъ образомъ живое существо заключаетъ въ себѣ новый, несводимый къ физическимъ свойствамъ элементъ: стремленіе къ іерархическому порядку, къ индивидуализаціи. Поэтому отношеніе, существующее между физическими свойствами и жизненными отправленіями, не имѣетъ такой непосредственной необходимости, какая принадлежала-бы ему, если бы жизненныя функціи съ самаго начала содержались въ физическихъ процессахъ. Однако и въ качествѣ связи между совершенно различными вещами это отношеніе можетъ быть необходимымъ, если оно утверждается, какъ апріорный причинный синтезъ. Но такъ ли это на самомъ дѣлѣ? Построяется-ли понятіе жизни чистымъ разумомъ?

Если подъ жизнію разумѣть единое, простое, нематеріальное начало, координирующее средства для извѣстной цѣли, то идея жизни не можеть вытекать изъ наблюденія надъ живыми существами. Въ самомъ дѣлѣ, мы не видимъ, чтобы эти существа когда-нибудь обладали безусловнымъ единствомъ. Правда, они—организмы, но ихъ части въ свою очередь суть организмы, одаренные въ извѣстной степени индивидуальною жизнью, кончая самой клѣткой, которая путемъ дѣленія производить нѣсколько клѣтокъ и, слѣдовательно, не имѣетъ полнаго единства. Точно также и идея органической цѣлесообразности не вытекаетъ несомнѣнно изъ опыта. Правда, опытъ показываетъ намъ гармонію между органами и ихъ функціями; но онъ не объясняетъ намъ, созданъ-ли органъ для функціи или функція есть простой результатъ органа.

Такимъ образомъ, идея единаго и разумнаго жизненнаго начала есть дъйствительно апріорная идея, но она нисколько не предполагается познаніемъ живыхъ существъ. Если ее и можно допустить, то лишь въ качествъ метафизическаго истолкованія фактовъ, а не въ качествъ исходной точки опытнаго изслъдованія. Трудно видъть, какую помощь можетъ оказать научному наблюденію и объясненію явленій понятіе сущности, которая не однородна съ ними и потому не приложима къ случаямъ, представляемымъ опытомъ. Въ примъненіи къ наукъ такіе грансцендентные принципы способны только затруднить и исказить наблюденіе.

Но, скажуть, біологія почти всецьло основывается на сльдующихь двухь идеяхь. Во первыхь, жизнь есть реализація типа, и потому предполагаеть въ организмів взаимную связь и единство частей: какъ скоро дань извістный органь, должень существовать и другой, связанный съ нимь, хотя-бы въ зачаточномь состояніи. Живое существо есть ціслое. Во вторыхь, жизнь есть совокупное дібствіе, и органы устроены такъ, чтобы могли соединяться для общей цісли: между ихъ ролью, а слідовательно и между ихъ формами существуеть соотношеніе. Въ этомъ смыслів живое существо есть гармоническая система.

Дъйствительно, эти два принципа предполагаются біолопей, но они нисколько не выходять изъ границъ опыта, и даже открываются имъ самимъ. Единство здъсь понимается двшь какъ постоянное отношеніе смежности, а гармонія мыслится только какъ взаимное вліяніе.

Впрочемъ, ни законъ, органической связи, ни законъ функціональнаго соотношенія нельзя считать абсолютнымъ. Каждый изъ этихъ законовъ, понимаемый въ абсолютномъ смыслѣ, могъ-бы нарушать другой. Сохраненіе типа могло-бы сдѣлать необходичимъ существованіе органовъ. безполезныхъ для индивидуума, а сохраненіе индивидуума могло-бы неизбѣжно вызвать нарушеніе типической формы.

Такимъ образомъ жизнь, какъ гармоничное цѣлое, какъ стапическое и динамическое единство, не есть предметъ апріорнаго познанія. Отношеніе, соединяющее ее съ физическими свойствами, дано намъ опытомъ и потому раздѣляетъ его характерныя черты.

Но если это отношение не можетъ быть необходимымъ въ теоріи, то нельзя-ли утверждать съ точки зрѣнія самаго опыта, что оно необходимо фактически? Не разлита-ли жизнь повсюду въ природъ, и не есть-ли неподвижность неорганической матеріи только оцъпенъніе и сонъ? Такъ какъ эта матерія превращается въ живое вещество, то не должна-ли она уже обладать жизненными свойствами?

Такое положение можно поддерживать, безъ сомявния, лишь въ томъ случав, если искажать понятіе жизни, сводя ес. напр., къ идеб простого роста и образованія, т. е., къ свойствамъ, которыя уже присущи такъ называемой мертвой матеріи или физическимъ тъламъ. Но разсиатриваемая въ цъломъ, въ своей формъ и въ своемъ содержаніи, жизнь какъ созданіе іерархическаго порядка между частями, не проявляется въ физическомъ міръ. Этотъ міръ не дастъ намъ ничего аналогичнаго органической клетке. Скажуть, что жизнь находится въ немъ въ потенціальномъ состояніи и только ждетъ благопріятныхъ условій для своего проявленія? Но именно о проявленіяхъ жизни и идетъ здась рачь. Вадь, если проявление можетъ быть безразличнымъ обстоятельствомъ въ глазахъ логика, разсматривающаго простыя понятія, то оно становится главнымъ обстоятельствомъ въ глазахъ натуралиста, который разсматриваетъ самыя вещи.

Однако, не слъдуетъ-ли признать проявленіе жизни фактически необходимымъ уже просто потому, что оно происходитъ всякій разъ, какъ скоро осуществлены извъстныя условія?

Въ этомъ случат ръчь можетъ быть только о чисто физическихъ условіяхъ, потому что выводить жизнь изъ организованной матеріи, хотя-бы посл'єдняя была даже разнородна съ кругъ. Поэтому, въ логическій значило-бы впадать чтобы защищать подобное воззрвніе, нужно имвть право утверждать, что условія, среди которыхъ постоянно появляется жизнь, (если только правда, что жизнь имфетъ такія неизмфнныя условія), суть условія чисто физическія, какъ по ихъ элементамъ, такъ и по способу ихъ соединенія. И это Такъ какъ чисто физическое состояніе вещей можетъ быть само по себъ болье или менье отдаленнымъ слъдствіемъ посторонняго вмѣшательства, которое, вызвавъ извѣстное уклоненіе въ порядкъ явленій, вновь предоставило имъ возможность войти въ ихъ нормальное теченіе, то нужно доказать, что условія, среди которыхъ обнаруживается жизнь, вплоть до самыхъ послъдених ея причинъ, созданы чисто физическими обстоятельствами. Для доказательства физическаго происхожденія жизни недостаточно лабораторнаго экспиремента, потому что въ этомъ случать оставалось бы еще узнать, можетъ-ли физическій міръ самъ собою создать условія, аналогичныя тъмъ, какія ставитъ разумный экспериментаторъ.

Живая матерія, возникновеніе которой нужно объяснить такимъ образомъ, не есть какой нибудь грубый и пассивный органическій продуктъ, въ родів мочевины, эфира, сахара, алкоголей, уксусной и муравьиной кислоты и проч.; это-простое дательное тело, элементь, способный къ ассимиляціи и диссимиляціи, протоплазма, которая создаеть себв оболочку и форму, становится клеткой, питается, развивается и производить другія клетки. Ведь, живое существо обладаеть способностью создавать и неживые продукты; оно можетъ совершать дъйствія отчасти и даже всецьло физическаго или механическаго характера, подобно тому, какъ физико-химическій міръ пораждаеть множество чисто-механических виленій. Причина не выражается непременно сполна въ своихъ действіяхъ. Поэтому, если бы случилось, что органическій продукть, объяснимый физически, принадлежить къ числу такихъ, въ образованіи которыхъ жизнь, какъ таковая, не играетъ роли, и когорые являются лишь отдаленнымъ и чисто механическимъ отражениемъ ея вліянія, то было бы незаконно распространять подобное физическое объяснение на всф безъ исключения физіологическіе акты.

Наконецъ, побъдивъ эти трудности, слъдуетъ доказать, что разъ дана клътка, вмъстъ съ ней даны и всъ живыя существа, что всъ они происходятъ изъ клътки по необходимому закону, что самыя сложныя строенія и функціи находять въ этомъ простомъ организмъ свое достаточное основаніе.

Однако, доказательство всёхъ этихъ фактовъ, повидимому, весомийно превышаетъ компетенцію опыта. Какъ соединить веобходимой связью физическія условія живыхъ существъ, и особенно высшихъ, съ явленіями физическаго міра въ собственномъ смыслѣ слова? Какъ доказать, что физическія явленія

нигдѣ не отклоняются отъ свойственнаго имъ теченія благодаря какому-нибудь высшему вмѣшательству? Между высшими неорганическими тѣлами и самыми простѣйшими органическими существами, очевидно, существуетъ громадное несоотвѣтствіе въ отношеніи сложности. Кромѣ того, эта исключительная физическая сложность организмовъ совпадаетъ съ присутствіемъ новыхъ качествъ, совершенно различныхъ и, несомнѣнно, болѣе совершенныхъ. Невѣроятно ли, что переворотъ, совершившійся въ нѣдрахъ неорганизованной матеріи при образованіи такихъ неожиданныхъ сочетаній, былъ опредѣленъ именно высшими началами, что жизнь сама поставила себѣфизическія условія? Съ этой точки зрѣнія, между физическими условіями и жизнію дѣйствительно существовало бы причинное отношеніе, но причиною была бы сама жизнь.

Впрочемъ, нътъ нужды допускать, что вліяніе жизни обнаруживается внезапно и прогрессъ совершается скачками. Дъйствіе высшаго начала можетъ быть болье или менье незамьтнымъ для глазъ того, кто наблюдаетъ ближайшіе другъ къ другу моменты развитія; и тогда можетъ казаться, что въ природь дъйствуютъ однъ физическія силы. Мыслимо также, что въ извъстныхъ случаяхъ высшее начало предоставляетъ въ нъкоторой степени самимъ физическимъ силамъ выполнять то, что разъ подготовлено, какъ скоро этихъ силъ достаточно для данной цъли. Въ такихъ случаяхъ переходъ отъ условій къ обусловленному въ нъдрахъ самого живого существа былъ бы чисто физическимъ, хотя бы жизнь, какъ таковая, была особымъ началомъ.

Если это такъ, то элементами или матеріаломъ жизни служатъ дъйствительно одни физико-химическія силы; но этотъ матеріалъ не остается въ грубомъ видъ: онъ упорядочивается, приводится въ гармонію, нъкоторымъ образомъ дисциплинируется, благодаря высшему виъшательству. Жизнь въ этомъ смыслъ есть истинное творчество.

Но если жизнь не связана съ физическими агентами, то не заключаетъ-ли она нѣкоторой необходимости въ себѣ самой? Не повинуется-ли она особымъ, такъ называемымъ физіологическимъ, законамъ, которые почти или даже совершенно не даютъ мѣста случайности?

Прежде всего, нътъ-ли точнаго соотвътствія между физіологическими и физическими процессами? Не существуетъ-ли въ живомъ міръ такого-же закона параллельной связи явленій, какъ и въ физическомъ міръ? И хотя-бы жизнь не была физическимъ явленіемъ, не измъряется-ли съ точностью возможная для нея доля случайности тою случайностью, какую допускаетъ физическій міръ въ собственномъ смыслъ слова?

Безъ сомненія, вероятно, что всякое физіологическое измененіе связано съ определенными физическими измененіемь. Но если уже трудно сравнивать съ точки зренія количества физическія явленія, если, отыскивая въ нихъ научно определимый элементь, приходится измерять ихъ механическія условія, то не будеть-ли еще трудне найти единицу физіологическаго измеренія, дозволяющую установить соответствіе между живымъ и физическимъ міромъ, насколько дело касается взаниной связи явленій друхъ разныхъ порядковъ? Какъ свести къ одной и той-же видовой единицё разнообразіс жизненныхъ формъ и отправленій? Ведь нужно сначала измерить относительныя перемены двухъ величинъ, чтобы иметь возможность считать одну изъ нихъ функціей другой.

Притомъ, не является-ли жизнь часто борьбой противъ физическихъ силъ, и будетъ-ли понятенъ этотъ фактъ, если жизненныя функціи суть только простой переводъ физическихъ явленій на другой языкъ?

Наконецъ, не существуетъ-ли безконечной несоразмърности особенно у высшихъ существъ, между физіологическими измъненіями и соотвътствующими имъ физическими, напр., между физіологическимъ переходомъ отъ жизни къ смерти и физическими условіями этого перехода? Если правда, что всякая бользнь есть не только физіологическое, но и физическое измъненіе, то можетъ ли быть это измъненіе такимъ-же нарушеніемъ порядка съ точки зрънія процессовъ матеріи, какимъ оно является съточки зрънія жизни?

Такимъ образомъ, нельзя ссылаться на соотвётствіе между біологическими и физическими явленіями, съ цёлью распространить на первыя ту степень необходимости, которая существуетъ въ законъ послёднихъ. Если порядокъ жизненныхъ явленій необходимъ, то основаніе и степень этой необходимости могутъ заключаться только въ нихъ самихъ.

Основные законы жизни, наравнѣ съ физическимъ и математическимъ, повидимому, являются спеціальнымъ выраженіемъ общей формулы: "ничто не уничтожается, и ничто не создается вновь".

Законъ функціональныхъ соотношеній предполагаетъ между частными отправленіями и общею функціей отношеніе аналогичное тому, какое существуєть между составными силами и опредѣленною равнодѣйствующей. Если одна изъ составныхъ силь измѣнилась, равнодѣйствующая можетъ остаться той-же лишь при соотвѣтствующихъ измѣненіяхъ въ другихъ составныхъ силахъ. Точно такъ-же и въ физіологіи: если какая-нибудь частная функція измѣнилась, то и другія должны измѣниться такимъ образомъ, чтобы общая функція оставалась возможной. Отсюда законъ соотношеній можно свести къ болѣе простому закону постоянства общей функціи во всѣхъ измѣненіяхъ, претерпѣваемыхъ частными функціями.

Но общая функція не есть только цёль въ себ'є; она есть еще средство для осуществленія изв'єстной органической формы и изв'єстной организованной матеріи. Между тёмъ, органическая форма и органическая матерія, повидимому, им'єютъ также свой собственный законъ.

Форма подчинена закону органической связи. Этотъ законъ, имфющій своимъ следствіемъ равновесіе органовъ, предполагаеть между частными формами и общею формой, называемой типомъ, отношеніе, аналогичное тому, какое существуетъ между частными величинами и определенною общею величиною. Если одна изъ частныхъ величинъ измёнилась, то общая величина можетъ остаться тою-же лишь въ томъ случае, если и другія частныя величины измёнятся соответственнымъ образомъ. Точно такъ-же и въ физіологіи: если одинъ органъ измёнился, другіе не уничтожатся, а также измёнятся и именно такимъ образомъ, чтобы сохранялся типъ. Законъ органической связи можно поэтому свести къ постоянству формъ или типа.

Какое-же теперь отношеніе между этими двумя законами, т. е., между закономъ функціональныхъ соотношеній и закономъ органической связи? Если-бы законъ органической связи былъ безусловнымъ, т. е., если-бы форма существовала сама по себъ, то онъ могъ-бы въ извъстныхъ случаяхъ противоръчить закону функціональна-го соотношенія, дълая необходимымъ существованіе безполезныхъ органовъ. Но если форма является лишь результатомъ функцій, если законъ связи подчиненъ закону соотношенія, то органы будутъ стремиться слъдовать за измъненіями функцій, ослабъвать въ той мъръ, въ какой слабъютъ послъднія, и атрофироваться, когда онъ исчезаютъ. Въ дъйствительности такъ именно и бываетъ. Отсюда можно допустить, что законъ органической связи въ концъ концовъ входить въ законъ функціональнаго соотношенія.

Наконецъ, возникновеніе организованной матеріи, повидимому, подчинено закону, аналогичному съ закономъ физической матеріи. Повидимому, существуетъ опредъленное количество живой матеріи, и это количество остается неизмѣннымъ въ жизненномъ круговоротѣ. Быть можетъ, процессы ассимиляція и диссимиляціи дѣйствительно устанавливаютъ равновѣсіе въ органическомъ мірѣ. Статистика, по мѣрѣ расширенія ея основъ, находитъ для рожденій и смертности все болѣе и болѣе постоянныя среднія величины, мало по малу приближающіяся къ равенству. Даже у индивидуума старость и молодость при нормальныхъ условіяхъ, повидимому, уравновѣшиваютъ другъ друга: упадокъ силъ стремится возстановить равновѣсіе, нарушенное ростомъ.

Этотъ законъ, взятый въ безусловномъ смыслѣ, повидимому, радикально отличается отъ закона функціональныхъ соотношеній, потому что онъ можетъ допускать всякія функціи, какъ безполезныя, такъ и необходимыя съ точки зрѣнія органическихъ актовъ въ ихъ цѣломъ. Но если мы признаемъ, что организованная матерія существуетъ только въ силу организующаго акта, то законъ, касающійся ея возникновенія, также входитъ въ законъ соотношеній.

Вообще, изъ этихъ трехъ законовъ самымъ твердымъ и самымъ постояннымъ является законъ функціональныхъ соотношеній, и если иногда кажется, что два остальныхъ противоръчатъ ему и существуютъ сами по себъ, то такое противо-

ръчіе можно считать въ концъ концовъ слъдствіемъ недостаточнаго единства и однородности общей функціи или результатомъ смъшенія различныхъ формъ организаціи въ болье или менье неравныхъ пропорціяхъ.

Такимъ образомъ, высшимъ закономъ живого міра является постоянство общихъ функцій, т. е., уровня организаціи, а отсюда постоянство типовъ и самой органической формы,—однимъ словомъ, сохраненіе жизни.

Какой смыслъ им'ветъ этотъ законъ? Можно-ли утверждать, что онъ не предполагаетъ абсолютной необходимости біологическихъ явленій, такъ-какъ сохраненіе жизненной энергіи не предр'вшаеть способа ея прим'вненія?

Такое толкованіе закона сохраненія представляется почти столь-же неосновательнымъ въ физіологіи, какъ и въ физикъ или механикъ. Вещи всегда даны въ опредъленной формъ, и опредъляющій эту форму способъ примъненія энергіи, по самому смыслу разсматриваемаго закона, можетъ измъняться только благодаря вмъшательству новыхъ условій того-же самого порядка, потому что если-бы эти условія не составляли напередъ части той-же самой системы, они могли-бы нарушить среднюю постоянную величину.

Проблема необходимости законовъ, различаясь въ отдъльныхъ случаяхъ, остается тожественной въ своей общей формъ. Въ физіологіи, точно такъ-же, какъ въ физикъ и математикъ, ее нужно ставить слъдующимъ образомъ: необходимо-ли постоянство даннаго количества бытія и энергіи? Но какой отвътъ можно дать на этотъ вопросъ относительно жизни?

На основаніи самого понятія жизни нельзя утверждать, что во вселенной необходимо сохраняется одна и таже сумма жизненной энергів. Это понятіе не опредъляеть числа живыхъ существъ и допускаетъ очень большое количество различныхъ степеней организаціи. Тъмъ болье нельзя считать этотъ законъ раціональнымъ синтетическимъ принципомъ, дозволяющимъ построить физіологію а ргіогі. Невозможность такого построенія очевидна, и хотя-бы этотъ законъ казался метафизическимъ, тъмъ не менте въ своемъ полезномъ для науки значеніи, онъ всегда слагался-бы изъ чисто опытныхъ дан-

ныхъ. Такимъ образомъ, остается только обратиться за совътомъ къ самому опыту и посмотръть, обезпечиваетъ-ли онъ постоянство количества жизни. Однако, повидимому, этого нътъ на сомомъ дълъ.

Жизненная энергія, даже въ такихъ эмпирическихъ явленіяхъ, какъ усложненіе организаціи и раздёленіе труда или анатомическая форма и свойства организованной матеріи, почти недоступна для измёренія. Въ это понятіе входитъ идея качества или совершенства, которая, повидимому, не поддается вичисленію. Вёдь, нельзя было-бы сказать, что количествожизненной энергіи остается постояннымъ, если-бы при сохраненіи одного и того-же числа клётокъ всё сложные организмы уступили мёсто зачаточнымъ организаціямъ.

Этого мало. Если правда, что значительное количество фактовь свидътельствуеть о постоянствъ функцій и организмовъ, то слъдуетъ также признать, что другіе факты, повидимому, обнаруживають въ нихъ болье или менье глубокія физіологическія измѣненія. Развѣ человъкъ не можетъ въ большей или меньшей степени измѣнять нѣкоторые виды растеній и животнихъ и создавать устойчивыя разновидности? Не показываетъли возможность воспитанія, даже искусственнаго, что функціи и органы по самому ихъ существу не обладаютъ безусловной неподвижностью, и что, такимъ образомъ, количество жизни во вселенной, оставаясь на видъ тѣмъ-же, не предполагаетъ необходимаго сохраненія?

Далъе, если разсматривать живыя существа въ ихъ естественномъ состояни, не показываютъ-ли такіе факты, какъ существованіе рудиментарныхъ и въ настоящее время безполезныхъ органовъ, исчезновеніе нѣкоторыхъ видовъ или возрастающее совершенство ископаемыхъ въ почвахъ болѣе и болѣе новой формаціи, что на ряду съ силой сохраненія существуетъ въ нѣдрахъ самой природы сила измѣненія, упадкав развитія?

Такая изменчивость, скажуть, действительно существуеть, но она нисколько не свидетельствуеть о случайности и вполне допускаеть необходимость. Это не значить, что она имееть свой источникь и основание въ законахъ неорганическаго парства:

послъднее дъйствительно даетъ только матеріалы и условія для органического развитія, причина котораго заключается въ самой природъ живыхъ существъ. Но дъло въ томъ, что всякому организму присущъ законъ, съ одной стороны, измѣнять себя, насколько это дозволяеть его строеніе, въ целяхъ приспособленія къ той средъ, въ которой онъ живетъ, съ другой-сохранять, накоплять въ себъ и передавать своему потомству происшедшія такимъ образомъ измѣненія. Живыя существа обладаютъ способностью приспособленія и насл'єдственной привычки. На ряду съ постоянствомъ имъ свойственна измѣнчивость, но измѣнчивость необходимая, опредёляемая неизмённымъ закономъ приспособленія и укрыпляемая привычкой, которая также фатальна. Эти два закона объясняютъ всв органическія измененія, какія могли или могутъ осуществляться. Они указываютъ для каждаго изъ этихъ измъненій постоянный антецеденть, такъ что самыя глубокія метаморфозы показались-бы вполнѣ понятными, если-бы мы знали всю совокупность обстоятельствъ, среди которыхъ онъ произошли. Такимъ образомъ, необходимость царить въ живомъ мір'є точно такъ-же, какъ и въ мір'є неорганическомъ. Различіе между ними только то, что въ послъднемъ основнымъ закономъ является законъ существеннаго тожества, а въ первомъ-законъ коренной изменчивости; въ одномъ господствуетъ статическій законъ, въ другомъ-динамическій.

Можно-ли допустить, что коренная измѣнчивость мирится съ необходимой связью?

Если незаконно утверждать, что въ неорганическомъ мірѣ всякое измѣненіе, обнаруживающее случайность, есть только иллюзія, и что единственной реальностью здѣсь является математическая формула, остающаяся тожественной среди разнообразія явленій, то не болѣе законно сводить измѣнчивость къ необходимости и въ органической природѣ. Настаивать на совершенно феномснальномъ характерѣ измѣненій тамъ, гдѣ матерія почти ничто, а дѣйствіе и процессъ почти все, значило-бы совсѣмъ устранять самую дѣйствительность. Формулы, при помощи которыхъ думаютъ доказывать необходимую связь біологическихъ явленій, не имѣютъ бо́льшей точности, чѣмъ тѣ, которыя выражаютъ сохраненіе количества данной механической

силы. Математическое вычисленіе мало пригодно для изм'вренія гибкости органических существъ и опред'яленія насл'ядственной привычки. Трудно вид'ять, какимъ образомъ можно было-бы создать на подобныхъ основаніяхъ дедуктивную науку, показывающую д'яйствительно необходимыя отношенія фактовъ. Въ сущности, такіе принципы, насильственно превращаемые въ необходимые законы по шаблону механическихъ и физическихъ формулъ, лишены вс'яхъ условій потребныхъ для того, чтобы установить положительный законъ, или постоянное отношеніе между фактами, и выражаютъ отношенія иного рода.

По закону приспособленія, живое существо изміняется такимъ образомъ, чтобы имъть возможность существовать тых условіях, среди которых оно находится. Но выраженіе: дакнить образомъ, чтобы" имфетъ нфкоторую неопредбленность. Съ положительной точки зрвнія можеть быть несколько способовъ осуществленія предположенной цёли съ данными средствами, и въ этомъ случай методъ безразличенъ, лишь бы только была осуществлена цель. Правда, по числу и природе условій, количество методовъ, между которыми можно ділать выборь, будеть все болье и болье ограниченнымъ. Но въ этомъ случав выражение "такимъ образомъ, чтобы" становится твмъ менъе правильнымъ, чъмъ болъе ограничивается выборъ, и потеряло-бы всякій смысль, если-бы остался только одинь возможный способъ, потому что тогда явленіе осуществлялось-бы просто въ силу поставленныхъ для него условій: идея достигаемаго результата не была-бы бол ве опредвляющимъ условіемъ.

Если въ виду многочисленности средствъ, предполагаемыхъ каждою цѣлію, мы будемъ объяснять предпочтеніе одного изъ нихъ такими соображеніями, какъ принципъ наименьшаго дѣйствія, инстинктъ красоты, или общее благо, то этимъ мы выйдемъ за предѣлы положительныхъ наукъ и перейдемъ на почву метафизики или эстетики; а тогда нельзя болѣе ссылаться на авторитетъ опыта.

Это—не все. Выраженіе: "такимъ образомъ, чтобы" устанавливаетъ связь между условіями, въ которыхъ находится живое существо, съ одной стороны, и его способностью существовать среди этихъ условій, съ другой, т. е., связь между осуществившимися фактами и предназначенной для осуществленія цілью, между вещами дійствительными и вещью просто возможной. Но идеальный характеръ второго изъ этихъ понятій не позволяетъ признать законъ приспособленія положительнымъ закономъ въ собственномъ смыслів этого слова, обладающимътокою-же необходимостью, какую могутъ предполагать, законы физики или химіи.

Наконецъ, и самое выраженіе "существовать" оставляетъ мѣсто нѣкоторой неопредѣленности. Вѣдь, для сложнаго существа возможно нѣсколько способовъ существованія, смотря по тому, какія способности оно особенно развиваетъ. Развитіе различныхъ способностей можетъ быть болѣе или менѣе равнымъ, болѣе или менѣе гармоничнымъ. Самую гармонію можно понимать разно: гармонично и то развитіе, при которомъ всѣ способности равносильны; гармонично и то, при которомъ вѣкоторыя способности поставлены выше другихъ. Какой же изъ всѣхъ этихъ способовъ существованія долженъ быть цѣлью приспособленія?

Принципъ наслѣдственной привычки еще менѣе удовлетворяетъ условіямъ положительнаго закона. По этому принципу, первоначально случайныя измѣненія могутъ подъ вліяніемъ нѣкоторыхъ обстоятельствъ, каковы физическая среда, борьба за существованіе, половой отборъ и, наконецъ, энергія, постоянство или повтореніе извѣстныхъ дѣйствій, сдѣлаться въ концѣ концовъ существенными и перейти изъ индивидуальныхъ признаковъ въ видовые. Не изслѣдуя природы обстоятельствъ, которыя сейчасъ упомянуты въ качествѣ условій, опредѣляющихъ привычки, и которыя, вѣроятно, не всѣ имѣютъ чистофизическій характеръ, можно замѣтить, что привычка не естьфактъ, а только расположеніе къ осуществленію извѣстныхъфактовъ, и въ этомъ смыслѣ, не можетъ найти мѣста въ формулѣ положительнаго закона.

Кром'в того, привычка разсматривается здёсь какъ сила, производящая изм'вненія въ самой природ'в, въ самой сущности индивидуума. А положительные законы въ собственномъ смысл'в суть отношенія, вытекающія въ своемъ посл'ёднемъ основанія изъ постоянной природы вещей. Они не предшествують суще-

ствамъ, а только выражають результаты ихъ взаимодействія. Безъ сомивнія, они могуть считаться въ научномъ изследованік принципами, управляющими частными фактами, насколько последніе связаны съ природой существъ, т. е., съ фактами общими; но въ концъ концовъ они подчинены этимъ общимъ фактамъ, составляющимъ ихъ основу. Допустить, что наиболе общіе факты въ свою очередь изміняются, значить допустить. что измёняются и законы; если же думають установить законъ, объясняющій эти самыя изміненія, то такой законъ не будеть более положительнымь закономь, потому что онь предполагается ранбе всякихъ фактовъ. Единственнымъ средствомъ возвести наследственную привычку въ положительный законъ было бы связать образование и сохранение этой склонности съ самыми общими законами физики и химіи. Тогда физіологическая измінчивость опиралась бы на относительно устойчивое основаніе. Предполагаемый, повидимому, ранте физіологическихъ явленій, законъ наследственной привычки въдействительности быль-бы слёдствіемь ихъ основныхь условій, такъ какъ эти явленія входили-бы, какъ частный случай, въ физическія. Но. въдь, законъ наследственной привычки какъ разъ именно и стремится возмъстить недостаточность физическихъ законовъ въ собственномъ смыслъ слова въ области физіологіи, и то свойство, которое онъ выражаеть, въ дъйствительности прямо противоположно основнымъ принципамъ физики и химіи, съ точки зрвнія которыхъ природа известнаго тела определена разъ навсегда. Частный случай, безъ сомивнія, можеть быть отрицаніемъ другого частнаго случая, но не общаго. Такимъ образомъ, наследственная привычка должна играть роль въ объясненіи живого міра только въ качествъ физіологическаго закона, и притомъ основного закона, а въ этомъ смыслъ она не можеть считаться положительнымь закономь.

Въ результатъ мы находимъ, что форма организаціи, повидимому, измѣняется, притомъ не только у индивидуума, а въ извѣстной степени даже у вида; и эти измѣненія не безразличны, а составляютъ или упадокъ, или, можетъ быть, еще чаще, совершенствовавіе. Отсюда, можно думать, что количество жизни во вселенной не остается постояннымъ, и при-

Digitized by Google

рода физіологическихъ явленій не опредъляется всецъло ихъ собственными законами.

Въ этой-то неопредёленности біологическихъ законовъ, быть можетъ, и заключается разгадка жизни и развитія. Въ самомъ дёлѣ, если связь физическихъ процессовъ, составляющихъ условія физіологическихъ явленій, не имѣетъ фатальнаго характера, почему бы не допустить, что такая неопредёленность можетъ быть полезна для живого міра? Почему органическія существа, одаренныя извѣстною подвижностью и способностью къ развитію и прогрессу, не могли-бы пользоваться этими дарами природы и развиваться во всѣхъ направленіяхъ, благодаря самой эластичности физическимъ условій?

Не трудно понять, что возникновеніе жизни среди физическихъ вещей происходить не внезапно и насильственно, а незамѣтно и непрерывно, такъ что практически бываеть не возможно опредѣлить, гдѣ физическія явленія перестають существовать сами по себѣ и начинають перерабатываться выстими формами, для которыхъ они становятся орудіями.

(Продолжение будеть).

# Научное и философское значеніе эволюціонной теоріи.

Эволюціонная теорія имѣетъ для философіи двоякій интересъ: по мнѣнію ея приверженцевъ, она 1) даетъ прямое положительное основаніе для релятивизма, является самой естественной его субструкціей, и 2) предполагаетъ реализмъ, какъ свое необходимое условіе (conditio sine qua non) или свою предпосылку<sup>и 1</sup>). Поэтому оцѣнка ея представляется весьма важной для гносеологія.

Въ самомъ дълъ, предположимъ, что законъ эволюціи есть дъйствительно строго установленный законъ естествознанія; предположимъ далбе, что онъ действительно управляетъ развитіемъ и формъ сознательной жизни, включая сюда также законы мышленія, категорическія понятія и проч.: въ такомъ случат, ясно, что безусловно достовтрной истины не существуетъ, что для каждой стадіи въ развитіи человъчества существуетъ своя истина, которая, --- весьма возможно, --- въ следующей стадіи будетъ объявлена заблужденіемъ; справедливо будетъ тогда и такое, напримъръ, утверждение Спенсера, что ни одна новая точка зрвнія не можеть совершенно исключать другую, а всв должны быть равно истивны, быть примириными другъ съ другомъ, потому что основной законъ развитія, -- законъ постепенности, -- требуетъ, чтобы въ каждомъ новомъ моментъ сохранялось большинство существенных свойствъ предшествовавшихъ ему моментовъ.

Затемъ, не трудно видеть, что, объясняя конструкцію со-

<sup>1)</sup> Такое значеніе она имфеть, напримъръ, въ философіи Спенсера.

знанія, какъ продукть извъстнаго эволюціоннаго процесса, мы становимся на объективно-біологическую точку зрвнія. Субъективно-психологическая точка зрфнія, которая образуеть базисъ какъ феноменализма, отрицающаго трансцендентную реальность, такъ и критицизма, объявляющаго ея бытіе только недостовърнымъ, становится при этомъ невозможной: самодостовърность сознанія при этомъ нельзя уже брать за исходный пунктъ гносеологическихъ изысканій, потому что само сознаніе является здёсь фактомъ вторичнымъ, производнымъ, а первичнымъ фактомъ, обладающимъ безотносительной достовфрностью, оказывается объективный процессъ, состоящій въ извъстныхъ измъненіяхъ вижшняго міра вообще и нашего тъла въ частности и образующій почву для развитія тёхъ или иныхъ формъ духовной жизни. Другими словами: съ эволюціонной точки зрвнія мы должны будемъ разсматривать сознаніе, какъ свойство извъстныхъ объектовъ, и въ нашемъ собственномъ сознаніи образующемъ коррелять всего чувственно воспринимаемаго міра, видъть только обнаруженіе жизни одного изъ міровыхъ тълъ, именно нашего тъла; а это возможно только при предположеніи трансцендентальнаго реализма. Трансцендентальный-же идеализмъ такому представленію дъла отнюдь не благопріятствуєть, потому что онъ разсматриваєть объекты, какъ феномены сознанія 1).—Теперь предположимъ, что эволюціонизмъ, будучи твердо установленной научной теоріей (а не гипотезой только), вполнъ правъ въ своихъ притязаніяхъ объяснить конструкцію сознанія, што будеть очень въскій аргументь въ пользу реализма. Наука безспорно существуетъ. Основанія ся притязаній на действительное, а фиктивное познаніе едва-ли могутъ подвергаться серьезному сомненію, и едва-ли кто решится это сделать. Даже самъ Кантъ, отецъ критической философіи, ни на минуту не ръвъ правоспособности математическаго шился усумниться естественно-научнаго познанія 2). Поэтому, если



<sup>1)</sup> Высказывая такой взглядь на взаимное отношеніе эволюціонизма и травсцендентальнаго реализма, мы повторяемь митьніе *E. König'u* выраженное имъ въ изслідованія: «Die Entwickelung des Causalproblems», Th. II, 1890, ss. 335. 650-

<sup>2)</sup> Относительно постановки критической проблемы у Канта мы, вопреки многиль комментаторомъ Канта, держимся того мненія, что въ критике онъ гиссео-

что для самой возможности науки необходимо рёшить извёстную философскую проблему въ такомъ, а не иномъ смыслё, то это будетъ вполнё достаточнымъ логическимъ оправданіемъ такого рёшенія.

Какое-же значеніе въ наукъ должны мы усвоять эволюціонной теоріи?

Эволюціонная теорія въ настоящее время слишкомъ хорошо извъстна всъмъ образованнымъ людямъ, чтобы надо было ее излагать 1). Поэтому свои замъчанія мы можемъ дълать прямо, не вызывая никакихъ недоразумъній.

Что такое законъ эволюціи? Есть-ли это действительно научно дознанный законо?-Въ пользу отрицательного отвъта на этотъ вопросъ говоритъ уже то обстоятельство, что его принимають далеко не всв естествоиспытатели. Многимъ, по замъчанію Лянге, выраженіе "законъ развитія" кажется очень подозрительнымъ 2). И ближайшее разсмотрение природы этого "закона" показываетъ, что эта подозрительность не лишена основаній, что въ ней сказывается разумная осторожность, не дозволяющая смёшенія научныхъ понятій.—Если понятіе эводюція брать въ самомъ широкомъ ея значенія, въ значенія постояннаго изминенія въ предмети, не ограничиваемаго въ своемъ поступательномъ движенім никакими предёлами, в) то это будетъ ясно само собою. Достаточно припомнить наудачу нёсколько действительных законовъ природы, чтобы видеть, какъ мало основаній имфеть законъ эволюціи считаться закономъ въ строго научномъ смыслъ слова. Законъ природы устанавливаеть всеобщія, неизмонныя и необходимыя отношенія явленій 4). Въ самомъ понятін закона содержится требованіе догическую правоспособность математики и естествознаніи не доказываетв, а предпологаеть, какъ базисъ Критики. Основанія этого своего мивнія мы надвемся растрыть въ другомъ місті; здісь-же считаемъ достаточнымъ только указать на конецъ § 4 и на § 5 въ "Пролегоменахъ", не оставляющіе на этотъ счеть нивакого сомнънія (vgl. "Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik", herausgeg. von K. Schulz S.S. 51, 56).

<sup>1)</sup> Слово "эволюція" въ настоящее время почти у всёхъ на языкё. И гдё только пе старались ее открыть! Право, религія, этика, зоологія, этнографія, даже моды в обряды—всё ниёють своихъ ученыхъ представителей подъ ея знаменемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Ляме, Исторія матеріализма, перев. Н. Страхова, т. II, стр. 243.

<sup>3)</sup> Родовымъ признакомъ въ понятін эволюціи является изминеніе.

<sup>4)</sup> Владиславлевь, Логика. 2 изд. Стр. 173-175.

качественнаго постоянства въ явленіяхъ, подчиненныхъ его дъйствію, — разумѣемъ не постоянство тѣхъ реальныхъ комплексовъ явленій, которые знасть вседневный опыть (эти комплексы могутъ безконечно варіироваться), а постоянство элементовъ. Между твиъ законъ образующихъ ихъ ціи, понимаемый его широкомъ смыслъ, есть законъ въ изминичивых отношеній между явленіями. При эколюціонномъ процессъ, если его понимать въ самомъ общемъ смыслъ, субъектъ эволюція въ каждомъ новомъ моментъ своего развитія качественно отличенъ отъ самого себя въ предствующіе моменты; а при такомъ представленіи дела понятіе "закона эволюціи" заключало-бы въ себъ contradictio in adjecto. Поэтому эволюціонистамъ, чтобы имѣть право толковать о законть эволюціи, необходимо съузить понятіе о последней и признать одно изъ двухъ: или-1) что существуетъ нъкоторый качественно неизмънный субстрата, пребывающій самъ себъ равнымъ при всъхъ видоизмъненіяхъ своей формы, или-же-2) полагать это неизмънное въ самой форми процесса, подобно тому, какъ въ алгебраическомъ рядѣ:  $\frac{1}{3} - \frac{1}{5} + \frac{1}{7} - \frac{1}{9} + \dots$  каждый членъ образуется по формулъ:  $\frac{(-1)^{n+1}}{2n+1}$  — чрезъ измъненіе значеній для n отъ 1 до  $\infty$ . То и другое предположение дъйствительно и было сдълано и легло въ основу двухъ типовъ эволюціонизма.

Второе предположение воплотилось въ эволюціонизмѣ, который можетъ считать своей родоначальницей, если не захочетъ углубляться въ отыскание отдаленныхъ генеалогическихъ слѣдовъ,—напримѣръ, Гегелевскую философію съ ея закономъ діалектическаго развитія" 1). Въ этомъ послѣднемъ смыслѣ эту теорію уже давно начали примѣнять къ исторів и другимъ гуманитарнымъ наукамъ 2). Нѣтъ нужды говорить, что это—не тотъ эволюціонизмъ, съ которымъ намъ въ настоящемъ



<sup>1)</sup> Любители аналогій и исторических сближеній ставил даже натуралистическій эволюціонизмъ въ связь съ Гегелевской философіей.—См. *Richl*, Philos Kriticismus, II, II: 126—127.

<sup>2)</sup> Напримъръ, уже старые тюбингенцы говорили о "моментахъ діалектическаго развитія" въ догматическомъ въросознанія христіанской церкви первыхъ въковъ. Наблюденія надъ историческимъ ходомъ въ развитіи философской мыслы также могутъ дать богатую пищу подобному воззрѣнію.

случав приходится считаться. Въ первомъ-же смыслв эволюціонистическая доктрина исповъдуется преимущественно натуралистами, къ которымъ въ данномъ случав примыкаютъ и представители психологическаго эволюціонизма, напр., Спенсеръ. Они признаютъ неизмвннымъ субстратомъ эволюціонныхъ модификацій матерію и потому хотятъ установить такую формулу эволюціи, которая-бы выражала законъ "постояннаю перераспредоленія матеріи и движенія" 1). О научномъ и философскомъ значеніи этого именно эволюціонизма мы и поведемъ рвчь.

Этотъ видъ эволюціонизма, примыкая теснейшимъ образомъ въ метифизической доктринъ матеріализма, имъетъ столько-же научнаго значенія, сколько имфеть его последній. Матеріадизмъ-же для естествознанія имфетъ значеніе лишь методолозическаю принципа, а не закона. Различіе-же между метододогическимъ принципомъ и закономъ науки-вотъ въ чемъ: первый характеризуеть способъ представления, съ какимъ естествоиспытатель долженъ приступать къ своему изследованію, а последній выражаеть постоянную и общеобязательную формулу отношеній между изслідуемыми явленіями, --формулу, которая годилась-бы для всякаго способа представленія. Сказанное можно пояснить однимъ довольно грубымъ примфромъ. Разсказывають, будто турецкіе муллы, которые по магометанскому закону должны быть и врачами, изучають свойства чедовъческаго организма безъ помощи анатоміи, не дозволенной кораномъ. Способъ представленія внутреннихъ процессовъ въ организм'в у нихъ-самый фантастическій: злые и добрые духи завъдують почти каждой органической функціей; натурфилософія ихъ-въ подобномъ-же родь... И однакожъ они съумьли собрать массу критически провъренных и систематизированныхъ наблюденій надъ органическими отправленіями, подм'ьтить множество связей между разными органическими разстройствами и вившними условіями жизни. Эти устанавливаемые ими законы эмпирических отношеній, если только установка ихъ велась съ надлежащей критической осторожностью, имфютъ



<sup>1)</sup> Спенсеря, Основныя начала, ч. II, пер. Алексиева, 1886 г. § 57, стр. 134.

полную ценность и для Европейского врача-эксперименталиста, который за явленіями предполагаеть не духовь, а матерію, химическіе процессы и проч. Разница между нимъ и муллою-лишь въ способъ истолкованія явленій, а законы явленій тотъ и другой устанавливаютъ одни и тѣ-же. - Такъ и для натурадиста матеріалистическій образъ представленія наиболье прость и доступень;-по этой канвь онь и располагаеть свои умственныя комбинаціи, касающіяся изучаемыхъ явленій. Но полученные имъ законы явленій должны быть такого сорта, чтобы ихъ съ удобствомъ могъ принять и представитель другой метафизики. напримъръ спиритуалистической. "Эмпирические законы, говорить Лянге, имфють свои права совершенно независимо отъ сведенія къ причинамъ явленій" 1). И мы дійствительно можемъ видъть примъры такого замъчательнаго согласія между представителями діаметрально противоположныхъ метафизическихъ исповъданій: врачь-психіагръ (почти всегда матеріалистъ) и аскетъ-священникъ, умудренный какъ собственнымъ опытомъ, такъ и многочисленными признаніями своихъ духовныхъ дътей, -- почти всегда отлично поймутъ другъ друга, если только захотять отнестись другь къ другу безъ предубъжденія. отбросивъ на время свои "idola theatri". Весьма возможно, что при этомъ каждый изъ нихъ будетъ переводить для себя термины своего собесъдника въ форму своихъ обычныхъ представленій. Вотъ еще примъръ, разъясняющій понятіе методологическаго принципа: политическая экономія развиваетъ свое содержаніе при руководствѣ того основнаго методологическаго принципа, что "человъкъ есть благоразумный эгоистъ, всегда предпочитающій достиженіе наибольшей выгоды съ наименьшей затратой усилій" 2). Законы политико-экономической статики и динамики только подъ такимъ угломъ зрвнія становятся ясны. Но



<sup>1)</sup> Ляме, Ист. матер, II, 349. Напримеръ, энпирическихъ путемъ можно составить полную теорію описокъ или; какъ это сделаль Дробишь, свести на определенныя числовыя отношенія наклонность поэта къ боле легкимъ или труднимъ формамъ стиха, не принимая при этомъ во винманіе мозга и нервовъ, хотя эти факты и принадлежать уже безспорно къ области физіологической психологів.— Ibid. 348.

См. въ Лекціяхъ полетической экономін проф. А. И. Чупрова (изд. 1892 г.) вводный отділь.

такая точка зрвнія совершенно необязательна для другихъ наукъ: напримъръ, этика развиваетъ свои теоремы при руководствъ совершенно противоположнаго методологическаго принципа, -- предполагая въ человъкъ преобладание альтрюистическихъ склонностей надъ всякими другими. Даже въ области самаго естествознанія и при томъ въ одномъ и томъ-же вопросв, признается вполнв уместнымъ и дозволительнымъ различіе въ представленіи того, что стоить сзади явленій, лишьбы только это не мёшало вёрно устанавливать связь явленій. Известный физикъ Махъ говоритъ: "При изследованіяхъ природы все дело сводится только къ знанію связи явленій. Все, что мы представляемъ себъ сзади явленій, существуеть только въ нашемъ умъ, имъсть для насъ значение только мнемоническаго пріема или формулы, которая, будучи произвольной и не важной, легко можеть быть изміняема вмісті съ уровнемь нашей культуры" 1). Напримъръ, теплоту, по мивнію Маха, одинаково можно представлять себъ,-и какъ матерію, и какъ движеніе. Сущность механической теоріи теплоты состоить въ уравненіяхъ, которыя определяють связь количества теплоты съ производимой имъ работой и обратно. А эти уравненія будутъ одинаково пригодны для обоихъ способовъ представленія 2). Что матеріализмъ въ естествознаніи имфетъ такое именно, чисто условное, значение-лишь наиболте удобнаго и легкаго способа представленія, а не можеть претендовать на объективную истинность, -- это блестящимъ образомъ доказано въ знаменитой "Исторіи матеріализма" Альберта Лянге. Такое-же значение долженъ имъть и органически связанный съ нимъ натуралистическій эволюціонизмъ.

Если эволюціонный принципъ, какъ мы сейчасъ сказали, не есть законъ природы, а лишь методологическое начало ея изъясненія, то этимъ опредъляется его какъ имманентное (въ предъляхъ самого естествознанія), такъ и объективное (гносеологическое) значеніе.

<sup>1)</sup> Mach, Die Geschichte und die Wurzel des Satzes von der Erhaltung der Arbeit, 1872, S. 25;—цитать взять въ книгь проф. А. И. Воеденскаю, Опыть построенім теорін матерія на принципахъ критической философія, ч. І. стр. 137.

<sup>2)</sup> Boedenckiŭ, ibid.

Въ предвлахъ естествознанія эволюціонный принципъ имбетъ такое-же значеніе, какое имфеть, напримфрь, идея сообразности. Изв'єстно, что эта посл'едняя идея помогаеть открытіямъ: такъ Гарвей открыль кровообращеніе, задавшись вопросомъ о чими сердечныхъ заслоночекъ. Но разъ открытіе сдълано, наука бросаетъ телеологическое объясненіе, преврашая его въ кавзальное: не заслоночки существують затёмъ, чтобы впускать и выпускать движущуюся по венамъ и артеріямъ кровь, а наоборотъ, причина движенія крови въ томъ именно и заключается, что сердце, расшираясь и открывая одну изъ заслоночекъ 1), вследствіе образующейся внутри его пустоты втяшвает въ себя кровь изъ венъ, при чемъ другая заслоночка не впускаеть въ сердце кровь изъ артерій; а. вытылкивает изъ себя кровь чрезъ другую сжимаясь, оно заслоночку въ артеріи, при чемъ первая удерживаетъ въ сердцъ втянутую изъ венъ кровь. Такъ-же обстоить дело и съ эволюціоннымъ принципомъ. И это происходить вотъ какъ: предположеніе, что болфе сложные предметы и явленія развились изъ простейшихъ, помогаетъ классифицировать предметы и явленія, соблюдая градацію въ наростаніи ихъ существенных в производных признаковъ. Реальная классификація только тогда можетъ выйти удачной, когда дълается правильное различеніе между признаками существенными и производными. Различеніе это можно сділать не иначе, какъ понявъ возможность происхожденія последнихь изъ первыхъ 2). А для этого нужно видеть, какіе признаки могуть существовать сами по себъ и какіе въ зависимости отъ другихъ. Видъть-же это удобнъе всего можно, располагая предметы въ такой рядъ, чтобы каждый членъ содержаль въ себъ, по возможности, цъликомъ свой предъидущій — — нѣкоторые новые Общее въ любой произвольно взятой группъ послъдовательныхъ членовъ и дастъ существенные признаки классифицируемыхъ предметовъ. Такимъ образомъ, объяснение производныхъ признаковь изъ существенныхъ въ данномъ случа будетъ какъ-бы равносильно доказательству происхожденія одного вида изъ



<sup>1)</sup> Сердце по своему устройству нъсколько напоменаетъ нагнетательный насосъ.

<sup>2)</sup> Д. С. Милм, Сист. лог. рус. пер. т. II, стр. 247.

другаго. Такъ создается фикція эволюціи 1). Полезная для классификаціи, фикція эта сохранаетъ свое значеніе въ наукъ.

Классификація-же въ наукѣ, независимо отъ систематическихъ задачъ послѣдней, полезна, какъ необходимое пособіе, всегда предшествующее приложенію индуктивныхъ методовъ открытія причинной связи явленій 2). Не трудно видѣть, что классификація, дѣлающая въ самомъ расположеніи классифицируемыхъ предметовъ и явленій аллюзію на ихъ происхожденіе другъ изъ друга,—ео ірзо принимаетъ на себя задачу установить причинное отношеніе различныхъ свойствъ предметовъ, т. е., ту-же самую задачу, какую преслѣдуетъ и вообще естественная наука. Удивляться-ли послѣ того, что такая дважды полезная классификація столь любезна наукѣ?

Таково имманентное значеніе эволюціоннаго принципа въ естествознаніи. Мы должны смотрѣть на него, какъ на логическую фикцію, придавать которой метафизическое значеніе ни одинъ серьезный ученый не долженъ.

Дѣлая этотъ выводъ, мы нисколько не скрываемъ отъ себя смѣлости такого шага, могущаго легко показаться просто дерзостью капитальнаго невѣжества 3). Въ самомъ дѣлѣ, не видимъли мы, что творецъ эволюціонной теоріи, ученѣйшій Чарльзъ Дарвинъ, ея талантливѣйшіе защитники въ родѣ Геккеля и легіоны
другихъ менѣе блестящихъ, но тѣмъ не менѣе серьезнѣйшихъ ученыхъ изъ ихъ послѣдователей,—почти всѣ профессора естественно—историческихъ наукъ во всѣхъ западно-европейскихъ и русскихъ университетахъ,—принимаютъ эволюціонную теорію въ

<sup>1)</sup> Слово фикція ми упогребляемт безъ всяваго намівренія инсинуировать метафизическую яживость закона эволюціи. Философская точка зрінів, желающая оставаться критической, а не переходить въ доіматическую, такихъ приговоровъ произносить не позволяеть; поэтому мы о всякомъ метафизическомъ объясненіи готовы утверждать словами г. Введенскано: "Можетъ быть это и втрно, да недостовърно"! (Опытъ постр. теор матер. etc., стр. 316). Мы пъ данномъ случав дотимъ только характеризовать лошческую природу этого закона и употребляемъ терминъ, принятьй яз лошках (Владиславлевь, Логика, 2 изд. стр. 223).

<sup>2)</sup> Musal, Chet. sor. II, 262.

<sup>3)</sup> Поминтся, что подобный отзывь сделаль относительно миснів Н. Н. Стражова о дарвинизме профессорь Московскаго университета К. А. Тимирязеев въ одной изъ своихъ статей, помещенныхъ въ "Русской Мысли" въ 1889 году.

самомъ реальномъ смыслъ? Въдь если-бы они, --- скажутъ намъ, --только подозрѣвали, что законъ эволюціи есть лишь методологическій принципъ, логическая фикція, то развъ они сталибы тратить массу труда на вычисление времени, потребнагодля дыйствительного образованія однихь видовь изъ другихь? -- На это считаемъ нужнымъ сказать, что мы нисколько не желаемъ посягать ни на господство эволюціонной теоріи въ наукѣ, ни на авторитетъ всъхъ упомянутыхъ ученыхъ; напротивъ, ны считаемъ эволюціонный принципь во высшей степени плодотворными принципоми для начки и желаемъ ему торжества и въ техъ областяхъ науки, куда онъ пока еще не успель проникнуть. Мы только даемъ ему несколько особое истолкование. Но не все-ли равно, въ сущности, для науки, -- будетъ-ли эволюціонный процессъ реальнымъ или только фиктивнымъ? В'ядь для науки онъ важенъ не самъ по себъ, а лишь со стороны той пользы, какую его открытие оказываеть индуктивному изследованію природы. И мы полагаемъ, что допускаемъ не только не большую, а гораздо меньшую дерзость, чёмъ та, которую допустиль Канть, объявивши законы природы лишь объективированными формулами субъективной закономърности въ отношеніяхъ ощущеній и представленій. Заковъ эволюцін въ науків останется на своемъ місті, -- только ему будеть, говоря Кантовскимъ языкомъ, отказано въ "трансцендентномъупотребленіи".

Если-же, не смотря на данныя разъясненія, всетаки нужно приводить основанія, почему мы не признаемъ реальнаго значенія за закономъ эволюціи, то мы можемъ указать на два основанія: 1) Доселѣ еще никому не удалось доказать дойственно отъ него различный и притомъ высшій: обыкновенно всѣ доказательства касаются простой возможности такого перехода въ гипотетическомъ и отдаленномъ отъ насъ на многія тысячилѣтія прошедшемъ; затѣмъ—2) признаваемые въ наукѣ факторы эволюціи,—наслѣдственность, половой подборъ и борьба за существованіе,—недостаточны и для объясненія возможености такого перехода: они удовлетворительно объясняютъ только сохраненіе въ родѣ и устойчивость какимъ-либо (доселѣ

еще не открытымъ) образомъ возникшихъ уже особенностей, по отнюдь не возникновение ихъ. Раскрытіе обоихъ этихъ положеній въ нашу настоящую задачу не входитъ.

Если мы теперь спросимъ себя,—каково-же объективное значение эволюціонной теоріи, безотносительно къ естествознанію, и въ частности,—приложима-ли она въ чисто духовной области познавательныхъ явленій, то мы, во-первыхъ, должны будемъ сказать, что ея значеніе здёсь—совершенно условно, а во-вторыхъ, даже признавая ея приложимость въ этой области, мы уже не затруднимся отказать ей въ томъ иноселогическомъ значеніи, какое она имѣетъ, напримѣръ, у Спенсера.

Значеніе эволюціонной теоріи для познавательныхъ процессовъ-совершенно условное, потому что оно опредъляется или метафизической справедливостью матеріалистической гипотезы касательно сущности душевныхъ явленій 1) или-же плодотворностью самой идеи развитія для пониманія и эмпирико-психологическаго истолкованія познавательных процессовъ. Но права матеріалистическаго объясненія въ психологіи, говоря вообще, весьма спорны и, во всякомъ случать, очень ограниченны 9). Полезность идеи развитія въ современной психологіи дъйствительно признается, и результатомъ этого признанія явились многочисленныя отрасли психологической науки, объединяемыя въ понятіи объективной психологіи, -- напримітрь, психологія ребенка, психологія народовъ, психологія животныхъ и проч. 8). Но любопытно, что при этомъ субъектионая психологія всетаки сохраняеть центральное положеніе. Результаты объективно-психологическихъ наблюденій необходимо должны переводиться на языкъ субъективной психологіи или выражаться въ терминахъ непосредственнаго сознанія 4). Следовательно, итнемеь6 И формы собственно пспхологическихъ всегда остаются неизминными. Эволюціонировать могутъ только комбинацін того эмпирическаго матеріала, который укладывается въ эти формы и образуетъ ихъ содержаніе. Напримъръ,

<sup>1)</sup> Ляпе, Ист. нат., II, 348 ср. 342 и след.

<sup>2)</sup> См. на этотъ счеть очень дъльныя разсужденія Ляміе во ІІ томѣ; глава І вэть І отдъла и глава ІІ изъ ІІІ отдъла; Ср. также стр. 351 и слъд.

в) Гефбинь, Очерки психологіи, основанной на опить. Рус. пер. Изд. журнала "Вопр. фил. и псих." 1892. І, 5, стр. 7 и слъд. І, 8 е, стр. 29.

<sup>•)</sup> *Ibid.* I, 6: стр. 10—13. Ср. I, 8 f: стр. 30.

психологическій характеръ чувствованій и логика у ребенка и дикаря должны быть признаны существенно такими-же, какъ у взрослаго и цивилизованнаго человѣка: разница можеть быть только въ предметныхъ ассоціаціяхъ и матеріальныхъ аксіомахъ. Если ребенокъ предлагаетъ своей ногѣ сухарь, то, очевидно, онъ видитъ въ своей ногѣ самостоятельное существо. Но эта смѣшная странность однако-же заставляетъ уже насъ признать его дѣйствія вполню логичными, когда онъ и въ другихъ случаяхъ обращается съ частями своего организма, какъ съ посторонними предметами 1). Дикарь, не зная природы эхопринимаетъ его за голосъ божества и съ этой точки зрѣнія вполнѣ логично удивляется глупости путешественника, не умѣющаго умозаключать по категоріи причинности 2).

Сделанныя объясненія уже достаточно подготовили насъ къвыводу, что эволюціонная теорія не можетъ иметь *иносеологи-ческаго* значенія.

Эволюціонный процессъ, будемъ-ли мы его разсматривать, какъ фактъ, или какъ только постулятъ, есть, во всякомъ случав, фактъ или постулять эмпирического познанія. Следовательно, его собственная достоверность определяется общими условіями возможности всякаго опыта. Опыть возможень единственно подъ условіемъ всеобще-необходимой достовърности формально-логическихъ принциповъ познанія и т. н. реальныхъ категорій. Ergo, эволюціонная теорія не имъетъ никакого логическаго права простирать свои выводы на эти принципы и категоріи, а должна ограничить сферу своего приложенія лишь областью опыта. Если-же она вздумаетъ говорить и объ изменчивости сверхъопытныхъ (апріорныхъ) формъ познаванія, то допустить грубівшій софизмь, принадлежащій къ разряду "quaternio terminorum", именно къ "sophisma a dicto secundum quid ad dictum simpliciter". Вотъ почему эволюціонизмъ не можетъ быть логической основой релятивизма. онъ не можетъ быть и основой реализма, потому что требованіе реальнаго субстрата эволюціи есть ничёмь не оправдываемое трансцендентальное употребленіе категоріи субстанціаль-

<sup>1)</sup> Ibid. I, 4; crp. 6-7.

<sup>2)</sup> Имвенъ въ вилу фактъ, разсказанный у Спенсера въ его Основаниять соціологія,—рус. пер. 1876. § 58, стр. 133.

ности (нътъ измъненія безъ измъняющагося),—а это уже догматизмъ.

Тѣ-же выводы можно получить и другимъ путемъ, — именно, оставаясь на той самой психологической или, точнѣе, опытной точкѣ зрѣнія, съ которой мы разсматривали общій вопросъ о мѣрѣ приложимости эволюціонной теоріи къ области духовнихъ явленій.

Если психологическая природа познавательныхъ процессовъ остается, какъ мы сказали, всегда одна и та-же, то говорить объ относительности цринциповъ познанія представляется довольно труднымъ. И намъ кажется, что, напримъръ, формальные принципы познанія (законы мышленія) всегда были и остаются одни и тъ-же. Даже болъе того, мы полагаемъ, что они одни и тъ-же даже и у животныхъ. Основные пріемы познанія (индукція и дедукція) тоже една-ли могутъ интть только относительное значение. Эволюція можеть угрожать только реальныме познаніямъ. Но и противъ этого существуетъ надежное средство въ критической осторожности. Обыкновенно, въ доказательство противнаго, указывають на разныя нелёпыя, съ нашей точки зрвнія, мивнія, бывшія некогда не только общепризнанными, но и считавшіяся примо за научныя аксіомы. Но мы полагаемъ, что если-бы эти мивнія были проверены со всею строгостью даже по тогдашней логикв, то имъ и тогда было-бы отказано въ несомнънности. Милль въ своемъ трактать о заблужденіяхъ (5-я книга логики) приводить много нельпыхъ натурфилософскихъ положеній греческихъ философовъ. Вст эти положенія произошли-отъ смешенія словъ и вещей (родовой гръхъ античной философіи), отъ неправильностей въ обобщении, отъ ignoratio elenchi при дедуктивныхъ выводахъ и т. п. Но самыя подробныя и дъльныя правила для избъжасочиненіи Аристотеля: нія этихъ недостатковъ даны въ "Пερ! σοφιστιχών έλεγγων", 1) что, впрочемъ, не помѣшало са-



<sup>1)</sup> Напрвифры въ IV главт онъ исчисляеть цтянкъ шесть видовъ софизмовъ, происходящихъ отъ двусмысленности словъ (омонимія, амфиболія, для рособоси и пр.). Для нашего времени такая подробность была-бы излишнею, по тогла она была насущной потребностью. Очевидно, Аристотель понималь бользиь своего въка. Точно также онъ подробно говорить и объ ignoratio elenchi (гл. ХХVI) и пр. Очевидно, идеаль знанія и условія строгой его достовърности были ясны и тогла. См. Владиславлева, Лог. 2 изд. стр. 44—47 въ прилож.

мому Аристотелю высказать не мало дикихъ теоремъ по физикъ и астрономіи. Еще менъе основаній признавать относительными познанія, считающіяся въ наше время вполнѣ достовфрными. При тёхъ тщательныхъ различеніяхъ въ области основоположевій знанія-между аксіомами, постулятами, методологическими принципами и логическими фикціями, а въ области результатовъ -- между закономъ, теоріей, гипотезой и т. п., при той найсточивости, съ какою въ настоящее время наука старается отмінать каждый свой шагь и каждое свое пріобрітеніе изв'єстными сигнатурками модальности (opportere, esse, posse), -едва-ли возможно принять въ строгомъ смыслѣ за безспорное то, что впоследствии окажется ложнымь. Наше время можно винить въ крайней требовательности касательно признаковъ достовърности. Зато что мы признаемъ-то за безусловно достовърное, -- то ужъ дъйствительно достовърно и не для настоящаго только времени, а навсегда! А основа нашей достовърности-логика, да фактъ, и съ этой опоры ужъ никакая эволюція насъ не столкнеть 1). Система знаній, строющихся на этомъ основаніи, образуеть вічное стажаніе человіческой мысли. Строющееся такимъ путемъ міровозэрвніе подобно зданію, гдф фундаментъ есть опытъ, кирпичи-факты, а цементъ-логика. Здёсь каждый наложенный и надлежащимъ образомъ укръплений рядъ камней образуетъ неподвижный базисъ для новыхъ надстроекъ. Можно еще допустить, хотя и не безъ оговорокъ, что время и эволюція сметутъ съ лица земли воздушныя постройки спекулятивной мысли 2), но предъ постоянно ростущимъ колоссомъ точнаго знанія они безсильны...

### П. Тихомировъ.



<sup>1)</sup> Даже если-бы эволюція существенно измінила самыя функців органовъ чувствъ, то и тосда-бы, —мы полагаемъ, —научно дознанныя истины не потеряли-бы своей ціны. Наука отмітила-бы modus изміненія въ функціяхъ воспринимающихъ органовъ и только стала-бы впередъ данныя наблюденій, собранныхъ при помощи нашей теперешней чувственности, переводить въ термины этой преобразованной чувственноств. Научно дознанные законы природы при этомъ, разучитеся, остались-бы одни и ті-же.

<sup>2)</sup> Въ сущности и эти построенія не уносятся безслідно эволюціей. Они, по удачному выраженію Смали Прюдома поставляють послі себя долгое и громвое эхо", которое пов'ядываеть всімь послідующимь поколініямь о высокомь, но не осуществленномь идеалів познанія. Созданіе конечныхь идеаловь знанія есть безспорная заслуга спекулятивной мысли.

## 2.0%

### О СЛУЧАЙНОСТИ ЗАКОНОВЪ ПРИРОДЫ.

Эмиля Бутру, профессора Парижскаго Университета.

"Εΐναι καὶ ἐνταῦθα θεούς" (Aristot. De part. anim. I, 5).

(Переводъ со второго французскаго изданія подъ редакціей доцента Московской Духовной Академіи П. П. Соколова).

(Продолжение \*).

ГЛАВА VII.

#### О человъкъ.

Одно изъ основныхъ правилъ науки состоитъ въ томъ, чтобы допускать возможно меньше причинъ и стараться сводить новые факты къ причинамъ уже извъстнымъ. Поэтому, разъ мы обладаемъ понятіями и законами бытія, родовъ, матеріи, гълъ и жизни, не можемъ-ли мы объяснить все изъ этихъ принциповъ, и не исчерпывается-ли ими слишкомъ длинный списокъ постулятовъ науки?

Все, что міръ предоставляєть уму, действительно было-бы объяснимо путемъ данныхъ принциповъ, если-бы въ сферу такого объясненія могъ входить человекъ; потому что внё тёхъ формъ бытія, къ которымъ непосредственно применимы эти принципы, не остается другого эмпирическаго факта, кромъ человеческой природы.

Наше непосредственное чувство, безъ сомивнія, говорить за то, что между человъкомъ, одареннымъ разумомъ и словомъ, и остальными живыми существами есть коренное различіе. Но не ослабляется-ли это върованіе сравненіемъ и наблюденіемъ? Не видимъ-ли мы, что человъческая природа, какъ въ прош-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 8.

ломъ, такъ и въ настоящемъ, представляетъ рядъ ступеней, сближающихъ ее съ низшими существами? Нельзя-ли сказать, что даже способности самаго выдающагося человека, вызывающія наше удивленіе, имбють свой естественный генезись, что онъ вытекають изъ болье простыхъ способностей и въ концъ концовъ, можетъ быть, сводятся къ элементарнымъ свойствамъ, присущимъ всякому живому существу, напр., къ способности отвъчать на дъйствіе внъшнихъ вещей рефлекторноавтоматическимъ действіемъ? Не есть-ли ощущеніе только столкновеніе витшихъ вліяній съ нашими собственными влеченіями, болже или менже несовершенно приспособленными къ нимъ? Не исчезаетъ-ли оно, когда приспособленіе, становится полнымъ, какъ напр., въ привычкъ, или когда возбужденіе слишкомъ слабо, какъ напр., во снъ? Не есть-ли мысль только внутренняя репродукція внішних явленій, распреділенных в по постоянству ихъ связей? И не является-ли такая репродукція дёломъ самихъ явленій, которыя стремятся одно за другимъ отпечатить свой ситдь въ нашемъ умъ, этой восковой пластинкъ, обладающей твердостью, достаточной для того, чтобы воспринимать и сохранять ихъ следы? Наконецъ, не естьли воля только совокупность истинныхъ прирожденныхъ или пріобретенных влеченій, начинающих действовать подъ вліяніемъ вившняго стимула и налагающихъ въ свою очередь на вещи свой отпечатокъ? Что касается сознанія свободы воли, то не есть-ли оно простое чувство того, что мы сами причина нашихъ действій (чувство справедливое, такъ какъ наши влеченія-мы сами), соединенное съ ощущеніемъ борьби нашихъ желаній и съ незнаніемъ причинъ, опредвляющихъ ся исходъ.

Такимъ образомъ вся психическая дѣятельность, повидимому, можеть быть сведена къ рефлекторной активности. Но не существуетъ-ли послѣдняя уже въ физіологическомъ мірѣ? Не есть-ли она функція всякаго организма? Не пріобрѣтаетъ-ли она, особенно въ высшихъ организмахъ, только исключительную сложность, координированность и способность къ приспособленію?

Отсюда, необходимо-ли для объясненія человіка допустить новый принципь? Не сводятся-ли въ конців концовъ его спо-

собности, даже самыя высшія, къ физіологическимъ свойствамъ, спеціализировавшимся въ силу общаго закона дифференціаціи? Не въ физіологіи-ли слёдуетъ искать объясненія психическихъ явленій? Не будетъ-ли безполезнымъ, незаконнымъ и опаснымъ притязаніемъ считать психологію особою наукой, не имѣющей другихъ отношеній къ физіологіи, кромѣ тѣхъ, какія могутъ существовать, наприм., между физіологіей и физикой?

Повидимому, несомивно установлено, что въ настоящей жизни всякое психическое явленіе обусловливается опредвленными физіологическими явленіями, и потому изслідовать физіологическія условія душевной жизни точно такъ-же законно, такъ изслідовать физическія условія органической жизни, или механическія условія физическихъ изміненій. Но можетъ-ли подобное изслідованіе, какіе бы успітхи оно ни сділало, привести къ поглощенію психологіи физіологіей?

Во всѣхъ психическихъ явленіяхъ встрѣчается въ различной степени одинъ элементъ, который принимается какъ безспорный фактъ и теоріей рефлекторной активности, и теоріей трансформированныхъ ощущеній, хотя и не объясняется ими: это—сознаніе самого себя, рефлексія на свои собственныя состоянія, личность. Всякое психичевкое явленіе есть или можетъ быть состояніемъ сознанія.

Ощущение уже содержить этоть элементь, а потому построять способности души изъ ощущений,—значить предполагать то, что именно и составляеть проблему. Что-же касается рефлекторной активности, то способна-ли она путемъ аналитическаго развития породить сознание? Можно-ли, разлагая последнее на его элементы, показать, что они вмёстё съ закономъ ихъ сочетания содержатся всецело въ рефлекторной деятельности?

Быть можетъ, скажутъ, что актъ сознанія есть только воспріятіе различія? Но воспріятіе предполагаетъ мыслящаго субъекта.

Или, можетъ быть, сознаніе отличается отъ физическихъ явленій только отсутствіемъ въ его состояніяхъ одновременности, а последовательный порядокъ, общій и психическимъ, и физіологическимъ явленіямъ, дёлаетъ ихъ однородными? Но почему же простая последовательность должна предполагать самоощущеніе, между тімь какъ послідовательность, соединенная съ одновременностью, должна исключать его?

Или, можеть быть сознание есть накопление жизненной силы, происшедшее благодаря внішнимь раздраженіямь и централизаціи органической системы? Но какимь образомь жизненная сила, накопляясь, пріобріла бы такое свойство, котораго она въ состояніи разсізянія не обнаруживаеть ни въ какой степени?

Или сознаніе есть только столкновеніе внішних силь съ влеченіями организма? Но почему-же это столкновеніе производить сознаніе, тогда какъ столкновеніе одного тіла—съ другимь не производить его?

Вообще нътъ выхода изъ слъдующей альтернативы: нужно или искусственно свести сознание къ органическому факту, изъ котораго его требуется вывести, или взять сознание въ томъ видъ, какъ оно существуетъ, и признать, что свести его вполнъ аналитическимъпутемъ къ чисто органическому факту невозможно.

Въ дъйствительности то, что анализирують въ этомъ случаъ подъ именемъ сознанія, не есть самое сознаніе: здёсь изслѣдуются или его условія, или его предметъ. Условія сознанія образують сложную совокупность, которая, быть можеть, сводится всецьло или отчасти къ физіологическимъ и физическимъ элементамъ. Точно также и его предметъ (ощущенія, мысли, желанія), разсматриваемый самъ по себв, образуеть сложную совокупность, которая можеть представлять болье или менье точный параллелизмъ съ послъдовательностью физіологическихъ фактовъ. Но самое сознание есть несводимое данное, которое лишь затемняется объясненіемъ и разрушается анализомъ. Отыскивать отдёльные элементы сознанія съ тёмъ, чтобы связать ихъ съ элементами низшихъ функцій или противопоставить имъ, -значитъ потерять изъ виду самое сознаніе и разсматривать только его матеріаль или работу. Сознаніе-не вещь, не свойство и даже не функція; оно есть актъ, превращеніе вившнихъ явленій во внутреннія, родъ живой формы, въ которой последовательно отливаются и видоизменяются вещи. Въ немъ весь міръ можеть найти себъ мъсто, теряя свою сущность и форму и облекаясь въ новую, идеальную форму, одновременно и сходную и несходную съ его дъй-

ствительной природой. Сознаніе есть принципъ столь глубокой переработки явленій, что знаніе предшествующих видоизмівеній никогда не могло-бы дать о немъ понятія. Съ одной стороны, оно ничего не прибавляеть къ бытію, такъ какъ вещи, не будучи воспринимаемы ими, все-же могли-бы существовать; съ другой, -- оно именно и создаетъ бытіе, такъ какъ сознательная личность, эта высшая форма бытія, приписываеть реальность только тому, что входить или можеть входить въ ея сознаніе. Съ одной стороны рефлекторная дізтельность, не будучи предметомъ внутренняго воспріятія, ничего не теряетъ езъ своей сущности, и самыя сложныя сочетанія различныхъ рефлекторныхъ актовъ могутъ быть понятны безъ участія въ них сознанія, какъ составного элемента; відь, когда говорится о рефлекторныхъ действіяхъ, дело идеть о познаваемыхъ вещахъ, а не о познающихъ личностяхъ. Съ другой стороны нисколько освъщаетъ самихъ рефлекторныхъ сознаніе не дійствій, такъ какъ оно не открываетъ намъ того, что происходить въ нашемъ организмв въ собственномъ смыслв этого слова. Оно производить явленія совершенно иного рода,явленія, которыя, будучи нікоторымъ образомъ связаны съ физіологическими процессами и воспроизводя болъе или меніе точно порядокъ ихъ существованія, тімъ не меніе образують сами по себь особый мірь в (чего нельзя было-бы предполагать, имъя въ виду исключительно рефлекторныя дъйствія) мірь, закрытый для другихъ сознаній.

Вообще не важно, что въ ощущени, мысли и желани иожно вайти элементы, дозволяющие поставить ихъ въ параллельную связь съ физіологическими явленіями. То, что не имъетъ для себя ничего подобнаго въ физіологіи, есть сознаніе ощущенія, иысли и желанія. Точно также безразлично здёсь и существованіе различныхъ степеней сознанія. Связь явленій съ "я"—вотъ все, что нужно разумёть подъ сознаніемъ въ собственномъ смислъ слова. Эта именно связь и сообщаетъ ощущенію, мысли и желанію особую новую форму.

Такимъ образомъ, пытаться объяснить сознаніе путемъ аналитическаго построенія, комбинируя рефлекторныя дъйствія по ихъ собственнымъ законамъ,—значитъ противоръчить самой его сущности. Съ этой точки эрвнія ничего не можеть быть сложнъе сознавія. Между тэмъ въ дъйствительности, повидимому, нътъ ничего проще его, и природа нигдъ въ такой степени не приближается къ идеальному предёлу совершеннёй паго единства, какъ въ немъ. Сознаніе не есть спеціализація, развитіе или совершенствованіе физіологических функцій; оно не есть также ихъ внутренняя сторона или ихъ составной элементь; оно есть элементь новый, творческій. Человъкъ, одаренный сознаніемъ, -- бол'ве, чемъ живое существо. Пока онъ есть личность, или пока его естественное развитіе кончается личностью, онъ обладаетъ совершенствомъ, до котораго не могутъ возвыситься существа, являющіяся только индивидуальными организмами. Форма, въ которой сознание возвышается надъ жизнию, есть абсолютный синтезъ, сложение безусловно разнородныхъ элементовъ. Такимъ образомъ, его связь съ жизнію случайна, по крайней мірь съ логической точки врвнія.

Можно-ли теперь утверждать, что эта связь иыслится самимъ разумомъ, который, выходя изъ понятія жизни и трансцендентально расширяя его, а priori предполагаетъ сознаніе, какъ необходимое сл'ёдствіе?

Такая ссылка на разумъ была-бы законной, если бы дъло шло о сознаніи, какъ метафизическомъ принципъ, абсолютно единомъ и тожественномъ по своему субъекту и объекту и, следовательно, несводимомъ къ даннымъ опыта. Но сознаніе, о которомъ идетъ рѣчь въ психологіи, индивидувльно и допускаетъ множество субъектовъ; притомъ въ каждомъ индивидуумъ оно такъ сказать, развётвляется среди множества доступныхъ ему объектовъ и всюду проникаетъ въ разнообразную сферу опыта. Существованіе такого сознанія не можеть быть открыто намъ апріорнымъ мышленіемъ, которое не знаетъ различія индивидуумовъ и безконечнаго разнообразія вещей; напротивъ, оно составляетъ непосредственный объектъ самого эмпирическаго сознанія, т. е., припадлежить къ области опыта. Такимъ образомъ, способъ, какимъ мы познаемъ природу сознанія, не даетъ основаній считать его реальное существованіе теоретически необходимымъ.

Наконецъ, можно-ли, основываясь на самомъ опытъ, утверждать, что связь сознанія и жизни необходима фактически?

Для доказательства этого положенія недостаточно показать, что сознаніе появляется всякій разъ, какъ въ организмѣ осуществлены извѣстныя условія, которыя можно болѣе или менѣе точно опредѣлить. Въ этомъ случаѣ остается еще узнать, не вызвани-ли эти условія самимъ сознаніемъ,—гипотеза вполнѣ допустниая, если законы жизни случайны. Если однообразіе въ сосуществованіи обнаруживаетъ причинное отношеніе, то оно не указываетъ, какой изъ двухъ терминовъ служитъ причиной другого.

Чтобы признать всв нервные процессы условіями соянанія, нужно было-бы объяснить ихъ исключительно одними законами общей физіологіи; но такая претензія кажется слишкомъ см'взой. Болве глубокое изучение иннервации, повидимому, все боле и боле ставить эту функцію въ совершенно особое положеніе. Нервное возбужденіе и разряженіе, присущая нервнымъ ыткамъ способность сохранять въ продолжение извъстнаго времени впечатление внешнихъ вещей, передача этой своеобразной фосфоресценціи группамъ другихъ, не затронутыхъ видимымъ предметомъ, клѣтокъ, которыя начинаютъ вать въ унисонъ съ нею и распространять въ свою очередь возбужденіе, — всь эти факты обыкновенно считаются не вполнъ сонзывримыми съ такими элементарными жизненными свойствами, какъ напр., питаніе, ростъ и воспроизведеніе, или даже съ такими способностями, какъ способность къ сокращенію, которая однако уже превосходить эти общія свойства. Повидимому, отношение между влементарными физіологическиин свойствами и иннерваціей подобно тому, какое существуєтъ между чисто математическими формами матеріи и механическими условіями физическихъ и химическихъ явленій. Внимательное изследование открываеть глубокое различие между саными сложными аналитическими синтезами протяженія и движенія, насколько они существують сами по себ'я, и тіми ихъ видами, которыя играють роль условій для явленій высшаго порядка. Наблюдатель, констатируя эмпирическое родовое тожество тахъ и другихъ явленій, инстинктивно предполагаетъ, что они тожественны и по происхожденію; но въ дѣйствительности всякое чисто механическое объясненіе высшихъ формъбытія оказывается поверхностнымъ и неудовлетворительнымъ. Ошибка неизбѣжная, разъ высшее вмѣшательство отклоняетъ вещи отъ ихъ обычнаго теченія, и притомъ отклоняетъ не рѣзко, а незамѣтно, и не на всемъ пространствѣ ихъ развитія, а только вначалѣ.

Можно было-бы полагать, что такое отклонение нервныхъ функцій оть общихъ физіологическихъ свойствъ только кажущееся, если бы существа, одаренныя нервной системой, отличались отъ существъ, лишенныхъ ея, вообще лишь степенью. Но присутствие нервной системы совпадаетъ съ возниковениемъ сознанія, т. е., способсности, возвышающейся надъ всёми жизненными функціями. Отсюда, нельзя-ли думать, что сознаніе, если оно появляется всякій разъ, когда существуютъ изв'єствыя физіологическія условія, само ставитъ себ'є эти условія, необходимыя для его проявленія? Если заря возв'єщаетъ солнце, то это потому, что она отъ него исходить.

Но, можетъ быть, сознаніе вовсе не требуетъ какихъ-нибудь особенныхъ физіологическихъ условій? Можетъ быть, начало сознанія уже связано съ основными жизненными свойствами, такъ что между низшими и высшими организмами существуетъ только различіе въ степени? Въ этомъ случать извъстное сознаніе существовало-бы даже у клѣтки, и чтобы произвесть человъческое сознаніе, нужно было-бы только спеціализировать, измѣнить и организовать сознанія клѣтокъ.

Если бы даже зачаточное сознаніе и было присуще каждой кліткі, все-же оставалось бы несомнінными, что сознаніе, или чувство своего собственнаго существованія, несводимо ки чисто физіологическими свойствами и не ви нихи имітеть свое начало. Присутсвіе сознанія ви кліткі, каки и ви высшихи организмахи, было бы случайными. Но есть-ли основаніе полагать, что данная способность существуеть ви нившихи организмахи?

Для доказательства этого положенія могуть привести большое количество фактовь, заимствованныхъ даже изъ наблюденій надъ инфузоріями и растеніями. Полипъ прісной воды, напримъръ, привлекаетъ къ себъ живыя инфузоріи и водоросли и отстраняетъ мертвыя и неорганическія тъла, производя свонии щупальцами родъ водоворота. Есть растенія, которыя, повидимому, выбираютъ для себя точку опоры, содрогаются при прикосновеніи насъкомыхъ и схватываютъ ихъ. Тысяча полобныхъ фактовъ, повидимому, доказываетъ, что въ самыхъ элементарныхъ организмахъ внёшнее вліяніе можетъ производить внутреннее возбужденіе, которое въ свою очередь можетъ порождать рефлекторное движеніс, приспособленное къ нуждамъ живого существа. Но возбужденіе и выборъ соотвётственныхъ дъйствій не служитъ-ли признаками сознанія?

Сомнительно, что-бы возбужденіе и рефлекторное движеніе всегда сопровождались сознаніемъ, потому что въ насъ происходитъ много такихъ возбужденій и рефлекторныхъ дъйствій, которыя не проходятъ чрезъ наше "я". Что-же касается соотвътственности дъйствій, то она составляетъ то, что называется 
цълесообразностью. Однако можно-ли утверждать, что цълесообразность, хотя-бы она въ приведенныхъ файтахъ и не сводилась къ механизму, неизбъжно предполагаетъ сознаніе въ
томъ существъ, въ которомъ она проявляется? Сознаемъ-ли мы
тотъ процессъ, благодаря которому физическое, химическое и
физіологическое устройство нашихъ органовъ приспособляется
къ ихъ функціямъ?

Но, возразять, тоть родь сознанія, который, повидимому, отсутствуеть въ физіологическихъ функціяхъ, состоить только въ ясномъ различеніи субъекта и объекта. Между тъмъ такое пониманіе сознанія слишкомъ узко. Сознаніе допускаеть безконечное множество степеней, начиная съ совершеннаго состоянія, которымъ характеризуется полная умственная жизнь, и кончая кажущимся уничтоженіемъ его во время сна. Обыкновенно пробужденіе застаеть нашъ умъ не пустымъ, а занятымъ идеями, болье или менье различными отъ тъхъ, которыя занимали его наканунь. Вниманіе и сосредоточеніе представленій дълають ясными воспріятія, которыя сначала были темны и незамътны. А то, что въ связи съ другими элементами становится яснымъ, не было и раньше нулемъ. Вотъ такое-то темное сознаніе и существуеть у низшихъ организмовъ,

Эта точка зрвнія допускаеть глубокія различія въ самомъ понятіи сознанія и въ концъ концовъ искажаеть его.

Въ самомъ дълъ, когда идетъ ръчь о человъкъ, сознаніе, сведенное даже къ минимуму его интенсивности, всегда представляется актомъ, благодаря которому разнообразіе душевныхъ состояній соединяется съ единымъ "я"; другими словами, оно есть усвоеніе психическихъ явленій одному постоянному субъекту. Измъняется только ясность воспріятія, а не единство "я".

Когда-же говорится о низшихъ существахъ, о ихъ возбудимости и о цълесообразности ихъ дъйствій, сознаніе уже не есть, да и не можетъ быть усвоеніемъ различныхъ ощущеній единому "я". Въдь, единство сознанія имъетъ своимъ условіемъ сравненіе ощущеній, а такое сравненіе предполагаетъ въ свою очередь центръ, къ которому сходятся всъ впечатлънія, вызванныя различными объектами. Сознаніе, приписываемое низшимъ существамъ, можетъ быть только простымъ ощущеніемъ, мыслію или стремленіемъ, которыя способны существовать въ видъ извъстныхъ внутреннихъ возбужденій, но не могутъ восприниматься субъектомъ.

Но понимаемое въ этомъ смыслъ сознание низшихъ существъ представляетъ въ сравненіи съ челов'яческимъ большее различіе, чёмъ простое различіе въ степени. Это уже не сознаніе, я", концентрирующее въ себъ и сравнивающее разнообразные душевные элементы, а только аггрегать безсвязныхъ сознательныхъ ощущеній. Въ то время какъ человіческое сознаніе воспринимаеть заразъ только одно ощущеніе, эти аггрегаты заключають множество и последовательныхь, и одновременныхь ощущеній. Что касается клётки, или простого анатомическаго элемента, то единство, которымъ можетъ обладать ея сознаніе, радикально отличается отъ единства сознанія въ собственномъ смыслъ этого слова. Клътка уже въ силу своей органической простоты можетъ имъть только ощущенія одного и того-же качества. Единственныя различія, которыя могуть существовать въ этомъ созваніи, суть различія по количеству или интенсивности. Между тъмъ единство сознанія именно и составляетъ свойство субъекта, сравнивающаго другъ съ другомъ различныя качества. Только при этомъ сравненіи субъектъ ощущаетъ себя и противополагаеть свое бытіе внёшнимъ вещамъ.

Отсюда, какимъ образомъ можно понять, что человъческое сознаніе вытекаетъ изъ сознанія, приписываемаго клёткѣ?

Быть можеть скажуть, что личное сознание есть только равнодыйствующая элементарных сознаний, т. е., сознательных ощущений, мыслей и желаний, что, разъ сочетание этихъ сознательных элементовъ произвело въ качествъ равнодыйствующей личное сознание, новыя ощущения оказываются уже внутри или внъ "я", т. е., становятся восприятиями, или остаются простыми ощущениями, смотря по тому, стоять они въ связи съ этою равнодыйствующей, или нътъ?

Но, вёдь, элементарныя сознанія не обладають даже зародишемъ того единства, которое характеризуеть личное сознавіє; поэтому нельзя понять, какимъ образомъ послёднее могло бы произойти изъ ихъ сочетанія. Кромѣ того, вообще не понятно, какимъ образомъ нѣсколько сознаній могло-бы такимъ образомъ сливаться въ болѣе и болѣе высшія сознанія. Въдъйствительности, повидимому, самымъ понятіемъ сознанія предполагается, что оно закрыто для другихъ сознаній. Если на это возразятъ, что данное свойство принадлежитъ исключительно сознанію "яв, а не сознаніямъ, лишеннымъ единства, то понятіе этихъ элементарныхъ сознаній станеть неуловимымъ и ихъ противоположность личному сознанію сдѣдается еще болѣе радикальной.

Или станутъ утверждать, что личное сознаніе есть простой аггрегатъ элементарныхъ сознаній?

Въ этомъ случав отказываются объяснить его единство. Кромв того, если элементы цвльнаго сознанія принадлежать каждой клеткв, то, ведь, совокупность этихъ низшихъ сознаній всецело обновляется чрезъ известное число летъ, и остается непонятнымъ, почему сознаніе, которое должно ихъ обобщать, продолжаетъ существовать послё нихъ.

Наконецъ, можетъ быть, скажутъ, что личное сознаніе есть сознаніе какой-нибудь одной клѣтки мозга, которая достигаетъ высшей степени развитія благодаря своей связи съ остальными? Такое объясненіе могло-бы быть достаточнымъ, если-бы

личное сознание отличалось отъ элементарныхъ сознаний только по интенсивности. Но дёло идетъ о различии по существу. Дёло идетъ также о постоянстве сознания среди жизненнаго 
круговорота. Между тёмъ, клётки мозга, не смотря на ихъ 
роль общаго приемника впечатлений, представляютъ въ сравнении съ другими клётками только различие въ степени, и та 
разнородность, которая существовала-бы по этой гипотезе 
между ихъ свойствами и свойствами другихъ клётокъ, остается 
необъяснимой. Если почти сходныя анатомические элементы 
выполняютъ столь несоразмёрныя функции, то въ матеріи можно 
видёть только орудіе, управляемое неодинаковыми силами.

Вообще, сознаніе, которое приписывають кліткамь, сходно съ лячнымь сознаніемь только по имени. Безусловно лишенное субъективнаго единства, оно, при всіхь его мысленныхь осложненіяхь, не можеть объяснить воспріятія качественныхь различій, которое составляеть свойство "я". Поэтому нужно устранить это двусмысленное и ложное слово и говорить просто о безсознательныхь ощущеніяхь, мысляхь и влеченіяхь. Насколько такія явленія понятны, что остается оть ощущеній, мыслей и желаній безь "я", которое у человіка, повидимому, составляеть ихъ сущность, чімь различаются эти безсознательные элементы отъ простого возбужденія, рефлекторнаго движенія и приспособленія,—все это имість уже второстепенную важность. Какъ скоро "я" не есть ихъ причина, діло идеть уже о свойствахь, безусловно низшихъ въ сравненіи съ психическими явленіями въ собственномъ смыслів этого слова.

Такимъ образомъ, остается несомнѣннымъ, что личное сознаніе не принадлежитъ всѣмъ живымъ существамъ, а существуетъ только тамъ, гдѣ мы видимъ особенную физіологическую организацію. Если-бы эта организація возникла по исключительно физіологическимъ законамъ, безъ участія высшаго начала, то хотя отсюда, безъ сомнѣнія, и не слѣдовалобы, что сознаніе является ея результатомъ, потому что оно заключаетъ въ себѣ нѣчто большее, чѣмъ жизнь, однако возникновеніе сознанія въ этомъ случаѣ было-бы необходимымъ въ той степени, въ какой оно связано съ сопровождающими его физіологическими явленіями. Но если, напротивъ, можно допустить, что жизненныя свойства, которыя служать условіями сознанія, не объясняются одними общими законами жизни, если становится въроятнымъ, что само сознаніе участвуетъ въ ихъ осуществленіе то хотя-бы сознаніе и было связано въ данномъ міръ съ опредъленными физическими условіями, оно реализуется случайно.

Итакъ, происхождение человъка, какъ сознательнаго существа, не объясняется простой игрой физическихъ и физіологическихъ законовъ. Его существование и его дъйствия вносятъ въ природу такия измънения, которыя она сама по себъ не можетъ объяснить, и которыя представляются случайными, если мы станемъ на точку зръния физическаго и физіологическаго міра.

Однако, какая важность въ томъ, что человъкъ можетъ болъе или менъе располагать вещами, если онъ вновь найдетъ роковую необходимость въ себъ самомъ, если его чувства, идеи, ръшенія,—словомъ, вся его внутренняя жизнь, управляются особымъ закономъ, который неизбъжно ихъ опредъляетъ? Можетъ-ли независимость мыслящаго міра въ отношеніи къ низшимъ мірамъ касаться индивидуума, если всъ его дъйствія роковымъ образомъ обусловливаются системой психологическихъ фактовъ, если онъ по отношенію къ этой системъ является только каплей воды, уносимой бурнымъ потокомъ? Между тъмъ, не обладаетъ-ли всякое существо своимъ закономъ, и не должны-ли явленія сознанія, наравнъ съ другими разрядами вещей, представлять отношеній взаимной зависимости?

Сначала, безъ сомивнія, были склонны считать душу совершенно самодвятельной силой. Каждое изъ ея двйствій, повидвиому, находить свое основаніе и свою причину въ ней одной, а не въ сопутствующихъ явленіяхъ. Разві психическія явленія не противятся вычисленію? Разві можно предсказать, какъ поступить такое-то лицо при такихъ-то обстоятельствахъ? Однако боліве внимательное изученіе скоро открыло однообразную послідовательность психическихъ явленій, по крайней шірі въ области чувствъ и мыслей. Воля долго оставалась непокорной наукі и давала ученію о случайности, повидимому, непреоборимый оплотъ. Но прогрессъ наблюденія и сравненія открыль существованіе политическихъ и соціальныхъ естественныхъ законовъ. Исторія показываеть намъ, что различныя общества зараждаются, развиваются и погибають одинаковымъ образомъ. Подъ разнообразіемъ литературъ и общественныхъ учрежденій она вскрываеть общую форму человѣческой дѣятельности, которая пред тавляется постоянной. Точныя науки въ свою очередь требуютъ своей доли участія въ изученіи моральныхъ и соціальныхъ явленій и опредѣляютъ ихъ средній типъ, остающійся видимо неизмѣннымъ. Статистика, производя наблюденія надъ массами, съ успѣхомъ подчиняетъ вычисленію продукты человѣческой воли, наравнѣ съ продуктами физическихъ силъ.

Чтобы отстоять самопроизвольность индивидуумовъ, пытаются установить различіе между ними и цёлымъ, подобно тому, какъ это дълаетъ абстрактная математика, которая формулируетъ неизмънные законы для общихъ количествъ, такъ называемые законы больших чисель, и допускаеть случайность входящихъ въ ихъ составъ частныхъ величинъ. Но случай, допускаемый математикомъ, есть лишь фикція. Въ действительности все имфетъ свое основаніе. Если человіческія дійствія, взятыя въ отдёльности, кажутся случайными, то это потому, что общія причины, вліяніе которыхъ мы изучаемъ, парализуются безконечнымъ множествомъ частныхъ причипъ, совершенно лишенныхъ координаціи и не объединяемыхъ никакимъ закономъ. Вотъ это именно взаимное уничтожение извъстныхъ причинъ выделяеть и обнаруживаеть вліяніе некоторыхь другихь условій. Впрочемъ, непосредственное наблюденіе надъ отдъльными индивидуумами и отдъльными группами индивидуумовъ все болѣе и болѣе ограничиваетъ ту долю случайности, которую, повидимому, допускаетъ общая статистика. Для действій индивидуума, вфромтно точно такъ-же можно было-бы найти постоянную среднюю величину, какъ и для дъйствій общества. Обыкновенно чемъ лучше мы узнаемъ человека, темъ вернее объясняемъ и предусматриваемъ его поведеніе. Если въ этомъ случать и остается иткоторая неувтренность, то это потому, что намъ недостаетъ нъкоторыхъ данныхъ. Можно-ли допустить, что погода происходить случайно, если мы не въ состояніи предвидъть ее навърно?

Какова-же можеть быть общая формула психических законовь? Наиболе научный методь для определенія этой формулы состоить, на первый взглядь, въ томь, чтобы свести состоянія сознанія къ ихъ физическимъ и механическимъ условіямъ. Нельзя-ли, напр., сказать, что опыть обнаруживаеть постоянную связь между физическими изменніями тела и изменніями души, что эти два порядка явленій существують, увеличиваются и уменьшаются въ одно и тоже время и въ одинаковыхъ пропорціяхъ? Нельзя-ли, применяя къ душе общій законъ соотношенія силь, предполагать, что существуеть механическій эквиваленть ощущенія, мысли и воли точно такъ-же, какъ существуеть механическій эквиваленть теплоты или химическихъ процессовъ? Если это такъ, то физическая необходимость была-бы основой психической необходимости.

Конечно, аналогія, которая можетъ существовать между психическимъ и физическимъ развитіемъ, не оправдывала-бы гипотезы превращенія механическихъ явленій въ психическія, такъ какъ, вѣдь, и движеніе не превращается въ теплоту въ собственномъ смыслѣ слова, а только составляетъ ея условіе, ея матеріальную основу. Однако, эта аналогія, повидимому, показываетъ, что мыслящій міръ есть лишь своего рода внутренняя подкладка извѣстной части механическаго міра. Она заставляетъ предполагать, что между мыслью и сопровождающими ее движеніями существуетъ строгій параллелизмъ. Она даетъ основаніе думать, что можно найти формулы, позволяющія объяснять и предугадывать психическія явленія путемъ одного разсмотрѣнія ихъ механическихъ условій.

Такая точка зрвнія была-бы законной, если-бы можно было изміврить сами по себів психическія перемівны, соотвітствующія механическим перемінамь. Между тімь, чтобы вполнів изміврить душевныя явленія, нужно было-бы превратить ихъ въ качественно однородныя количества, т. е., напр., въ количества психической энергіи. Но возможно-ли такимъ образомъ свести къ одной и той-же единиців мівры разнообразіе душевныхъ качествъ?

Предположимъ, что съ этой точки зрѣнія изучается воспоминаніе. Если S есть перемѣнное количество воспоминанія, а Q перемънное количество движенія, то S<sub>1</sub>, S<sub>2</sub> будуть опредъленными частными величинами S, а Q<sub>1</sub>, Q<sub>2</sub> соотвътствующими величинами Q. Тогда можно было-бы начертить слъдующую таблицу:

 $\begin{array}{ccc} S_1 & Q_1 \\ S_2 & Q_2 \end{array}$ 

и отсюда вывести, что S=f (Q). Но какъ опредълить величины S<sub>1</sub>, S<sub>2</sub> и т. д.? Воспоминаніе, какъ и сама душа, не естьпростое однородное качество. Оно заключаетъ въ себъ ясность, живость, полноту, точность, определенность, отдаленность въ прошедшемъ, чувство личнаго тожества, сознаніе, что данная идея уже была воспринята, и проч. Величина воспоминанія именно и опредъляется присутствіемъ, отсутствіемъ и степенью этихъ различныхъ качествъ. Такимъ образомъ, пришлось-бы на первыхъ порахъ отказаться отъ измфренія такого сложнаго цфлаго, какъ воспоминаніе, величины котораго вследствіе этой сложности не могутъ быть качественно однородными количествами. Нужно было-бы сначала разложить его на простыя и точно опредъленныя качества, аналогичныя протяженію и движенію, определить механическій эквиваленть каждаго изъ нихъ и потомъ найти числовое отношение между этими качествами, взятыми въ отдельности, и результатами ихъ сочетаній. Но такое предпріятіе было-бы невыполнимо научно, т. е., безъ участія догадки, субъективнаго сужденія, чувства, словомъ, той непосредственной одънки качества, которая такъ осложняетъ воспоминание и которой именно и требуется избъжать. Кромъ того ничто не доказываеть, чтобы психическіякачества могли быть разложимы на простые элементы, остающіеся тожественными при всехъ измененіяхъ интенсивности.

Темъ более применимы эти замечанія къ моральнымъ качествамъ души, которыя всего важнее.

Если бы теперь, наоборотъ, мы полѣнились сначала опредѣлить перемѣны физическихъ явленій, чтобы вывести изъ нихъсоотвътствующія перемъны явленій психическихъ, то измърять послъднія первыми было-бы логическимъ кругомъ, такъ-какъ для того, чтобы установить постоянное отношеніе между этими двумя рядами перемънъ, нужно предварительно измърить ихъ въ отдъльности.

Этогъ нетодъ изследованія, повидимому, можетъ привести къ какому-вибудь результату, хотя-бы даже приблизительному, только въ примънении къ одной ограниченной сторонъ психическаго міра, той сторонь, которою душа накоторымь образомь соприкасается съ матеріей и гдв она еще не бываеть сама собою. Разсматриваемый по существу, психическій міръ не можетъ считаться подкладкой физического міра, такъ какъ въ этомъ случав нельзя было-бы объяснить той крайней несоразм врности, которая существуетъ съ моральной точки зрвнія между двйствіями, требующими прибливительно одной и той же суммы физической энергіи и поглощающими приблизительно одно и тоже количество углерода. Определимъ-ли мы цену умственной работы, если мы будемъ знать, что ея механическій эквивалентъ немножко больше, чъмъ средній эквивалентъ мускульной работы за одно и то-же время? Можно-ли судить о цънности удовольствія, истинности мысли, достоинств'є д'єйствія по тяжести, которую можно было-бы поднять посредствомъ углерода, окисляющагося при этомъ удовольствін, мысли или действін?

Итакъ, напрасно указываютъ на параллелизмъ психическихъ в физическихъ явленій, чтобы превратить душу въ функцію движенія. Исихическій явленія не измѣримы въ томъ родѣ, какъ измѣримо движеніе, и перемѣны въ области высшихъ душевныхъ процессовъ не имѣютъ опредѣленнаго соотношенія съ перемѣнами количества физической силы.

Тоже самог можно сказать, хотя и не столь безусловно, о томъ учени, по которому психическія явленія суть внутренняя репродукція не механическихъ, а физіологическихъ явленій. И здісь параллелизмъ только частный, хотя онъ, конечно, и распространяется на боліє обширную область психической жизни. Въ дійствительности не важно, если-бы даже нашли, что изміненія нервной системы соотвітствуютъ каждому изміненію души. Вопрось въ томъ, могутъ-ли быть одни изъ нихъ мір-

кой другихъ. Но между физіологическими и психическими особенностями, отличающими, наприм., безуміе отъ геніальности,
нѣтъ соотвѣствія, и если хотятъ судить о душѣ по тѣлу должны отожествить эти два состоянія. Болѣе того, если при сближеніи психическихъ явленій съ механическими по крайней мѣрѣ одинъ изъ этихъ двухъ элементовъ, механическій, былъ въ
точности измѣримъ, здѣсь оба элемента почти одинаково неизмѣримы, такъ что неизбѣжно должно господствовать большое
сомнѣніе относительно системъ ихъ соотвѣтствія.

Вообще, единственное действительно осуществимое предпріятіе состоить въ томъ, чтобы изследовать не соответствіе отношеній, а соответствіе явленій, взятыхъ въ отдельности. Тогда можно получить точные и поучительные результаты; но эти результаты нисколько не уяснять намъ закона психическихъ явленій, потому что разъ законъ физической причинности не безусловенъ, остается совершенно открытымъ обратный вопросъ: не определяются-ли физическія условія отчасти самой душой, и какова, въ этомъ смысле, доля психическаго вліянія на возникновеніе данныхъ условій.

Но если невозможно вывести необходимость психическихъ явленій изъ ихъ соотношенія съ низшими явленіями, то не найдемъ-ли мы въ самомъ психическомъ мірѣ доказательства того, что его основы неизмѣнны и его развитіе необходимо?

Возможность плодотворнаго примъненія статистики къ изученію психическихъ явленій и открытіе постоянныхъ среднихъ величинъ въ нравственномъ мірѣ, повидимому, указываютъ на то, что эти явленія подчинены одному основному закону, аналогичному законамъ низшихъ міровъ, и что этотъ законъ состоитъ въ постоянствѣ одного и того-же количества психической энергіи.

Это не все. Законъ сохраненія силы въ механикъ практически справедливъ только въ отношеніи къ цълой достаточно значительной совокупности движеній, какова, наприм., солнечная система. Въ физикъ и химіи приложеніе закона сохраненія дълается болъе частнымъ и каждая форма матеріи энергически стремится сохранить свои свойства. У живыхъ существъ сохраненіе формы становится еще болъе частнымъ: оно примъ-

няется къ отдёльнымъ видамъ этихъ существъ. Типическій организмъ, непрерывно разстраиваемый посторонними силами, пользуется тёми-же самыми силами для возмёщенія своихъ потерь. У мыслящаго существа энергія становится сознательною и личною. Въ каждомъ изъ насъ она обладаетъ сознаніемъ своего постоянства и чувствуетъ непреодолимую склонность приписывать себё вёчность.

Душа, безъ сомнънія, имъемъ свой рость и свои измъненія. Но если мы допустимъ существование скрытыхъ психическихъ силь; если мы обратимь вниманіе на постепенное ослабленіе нъкоторыхъ способностей по мъръ развитія другихъ; если мы будемъ имъть въ виду, что для каждаго человъка существуетъ вообще максимальная степень психическаго развитія, по достиженіи которой онъ обыкновенно, вмісто того чтобы удержаться на ней, вступаетъ въ періодъ упадка, какъ бы для возстановленія равновісія; если, наконець, мы примемь въ расчеть внышнія вліянія и отношенія людей другь къ другу. -- измынающія ихъ естественное развитіе,-то, въроятно, мы придемъ къ заключенію, что психическая энергія всюду, кончая цівлою совокупностью индивидуальной жизни, стремится достигнуть опредъленной средней величины, что законъ на сторонъ опредъленности и постоянства, а противоположные факты ставляють лишь исключеніе.

Количество духовной энергіи, повидимому, является опредівленнымъ даже въ каждомъ данномъ фазисъ психической жизни индигидуума. Если одна изъ душевныхъ способностей очень развита, то она обыкновенно бываетъ развита въ ущербъ другимъ. Если какое-либо чувство, идея, намъреніе пріобрітаютъ значительную силу, то ослабленіе другихъ формъ психической дівтельности тотчасъ возстановляетъ равновісіе. Вотъ почему настоящія чувствованія въ конції концовъ отчасти или сполна изглаживаютъ прошедшія. Вотъ почему чувственныя впечатлівнія подъ вліяніемъ новыхъ впечатлівній, поглощающихъ большую часть духовной энергіи, становятся меніе живы и переходять изъ состоянія ощущеній въ состояніе представленій. Вотъ почему представленія, уступая непрерывному потуку новыхъ ощущеній и образовъ, отходять все даліве и даліве, те-

ряють постепенно свою окраску, свои индивидуальныя черты, свою жизнь и превращаются въ неопредёленныя, абстрактныя и мертвыя идеи, т. е., претерпъвають ту полезную метамарфозу, благодаря которой мы получаемъ изъ разнообразныхъ конкретныхъ воспріятій общія рамки вещей. Вотъ почему, наконецъ, въ области воли энергичеческія ръшенія часто сопровождаются правственнымъ упадкомъ, героизмъ смѣняется отчаяніемъ и настойчивость въ усиліи становится наиболье трудною добродѣтелью.

Правда, душа способна возвращать своимъ угасшимъ чувствамъ, поблекшимъ идеямъ и ослабъвшимъ ръшеніямъ ихъ первоначальную энергію, и даже иногда такую энергію, какой они никогда не имъли; но и въ этомъ случать исихическая энергія не создается вновь. Ея воскрешеніе происходитъ не само собой; оно опредъляется настоящимъ психическимъ состояніемъ, аналогичнымъ прошедшему состоянію, и только жизнь этого настоящаго состоянія сообщается призраку прошедшаго.

Этотъ законъ сохраненія, повидимому, предполагается всякимъ изслідованіемъ, стремящимся объяснить состоянія сознанія изъ ихъ внутреннихъ условій, подобно тому, какъ объясняются физическія явленія; онъ подразумівается во всякомъ опыть положительной психологіи. Но если количество психической энергіи остается въ мыслящемъ существі однимъ в тімъ-же, можно-ли утверждать случайность человіческихъ дійствій?

Въ психологіи, какъ и въ механикъ, было-бы безполезно ссылаться для доказательства случайности явленій на различіе между силой самой по себъ и ея направленіемъ и допускать, что постоянство психической энергіи не влечетъ за собой ея опредъленнаго примъненія. Психическіе акты, ощущенія, идеи, стремленія,—никогда не бываютъ даны въ неопредъленномъ состояніи. Направленіе условій, равно какъ и ихъ энергія, должно отразиться въ слъдствіяхъ, и чтобы получить въ слъдствіяхъ иное направленіе, чъмъ то, которое вытекаетъ изъ сочетанія условій, необходимо ввести новое направленіе и, слъдовательно, новую энергію извъстной интенсивности. Такимъ образомъ, перемъна въ направленіи, или,—поскольку здъсь

идетъ рѣчь о душѣ, — перемѣна въ качествѣ всегда предполагаетъ перемѣну въ количествѣ. Правда, это новое количество можетъ быть заимствовано даннымъ существомъ другихъ однородвыхъ съ нимъ существъ; но перемѣна, происшедшая въ этихъ существахъ, должна въ свою очередь имѣть опредѣляющую причину, и если въ цѣломъ количество активности остается постоянвымъ, психическія явленія могутъ представлять лишь непрерывный круговоротъ, въ которомъ нѣтъ никакого мѣста для
случайности. Душа, разсматриваемая вообще, точно такъ-же
не объясняетъ своеобразныхъ чертъ извѣстнаго чувствованія,
мысли или намѣренія, какъ сила, разсматриваемая вообще, не
объясняетъ направленія движенія.

Итакъ, повидимому, пришлось-бы отказаться отъ всякой случайности въ порядкъ душевныхъ явленій, если безусловно допустить заковъ сохраненія психической энергіи, т. е., пропордіональность опрущеній, идей и ръшеній ихъ психологическимъ условіямъ. Но необходимъ-ли этотъ законъ?

Его нельзя считать аналитически даннымъ а priori, такъ какъ понятіе психическихъ процессовъ не предполагаетъ опредвленной степени энергіи въ качествѣ ихъ условія. Не есть овъ также и синтетическое апріорное сужденіе, такъ какъ человѣкъ напротивъ склоненъ вѣрить, что онъ самъ располагаетъ своими дѣйствіями. Этотъ законъ основывается на опытномъ познаніи и можетъ претендовать лишь на фактическую веобходимость. Но принадлежитъ-ли ему даже такая необходимость?

Если мы снимемъ съ вещей ихъ наружную оболочку, то, безъ сомнѣнія, мы найдемъ, что того разнообразія, какое представляетъ поверхность психическаго міра, въ основѣ не существуетъ. Даже въ области нравственныхъ явленій подъ внѣшними измѣненіями лежитъ все болѣе и болѣе твердые слои. Подъ минутными настроеніями скрывается индивидуальный характеръ, подъ индивидуальнымъ характеромъ—нравы времени, затѣмъ національный характеръ, и, наконецъ, человѣческая природа А человѣческая природа видимо остается одной и той-же. Таковъ результатъ, къ которому обыкновенно приходитъ психологъ. Но историкъ склоненъ разсматривать

вещи подъ другимъ угломъ зрѣнія. Въ его глазахъ все измѣняется и нътъ двухъ совершенно сходныхъ эпохъ. Сравненія, которыя ділаются между прошедшимъ и настоящимъ, бываютъ всегда лишь приблизительными. И действительно, краткія и законченныя опреділенія, которыми философъ любитъ увънчивать историческія обобщенія, повидимому, неизбъжно оставляють ввъ себя нъкоторую часть дъйствительности: кажется, будто все живое по существу несовивстимо съ точностію, единствомъ и неизмѣнностью формулы. Существуетъли человъкъ, характеръ котораго былъ-бы дъйствительно нензмъненъ? Существуетъ-ли такая нація, вся исторія которой были-бы выраженіемъ одной и той же идеи? Даже сама человъческая природа заключаетъ-ли въ себъ неизмънную основу? Нужно-ли оставить безъ вниманія тѣ перемѣны, которыя могутъ происходить уже въ самыхъ основахъ вещей, подъ тфиъ предлогомъ, что эти перемъны сами по себъ очень незначительны и незамётны съ перваго взгляда? Когда идетъ рёчь о расхожденіи линій изъ вершины угла, то никакое изміненіе въ ихъ разстояніи не бываетъ безразличнымъ.

Должны-ли мы теперь продолжать анализь и процессъ отвлеченія до тіхъ поръ, пока не достигнемъ дійствительно тожественнаго принципа? Но что-же останется отъ души въ результать такой операціи? Въ чемъ состоить человыческая природа, сведенная къ чертамъ, безусловно общимъ всфиъ людямъ? Очевидно, съ последовательнымъ устранениемъ всехъ частныхъ элементовъ она мало по малу потеряетъ все, что составляеть ея величіс. Вообще, сокращеніе специфическихъ признаковъ или обобщение въ концъ концовъ приводитъ къ понятіямъ, все болье и болье пустымъ, бъднымъ и въ тоже время все менъе и менъе способнымъ объяснить дъйствительную жизнь. Следовательно, ложно считать субстанцію существъ незмѣннымъ элементомъ, и невозможно вполнъ объяснить измъненіе изъ природы вещей, считая ее непосредственнымъ и точно также неизмиными выражениеми такой субстанции. Гдй мы видимъ, особенно когда идетъ рѣчь о человѣкѣ, первичную природу, не предполагающую деятельности? Не есть-ли характеръ результатъ инстинктивныхъ или обдуманныхъ актовъ?

Могутъ-ли развиваться и даже существовать человъческія способности безъ упражненія? Что такое душа ранье дьятельвости? Играетъ-ли здъсь первичная матерія, —если только она существуеть, такую-же роль, какъ роль артиста, который образуетъ и организуетъ се, даетъ ей жизнь, образъ и красоту? Вопреки видимости, ни индивидуумь, ни нація никогда не бываютъ полными рабами своего характера, такъ какъ характеръ вытекаетъ изъ дъятельности и, слъдовательно, зависитъ отъ нея. Не неподвижность является преобладающей чертой человъческой природы, а измъненіе, развитіе или упадокъ; и исторія съ этой точки зрънія есть необходимый коррективъ статической психологіи. Дъйствительнымъ условіемъ человъческаго существованія служитъ всегда переходъ изъ одного состоянія въ другое; самые общіе психологическіе законы относятся только къ одному фазису въ развитіи человъчества.

Впрочемъ, это учение не состоитъ въ противоръчи и съ данными психологии, если только она не осуждаетъ себя напередъ на попытку свести все къ точнымъ и неизмъннымъ формуламъ. Исихическое слъдствие никогда не находитъ въ условии своей полной причины и своего достаточнаго основания.

Такое несоотвътствіе обоихъ этихъ явленій особенно обнаруживается въ волевыхъ действіяхъ. Въ решеніи, следующемъ за разсмотрвніемъ мотивовъ, содержится нічто большее, чімъ въ самыхъ мотивахъ, а именно, предпочтение волей извъстнаго мотива другому. Мотивъ, следовательно, не есть полная причина дъйствія. Является-ли онь по крайней мъръ достаточнымъ основаніемъ его? Правда, всегда торжествуетъ сильнѣйшій мотивъ, но лишь постольку, поскольку этогъ эпитетъ усвояется именно мотиву, избранному волей. Оставалось-бы еще доказать, что воля всегда избираеть тоть мотивь, который самь по себъ производить на душу наиболье сильное вліяніе. Но развв не случается, что воля на практикъ даетъ преобладаніе такому мотиву, который теоретически не быль равнодъйствующей побуждающихъ душу силь? Когда мы совив наблюдаемъ поведение нашихъ ближнихъ и даже свое собственное поведеніе, мы находимъ, что одни и тіже дібіствія всегда бываютъ однообразно связаны съ одинаковыми мотивами. Но следуетъли отсюда, что дёйствія опредёляются самими мотивами, и не подтвердится-ли тотъ-же законъ, если мы признаемъ, что сама воля ставитъ на первый планъ и выдвигаетъ впередъ условія своей дёятельности?

Если это такъ, -- могутъ возразить, -- то дъйствіе, безъ сомнінія, объясняется, но отношеніе преобладающаго мотива къ совокупности определеній души является противоречащимъ закону причинности. Это-правда; и, можетъ быть, свободный актъ былъ-бы действительно немыслимъ, если бы законъ причинности нужно было признать безусловнымъ. Но, можетъ быть, и этотъ законъ въ своемъ приложеніи къ фактамъ не обладаетъ такою строгостью, какую ему приписываетъ абстрактная наука, и допускаетъ въ превращени условія въ следствіе нъкоторую долю случайности. Иллюзію создаеть только го, что ближайшія причины даннаго акта связаны или кажутся связанными совершенно согласно съ закономъ причинности. Но какъ доказать, что, поднимаясь по лёстницё причинь, мы не встрётимъ такого пункта, гдв этогъ законъ будетъ уже недостаточнымъ для объясненія явленій, по крайней мфрф насколько мы могли-бы вполн'в анализировать ихъ? Возможно, что сила, управляющая нашими дъйствіями, не вмѣшивается всюду и всегда съ одинаковою энергіей и, давъ толчекъ, представляеть вещи болъе или менъе ихъ естественному теченію, тогда послъдняго достаточно для окончанія акта. Можеть быть, этоть толчекь самъ по себъ чрезвычайно слабъ, но, будучи данъ въ благопріятный моменть и въ надлежащемь пункть, онъ можеть обусловить посредствомъ своихъ отраженій важныя явленія.

Несомнѣнно также, что въ общемъ выстіе дѣятели не располагаютъ по произволу низшими силами. Выстій агентъ вмѣтивается легко и успѣтно главнымъ образомъ въ томъ случаѣ, если эти силы находятся въ борьбѣ между собой и устанавливаютъ нѣкотораго реда взаимное равновѣсіе. Когда душу волнуютъ различныя желанія, воля безъ усилія выступаетъ на сцену, обсуждаетъ дѣло и произноситъ рѣтеніе. Но когда, напротивъ, воля встрѣчается со страстями, которыя, сосредоточиваясь на одной и той-же цѣли, взаимно усиливаютъ другъ друга, то случается, что она сама забываетъ о себѣ и отдается

имъ. Однако, и въ томъ случав она можетъ пробудиться и двиствовать: она можетъ бороться съ самыми сильными страстями, косвенно, противопоставляя имъ другія страсти одинаковой интенсивности или незамѣтно обращая ихъ на другіе предметы, и прямо, выступая одна противъ своихъ противниковъ. Наконецъ, даже въ самыхъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ она можетъ пользоваться въ цѣляхъ направленія души тѣми самыми законамия, которые управляютъ душой.

Если волевыя опредёленія представляють такой разрядь психических вяленій, въ которомъ наиболье обнаруживается случайность, то не вполнь лишены ея и другіе процессы. Въ самомъ дьль, чувствованіе или идея, какъ бы ни были просты и всеобщи ихъ психологическія условія, никогда не находять въ нихъ своего полнаго объясненія. Они всегда являются чьмъто инымъ въ сравненіи съ этими условіями; они заключаютъ въ себь новыя качества и потому уклоняются отъ закона пропорціональности причины и дъйствія.

Такимъ образомъ измѣнчивость встрѣчается уже въ самыхъ сокровенныхъ глубинахъ человѣческой природы. Отсюда вѣроятно-ли, что количество психической энергіи вполнѣ опредѣленно и всегда остается однимъ и тѣмъ-же? Чтобы имѣтъ право утверждать подобный законъ, нужно было-бы свести всѣ психическіе процессы къ одному точно опредѣленному виду элементарной послѣдовательности и доказать ея постоянство. Но именно эта задача и не поддается усиліямъ изслѣдователя.

Но, можеть быть, радикальное измѣненіе само имѣеть свой необходимый законь въ неизмѣнномъ динамическомъ принципѣ, предшествующемъ всѣмъ явленіямъ? Можетъ быть, психическій міръ представляеть собою однообразную эволюцію, которая захватываетъ самую сущность души?

Нельзя-ли, напр., утверждать, что ходъ психическихъ явленій необходимо долженъ быть равнод'ьйствующей двухъ элементовъ, а именно, съ одной стороны совокупности способностей, составляющихъ природу данной личности, съ другой—одного или нѣсколькихъ стремленій, какъ напр., стремленія къ счастію, жизненнаго инстинкта, приспособленія внутреннихъ способностей къ внѣшнимъ условіямъ?

Это ученіе открыто для многихъ возраженій. Прежде всего. возможно-ли заключить всё человёческія действія въ такіз формулы или даже въ одну какую-либо формулу? Въдь человъкъ чувствуетъ себя способнымъ также къ героизму, къ жертвь, т. е., къ такимъ дъйствіямъ, которыя сокрушають самыя сильныя сопротивленія со стороны его собственной природы. Но если даже и допустить, что это возможно, все таки будеть трудно въ точности определить ту формулу, которой следуеть держаться, такъ какъ подобныя формулы, справедливыя каждая въ извъстной степени, плохо мирятся другъ съ другомъ. Наприм., желаніе счастія можеть заставить нась ненавидеть жизнь и бъжать отъ нея, потому что она съ этой точки зрвнія представляла-бы только непрерывное страданіе: Любовь къ жизни, физической и моральной, побуждая насъ развивать, насколько возможно, наши силы и способности, въ то-же время создаеть тысячу препятствій, тысячу столкновеній съ средой, тысячу страданій, которыя не существуеть для недъятельныхъ душъ. Приспособление стремлений къ вещамъ по ыфрф того, какъ оно осуществляется, погашаетъ сознаніе. нуждающееся для своего обнаруженія въ противод'вйствіи, и замъняетъ живыя ощущенія, пріятныя или непріятныя, состояніемъ безразличія и апатін. Это-не все. Столкновеніе человъка съ физическимъ міромъ основывается на томъ, что человъкъ преслъдуетъ цъли, не осуществляемыя самими вещами, цели высшія сравнительно съ целями вещей. Чтобы прекратить этотъ конфликтъ, нужно отказаться отъ преслъдованія такихъ высшихъ целей. Следовательно, человекъ, который ставить приспособление къ внешнимъ условіямъ целью своей жизни, долженъ постепенно нисходить по ступенямъ бытія, гнуться, подчиняться, отожествляться съ вещами, противодъйствія которыхъ онъ боится. Отсюда онъ будетъ видьть въ правственномъ сознаніи, въ разумѣ, чувствѣ, жизни и въ самомъ существовани только одно зло, такъ какъ всв эти стремленія встречають противоречіє во внешнемь міре, и въ конце концовъ будетъ считать безусловное уничтожение высшимъ благомъ.

Впрочемъ, если-бы и было доказано, что всё человёческія йыйствія объясняются такими динамическими или подобными имъ формулами, то отсюда все-таки еще не слёдовалобы, что въ психической жизни царитъ необходимость. Эти формулы не удовлетворяютъ условіямъ положительнаго закона, выражающаго отношеніи между опытными данными.

Прежде всего второй терминъ динамическаго закона, пъль человъческой дъятельности, заключаетъ въ себъ нъчто смутное и неопредъленное. Что такое счастье? Понимають-ли его всъ люди одинаково? Какой родъ счастья признается всеобщею целію человеческих рействій? Точно также въ чемъ состоитъ гармоничное развитіе нашихъ силъ и способностей? Какой порядокъ подчиненія следуетъ установить между ними? Можноли, оставаясь по возможности на почвъ фактовъ, допустить, что самой высшей способностью служить та, которая даеть наибольшую силу? Но, въдь, нисколько не очевидно, что нравственное величіе обращается въ силу и не заслуживаеть стремленія само по себъ. Есть-ли пропорціональное развитіе нашихъ природныхъ способностей ясный принципъ, доступный для одинаковаго пониманія всёмъ людямъ? Что касается приспособленія стремленій къ вещамъ, то нельзя-ли его точно также понимать различнымъ образомъ? Можно-ли поставить на одну и туже доску человъка, который стремится согласоваться съ ветшними условіями, не принося въ жертву ни одного изъ своихъ человъческихъ правъ, и человъка, который губитъ свои выстія способности, подъ тёмъ предлогомъ, что онъ затрудняютъ приспособленіе? Какой родъ приспособленія следуетъ считать естественной целью человеческих действій?

Затімъ, можно-ли сказать, что стремленіе составляеть положительную дійствительность? Разві стремленіе существуеть только тогда, когда оно обнаруживается? Разві оно есть только сумма прошедшихъ или настоящихъ дійствій? Конечно, стремленіе можетъ существовать и безъ обнаруженія. Значитъ, оно есть сумма возможныхъ дійствій? Тогда что-нибудь одно изъ двухъ: или эти дійствія несомнічно осуществятся, т. е., представляють собою не просто возможныя, а будущія дійствія, —но въ такомъ случав они суть уже нёчто большее, чёмъ стремленіе, такъ-какъ для того, что-бы признать существованіе стремленія, нётъ нужды въ его будущемъ осуществленіи; или эти дёйствія суть на самомъ дёлё только возможныя дёйствія, т. е., могутъ осуществиться и не осуществиться,—но въ такомъ случав ихъ нельзя разсматривать, какъ положительную дёйствительность, какъ реальность данную въ опытё.

Точно также нельзя считать эмпирическими данными опредёленное направленіе, интенсивность и разумность стремленія. Вёдь, стремленіе, это—само существо, которое стремится; а кто-же въ состояніи утверждать, что существо не можетъ воздёйствовать на свои стремленія и самопроизвольно измёнять ихъ? Развё невозможность этого дана и даже можетъ быть дана въ опытё?

Такимъ образомъ, научно обосновать законъ необходимаго радикальнаго измѣненія, повидимому, точно такъ-же невозможно, какъ и обосновать законъ сохраненія. Въ дѣйствительности измѣненіе существуетъ въ душѣ наряду съ постоянствомъ и ранѣе самаго постоянства. Съ другой стороны, законъ измѣненія, не сводимый къ закону сохраненія, и законъ, который безусловно предшествуетъ вещамъ, принципъ, который предваряетъ понятія, не можетъ быть уподобленъ положительнымъ законамъ и въ этомъ смыслѣ не можетъ претендовать на необходимость.

Но если такъ, то мы въ правѣ допустить, что психическія явленія не опредѣлены и не обусловлены абсолютно, что подъ той однообразной послѣдовательностью, которую они представляють наблюдателю, они скрывають радикальную случаёность.

Даже характеръ того постоянства, которое господствуетъ въ человъческихъ дъйствіяхъ, доказываетъ, что доля необусловленности здъсь должна быть больше, чъмъ во всъхъ другихъ явленіях Въ самомъ дълъ, въ низшихъ областяхъ основные законы постоянства непосредственно относятся къ болъе или менье значительной совокупности явленій, каковы, напр., механическая система, матеріальная форма, живой видъ. Такимъ образомъ, каждый отдъльный агентъ здъсь поглощается тымъ

цѣлымъ, къ которому онъ принадлежитъ. Управляющій имъ законъ дозволяетъ ему дѣйствовать только въ согласіи съ этимъ цѣлымъ. Отсюда, какъ могъ-бы онъ произвести случайно дѣйствіе? Можетъ-ли онъ это сдѣлать, имѣя точкой опоры самый законъ своей дѣятельности? Но этотъ законъ, погружающій его въ безконечное, всецѣло противъ него; для проявленія его иниціативы онъ ставитъ условіемъ измѣненіе всей той системы, къ которой онъ принадлежитъ. Или онъ можетъ это сдѣлать, абсолютно противясь той враждебной судьбѣ, которая ставитъ его ни во что? Но развѣ онъ былъ-бы тварью, если-бы онъ могъ дѣйствовать на вещи, не получая въ нихъ своей точки опоры?

Итакъ, существовать исключительно въ качествѣ части цѣлаго—значитъ быть подчиненнымъ безусловному року. По
правдѣ сказать, дѣйствительность нигдѣ не представляетъ такого порядка вещей, несовмѣстимаго съ ихъ существованіемъ;
онъ встрѣчается только въ чисто идеальныхъ построеніяхъ абстрактной науки. И если уже низшія сравнительно ст человѣвѣкомъ существа представляютъ подъ коллективной формой нѣкоторую степень случайности, то это потому, что даже образуемыя ими системы являются въ извѣстной мѣрѣ отдѣльными
мірами, внѣ которыхъ существуетъ пространство и возможны
точки опоры.

Но человъческая личность болье, чымь всы другія существа, обладаеть своимь собственнымь существованіемь и является своимь особеннымь міромь. Она болье, чымь другія существа, можеть дыйствовать независимо оть какой-нибудь господствующей надь нею системы явленій. Общій законь сохраненія психической энергіи здысь такь сказать дробится на множество отдыльныхь законовь, изь которыхь каждый свойственнь одному только индивидуму. Именно эти индивидуальные законы и являются непосредственными; общій-же законь имыеть уже производный характерь. Болье того: повидимому, даже отношеніи кь одному и тому же индивидууму законь подраздыляєтся и разлагается на частные законы, свойственные каждому фазису психической жизни. Законь стремится приблизиться къ факту. Отсюда сохраненіе цылаго не только не опредыляєть

дъйствій индивидуума, а напротивъ само зависить отъ нихъ. Индивидуумъ, сдълавшись одинъ цъльмъ родомъ, къ которому прилагается законъ, является его господиномъ. Онъ обращаетъ его въ орудіе и мечтаетъ о такомъ состояніи, когда онъ въ каждый моментъ своего существованія былъ бы равенъ закону, и обладалъ бы въ себъ самомъ всъми элементами своей дъятельности.

(Продолжение будетъ).

## Сверхъестественное Откровеніе и сетественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.

Они безотвътны. Римл. 1, 20

## **BBEZEHIE**

Понятія сверхъестественнаго откровенія, естественнаго бого-познанія и въры.

Отъ глубокой древности и до настоящихъ дней невъріе имъло для себя опору и оправданіе въ томъ, что Богъ не являлъ Себя невърующимъ, въ томъ, что искавшимъ знаменія всегда отказывалось въ знаменіи. Невъровавшіе отрицали небо во имя безмолвія неба. Людей постигали величайшія бъдствія, но небо безмолствовало. Гибли города, царства, культуры, народы, но провидъніе не приходило къ нимъ на помощь. Мудрецы всъхъ странъ искали Бога, но Богъ не снисходилъ къ нимъ. Такъ было въ прошедшемъ, такъ, говорятъ, происходить и въ настоящемъ. Развъ люди Европы и Америки, жадно бросающіеся на всякое чудо, увлекающіеся спиритизмомъ, посъщающіе масонскія ложи, не чуждающіеся религіозныхъ маньяковъ, не жаждутъ откровенія? Но Богъ не является имъ, небо остается пустымъ, и они приходять къ заключенію, что оно и дъйствительно пусто.

Люди отрицанія говорять теперь сынамь христіанской вёры. Скор'є можно допустить, что есть Богъ, равно предоставившій все челов'єчество его собственному произволу, чёмъ принять, что есть Богъ, который отъ начала міра и донын'є им'єль попеченіе только о н'єкоторой в'єтви челов'єчества, только н'є-

которымъ открывалъ Себя, только некоторымъ подавалъ благодатныя силы. Люди отрицанія такъ представляють себ'в ученіе и діло церкви Христовой: Богъ ніжогда взяль подъ свое попеченіе евреевъ, и ихъ и ввъренную имъ истину охранялъ отъ всякаго иноземнаго вторженія. Онъ какъ бы хотёль скрывать, а не возвѣщать религіозную истину человѣчеству. Теперь націонализмъ юдизма смінился универсализмомъ христіанства. Но этотъ универсализмъ есть только универсализмъ ипеала. Христіанство далеко еще не пропов'ядано всёмъ народамъ. По религіозной статистикъ на землъ приблизительно только 30°/о христіанъ. Но и эта номинальная цифра далеко не отвъчаеть дъйствительности. Изъ этихъ 30°/о или 450 милліоновъ сколько на самомъ дёлё не наставлены въ самыхъ начальныхъ истинахъ върм, сколько милліоновъ не знаютъ совсъмъ Христа или представляютъ Его и Его ученіе совершенно превратно. Плоды дела Христова, очевидно, для нихъ погибли.

Но если такъ, то тогда во всей силъ является недоумъніе. выставленное противъ христіанства мыслителемъ, жившимъ и писавшимъ во второй половинъ 3-го въка. Вотъ что писалъ нъкогда неоплатоникъ Порфирій въ своемъ хата χριστιανών λόγοι ιέ. По какой причинъ, говорилъ онъ, Богъ благой и милосердый допустиль, чтобы отъ Адама до Монсея и отъ Монсея до приmествія Христа всѣ народы погибли въ невѣдѣніи закона и заповедей Божінхъ. Ибо и Британнія, плодоносная страна тиранновъ, и жители Ирландіи и всв окрестные народы до самаго океана не знали Монсея и пророковъ. Зачемъ необходимо было Ему (Христу) придти въ последнее время, а не прежде, чамъ погибло такое безчисленное множество людей. Если Христосъ есть путь, благодать и истина и только чрезъ Него возможно возвращение душъ върующихъ, то что же дълали люди впродолженіи столькихъ вѣковъ до Христа? Что сталось съ безчисленнымъ множествомъ невинныхъ душъ, когда Тотъ, въ Кого должно върить, еще не являлся" 1).

Недоумѣнія неоплатоническаго философа доселѣ не перестали быть недоумѣніями многихъ. Участь израиля, какъ первен-

<sup>1)</sup> Kellner, Hellenismus und Christenthum. O Порфирів и др. s. 207—217.

ца Ісговы, многимъ представляется незаслуженно завидною. Всемъ таковымъ давно сказалъ ап. Павелъ: "О, бездна богатства и премудрости и въдънія Божія, какъ непостижимы судьбы Его и неизследимы пути Его". Римл. XI, 33, И вся предшествовавшая рёчь апостола о домостроительстве Божіемъ среди язычниковъ и евреевъ, о божественной правдъ и человъческой веправдё раскрывають, что недоумёнія неоплатоника, равно какъ и многихъ современныхъ людей имъютъ своимъ источникомъ не сострадание въ несчастнымъ, не искание истивы, а только противленіе богооткровенной правдів. Они предлагаютъ возраженія, не желая, чтобы они были опровергнуты, не хотять выслушать разъясненій, во имя своего мнимаю универсализма они безусловно осуждають мнимый націонализмь іудейства. Не столько имфя въ виду этихъ людей, для которыхъ наше разсуждение во многихъ своихъ дальнъйшихъ частяхъ должно будетъ казаться неубъдительныхъ, но главнымъ образомъ для техъ, которые, сами пребывая въ церкви, недоумъваютъ о тъхъ милліонахъ, которые были и находятся виъ ея, для таковыхъ мы предлагаемъ наше дальнъйшее разсужденіе-слабую попытку въ міру нашихъ слабыхъ силь прослівдить судьбы божественнаго откровенія вні церкви Божіейслабую попытку понять пути промысла Божія въ человъчествъ, въ его прошедшихъ судьбахъ.

Апостоль, обращаясь къ язычникамъ, сказалъ, что Богъ "недалеко отъ каждаго изъ насъ" (Дъян. XVII, 27). Посильному разъяснению этого и посвящается предлежащее изслъдование. Двъ истины хотимъ раскрыть мы: 1) что Богъ всегда и вездъ нисходилъ къ людямъ, поскольку они могли воспринять Его, 2) что люди всегда имъли неотвратимыя побуждения искать Бога. Т. е., что Богъ Самъ открывалъ Себя людямъ сверхъестественнымъ образомъ, и что все вокругъ человъка и въ человъкъ вело его пепреодолимымъ путемъ къ познанию Бога. Изъ этихъ положений самъ собою слъдуетъ выводъ, что тъ, которые не имъли въры и жили вопреки началамъ въры, безотвътны предъ судомъ Божимъ.

Мысль, что Богъ совсёмъ не открываетъ и не хочетъ открывать себя человёку, есть результатъ легкомысленно-правственнаго утомленія въ діль исканія Бога. Некультурные люди древняго міра думали, что боги находятся недалеко отъ каждаго изъ нихъ, человъку первобытнаго міра казалось, что стоитъ ему вступить въ глубь лъса, въ глубину водъ, въ темную пещеру, вообще стоитъ проникнуть немного въ окружавшую его область мрака, и онъ немедленно увидитъ божество. Но такъ какъ эти попытки проникнуть въ область сверхъестественных тайнъ въ теченіе в ковъ лишь показали, что тамъ, гдъ удалось разсъять мракъ, онъ скрываль тоже, что въ другихъ мъстахъ было и существовало при солнечномъ свътъ, что онъ не скрываль ни какихъ тайнъ, то и пришли къ заключенію, что искомыя тайны никогда не откроются человьчеству. Небо равнодушно къ самымъ усерднымъ исканіямъ и къ самымъ горячимъ мольбамъ. Людямъ дана земля, и они должны заботиться о томъ, чтобы устроиться на ней наилучшимъ образомъ; кончится ли для нихъ все этою земною жизнію, или ихъ ждетъ иное загробное существованіе, человічество не должно спрашивать, потому что Божество, если только Оно существуетъ, не хочетъ отвъчать на этотъ вопросъ. Въ противоположность этому взгляду возникъ другой, который легкомысленно оптимистически утверждаеть, что Божество открываетъ Себя всёмъ человекамъ: веды индусовъ, книга мертвыхъ египтянъ, гимны халдеевъ къ Синъ, Еа или Бэлу, псалмы евреевъ, все это изліянія радостнаго или скорбнаго сердца, озареннаго Божественнымъ откровеніемъ. Богъ открываетъ себя всему человъчеству, но каждому народу и различнымъ лицамъ въ народъ подъ различными образами, смотря по степени развитія и индивидуальнымъ особенностямъ воспринимающаго: онъ даетъ чувствовать себя и сердцу австралійскаго дикаря и европейскаго философа, но первый свои чувствованія относить къ жалкому фетишу, какъ къ ихъ первой причинъ, второй проникается идеей существованія нравственнаго міропорядка, который онъ обязанъ воплотить въ своемъ поведеніи, что-бы, отръшившись отъ золь внъшняго міра, пріобщиться къ его Божественной и абсолютной сущности. Не трудно видеть, что этотъ второй взглядъ-повидимому діаметрально противоположный первому-въ сущности съ нимъ

тожественъ. Если Божество открываетъ себя людямъ сообразно ихъ вкусамъ и наклонностямъ, если результатами Божественнаго откровенія одинаково являются и принесеніе въ жертву Молоху собственныхъ дётей для спасенія своей жизни, и пожертвование собственною жизнію ради блага другихъ, то, значить, человъчество не имфеть соотвътствующихъ истинъ откровеній о Богь, небо забавляеть человька призраками, но нерушимо хранитъ въ своихъ безмолвныхъ глубинахъ свои въчныя тайны. Сказать, что Богъ равно открываетъ Себя всемъ людямъ, все равно, что сказать, что Онъ не открываетъ себя никому. Третій взглядъ, который принимаемъ и который хотимъ раскрыть мы, отрицаетъ оба изложенные и утверждаеть, что Богь, будучи недалеко оть каждаго изъ людей, неравно близокъ ко всемъ. Онъ открываетъ Себя не подъ каждою формою и явленіемъ бытія и отевчаетъ не на каждую мольбу. Онъ даровалъ свое откровение для всёхъ, но не всёмъ. Для того, чтобы вступать въ общение съ Богомъ, человъкъ долженъ удовлетворять двумъ условіямъ. Онъ долженъ имѣть явкоторую правственную высоту и онъ долженъ быть членомъ религіозно-правственнаго общества. Это последнее и прямо отрицали и безсознательно упускали изъ виду очень многіе. Теорія религіозваго индивидуализма, теорія независимости человъка въ сношеніяхъ съ Божествомъ отъ церкви нашла себъ сочуствіе у очень многихъ. Но эта теорія ложна. Все равно, какъ для каждаго подданнаго невозможно непосредственно сноситься съ царемъ, отъ него непосредственно получать приказанія и ему непосредственно отдавать отчеть, такъ невозможно для каждаго человъка непосредственно получать откровенія отъ Бога и руководствоваться Его непосредственными вельвіями. Непосредственныя сношенія каждаго съ Царемъ невозможны по ограниченности силъ царя, непосредственныя сношенія каждаго человъка съ Богомъ невозможны по причинъ слабости человвка. Мы знаемь примвръ того, какъ откровение возвъщалось въ слухъ всего народа, и какое дъйствіе это произвело на народъ. Когда Господь изрекалъ съ Синая свои въчныя повельнія, люди сказали Моисею: говори ты съ нами, и ны будемъ слушать, но чтобы не говорилъ съ нами Богъ,

дабы намъ не умереть" (Исх. ХХ, 19). Много въковъ спустя послѣ этого событія человъкъ глубокой въры и великой силы духа, пораженный чудомъ Господа, воскликнулъ: "выйди отъ меня, Господи! потому что я человъкъ гръшный (Лк. V, 8). Это быль ап. Петръ. Общение съ Богомъ есть блаженство для человъка, но чтобы достигнуть этого блаженства въ той или иной степени, нужно подняться на подобающую нравственную высоту, иначе это общение будеть въ осуждение человъку. Когда Оза дерзновенно простеръ руку къ ковчегу Божію-хотя и съ доброю целію поддержать его, ..., Господь прогневался на Озу и поразилъ его Богъ тамъ же за дерзновеніе, и умеръ онъ тамъ у ковчега Божія" (2 Цар. VI, 7). Люди правственно чуткіе всегда понимали свое недостоинство зрѣть Богоявленіе или даже явленіе высших в духовных в силь. Созерцать Богоявленіе съ своей стороны они считали такимъ преступленіемъ, достойнымъ наказаніемъ за которое могла быть только смерть. Когда Ангелъ Божій явился Гедеону, и увидёль Гедеонь, что это Ангелъ Господень и сказалъ Гедеонъ: увы мию, Владыко Господи! потому что я видёль Ангела Господня лицемь кълицу. Господь сказалъ ему: "миръ тебъ, не бойся, не умрешь" (Суд. VI, 22-23). Въ житіяхъ святыхъ мы находимъ пов'єствованіе о томъ, какъ жестоко быль наказань подвижникь (препод. Исаакій), легко принявшій за истину в'єсть о томъ, что его пос'тить самъ Господь. Намъ думается, что эту невозможность для каждаго человъка удостоиваться Богоявленія (ибо непосредственное откровеніе, т. е., сообщение Богомъ истинъ о Себъ и опредълений Своей воли, есть Богоявленіе) можеть понять каждый человъкь. Ближайшее Богообщеніе, обрѣтеніе въ Богѣ возможно полной для человъка истины, добра, красоты, упокоеніе въ лонъ Авраамовомъ есть конечная цель деятельности и жизни человека. Въ концъ концовъ человъкъ долженъ вступить въ царство небесное, но "царство небесное силою берется, и употребляющіе усиліе восхищають его" (Ме. XI, 12). Человікь должень путемъ собственной нравственной самодеятельности становиться постепенно достойнымъ снисхожденія и приближенія къ нему Бога. Въ томъ жалкомъ греховномъ состоянін, которое къ несчастію человечество должно называть естественнымь, какъ Богь можеть открыться человеку? Даже у далеко не худшихъ людей въ сердцъ таятся помышленія злая—зависть, вражда, корыстолюбіе, честолюбіе, сластолюбіе; гдф же здфсь можеть быть мъсто для Богоявленія? Но съ другой стороны тымь менъе представляется возможнымъ, чтобы всеблагій Богъ предоставилъ гръховнаго и немощнаго человъка своимъ собственнымъ силамъ, или-върнъе-безсилію и страстямъ. Человъкъ съ потемненной совъстью и потемненнымъ разсудкомъ гораздо более нуждается въ непрестанномъ руководстве, чемъ человекъ нравственно не павшій. Человъку нужны и знаніе воли Божіей, и помощь для ея исполненія. Церковь и подаеть человіку то и другое. Она и хранитъ истинное ученіе, и даетъ силы для его исполненія. Ніть нужды, чтобы каждый волю Божію узнаваль оть самаго Бога. Господь Богь возвёщаеть свою волю избраннымъ, чтобы тѣ возвѣстили ее всѣмъ. Эта воля Божія, преданная принявшими ее письмени или переданная ими другимъ устно, есть откровеніе историческое, посредственное. Непосредственное откровеніе есть сверхъестественное д'яйствіе Божіе, чрезъ которое Богъ подаетъ (пріемлющему откровеніе лицу) знаніе о Своемъ существі, о Своихъ дійствіяхъ и опредъленіяхъ или и о томъ, что происходить согласно ли или не согласно съ Его волею, но что надлежить знать темъ, кто желаетъ исполнять Его веленія. Какъ таковое, непосредственное откровеніе, хотя бы оно подавалось и черезъ ангела или въ видъніи-есть Богоявленіе, ибо всякій сверхъестественный актъ есть явленіе Бога. Всякое естественное явленіе тоже имъсть свою причину въ Богъ, но не непосредственно, оно есть результать вторичныхъ причинъ, вызванныхъ къ бытію Богомъ. Явленіе естественное есть необходимое следствіе предшествовавшихъ условій. Чудо, сверхъестественный актъ есть непосредственное дело Божіе, но тамъ, где является непосредственно сила Божія, конечно есть особое присутствіе Божіе. Вотъ почему чудеся и исполняли страхомъ людей Божінхъ. Когда ужасъ объяль отъ чудеснаго лова рыбъ ап. Петра, то объяль ужасъ "и всвхъ бывшихъ съ нимъ". Что непосредственное откровеніе требуеть отъ пріемлющихъ его некоторыхъ нравственныхъ условій, это понятно само собою. Откровеніе есть необычайное промыслительное действіе Божіе, и оно должно обусловливаться и особенными обстоятельствами и особенными качествами лица, чрезъ которое возвѣщается. Не говоримъ, что тотъ, чрезъ кого возвѣщается или кому открывается воля Божія, непремінно должень быть наилучшимь или наисоверmенный шимъ. Слово Божіе учить насъ, и мы скоро увидимъ это, что не всегда было такъ. Богъ открывалъ свою волю и Авимелеху Герарскому, который едвали содержаль вполнъ истинное Богопочтеніе, Лавану, лицу небезупречному въ нравственномъ отношенін, Валааму, который не задумывался посодъйствовать гибели целаго народа. Однако, все эти лица занимають особенное положение въ той средь, въ которой онижили, безспорно-они имъли сравнительно высокое правственное развитіе-и сообщаемыя имъ откровенія должны были имъть важныя следствія. Отмечая, что непосредственныя откровенія не всегда сообщаются лицамъ, являющимъ особый образецъ духовнаго совершенства, мы должны пойдти далье и установить, что иногда откровенія подавались и сынамъ противленія. Откровенія были и откровеніями милости, и гнава Божія. "Открывается гитвъ Божій съ неба, говоритъ апостолъ, на всякое не честіе и неправду человѣковъ, подавляющихъ истину неправдою" (Рим. І, 18). Люди или приближаются къ Богу, или удадяются отъ Него, и въ своемъ приближеніи къ Богу, и въ удаленіи они должны въ изв'єстное время дойдти до такой границы, когда они станутъ или достойными особенной милости Божіей, или возбудять праведный гивы Божій. Моисей видыль славу Божію, и слава Божія явилась всему обществу израилеву, когда это общество упорно роптало на Моисея и возставало на своего избавителя, "и сказалъ Господь Моисею и Аарону, говоря: отдълитесь отъ общества сего, и Я истреблю ихъ въ мгновеніе" (Числ. XVI, 20-21).

Но если Богъ являлъ Свою славу, благость и гнѣвъ и добрымъ и злымъ, то носителями и истолкователями Своего откровенія Онъ избиралъ наилучшихъ, ибо таковые должны были не только возвѣщать истину (таковую возвѣщала и валаамова ослица), но и подавать собою примѣръ, какъ должно исполнять ее. Однако здѣсь должно отмѣтить, что исторія от-

кровенія показываеть намъ, что посылаемые проповъдывать истину могли постепенно сами уклоняться отъ нея и въ концъ концовъ погибнуть во лжи. Господь сказалъ: "никто, сотворившій чудо именемъ Монмъ, не можеть вскоръ злословить Меня" (Мрк. IX, 39). Не можеть вскорт, значить можеть невскорт, и мы знаемь, что это произошло съ посылавшимся на проповъдь и изгонявшимъ оъсовъ Інсусовымъ именемъ Іудою. За всёмъ темъ носитель откровенія въ то время, какъ на него возложена миссія, долженъ быть высокою нравственною личностью. Мы сказали затёмъ, что пріемлющій откровеніе должень быть членомь религіознонравственнаго общества. Это требуетъ нъкотораго разъясненія. По теоріи индивидуализма каждый человіжь, иміся свои личныя сношенія съ Божествомъ, можетъ непосредственно получать наставленія отъ Божества, и можеть, такъ сказать, эмансипировать себя отъ союза со всёмъ остальнымъ человечествомъ. Эта теорія опровергается уже тёмъ, что всякій, кто считаетъ себя обладателемъ религіозной истины, всегда считаетъ своею обязанностію наставлять ей другихъ, т. е., привлекать другихъ въ союзъ съ собою. Человъкъ неотдълимъ отъ человъчества, человъкъ не можетъ любить Бога, не любя людей (1 Ioaн. IV, 20); пребывая въ истинъ, не можетъ быть покоенъ, видя другихъ пребывающими во лжи. Отсюда у человфка есть. неистребимая потребность, чтобы исповедуемая имъ истина была исповедуема и другими, чтобы близкіе его были одно съ нимъ. Посему откровеніе, если оно подается и одному, подается для многихъ.

Нѣкоторые богословы различаютъ откровенія—общія и частныя: откровенія, подаваемыя для всѣхъ, которыя содержать въ себѣ истины вѣры и Божественныя повелѣнія, принятіе которыхъ обязательно всѣмъ, и откровенія частныя, подаваемыя для блага одного лица или нѣсколькихъ и необязательныя для всей церкви. Такъ указываютъ нѣкоторые, что кромѣ тѣхъ откровеній, которыя какъ непогрѣшимое ученіе предлагаетъ намъ церковь, у насъ, наприм., имѣются откровенія св. Өеодоры о мытарствахъ, не имѣющія обязательнаго вселенскаго авторитета. Конечно, можно признать нѣкоторое значеніе и пользу за этими разъясненіями, но не трудно видѣть, что они

не могутъ быть признаны строгими и точными. Принятіе всякаго откровенія, разъ мы имѣемъ непререкаемыя свидѣтельства, что оно есть дѣйствительно откровеніе, должно быть обязательно для всѣхъ. Затѣмъ, всѣ откровенія несомнѣнно подавались не только для частнаго, но и для общаго блага. Мы думаемъ, что откровенія должно различать 1) по способу сообщенія ихъ людямъ и 2) по ихъ содержанію.

Всякое непосредственное откровеніе есть Богоявленіе. Но формы Богоявленія весьма различны. Елифазъ Османитянинъ имълъ видъніе. "Среди размышленій о ночныхъ видъніяхъ, когда сонъ находить на людей, объяль меня ужасъ и трепеть и потрясъ всв кости мои. И духъ прошелъ надо мною; дыбомъ стали волоса на мив. Онъ сталъ-но я не распозналь вида его-только обликъ былъ предъ глазами моими; тихое въяніе, и я слышу голосъ: человъкъ праведнъе ли Бога? и мужъ чище ли Творца Своего".... (Іов. IV, 12—17 и слъд.). Здъсь Богоявленіе было главнымъ образомъ внутреннимъ. Смятенная душа Елифаза почувствовала присутствіе Божества, но вижшнее явленіе было темно и неопределенно. Въ противоположность этому Богоявленіе при Хорив'є было прежде всего внішнимъ. Приближение Божие не смутило чистой души великаго еврейскаго законодателя. "Явился ему Ангелъ Господень въ пламени огня изъ среды терноваго куста. И увидель онъ, что терновый кусть горить огнемь, но кусть не сгораеть. Моисей сказаль: пойду и посмотрю на сіе великое явленіе, отчего кусть не сгораеть. Господь увидёль, что онь идеть смотрёть, и воззвалъ къ нему Богъ изъ среды куста и сказаиъ: Моисей, Моисей! онъ сказалъ: вотъ я! (Господи!) $^{\alpha}$  (Исх. III, 2—4). Языческіе правители царствъ, не имѣвшіе истиннаго Богопознанія и Богопочитанія, но имівшіе въ своих руках судьбы народовъ, получали непосредственныя откровенія отъ Бога. Но эти откровенія обыкновенно подавались имъ въ вид'в загадочныхъ сновъ, великое значеніе которыхъ чувствовалось ими, наполняло ихъ душу трепетомъ, побуждало искать разъясненія и приводило ихъ къ тому, чтобы принять наставленія и разъясненія отъ истинныхъ пророковъ: Фараона отъ Іосифа и Навуходоносора отъ Даніила. Такимъ образомъ, непосредственно

посъщавшее ихъ Богоявленіе (внутреннее) не открывало имъ истины, но только направляло къ тъмъ, кому она ввърялась и кто были ея носителями. Этимъ послъднимъ она открывалась иногда исключительно въ видъ внутренняго озаренія, сверхъестественное происхожденіе котораго они ясно и твердо сознавали (въ такомъ состояніи, видимъ, написаны мессіанскіе псалмы, 44 особенно), иногда это озареніе соединялось съ внъшнимъ знаменіемъ или явленіемъ (Ис. VI, Іезек. I, XXXVII). Часто, мы видимъ, возвъстителемъ Божественныхъ опредъленій пророкамъ былъ Ангелъ Господень.

Все, что происходить въ нашемъ естественномъ мірѣ сверхъестественнаго, есть Богоявленіе и виъстъ Божественное откровеніе. Сверхъестественная гибель Содома и Гоморры-факть, возвъщающій всьмъ о существованіи всемогущаго правосудія. Разділеніе водъ Чермнаго моря—событіе, говорящее о бытін высшей силы благой и промыслительной. Всякое сверхъестественное явленіе говорить человьку о существованіи сверхъестественнаго міра, который можеть и дать благо человѣку, и покарать его. Но откровеніе сообщалось человѣку не въ видъ только знаменій, которыя онъ самъ долженъ былъ истолковывать, но въ видъ опредъленныхъ истинъ и наставленій. Богъ открываль Себя и Свое существо въ своихъ опредъленіяхъ и явленіяхъ (Исх. XXXIII, Исх. III, 14; 19-23, XXXIV, 5-7; 3 Цар, XIX, 9-12), Онъ открываль Свою волю (ресятословіе и всв опредвленія Богооткровеннаго закона). Кромъ того, что Онъ даль людямъ свои въчныя (заповъди) и временныя (законъ) определенія, онъ возвещаль крываль свою волю въ частныхъ случаяхъ (запрещеніе юзовъ съ хананеянами, возвъщение гнъва ассиріанамъ чрезъ пр. Іону и т. д.). Онъ сообщаль людямь знаніе частныхъ истинъ (1 Цар. Х, 22) и Онъ открывалъ людямъ, не пребывавшимъ истинъ, гдъ находится таковая. Авимелехъ узналъ, что Авраамъ пророкъ (ХХ, 7), Раавь, что Богъ евреевъ есть истинный Богъ (Іис. Нав. II, 9-11). Великое число откровеній заключають въ себ'в высокое нравственное ободреніе для человъчества. Собственно всякое Богоявленіе, всякое чудо, утверждая людей въ той истинъ, что есть высшая, благая, правосудная и могущественная сила, должно было внушать мысль и надежду, что тё нестроенія, среди которых в живеть теперь челов'єчество, тё скорби и зло, которыя приходится переносить, не суть нівчто неизмівное и неустранимое, что благая высшая сила можеть сокрушить зло и утвердить торжество правды. Но таковыя предположенія находять себі прямое утвержденіе и подробное раскрытіе вы мессіанских в пророчествах и вы пророчествах о судьбы міра. Зло должно погибнуть и всему доброму и святому об'єщаєтся візчая жизнь и візчное царство. Будущее спасеніе рода человіческаго, воть—содержаніе многочисленных божественных откровеній.

Мы будемъ говорить объ откровеніи вні церкви. Это можетъ подать мысль что мы предполагаемъ, что Богъ непосредственно открываетъ Свою волю и являетъ свои знаменія и сынамъ человъческимъ, пребывающимъ въ религіозной лжи. Нътъ, мы не предполагаемъ этого. Мы не допускаемъ, чтобы на молитву, обращенную къ Индрѣ или Агурамаздѣ-какъ бы искренна и тепла она ни была, небо когда-либо отвътило видимымъ чудомъ. Почему? Потому что такое чудо должно было бы утвердить молившагося въ мысли, что тв религіозныя представленія, которыми онъ руководился въ своей молитвь, вполны истипны, т. е., чудо ввело бы молившагося въ заблуждение. Сверхъестественное откровеніе есть актъ сверхъестественнаго промышленія Божія. Размышленіе раскрываеть намъ, что въ сущности промышление вообще сверхъестественно, ибо всякое проявление промысла состоить въ измѣнении естественнаго порядка вещей въ нравственныхъ цёляхъ. Но сверхъестественный характеръ событій иногда неуловимъ ограниченнаго человъческаго взора: человъкъ часто бываетъ неувъренъ и не знаетъ-случившееся съ нимъ есть ли необходимый результать его свободныхъ намфреній и окружающихъ условій, только допущенный Богомъ-Божіе попущеніе, или, напротивъ, это случившееся есть нѣчто направленное промысломъ къ тому, чтобы отклонить отъ человъка естественнымъ путемъ надвигавшуюся на него гибель. Въ другихъ-гораздо ръже имъющихъ мъсто случаяхъ-промыслъ являетъ себя видимо и осязаемо. Мы полагаемъ, что тамъ, гдв имвло мъсто

религіозное заблужденіе, промыслъ-распространяющійся на все существующее и темъ более на все человечество-не открывался особо явнымъ образомъ. Намъ разсказываютъ: когда Магометь, спасаясь отъ своихъ преследователей, скрылся въ одной пещеръ, паукъ тотчасъ затянулъ отверстіе паутиной, и приблизившіеся преслідователи рішили, что Магомета не можеть быть въ пещеръ, такъ какъ отверстіе закрыто, и они отправились искать преследуемаго далее. Основатель ислама быль спасенъ. Было ли это на самомъ деле? И если было нечто подобное, то было ли это чудомъ? На последній вопросъ мы отвъчаемъ отрицательнымъ образомъ. Промыслъ хранилъ Магомета, и дело Магомета имело успекъ, потому что оно во всякомъ случав было лучше многихъ человвческихъ двлъ. Но за всёмъ тёмъ ученіе, содержащее столько заблужденій, и учитель, страдавшій такими недостатками, не могли получить явнаго одобренія свыше. Когда Магометь спросиль у одного своего оффиціальнаго последователя, верить ли онь, что Аллахъ есть истинный Богь, тоть ответиль утвердительно. "А веришь ли ты, что я его пророкъ", продолжалъ Магометъ далъе? "Прости, учитель, скромно отрътилъ ученикъ, но относительно этого я имбю некоторыя сомненія". Въ глубине своей души и Магометъ переживалъ иногда подобныя сомнънія. Въ началъ своей діятельности онъ часто подвергался имъ, и мы думаемъ, что въ ту пору онъ еще быль въ некоторой мере способень къ воспріятію истиннаго ученія свыше, но когда его самоувъренность становилась все сильнее, когда имъ стало овладевать самообольщение, онъ сталь глухъ къ принятию истиныхотя бы отъ людей, и стало быть совершенно неспособенъ получать указанія относительно нея отъ Бога. Св. Писаніе раскрываеть намъ, что люди, не вполев или совсемъ не пребывавшіе въ истинь, въ непосредственных откровеніях отъ Бога получали указанія относительно пути, гдв и у кого искать истину (Сотникъ Корнилій Дівян. Х, 3-6), вні священнаго Писанія мы не находимъ заслуживающихъ безусловнаго довърія указаній относительно того, чтобы народамъ или людямъ, которые пребывали во тымъ, прямо свыше подавались такія указанія. И ни въ священномъ писаніи, и ни въ какихъ дру-

гихъ источникахъ мы не находимъ, чтобы истина подавалась непосредственно темъ, кто пребывалъ во лжи. Истиною, какъ и добродътелью, человъкъ не можетъ овладъть туне, и въ этомъ заключается величіе и нравственное достоинство человѣка: просвішать свой умь, какъ и очищать свое сердце, онъ должень путемъ собственныхъ усилій, путемъ самодъятельности. Божественная помощь подаеть ему все нужное, но божественная сила не будеть делать за него всего нужнаго, ибо чемь же быль бы въ последнемъ случае человекъ? -- ощущающимъ манекеномъ, въ которомъ Абсолютное рождаетъ всевозможныя мысли и вастроенія. Но человъкъ, созданный по образу Божію, есть свободная, самоопредъляющая личность, и, какъ таковый, человъкъ можетъ овладъть истиною лишь тогда, когда самъ будетъ направляться къ ней. Изв'естны слова Лессинга, что еслибы Господь, имъя въ одной рукъ истину и въ другой ея исканіе, предложилъ бы ему на выборъ-взять первую или второе, то онъ предпочель бы послёднее. Эти слова стремятся истолковывать въ смысле невыгодномъ для мыслителя. Указываютъ, что они являють собою примерь смешенія средства съ целью. Человеку, который сначала собираетъ деньги для тото, чтобы пріобрётать на нихъ желаемое, потомъ начинаетъ нравиться самый процессъ собиранія, онъ копитъ деньги ради денегъ. Ученому, который вначаль ищеть истины, затымь начинаеть нравиться самый процессь исканія, самыя занятія. Лессингь, говорять, и представляєть собою примфръ такого ученаго или философа. Мы не беремся ващищать Лессинга, потому что самое предположение, допущенное имъ, невозможно и не потому оно невозможно, чтобы оно было недостойно Божества-Богъ обращался къ Соломону съ словами: "проси, что дать тебъ" (3 Цар. III, 5), но потому что оно невозможно для человъка. И этого не хотять видъть тъ, которые нападають на Лессинга. Овладьть истиною невозможно безъ исканія истины, процессъ или средство здёсь не отдёлимы отъ цёли, мёра затраченныхъ усилій здёсь необходимо обусловаеть получаемый результать. Откровеніе религіозной истины подается лишь въ мфру религіозно-нравственныхъ усилій, которыя употребляеть ищущій, и въ міру его духовнаго разуменія. Отсюда понятно, что ветхозаветный язычникъ, все

равно какъ и новозавътный раціоналисть, расположившіеся ждать знаменія съ неба, должны непремённо обмануться въ своихъ ожиданіяхъ. Для втораго, какъ и для перваго благоразумнъе искать учение истины на землъ. Цъль нашего дальнъйшаго разсужденія состоить въ томъ, чтобы раскрыть, что таковое исканіе и им'єло для себя всегда побужденія въ духовной природа человака и должно было приводить лучшихъ людей туда, гдъ хранилась эта истина. Въ Ветхомъ Завътъ она хранилась у богоизбраннаго народа, въ новомъ въ православной церкви. Новозавътная Церковь предлагаеть свое ученіе всему міру, она ищеть всёхь привести въ разумъ истины и въ итру возраста совершенна. Доказывать это нътъ нужды. Но ин имбемъ своею задачею показать, что и ветхозавётное откровеніе, которое было дано богоизбранному народу, было дано не для одного этого народа, но для всего человъчества. Входъ въ ветхозавътную церковь для не-еврея быль труденъ, но не недоступенъ. И изъ священнаго Писанія, и изъ другихъ источниковъ мы постараемся показать, что ветхозавётное отгровеніе распространялось гораздо далье тьсной территоріи Палестины. Въ исторіи распространенія этого откровенія точно также, какъ и въ исторіи самого откровенія, были различные періоды. Судьбы откровенія вні богоизбраннаго народа предиеть нашего изследованія.

Такимъ образомъ хотя мы будемъ говорить объ откровеніи внѣ церкви, но о томъ, которое было дано церкви. Разумѣя подъ откровеніемъ ученіе истины, мы и утверждаемъ, что внѣ церкви таковое никогда не возвѣщалось и не могло возвѣщаться свыше. Мы признаемъ дилемму, что если есть откровеніе, то только церковное, или его нѣтъ совсѣмъ, и мы вѣримъ въ откровеніе, въ которомъ наставляетъ насъ церковь. Разнаго рода заблужденія препятствовали и препятствуютъ многимъ понять эту истину. Основанія для этихъ заблужденій кроются, кажется, прежде всего въ соображеніяхъ нравственнаго характера. Думаютъ, что понятіе, достойное Бога, требуетъ предположенія, что Онъ стоитъ въ одинаковыхъ отношеніяхъ ко всѣмъ людямъ и что Онъ открываетъ о Себѣ все нужное каждому человѣку. Человѣку прирождены нѣкоторыя notitiae communes,

которыя и достаточны ему для его сношеній съ Божествомъ. Наиболъе сильно этотъ тезисъ развить, по нашему мижнію, у Герберта Чербери (1581—1646) въ его сочинении: De veritate, prout distinguitur a revelatione, a veri simili, a possibili et a falso. По представленію Герберта, истина бытія высочайшаго существа, сознаніе обязанности Его почитанія и сознаніе, что наилучшее богопочитание есть добродетель, отвращение ко злу и убъждение въ загробномъ судовоздании суть истины, прирожденныя духу каждаго человъка и совершенно достаточныя для спасенія. Намъ думается, что уже исторія того, какъ Гербертъ ръшился напечатать свою книгу съ таковымъ содержаніемъ, опровергаеть основный тезисъ Герберта о достаточности естественнаго откровенія. Герберть придаваль великое значеніе своей книгв, но онъ долго колебался-печатать ли ему ее или нътъ, и даже похвалы сочиненію и просьбы Гроція о напечатаніи не решили его сомненій. Они разрешились по словамъ Герберта следующимъ образомъ. "Пребывая въ недоуменіи, я въ одинъ прекрасный летній день, когда все было тихо, и солице глядъло прямо въ мою спальню, взялъ въ руки манускриптъ, палъ на колени и произнесъ следующую молитву: о Ты, въчный Боже, создатель свъта, который теперь озаряетъ меня, и источникъ всякаго внутренняго свъта, молю: прости мнъ, что я дерзаю просить у тебя большаго, чъмъ подобаетъ гръшнику: я недоумъваю-напечатать мнъ эту книгу "de veritate" или неть? Если она послужить Тебе во славу, то подай мив какое-либо знаменіе съ неба; если ивть, я уничтожу ее. И лишь только я успълъ произнести эти слова, какъ вдругъ мит послышался съ неба громкій, но вмість съ тімъ сладостный звукъ, который такъ подкръпиль меня, что я счелъ свою молитву услышанною и приняль этоть звукь за одобрительное знаменіе и ръшилъ напечатать свое сочиненіе". Такимъ образомъ, оказывается, Гербертъ по особому откровенію напечаталь книгу о ненужности откровенія. Впоследствіи онь напечаталь еще внигу "De religione gentilium, errorumque apud eos causis", гдъ ему пришлось констатировать, что религіозныя представленія народовь далеко не соотв'єтствують тімь вложеннымъ въ душу истинамъ, которыя у него называются

notitiae communes. Въ концф концовъ мы получаемъ, что глава англійскаго деизма, отрицающій всякое откровеніе, приглашаетъ върить въ то откровеніе, которое получиль онъ самъ. Но съ подобнымъ воззваніемъ обращаются къ людямъ все религіи и всв пророки. Что же остается человвку? Подобно Герберту думать, что именно ему дано откровеніе истины, или что оно не дано никому, или что оно дано избраннымъ. Мы говорили, что должно принять последнее. Представление о Божестве обязываетъ насъ мыслить, что каждый человъкъ весьма дорогъ небу, но это вовсе не значитъ, чтобы небо одинаково открывало свои глубины для всёхъ. Каждая заблудшаяся овца является предметомъ особыхъ попеченій, направленныхъ къ тому, чтобы возвратить ее въ стадо, но для нея не создаются особыя условія, чтобы она жила обособленно отъ стада. Такъ, промысль направляеть каждаго къ церкви -единой и святой, но не создаетъ изъ каждаго особую церковь.

Церковь, т. е., община людей правовърующихъ и стремящихся право почитать Бога, хранить откровеніе. Однимъ изъ способовь сохраненія его является письменное изложеніе. По повеленію Божію избранныя лица предавали письмени возвъщенныя откровенія, и такія писанія получили названіе богодухновенных в. Они называются такъ потому, что содержаніе ихъ (вдохновлено) Богомъ, но форма ихъ поситъ на себъ отпечатокъ характера и развитія лицъ писавшихъ. Равно не справедливы предположенія, по которымъ самодівтельность богодухновенныхъ писателей простирается и на содержание ихъ писаній, или эта самодівятельность отрицается даже по отношенію къ формъ писаній. Первое предположеніе обыкновенно выражается въ той формъ, что писаніе богодухновенно только съ догматической и нравственной сторонъ, но что въ естественно-научныхъ, историческихъ и этнографическихъ сообщеніяхъ авторы писаній стояли на уровнѣ своего времени и раздѣляли его заблужденія. Это предположеніе не можеть быть допущено, потому что различныя стороны содержанія писаній не могутъ быть разграничены (воплощение Сына Божія, Его рождение отъ Пресвятой Дѣвы-историческія событія и догматы). Допущеніе этого предположенія породило (наприм., въ лютеранствѣ)

крайнее разноръчіе въ пониманія писанія и върованіяхъ. Если бы оно было справедливо, то человъчество нуждалось бы еще въ особомъ откровеніи, которое разграничивало бы въ содержаніи писанія божественный и челов'яческій элементы. Второе предположеніе, представляющее богодухновенныхъ писателей только переписчиками, опровергается прежде всего разнообразіемъ формы писаній (стиль книги пророка Исаін и книги пр. Іеремія). Затёмъ оно заключаеть въ себе ту трудно допустимую мысль, что возвъщавшіе откровеніе писатели писали какъ бы въ невывняемомъ состояни внушенія. Но, говоря объ охватившемъ его необычайномъ воодушевленіи и о томъ, что онъ дишь трость скорописца (XLIV псал.), богодухновенный царь представляетъ однако себя самосознающимъ и свободнымъ. Разбираемое предположение считаетъ въ писании все истиннымъ, следовательно въ немъ истинно и это представление. Святой Духъ, охраняя богодухновенныхъ писателей отъ допущенія ошибокъ, предоставляль имъ излагать откроненія свойственнымъ имъ способомъ, они и излагали ихъ просто комъ своего времени и народа-, не для мудрыхъ только, но для мудрыхъ и простыхъ вкупъ". Однако письменное откровеніе есть поздивишій моменть въ исторіи откровенія. Прежде чёмь стать достояніемь письмени, откровеніе должно быть мыслію и словомъ, и иногда періодъ, протекшій между тѣмъ. какъ откровение явилось въ слове и затемъ было предано письмени, обнималь собою более тысячельтія. Отъ дней Адама до дней Моисея (покрайней мёрф около 4 тысячъ лётъ) люди не имъли богодухновенныхъ книгъ и по преданію исповъдывали истину. Моисей предаль истину письмени, но никакія книги никогда не могли вийстить всего того, что возвищалось человъчеству (Іоан. ХХ, 25), и что было ему нужно. Изъ позднъйшаго богодухновеннаго произведенія-посланія св. Іуды (14-15)--- мы видимъ, что Моисей не предалъ письмени пророчества Евоха. Изъ еврейской апокрифической литературы (изъ книгъ Еноха) мы знаемъ, что это пророчество хранилось по преданію въ народѣ и затѣмъ было запесено въ книгу, гдѣ доброе и истинное было перемѣшано съ ошибочнымъ и ложнымъ. Такъ, преданіе существовало изъ начала и затъмъ преданіе существовало всегда совивство съ писаніемъ (2 <del>Оес. II.</del>

14; 2 Тимов. II, 2) *Преданіе* представляєть собою разъясненіе и дополненіе писанія, но болье разъясненіе, чыть дополненіе. Сжатость изложенія въ писаніи дёлаеть его неудобовразумительнымъ (2 Петр. III, 15—16) и вызываеть нужду въ разъясненіяхъ, но безконечно-глубокое содержаніе его заключаетъ въ себъ все нужное человъку для спасенія. Богоучрежденной хранительницей всей переданной богооткровенной истины, какъ письменной, такъ и устной, является церковь. Богодухновенность писанія признается по преданію, истинность преданія признается, если оно признается церковью. Такимъ образомъ, церковь есть истина и вмёстё сила, и всякій пребывающій вив церкви, следовательно, пребываеть вив истины, внъ дъйствія спасительной силы. Но церковь, въдь, только корабль, плывущій по многошумящимъ и бурнымъ волнамъ житейскаго моря, вив этого корабля находятся милліоны духовностраждущаго и больнаго человечества. Чемъ повинны они, что они не находятся въ спасительномъ ковчегъ? Во 1) отвѣтимъ мы -- откровеніе, хранимое церковью, доступно познанію и находящихся вит церкви, во 2) они виновны тти, что они не слушаютъ голоса естественнаго богопознанія, который зоветь всёхъ людей въ лоно истинной церкви.

О естественномъ богопознанів, какъ началь, направляющемъ человъка къ религіозной истинъ, къ принятію откровенія, къ вступленію въ истинную церковь мы и попытаемся говорить послъ того, какъ посильно представичъ, что откровение церковное и церковь не были наглухо закрыты отъ народовъ, которые жили вив церкви. О естественномъ богопознаніи писали и говорили много, особенно со времени реформаціи Лютера. Стремленіе къ тому, чтобы освободиться отъ церковнаго авторитета, естественно искало себъ опоры въ теоріи, что человъку въ дълъ познанія истины не нужно никакого авторитета, что въ своемъ разумъ и сердцъ онъ находитъ достаточно указаній, какъ чтить Бога и какъ относиться къ ближнему. Для философовь эта автономія разума въ дёлё религіи, понятно, казалась особенно привлекательною. Мы склонны думать, что естественному богопознанію досель придавали преувеличенное и неправильное значеніе-преувеличенное по отношенію къ тому содержанію, которое даеть естественное откровеніе, и неправильное по отношенію къ той цёли, которую оно имфетъ... На естественное богопознаніе вообще смотрять, какъ на способъ познать Бога, существующій параллельно съ другимъпріобрътеніемъ познанія о Богъ изъ откровенія, и спорятъ только относительно того, въ какой мъръ естественное богопознаніе достаточно челов'єку для ц'єлей богопочитанія. Дажеу писателей и мыслителей строго православныхъ проскальзываетъ мысль о достаточности естественнаго источника познанія. На откровеніе высказывается взглядь, только какъ на вспомогательное средство, облегчающее человъку познаніе истины, которую однако - хотя и съ большимъ трудомъ-могь бы найдти онъ самъ. Въ словахъ св. Павла о безотвътности язычниковъ, поставленныхъ нами эпиграфомъ нашего изследованія-хотять видіть подтвержденіе этого взгляда. Это совершенно ошибочно." Отца не знаетъ никто, кромъ Сына, и кому Сынъ хочетъ открытъ" (Мо. XI, 27). Господь не сказалъ бы этихъ словъ, еслибы познаніе Бога обусловливалось исключительно естественными усиліями человіна. Мы думаемь, что ошибочная и преувеличенная оценка естественнаго богопознанія у писателей, чистота візры и богословскія познанія которыхъ несомивны, имвла для себя два источника: во 1) увлеченіе апріорною теорією прирожденности идеи Божества, во 2) упущение изъ внимания историческихъ и психологическихъ данныхъ о происхожденіи существующихъ формъ религіозныхъ представленій.

Человъкъ, говорятъ, можетъ и долженъ познать Бога, потому что идея Бога прирождена человъку. Эта идея развивается и раскрывается въ немъ по мъръ его собственнаго развитія, человъкъ узнаетъ и свое происхожденіе и происхожденіе міра отъ Бога и свое назначеніе. Многократно уже указывали, что эта теорія разбивается о фактъ разноръчивыхъ воззрѣній на Божество и крайне разногласящихъ между собою сужденій о міръ и человъкъ. Должно обратить вниманіе еще на другое. Если мы станемъ на точку зрѣнія теоріи прирожденности идей—точку зрѣнія Канта, то мы увидимъ, что прочія прирожденныя идеи—апріорныя формы чувственности (пространство и время), апріорныя формы разсудка (категорія причинности)—тожественны у всъхъ и дъйствительно всеобщи. Идея Бога не

имьеть тожественности и-безспорно-въ своей монотеистической формъ-всеобщности. Попытки философовъ выяснить ихъ пониманіе прирожденности сбивчивы и неясны, и это обусловливаеть то, что у богослововь въ ихъ разсужденіяхь о естественномъ богопознаніи получается такой логическій кругъ, который, думаемъ, имъ былъ вовсе не желателенъ. Идея Бога прирождена человъку, говорятъ намъ они. Затъмъ они приводять намъ слова ап. Павла о Богь: "невидимое Его, въчная сила Его и Божество, отъ созданія міра чрезъ разсматриваніе твореній видимы" (Римл. І, 20), и получается выводъ, что чедовъкъ отъ міра можеть и должень (путемъ космологическаго анализа) заключать къ бытію Винсвника міра. Выходить такимъ образомъ, что апріорная идея есть выводъ изъ фактовъ. То, что сначала представляли, какъ данное а priori, потомъ представляють, какъ являющееся a posteriori. Говорять, что человъкъ не могъ сдълать вывода отъ міра къ Богу, еслибы у него не было напередъ идеи Бога. Но отъ міра человѣкъ дѣлаетъ заключение не къ Богу, а къ существованию причины міра, и такимъ образомъ онъ руководится идеею причины, которую, повидимому, нельзя отождествить съ идеею Бога. Человъкъ наделяетъ эту причину предикатомъ безконечности: но отсюда только можно дёлать выводъ, что человёку прирождена идея безконечнаго, обусловливающая собою возможность составленія понятія о Богѣ, но не совпадающая съ последнимъ понятіемъ. Намъ могутъ говорить, и мы готовы соглашаться, что человъческому духу присущи многіе принципы или начала, направляющія духъ къ мысли о Высочайшемъ Существъ, но мы утверждаемъ, что образъ Бога живаго не напечатлънъ въ душь человька-хотя и созданнаго по образу Божію-такъ, чтобы онъ по мъръ своего развитія неизбъжно достигаль такой степени духовнаго прозрѣнія, на которой этотъ образъ представился бы ему ясно и несомивнно.

При разсужденіи о естественномъ богопознаніи часто съ удивительною наивностью упускали изъ виду почву историческаго опыта. Говорили, что человѣкъ безъ помощи откровенія (т. е. въ сущности безъ помощи Божіей) можетъ и познать и прославить Бога, но не хотѣли изслѣдовать, что на самомъ дѣлѣ давало людямъ—разумѣемъ: мудрѣйшимъ изъ людей—естествен-

ное богопознаніе. Говорили о высокихъ религіозныхъ поняті-яхъ языческихъ философовъ, но въ сущности мало останавливались и надъ выясненіемъ религіозныхъ системъ этихъ философовъ, и совсъмъ не изслъдовали происхожденія ихъ религіозныхъ возэрвній. Не хотять видеть, что досель не было ни одного человъка, о богопознаніи котораго можно бы было сказать, что оно естественно, т. е., что его представленія о Божествъ выработаны имъ самимъ. Всъ философы, которыхъ мы знаемъ, прежде чемъ выступить съ своими ученіями, были наставлены въ отечественной религии, начального происхождения которой мы не знаемъ. Ихъ философскія ученія о религіи въ сущности были только религіозными ересями по отношенію къ ихъ отечественнымъ религіознымъ возгреніямъ. Такъ, ведь, соотечественники и смотръли на философовъ и ихъ ученія. Исторія намъ сообщаєть, что такого характера были обвиненія, возведенныя на Сократа, и легенда разсказываетъ нѣчто подобное объ Аристотелъ. Только у одного народа мы находимъ сказаніе о томъ, какъ одинъ человѣкъ былъ приведенъ естественнымъ путемъ къ познанію истиннаго Бога. Такое скаваніе имфется у того самаго народа, которому было ввереносверхъестественное откровеніе Авраамъ по іудейскому преданію быль приведень къ богопознанію естественнымь путемъ. Еще отрокомъ онъ думалъ: правы ли тъ, которые почитаютъ небесныя свётила? Величественно взошедшее солнце дало ему утвердительный отвёть на этотъ вопросъ. Но солнце зашло, наступилъ мракъ, и Авраамъ усумнился, чтобы могъ такъ омрачиться создатель всего. Взошла луна, и появились зв'езды, н Авраамъ подумалъ, что это-творецъ и его слуги. Но луна зашла, и въ этомъ Авраамъ увидълъ, что она, какъ и солнце, повинуется волъ Невидимаго. И онъ призналъ этого Невидимаго Богомъ. Этотъ разсказъ, по нашему мненію, не столько возвышаетъ Авраама (что можно прибавить къ повъствованію о немъ и одобрению его Слова Божия?), сколько унижаетъ Өару. Правда, писаніе говорить намъ, что отцы евреевъ, когда жили за рекою, служили богамъ инымъ, и что этому служенію предавался и Оара. Но слово Божіе даетъ понять, что это былотолько уклоненіемъ во слёдъ боговъ иныхъ, а не полнымъ забвеніемъ Бога. Во дни Авраама истинное богопочитаніе не мо-

гло изчезнуть и еще не исчевло съ земли (Мельхиседекъ). Да н самый разсказъ содержить въ себъ утвержденіе, что во дни Авраама богопочитание существовало, и что божествами считаль небесныя свётила. Есть другой автобіографическій разсказъ о томъ, какъ человъкъ былъ приведенъ къ познанію истиннаго Бога, это разсказъ св. Ічетина Философа. Онъ искалъ истины у пиоогорейцевъ, платониковъ, іудеевъ и нашелъ ее у христіанъ. Здёсь въ этомъ разсказё мы видимъ, что то, что должно быть названо естественнымъ богопознаніемъ или естественнымъ откровеніемъ, было только стимуломъ, побуждавшимъ инслителя искать откровенія, а вовсе не направляло его къ самосочиненію религіи. Изъ исторіи религіозныхъ ученій мы видимъ, что никто и никогда не выступалъ съ религіозною проповедью, до содержанія которой онъ, по его мнёнію, дошель собственнымъ умомъ. Конфуцій говорилъ, что онъ учитъ ученію предковъ. Будда выступилъ на проповедь после того, какъ ему среди ночныхъ искушеній было возв'єщено откровеніе, что спасеніе въ уничтоженіи желаній, Зороастру-по преданію-Агурамазда вручилъ авесту съ неба, вавилонянъ богопочитанію научилъ Богъ Оаннесъ (Еа). Мы намфренно выше привели тезисъ Чербери о прирожденной намъ мысли о необходимости богопочитанія. Но разв'в можеть челов'якь самь безь божественныхъ указаній выработать ритуаль почитанія и богослуженія? Въ богослужении предполагается общение человъка съ Богомъ, но какъ же человъкъ самъ можетъ создавать условія, которыя обязывали бы Божество вступать въ сношенія съ человъчествомъ? Наиъ могутъ возразить, что въ древнёйшихъ религіяхъ молитвыобыкновенно заговоры, и что древній индусъ или халдей, провзнося извъстныя слова и формулы, думаль, что божество обязано придти на его зовъ, и следовательно, ставилъ божество въ зависимости отъ создавшихся имъ условій. На самомъ діль это не такъ. Въра въ силу заговоровъ или заклинательныхъ формулъ всецъло всегда утверждалась на представлении сверхъественнаго происхожденія этихъ формулъ. Предполагалось, что эти формулы были сообщены людямъ высшими силами чрезъ сверхъестественное откровение. Никогда не было н не можетъ быть религіознаго культа, который не утверждался бы на вдет сверхъестественнаго происхожденія (пультъ религіи человъчества Конта не преполагаеть этой идеи, но въ этомъ культъ и не предполагается вступленіе человъка въ общеніе съ божествомъ). Но безъ культа нътъ религіи. Безъ религіи не долженъ и не можеть существовать нормальный человъкъ. Какъ же послъ этого можно говорить о достаточности естественнаго способа богопознанія?

Но сдълаемъ нъкоторую уступку сторонникамъ естественна го богопознанія. Примемъ, что такъ какъ языческія религіи суть созданіе людей, то хотя онъ и вліяли на философію, тымъ не менъе все содержаніе философіи, философскія представленія о божествъ суть естественнаго происхожденія. Въ этомъ предположени есть элементъ произвола-незнакомства съ сверхъестественнымъ откровеніемъ древнихъ мы доказать не можемъ. Впоследствіи мы укажемъ те границы, относительно которыхъ можемъ съ несомнънностью утверждать знакомство древняго міра съ ученіемъ богоизбраннаго народа, но теперь примень просто, что языческая философія всёмъ своимъ содержаніемъ обязана генію языческихъ философовъ. Что же мы находимъ у этихъ философовъ? Вивсто живаго Бога мы встрвчаемъ тв абстракціи, къ которымъ действительно духъ по мере своего развитія приходить неизбіжно, идею причины, отсюда первопричины, идею единаго (мысль о томъ, что существующее есть не хаосъ, а космосъ-слъдовательно, единство-есть руководащее начало во встхъ космологическихъ изысканіяхъ), абсолютнаго, безконечнаго. Образъ живаго Бога не открывается ни въ словахъ Сократа, ни въ діалогахъ Платона, ни въ сочиненіяхъ Аристотеля. Незадолго передъ Рождествомъ Христовымъ въ языческой литературъ появляются произведенія, призывающія къ почитанію Единаго Бога (мы будемъ говорить о нихъ въ дальнъйшемъ изложении), но никто не сомнъвается, что они имъють для себя іудейскій источникь. Какъ никто намъ не можетъ указать хотя бы одно место въ книгахъ Ветхаго Завета, въ которомъ люди призывались бы къ почитанію еще какого-либо иного Бога кромѣ Единаго, такъ никто, думаемъ, не съумфетъ намъ указать хотя бы одну книгу чисто языческаго происхожденія, въ которой безусловно утверждалось бы почитаніе Единаго Бога. Мы имбемъ предъ собою два несомнівнные факта: 1) отсутствіе политической пропов'яди у евреевъ и 2) отсутствие монотенстической проповъди у язычниковъ. Если бы прирожденная идея Бога заключала въ себъ достаточно опредъенное содержание, еслибы естественное богопознание было достаточно, то второй изъ этихъ фактовъ—въ своей поражающей всеобщности — былъ бы невозможенъ.

Иное содержаніе, думаемъ мы, должно связывать съ терминомъ "естественное богопознаніе". Мы думаемъ, что подъ нимъ должно разумьть и что самый этоть терминь возникь изъ попытки встолковать естественное тяютьние человька къ сверхъестественному, прирожденное стремление человъка къ Богу. Человъкъ созданъ по образу Божію и онъ тъмъ счастливъе, тыть болье отвычаеть своему назначению, чымь полные и больше раскрывается въ немъ этотъ образъ. Изъ узкой ограниченности, въ которую человъкъ замкнутъ физическою природою и греховными пожеланіями духа, онъ долженъ стремиться къ безграничности познанія и любви. Есть у человъка инстинктъ духовной жажды, который побуждаеть его всегда обращаться въ безконечному, подобно тому какъ чашечка цвътка обращается къ солнцу или стрълка магнита къ съверу. Но инстинктъ, будучи стремленіемъ цёлесообразнымъ, есть въ тоже время стремленіе безсознательное. Птица, родившаяся на сѣверѣ, осевью летить на югь. Она не знаеть техъ странъ, куда направляеть свой полеть, но ея природа гонить ее въ эти страны, и она повинуется влекущей ея силь. Инстинктъ присущій человьку побуждаетъ его неудовлетворяться ничемъ видимымъ и окружающимъ, онъ внушаетъ его безпокойному духу мысль, что есть пъчто висшее, чемъ то, что являетъ этотъ міръ, и что къ этому висмему долженъ пріобщиться и онъ. Если и позволительно сравнивать, то никакъ нельзя отождествлять духовную неудовлетворенность человъка съ неудовлетворенностію птицытоскующей на холодномъ съверь по тепломъ югъ. Человъкъ нии животное, тоскующіе о своей родинь, быднякь, желающій богатствъ, человъкъ, занимающій низкое положеніе и мечтающій о высокомъ, все это не то, что человъкъ, мудрствующій горняя, а не земная. У человъка, какъ и у всякаго существа, есть мечта и забота счастливо устроиться на земле-ему хочется имъть все хорошее, что только можетъ дать наша плавета и что можно получить отъ людей. Но въ глубинъ своего

существа человътъ чувствуетъ и сознаетъ, что все земное не можеть удовлетворить его. То, что испыталь и возвестиль міру великій царь израилебъ, въ нікоторой мірь испыталь каждый человъкъ. "Все суета и произволеніе духа". Самыя роскошныя картины природы, самыя тонкія яства, самыя сильныя наслажденія, самыя великія удачи не дають полнаго удовлетворенія челов'вку. Воображеніе челов'вка не можеть создать изъ земнаго матеріала такого положенія вещей, при которомъ онъ, подобно Фаусту, могъ бы воскликнуть: "счастливый мигъ! продлись ты въчно"! Отсюда сатдуетъ выводъ, что если человъкъ и ждетъ удовлетворенія, если ему и суждено испытать счастье, то не здёсь, не въ этомъ мірф, не на этой вемль и не подъ этимъ небомъ. Должны быть удъломъ блаженнаго человъка новая земля и новое небо. За много въковъ до того времени, какъ человъкъ такъ формулировалъ свои надежды и желанія, онъ ихъ чувствоваль и подъ вліяніемъ ихъ у него слагались вфрованія и сказанія о томъ, что кромф этого міра видимаго есть міръ невидимый, кромѣ міра человъческаго есть міръ духовъ. Человъкъ, конечно, могъ изображать этогь мірь только тёми красками, которыя ему давала наблюдаемая природа, но онъ все таки настойчиво подчеркивалъ что это міръ иной, что тамъ иные законы пространства и времени, иначе дъйствуетъ сила, и матерія является съ иными свойствами. Анимизмъ-говорятъ-тироко распространенъ среди не культурныхъ народовъ древняго и новаго міра. Но анимизмъ и есть въра въ невидимый міръ. въра въ міръ идеальный. Жажда безконечнаго всегда томила человъка. Культурная жизнь человъчества, какъ мы знаемъ, началась въ низкихъ широтахъ. Что тамъ наиболее хорошо и что наиболее направляетъ мысль къ безкопечному, это темныя звъздныя ночи. Когда исчезаеть гнетущій дневной когсуета жизни смолкаетъ дневная и наступаетъ безмолвіе ночи, тогда безчисленныя миріады блестящихъ звіздъ загораются на глубокомъ темноголубомъ небъ, и при этомъ безмолвіи и поков, при созерданіи безконечной глубины неба и безчисленныхъ звёздъ, говоращихъ о безконечной жизни въ безконечной вселенной, мысль человька отрышалась отъ условій его скорбнаго земнаго существованія, непонятная тоска,

неясныя желанія и стремленіе въ какую то безконечную даль наполняли дуту человѣка, и выраженіе этого настроенія мы находимъ и въ халдейскихъ псалмахъ и гимнахъ Ригъ—веды. Лишь только "злоба дневи" переставала давить человѣка, и пестрая картина окружающаго погружалась во мракъ, его духъ, освобожденный отъ гвета земныхъ вещей и печалей, начиналъ себѣ искать успокоенія и отрады въ томъ, что наиболѣе направляетъ къ безконечному. Созерцая безконечныя глубины неба, человѣкъ начиналъ смутно чувствовать и догадываться, что его истинное отечество не здѣсь, и что онъ только странникъ и пришелецъ на землѣ.

Къ обращению отъ видимаго къ невидимому, отъ естественнаго къ сверхъестественному, отъ реальнаго къ идеальному всегда должна была побуждать человъка его собственная духовная природа. На какой бы ступени развитія ни стоялъ человъкъ, онъ всегда сознаеть различіе между должнымъ и пріятнымъ. Могутъ очень различно и очень нельпо понимать "долгъ", но прежде всего важно, что признаютъ фактъ его существованія. Кровавая месть-это долгь, обязанность родственниковъ убитаго-обязанность жестокая и очень опасная. Однако древніе считали эту обязанность священною. Постараемся вникнуть въ психическую основу этой обязанности. У человъка убили родственника, къ которому онъ былъ совершенно равнодушенъ, и имущество котораго по закону о наследстве перешло къ нему. Повидимому у него неть побужденій съ опасностью для собственной жизни начинать преслівдованіе убійцъ, и однако и онъ самъ, и другіе, и даже самые убійцы считають, что онь должень начать дело этого преследованія. Мы полагаемъ, что признаніе такого долга или обязанности есть выводъ-сознательный или безсознательный изъ въры въ существование двухъ законовъ: 1) закона нормъ, вравственнаго порядка, опредълающаго отношение и поведение людей, -- по отношенію къ этому закону убійство человъка является его нарушеніемъ и 2) закона возмездія, по которому всякое нарушеніе порядка возстановляется черезъ кару того, кто его нарушилъ. На различныхъ ступеняхъ развитія человът различно формулируетъ эти нормы и принципы, но на вськъ ступеняхъ онъ преставляетъ ихъ себъ, какъ нъкую

высшую правду, которую должно исполнить. Въ видъ опредъленныхъ положеній эту правду люди принимали отъ своихъ отцевъ и братьевъ, но въ своей душъ каждый всегда имълъ и имъетъ нъкій коррективъ, по которому онъ можетъ провърять требованія, предъявляемыя ему во имя правды, и рѣшать наконецъ собственнымъ судомъ --- суть ли они правда? Коррективъ этотъ-совъсть. Совъсть есть чувство духовнаго здоровья, совершенно аналогичное чувству здоровья физическаго. Здоровый физически человъкъ, вообще говоря, ничего не чувствуетъ, чувство является лишь при переміні въ состояніи здоровья. Если воздійствіе природы, прогулки, собственная физическая самодфительность благотворно действують на тело человека, онъ испытываеть чувство физическаго удовольствія. Если что-нибудь въ организмѣ человъка поражается, это сказывается болью. Человъкъ можетъ забыть или даже не определить, где и что у него болить, можеть не знать причины бользни, и однако боль своею гнетущею силою будеть давать ему себя чувствовать. Не всегда бользнь возвыщаеть о себы физическою болью, и есть целый рядь средствь, убивающій эту боль. Анестезирующія средства (эфиръ, коканнъ, хлороформъ) позволяютъ хирургу разръзывать намъ наши органы, не причиняя намъ боли. Есть другой рядъ средствъ (вещества наркотическія), которыя, заглушая въ человъкъ чувства боли и страданій, оставляють его вполн'в доступнымъ чувству удовольствія. Полную аналогію этому мы находимь въ духовной природь человъка. Обыкновенно совъсть, какъ и чувство физическаго здоровья, безмолствуетъ. Если человъкъ совершитъ какой-нибудь добрый поступокъ (удовлетворитъ чувству жалости, окажетъ кому-либо помощь), онъ испытываетъ чувство нравственнаго довольства. Если человъкъ совершитъ какое-нибудь нравственное преступленіе, онъ можеть даже забыть о поступкъ, но совъсть заставить его чувствовать себя неловко, она заставить его вопреки его желанію-вспомнить о проступкъ (напрасно, замфтимъ поэтому, совфсть смфшиваютъ съ памятью или знаніемъ), все равно какъ чувство физической боли заставляетъ человъка найдти пораженный органъ. Наконецъ, совъсть, какъ и чувство физическаго страданія, можеть подвергаться извращенію и можеть быть-хотя временно-заглушена совстви.

Замъчательно въ этомъ отношеніи, что одно и тоже средство, воторое съ успъхомъ заглушаеть зубную боль, можеть заглушить и чувство нравственной боли вследствіе совершеннаго дурнаго проступка. Средство это-наркотики. Но вообще человькь безъ совъсти это такое исключение, которое, думаемъ въ чести человъчества, на пути своей жизни встръчали очень вемногіе. Совъсть также присуща душъ человъка, какъ его гыу физическая чувствительность. Сталкиваясь съ преданіями, обычаями, совъсть является стимуломъ, побуждающимъ человыка отыскивать правду. "Когда язычники, говорить ап. Павель, не имфющіе закона, по природь законное делають, то, не имен закона, они сами себе законъ; они показываютъ, что льто закона у нихъ написано въ сердцахъ: о чемъ свидътельствуетъ совъсть ихъ, и мысли ихъ, то обвиняющія, то оправдывающія одна другую" (Римл. II, 14—15). Такимъ образомъ, у человька въ его естественномъ состояни есть во 1) нравственная наличность-преданіе, полученное отъ другихъ, во 2) есть нравственное чувство, дающее ему возможность и побуждающее разбираться въ полученномъ нравственномъ преданіи. Масса ведоуманій, вопросова, сомнаній вмаста са тама должно было приводить наилучшихъ людей къ мысли о невозможности самимъ самостоятельно выработать совершенный и неизмённо правильный modus agendi. Такую формулу легко могутъ создать теоретики, но жизнь немедленно представитъ безчисленное количество задать, приложить къ которымъ эту формулу окажется не въ сизахъ наилучшій изъ мудрецовъ. Есть восточный разсказъ о томъ, какъ человъкъ отправился отыскивать своего врага съ тыть, чтобы убить его. Онъ нашель этого врага спящимъ на краю пропасти, при малъйшемъ неосторожномъ движении во сить врагь должень быль скатиться въ бездну и погибнуть. Собиравшійся метить человінь быль охвачень чувствомь жалости въ безпомощному положению того, убить кого онъ хотвлъ, онъ разбудилъ его и тъмъ спасъ отъ гибели. Какая нравственная юрьба должна была происходить въ душт этого великодушваго истителя и сколько правственных недоумений должна порождать жизнь въ душт каждаго человтка. Человткъ сознаетъ, что онъ обязанъ руководиться собственнымъ нравственнымъ свътомъ, и объ этомъ учитъ ап. Павелъ, говоря о возмездіи ожидающемъ язычниковъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ человѣкъ еще сознаетъ, что этотъ свѣтъ недостаточенъ, что онъ долженъ стараться и самъ его усиливать и искать его внѣ себя. Что человѣкъ носилъ и носитъ въ душѣ этотъ стимулъ, побуждающій его искать вопроса на отвѣтъ, какъ жить и что дѣлать, и что при этомъ человѣкъ не довѣряетъ своимъ собственнымъ силамъ, объ этомъ свидѣтельствуетъ вся исторія человѣчества. Сказанія о путешествіяхъ древнихъ мудрецовъ—Пиоагора, Оалеса, искавшихъ мудрости, все равно какъ и сказанія о полученіи откровеній религіозными законодателями, показываютъ, что въ душѣ людей всегда былъ нѣкоторый свѣтъ, освѣщавшій имъ путь туда, гдѣ хранилось истинное откровеніе.

Вотъ въ чемъ, полагаемъ мы, заключается естественное бого и правосознаніе человъка. Не въ томъ, чтобы человъкъ могъ самъ придти къ представленію всеблагого Бога Отца или самъ могъ бы написать десятословіе. Н'ть; ни этого, ни другаго, мы думаемъ, никогда бы не могъ совершить человъкъ. Заключенія отъ бытія этого несовершеннаго міра къ Богу Всемогущему и отъ немощной человъческой совъсти къ Богу Всеблагому могутъ быть сделаны логически правильнымъ путемъ только при введеній въ разсужденіе ніжоторыхъ посредствующихъ посылокъ и положеній (о происхожденіи зла, объ откровеніи Бога людямъ, разъ люди суть всоб усос), которыя обусловливаются сверхъестественнымъ откровеніемъ. Значеніе естественныхъ духовныхъ силъ человъка въ области религіи заключается въ томъ, что они побуждаютъ человъка искать откровенія. Ап. Павель о Богъ говорить, что отъ одной крови онъ произвель весь родъ человъческій... дабы они искали Бога, не ощутять ли Его и не найдуть ли: хотя онь и недалеко оть каждаго изъ насъ" (Двян. XVIII, 26, 27). Искать Бога твмъ, которые уже имъють о немь истинное представление, нечего; имь остается обращаться съ мольбою къ Богу. Искать Бога прежде всего значить искать знанія о Богь и о Его воль, значить искать ръшенія вопросовъ о своемъ происхожденіи, своей природъ и назначеніи, и такъ какъ невозможность решенія этихъ вопросовъ для нашего ограниченнаго ума ясна, то, значить, если гдъ-нибудь хранится и можно найдти ръшение этихъ вопросовъ, то оно дано свыше. Такъ, полагаемъ мы, присущее душъ

религіозное сознаніе есть начало, направляющее человѣка къ принятію сверхъестественнаго откровенія и къ вступленію въ завѣть съ Богомъ, а вовсе не такое начало, которое замѣняетъ первое (откровеніе) и дѣлаетъ нужнымъ второй (завѣтъ).

Таково, думаемъ, есть положительное естественное богопознаніе. Оно не есть способъ пріобрѣтенія познаній о Богѣ параллельный откровенному, оно есть необходимое условіе для принятія откровенія. Если бы въ душт человтка не было естественнаго тяготфнія къ сверхъестественному, то сверхъестественное откровеніе было бы для человъка только міздью звенящею или кимваломъ звучащимъ. И если бы не было сверхъестественнаго откровенія, то одно естественное богопознаніе только томило бы человъка чувствомъ духовной жажды, не давая ему удовлетворенія. Нужно то и другое: нужно, чтобы въ душу челогъка было заложено стремленіе подниматься къ Богу, и чтобы Богъ нисходилъ къ человъку. Но нужно нъчто и еще. Тяготъніе человъка къ абсолютному неопредъленно, и Божество не открываетъ Себя слишкомъ явно, отсюда неувъренность и сомнанія ва душа человака: должена ли она покиноваться своему влеченію къ невидимому, и откровеніе о невидимомъ не есть ли заблужденіе? Когда подобныя сомнёнія закрадываются въ душу человъка, тогда естественное богопознание должно снова придти къ нему на помощь. Таковое богопознаніе, кажется, можно назвать отрицательнымъ. О немъ, думаемъ, говоритъ св. ап. Навель въ словахъ: невидимое Его, (Богъ) въчная сила Его и божество, отъ созданія міра чрезъ разсматриваніе твореній видимы" (Рим. І, 20). Въ этихъ словахъ обыкновенно хотым видыть утверждение того, что человыкь можеть естественнымъ способомъ познать Бога. Но непосредственно следующіе стихи говорять намь, что люди безотвётны потому, что они все болве и болве уклонялись отъ истиннаго богопознанія и богопочитанія, что они извратили свой инстинктъ таготёнія къ безконечному. Мы думаемъ, что мысль апостола такова, что разсматриваніе природы, изученіе собственной души, вообще размышленіе о существующемъ должно утверждать людей въ томъ представленіи о Богъ, какое имъ было дано отъ начала. Твореніе должно возвѣщать человѣку, что то, что открылъ Творецъ непосредственно о Себъ, есть истина. Да и не могъ, конечно, апостолъ высказать той мысли, что человъкъ долженъ знать Бога и почитать Его, и хотя Богъ Самъ ничемъ не являеть себя человіку-однако человікь безотвітень. Ніть, человъкъ безотвътенъ, потому что отвергаетъ предлагаемое ему откровеніемъ знаніе о Богъ. Природа вещей утверждаетъ человъка въ томъ, что учение откровения есть истина, и когда человъкъ говоритъ, что откровенное ученіе противоръчитъ его разуму, искушаеть его совъсть, не можеть имъ быть принято, то тогда человъкъ безотвътенъ, ибо тогда онъ отрекается отъ лучшихъ и высшихъ стремленій своей природы во имя ложнаго знанія и мнимыхъ убъжденій. Несогласіе откровеннаго ученія съ разумомъ и совъстью, это старая и мнимая опора для невърія людей. Разобраться въ томъ, что эта опора дъйствительно мнимая и что, напротивъ, и разумъ и совъсть находятъ свое истинное утверждение въ Богъ и откровении, разобраться въ этомъ полную возможность представляеть человъку его естественный разумъ-естественное богопознаніе. Намъ всегда представлялась неправильною и ошибочною такая постановка въ доказательствахъ бытія Божія, въ курсахъ умозрительнаго и естественнаго богословія, гдф изследователи въ начале своего разсужденія представляли, какъ будто фактъ бытія Божія и представленіе божественныхъ предикатовъ имъ совершенно неизвъстны, и признаніе бытія Божія являлось у нихъ въ концъ разсужденія новымъ выводомъ. Въ своихъ разсужденіяхъ они какъ будто ищутъ Бога и въ конце находятъ Его. Но на самомъ дълъ они руководятся въ своихъ изысканіяхъ предварительнымъ знаніемъ о Богъ. Ты не искаль бы Меня, еслиби ты Меня уже не нашель, сказаль Господь некогда. Значеніе естественнаго богословія въ томъ, чтобы показать человъку, что спасеніе для него въ откровеніи, что внѣ свѣта откровенія ніть разума, счастія и жизни. По мітрів того, какть люди развивались и размышляли, у нихъ возникали все новыя и новыя недоум'внія относительно откровенія, но изслідованіе умственной исторіи человъчества насълично утверждаеть въ той истинъ, что человъкъ въ своихъ изысканіяхъ постоянно находиль все болье и болье твердыя основанія для того, чтобы признать предлагаемое откровеніе истиною, чімъ возраженія противъ откровенія. Старыя недоуменія разсевались быстре,

чёмъ возникали новыя. Сколько детски наивныхъ возраженій было направлено въ теченіе віковъ противъ откровенія, противъ монотеизма. О нихъ забыли теперь. Противъ откровенія выдвигають "последнее слово науки". Но на самомъ деле масса последнихъ словъ-действительныхъ словъ-науки всегда является разъясненіемъ и раскрытіемъ ряда истинъ откровенія. Воть-почему вірующіе мыслители научныя откровенія всегда встръчали съ религіознымъ восторгомъ. Мы думаемъ, что и научныя завоеванія послёдняго столётія имёють такое же значеніе. Все, что человъкъ дъйствительно знаетъ теперь о мірь и о себь, должно вести его къ тому, чтобы полагать причину и цель всего въ томъ, что возвещаеть ему откровеніс. И потому, если человъкъ не принимаетъ откровенія, если противится ему, онъ безотвътенъ. Изъ нашего взгляда следуетъ выводъ, что безотвътность рода нынъшняго сильнъе и больше, чемь безответность родовь древнихь. Думаемь, что это несомнѣнная истина. Не принимавшіе Моисея менѣе виновны, чъмъ не принимающіе Христа. И не знавшіе Моисея примутъ меньшее осуждение, чъмъ тъ, которымъ были ввърены словеса Божін. Участь земли Содомской, по писанію, будеть отрадніве участи многихъ земель и городовъ (Мв. XI, 21-24).

Обязанность человъка принять откровеніе. "Кто будеть въровать и крестится, спасень будеть; а кто не будеть в ровать, осужденъ будетъ" (Мрк. XVI, 16). Принять откровеніе значить увъровать. Въра есть завершительный моменть въ процессъ религіознаго развитія. Прирожденный душъ инстинктъ побуждаетъ человъка искать религіозную истину. Откровеніе возвъщаетъ ее ему. Разумъ и сердце утверждаютъ его въ томъ, что ученіе откровенія есть истина. Но выводы разума и влеченіе сердца не переходять непосредственно въ живое убъжденіе. Со стороны человіка нужны нравственныя усилія-не говоримъ для того, чтобы родить въ себѣ въру, но для того, чтобы стать достойнымъ принять ее, какъ величайшій изъ даровъ, свыше". "Εστιν (δὲ) πίστις ἐλπιζομένων ὑπόστασις, πραγμάτων ελεγγος ου βλεπομένων—въра есть осуществление ожидаемаго и увъренность въ невидимомъ" (Евр. XI, 1), говоритъ св. ап. Павелъ. Въра, значитъ, есть душевное успокоеніе, ибо она даетъ утвержденіе (ὑπόστασιν) въ надеждів и открываеть (даеть ελεγγος)

невидимое. Никакая земная надежда не утверждается на непоколебимомъ основаніи, и ничто, представляющееся чувственному взору, не рождаетъ безусловной уверенности. Наивныя надежды безумнаго евангельскаго богача на пользование своимъ урожаемъ, это наивныя надежды всего человъчества на земное счастье. Богачъ умеръ, не воспользовавшись плодами жатвы, но и всъ тъ, которые пользовались, которые удовлетворили свою мечту о наслажденіяхъ, находили наконецъ въ чашт чувственныхъ наслажденій горькій осадокъ мученій и должны были убъждаться, что то, къ чему они такъ жадно стремились, о чемъ такъ страстно мечтали, было жалкимъ призракомъ, блуждающимъ огонькомъ, который влекъ ихъ къ погибели. Все земное измънчиво и непостоянно, и все, открывающееся чувственному взору, имфетъ характеръ призрачности, неустойчивости. Это - паръ, дыханіе вътра. Нο ελεγγος ἀοράτων οτκρωваеть человьку, что есть иное бытіе -противоположное видимому-въчное, неизмънное, непоколебимое. Человъку открываются высшіе законы, которые онъ долженъ осуществлять, и дается увъренность, что осуществленіе этихъ высшихъ законовъ и повеленій есть истинное благо, "единое, что нужно на потребу". Такъ, въра, давая человъку успокоеніе, въ то же время является для него руководительнымъ началомъ, опредъляющемъ все его поведеніе. Въ рядъ великихъ образовъ св. Павелъ представляетъ намъ это (Евр. XI). И человъкъ обязанъ имъть ту въру, которую имъли Авель, Енохъ, Авраамъ, Моисей и прочій "облакъ свидетелей". Но обрести эту веру -- нелегкое діло, ибо это самое важное изъ дівль. Многіе думали и еще думають, что знаменія съ неба-наилучшее доказательство и напубъдительнъйшее средство для возбужденія въры. Очевидно, таковые плохо вчитывались и вдумывались въ текстъ священныхъ книгъ, гдъ рядомъ съ повъствованіемъ о поразительнъйшихъ знаменіяхъ обыкновенно поставляются поразительнъйшее невъріе: ожесточеніе и окамененіе сердца. Фараона не убъдили чудеса Моисея. Но скажутъ: "фараонъ былъ плохимъ человъкомъ, онъ пралъ противъ рожна". Можетъ быть, такъ, но сколько примфровъ сомнънія представляють намъ писанія, говора о людяхъ, которые безспорно были лучшими. О братьяхъ Господа мы читаемъ: "ибо и братья Его не въровали въ Него" (Іоан. VII, 5). Когда Господь послѣ насыщенія пяти тысячь пятью хлібами явиль великую власть надъ природою

(Мрк. VI, 32—51), ученики чрезвычайно изумлялись въ сеов и дивились. "Ибо не вразумились чудому надъ клюбами: потому что сердце ихъ было окаменено" (Мрк. VI, 51—52). По воскресеніи Господа одинадцать учениковъ пошли въ Д'алыею, на гору, куда повелълъ имъ Іисусъ. И увидъвъ Его, поклонились Ему; а иные усумнились" (Ме. XXVIII, 16—17).

Господь сказалъ апостолямъ: "если вы будете имъть въру съ горчичное зерно, и скажете горъ сей: перейди отсюда туда; и она перейдеть; и ничего не будеть невозможнаго для васъ" (Ме. XVII, 20). И апостолы пріобръли эту въру и передвигали горы и измѣнили лицо земли. Но и у великихъ ученниковъ Христовыхъ великая въра явилась не сразу. Господь обличалъ ихъ невъріе, и вмъсть съ отцомъ бъсноватаго отрока, котораго они не могли исцълить, каждый изъ нихъ повидимому былъ долженъ воскликнуть: "върую, Господи! помоги моему невърію" (Мрк. IX, 24). Они говорили Господу: "умножь въ насъ въру" (Лук. XVII, 5). Евангельская исторія представляєть намь, что въра учениковъ Господа не возрастала непрерывно, и не восходила отъ силы въ силу непрестанно. Когда Господа не приняли въ самарійскомъ селеніи. Іаковъ и Іоаннъ ув'тренно предложили Ему, что они низведутъ огонь съ неба, который истребиль бы это селеніе (Лук. ІХ, 54). Очевидно, они чувствовали вь себъ ту въру, которая двигаетъ горы. Семьдесятъ учениковъ, возвратившись изъ посольства, съ радостію возв'єстили: "Господи! и бъсы повинуются намъ о имени Твоемъ" (Лук. Х. 17). Позже, мы видимъ, апостолы по невърію не могутъ исцълить бісноватаго, еще позже видимъ уныніе и отреченіе Петра и разсъяніе апостоловъ. Такъ, въра великихъ благовъстниковъ христіанства подвергалась и искушеніямъ и колебаніямъ, пока наконецъ не сдълалась совершенной и непоколебимой. Въ настоящее время въ христіанскомъ мірѣ вѣра есть благодатный даръ, получаемый вифстф съ св. крещениемъ. Христіанскія дети тверды въ въръ. Но въръ большинства суждено пройдти чрезъ испытанія. Мыслителю они являются въ видѣ умственныхъ искушеній, человоку практических заботь въ видо правственныхъ невзгодъ и мнимыхъ или дъйствительныхъ несправедливостей. Только жизнь немногихъ проходитъ озаренная вся ровнымъ и непоколебимымъ сіяніемъ негаснущаго севта Христова. Но въра должна быть удъломъ всъхъ. Искушенія должны быть препобъждены. Въренъ Богъ, говорилъ апостолъ, который не попуститъ вамъ быть искущаемыми сверхъ силъ, но при искущении дастъ и облегчение, такъ чтобы вы могли перенести" (1 Корино. Х. 13). Обязанность всякаго человъка пожелать въры, какъ истиннаго блага, и употребить должныя нравственныя усилія, чтобы пріобръсть таковую, чтобы стать достойнымъ сосудомъ Духа Святаго. Тогда онъ получитъ въру, и она виънится ему въ праведность и выразится въ правыхъ дълахъ. Но если человъкъ остается коснъющимъ въ невъріи, если въра представляется ему не высшимъ благомъ и не благомъ, а даже прямымъ заблужденіемъ, то, значитъ, онъ не послушалъ благороднъйшихъ призывовъ своего духа, не внялъ голосу откровенія, и потому онъ безотвътенъ.

Откровеніе было дано людямъ изначала, но они уходили отъ него и забывали его и Божественный промыслъ употребиль особенныя средства для того, чтобы оно хранилось среди людей, и всв достойные могли бы пользоваться имъ для своего временнаго блага и въчнаго спасенія. Голосъ души всегда зваль и зоветь человека къ религіозной истинь, къ откровенію, но люди усердно старались и стараются заглушать его. Раскрыть, что откровеніе изначала было дано для всехъ, и что пребываніе въ истинной церкви стало уділомъ немногихъ по жестоковыйности людей, а не по вол'в Божіей-задача первой части нашего изследованія. Эта часть разделяется у насъ на два отдела. Въ первомъ мы будемъ раскрывать наше положеніе на основанія самаго божественнаго откровенія-Библін, много говорящей намъ о путяхъ промысла, направлявшихъ языческій міръ въ лоно ветхозавітной церкви. Во второмъ отдълъ мы попытаемся дать обзоръ внъ библейскихъ свидътельствъ распространенія ветхозавътнаго откровенія внъ богоизбраннаго народа. Вторую часть мы посвятимъ посильному доказательству того, что, какъ всегда, такъ и теперь то, что называють естественнымь богопознаніемь, направляеть чедовъка къ принятію откровеннаго ученія, къ вступленію въ лоно истинной церкви. Сказавъ, что мы можемъ сказать объ этомъ, мы будемъ считать свою задачу исполненной.

*Профессоръ С. С. Глаголевъ.* (Продолжение будеть).



## Христіанскіе догматы о безсмертін души и воскресеніи мертвыхъ въ связи съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человъка.

Все вокругъ насъ покорно закону смерти. Этотъ законъ тяготъетъ надъ нами и смерть неизбъжно постигаетъ каждаго изъ насъ. Поколъне за поколънемъ сходятъ съ земнаго поприща. Цълыя царства исчезаютъ. Самое лицо земли измъняется! Но съ этими превратностями мы повидимому примиряемся и какъ будто остаемся спокойными. Что же это значитъ? Неужели такъ сильна привычка, что мы можемъ безучастно относиться даже къ своей смерти? Неужели это—простое притупление воспримчивости? Нътъ, мы не боимся ужасовъ смерти потому, что въруемъ въ безсмертие. Въ душъ каждаго изъ насъ, можетъ быть, смутно и неясно, живетъ предчувствие жизни нескончаемой, и смерть кажется намъ только переходомъ въ ту новую жизнь.

Да, въра въ безсмертіе такъ же всеобща, какъ и въра въ Бога. У всъхъ народовъ, ведущихъ высокую духовную жизнь, она выступаетъ опредъленно, хотя, быть можетъ, и превратно. у остальныхъ же она составляетъ, по крайней мъръ, предметъ предчувствія. Повсюду смерть окружена благоговъйнымъ страхомъ, и законы по отношенію къ умершимъ принадлежатъ къ священнъйшимъ. Мертвые никогда не признавались совершенно разлученными съ живыми и навсегда сошедшими съ лица земли, но представлялись живущими лишь въ другомъ міръ. Предки прошлаго охотно признавались благословенными духами настоящаго. Эта въра строила пирамиды въ Египтъ и въ

его муміяхъ еще и досель свидьтельствуєть о себь; она давала народамъ мужество въ борьбь, и она же собирала благородньйшихъ Эллиновъ около тайныхъ ученій Элевзинскихъ мистерій, гдь они думали найти ободреніе противъ смерти, котораго не давала имъ ихъ религія, и котораго не могла датьимъ ихъ философія.

Таковая всеобщность въры въ безсмертіе указываеть на то, что она есть необходимая идея человъческаго духа, и не только необходимая для мышленія, но и необходимая для жизни, безъкоторой вся жизнь теряетъ свою нравственную цъну.

Но только христіанство, какъ истинная богооткровенная религія, возвело это чаяніе на степень полной увъренности и раскрыло ее во всей полноть и совершенствь. Смерть для христіанина есть пріобрътеніе, предметь радости, а не страха; христіанинъ умираеть съ върою и надеждою, ибо, умирая, онъ уходить къ Отцу своему небесному, въ дому котораго обители многи суть.

Это величайшее утъшение человъкъ находитъ только въ христіанствъ.

Отсюда понятно, какъ Христіанинъ долженъ дорожить этимъ благодатнымъ утёшеніемъ вёры, дорожить тёмъ болёе, что есть у него врагь опасный и коварный, который стремится похитить это сокровище вёры.

Последними словами мы имеемъ въ виду указать на те опасности, которыми угрожаетъ намъ современное научное міросозерцаніе. Оно, это міросозерцаніе, проникнутое духомъ матеріализма, повсюду коварно подстерегаетъ насъ. Оно опасно и своими мнимо—учеными трактатами въ духе матеріализма, немене опасно оно и тогда, когда увлекается безотчетнымъ и легкомысленнымъ отрицаніемъ духовной жизни.

Существеннъйшій характеръ отношенія современнаго научнаго міросозерцанія къ христіанству тотъ, что оно отрицаєтъ сверхъестественное происхожденіе христіанства, низводя его въ область явленій естественныхъ. Новъйшему покольнію, говорить оно, не нужно предлагать чудеснаго христіанства, такъ какъ это было бы противорьчіемъ всему новъйшему сознанію. Ничего чудеснаго, ничего сверхъестественнаго ньть и быть не

можеть. Все развивается естественно, съ роковою необходимостію, изъ предшествовавшихъ ему состояній, по закону причины и слѣдствія. И христіанство такое же неизбѣжное и естественное слѣдствіе историческихъ условій, какъ, напримѣръ, Пелопонезская война, или паденіе Западной Римской Имперіи. Таковыя воззрѣнія, давно уже возникшія на иной почвѣ 1), въ наше время находятъ себѣ опору и поддержку въ теоріи эволюціонизма, которая, по почину пресловутаго Дарвина, разрабатывается учеными всѣхъ странъ, будучи примѣняемо къ объясненію едвали не всѣхъ явленій въ области природы и духа 2).

Мы беремъ на себя смёлость показать, что важнёйшія истини христіанства, составляющія основаніе и корень многихъ другихъ истинъ, безъ которыхъ не мыслимо и само христіанство, именно-истины безсмертія души и воскресенія мертвыхъ для жизни будущаго въка, въ той дивной гармоніи и высотъ, въ какихъ даны онъ намъ въ христіанскомъ въроученіи, суть истины богооткровенныя, сверхъестественныя. Враги христіанства, какъ Божественнаго Откровенія, говорять: христіанство, какъ въ целомъ, такъ и во всехъ своихъ частяхъ есть естественное слёдствіе развитія предшествующихъ стадій человівческаго самосознанія. Слідовательно, оно возросло генетически изъ той почвы, на которой и появилось. Христіанство явилось въ мірь во время господства Греко-римской образованности и культуры 3), когда высшимъ нравственно-духовнымъ достояніемъ язычества были дві силы—языческая религія и языческая философія. Итакъ, если зародыши святыхъ истинъ христіанства желають найти въ чемъ либо естественно-языческомъ,

<sup>1)</sup> диологія Христіанства. Публичныя чтенія Хр. Э. Лютардта. Переводь Лопуквна. С.-Петербургь. 1892 г. Чтен. первос.

<sup>2)</sup> Какъ на самый типичный примъръ примъненія эволюціонныхъ воззрѣній къ объясненію явленій нравственно-духовныхъ достаточно сослаться на современную эволюціонную теорію морали.

<sup>3)</sup> Говоря о христіанстві мы нитемъ въ виду ученіе, впервые возвіщенное Господомъ нашниъ Інсусомъ Христомъ, скрівляенное честною кровію Его, я проповіданное святыми Его апостолами, словомъ Новозавітное Христіанское ученіе. Но мы ничего не говоримъ здісь объ отношеній этого ученія къ Ветхозавітному Богооткровенному ученію. Это—дві стороны одного и того же великаго таниства искупленія. Оба они богооткровенны и сверхъестественны и находятся другь къ другу въ особенномъ отношенія, говорить о которомъ сейчась ніть надобности.

то нужно искать ихъ или въ языческой религіи, или въ языческой философіи. Но, прежде всего, что касается языческой религіи, то она сразу должна быть устранена, ибо всѣ естественныя религіи предъ пришествіемъ въ міръ Іисуса Христа уцали такъ низко, что стали предметомъ презрѣнія и осмѣянія. Время старой вфры въ боговъ пришло къ концу, завершившись невъріемъ, съ одной стороны, и суевъріемъ, съ другой. Въ неподражаемыхъ чертахъ изображаетъ намъ Оукидидъ, религіозно-вравственную испорченность, начавшуюся вскорь посль начала Пелопонезской войны, когда люди одинаково стали презирать и то, что было божественно, и то, что было человъчески свято 1). И это было въ началъ періода упадка. Что-же было потомъ? Храмы сдёлались местами распутства, и праздники въ честь боговъ превратились въ оргіи 2). Въ въкъ Августа представители язычества смотрели на веру, какъ на нъчто отжившее, и отрицали любовь къ богамъ 3). Въ это время непременными признакоми философа считалось отрицаніе боговъ 4). И философъ Плотинъ могъ утверждать, что не люди могли придти къ богамъ, а боги должны были придти къ людямъ 5). Итакъ остается одна философія и преимущественно Греко-римская философія, какъ цвътъ и завершеніе всего научнаго самосозванія временъ языческихъ. Посмотримъ, моглали эта философія, развиваясь естественно и генетически, придти къ той высотъ ученія о душъ и безсмертіи, какое дано намъ въ христіанствѣ?

Α.

1. Первые проблески философскаго самосознанія въ Греців относятся къ концу седьмаго или началу шестаго въка до Р. Хр. Стремясь постигнуть тайпу бытія, философская мысль прежде всего ставила себѣ вопросы: что есть начало всего? Что есть то, изъ чего все возникаетъ и во что все обра-

<sup>1)</sup> Nägelsbach, Nachhomer. Theologie, crp. 432.

<sup>2)</sup> О безнравственномъ вліянів греческой мисологів и релагів прекрасно я много говорится въ влассическомъ трудь Толюка: Der sittliche Character des Heidenthums, 3-е изд. 1867 г.

в) Лютарать. Аполог. Христ. Перев. Лопухина, Чтеніе VIII, стр. 145.

<sup>4)</sup> Cicero, De intent. I, 29.

<sup>5)</sup> Лютардть. Апологія Христіан. Чтеніе девятое.

щается? Въ духѣ непосредственныхъ воззрѣній и несложныхъ наблюденій отвѣтъ давался такой: начало всего есть вода, начало всего есть воздухъ. Словомъ, начало, принципъ всего ( $\alpha \rho \chi \dot{\eta}$ ) есть эмпирически данная матерія, которая въ вѣчномъ круговоротѣ бытія все изъ себя рождаетъ и все въ себя опять поглощяетъ. Матеріи, какъ такой, свойственна жизнь: безначально и безконечно опа порождаетъ изъ себя всѣ явленія или феномены бытія. Такое воззрѣніе есть "гилозоизмъ", по которому матерія есть вѣчно живое существо 1).

Мы пользовались собраніемъ фрагментовъ, сдъланнымъ Муллахомъ и изданнымъ полъ оглавленіемъ: Fragmenta philosophorum Graecorum collegit, recensuit, vertit annotationibus et prolegomenis illustravit, indicibus instruxit. Fr. Guil. Aug. Mulluchius, ph. l. Dr.

Poeseos philosophicae caeterorumqve ante Socratem philosophorum quae supersunt.

## **Parisiis**

Editore Ambrosio Firmin Didot Instituti Franciae typogropho

Viu Iacob. 56.

M. D. CCC. LXXV.

- 2 б. Діалоги Платона.
- 3 в. Сочиненія Аристотеля.
- 4 г. Memorabilia Socrates Ксенофонта.
- 5 д. Sexti Empirici opera Graece et latine.
  - 10. Albertus Fabricius, hipsiensis Tomus II libros contra mathematicos continens

Lipsiae

MDCCCXLI.

- 6 e. Plutarchi Chaeronensis, quae supersunt, omnia, graece et latine
  - 10. Jacobus Reiske volumen nonus

Lipsiae,

CIXXCLXXVIII.

7 π. Σιμπλιχίου ἐις τὰ ᾿Αριστοτέλους περί οὐρανοῦ ὑπόμνημα
Simplicie commentarius in IV libros Aristotelis de coelo, ex recensione
Sim. Karstenii, mandatu regiae Academiae disciplinarum Nederlandicae
editus

## CIXXCCLXV.

- 8 3. Diogenis Laertie de vitis, decretis, et responsis celebrium philosophorum libri decem nunc primum excusi Frober Basileae anno MDXXXIII
- 9 и. Строматы, твореніе учителя церкви, Климента Александрійскаго. Съ первоначальнаго текста перевель съ примъчаніями Н. Корсунскій. Ярославль. 1892 г.

<sup>1)</sup> При изученіи и изложеніи принциповъ древне-греческой философіи до Платона мы прибъгали, главнымъ образомъ въ слъдующимъ научнымъ пособіямъ:

<sup>1</sup> а. Сочиненія древитимих греческих мыслителей, дошедшія до насъ только въ отрывкахъ (Fragmenta).

2. Но это было слишкомъ наивно и просто, ищущая отчетливаго знанія мысль не могла долго удовлетворяться такими возгрѣніями и искала исхода.-Истинно сущее, изъ чего все происходить и во что все вновь обращается, есть едино, непреходяще и въчно, стали говорить философы Элейской школы. Ово безъ вкуса, цвъта и запаха. Оно есть чистое бытіе. Но оно не есть что либо существующее внъ міра, или надъ міромъ. Оно тожественно СЪ иіровымъ цѣлымъ. (Оно--εν κάι πᾶν, δν καὶ πλέον). Слъдовательно, это все таже живая матерія, хотя и сділана геніальная попытка подняться выше понятія вещества 1).

<sup>10</sup> i. Geschichte der philosophie vou D. Wilhelm Gottlieb Tennemann mit berichtigenden, beurtheilenden und ergancenden anmerkungen und zusätzen herausgeben von Amadeus Wendt. Leipsig. 1829 r.

<sup>11</sup> k. Geschichte der Philosophie. aus Schleiermachers handschriftlichen Nachlasse, herausgegeben von H. Ritter. Berlin. 1839 r.

<sup>12</sup> s. Geschichte der Philosophie ater Zeit von Dr. Heinrich Ritter Zweite verbesserte Auflage. Hamburg. 1837 r.

<sup>13</sup> m. Die Philosophie der Griecher in ihrer ges chichtlicher entwiclung dargestellt von Dr. Eduard Zeller. Zveite theil. Socrates und die Sacratiker, Plato und die alte Academie. Zweite Auflage. Tubinger. 1859 r.

<sup>14</sup> H. Die Geschichte der theoretischen philosophie der Griecher zur ubersicht. repetition und. orientirung bei eigenen studien eutworcen, von Ludwig Strumpell Leipzig. 1854 r.

<sup>15</sup> o. Siebeck, Geschichte der Psychologie. 1. Th. 1. Abth. Die Psychologie vor Aristotelis. 1880 r.

<sup>16</sup> n. A. Fouillee Histoire de la Philos. Paris. 3 ed. 1883 r.

<sup>17</sup> р. К. С. Трубецкой. Метафизика въ древней Греціи. Москва 1890 г.

<sup>18</sup> с. Виндельбандтъ. Исторія превней философіи. Переводъ полъ редакціей проф. А. И. Введенскаго.

Tennem. Erst. Band. Erst. Theil. p. 54. 55. Ritter. Erft. Theil. pp. 205—207. Strump. pag. 26, § 23 примъч. pag. 26, § 23, примъч. pag. 26 § 23; pag. 27, § 24, pag. 28, § 24. Siebeck. Erst. Theil. p. 34. 35 pp. 33—34.

Данныя для сужденія о философія Анаксимандра и Анаксимена. Tennem pag 63. 64. 65. 67—71. 72. Schleierm, p. 32. 33. Ritter. Erst. Theil. pp. 280—282. 283—288. 288—294. 295. 216. 217—220. Strump. p. 29. § 26. 27. 30. §§ 27. 28. pag. 31. § 28. Siebeck p. 37. 38. Виндельбандть, стр. 33—37. 38.

<sup>1)</sup> Источники свёденій о философіи Элеатова: Mullach. vol. 1. lib. 1 pag. 101 — 108. Mullach. vol. 1. lib. 1. pag. 114—130. fragm. 9. 10. 59. 60. 78. 81. 83. 85. 94. 96. 102. 108. 146. 149. Tennem. p. 159—160. 164—180. 181—184. 184—188. Schleierm. p. 60. 61. 62. 63. 64. 65. 66. Ritter. Erst. Theil. p. 465. 466. 469. 470—486. 487—488. 488—491. 492—500. 509, приміч. 1 и 2 (гдт пряводится изреченія Өеофраста) 510, прим. 1. Strumpell. p. 41. § 38. рад. 43. §§ 39—42 рад. 45. § 43. рад. 44. §§ 41—42. Виндельб. стр. 42.

Итакъ истинно сущее, начало всего есть едино, неизмѣнно вѣчно. И это было великимъ пріобрѣтеніемъ знанія. Ибо это есть неизбѣжный логическій постулятъ, требованіе отчетливаго знанія, отъ котораго нельзя отказаться. Но въ то же время и множественность вещей есть реальный фактъ, фактъ личнаго опыта. Отсюда дальнѣйшая задача философскаго мышленія опредѣлялась такъ: требовалось выяснить понятіе бытія, какъ чего-то неизмѣннаго, и, исходя изъ этого понятія, объяснить закономѣрный порядокъ міра явленій—"бываемыхъ".

- 3. Первый эту задачу поставиль себъ Гераклить и ръшиль ее такъ, что всю реальность приписалъ измѣнчивому кругу явленій, за которымъ ничего не скрывается прочнаго и устойчиваго. Все течетъ, какъ ръка. Міръ-последовательная смена однихъ противоположностей другими. Одно и то же жизнь, и смерть, юность и старость. Это безпрерывное теченіе міроваго вещества осуществляется въ видъ огня. Огонь начало всего. Все возникаетъ изъ огня, и все вновь переходить въ огонь. И человъкъ тотъ-же огонь, тъло болъе грубый огонь, а душа есть чистый огонь. И ничего, кром'в огня, ноть въ природе души человъка. И человъкъ подлежитъ закону безпрерывныхъ изміненій, онъ родится, чтобы умереть, и умираеть, чтобы вновь ожить. Рожденіе и смерть суть только какъ бы переходныя ступени, на которыхъ душа начинаетъ вкушать благость измёненій. И этотъ потокъ измёненій не иметъ конца, какъ онъ не имълъ своего начала 1).
- 4. Этотъ же мотивъ лежитъ въ основъ философскихъ изысканій Эмпедокла. Истинно сущее едино, оно безначально и въчно. Но какъ возможны при этомъ преходящіе феномены бытія? Они возможны, потому что сущее заключаетъ въ себъ множественность элементовъ, или стихій въчныхъ, непроизшедшихъ,—огонь, воздухъ, вода и земля. То, что называютъ происхожденіемъ и уничтоженіемъ, есть соединеніе и раздъленіе



<sup>1)</sup> Источники свідіній о философіи Гераклита: Mullach. Heracl fragm. vol. 1. lib. II, p. 315—329. fragm. 21. 22. 23. 27. 28. 32. 36. 40. 45. 46. 52. 60. 62. 74. 83. 86. 88. Schleierm. p. 34. 35. 36. Ritter. Erst. Theil. p. 242—246. 247—252. 263—264. 265. 266—269. Strump. p. 33. § 30. приміч. рад. 34. § 32. рад. 36. § 34. р. 38. § 35. Siebeck. p. 33—34. Виндельб. стр. 46.

этихъ элементовъ. Но всякое соединеніе и раздѣленіе элементовъ предполагаетъ ихъ движеніе. Но къмъ положено начало движенія этихъ вфинихъ элементовъ? Ихъ приводять въ движеніе дві силы—сила любви и ненависти (φιλότης καί νεικη). Подъ согръвающимъ дъйствіемъ любви элементы составляли первоначально одно целое. Дале по мере усиленія вражды элементы стали разъединяться, и этогъ разрушающій процессъ продолжался до тъхъ поръ, пока все пришло въ вершеннъйшій хаосъ. Далье плодотворная сила любви вновь возъимъла власть, и подъ ея теплыми лучами элементы стали соединяться въ эмпирическіе вещи. Настоящій міръ находится въ этомъ образовательномъ процессъ. Кромъ этихъ четырехъ матеріальныхъ элементовъ, въ мірѣ нѣтъ ничего. И человѣкъ во всей полнотъ своего существа есть механическое смъшение этихъ четырехъ элементовъ. Основное начало природы человъка составляетъ кровь-совершеннъйшее смъшение элементовъ. Кровь источникъ всъхъ свойствъ человъка, ею же условливаются познаніе и разумъ и вся душевная жизнь человѣка. Слѣдовательно и въ этой философіи полное безразличіе тѣлеснаго и духовнаго <sup>1</sup>).

Эта мысль о двухъ соемъстно дъйствующихъ принципахъ бытія, мысль, впервые высказанная Эмпедокломъ, есть поворотный пунктъ хода древнъйшаго самосознанія, это есть другая пропасть, въ какую впала философствующая мысль, и изъ которой ей не суждено было освободиться,—это дуализмъ духа и матеріи. Этотъ дуализмъ, хотя и въ самой приынтивной, неразвитой формъ сказывается въ системъ въ отдъленіи въчно дъйствующихъ элементовъ отъ принциповъ, руководящихъ ихъ дъйствіями. Онъ же проглядываетъ и въ самой двойственности руководящихъ принциповъ. Преобладающимъ же характеромъ системы остается все тотъ же поверхностный гилозоизмъ, ибо жизнь непосредственно свойственна матеріи—ся частицамъ.

<sup>1)</sup> Источники свъдъній о философіи Эмпедовла: Mullach. vol. 1. lib. 1. p. 1—14. fragm. 17. 59. 60. 61. 62. 63. 65. 66. 67. 68. 69. 80. 81. 98. 99. 100 101. 103. 126. 127. 128. 129. 175. 176 206—275. 305—312. 313—316. 375—377. 378—382. Tennem. p. 275. 276. 277. 280. 281. 282. 283. 284. 267—295. 297. 298. 299. 304. 305 306. 307. 308. прим. 22 а. 309. прим. 22 b. 309. 310. 311. Schleierm. p. 37. 38. 39. 41. 42. Ritter. Erst. Thel. p. 559. 560. 561. 563. 565. прим. 2. 567. прим. 2. 568. Strump. p. 56. § 52. p. 58. § 54. p. 60. § 55. Виндельб. стр. 67.

5. Дальнъйшій моменть въ развитіи научнаго міросозерцанія составляеть философія Анаксагора. Первоначало всего неизмѣнно и вѣчво. Но оно искони подѣлено на безчисленное множество мельчайшихъ частицъ. Каждое видимое явленіе, или вещь, есть совокупность качественно опредѣленныхъ частицъ. Сами эти частицы могутъ быть до безконечности дѣлимы, пока будутъ получаться подобосоставныя части (ὁμοιομερή). Подъ именемъ гомеомерій рамумѣетъ Анаксагоръ эмпирически данное—частички золота, серебра, мяса, крови, костей и т. п.

Но что привело въ движение эти матеріальныя первоначала? Источникомъ, первопричиною движенія онъ признаетъ умъ, который встмъ владтетъ, который поверхъ вещей и не смешивается съ вещами. Эготъ умъ первый даль толчекъ (коснымъ матеріальнымъ частицамъ, и привелъ ихъ въ безостановочное движеніе. Но каковъ по своей природ'в этотъ цулесообразно дъйствующій двигатель? Философъ никогда не называетъ его личнымъ и самосознающимъ существомъ, и скорфе говоритъ о немъ, какъ о тончайшемъ изъ матеріальныхъ веществъ, совмъщающемъ въ себъ всв опредъленія пространства и времени-(χαὶ ὁ μέζων χαὶ ὁ ἐλάσσων). Πουτομί γμω Απακταγορά не есть духовное существо, личное и самосознающее, какъ противоположность матеріи; въ немъ нужно видъть высшую форму вещества, вещество мысли, но все же вещество! Умъ этотъ разлить во всей вселенной. Онь же составляеть и душу человъка. Но такъ какъ этотъ умъ, какъ мы уже сказали, есть только высшая форма вещества, следовательно, и душа человека вещественна. Итакъ, философія Анаксагора, полагая два въчныхъ принципа для объясненія міра явленій, принципъ движущій, и принципъ движимый, темъ самымъ становится на путь явнаго дуализма. Приписывая же не только элементамъ, но и самому верховному двигателю свойства физическихъ процессовъ, философія эта проповѣдуетъ древній гилозоизмъ 1).



<sup>1)</sup> Данныя для сужденія о философіи Анаксагора; Mullach. vol. 1. lib. 2 р. 248—251. fragmenta 1 3, 5, 6, 7, 8, 9. Aristol. Physic. 1, 4. Tennem. p. 380—382. Schleierm. p. 43, 44, 45, 46, 47, 48. Ritter. Erst. Theil. p. 297, 300, 301, прим. 4, 302, 303, 304, 305, прим. 1, 309, прим. 3, 312, прим. 2, 318, прим. 316, 317, 318, 323, 324, 325, 326, 328, 329, 330, 336, прим. 1, 3, 335, 337, 338. Strump. p. 63, § 57, прим. рад. 64 §§ 58—59, р. 66, § 60, р. 65, § 59, р. 67, § 61. Siebeck. p. 77, 79, 80, Виндельб. стр. 71, 73, 74.

6. Вопросъ о первоначалъ всего и о происхождении изъ этого первоначала всёхъ вещей составляетъ задачу и атомистической школы. Особенности направленія атомистической школы опредълились всъмъ ходомъ предшествующаго мышленія, преимущественно же системою философа Іонійской школы Парменида. Согласно съ нимъ атомисты утверждаютъ: уничтоженія и возникновенія нътъ, сущее неизмънно, едино и въчно. Но развъ можно идти противъ очевидности? Развъ можно отрицать эмпирическій факть множественности, возникновенія, движенія и уничтоженія? Для объясненія таковыхъ фактовъ атомисты допускають существование пустаго пространства, наполненнаго множествомъ мальйшихъ однородныхъ частицъ. Эти частицы однородны одна другой по своей природъ, невидимы и недълимы (ατομος), отличны другь отъ друга только фигурою и величиною. Атомы безначальны, хотя и матеріальны. Носясь въ безпредъльномъ пространствъ подъ тяжестію своего собственнаго въса они сталкиваются другь съ другомъ и входять въ различныя взаимныя комбинаціи. Это-то и есть переходящія вещи. Все разнообразіе формъ, качествъ и отношеній, цвъта, вкуса запаха и т. п. зависить отъ фигуры, порядка и расположенія атомовъ. Всякая встреча несколькихъ атомовъ полагаетъ начало зарожденію круговоротнаго движенія. Такъ возникають міры, и поддерживается въчный жизненный процессъ, управляемый только механическою необходимостью. Четыре элемента составляють природу атомовъ. Главнъйшій изъ нихъ-огонь. Онъ служитъ принципомъ движенія, причиною органической жизни и матеріею души, ибо психическая дізтельность есть движеніе атомовъ огня. Следовательно душа человека есть особый видъ тела въ нашемъ теле. Такимъ образомъ атомистическая теорія есть сознательный и явный матеріализмъ. Здесь нътъ даже и малъйшаго предчувствія бытія духа, какъ отличнаго отъ матеріи виновника жизни и діятельности 1).



<sup>1)</sup> Источники свёдёній о принципахъ атомистической школы: Mullach vol. 1. lib. 2. pag. 340—382 Democriti fragmenta. Schleierm. pag. 74. Ritter Erst Theilp. 592—598. 602. 612. 603. 604. 606. 613. 614. 615. 616. примёч. 4. 617. 618. 620-Strump. p. 72. §§ 66. 67. pag. 73. § 68. p. 74. § 68. p. 77. § 71. Siebeck. p. 56. 57-

7. Ръшить великую проблему знанія, примирить бытіе и бываніе были задачею и Пивагорейскихъ научныхъ изысканій. Занятія математикою, музыкою и астрономією привели къ предположенію, что числовыя отношенія суть то всеобщее и первоначальное, что лежить въ основъ всякаго быванія. господствуетъ надъ божественными видами и дълами людей. Итакъ, число есть сущность вещей. Изучая природу числа, они нашли, что числа частію четны, частію нечетны. Нечетныя тъ, которыя полагаютъ границу дъленія пополамъ, четныя же ть, которыя такому дъленію не препятствують. Следовательно, съ понятіемъ числа связывается понятіе сущности (οὐσία), и отвлеченное понятіе числа переходить въ метафизическую сущность. Здъсь найденъ переходъ къ объясненію міра явленій. Какъ всв числа-сущности состоять изъ чета и нечета, такъ и всѣ вещи всегда составляють въ себъ-опредъленіе ограниченнаго и безграничного. Но какъ же именно эта теорія приложена къ объясненію міра физическихъ явленій и сущности человъческой души? Принципы чиселъ суть и принципы вещей-ограничивающихъ безграничность. Они вступаютъ въ гармонію другь съ другомъ, которая и составляеть единство въ разнообразін, какъ общій законъ міровой жизни. Весь міръ (хоофос) гармонически сложенъ изъ безграничнаго и ограничичивающаго. Въ своей постепенности эти принципы производять прежде всего единство, затъмъ послъдовательные ряды ариометическихъ чиселъ, потомъ геометрические величины, далее матеріальность объектовъ, качество цвета.

Но естественно спросить, чёмъ же однако наполняется пропасть между метафизическими сущностями безграничнаго и ограничивающаго и міромъ чувственныхъ явленій? Отвёта на вопросъ нётъ. Слёдовательно, и здёсь или уже знакомый намъ гилозоизмъ, или же дуализмъ. Потому-то серьезныхъ изслёдованій о душё у древнихъ Пирагорейцевъ нётъ. За душу считали они солнечныя пылинки, или же понимали душу, какъ гармонію тёла. Душа есть смёшеніе противоположностей, составляющихъ тёло. Итакъ Пирагорейство есть своеобразная попытка возвыситься надъ гилозоистическимъ матеріализмомъ, но попытка, приведшая только къ произвольному мистицизму чиселъ и носящая въ себъ зародыши дуализма 1).

Мы можемъ здёсь сдёлать нёкоторый выводъ изъ предложенныхъ разсужденій. Научное самосознаніе, начиная съ эпохи Милетскихъ мудрецовъ и до самахъ временъ Сократа (съ 624 и до полов. 5 в. до Р. Хр.), оставалось безсильнымъ въ решеніи вопроса о душть человтька и ея безсмертіи. Научная мысль не могла возвыситься надъ поверхностнымъ гилозоизмомъ, по принципу котораго существуеть только матерія, которая, какъ такая, служить основнымь началомь жизни. Душа человъческая есть особый видъ матеріи, хотя, быть можеть, бол'ве тонкой, но все же матеріи. Правда, душа безсмертна, потому что матерія вічна, но это есть безсмертіе матерія, а не духа. Только къ концу эпохи замъчается сознаніе недостаточности матеріалистическаго принципа для объясненія всёхъ феноменовъ бытія. Но это смутное и безсознательное недовольство односторонностію матеріалистическаго принципа могло привести только къ попыткамъ построенія системъ дуалистическаго характера, и притомъ незрълымъ и несовершеннымъ.

Б.

Грань рѣзкаго различія проходить между періодомь, уже разсмотрѣнымь нами, и періодомь наступающимь. Научное самосознаніе въ предшествующемь періодѣ, стремясь постигнуть тайну бытія, преимущественное вниманіе обращало на природу физическую, не предугадывая за нею иной, высшей природы самосознающаго духа. Съ половины же пятаго вѣка до Р. Хр. мыслящій духъ постепенно обращаетъ вниманіе на самаго себя, и философія дѣлается субъективною,—она сводится съ неба на землю.

1. Въ предшествующій длинный періодъ развитія накопилось



<sup>1)</sup> Источники свъдъній о принципахъ древней Писагорейской школы: Mnllach. vol. 1. lib. 1. p. 200. Schleierm. p. 51, 52, 54, 56, 57, 58. Ritter. Erst. Theil. p. 385, 386, 387, 388, 389, прим. 2, 390—395, 404, прим. 3, 417, прим. 3, 402, прим. 2, 405, прим. 1, 2, 406—409, 427, 428, 429—439, Strump. p. 79—84, §§ 72—74, pag. 85—88, §§ 76, 77, pag. 88, 90, § 78, pag. 90, 91, § 79, Siebeck. p. 64, 65, 66, Виндельб, стр. 79—81,

много научныхъ знаній по встмъ отраслямъ въденія, хотя и не было выработано одного целостнаго міровоззренія. Сначала эти истины находили своихъ последователей въ школахъ, въ кружкахъ посвященныхъ, но неминуемо должно было наступить время, когда эти истины выдуть за предвлы школь и савлаются общимъ достояніемъ. Это прежде всего должно было случиться въ Афинахъ, где после Персидскихъ войнъ необычайно развилась общественная жизнь на самыхъ широкихъ демократическихъ началахъ, и гдъ сказался необычайный подъемъ національнаго духа. Неминуемо должны были явиться люди, поторые выведуть науку за порогь школы. Такіе люди нашлись. Это были софисты, популяризаторы начки, странствующіе философы, бравшіеся за деньги научить каждаго искусству хорошо жить дома и быть хорошимъ гражданиномъ. Въ духъ того времени быть хорошимъ гражданиномъ значило быть хорошимъ ораторомъ. И софисты должны были научить искусству говорить красно и убъдительно. Но чтобы быть учителемъ красворъчія, нужно знать законы строенія рычи, чтобы умыть убъждать слушателей, нужно быть знакомымъ съ душевною жизнію слушателей, съ ходомъ ихъ представленій и сердечнихъ движеній. И софисты занимаются изученіемъ логики, и ими же выработана своеобразная теорія познанія науки, граничащая съ ученіемъ о душів. Въ этомъ отношеніи преимущественно важны для насъ воззрвнія Протагора, величайшаго изь софистовъ. Протагоръ, выходя изъ ученія Гераклита о гічномъ движеніи всіхъ вещей, утверждаеть, что ни объ одной вещи нельзя говорить, что она такое есть, можно тольво отчасти утверждать, чемъ она становится. На теорія принципъ построена V него И познанія. предметь действуеть на чувственный органъ, навстръчу исходящему изъ предмета движенію стремится реагврующее движение органа, тогда возникаетъ воспріятіе предмета, и предметъ принимаетъ свойства, условливаемыя самымъ процессомъ. Потому-то каждое отдёльное воспріятіе показываеть только, какимъ предметъ является въ данный моментъ я данному лицу. Чувственныя же воспріятія суть единственный источникъ всего душевнаго міра. Итакъ объективной

истины нѣтъ, что кому какъ кажется, такъ оно и есть для него. Всякое положение можно и оправдывать и опровергать. Равнымъ образомъ нѣтъ и объективной правды. Право сильнаго и умѣлаго—основание нравственныхъ поступковъ. Потомуто нѣтъ у софистовъ никакого намека на основание (субстратъ) психическихъ явлений, какъ на что-то независимое отъ материи. Вѣроятно Протагоръ стоялъ на точкѣ зрѣния своихъ предшественниковъ, преимущественно же Гераклита, и раздѣлялъ его гилозоистический взглядъ 1). Итакъ софисты стали, повидимому, на путь, ведущій къ рѣшенію вопроса о душѣ, нбо предметъ ихъ научныхъ изслѣдованій соприкасался непосредственно съ понятіемъ о душѣ. Въ дѣйствительности же они ничего не сдѣлали по вопросу о духѣ. Они исходили изъ принциповъ своихъ предшественниковъ и потому вращались въ томъ же гилозоизмѣ.

2. Для борьбы съ разрушающимъ вліяніемъ софистики возстала могучая личность Сократа. Считая свою деятельность служеніемъ божеству, Сократъ выступиль, прежде всего, во имя нравственнаго долга. Но стремясь къ непреложной правдъ, онъ сумблъ найти и непреложную истину, предъ которой должно склониться всякое субъективное мненіе. Шель онъ къ своей цели, следуя своему оригинальному, Сократическому методу. Чуждый мелочныхъ интересовъ и заботъ, самымъ чистымъ мотивамъ нравственности, Сократъ всю свою жизнь проводиль въ обществъ лучшихъ Аоинскихъ юношей. Геніальная чуткость его духа (интуиція) подсказывала ему, что существуетъ и общеобязательная истина и общеобязательная правда, но только онъ не даны человъку въ готовомъ видь, а нужно ихъ искать совмъстными усиліями всъхъ мыслящихъ людей. Говоря, что онъ знаетъ только то, что ничего не знаетъ, онъ приглашалъ всехъ желающихъ помогать ему при исканіи истины, и его діятельность выливается есте-



<sup>1)</sup> Источники свёдёній о софистах и их ученія: Mullach. vol. II. Protagor. fragm. p. 180—134. fragm. 1. 5. Mullach vol. II. Prodici fragm. p. 135—142. Gorgiae fragm. p. 143—146. fragm. 1—22. Schleierm. p. 70. 72. 73. 78. Ritter. Erst. Theil. p. 575—591. 629—630. 931. 633. 634. 635—644. Strump. p. 92—96. §§ 80—82. п. 96—98. § 83. Strump. p. 100—101. § 85. Siebeck. p. 154—157. 157. 158-159. 160. 161. Виндельбандть, стр. 86—97.

ственно въ форму діалога-беседы. Такъ какъ готовой истины выть, то Сократь въ началь своей бесыды съ неумолимою догикою разлагаеть тъ мижнія-плоды софистической мудрости, за которыми обращался къ своимъ слушателямъ, а потомъ, въ зальнейшемъ ходе беседы, изъ всего обсуждаемаго выделяеть одно общее положение, которое и есть искомая истина. Этой витиней схемъ соотвътствовала и внутренняя работа мысли. Всякая мысль есть произведение ума. Необходимое же свойство ума состоить въ томъ, чтобы сделать каждую мысль определенною, связавъ ее со всёми другими мыслями, въ каковой работв умъ даетъ себв отчетъ. Когда же умъ не можетъ связать своихъ мыслей воедино, не можетъ дать себь отчета въ ихъ сходствъ и различіи и ихъ взаимной связи, то это уже будеть не знаніе, а мивніе. Поэтому цілію научной работы должно быть отчетливое общее понятіе, чрезъ которое надвется онъ постигнуть самую сущность вещей.

Чему же училъ Сократъ чревъ свои общія понятія? Вся наука его вращалась въ сферѣ нравственныхъ интересовъ: что такое добродѣтель, какіе виды добродѣтели, какъ можно сдѣлаться добродѣтельнымъ? Но что же новаго и существенно важнаго привнесъ онъ въ рѣшеніе вопроса о душѣ? О сущности человѣческой души Сократъ разсуждалъ мало. Но самое существо его задачи утвердить начало нравственности на незыблемомъ основаніи и объяснить ее изъ особенностей человѣческой природы, приводить его къ изслѣдованіямъ въ области психологіи, и у него мы находимъ глубокія изысканія о существѣ человѣческихъ стремленій, о свойствахъ человѣческой воли и о самосознаніи.

Всѣ намѣренія человѣка вытекаютъ изъ стремленія къ счастію. Все, что дѣлаетъ счастіе достижимымъ, есть благо. Но къ чему нужно стремиться, какъ дѣйствительному благу? Въ самомъ стремленіи этого не указывается; стремленіе имѣетъ своею цѣлью только найти то, что по природѣ своей благо и добро. Только одно знаніе указываетъ истинный (конкретный) предметъ стремленія; предметъ такого стремленія условливаетъ собою высшую мѣру счастія. Отсюда положеніе, что добродѣтель есть знаніе, ибо оно только указываетъ предметъ, доста-

вляющій счастіе. Мы проходимъ молчаніемъ другія глубокія изысканія философа въ этой области, такъ какъ они не относятся существенно къ нашей задачъ. Посмотримъ только, что сказалъ Сократъ о природъ души и еа безсмертіи? Вотъ подденныя его слова: "для боговъ недовольно было того, чтобы имъть попечение о жизни человъка, они вложили въ человъка, и это особенно ценно, превосходнейшую душу. Ибо какого животнаго душа имъетъ понятіе о бытін боговъ, сотворившихъ все, столь великое и прекрасное? Какой другой родь животныхъ, кромъ человъка, почитаетъ боговъ? Чья душа лучше человъческой можеть предостерегать себя отъ голода, жажды, холода, жара, помочь себъ въ бользняхъ, трудиться въ изученін наукъ и содержать въ памяти все, что они слышали, видъли? Изъ сего можно видъть, что люди имъютъ тъло и душу ви атучния, чти у прочихъ животныхъ, и потому они живутъ на землъ, какъ боги". Вотъ все, что преподалъ величайшій изъ философовъ о свойствахъ души человъческой. Но какова душа по своей природъ, свойственно ли ей безсмертіе, и какое безсмертіе возможно для души? Эти вопросы остаются безъ отвъта. Правда, Сократъ указывалъ на существенные душевные признаки, на участіе ея въ божественномъ, господство надъ тъломъ и на ея невидимость. Но все это осталось невыясненнымъ и нераскрытымъ. Повидимому философъ веровалъ въ безсмертіе души. Его геройская смерть во имя долга и правды съ полнымъ основаніемъ можеть быть разсматриваема, какъ доказательство его въры въ безсмертіе. Но Сократь нигдъ не изложиль этого ученія и нигдѣ не настаиваетъ на немъ 1).

Итакъ что же сказали по данному вопросу софисты и Сократъ? Софисты, возвъстивши открыто матеріализмъ и безотрадный скептицизмъ, ничего не могли сказать существенно новаго. Всю жизнь свою боровшійся съ ними Сократъ съумъль: только отстоять безусловность знанія и общеобязательность



<sup>1)</sup> Данныя для изученія философія Сократа. Plato. Conon. 174. 220. Apolog. Socr. 21. 22, Phaedo. 220. 230. 242. Evthyphr. 3. Evthyd. 272. Apol. Socr. 20, и пр. Ritter. Zweit. Theil. Zweit verbesser. auflag. Изд. 1837 г. р. 18—36. 53. 54. 60. 70. 71. 72. 75. 76. Strump. p. 102. 103. 104 § 96. Siebeck. Erst. Theil. p. 163. 164. 165. 166. 167. 168. 169.

нравственнаго долга. Глубокою интуицією своего духа онъ чуяль правду, онъ чувствоваль бытіе души, какъ начала отличнаго отъ матеріи, и ея безсмертіе, но высказать это въ отчетливыхъ формахъ знанія онъ не быль въ состояніи.

B.

Естественнымъ завершеніемъ всего предшествовавшаго хода движенія философской мысли служитъ система Платона, обнявшая въ своихъ изображеніяхъ всю сумму научныхъ интересовъ своего премени 1). Основныя воззрѣнія великаго Сократа послужили точкою отправленія и для его великаго ученика. Вопросъ о высочайшемъ благѣ, какъ условіи истиннаго счастія, и о способахъ достиженія этого блага путемъ истиннаго знанія составляетъ жизненный нервъ философіи Платона.

Какимъ путемъ дается человѣку истинное знаніе? Чтобы понять и объяснить возможность и условія истиннаго знанія, Платонъ предполагаетъ особенную близость души къ божественному. Душа безначально обитаетъ въ надмірномъ пространствѣ, въ сонмѣ боговъ, и оттуда выносить истинное вѣдѣніе. Съ необычайною силою художественности изображаетъ Платонъ эти свои воззрѣнія въ миеѣ о душѣ, какъ крылатой колесницѣ. Вотъ этотъ миеъ: "Душа подобна нераздѣльной силѣ крылатой пары запряженныхъ коней и возничаго. Это же уподобленіе приложимо и ко всѣмъ богамъ съ тѣмъ только различіемъ, что

<sup>1)</sup> При изучени и изложени философіи Платона мы пользовались главнымъ образомъ следующими пособіями:

<sup>1</sup> а. Діалоги Платона.

<sup>2</sup> б. Сочиненія Аристотеля.

<sup>3</sup> s. Geschichte der Philosophie alter Zeit von Dr. Henr. Ritter. Zweit Verbess. Aufl. Zweit. Theil. Hamburg. 1837.

<sup>4</sup> r. Geschichte der Philosophie in ihrer geschichtl entwiclung dargestellt von Dr. Eduard Zeller. Zweit Theil. Socrates und die Socretiker. Plato und die alte Academie. Zweit. Aufl. Tubing. 1859.

<sup>5</sup> A. Die Geschichte der theoretischen Fhilosophie der Griechen zur ubersicht, repetition und orientirungen bei eigenen studien von Ludwig Strumpell. Leipzig. 1854 r.

<sup>6</sup> e. Geschichte der Entwickelungen der griechischen Philosoph. und ihrer Nachwirkungen in Romischen Reeche von Avgust Brandis. Erste grossere Hälfte 1862.

<sup>7</sup> m. Geschichte der Psycholog. Von. Dr. Hermann Siebeck. Erst. Theil. Erst. Abtheil. Die Psycholog. vor Aristoteles. Gotha 1880.

вони боговъ и всв возниче сами по себв добры, а у души это смёшанно, именно, правитель и одинъ изъ коней добры и прекрасны, другой же конь противоположенъ имъ. Отсюда управленіе душами по необходимости затруднительно. Итакъ великій вождь на небъ-Зевесь, фдеть первый на крылатой своей колесниць, устрояя вездь порядокь. За нимъ следують воинства боговъ и геніевъ, и каждый изъ боговъ управляеть ввъреннымъ ему отрядомъ душъ. И какое множество восхитительныхъ зрълищъ въ предълахъ неба. Они ъдутъ полъ высшее пространство небеснаго свода вверхъ, по восходящей плоскости. Колесницы боговъ, послушныя ихъ управленію, катятся ровно и легко, а прочія съ трудомъ, потому что конь, причастный злу, какъ то тяжелъ, движенія его порывисты, и онъ тагответь къ землв. Души и боги, достигнувъ вершины и вышедши въ вив неба, становятся на хребтв его и созерцають занебесное. Это занебесное есть начто безпратное, необразное, неосязаемое, истинно сущее, созерцаемое однимъ правителемъ души-умомъ. Итакъ, мысль бога и мысль души, усматривая истину, насыщается и наслаждается ею, пока вращающаяся орбита не придеть опять въ то же положение. Во время этого кругооборота душа созерцаетъ справедливость, разсудительность, знаніе не такія, какія теперь у насъ, но знаніе, находящееся въ истинно сущемъ. Насладившись созерцаніемъ и другихъ истинно сущихъ предметовъ, душа идетъ домой. По возвращении ея, возничій даетъ конямъ амбросію и нектаръ. При этомъ души въ одинаковой мъръ наслаждаются созерцаніемъ истинно сущаго. Нъкоторыя изъ нихъ, поднимаясь въ высшія сферы, но обезпокоиваемыя конями, съ трудомъ созерцаютъ сущее, и прочія то поднимаются, то опускаются, и насилуемыя конями. иное видять, иное не видять. Нъкоторыя же, какъ ни сильно хотять подняться вверхъ, но отъ слабости погружаются, падають и стремятся войти въ міръ явленій, одна послів другой, гді будуть питаться пищею мибнія, гдб и принимають тела. Тогда-10 душа съ чувствомъ тоски помышляеть о своемъ предшествующемъ бытіи и презирая все, называемое нынъ существующимъ, проникаетъ мыслію къ истинно-сущему. Вида здішнюю красоту и воспоминая о красот $\dot{\mathbf{x}}$  неземной, она окрымяется, пламененьетъ и находится какъ бы въ энтузіазм $\dot{\mathbf{x}}$  1).

Въ вышеприведенномъ миев, исполненномъ глубокаго смысла, выражено наглядно все существо философіи Платона. Было бы дёломъ поистинъ достойнымъ прослёдить эту великую систему высокихъ истинъ по всёмъ ея развътвленіямъ. Мы же коснемся только существеннъйшихъ, насколько это необходимо для нашей цёли.

I.

1. Центръ философіи Платона составляетъ ученіе объ идеяхъ. Иден суть нъчто отдъльное отъ міра явленій, онъ сами по себь существующія субстанціи. Онъ безначальны и вычны, чисто для себя существують онъ въ умственномъ мъстъ, недоступныя зрівнію, созерцаемыя только умомъ. Тамъ, въ надмірномъ пространстві лежить поле чистой истины, гді боги и чистые духи, безтълесныя сущности, возвышенные надъ всемъ бывающимъ, созерцаютъ справедливость, умеренность и знаніе въ ихъ чистой сущности. Идеи-въчные образцы, по которымъ образованы всв вещи; вещи-только тви, бросаемыя идеями. Иден-суть силы самодвижущіяся, и дійствующія, исполненныя жизни, ума и знанія. Идей неопредъленное множество. Такъ какъ одни идеи суть только истинная дъйствительность, чрезъ которую существуетъ все, что существуетъ, 10 ничего не можетъ быть представлено такого, о чемъ бы не было иден. Всего определенные изображаеть Платонь тоть пунктъ, гдъ ступень бытія приходить къ своему завершенію. Высочайшая изъ всёхъ идей есть идея блага. Какъ солнце въ видимомъ мірѣ одновременно производить и жизнь и познаніе, такъ и въ мірь сверхъестественномъ идея блага есть источникъ бытія и познанія. Она есть первопричина всякой справедливости и красоты, источникъ свъта и жизни. Она есть не только цёль, но и основаніе всякаго бытія, действующая сила первопричина всего. Следовательно, ей свойственны все аттрибуты божества 2).

<sup>1)</sup> Plato Phädr. 246-253.

<sup>2)</sup> Plato Phadr. 247, c. Krat. 386, d. Phadr. 78. d. Parmen. 135, a. Tim. 37e. Tim. 27. d. Soph. 248, c. Rep. V. 447. a. Tim. 35. a. 38. a. Soph. 248. b. Parm. 132. c. Phileb. 15. a. Theat. 185, b. c. 186. d. Phadr. 249. b. i. 265. d. # sp.

- 2. На ряду съ въчными, безтълесными и неизмъняемыми идеями существуеть и въчный нірь явленій колеблющихся, преходящихъ и измънчивыхъ-словомъ міръ чувственныхъ явленій. Чувственныя явленія обязаны своимъ бытіемъ идев. Гдв нетъ идеи, вътъ и явленій; явленія существують постольку, поскольку они участвують (цетерооді) въ вдеяхь. Явленія суть переходы отъ бытія къ небытію, въ нихъ идея проявляется спутанно, неясно. Откуда же такое искаженіе идеи въ явленіяхъ, если самыя идеи неизмінны? Слівдовательно, нужно допустить особый принципъ, дъйствующій въ мірь параллельно съ идеями, но противоположный имъ. Это есть способная къ образованію сущность, изъ которой образованы всв чувственныя формы, но которая сама не имъетъ опредъленной формы и особенностей, которую нельзя постигнуть ни воспріятіемъ, ни представленіемъ, ни мышленіемъ и которой, поэтому, всего приличнѣе название несуществующаго. Это же несуществующее, названное потомъ уже Аристотелемъ матеріею, и производить всв тв свойства, которыми вещи отличаются отъ идей 1).
- 3. Міровая душа. Если твлесное отдвлено отъ идей такимъ большимъ разстояніемъ, то нуженъ посредствующій членъ, который соединялъ бы ихъ. Этимъ связующимъ звеномъ служитъ міровая душа. Душа міра—начало вѣчное и самодвижущееся, принципъ жизни твлеснаго міра, источникъ порядка и гармоніи. Она распространяется по всему міру и движетъ имъ въ силу своего собственнаго первоначальнаго движенія, она-шсточникъ разума и познанія, какъ въ цѣломъ мірѣ, такъ и въ отдѣльныхъ существахъ 2).
- 4. Человъкъ. Совершенство міра чувственныхъ явленій требуетъ, чтобы онъ, какъ отображеніе вѣчныхъ идей, заключалъ въ себѣ всѣ роды и виды живыхъ существъ. Они распадаются

<sup>1)</sup> Republ. VII. 524. c. VI. 493. e. V. 476. a. 477. a. Symp. 211. e. 207 d. Phil. 54. c. Tim. 52. c. Rep. V. 476. a. b. c. Phädr. 102. b. Krat. 386. d. Theät. 160. b. c. Phädo. 102. d. c. 103. a. b. c. d. e. Soph. 252. d. 255. a. Soph. 258. d. Phil. 15. b. e. Rep. V. 479. a. Tim. 48. Phileb. 24. c. 25. Tim. 27. d. 28. 49. 50 и дальн. Tim. 46. с. и дальн. 56. с. Phädo 98. b. и дальн. Theät. 176. c. Tim. 28. b. c. Zeller. p. 414. 415. 423. 428 и, слёд. 459. 464.

<sup>2)</sup> Phädr. 245. с. и дальн. Phileb. 30 а. и дальн. Tim. 30, а и дальн. Tim. 34. b. и дальн, Tim. 22. с. и дальн.

на два класса-смертныя и безсмертныя. Къ последнему классу принадлежить и человъкъ. Какова природа въка? Человъкъ состоитъ изъ души и тъла. Сущность человъческой души та же, какова и сущность міровой души, только съ раздичіемъ частнаго отъ общаго, производнаго отъ первоначальнаго. Какъ душа міра по отношенію къ бытію есть вообще посредствующее между идеями и явленіями, есть первая форма проявленія идей во множеств'ь, также нужно думать в о душъ человъческой. Хотя она и не есть сама идея, но такъ тесно связана съ идеами, что последнія безъ нея не смогуть быть и мыслимы. Какъ умъ и познаніе никакимъ инымъ способомъ не могутъ быть сообщены, какъ только чрезъ душу, при ея посредствъ; такъ же и душа такъ существенно участвуетъ въ идев жизни, что недоступна для смерти, потому то она и опредвляется какъ то, что само движетъ себя. Но такова она есть по стольку, поскольку сущность ея отлична отъ телеснаго и родственна идет. Какъ идеа въ противоположность множественности чувственнаго проста и сама себъ равна, въ противоположность же изивняемости чувственнаго, она въчна, точно также и душа по своей истинной природъ безначальна и безконечна и свободна отъ всякой множественности, неравенства и смъщенія. Это высокое положеніе можеть быть приписано душт постольку, поскольку она созерцается въ своей чистой сущности, безъ отношенія къ разрушающему вліянію тала. Этой ея сущности такъ противоположно теперешнее ея состояніе, что Платонъ думаетъ объяснить его только выходомъ душъ изъ яхъ первоначальнаго положенія и одно утфшеніе въ этомъ безвыходномъ состояни представляется для него надежда на имфющее накогда совершиться возвращение въ первобытное состояние. Тъло же человъка сложно, разложено на части и смертно. Оно-не имбетъ къ душф человфка никакаго существеннаго отношенія. Оно временно придано ей, какъ неизбъжное зло. Но какъ же это случилось? Задатки телесности и чувственности даны душъ уже въ самомъ ея предсуществованіи. Такъ мы видъли въ вышеизложенномъ миов, что конямъ дается амброзія и нектаръ, и что одинъ изъ коней тяготъетъ къ землъ, непослушливъ и управденіе имъ затруднительно <sup>1</sup>). Потому-то всѣ души должны были принять плоть и придти на землю. Прежде всего онѣ должны были придти въ видѣ мужчины. Кто въ чувственномъ бытіи побѣдитъ чувственность, тотъ долженъ опять возвратиться къ чистому созерцанію. Кто же не выполнить этого, тотъ при вторичномъ рожденіи принимаетъ образъженщины, при продолжающейся грѣховности нисходятъ до звѣрскаго состоянія, и не ранѣе освобождается отъ этого, какъ когда чрезъ побѣду надъ чувственностію достигнетъ первоначальнаго совершенства и полной свободы отъ тѣла.

Въ связи съ этими предствленіями стоитъ у Платона ученіе о частяхъ души. Платонъ различаетъ безсмертную и смертную части души, разумную и неразумную. И изъ нихъ только одна разумная часть (хобс) однородна сама въ себъ, проста, неизмѣнна и вѣчна. Неразумная же душа смертна. Въ смертной душт онъ вновь различаеть двт стороны или частиблагородную и неблагородную. Благородная часть смертной души есть духъ (θομός), или исполненная аффектовъ воля (τό θύμοειδές), въ которой имѣютъ пребывать—гнѣвъ, честь и стремленіе къ преобладанію, вообще лучшія и сильнъйшія страсти; сама по себъ она безъ силы пониманія, и по самой своей природъ она предназначена подчиняться уму и есть его естественная союзница. По аналогіи съ умомъ она одарена инстинктомъ благороднаго и добраго, но часто, побъждаемая порочными склонностями, она преклоняетъ къ тому же и умъ. Неблагородная же часть смертной души обнимаеть собою совокупность всёхъ чувственныхъ стремленій и жизненныхъ страстей. Она господствуеть въ чувственныхъ радостяхъ и печаляхъ. Платонъ разсматриваетъ три вышеуказанныя силы не



<sup>1)</sup> По поздивания воззрвніямь Платона, изложенных въ Тимев душа въ своемь предсуществованія была свободна отъ задатковъ твлесности и чувственности, которые взошли въ нее уже потомъ, на основанія общаго міроваго закона. Именно Тимей говорить (41: Д. 77): Творець міра сотвориль въ началь столь много душь, сколько было звіздь, и помістиль каждую изъ нихъ на одвой изъ звіздь съ тімь назначеніемь "чтобы оніз сначала созерцали отсюда всеменную, а потомъ всімъ ниъ надлежало быть заключеннымъ въ тіло". Но эта мисль о происхожденіи души во времени стоить въ непримиримомъ противорічна со всімъ основнымъ положеніемь системы.

какъ только различныя формы дѣятельности или способности единой души, но въ собственномъ смыслѣ какъ различныя части души. Это онъ подтверждаетъ тѣмъ, что не только умъ въ человѣкѣ часто вступаетъ въ борьбу съ чувствованіями, но также и воля, съ одной стороны, безъ руководства ума дѣйствуетъ слѣпо, съ другой же стороны, подъ руководствомъ ума она побѣждаетъ страсти. Такъ какъ каждой изъ этихъ частей души свойствененъ особый характеръ дѣятельности, то необходимо, чтобы каждая изъ нихъ имѣла въ основѣ своей особую первопричину 1).

Въ связи съ этими воззрѣніями стоитъ и взглядъ Платона на существо нравственной дѣятельности. Высочайшая нравственная цѣль жизни полагается въ удаленіи отъ чувственности и въ возвращеніи къ чистому созерцанію. Освобожденіе души отъ тѣла есть необходьмос и священнѣйшее дѣло. Тѣло есть темница души, гробъ ея возвышенныхъ стремленій, оно есть зло, къ которому душа прикована <sup>2</sup>).

Итакъ человъкъ состоитъ изъ души и тъла. Душа существо духовное, невидимое и неосязаемое. Она безначально существуетъ въ сонмъ боговъ въ надмірномъ пространствъ, гдъ созерцаетъ въчныя сущности—идеи. Тъло придано ей временно для земной жизни и не имъетъ къ ней никакого существеннаго отношенія, являясь неизбъжнымъ зломъ, стъсняющимъ свободную дъятельность духа. По окончаніи земной жизни душъ предстоитъ, послъ длиннаго ряда переселеній, вновь возвратиться въ первобытное свое жилище, и такимъ образомъ она не подлежить закону смерти. Но безсмертна не вся душа, какова она есть по своей природъ,—безсмертенъ только разумъ, направленный къ созерцанію идеи, прочія же части души, составляющія ея природу,—воля, сердце —не имъютъ знаковъ безсмертія. И тъло человъка разлагается на свои составныя части и уничтожается навъки, какъ излишнее.



<sup>1)</sup> Tim. 41. d. e. 69. c. d. Phileb. 30. a. Tim. 28. a. и дальн. 69 c. 70. c. 71. a. Theāt. 157. c. Phādo 104. e. 104. c. 105. c. Tim. 30. b. Phādr 106 d. 102 d. и дальн. Leg. 896. a. Rep. X. 611. b. и дальн.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sympos. 204. е. и дальн. Evthyd. 288. е. и дальн. 289. с. и дальн. 290. b. d. 291. b. 292. b. е. Phileb. 11. b. Gorg. 470. d. и дальн. 492. d. и дальн. Rep. 1. 354. a. Theāt. 176. a. Phado. 64. e. 67. a. Phādo 62. b. Krat. 400. b. Phādr. 65. a. b. c. d. 66. a. b. c. d. e. Phado 67. c. 69. b. Soph. 230. d. Krat. 403. e. Rep. VIII. 514. 515. Zeller. p. 555. прим. 2.

#### II.

Вотъ то немногое, что можемъ мы, соблюдая всѣ точности логическаго мышленія, извлечь по интересующему насъ вопросу изъ величайшей системы идеализма. Но на чемъ утверждаетъ Платонъ эти свои воззрѣнія? Какія имѣются у него доказательства истины безсмертія души?

Вотъ это доказательство:

- 1. Человікь, искренно преданный философіи, встрічаеть смерть мужественно, съ надеждою за гробомъ получить высочайшія блага. Философъ еще при жизни, болье чымь кто другой, устраняеть душу свою оть общенія сътвломъ, потому что тело при пріобретеніи познаній только препятствуеть душе. Только въ мышленіи, независимо отъ органовъ чувствъ, открывается душф нфчто изъ истинно сущаго. Но мыслить она лучше тогда, когда, оставивъ тело, бываетъ одна. Мы никогда не познаемъ истины до тъхъ поръ, пока наши души смъщаны съ этимъ зломъ. Значитъ разумъніе, къ которому мы стремимся, пріобрътаемъ только тогда, когда умремъ. Сделавшись чистыми отъ безсмыслія тъла, мы сойдемъ къ подобнымъ намъ существамъ и узнаемъ все простое 1). На чемъ основывается это доказательство? Ясно, что мы имъемъ здёсь дёло съ основнымъ положеніемъ идеологін Платона и основными принципами его нравственнаго ученія. Истинно сущее, принципы бытія суть идеи, и высочайшая изъ нихъ-идея блага. Въ познаніи идей состоитъ истинная мудрость, и вибств съ темъ и истинная добродетель, ибо другой цёли у человека быть не можеть. Но эта цель въ совершенствъ достигается только тогда, когда душа, отръшившись отъ тъла, будетъ жить своею самобытною жизнію.
- 2. Наблюденіе надъ жизнію людей, животныхъ и растеній, и вообще надъ всёмъ, чему свойственно происхожденіе, говорить намъ, что все существуеть такъ, что противное происходить изъ противнаго себѣ. Если, напримѣръ, что нибудь дѣлается большимъ, то не необходимо ли надлежало ему сперва быть меньшимъ, а потомъ возрасти до большаго? А если что стало меньшимъ, то сперва оно, конечно, было большимъ. По-

<sup>1)</sup> Phädr. 57. 63. 64. 65. 66. 67. 68.

добнымъ же образомъ изъ сильнейшаго происходить слабейшее, изъ быстрейшаго медленейшее. Точно такимъ же образомъ жизнь и смерть противоположны другъ друга, а оне возникають одна изъ другой. Следовательно, изъ живущаго возникаетъ умершее, и изъ умершаго живущее. Если же это такъ,
то мы имемъ право утверждать, что души умершихъ должны
где нибуль существовать, откуда могли бы вновь приходить въ
эту жизнь 1).

Въ чемъ сила этого доказательства? Оно построено на аналогів съ явленіями природы видимой. Но что даетъ въроятность этой анологія? На какомъ основаніи возможно заключеніе отъ предметовъ матеріальныхъ къ явленіямъ не матеріальнымъ? Очевидно, это возможно только съ точки вртнія Платона на матерію. Матерія есть нѣчто дѣйствующее параллельно съ идеями и носительницею ихъ—душею, слѣдовательно есть нѣкоторая аналогія въ ихъ дѣятельности. Далѣе, откуда увѣренность, что въ круговоротѣ бытія всѣ эти противоположности не исчезнутъ? Это возможно только съ точки зрѣнія Платона на вѣчность міра идей и матеріи.

3. Кто увидель, или услышаль что либо, но вмёстё съ темъ узналъ не одно это, но пришелъ къ мысли и о другомъ, знаніе чего отлично отъ перваго, тому не въ правъ ли мы приписать воспоминаніе о вещи, пришедшей ему на мысль? При видъ нарисованнаго Симміаса, мы воспоминаемъ и о самомъ Симміасъ. При виде нарисованнаго коня можно вспомнить и о человеке, когорому принадлежаль этоть конь. При виде лиры мы вспоминаемь о нашемъ другъ, которому принадлежала лира. Можно такимъ образомъ вспоминать какъ по противоположенію, такъ и по подобію. Такъ, видя предметы равные, мы говоримъ, что они равны или неравны. Но откуда же въ насъ самое понятіе равнаго. Мы необходимо должны знать равное прежде того времени, какъ, увидъвъ въ первый разъ вещи равныя, размышляемъ, что всв онв, хотя и стремятся быть какъ равное, но не могутъ этого достигнуть, ибо имъ чего-то недостаетъ. Сатьдовательно, прежде чемъ мы начали слышать, видеть, намъ



<sup>1)</sup> Phādr. 69. e. 70-72.

надлежало уже имъть знаніе равнаго самаго въ себъ. А не тотъ-часъ ли посль рожденія мы и видимъ и слышимъ? Между тьмъ знаніе равнаго получили мы прежде чувствъ. Слъдовательно, это знаніе мы получили до рожденія. То же самое нужно утверждать и обо всемъ, о чемъ можно говорить, какъ о сущностяхъ самихъ въ себъ, каковы—прекрасное само въ себъ, справедливое, большее, меньшее и т. п. Всъ эти знанія мы имъемъ до рожденія. Въ моментъ же рожденія мы ихъ потеряли. А потомъ по поводу дъятельности чувствъ мы ихъ припоминаемъ. Слъдовательно, ученіе есть постепенное припоминаніе. Поэтому наша душа существовала, прежде чъмъ начало существовать въ образъ человъка, существовала безъ тъла, но имъла разумъніе 1).

На чемъ основывается это доказательство? Оно основывается на мысли о предсуществовании души и о въчномъ быти ея въ царствъ идей. Идеи суть истинныя сущности, истинные объекты знанія, принципы бытія и жизни. Душа человъка, сознательно носящая въ себъ духовные образы этихъ идей, чрезъ которую одну идеи могутъ быть предметомъ сознанія, отъ въчности существуетъ въ царствъ идей, гдъ она искони созерцаетъ идеальную красоту.

4. Душа человъческая безсмертна. Ибо, что такое смерть, какъ не разложение цълаго на свои составныя части? Душа же человъческая не состоитъ изъ частей; она проста, и потому ей не свойственно разложение на части. Но откуда мы знаемъ, что душа несложна и проста? Сложнымъ по пряродъ бываетъ то, что никогда не бываетъ тъмъ же, никогда не остается въ одномъ и томъ же положении, а бываетъ иногда такъ, и иногда иначе, о чемъ нельзя говорить, какъ о сущности самой въ себъ, но только какъ объ отдъльномъ предметъ, напримъръ человъкъ, лошадь, платье и т. п. Всъ таковые предметы не согласны ни сами съ собою, ни между собою. Мы можемъ наблюдать, изучать и постигать ихъ чувствомъ—зръніемъ, слухомъ, осязаніемъ. Предметы же несложные тъ, которые всегда остаются безъ измъненія въ своей природъ, которые всегда остаются безъ измъненія въ своей природъ, которые



<sup>1)</sup> Phädr. 72, e. 73, a. b. c. d. e. 74, a. b. c. d. e. 75, a. b. c. d. e. 76, a. b. c. d. e.

рые всегда остаются равными себь, невидимы и неосязаемы, о чемъ можно говорить какъ о сущностяхъ самихъ въ себь, каковы—равное само въ себь, прекрасное, доброе и др. Очевидно, что душа ближе къ сущностямъ послъдняго рода, и потому она есть существо простое. Это же слъдуетъ и изъ того, что душъ свойственно господствовать надъ тъломъ, повелъвать имъ. Слъдовательно она неразрушима и безсмертна 1). На чемъ основывается это доказательство? Душа безсмертна потому что она безтълесна, невидима, неосязаема, ей свойственно господствовать, и потому она божественна, проста и безсмертна. Очевидно, что это доказательство воспроизводитъ основные принципы идеологіи и антропологіи.

5. Утомленный долгими и напрасными исканіями истины, я вздумаль, говорить Платонь, употребить новый способъ найти ее. Я ръшился прибъгнутъ къ мышленію, и въ немъ искать истину сущаго. При этомъ я всякій разъ полагалъ такое основаніе, которое по моему мнѣнію есть сильнъйшее. Я утверждаю, есть нъчто прекрасное само въ себъ, доброе, великое, справедливое и иное само по себъ. Если же есть что либо прекрасное, кром'в прекраснаго самаго въ себъ, то оно прекрасно не по чему иному, какъ по своему участію въ томъ прекрасномъ. То же говорю я и о всемъ добромъ, справедливомъ и т. п. Всъ эти предметы бываютъ тъмъ, что они есть, отъ своего участія въ сущностяхъ самихъ въ себъ: великое бываетъ великимъ отъ участія въ идеъ великаго, и малое бываеть малымь отъ участія въ идев малаго. Поэтому ты побоишься сказать, что десять больше осьми двумя, т. е., сказать, что не количествомъ и не по причинъ количества, а двумя и отъ двухъ первое больше последняго. Все это значить, что самобытно существують только идеи, и каждая вещь существуетъ настолько, насколько она причастна идев. Итакъ, каждая вещь является носительницею одной идеи, не можеть уже стать подъ другую идею. Говора, что Симміасъ болье Сократа и менте Фодона, мы не приписываемъ одновременно Симміасу и виликорослости и малорослости, а говоримъ, что сра-

<sup>1)</sup> Phädr. 77, c-80.

внительно съ Сократомъ онъ великъ, а сравнительно съ Фэдономъ онъ малъ. Великое не можетъ сделаться малымъ, оставаясь въ то же время великимъ, оно или удаляется, когда подходить противное ему малое, или исчезаеть, когда оно уже подошло. Равнымъ образомъ и всѣ другія противоположности, оставаясь тёмъ, что они есть, не могутъ принять противоположнаго себъ. Обратимъ вниманіе еще на слъдующее: существуеть тепло и холодъ, носитель тепла-огонь, и холода-снегъ. Снъгъ, принимая въ себя теплоту, никогда не будетъ тъмъ, чъмъ быль, но пропадаеть, также и огонь никакъ не можеть, принявъ въ себя холодъ, оставаться темъ же, чемъ быль огнемъ. Подобно сему носительница жизни, то что делаеть тело живымъ, есть душа. Значитъ, душа всегда и всему приноситъ жизнь и противнаго себъ принять и принести не можетъ. А жизни если что-нибудь противно, или нать? Есть-смерть. Сладовательно, изъ того въ чемъ мы согласились, не ясно ли, что и душа никогда не приметъ противнаго тому, что она всегда принесеть, т. е., не приметь смерти. А какъ мы называемъ то, что не принимаетъ смерти? Безсмертнымъ 1).

Свящ. Димитрій Өаворскій.

(Окончаніе будеть).



<sup>1)</sup> Phädr. 84. c. d. e. 85. a. b. c. d. e. 86. a. b. c. d. e. 87. a. b. c. d. e. 91. d. e. 92. a. b. c. d. e. 93. a. b. c. d. e. 94. a. b. c. d. e. 95. a. b. c. d. e. 96. a. b. c. d. e. 97. a. b. c. d. e. 98. a. b. c. d. e. 99. a. b. c. d. e. 100. a. b. c. d. e. 101. a. b. c. d. e. 102—106.

## избранные трактаты плотина.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

#### КНИГА 7-я \*).

Ο τομώ, κακώ μ ποσομό существуеть μιοжество μπεμ, μ ο διατά (περί τοῦ πληθος τῶν ἰδεῶν ὑπέστη καί περί τ' ἀγαθοῦ).

1. Въ Богь не можетъ имъть ивста предварительное обсуждение того, что, какъ н для чего должно быть, чемъ создано; -- выесте съ нимъ дано отъ вечности все то, чему онъ служить началомъ. Делають излишнимъ такое предварительное обсужденіе и сами идеальные сущности, составляющія содержаніе высочайшаго ума: такъ какъ каждая изъ нихъ въ самой себе содержить причину; цель и смыслъ своего бытія, то всё онё существують оть вёчности выёстё съ умомъ. Идея человека; составъ его природи. Иден существъ нераздельныхъ; причина неодинаковаго совершенства этихъ существъ. Идеи силь физическихъ. Умъ, какъ такая универсальная энергія и жизнь, въ которой сразу дана цёлость всёхъ э нергій и жизней 2. Бытіе въ строгомъ смыслів слова первичное-абсолютное благо. Ему обязанъ бытіемъ своимъ самъ височайшій умъ въ томъ смыслів, что составляющія его сверхчувствения сущности обладають истинииль бытіемъ липь насколько имъ. присуще благо. Невозножность точнаго логическаго определенія абсолютнаго блага. Критика различнихъ попитокъ такого определенія блага, какъ цель, къ которой устремлено все существующее. Наше къ нему стремленіе и его исканіе. Влаго, какъ субстанціальная и абсолютная красота. Абсолютно-первому началу не можеть быть усвоено мышленіе, да и никакая другая діятельность, никакое качество и состояніе.

Самъ ли Богъ (высочайшій), или какой либо изъбоговъ, посылая души въ тёла, образовалъ въ лицё глаза въ качествё свётильниковъ, а въ другихъ мёстахъ помёстилъ другіе органы,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 6.

<sup>\*)</sup> Шестая внига трактуеть о числахъ. Мы оставляемъ пока безъ перевода эту спеціальную и въ иныхъ мъстахъ неудобопонятную метафизику числа и числъ.

соотвітствующіе каждому роду ощущеній, ибо предвиділь, что живое существо можеть сохранять свое существованіе—можеть искать однихь вещей, избігая другихь лишь подъ тімь условіемь, если будеть ихъ видіть издали, слышать, къ нимь прикасаться и. т. п.

Но, какъ, спрашивается, Богъ это предусмотрѣлъ? — Прежде всего, конечно, не такъ, что сперва произошли такія живыя существа, которыя сейчасъ и погибли вслѣдствіе неимѣнія органовъ чувствь, и тогда только Богъ, на основаніе этого (опытнаго) знанія далъ людямъ и другимъ живымъ существамъ такіе органы, чтобъ они не потерпѣли той же участи 1).

Болъе уже правдоподобное такое мнъніе: Богъ зналъ, что живыя существа будуть подвержены вліявіямь холода, тепла и другихъ подобныхъ внашнихъ воздайствій и, чтобъ не дать имъ погибнуть, снабдилъ ихъ чувствами и органами чувствъ въ качествъ орудій (для борьбы съ этими воздъйствіями). Но въ такомъ разв мы спросимъ: далъ ли Богъ душамъ органы. когда онъ уже обладали способностію ощущеній, или даль имъ также и эту способность, а вивств съ нею и органы? Если допустить, что онъ даль имъ то и другое разомъ, то это значило бы, что онъ, хотя и прежде этого были душами, но не обладали способностію ощущеній. А если допустить, что онъ обладали этою способностію съ самого момента своего созданія и созданы были такими, съ темъ, чтобъ сейчасъ же могли воплощаться, то это значило бы, что воплощение и жизнь въ тълъ есть состояние для нихъ естественное и необходимое, между темъ какъ освобождение отъ тела и пребывание въ сверхчувственномъ мірѣ неестественно, противно ихъ природъ. А это опять значило бы, что онъ съ темъ именно и созданы, чтобы принадлежать тёлу и жить во злё, что само божественное о нихъ провидъніе таково, чтобъ онъ пребывали во злъ, что самъ Богъ постановилъ такое о нихъ ръшеніе и пришель къ этому решенію, конечно не иначе, какъ путемъ размышленія. Но если такимъ образомъ допускается, что Богъ размышляеть, то спрашивается, каковы тѣ первыя начала

<sup>1)</sup> Тутъ Плотинъ, по всей вѣроятности разумѣетъ ученіе Анавсимандра, Эмпедовла и др.

(изъ которыхъ его размышленіе истекаетъ)? Ибо если это разиышленіе основывается даже на другомъ каксмъ нибудь размышленіи, то все же, восходя къ нему, а отъ него еще далье, необходимо дойти до чего нибудь такого, что предшествуеть всякому размышленію и служить для него началомь, исходнымъ пунктомъ. Итакъ гдё-въ чемъ именно лежатъ начала этого размышленія, въ чувствахъ, или въ разумѣ? Конечно. - не въ чувствахъ, ибо чувствъ никакихъ еще не существовало (когда созданы были души); следовательно,-начало, источникъ его лежитъ въ разумв и только въ разумв. Но если такъ, если въ немъ посылками служатъ часть ея понятія разума (идеи, идеальныя сущности), то и заключение должно дать познаніе лишь о томъ, что содержится въ посылкахъ), т. е., о ноуменальномъ, сверхчувственномъ), и никоимъ образомъ-о чемъ либо чувственномъ, ибо разъ размышленія исходять изъ ноуменальнаго, какъ своего начала, то какъ, спрашивается, оно можеть дойти до того, что не есть ноуменальное, что противоположно ему, какъ оно можетъ вывесть отсюда мысль въ совствить иную область-въ область чувственнаго? Изъ этого слъдуетъ, что (усматриваемое нами) провидъніе въ устройствъ каждаго живого существа и цълаго міра, не можеть быть принимаемо за результатъ размышленія.

Въ самомъ дёлё, въ Богё не можетъ имёть мёста никакое размышленіе, и если мы иногда усвояемъ ему размышленіе, то этимъ хочемъ лишь то выразить, что Богомъ дано всему такое устройство, на какое мудрый человёкъ можетъ быть наведенъ только путемъ размышленія о вещахъ и явленіяхъ болье поздняго (въ сравненіи съ нимъ самимъ) происхожденія; равнымъ образомъ, когда мы усвояемъ Богу предусмотрёніе (пробраско), то этимъ лишь то хочемъ сказать, что онъ все расположилъ, упорядочилъ такъ, какъ это мудрецъ могъ бы сдёлать, только обладая способностію предусмотрёнія и предрасчисленія по отношенію къ такимъ же видамъ и явленіямъ позднёйшаго происхожденія. Конечно при устройствё вещей, не предшествующихъ судящей способности, разсужденіе оказывается естественнымъ и необходимымъ особенно въ томъ случав, когда высшая, чёмъ эта, способность (умъ) не обла-

даетъ достаточной силой; требуется тутъ также и предусмотрвніе, насколько пользующійся имъ не имветь той высшей способности, съ которою могъ бы безъ него обойтись, ибо предусмотрение обыкновенно метать на то, чтобъ произошло. вышло то же, вмфсто чего либо другого столь же возможнаго, и всегда боится, что желаемое имъ не осуществится. Но гдъ сосовершается всегда только нёчто одно съ исключеніемъ всякако иного, тамъ излишне и предусмотръние и разсуждение, сопоставляющее и взвешивающее противоположныя возможности, ибо разъ изъ такихъ противоположностей лишь одна должна наступить, то къ чему тутъ еще предваряющее разсуждение? Мыслимо ли, чтобы начало единое, единственное и совершенно простое разсуждало и принимало ръшение совершить то-то, виъсто того-то изъ опасенія, что если не совершить перваго, то произойдетъ второе? Мыслимо ли, чтобъ оно употребляло тотъ или иной образъ действій лишь после того, какъ опыть подтвердилъ его пригодность и полезность? Вотъ что значилобы допустить въ немъ предвъдъніе и разсужденіе. Такимъ-то образомъ, мало сказать, какъ мы въ самомъ началь сказали. что "Богъ наделилъ живыя существа чувствами и разными способностями", требуется еще побъдить всякія сомнънія и недоумьнія какь относительно действительности этого надыленія. такъ и относительно его образа и способа.

Въдь, если признается, что въ Богъ всякая энергія есть совершенная актуальность, и не допускается, что какая нибудь изъ энергій есть невполнъ актуальная, то вмъстъ съ этимъ необходимо также признать, что въ каждой его энергів содервсъ прочія энергіи. А жатся OTG значить, что Богъ даже будущее есть наличное настоящее не можеть быть такого, что было бы поздне его (и его энергій), и что его (вічно одно и то же) настоящее становится позднъйшимъ (по времени) лишь внъ его-въ иномъ бытін. А если такъ, сила въ Богъ будущее есть настоящее, и именно такое настоящее, которое должно выступить (въ иной форм'ь бытія) поздніве, то это значить, что будущее иміветь въ Богъ сразу такой видъ и составъ, въ которомъ истъ ничего такого, что оказалось бы недостающимъ, отсутствующимътогда—(при дъйствительномъ наступленіи будущаго). А это опять значить, что всь вещи существовали въ Боге уже прежде (появленія въ чувственной формѣ), существовали отъ въчности и всегда, хотя конечно позднѣе (послѣ появленія ихъ въ тълесной формѣ) можно уже говорить о нихъ, что одна слѣдуетъ послѣ другой, потому что когда онѣ оттуда (изъ сверхчувственнаго міра) истекають и тутъ какъ бы распростираются, то одна изъ нихъ показывеется послѣ другой, между тѣмъ какъ доколѣ находятся всѣ вмѣстѣ, онѣ составляютъ одинъ цѣлостный универсъ, т. е., такое бытіе, которое въ самомъ себѣ содержитъ свою причину.

2.—Отсюда-то можно постигнуть ближе и природу ума (высочайшаго). Мы-то мнимъ имъть о немъ представление болъе ясное, чемъ о чемъ нибудь другомъ, а между тъмъ не знаемъ, какъ далеко простирается его действіе, ибо напримеръ мы охотно допускаемъ, что онъ служитъ источникомъ сущности (то оті) для всего существующаго, но не допускаемъ, что въ немъ же лежитъ (διότι) причина, основа и цъль (каждой сущности), а если и допускаемъ, то мыслимъ сущность внъ и отдъльно отъ причины, и представляемъ себъ наприм. особо человъка, какъ статую, и особо глазъ, какъ часть статуи, между тымъ, какъ тамъ (въ умъ, въ сверхчувственномъ міръ) въ идеъ человъка содержится не только его сущность, но также и причина его бытія, потому что быть ноуменальнымъ челов комъ того и другого не что иное, какъ пи стирьне смоевил или соединить въ себъ со своею (спеціальною) сущностію или идесвоего бытія, а безъ этого (безъ ею (спеціальную) причину особой довл'ьющей причины) ни тотъ, ни другой и не существоваль бы (въ числъ ноуменовъ). Тутъ-то (въ чувственномъ міръ), конечно, и каждая часть (въ вещахъ) имъетъ бытіе особо отъ прочихъ частей, и причина бытія каждой вещи лежитъ (часто) внъ ея сущности; но тамъ, гдъ все сущее составляетъ одно вераздёльное единство, каждая сущность тожественна съ своею причиною. Впрочемъ и тутъ въ иныхъ случаяхъ наблюдается такое тождество (сущности и причины), какъ напр. въ такомъ явленіи, какъ зативніе, — сущность его (τί ἐστι ἐκλειψις)



не отлична отъ причины (διά τί) 1). Что же мёшаетъ признать, что (тамъ—въ сверхчувственномъ мірів) каждое сущее между прочимъ въ себів же иміветъ и основу (своего бытія) и что эта основа составляетъ саму сущность его? Не только возможно, но и необходимо это допустить, и тів, которые такимъ образомъ понимаютъ и опреділяютъ сущность и основу (τό τί ήν είναι) каждой вещи, вполнів правильно поступаютъ, ибо въ чемъ состоитъ сущность (δ εστι) той или иной вещи, чрезъ это самое (и для этого самаго (διά τοῦτο) она и существуетъ, или говоря точніве,—не только идея (ἐιδος) вещи есть ея причина и гаізоп d'etre,—это уже неоспоримая истина,—но и сама идея въ анализъ оказывается содержащею въ себів же свою причину—свой гаізоп d'etre; лишь то не вполніз въ самомъ себів иміветъ свой гаізоп d'etre, что иміветъ существованіе не самодівательное и жизнь заимствованную.

Въ самомъ деле, если (истиная) сущность есть идея, а идея есть принадлежность ума, то въ чемъ, спрашивается, можеть лежать ся причина, ся raison d' etre? Если скажете, что-вь умф, то въдь идея не внв и отдъльно отъ ума существуетъ, а составляетъ одно съ нимъ (какъ и онъ-одно съ нею), и если умъ представляетъ собою такую полноту идей, въ которой ничто не отсутствуетъ, то это значитъ, что туть не отсутствують и причины, или основанія ихъ бытія. Въ умъ, конечно, содержатся причины, почему каждая изъ идей есть то, что она есть, но это потому, что самъ умъ имфеть бытіе въ идеяхъ-во всей совокупности ихъ и въ каждой порознь; а это значить, что вопрось, почему произошла (διά τί үе́үо∨є) каждая изъ нихъ, даже не имъетъ смысла, такъ какъ каждая съ перваго момента существованія въ себ'я же заключаеть и причину его (τῆς υποστάσεως ἀιτία); разъ происхожденіе идей не есть діло простого случая, то это значить, что ни въ одной идет не можетъ отсутствовать довитющее основаніе ея бытія, но что каждая, обладая совершенствомъ во всёхъ прочихъ отношеніяхъ, должна обладать имъ и въ этомъ отношенін. т. е., въ себъ же имъть совершенное, вполнъ довлею-

<sup>1)</sup> Это Аристотелевскій приміръ.

щее основание своего бытія. Мало того, -и чувственныя вещи, участвуя въ идеяхъ, въ нихъ-же имъютъ основанія своего существованія. Поэтому, и наобороть, если въ этой видимой вселенной существуетъ тъсная, впутренняя связь между всъми вещами, ее составляющими, если въ ней каждая вещь въ самомъ существованіи своемъ содержитъ основаніе или право бытія, и притомъ всё вещи въ ней находятся въ такомъ же взаимоотношеніи, какъ органы одного тёла, которые не одинъ послѣ другаго, а всѣ вмѣстѣ въ немъ образуются, такъ что каждый по отношенію къ каждому другому служить вмёстё и производящею причиною и производимымъ следствіемъ: то темъ болье такъ должно быть тамъ (въ сверхчувственномъ мірь), т. е., каждая идея имъетъ доватьющее основаніе—raison d'etre по отношенію ко веей совокупности идей, такъ и по отношенію къ самой себь, такъ какъ всь онь существують одновременно (а не другъ послъ друга) и нераздъльно другъ отъ друга, притомъ-же не зависитъ ни отъ какихъ случайностей, то туть каждое причиняемое есть вибств и причиняющее, такъ что каждая идея можетъ быть мыслима какъ причина, не имъющая себъ причины (άναιτίως την αίτίαν έγειν). А если такъ, если идеи (можно сказать) не имъютъ для себя (вившней, производящей) причины, если онв суть сущности, довлівющія себів вполнів и безъ всякой (такой) причины, то это значить, что онъ въ самихъ себъ содержать свои причины, и такъ какъ въ бытіи ихъ нізть ничего случайнаго (т. е., напраснаго или ненужнаго), такъ какъ каждая изъ нихъ обусловливается всеми прочими и сама ихъ обусловливаетъ, то каждая, такъ сказать, умветь ответить за себя, почему и для чего она есть и существуетъ. Такимъ-то образомъ въ сверхчувственномъ мір'в каждой сущности предшествуеть, или в'врнъе сопутствуетъ ея довлъющая причина, которая впрочемъ скоръе есть сущность же, чъмъ причина, или правильнъе, -- которая тождественна съ сущностію. Въ самомъ діль, развіз можетъ появиться и быть въ умъ что либо излишнее (не имъющее себъ разумнаго основанія), когда произведенія его свободны отъ всякаго недостатка и несовершенства? Въдь, если онъ вполнъ совершенны, то нътъ смысла искать въ нихъ чего нибудь недостающаго, или спрашивать ихъ, почему онъ таковы, ибо содержа въ себъ все, онъ содержатъ въ себъ также и свое довлѣющее основаніе, такъ что зная, что и каковы они суть, не трудно уже сказать, и почему или для чего онъ суть. Сущность и довлеющее основание туть даны въ нераздельномъ элементовъ усматриединствъ, и присутствіе обоихъ этихъ вается въ каждомъ актъ ума, въ каждой идеъ. Такъ напр. если взять идею человъка, то вмъстъ съ нею вдругъ и сразу появляется, какъ бы самъ себя вызываетъ къ бытію весь (идеальный) человъкъ, съ самаго начала-сразу всъмъ обладающій совершенно-целый, вполне готовый, а если человекъ не весь сразу есть, но то, или другое все прибавляется въ немъ, то это бываетъ съ нимъ лишь послъ рожденія (въ тъль); тотъ идеальный человъкъ отъ въчности существуеть и потому сразу есть весь во всей целости, подверженнымъ же изменчивости становится человъкъ лишь послъ рожденія въ (тълъ).

3. Но почему же, возразять намь, нельзя допустить, въ умѣ было предварительное размышленіе относительно этого (чувственнаго) человъка? Развъ этотъ человъкъ не сообразенъ съ тъмъ (ноуменальнымъ) до такой степени, что ръшительно ньтъ ничего такого, что можно было бы отнять отъ одного изъ нихъ и прибавить къ другому? Такъ почему же не предположить, что умъ предварительно обсуждалъ и решилъ (созданіе чувственнаго человъка)?-Конечно, когда допускается, что вещи произошли (во времени), что съ этимъ допущениемъ естественно соединяется и то другое, что происхожденію ихъ предшествовало размышленію и обдумываніе; но коль скоро принимается за истину-что вещи отъ въчности всегда происходять, то этимъ самымъ устраняется всякая надобность предварительнаго о нихъ размышленія, ибо то, что всегда есть или бываетъ такъ, а не иначе, собственно говоря, даже не можетъ бы предметомъ раздумыванія (быть ли ему, или не быть, и какъ) 1). Притомъ же если-бы Умъ размышлялъ (какъ лучше всего производить вещи), то это значило бы, что онъ способенъ забывать, какъ онъ дъйствовалъ прежде-отъ начала, и если бы въ самомъ дълъ

<sup>1)</sup> Это - Аристотелевское положение.

позднъйшія его произведенія оказывались лучшими, то это значило-бы, что прежнія были хуже. А если это не мыслимо, если его произведенія сразу были прекрасны, то они и всегда должны оставаться такими же неизмённо, прекрасны же они потому, что бытіе ихъ нераздільно съ ихъ причиною, какъ и здівсь (въ чувственномъ мірф) вещь прекрасна лишь тогда, когда имъетъ все (ей нужное или свойственное), даетъ же ей все присущая ей ея идея, которая владычествуеть надъ ея матеріею настолько, что ничего не оставляеть въ ней безформеннымъ, ибо если-бы что либо осталось безформеннымъ, еслибы наприм. не быль образовань (въ тель живого существа) такой органъ, какъ глазъ, то это было бы уже безобразіемъ. Поэтомуто показать причину той или другой вещи значить ни болье, ни менъе, какъ привести въ извъстность все, что ей свойственно. Почему, спрашивають, есть у живого существа глаза, почему брови?-Да потому, что оно должно имъть все (свойственное его природъ), а если мы отвътимъ иначе и скажемъ напр., что эти части даны ему для избъжанія опасностей, то и этимъ лишь то выразимъ, что въ самой природъ его заключается принципъ, который блюдеть за сохраненіемъ въ целости его существа, пользуясь между прочимъ и этичи частями. А это значить, что природа или сущность предшествуеть (встмъ подобнымъ частямъ тела) и что (особая) причина (каждой изъ нихъ) есть какъ бы часть самой сущности, - часть, конечно, отличная отъ (цілой) сущности, однакожъ бытіемъ своимъ всецъло ей обязанная; тутъ всь части, приноровленныя другъ къ другу, объемлются одною целостною сущностію и бывають совершенны настолько, насколько стоять въ подчинени ей, какъ своей причинъ, или насколько въ ней всъ находятся. Такимъто образомъ оказывается, что (въ понятіи такого предмета, какъ живое существо) идеальная сущность (οὐσία), реальная основа (τὸ τί ἦν είναι) и его причина и цѣль (τὸ διότι) сливаются и составляють одно нераздёльное единое. Поэтому, если правда, что умъ, будучи совершеннымъ, содержитъ въ себъ причины (или разумныя основанія для всего существующаго), то это значить, что въ идеб (человека) должна съ вечною необходимостію и въ совершенствъ заключаться между прочимъ и чув-

ственность, притомъ чувственность своеобразная, опредъленная-такая, которую мы потомъ, видя здёсь (на землё), находимъ, что все въ ней правильно, все обстоитъ, какъ следуетъ. Другими словами, такъ какъ тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) находится во всей полноть причина (тождественная съ сущностію) человъка, то это значить, что и тамъ человъкъ не есть одинъ только чистый умъ, и что чувственностію обладаеть онъ не съ того лишь момента, какъ посылается родиться (а изначала). А если такъ, то не значитъ ди это, что тотъ умъ (ноуменальнаго человъка) самъ по себъ склоненъ къ здъшнимъ (чувственнымъ) вещамъ? Ибо, что другое есть чувственность, чувствительность, какъ не способность воспріятія чувственныхъ вещей? И развъ не нелъпо допустить, что человъкъ, обладая отъ въчности способностію чувствовать, начинаетъ дъйствительно пользоваться ею только здёсь, что эта способность (изъ потенціальности) переходить въ актуальность какъ разъ тогда, когда душа умаляется въ своемъ совершенствъ (отъ соединенія съ теломъ)?

4. Чтобъ выйти изъ затрудненія (въ которое ставять эти вопросы), необходимо войти въ ближайшее разсмотрѣніе того, что такое есть тоть—идеальный человѣкъ? Но пожалуй, лучше начать съ опредѣленія здѣшняго (чувственнаго) человѣка, а то иначе, не зная, какъ слѣдуетъ представлять этого человѣка, котораго въ самихъ себѣ носимъ, не съумѣемъ познать и того. Нѣкоторые 1) держатся того мнѣнія, что этотъ—чувственный человѣкъ по существу своему совершенно тождествень съ тѣмъ сверхчувсткеннымъ. Такъ ли? Рѣшеніемъ этого вопроса прежде всего займемся.

Итакъ, что такое есть земной человькъ,—есть ли это разумъ, отличный отъ его души, дающей ему жизнь и силу мышленія, или онъ есть сама эта такая именно (а не иная) душа, или наконецъ онъ есть не только такая-то душа, но и душа, имѣющая такое-то тѣло? — Человѣкъ обыкновенно опредъляется, какъ живое разумное существо (ζῶον λογικόν); но такъ какъ живое существо состоитъ всегда изъ души и тѣла, то ясно, что это



<sup>1)</sup> Во всей этой главъ и далъе Плотинъ имъетъ въ виду Аристотелевское ученіе объ отношеніи между формою и матеріею въ вещахъ, а также ученіе объ опредъленін, котораго и самъ отчасти придерживается.

определение не есть определение его, какъ души. Когда же онъ опредъляется, какъ синтезъ разумной души и тъла, тогда развъ можетъ быть его субстанція, его истинная сущность въчною (ὑπόστασις ἀίδιος)? Это опредъление соотвътствуетъ человъку лишь съ того мемента, какъ его душа соединяется съ теломъ, и выражаетъ, собственно говоря, лишь то, что имъетъ случиться (съ чистою сущностію человъка), а не то (что есть прежде всего), что мы называемъ человъкомъ въ себъ, само-человъкомъ (αὐτοάνθρωπος); оно скоръе есть простое описаніе, ограниченіе, чёмъ показаніе, въ чемъ состоить первооснова, или истинная сущность (τὸ τὶ ἦν είναι); въ немъ даже не принята въ соображеніе форма, какъ принципъ, образующій матерію, а только констатируется синтезъ обоихъ элементовъ (тъла и души), какъ онъ есть уже въ действительности (чувственной), почему изъ него вовсе не видно, что такое есть человъкъ по своему понятію (т. е., по своему истинному первоначальному существу). Скажуть, пожалуй, что определенія подобнаго рода сложныхъ вещей и должны быть таковыми, т. е., состоять лишь изъ перечисленія ихъ элементовъ; но это значило бы отрицать, что каждый элементъ порознь тоже подлежитъ опредъленію, требуетъ его и допускаетъ. Между тъмъ, если всъ вообще вещи (чувственныя) обыкновенно опредъляются какъ овеществленныя формы (είδη ενολα)-формы, которыя, овладъвая матеріей, образують изъ нея разные виды (вещей), то и относительно человъка возникаетъ вопросъ, что собственно дълаетъ его человъкомъ, и ръшение этого вопроса особенно важно и неотразимо для тъхъ, которые поставляють правиломъ, что хорошимъ опредъленіемъ вещи сл'ядуетъ считать лишь то, въ которомъ показывается первооснова, или истинная сущность вещи (то ті йу єїчаг). Итакъ, что собственно составляетъ сущность человъка? Отвътить на этотъ вопросъ значитъ показать, что именно делаетъ человека таковымъ, каковъ онъ есть, и что всегда ему присуще, что никогда не отдёляется отъ него. Поэтому (если взять вышеприведенное опредёление человіка-Сфоч доукоч, то возникаетъ вопросъ), самъ ли разумъ есть равумное животное, или же это последнее есть нечто отличное отъ разума и составное, а разумъ есть творческая причина разумнаго животнаго? Или. быть можетъ, (въ этой дефиниціи) выраженіе "разумное животное" употреблено вмъсто "разумная жизнь"? Въ такомъ разѣ вышло бы, что человѣкъ есть разумная жизнь. Но развѣ возможна жизнь безъ души? А если не что иное, какъ душа, есть начало, производящее разумную жизнь, тогда выходитъ, что человѣкъ или есть простая энергія души, а не субстанція, или есть сама душа. Но если человѣкъ есть разумная душа, то почему душѣ, одушевляющей какое нибудь животное, не быть тоже человѣкомъ?

5. Итакъ следуетъ согласиться, что въ определение человъка должно входить еще что то другое, кромъ души, и что мъшаетъ признать, что человъкъ есть нъчто сложное, - что онъ есть душа въ такомъ-то разумъ (είναι ψυγήν έν τοιῷδε λόγφ)? Этотъ разумъ можно представлять, какъ опредъленную энергію, нотакую, которая можетъ существовать лишь нераздёльно съпроизводящимъ ее началомъ. Таковы наприм. жизнетворные принципы свмени (οί έν τοις σπέρμασι λόγοι), которые не существуютъ безъ души, однакоже не суть души, и такъ какъ они не бездушны, то не удивительно, что они представляють изъ себя такіе со смысломъ дъйствующіе принципы. Если теперь спросимъ, какая именно душа служитъ началомъ тъхъ жизнетворныхъ энергій, которыя производять не людей (а животныхъ), то придется отвътить, что это дълаеть не душа растительная, а вная гораздо более энергическая и живучая, словомъ та, которая производитъ живыя существа. Вотъ такая-то душа, содержащая въ себъ природу человъческую уже прежде (полнаго) образованія тіла, и присущая тякой матеріи (т. е. сімени) и отпечатліваеть въ тілів свой образъ, формируеть, насколько то позволяетъ природа тела, образъ человека, того, какъ живописецъ рисуетъ портретъ (съ человъка уже сформированнаго), -- созидаетъ низшаго человъка. надъляя ее образомъ и инстинктами, правами, склопностями и способностями человъческими, ВО только слабыми, несовершенными, потому что это не есть первый высшій человікь (не интеллектуальный, не умъ, а чувственный, анимальный). Поэтому, между прочимъ, и чувственныя воспріятія его лишь кажутся яспыми, а на самомъ дёлё гораздо темнёе, спутаннёе воспріятій и представленій (перваго, высшаго человіка), такъ какъ представляють собою лишь ихъ образы, отраженія. Тотъ

первый человъкъ стоить выше этого между прочимъ и въ томъ отвошенів, что, обладая болье божественною душою, имьеть и чувственныя представленія боль ясныя. Воть этого именно человъка и Платонъ разумъетъ (опредъляя его, какъ душу) и если при этомъ говоритъ о душф, пользующейся тфломъ 1), то этимъ хочетъ то выразить, что душа того человъка, какъ боле божественная, господствуеть надъ тою (низшею, о которой идеть рычь), которая непосредственно пользуется тыломь, какъ своимъ органомъ, между твиъ какъ сама она пользуется имъ лишь посредственно (чрезъ посредство этой низшей души). Такимъ-то образомъ когда (благодаря животворящей и формирующей деятельности низшей души) раждается одушевленное чувствующее существо, то къ его душт присоединяется та высшая душа и сообщаеть ему жизнь болье энергичную и совершенную, или точиве, не она къ его душв приближается и присоединяется, а напротивъ сама, не удаляясь (изъ сверхчувственнаго міра), его душу къ себѣ притягиваетъ, такъ что эта касается ея и какъ бы висить на ней. А такъ какъ при этомъ в разумность одной души соединяется съ разумностію другой, то не удивительно, что благодаря свъту (истекающему изъ высшей души) такое живое существо (чувственный человъкъ), будучи само по себѣ слѣпымъ, темнымъ, становится зрячимъ и яснымъ.

6. Но какимъ образомъ высшая душа (разумная) имѣетъ въ себѣ низшую чувственную? Само собою понятно, что она обладаетъ и пользуется чувствительностію, или воспріимчивостію къ чувственнымъ видамъ, лишь настолько, насколько онѣ (своею влеальною сущностію) есть и тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ). Она напримѣръ воспріимчива къ чувственной гармоніи, но почему? потому, что въ то время какъ чувственный человѣкъ ощущеніемъ воспринимаетъ эту гармонію, для нея она сливается съ тою гармоніею, которая имѣетъ мѣсто тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ). Или, такъ какъ огонь, который здѣсь представляетъ нѣкоторое подобіе того огня, который тамъ, то эта (высшая) душа, конечно, имѣла (прежде своего появленія зъѣсь) воспріятіе этого послѣдняго огня, сообразное съ его сущ-



<sup>1)</sup> Разумбется, въроятиве всего, мъсто въ Алкипіадъ 1: μηδέν άλλο τόν ανθρωπον τίναι ή ψυχή р. 130 с.; но тугъ кромъ той души, которая παντί τῷ σώματι χρῆται, вътъ рьчи и и о какой душѣ высшей, чьмъ эта.

ностію. Да и вообще, если тела, которыя находятся здесь, есть вст и тамъ (какъ идеальная сущность), то понятно, что такая (высшая душа) имбла воспріятія и представленія всфхъ ихъ. А такъ какъ человъкъ, который тамъ, есть (по своему понятію) именно такая (высшая, разумная) душа, обладающая такими воспріятіями, то не удивительно, что и человъкъ позднъйшій и низшій, (т. е., чувственный, тълесный), будучи образомъ и подобіемъ (того высшаго человѣка), имѣетъ воспріятія (въ строгомъ смыслѣ чувственныя), представляющія нѣкоторое подобіє воспріятіямъ того (первыйщаго и высшаго) человыка. Человъкъ, который находится въ умъ (божественномъ), есть самый первый (по бытію) и самый совершенный (по существу), и онъ-то изливаетъ свътъ свой на второго человъка (разсудочнаго), а второй-на третьяго (чувственнаго); этотъ третій самый низшій имъеть въ себъ нъкоторымъ образомъ обоихъ первыхъ, хотя въ то же время онъ только какъ бы примыкаетъ къ нимъ обоимъ, но никогда не можетъ стать ни темъ, ни другимъ изъ нихъ. Въ насъ действуетъ иногда исключительно этотъ низшій человъкъ, а иногда къ нему привходить нъчто отъ высшаго, какъ и къэтому высшему присоединяется иногда энергія самаго высшаго человіка, и каждый изъ насъ бываеть то тъмъ, то другимъ (изъ трехъ), смотря по тому, сообразно съ которымъ изъ нихъ действуеть; каждый изъ насъ въ одномъ смыслъ (потенціально) обладаетъ всъми тремя, а въ другомъ (актуально) не обладаетъ.

Когда третья (чувственная) жизнь, составляющая сущность третьяго человъка, отдъляется отъ тъла, тогда, полагають, слъдуеть за нею и вторая (разсудочный принципъ) и такт какъ эта вторая при этомъ не отдъляется отъ сверхчувственнаго міра, то считають естественнымъ, что вторая находится тамъ же, гдъ и третья; но за то когда эта третья жизнь входитъ въ тъло какого нибудь животнаго, то тугъ уже возникаеть недоумъніе, какъ это она можетъ увлечь за собою сюда и ту вторую высшую часть, которая составляетъ сущность человъка? Недоумъніе это разръшается очень просто: эта сущность (потенціально) есть все (т. е., всякая форма жизни), и въ дъйствительности она принимаетъ то такую, то иную форму, сообразуясь съ обстоятельствами; пока она пребываетъ въ пер-

воначальной чистотъ и непорочности, она хочетъ образовать человека и въ самомъ деле образуетъ человека, делая въ этомъ случай то, что лучше, вбо это лучше (чемъ образовать какое нибудь животное); она образуетъ также и существа высшаго порядка-демоновъ, которыхъ природа впрочемъ однородна съ существомъ человъка. Само собою понятно, что существующій прежде (чувственнаго, воплощеннаго) идеальный человъкъ есть существо еще болье божественное, есть уже какъ бы само божество, и подобно тому какъ демонъ божества есть только его образт, точно также (чувственный) человъкъ представляетъ собою только образъ (идеальнаго) человъка, ибо не можетъ-же быть самымъ божествомъ то начало, съ которымъ непосредственно соединяется (чувственный) человъкъ. Ясно, что тутъ оказывается такое же (видовое и степенное) различіе (между началами), какое существуетъ и между душами, не смотря на то, что вст онт суть существа одного и того же порядка. То же самое следуеть сказать и о демонахъ, о которыхъ говоритъ Платонъ (въ Фодръ и др.), т. е., что и демоны представляють собою различные виды. Итакъ, когда съ высшею душею соединена бываеть такая низшая, которая избираеть себь природу и жизнь такого или иного животнаго, то эта низшая душа, не смотря на то, что въ соединении съ тою высшею могла бы произвести человъка, производитъ теперь живое съмя этого (избраннаго ею) животнаго, ибо она обладаеть потенцією и такого стмени и, производя его, проявляеть въ этомъ худшую изъ своихъ энергій.

7. Но если такъ, если душа производитъ природу разныхъ животныхъ лишь послѣ того, какъ сама подверглась порчѣ и извращеню, то не значитъ ли это, скажутъ, что она первоначально вовсе не была предназначена творить ни вола, ни коня, и что поэтому такія порожденія, какъ конь и волъ, представляютъ нѣчто противное ея природѣ? Нѣтъ, они, конечно, наже, или хуже ея самой, но они не представляютъ для нея ничего противоестественнаго, потому что она и въ самомъ началѣ обладаетъ потенцією и коня и пса и т. п. и когда приходится творить живое существо, то она, подчиняясь импульсу своей природы, творитъ или самое лучшее, если имѣетъ въ своемъ распоряженіи все для этого необходимое, или только такое, какое мо-

жетъ, если не имъетъ подобно тому какъ и художники, хотя умьють созидать всевозможные образы, на самомъ дыв однако обыкновенно созидаютъ только или такіе, которые имъ заказываются, или такіе, какіе оказываются возможными при особыхъ свойствахъ матеріала, для нихъ употребляемаго. И въ самомъ дълъ, что мъшаетъ допустить, что творческая сила универсальной души, въ качествъ универсальнаго организующаго принципа, начертываетъ контуры тёлъ еще предъ тёмъ (про ύπογράφει), какъ отъ нея же войдутъ въ эту (организованную) матерію животворящія одушевляющія силы (т. е., индивидуальныя души)? Почему не согласиться, что этотъ предначертываемый эскизъ (προυπογραφή), имфетъ для матеріи значеніе и силу первыхъ передовыхъ лучей проникающаго въ нее свъта (οίον προδρόμους ελλάμψεις είς τήν ύλην)? Ποчему не признать, что душа (индивидуальная) вслёдъ за этимъ уже только завершаеть дело (образованія тела, намеченнаго міровою душею), т. е., сообразуясь съ намъченными контурами и чертами, организуетъ всѣ члены и что каждая душа при этомъ и сама принимаетъ видъ сообразный съ темъ теломъ, въ которое вселяется, подобно тому какъ въ хоръ каждый участникъ сообразуется во всемъ съ тою ролью, которую на себя взялъ.

Вотъ къ какимъ выводамъ постепенно пришли мы, задавшись вопросомъ о томъ, какимъ образомъ соединяется съ природою человъка чувственность и какъ (не смотря на это) сверхчувственное бытіе остается непричастнымъ процессу рожденія и всяческаго измъненія. Мы выяснили и доказали, что не сверхчувственныя сущности ниспадають до положенія чувственныхъ вещей, а напротивъ последнія стремятся уподобиться первымъ, войти и быть въ связя съ ними, и что поэтому чувственный человъкъ отъ ноуменальнаго человъка получаетъ способность созерцать сверхчувственныя сущности, а къ вещамъ чувственнымъ стоить въ такомъ же отношении, какъ ноуменальный человъкъ-къ сверхчувственнымъ. Въдь и эти послъднія суть вещи ощутимыя, но такъ какъ онъ безтълесны, то воспріятіе или представление ихъ совствиъ иное вполнъ ясное и отчетливое, между тъмъ какъ наши воспріятія телесныхъ вещей несравненно темяте, спутанные и потому называются ощущеніями (въ тъсномъ смыслъ слова). Поэтому, если мы земного чедовѣка называемъ чувственнымъ человѣкомъ, то это потому, что съ одной стороны его чувственныя воспріятія хуже (чѣмъ воспріятія ноуменальнаго человѣка), а съ другой въ такой же степени хуже и (подпадающія имъ) вещи, которыя суть только образы ноуменальныхъ вещей. На этомъ основаніи наши (здѣшнія) чувственныя воспріятія могутъ быть принимаемы за темныя, спутаныя мысли (ἀμοδραί νοήσεις), а мысли (тамъ въ ноуменальномъ мірѣ) за ясныя ощущенія или воспріятія (ἐναργεῖς αἰσθήσεις). Вотъ и все о чувственной сторонѣ (въ природѣ человѣка).

8. Но мыслимо ли и какъ это мыслимо, что живыя существа, какъ напр. конь и т. п. (содержащіяся въ высочайшемъ умѣ, какъ идеальныя сущности) не сообразуются съ такими же живыми существами чувственнаго міра (а напротивъ посліднія сообразуются съ первыми)? Отвътъ будетъ такой: конечно, чтобъ произвести (чувственнаго) коня, и всякое другое животное, для этого умъ долженъ имъть предварительно концепцію или идею этого животнаго, но изъ этого вовсе не следуетъ, что въ умъ прежде всего возникаетъ желаніе создать коня и потомъ уже онъ образуеть идею коня; напротивъ ясно, что въ умъ должна быть идея коня прежде, чемъ онъ пожелаетъ создать коня, и что следовательно идея коня въ уме есть не следствіе, а причина или основание для желанія создать коня. Другими словами, конь нерожденный предшествуеть коню, имъющему родиться, и такъ какъ первый конь предшествуетъ происхожденію (чувственныхъ коней), и идея его вовсе не обусловлена предшествующимъ желаніемъ созданія или происхожденія (коней, то это значить, что умъ содержить въ себъ и идею коня и вст вообще ноуменальныя сущности, вовсе не сообразуясь съ судьбою чувственныхъ вещей и вовсе не связываясь потребностію создать этотъ родъ вещей; ноумены изначала существовали (въ умѣ), и соотвътствующія имъ чувственныя вещи проивошли уже потомъ по силъ естественной необходимости, ибо не могъ же процессъ происхожденія остановиться на ноуменахъ. Что, спрашивается, могло бы остановить и задержать ту силу (ума), которая въ одинаковой степени способна и выступать (изъ себя наружу), и пребывать въ себъ?!

Однако, что же именно содержится въ божественномъ умѣ?

Что въ немъ содержатся разумныя существа, -- это понятно, но что за честь для него имъть въ себъ это множество существъ неразумныхъ, безсловесныхъ, не есть ли это для него скорфе явное униженіе? Нисколько: такъ какъ умъ занимаетъ второе мъсто послъ Единаго въ абсолютномъ смыслъ слова, то самъ полженъ быть сколько единымъ, столько же и множественнымъ, ибо въ противномъ случай вместо того, чтобъ стоять после Первоединаго, онъ сливался бы съ нимъ (въ одно и то же существо). Следуя после Первоединаго, умъ, конечно, не можетъ быть выше, но долженъ быть ниже его по степени единства и простоты, и такъ какъ Первоединый въ этомъ отношении превосходите его, то ему необходимо быть больше, чты единымъ, чбо множественность равносильна уменьшенію совершенства Но почему (спросять) не быть уму только двойствомъ (мыслящаго и мыслимаго)? Да потому, что каждый изъ элементовъ этого двойства, вмёсто того чтобъ быть абсолютно-единымъ, представляетъ такое же двойство, и какъ-бы далеко ни простерто было деленіе этой двоицы, каждый изъ самыхъ малей-.шихъ ея элементовъ окажется такимъ же (т. е., двойственнымъ) Притомъ же первая двоица содержить въ себъ разомъ и покой, и движеніе, насколько она есть умъ и вмёстё жизнь-умъ совершенный и жизнь совершенная. Поелику же совершенство ума не въ томъ состоитъ, чтобъ онъ былъ единымъ, а въ томъ, чтобъ онъ быль всецвлымъ, всеобъемлющимъ, то онъ и въ самомъ дёлё содержить въ себе все частные, особые умы и не только равенъ всей ихъ совокупности, но даже больше ея. Равнымъ образомъ и жизнію онъ обладаетъ не такъ, какъ одна индивидуальная душа, а какъ совокупность всёхъ душъ, и вследствіе этого обладаеть всемогущею силою творить такія, т. е., индивидуальныя души. По этой же причинь онъесть совершеннъйшее или всеобъемлющее живое существо, т. е., такое, въ которомъ содержится не одинъ только человъкъ (но всъ роды и виды живыхъ существъ), потому что въ противномъ случат и на землт не было бы никого болте, кромт одного человвческаго рода.

Профессоръ Г. В. Малеванскій. (Продолженіе будеть).



# Христіанскіе догматы о безсмертін души и воскресеніи мертвыхъ въ связи съ философскимъ ученіемъ о загробной участи человъка.

(Окончаніе \*)

### III.

Мы проследили ходь доказательствь безсмертія души, искусно сгруппированныхъ Платономъ въ діалогь Фэдонъ. Прежде всего, изъ изложенія этихъ доказательствъ ясно, что ученіе о безсмертін не есть нівчто случайное въ системів Платона, не есть неожиданно новая точка зрвнія на предметь; оно есть дальнъйшіе выводы и естественное слідствіе изъ основныхъ началь его философіи. Всѣ доказательства этого ученія повторяютъ собою или псходятъ, или предполагаютъ основныя положенія его идеологіи, космологіи, антропологіи и этики, существеннъйшій же узель, изъ котораго они развиваются-это есть ученіе объ идеяхъ, насколько всѣ остальныя части философской системы Платона условливаются принципами его идеологіи. Следовательно, и оценка этого ученія естественно распадается на двъ части, -- первая часть должна коснуться основныхъ принциповъ философіи Платона, а вторая-непосредственно самихъ доказательствъ по отношенію къ ихъ научному и догическому достоинству.

1. Философія Платона есть величественное, единственное въ своємъ родѣ произведеніе человъческаго ума. Оно легло въ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. № 11.

основу многихъ последующихъ философскихъ ученій. Филосовеликаго Аристотеля определилась имъ. Эпикуреизмъ и стонцизмъ разрабатывали отдъльные моменты философіи Платона, предшественникомъ скептическихъ академиковъ былъ агностикъ Сократъ, какимъ мы его видимъ въ раннихъ діалогахъ Платона. Александрійская теософія и неоплатонизмъ питались мудростію Платона. Многіе ученые эпохи возрожденія разрабатывали отдёльныя положенія платонизма. Комбриджскіе платоники. Берклей, Мальбраншъ и цёлое сонмище позднёйшихъ интеллектуалистовъ сохранили до нашей поры духъ и до нъкоторой степени доктрины Платона. Ясные следы платонизма запечатлелись во многихъ системахъ новой философіи. Все это, конечно, есть дучшее свидетельство достоинства системы, глубины мыслей автора и широты его воззрвній. Но въ то же время, въ этомъ движеніи мысли, толчекъ къ которому данъ быль философіею Платова, выясняются и всв недостатки, всв противоръчія, таившіяся въ этой системъ.

- 1. Прежде всего самое основное положеніе системы, ученіе объ идеяхъ, какъ самостоятельныхъ духовныхъ сущностяхъ, искони существующихъ, подверглось самой строгой критикъ и было отвергнуто во всемъ своемъ составъ уже Аристотелемъ 1).
- 2. Понятіе Платона о божествъ неясно и неопредъленно. Очевидно, что Платонъ движущую причину отъ умственной, божество отъ высочайшей идеи, идеи блага, не отличаль. Высочайшее божество—одно и то же. Полагая божество, какъ высочайщую идею, хотя и на высшемъ мъстъ, но подлъ другихъ таковыхъ же, въчныхъ, самобытныхъ идей, это ученіе вносило въ понятіе божества коренное противоръчіе, противоръчіе между самобытностію божества и его ограниченіемъ міромъ идей. Таковое же непримиримое противоръчіе заключается и въ опредъленіи отношенія божества къ міру явленій. Міръ явленій есть въчный образъ, отраженіе идей, которыя проявляють въ ней свою индивидуальность. Какимъ же образомъ мыслимо отношеніе этого отображенія



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Аристотель подвергаетъ критик $^{1}$  учение Платона объ идеяхъ пъ внигахъ своей метафизики.

идей къ верховной идеѣ—божеству <sup>1</sup>)? Этого невозможно опредълить. Личность божества исчезаетъ въ туманъ неопредъленностей, Божество мыслится скоръе не какъ личность, а какъ всеобщій міровой умъ, занимающій средину между личнымъ и безличнымъ.

3. Тому, что понимаетъ Платонъ подъ матеріею, всего приличнъе название несуществующаго, ибо оно не можетъ быть познаваемо ни посредствомъ понятій, ни посредствомъ представленій и воспріятій. Такъ какъ все истинно сущее познаваемо, и при томъ познаваемо такимъ, какимъ оно существуетъ, то матеріи, непознаваемой, остается быть только несуществующею. Въ таковомъ воззрвній на матерію скрыто логическое противоръчіе. Матерія существуеть и въ то же время ея нътъ. Матерія, или несуществующее, производитъ ть свойства, которыми телесное отличается отъ безтелеснаго. Следовательно, ее нужно признать вторымъ на ряду съ идеями принципомъ дъятельности и жизни, отличающимся отъ идей только характеромъ своей деятельности, состоящимъ въ слепой и неразумной необходимости, ограничивающей свободную дъятельность разума. Кромъ невозможности сколько-нибудь уяснить себь, какимъ образомъ несуществующее можетъ производить реальное действіе и стеснять разумно и свободно действующую волю, которан есть само божество, въ этихъ представленіяхъ ясно проходять следы дуализма.

<sup>1)</sup> Правда, въ системъ Платона встръчается и иной кругъ представленій, на основанів которыхъ происхожденіе міра взображается такъ: образователь міра (δημιουργός), взирая на образъ вічно жинаго существа (αὐτοζῶο), образональ душу міра взъ смітшенія ея составных частей, потомъ вещества заключиль въ форму четырехъ элементовъ и въ заключение построилъ изъ нихъ міръ и населиль его органическими существами (Tim. 22 с. и дальн. Leg. III, 677 и дал.). Но это описаніе, какъ въ своемъ ціломъ, такъ и въ подробностихъ имфеть до такой степени мновческій видь, что трудно, почти невозможно уловить заключающееся въ немъ серьезное, научное убъждение философа. Эта мысль о началь міра во времени стоить въ такомъ порязительномъ противорьчіи съ другими его взглядами, особенно съ ученіемъ о въчности идей и человъческаго духа, что необходимо допустить, что ему, въ существъ дъла, нуженъ быль только симслъ о зависимости всъхъ вещей отъ въчныхъ, идеальныхъ основаній, вопросъ же о томъ, необходимо ли для этого временное возникновеніе міра, и мыслимо ли оно само по себъ, остается у него безъ изслъдованія и отвъта. Согласно со всымъ строемъ его системы представляется міръ вічнымъ и безначальнымъ,

Философствующая мысль въ существъ дъла все еще вращается въ томъ безвыходномъ лабиринтъ, въ какой она незамътно вступила еще до временъ Сократа.

- 4. Весь міръ одушевленъ и потому разуменъ. Онъ причастенъ разуму и жизни при посредствъ міровой души. Но что же такое есть сама міровая душа? Каково ея отношеніе къ божеству 1). Каково отношеніе ея ко всъмъ прочимъ видамъ бытія? Какъ понимать то, что она есть причина разума и жизни во всъхъ другихъ существахъ? Есть ли она нѣчто личное, или же она есть безформенная сила, одаренная разумностію? Все это остается рядомъ вопросовъ, на которые нѣтъ отвъта въ системъ, и рѣшеніе которыхъ на почвѣ основныхъ положеній системы невозможно.
- 5. Понятія о душѣ человѣческой не глубоки и недостаточно опредѣленны. Душа человѣческая существуеть ли отъ вѣчности, или же она возникла во времени, прямаго отвѣта на это нѣтъ. Исходя изъ основоположеній системы, нужно полагать, что она безначальна. Тогда какъ же понимать мысль, что высочайшая идея, или божество есть первопричина всего 2). И какое отношеніе души человѣка къ душѣ міра? Почему нужна еще другая, отличная отъ міровой души, носительница жизни и знанія собственно для человѣка? Съ ученіемъ о трехъ частяхъ души какъ примирить неизоѣжную мысль о единствѣ души? Трудно понять, какъ возможно единство самосознанія, если по природѣ всѣ эти три части не составляють одного цѣлаго и не совпадаютъ одна съ другой. Платонъ не показываетъ намъ, какъ умъ оказываетъ свое вліяніе и дѣйствіе на

<sup>1)</sup> Правда, встрівчаєтся въ системі Платона и такой кругь представлевій, гді міровая душа изображаєтся, какъ актъ творческой воли Божества (Тіт. 34, 6 и дальн.). Но эта представленія стоять въ стравномъ и непримиримомъ противорічіи со всімъ строемъ платонизма (См. прим. 29).

<sup>2)</sup> Правда, въ системъ проходить и такой взглядъ на душу: послѣ того какъ Творецъ міра образоваль въ общемъ міровое цѣлое и произвель божественныя сущности (звѣзды), говорится въ Тимеѣ (Тіт. 41. д. е. 69. с. д., а также Phileb. 30 d.), тогда онъ приказаль сотвореннымъ богамъ создать смертную сущность, Они создали человъческое тѣло и смертныя части человъческой души, а самъ онъ создаль безсмертную часть, въ томъ же самомъ сосулѣ, въ какомъ ранѣе создаль онъ міровую душу. Матерія и смѣшеніе были равныя, только меньшей чистоты. Какъ смотрѣть на эти представленія см. выше примѣч. 29 и 30.

низшія части души, и какъ господствуеть онъ надъ ними. Въ душъ, по Платону, мы имъемъ три сущности, которыя только связаны одна съ другой, а не одну сущность, действующую въ различныхъ направленіяхъ. Много и иныхъ трудностей встаетъ при этомъ: какъ безтълесная душа можетъ зависъть отъ чувственнаго, какъ чрезъ эту зависимость, совершенно случайную, она преклоняется къ ложнымъ и нечистымъ склонностямъ, къ фальшивымъ исканіямъ внішнихъ благь и грубымъ ошибкамъ въ выборъ образа жизни, какимъ образомъ по причинъ здъщнихъ отношеній будеть она наказываема въ той жизни, если она существенно отдълена отъ тъла даже въ своей смертной части, вмѣстищѣ страстей, удовольствій и бользней? Мы не можемъ представить, чтобы смертная часть души пережила смерть человека, и въ то же время нельзя себе представить, чтобы она оставалась соединенною съ теломъ и после смерти его. Тогда какова же судьба ея?

## IV.

Взглянемъ теперь на самыя доказательства безсмертія души у Платона со стороны ихъ логической цённости. Мы коснемся только важнейшихъ изъ нихъ. 1. Четвертое доказательство заключаетъ отъ простоты и несложности души къ ея неразрушимости-безсмертію. Душа есть существо простое, не им'єющее частей, и потому она не можетъ умереть, ибо смерть есть разложение цёлаго на свои составныя части. Доказательство не предвидить и не опровергаеть многихь возраженій, ослабляющихъ его силу и значеніе. Платонъ говорить, что душа проста и несложна потому, что она невидима. Но самъ же справедливо ослабляеть это доказательство возражениемъ, что существуетъ только для человъка: "по крайневилимость ней мірь люди не видять ее", говорить онъ. возможна такая точка эрвнія, съ которой душа видима и доступна зрвнію. Указывается еще на могущество души надъ твломъ, какъ на доказательство ея простоты и безсмертія. Но на это можно возразить, что весьма часто и у весьма многихъ тело владычествуеть надъ душею. Далее доказательство говорить, что душа проста, нематеріальна и безсмертна потому,

что она всегда равна себѣ самой и стремится къ неизмѣнному. Но были ученія, которыя всѣ вышеуказанныя свойства души объясняли изъ особенностей матеріи, а вмѣстѣ съ тѣмъ не допускали безсмертія души въ смыслѣ Платона. Наконецъ если бы и было твердо установлено, что душа есть сущность простая, то и тогда, прежде чѣмъ заключить къ ея безсмертію на этомъ только основаніи, нужно было-бы еще доказать, что она не только не можетъ разложиться на части, но и не можетъ исчезнуть, или быть уничтоженною вдругъ, подобно тому какъ вдругъ она могла возникнуть.

2. Послѣднее, пятое доказательство основывается на понятіи о душѣ, какъ носительницѣ идеи жизни. По существу этого доказательства душа есть субстанціональная носительница жизни. Она не есть смертное твореніе, но она есть божественное начало, въ себѣ самомъ заключающее безсмертіе. Она не получаетъ безсмертія отъ Творца какъ его божественный даръ, какъ если бы была по существу своему могущая умереть, но носить его самобытно въ себѣ самой, какъ свою сущность.

Что же собственно доказаль Платонъ своимъ последнимъ, основнымъ доказательствомъ? Доказалъ, что душа и идея жизни тожественны. Следовательно сила доказательства стоитъ тъхъ поръ, пока стоитъ учение объ идеяхъ. И это доказательство несеть съ собою некоторыя существенныя неразрешимыя недоразумьнія. Прежде всего, то, что говорится о душь вообще, приложимо ли къ каждой отдельной душе? Что сказать объ индивидуальной душть и ея неуничтожимости? Приводимое доказательство отъ идеи жизни имѣло бы свою относительную силу только бъ томъ случать, если бы было установлено, что всякая отдельная душа заключаеть въ себе всю полноту идеи жизнв. Но изъ основоположеній системы выходить скорье, что всякая отдъльная душа носить въ себъ только часть этой жизни, есть только искра всемірнаго огня. А потому остается неразръшимымъ вопросомъ: сохранится ли каждая отдёльная душа съ своимъ отдёльнымъ самосознаніемъ, или же по разлучении съ своими тълами всъ души сольются съ идеею всемірной души?

Итакъ что же собственно обосновалъ Платонъ на тъхъ до-

водахъ, достоинство которыхъ мы сейчасъ видъли? Какія истины старался онъ утвердить въ сознаніи человъчества своими глубокими разсужденіями?

- 1. Душа человъческая безсмертна, тъло же его смертно, оно есть источникъ зла и должно умереть. Итакъ философъ утверждаетъ безсмертіе души, а не безсмертіе человъка.
- 2. Душа человъческая безсмертна не вся въ своемъ существъ, она безсмертна только тою своею стороною, которою она устремлена къ созерцанію міра идей, этихъ въчныхъ духовныхъ сущностей. Итакъ безсмертенъ только разумъ человъка, другія же силы—чувствованіе, желаніе, воля не имъютъ залога безсмертія, потому что они служатъ орудіями тъла.
- 3. Что разумѣетъ философъ подъ душею, которую даритъ онъ безсмертіемъ? Есть ли это личная, индивидуальная душа, или же безсмертіе принадлежитъ только роду, идеѣ души? На этотъ вопросъ, исходя изъ основоположеній системы, нельзя дать строго опредѣленнаго отвѣта.

Слово Платона составляеть послѣднее, заключительное слово о безсмертіи для древней философіи и для древняго міра. Послѣдующія философскія ученія—Аристотеля, эпикурейцевь, стоиковь и неоплатониковь не сдѣлали ничего существеннаго, или сдѣлали очень мало для проясненія этой великой истины и упроченія ея въ человѣческомъ сознаніи 1).

То немногое, отрывочное и одностороннее, къ чему пришелъ въ великой истинъ безсмертія Платонъ путемъ своихъ усиленныхъ изысканій, можетъ ли удовлетворить пытливый умъ и жаждущее въры и успокоенія сердце? Этого нельзя ожидать. Человъкъ прежде всего чувствуетъ и сознаетъ себя живою, индивидуальною личностію, отличною отъ другихъ, подобныхъ ему, и это чувство самобытности такъ сильно въ человъкъ, что ничто столь не тяжко, какъ посягательство на эту самобытность. Ученіе же, проповъдующее безсмертіе не личности, а рода, есть плохое успокоеніе для ума и ненадежное утъщеніе для сердца. Оно вноситъ только смуту и тревогу въ душевный міръ человъкъ. Человъкъ сознаетъ себя состоящимъ



Древне-греческій міръ и христіанство въ отношеніи въ вопросу о безсмертін и будущей жизни челов'ява. И. Чистовича. Страница 187.

изъ мыслящей, чувствующей и деятельной души и тела, органа и орудія души въ условіяхъ земнаго ея существованія. Правда, душа неизмфримо выше тфла, она есть благороднфйшая часть человъка, источникъ всего возвышеннаго и чистаго въ его жизни, ея преимуществами человъкъ измъряетъ свое преимущество предъ прочими тварями, но при всемъ томъ человъку дорого и его тъло, потому что только въ немъ и при посредствъ его человъкъ узналъ себя, какъ личность, какъ индивидуума, со всёми своими достоинствами и недостатками. Витсть съ теломъ испытываеть онъ радости и утехи жизни, вивств съ твломъ переносить онъ тяготы и невзгоды, вместв съ тъломъ, пользуясь имъ, какъ орудіемъ, стремится человъкъ къ нравственному и умственному совершенству. И естественно человъку желать, что-бы то безмертіе, которое объщается ему, даровано было не душъ только, но и тълу. Но что же сулить ему ученіе Платона? Оно хочеть утвшить его объщаніемь только безсмертія души, тёлу же грозить разрушеніемъ. Плохое утвтеніе! Человъкъ сознаетъ въ себъ силы ума, чувства и воли. Способность мышленія сильна въ немъ. Въ натурахъ благородныхъ, возвышенныхъ она проявляется съ необычайною силою напряженія и приводить къ глубокимъ изыскавіямъ и изумительнымъ открытіямъ. Но не мене сильна въ человъкъ и способность чувствованій. Чувствованія такъ существенны въ природъ человъка, что каждый актъ мышленія и воли сопровождаются известнымъ чувствованіемъ, и наоборотъ всякое чувствованіе отражается на длительности мышленія и на самоопределенів воли. Чувствованія всегда находятся на лицо въ сознаніи человъка. Опредъленной, ясно сознанной мысли въ данную минуту можетъ и не быть въ сознаніи, но то или иное чувствованіе и настроеніе всегда сознаются нами. Человёкъ не мыслимъ безъ опредъленнаго чувствованія въ каждую минуту своей жизни. Бываютъ минуты особаго напряженія чувства, подъ вліяніемъ котораго и вся духовная жизнь человъка принимаетъ соотвътственное теченіе. Чувствованіями опредъляются склонности и симпатіи человъка. Онъ иногда съ ръшительностію вліяють на его волю и дають направленіе его уб'яжденіямь.

Кромъ ума и чувствованій есть въ природъ души человъка

и сила воли, способность самоопределения къ деятельности. Способность эта двятельна и сильна въ душв. Ею человъкъ проявляетъ вовнъ все свое внутреннее содержаніе, являетъ себя существомъ дъйствующимъ и творящимъ. Потребность дъятельности насущна для человъка. Лишеніе возможности всесторонней дъятельности есть не вознаградимая потеря и положительное несчастие. Чъмъ выше развитие личности, тъмъ сильнъйшую она испытываеть потребность дъятельности въ самыхъ разнообразныхъ направленіяхъ. Убъдительно ли то ученіе, которое, объщая безсмертіе уму, исключаетъ изъ участія въ этомъ благѣ волю и чувство человѣка? Несетъ ли успокоеніе и утітеніе та философія, которая разрываеть единство душевной субстанціи и тому, что само по себ' есть единство, приписываетъ тройственность частей, субстанціонально другь съ другомъ несвязанныхъ. Убедительна ли философія, которая, полагая всю ценность въ уме, какъ способности познанія, ему только одному об'вщаеть безсмертіе и лишаеть этого блага другія, столь же равноправныя и существенныя въ человъкъ силы-чувство и волю?

Несомивно, что и самъ Платонъ носиль въ душв своей чувство неудовлетворенности своими возвышенными философскими изысканіями. Послв продолжительнаго и серьезнаго изученія, послв напряженія всвять силь своего духа, онъ пришель къ сознанію безсилія человівческаго духа и мысли въ рівшеніи возвышенній шихъ вопросовъ философіи и въ томъ числів вопроса о душв человівческой и ея безсмертіи. Это сознаніе съ особенною ясностію высказалось въ тіхъ нерівдкихъ у него мысляхъ, гдів онъ отъ одного только Божества ждетъ полнаго удовлетворенія своихъ завітныхъ чаяній.

"Необходимо ждать, говориль онь, пока кто не научить, какъ должно располагаться въ отношени къ Богу и къ людямъ. Когда же наступить это время, Сократъ, и кто будетъ наставникомъ? Кажется съ особеннымъ удовольствиемъ поглядълъ бы на этого человъка, кто онъ? Это тотъ, который печется о тебъ. Но мнъ кажется, что у тебя сперва надо прогнать мракъ отъ души, которымъ она покрыта, а потомъ показать ей то, чрезъ что имъетъ она познать добро и зло, ибо теперь, мнъ

кажется, ты къ этому не способенъ. Пусть прогонитъ, мракъ ли то будетъ или другое что, я готовъ и ни какъ не убъгу отъ его повелъній, кто бы ни былъ тотъ человъкъ лишь бы мнъ сдълаться лучшимъ 1).

Когда пройдены были всь пути изследованія, истощены всь ученія мысли, чтобы діалектически обосновать истину безсмертія, одинъ изъ собесъдниковъ Сократа, въ внаменитомъ діалогъ Фэдонъ, ставитъ неожиданно такой вопросъ: касательно предмета ностоящей нашей ръчи, Сократъ, мнъ представляется, можеть быть то же, что и тебъ, и именно возможно ли въ этой жизни ясное объ этомъ предметъ познаніе, или невозможно. или очень трудно, однако же отказываться отъ изысканій прежде, нежели вниманіе будетъ совершенно утомлено, свойственно человъку весьма слабому. Въ этомъ отношени нужно достигнуть чего нибудь одного: или узнать и открыть, какъ дъло обстоитъ, или, если это невозможно, принять самое лучшее и неопровержимое человъческое слово, и на будто на доскъ, попытаться переплыть жизнь, если кто не можетъ переплыть ее безопаснъе и върнъе на твердъйшемъ суднъ-на какомъ нибудь словъ божіемъ 2).

Изследуя вопрось о существе добродетели, объ условіяхъ ея возможности и пріобретенія, Платонь въ конце длинной цепи заключеній, приходить къ такому неожиданному выводу: добродетель, какъ нечто доброе, и следовательно, и полезное, хотя условливается вообще разуменіемь того, что делается, но это разуменіе, необходимо должно быть знаніемь, а можеть быть просто правильнымь мненіемь или благомысліемь. Это благомысліе никакъ нельзя счатать за результать обученія, и скоре можно сравнить его съ темь энтузіазмомь или тактомь, силою котораго действують прорицатели и вещіе люди. А если это такъ, то источникь добродетели не обученіе и не природа, а божественный дарь (деїх μοίρх) з).

И въ другихъ сферахъ духовной жизни онъ готовъ скорѣе положиться на помощь божественную, чъмъ на собственныя

<sup>1)</sup> Алк. 13 стр. 150 Д.

<sup>2)</sup> Phäd. 85 C. D.

<sup>3)</sup> Men. 99. E.

силы человъка, какъ бы ни были онъ изнурены. "Политики ничъмъ не отличаются, говоритъ онъ, отъ прорицателей и мужей богодухновенныхъ, какъ скоро они, боговдохновенные и наитствованные, совершаютъ посредствомъ слова много великихъ дълъ, котя и не знаютъ что говорятъ 1). Поэты пишутъ то, что пишутъ по внушенію не мудрости, и какого-то естественнаго дара, приходя въ энтузіазмъ, какъ пророки и предсказатели. Сюда же нужно отнести и тъ мысли его, гдъ онъ, вступая въ явное противоръчіе съ основными положеніями своей системы, считаетъ какъ душу человъческую, такъ и міръ вообще сотворенными и ссылается на благость божественную, какъ ручательство въчнаго бытія міра и души 2).

Много и иныхъ противоръчій скрывалось какъ въ возаръніяхъ Платона, такъ и въ самомъ его характерф. "Несмотря на всю изумительную новизну его взглядовъ, говоритъ историкъ 3), какъ будто современныхъ намъ, Платонъ былъ истымъ Эллиномъ среди Эллиновъ. Въ планы его не входили линскія расы. Хотя онъ и признаваль культуру и ученость Египтянъ и заимствовалъ или, върнъе, дълалъ видъ, что заимствуетъ у другихъ варваровъ грандіозные мины, уравненіе Евреевъ съ Греками, людей свободныхъ и рабовъ, далеко не входило въ кругъ его воззрвній. Онъ раздвляль съ Исократомъ старинное увлечение самымъ отсталымъ и узкимъ эллинскихъ народовъ, Спартанцами; онъ былъ настолько исключителенъ въ своихъ взглядахъ, настолько былъ аристократомъ въ душт, что считалъ унязительнымъ обращать вниманіе на низшія сословія, и, подобно встить Грекамъ того времени, смотрълъ даже на свое идеальное общество, какъ на избранную группу людей, равныхъ между собою и окружентолпою непривиллегированныхъ низшихъ существъ и рабовъ. Это былъ исключительно аристократическій коммунизмъ, основанный не на равенствъ людей, а на ихъ врожденномъ и коренномъ несходствъ; мы видимъ въ полномъ смыслъ слова

<sup>1)</sup> Men. 99. C.

<sup>2)</sup> Tim 41.

<sup>3)</sup> Исторія классическаго періода Греческой Литературы. Дм. П. Магаффи. Переводъ Веселовской. Москва 1883 г. Томъ II, стр. 199. § 438.

республику немногихъ избранныхъ, господствующую надъ остальною массою сурово, почти не терпимо, деспотически... Всъ эти коренныя противорвчія были, безъ сомнівчія, причиною постоянно усиливавшейся сумрачности и тоски, которыя замівчаются въ последніе годы жизни Платона. Онъ не вериль въ способность человъческой природы совершенствоваться. Даже идеальное государство его, если бы оно могло осуществиться практикѣ, заключало бы въ себѣ, по его собственному признанію, зародыть неизбіжнаго разложенія. Родь людской шелъ не впередъ, а назадъ. Діалектика и свободомысліе вели къ скептицизму, соглашение съ установленными идеями къ невъжеству и умственной апатіи. Изъ умолчанія современныхъ Платону историковъ относительно последнихъ летъ его жизни мы безошибочно можемъ вывести заключевіе, что его презирали, какъ празднаго мечтателя всъ, кромъ его непосредственныхъ последователей".

Послѣ всего сказаннаго нами о Платонѣ и его воззрѣніяхъ можно съ увѣренностію сказать, что было бы безуміемъ серьезно думать, что то немногое, слабое и колеблющееся, что сказалъ онъ о душѣ, и въ истинѣ чего прежде всего усумнился онъ самъ, могло лечь въ основу великаго христіанскаго ученія, тѣмъ менѣе могло оно возрасти до полноты христіанскаго міросозерцанія.

Γ.

Что даровало человъчеству христіанство своимъ ученіемъ о безсмертіи?

- 1. Господь силою Своего всемогущества сотвориль человъка состоящимъ изъ души и тъла и предназначилъ его къ безсмертію.
- 2. Человъкъ сотворенъ свободнымъ, вслъдствіе чего онъ от- вътствененъ за своя поступки.
- 3. Злоупотребивъ своею свободою, человъкъ палъ и тъмъ исказилъ свою природу, слъдствіемъ чего была смерть, сдълавшаяся общимъ достояніемъ всего живущаго.
- 4. По закону смерти тѣло разрушается, разлагаясь на свои составныя части и обращается во власть земныхъ стихій, душа же продолжаеть свое бытіе, оставаясь сама собою, сохрання свою личность и самосознаніе, и въ этомъ лежитъ ея безсмертіе.

- 5. Душа безсмертна не по природѣ своей, потому что единъ есть имѣяй безсмертіе Господь (1 Тим. VI. 16), но по милости и благости Божіей. Душа не есть жизнь, но только причастна жизни до тѣхъ поръ, пока угодно это Господу.
- 6. Разлученіе души отъ тъла, причиняемое смертію, есть временное. Въ посл'ядній день міра тѣло, умершее и разрушившееся, возстанетъ изъ праха и соединится съ своею душею.
- 7. Чуло воскресенія тъла, совершится Господомъ Інсусомъ Христомъ,—только Его всемогущею силою Божественною, которою совершено и Его собственное по плоти изъ мертвыхъ воскресеніе.
- 8. Животворящее дъйствіе воскресенія прострется на всъхъ умершихъ, праведниковъ и неправедниковъ. Коснется оно и тъхъ, которыхъ пришествіе Господа застанетъ въ живыхъ. Въ этихъ послъднихъ оно обнаружится особеннымъ измѣненіемъ ихъ тълеснаго организма.
- 9. По существу своему и основнымъ элементамъ воскресшія тъла будутъ тъ же самыя, которыя жили на земль, въ свойствахъ же своихъ и состояніи своемъ будутъ отличнъйшія и превосходнъйшія,—соотвътствующія духовной природъ человъка.
- 10. По мъръ нравственнаго совершенства людей и тъла воскресшія будутъ различны по своему достоинству.
- 11. Ціль воскресенія есть требованіе высочайшей справедливости и правды. Такъ какъ тіло есть существенная половина человіческаго состава, то необходимо, чтобы оно разділило посліднюю судьбу человіна. Итакъ, если душа будетъ наслаждаться блаженствомъ за добрыя діла, то необходимо, чтобы и тіла разділяли съ нею это блаженство Если же душа осудится на вічное мученіе за злыя діла, и тіло должно участвовать въ немъ 1).

На основаніи изложенныхъ выше положеній мы имѣемъ право сдѣлать такія заключенія.



<sup>1)</sup> Существенные моменты христіанскаго ученія о безсмертіи души и воскресенів мертвыхъ признаны нами по руководствамъ: 1) Догматическое Богословіе Православной Кафолической Восточной Церкви Архим. Антонія; 2) Премудрость и благость Божія въ сульбахъ міра и человіка (о конечныхъ причинахъ) Ө. А. Голубинскаго. Третье дополненное изданіе. Москва. 1885 г.; 3) Опытъ православнаго Догматич. Богословія. Епископа Сильвестра.

- 1. Христіанское ученіе о безсмертіи не есть естественная эволюція ученія языческой философіи и въ частности платонизма.
- 2. Христіанское ученіе о безсмертіи есть истинно богооткровенное, во всей полнот'є своей открытое Самимъ Господомъ. Доказательства этихъ положеній сл'єдующія.
- 1. Въ христіанскомъ ученін есть моменты существенно новые, которыхъ нельзя вывести генетическимъ путемъ изъ предшествующихъ стадій развтитія, потому что они отрицають собою то, что имъ предшествовало. Сюда относятся: а) мысль о творчествъ Божества, создавшаго все изъ ничего могуществомъ силы Своей, тогда какъ въ языческомъ міровоззрѣнін міръ совъченъ Богу, или, что то же самое, міръ есть тотъ же богъ; б) душа человъческая, какъ и весь міръ, сотворена Богомъ изъ ничего, и потому имъетъ начало своего бытія; в) человъкъ созданъ состоящимъ изъ души и тъла, которыя своемъ дивномъ союзъ составляютъ единую, правственно-разумную, чувственно-духовную личность, при самомъ сотвореніи своемъ назначенную Господомъ къ блаженству и безсмертію: тогда какъ въ системъ платонизма душа человъка одна существуетъ отъ въчности, тъло же дается ей случайно, временно, въ видъ особаго наказанія; г) по ученію христіанскому душа человъческая наслъдуетъ безсмертіе не въ силу своей безначальной природы, но по милости и благости Божіей, потому что одинъ только есть имън безсмертіе-Господь; (1 Тим. VI, 16); въ языческомъ же міровоззрѣніи души безсмертны по самой природъ своей, какъ безначальныя, д) по ученію христіанскому человъческое тъло вновь соединится съ своею душею и возстанетъ для жизни въчной и безсмертной, смотря по заслугамъ человъка, по взгляду же языческому тъло умретъ навъки, по крайней мъръ въ томъ видъ, въ какомъ оно существовало; е) по ученію христіанскому душа человіка, послів смерти тела сохраняеть свою личность и самосознаніе, таковою же предстанеть она и на судь и войдеть въ жизнь вычную, въ системъ же платонизма нътъ мъста понятію о личности и индивидуальности, и безсмертіе, какое об'єщаеть онъ, не есть безсмертіе личной, индивидуальной души, а безсмертіе рода, безсмертіе души міра, ибо человіческая душа есть искра міровой души.

Итакъ христіанское ученіе о безсмертіи, какъ не имѣющее для себя почвы въ предшествующихъ стадіяхъ развитія, есть даръ Божій, дѣло сверхъестественнаго Божественнаго Откровенія.

- 2. Истина Богооткровеннаго христіанскаго ученія о безсмертін души открывается и изъ внутренняго совершенства, высоты и полноты этого ученія. Само по себ'я это ученіе есть совершеннъйшее и во всъхъ отношеніяхъ безукоризненное. Ни одинъ предубъжденный умъ, никакая человъческая критика не могуть усмотрыть въ немъ ни противорычій, ни односторонности, ни неясности. Ибо что можно возразить противъ всемогущества творческой воли Божества? Мысль о творческой воль разомъ устраняеть изъ міровоззрынія всь непримиримыя противоречія и дуализмъ духа и матеріи и пантеизмъ и гилозоизмъ. Въ учении христіанскомъ душа человеческая объемлется во всей своей полнотъ, сообразно своей истинной сушности. Судьба человъка послъ смерти изображается соотвътствующею истинному понятію о Божествъ, его всемогуществъ и благости, а также понятію о мірѣ и человѣкѣ. Все этомъ ученів исполнено гармоніи, все согласовано между собою, и все объясняется одно другимъ. Мысль пытливая вполнъ удовлетворена, и никакихъ возраженій не предвидится ни съ какой стороны.
- 3. Христіанское ученіе о безсмертін есть сверхъестественное, богооткровенное ученіе. Это видно еще изъ того высокаго, благотворнаго вліянія, какое оказываеть оно на человъка. Всъ силы человъческаго духа находять въ этомъ учени полное удовлетвореніе и успокоеніе. Его нравственное чувство удовлетворено обътсваніемъ полнаго и справедливъйшаго воздаянія, нелицепріятнаго и совершеннъйшаго. Его сердцу объщано созерцаніе красоты совершеннайшей, предъ которой бладнъють радости здешней жизни. Уму человека обещано знаніе всеобъемлющее, въдъніе самой истины полное и непосредственное. Всему самосознанію человіка, какть существа духовнаго чувственнаго, какъ индивидуальной личности. среди другихъ, и отличной отъ всёхъ другихъ, для которой дорого все родное, свое, отличительное, выработанное собственною самодеятельностію, усиліями своей воли и затратою луч-

шихъ силъ,—обътовано сохранение индивидуальности и личности, со всъми дорогими для нея задатками и стремлениями.

- 4. Какъ дивную, поистинъ Божественную, черту этого ученія нужно еще им'ять въ виду и то, что оно, это ученіе, при есей своей возвышенности и полноть ничуть не стъсняеть, не сковываетъ естественно мысли человъка, которой дается здъсь широкой просторъ. Мысль, окрыленная величіемъ предмета, свободно возносится вверхъ, ее не пугаютъ ни страхъ непримиримыхъ противоръчій, ни боязнь оказаться безсильною предъ неодолимыми трудностями. Вопросъ уже решенъ принципівльно и безповоротно. Остается однако же еще задача великая и благородная, задача, представляющая собою все новые горизонты и точки зрѣнія, поставить это рѣшеніе въ связь в согласіе со всёми другими, постепенно уясняющимися фактами знанія во всёхъ соприкосновенныхъ отрасляхъ вёдёнія. А сколько такихъ отраслей? Можно сказать, что нёть такого факта жизни природы и человъка, куда бы не простиралась великая мысль о безсмертін.
- 5. Божественное достоинство христіанскаго ученія о безсмертін открывается еще изъ следующихъ соображеній. Естественная мысль человъка, предоставленная сама себъ, не пришла къ ръшенію этого величайшаго вопроса. Этого мало-она никогда и не могла придти къ вему безъ помощи Божественнаго Откровенія, сколь долго не стремилась бы она къ такому ръшенію. Ибо къ чему могла придти естественная мысль, идя своимъ естественнымъ путемъ, устанавливая сложную цёпь причинъ и следствій, и сама повинуясь ей, --- это было только нъкоторое предчувствіе истины, неясная догадка того, что истина существуетъ, но гдъ эта истина и какова она, уяснить эту истину и формулировать ее съ раздъльностію и ясностію сознанія естественная мысль была не въ состоянів. Всв попытки ея въ этомъ направленіи, даже геніальныя, оставались безуспешными. Оне и должны были оставаться безуспешными и впредь, потому что въ распораженіи мыслящаго духа не было данныхъ для решенія вопроса, не было посылокъ для вывода заключенія.

Въ теченіе многихъ въковъ работала мысль человъческая въ

данномъ направленів. Съ точки эрвнія различныхъ принциповъ решался вопросъ. Ставились одна на место другой точки вренія самыя противоположныя, но съ каждымъ таковымъ усиліемъ, напрягая всю свою энергію, мысль приходила въ результать своихъ стремленій или къ гилозоизму, или пантеизму, или дуализму, т. е., такимъ принципамъ, которые носять въ основъ своей зародышь разложенія и непримиримыхь противоречій и тыть уничтожають сами себя. Положение дыла не измынилось бы къ лучшему никогда, если бы на помощь естественной мысли человъка не пришло сверхъестественное Божественное Откровеніе. И это можемъ мы утверждать съ решительностію. Ибо что мы видимъ въ наше, славящееся своимъ просвъщеніемъ время? Мы видимъ и поучаемся, что во всёхъ важнёйших вопросахъ въдънія: въ вопрось о Богь, мірь и человыкь научная мысль нашего времени, какъ скоро чуждается она истинъ Откровенія, впадаеть въ пропасть или пантеизма, или дуализма, или все того же гилозоизма, хотя, быть можеть, более утонченнаго. Все, что могла сдёлать древняя мысль, работая въ этомъ направленіи, было только ніжоторою подготовкою человіжа къ воспріятію высоких истинъ христіанскихъ. Она подготовляла къ этому, воспитывая въ человеке чувство недовольства всею сумною достигнутаго въдънія, сознаніе недостаточности своихъ силь въ уяснения сокровенныхъ тайнъ бытія, въ познаніи важнатимхъ и насущнайшихъ вопросовъ духовной жизни,---чувство тяготы своею нравственною скудостію и нечистотою, котория не могуть быть препобъждены никакими усиліями человыческой воли,--и вмысты съ тымь жажду божественной помощи въ достижении сокровеннъйшихъ цълей жизни. Все это сейчасъ мы и слышали изъ устъ самаго Платона.

Философія пришла къ отчаннію во всякой истинѣ. Справеливо видѣли въ извѣстномъ, брошенномъ въ легкомысленно презрительномъ тонѣ высокомѣрія вопросѣ Пилата: что есть истина? невольное выраженіе того результата, къ которому пришло все стремленіе древняго міра къ истинѣ. Всѣ опыты найти истину оказались неудачными; поэтому считалось за лучшее вообще отказываться отъ этого безплоднаго мечтанія, мотя вмѣстѣ съ тѣмъ нельзя было вырвать изъ сердца глубококоренящагося въ немъ стремленія къ истинѣ. Истина должна была выдти не изъ изможденныхъ силъ человѣческаго духа, но она должна была вступить въ исторію, какъ дѣло Божіе, и вступить въ лицѣ Того, Кто могъ сказать о Себѣ: "Я есмь истина".

Истина воскресенія и безсмертія стоить въ неразрывной и тъсной связи со всъмъ ученіемъ христіанскимъ. Всъ заповъди и обътованія христіанства направлены къ будущей, въчной жизни, которыя и есть истинная жизнь, къ которой теперешняя есть только приготовленіе. Поэтому если нътъ безсмертія, нътъ и христіанства. Если мертвые не воскресьють, то и Христосъ не воскресъ. А если Христосъ не воскресъ, то и въра наша тщетна. Самъ Господь Іисусъ Христосъ подтверждаетъ истину воскресенія многими яснъйшими словами. Что же особенно важно, Онъ Самъ воскресъ по плоти Своей изъ мертвыхъ и тъмъ далъ осязательный залогъ будущаго всеобщаго воскресенія. Посему-то апостолы учили, что достаточно въровать въ Господа воскресшаго, чтобы быть увъреннымъ во всеобщемъ воскресеніи.

Такимъ образомъ въ христіанстві истины безсмертія и воскресенія составляютъ существенные предметы віры и получаютъ свою достовірность отъ этой віры. Здісь оні не служатъ
предметомъ доказательствъ. Здісь говорить самъ Богъ. Здісь
оні несомнінны, какъ жизнь. Доказательства нужны для невірующихъ и колеблющихся. Слово же истины 1) свободно и
самовластно. Она не хочетъ подлежать испытанію посредствомъ
доводовъ, не допускаетъ изслідованія путемъ доказательствъ.
Его благородство и достовірность требуютъ, чтобы вірнии
тому, кто послаль его. Слово же истины посылается отъ Бога...
и ніть иныхъ доказательствъ помимо самой истины, которая
есть Богъ.

Свящ. Димитрій Өаворскій.



<sup>1)</sup> Іустинъ. Отрывовъ о воскресенін, гл. І.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

«Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

9. Намъ возразять: что умъ (божественный) содержить въ себъ идеи животныхъ благородныхъ, съ этимъ еще можно согласиться, но какъ можетъ быть въ немъ мъсто для животныхъ ничтожныхъ, лишенныхъ разума? Ибо, если достоинство живого существа изм'вряется степенью его разумности, то понятно, что какъ разумность живого существа выражаетъ его благородство, такъ отсутствіе въ немъ разумности равносильно его ничтожности, или низменности. Конечно, не легко понять, какъ это что либо лишенное смысла и разума можетъ быть достояніемъ, или произведеніемъ ума, въ которомъ все сущее пребываеть и отъ котораго все происходитъ. Прежде, чъмъ войти въ ближайшее изследование этого вопроса, мы желалибы поставить на видъ, во 1-хъ что человъкъ земной совсъмъ не таковъ, какъ тамошній (въ бож. умф), какъ равно и всЪ животныя здёшнія совсёмъ не таковы, какъ тамошнія, -- ибо тамъ всё существа несравненно совершеннёе, чёмъ каковы они здёсь, и во 2-хъ, что тамъ (въ божеств. умѣ) нётъ ни одного такого существа, которое было бы разумнымъ въ строгомъ смыслѣ слова, ибо разумность, т. е., разсудительность появляется (въ живыхъ существахъ) только уже здёсь, между тым какъ тамъ имьють мьсто лишь ть высшіе и чистые акты (ума), которые предшествують всякому разсужденію. По

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 11.

этому, если спрашивають, почему здесь (на земль) одинь только человъкъ мыслитъ, разсуждаетъ, а другія существа нѣтъ, то на это можетъ быть данъ такой отвътъ: такъ какъ тамъ (въ ноуменальномъ міръ) человъкъ представляетъ собою совсъмъ иной актъ (божеств. ума), чемъ все прочія живыя существа, то и разумъ его здёсь отличается отъ разума прочихъ животныхъ, у которыхъ тоже въдь замъчаются некоторые следи разумности, сообразительности. Но почему, спросять, всё животныя не въ одинаковой степени разумны? А почему (спросимъ мы въ свою очередь) сами-то люди не одинаково мудры? Въдь, стоитъ только вдуматься въ дъло, и станетъ сразу понятно, что всь эти жизни, представляющія такую массу движеній, и всь эти умы, представляющіе такое множество, не могуть быть совершенно одинаковыми, но должны непременно чёмъ нибудь отличаться другъ отъ друга. Отличіе же это можеть состоять не въ иномъ чемъ, какъ въ томъ, что оден существа имфють и проявляють больше ума и жизни, другія меньше, что стоящіе въ первомъ порядкі отличаются первостепенными къчествами, стоящіе во второмъ порядкъ-второстепенными и т. д. Такимъ-то образомъ между умами одни суть божества, другіе составляють второй порядокь существь, надъленныхъ разумомъ, и третьи составляють тотъ порядокъ существъ, которыхъ мы называемъ неразумными. Но даже то, что нами называется неразумнымъ, тамъ (въ ноуменальномъ мірь) есть разумъ и умъ, ибо тамъ напримъръ какъ мыслящій коня есть умъ, такъ равно и мышленіе коня (т. е. идея коня) есть умъ. А если такъ, если тамъ имфетъ мъсто одна чистая мысль, то ничего нътъ невозможнаго или немыслимаго въ томъ, что эта мысль, оставаясь (въ каждомъ актъ) мыслящею, имъетъ иногда своимъ предметомъ-(полагаетъ къ существованію) п нъчто такое, что само не мыслить. Однако, такъ какъ оказывается, что (въ бож. умъ) мысль и мыслимая вещь одно и тоже, то какъ же это предметомъ или продуктомъ мысли можетъ быть и бываетъ вещь, лишенная мысли, --- неужели --- такъ, что умъ мысля (полагая такую вещь) отъ самаго себя отръкается—дълается безмысленнымъ?—Конечно, нътъ, то только (въ каждой мыслимой вещи, въ каждой идев) умъ принимаетъ

особую опредъленную форму ума, какъ равно и особую, опреділенную форму жизни, и подобно тому какъ какая-бы-то ни была-(даже самая низшая) форма жизни не можетъ быть совсемъ лишенною жизни, такъ никакая определенная форма ума не можетъ быть лишенною всякаго смысла. Притомъ-же тогь умъ, который присущъ тому или другому живому существу, напримеръ человеку, не перестаеть отъ этого быть универсальнымъ умомъ всёхъ существъ и вещей, такъ что какую часть его ни взять, онъ туть весь и все, но только въ каждой изъ нихъ-въ иной форм'ь; актуально онъ проявляется всегда только въ такой или иной опредъленной формъ, но потенціально онъ есть совокупность всёхъ возможныхъ формъ. Мы-то имбемъ дело главнымъ образомъ съ индивидуальными (чувственными) вещами, существующими актуально, а онъ представыяють собою то, что есть последнее (въ порядке бытія). Такъ напримъръ такое живое существо, какъ конь, есть одна изъ последнихъ ступеней проявленія ума; умъ, въ своемъ движеніи отъ болье совершенныхъ формъ жизни къ менье совершеннымъ, на извъстной ступени творитъ коня, а даже еще какую нибудь низшую форму жизни, потому что чемъ дальше онъ раскрываетъ свои силы, тъмъ болъе онъ какъ бы истощаются и на каждой новой ступеви какъ бы теряютъ нѣчто изъ своего первоначальнаго избытка. Но за то, по мфрф того какъ живыя существа становятся все менъе и менъе совершенными, обыкновенно отсутствие у вихъ такого или иного совершенства искупается прибавкою чего нибудь новаго для удовлетворенія жизненныхъ потребностей, -- появляются напримъръ когти, копыта, рога, клыки и т. п. Такимъ-то образомъ хотя умъ нисходить (до такихъ низшихъ ступеней творенія), но онъ и туть проявляеть неисчерпаемую полноту своей природы, въ самомъ себъ находя всяческія средства вознаградить такія или иныя недостатки (своихъ тварей).

10. Но какъ это и почему, скажутъ, даже тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) такое несовершенство? Почему напримъръ даже ноуменальное животное имъетъ рога,—да и зачъмъ,—неужели для защиты? Конечно,—не для этого,—а для того, чтобъ, булучи такимъ, а не инымъ животнымъ, оно было совершеннымъ

въ своемъ родъ, совершеннымъ какъ живое существо, какъ твореніе ума, какъ жизнь, имъя чьмъ восполнить недостающее въ своей природъ. Эти и подобныя отличительныя особенности появились и существують для того, чтобы каждая изъ нихъ замъняла и вознаграждала каждую другую и чтобы такимъ образомъ всѣ существа составляли изъ себя одно совершеннъйшее живое существо, одну совершенъйшую жизнь, совершеннъйшій умъ, и въ тоже время изъ нихъ было совершеннымъ, насколько можно и должно быть совершеннымъ существу отдёльному. Такъ какъ ноуменальный мірь должень представлять собою единство во множествь, то понятно, что элементы этого множества не могутъ быть одинаковыми до полнаго тождества, ибо въ противномъ случав этотъ міръ представляль бы собою совствиь иное единство-чистое, полное, неразличимое. Поелику онъ есть единство сложное, составное, то онъ долженъ содержать въ себъ различные ряды и виды вешей, притомъ такъ, чтобы каждый изъ нихъ (не терялъ въ его единствъ, а) сохранялъ въ цълости свои специфическія различія, свою особую форму и сущность. Поэтому, всё такія формы, какъ напр. форма (родовая) человъка, должны содержать въ себъ каждая свойственное ей многоразличіе видовъ, между которыми, не смотря на ихъ единство (рода), одни болѣе совершенны, другія-менье, подобно тому какъ напр. о глазь или пальпъ, какъ членахъ одного тъла, можно говорить, что тому и другому принадлежитъ меньшая степень совершенства, чъмъ всему тѣлу въ цѣлости. Такимъ только путемъ и достигается возможно большая полнота совершенства (въ міръ). Въдь напр. понятіе живого существа-содержить вь себъ (кромъ общей, родовой сущности) еще и начто другое (видовыя различія), какъ и въ понятіи добродътели есть элементь и общій и специфическій; но и наоборотъ, если все существующее въ цъломъ прекрасно, то это потому, что таково, т. е., одинаково прекрасно то общее и единое, которымъ все объемлется.

11. Міръ, говорятъ (Платонъ въ Тимэѣ), не пренебрегъ ни одною изъ породъ всѣхъ тѣхъ живыхъ существъ, которыя въ немъ появились по той причинъ, что онъ, какъ вселенная долженъ содержать въ себѣ полноту существующаго. Откуда же,

спращивается, міръ им'ветъ все то, что въ себ'є содержитъ? Не оттуда ли—свыше? Конечно, —такъ, —конечно, онъ им'ветъ все лишь потому, что все это есть тамъ (въ ноуменальномъ мір'є) какъ произведеніе ума, какъ идеальныя сущности, и если въ мір'є есть огонь и вода, то въ немъ должны быть также и растенія. Однако какъ же это такъ (въ ноуменальномъ мір'є) могутъ быть даже растенія? Да и огонь и земля, какъ они тамъ могутъ обладать бытіемъ и жизнію? Или, быть можетъ, они тамъ мертвы, такъ что не все тамъ живо? Какъ, въ какомъ вид'є вообще ваходятся тамъ эти и подобныя вещи?

Что касается прежде всего растительнаго царства, то связь его съ міромъ разума можеть быть признана уже въ виду того обстоятельства, что даже здёсь (на земле) каждое растеніе, какъ своего рода живая сущность, обладаеть своего рода разумнымъ началомъ. А если такъ, --если этотъ разумный принципъ, составляющій (внутреннюю) сущность растенія, оказывается въ немъ матеріальнымъ какъ особаго рода жизнь, какъ особаго рода душа, какъ особое начало единства (всъхъ органовъ растенія и ихъ функцій), то развѣ можетъ быть онъ первымъ растеніемъ (т. е., первымъ началомъ растительнаго царства)?! Конечно,---нътъ, конечно прежде и выше его стоитъ то первое растеніе, отъ котораго происходить онъ самъ (какъ организующій принципъ такого-то, а не иного растенія). Первое растеніе (его идеальная сущность) представляеть собою единство, между темъ какъ эти растенія (въ ихъ родахъ и видахъ) представляють собою вытекающее изъ него съ необходимостію **множество.** А если такъ, то это значитъ, что первое растеніе, какъ сама сущность (или сила) растенія, обладаеть жизнію въ гораздо высшей степени, чёмъ всё эти (земныя) растенія, которыя существують и живуть только по его мановенію и потому обладають лишь второю, а то даже только третьею степенью жизни.

Ну,—а земля—то какъ тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) можеть имъть мъсто? Какова ея (идеальная) сушность? Имъеть ли и она тамъ жизнь, и если да, то какимъ образомъ? Прежде, чъмъ отвътить на этотъ вопросъ, спросимъ, какова эта наша земля, въ чемъ состоитъ ея сущность? Несомнънно одно,—

что она должна имъть и имъеть свою особую форму, а виъстъ съ формою и свой особый (формирующій и значить) разумнообразный принципъ. Но мы выше показали, что присущій растительному царству (морфологическій) принципъ--есть принципъ-живой (одушевляющій). Спрашивается, присущъ ли такой принципъ и нашей земль? Конечно, присущъ, потому что если мы возьмемъ даже вещи, такъ сказать, наиболъе земляныя, то и въ нихъ увидимъ присутствіе ея особой природы (производящей силы): даже ни появленіе камней и ихъ возрастаніе, ни вздыманіе и образованіе горъ не могло бы имъть на землъ мъста, еслибы ей не присущъ былъ нъкій одушевленный принципъ, который и производитъ все это извнутри посредствомъ скрытой (отъ глазъ) внутренней работы. Этотъ формирующій принципъ земли (είδος τής γής) долженъ быть представляемъ по аналогіи съ темъ принципомъ, который составляетъ (внутреннюю) природу, или сущность дерева (вообще растеній), и въ силу этой аналогіи землю можно сравнить со стволомъ дерева, а (оторванную) отъ земли скалу-съ вътвью оторванною отъ дерева. Поэтому, и наоборотъ, когда представимъ, что эта скала не подверглась отторженію отъ земли, а стоитъ съ нею въ столь же внутренней связи, какъ и вѣтвь, до отторженія съ живымъ деревомъ, то для насъ станетъ понятно не-только то, что эта творческая природа (бушю орубива фивіс) земли представляеть своего рода жизнь не чуждую разума, но и то, что земля тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) обладаеть еще болье полною и совершенною жизнію и что эта ея ноуменальная жизнь и есть сама земля (αὐτογῆ), или та первая земля  $(\pi \varsigma \acute{\omega} \tau \omega \varsigma \ \gamma \tilde{\eta})$ , отъ которой происходить эта наша земля.

Потомъ, если огонь, подобно всему прочему, представляетъ собою матеріализованную сущность, то и его появленіе и существованіе (въ чувственномъ мірѣ) нельзя представлять, какъ безпричинное и случайнос. Откуда, отъ чего въ самомъ дѣлѣ, происходитъ онъ? Говорятъ,—отъ тренія. Но вѣдь прежде всего во вселенной, да и въ тѣлахъ, которыя трутся одно объ другое, долженъ присутствовать огонь (для того, чтобы онъ могъ получиться отъ тренія). А если такъ, то не въ матеріи

же огонь имъетъ свой источникъ, потому что матерія сама по себъ даже потенціально его въ себъ не имъетъ, значитъ, и произвести не можетъ. Псиятно, что творческимъ началомъ огня должень быть также принципь, (не матеріальный, а) формообразующій, -- вопросъ только въ томъ, что же это принципъ? Конечно, онъ есть не что иное, какъ своего рода душа (сила), способная производить огонь, то есть, своего рода жизнь и своего рода мысль (ζωή καί λόγος), составляющія изъ себя одну и туже сущность. Вотъ почему Платонъ говорить, что во всехъ этихъ вещахъ (телахъ) есть душа 1), то есть, сила, способность производить чувственный огонь. Само собою понятно, что тоть огонь тамошній (ноуменальный), который служить первоисточникомъ здёшняго, представляеть собою своего рода огненную жизнь (ζωή τις πυρίνη) и есть огонь несравненно болъе совершенный; будучи же болье совершеннымъ (чъмъ земной), онъ обладаетъ и болъе совершенною жизнію; итакъ, и самоогонь (αὐτὸ τὸ πύρ) живетъ.

То же самое следуеть сказать и (объ остальныхъ двухъ стихіяхъ) о водъ и воздухъ. Почему, въ самомъ дълъ, не быть имъ одушевленными точно такъ же, какъ и земля? Въдь, и они (вмъств съ двумя прочими) содержатся въ идев универсальнаго, всеобъемлющаго живого существа, какъ его части. То правда, что жизнь въ нихъ неявна, незамътна, какъ незамътна она и въ землъ; однако мы можемъ заключать о жизни въ нихъ на томъ же основаніи, по которому заключаемъ о жизни земли, т. е., по ея произведеніямъ, потому что, въдь, живыя существа рождаются и живуть даже въ огнъ, и тъмъ болъе въ водъ и въ воздухъ. А что здъшній огонь, то восгорающійся, то вдругъ потухающій, этою, своею мимолетностію, такъ сказать, проскользаеть мимо универсальной души, то это потому, что онъ, не имъя для себя постоянной (несгораемой) массы, не можетъ и проявить всю свою душу (т. е. силу, живучесть). То же самое следуетъ сказать о воздухе и воде: если бы эти стихіи имели природу болъе устойчивую, то онъ явно показывали бы свою



<sup>1)</sup> Нѣтъ въ сочиненіяхъ Платона такого выраженія въ буквальномъ видѣ; но содержащанся въ немъ мысль могла быть выведена Плотиномъ изъ ученія Платона о міровой душѣ в ея космическихъ функціяхъ, какъ оно изложено въ Тимэѣ.

душу (жизненную и жизнетворящую силу); но такъ какъ природа ихъ есть текччая, то онъ и не обнаруживаютъ явно души, хотя имфють ее. Онф въ этомъ отношеніи похожи на влаги, циркулирующія въ нашемъ телё-такія, какъ напр. кровь: въдь мясо, которое намъ кажется явно одушевленнымъ, образуется и живеть на счеть крови, и на этомъ основаніи въ крови тыть болье должна-бы присутствовать душа, а между тымь кровь кажется лишенною души потому что она сама по себъ нечувствительна, не способна оказывать сопротивление (прираженіямъ отвиф) и легко отдъляется отъ одушевляющей (все тъло) души; таковы же приблизительно въ разсматриваемомъ отношении и вст три вышеноименованныя стихии. Что касается въ частности воздуха, то можно думать, что живыя существа, образованныя изъ стущеннаго воздуха, хотя способны чувствовать, но не подвержены страданію, и что подобно тому какъ свътъ нераздъльный и перманентный проникаетъ собою воздухъ лишь настолько, насколько этотъ последній самъ перманентенъ, такъ и въ такой же степени и душа проникаетъ и окружаетъ воздухъ, сама однако не совпадая съ нимъ (самимъ своимъ существомъ). То же самое приложимо и ко всемъ прочимъ стихіямъ (въ разсматриваемомъ отношеніи).

12. Ко всему этому присоединяется и такое соображение: если мы вынуждены допустить, что наша вселенная имфетъ своимъ первообразомъ міръ ноуменальный, то уже тімъ боліве должны принять, что этотъ последній есть весь и всецело живой и что онъ, выбстъ со всею полнотою совершенствъ, содержить въ себъ и всю полноту существъ. А это значить, что тамъ (въ ноуменальномъ мірѣ) и небо живо и не лишено того, что мы гдёсь называемъ звёздами, ибо въ этомъ (въ полной звъздной системъ) и состоитъ существо неба, и земля тамъ не мертва, а жива и не пуста, а полна всеми теми животными, которыя у насъ извъстны подъ именемъ земнородныхъ и пфшеходящихъ, а равно и растеніями, насколько и растевія произрастаютъ изъ живого начала, и море тамъ со всеми водами: представляеть изъ себя неизсякаемый потокъ жизни и содержитъ въ себъ всъхъ животныхъ водныхъ, наконецъ и воздухъ тамъ есть со всёми животными, имѣющими соотвётственную

съ нимъ природу и способнымъ жить въ немъ. Да и возможно ли, чтобы всв эти существа не были живыми тамъ-въ самомъ живомъ-въ самомъ первоисточникъ жизни, когда они даже здёсь обладають жизнію?! И развё мыслимо, что тамъ каждый родъ существъ не опредъляется къ бытію никакою (разумною) необходимостію? Если необходимостію (т. е. разумною целесообразностью) определяется тамъ природа великихъ частей міра, то ею же опредбляется и природа тіхх существъ, которыя между ними распредёлены, такъ что таковымъ необходимо быть небу, таково оно и есть, таковы же, а не иныя (т. е. сообразныя съ его природою) и существа его наполняющія; не быть имъ совсёмъ, или быть иными, чёмъ каковы они есть, можно было бы только подъ условіемъ, еслибы самого неба не было, или оно было бы совствить инымъ. Поэтому, недоумъвать и спрашивать, почему и какъ такія-то живыя существа (наполняющія небо), значить спрашивать, откуда и почему небо таково, а это опять значить спрашивать, откуда н какъ все вообще живое, а это опять значитъ вопрошать, откуда, какъ и почему жизнь универсальная, душа универсальная, умъ универсальный, т. е., такое бытіе, никакого недостатка, лишенія, несовершенства, нътъ а напротивъ все исполнено жизни и какъ бы кипитъ жизвію. Все истекаетъ отсюда, какъ ръка-изъ одного источника, который следуеть представлять себе не какъ ветерь дующій и не какъ теплоту согръвающую, но какъ такую нъкую единую силу, которая производить и сохраняеть всв и всякія качества-пріятность самыхъ дивныхъ запаховъ, крѣпость вина и сладость самых втонких соковь, яркость самых чистых цевтовъ, мягкость самаго нъжнаго на осязаніе, риемъ и гармовію звуковъ самыхъ пріятныхъ для слуха.

13. Ни умъ, ни происходящая отъ него душа, повторяемъ, не суть абсолютно-простыя сущности, но объемлютъ въ себъ всю полноту и все разнообразіе сущностей, которые конечно просты, то есть, не сложны, насколько представляютъ собою (сверхчувственныя) начала и энергіи, ибо тамъ (въ ноуменальномъ міръ) энергіи тъхъ сущностей, которыя занимають посітанее мъсто, просты (также, индивидуальны), а энергіи за-

нимающихъ первое мъсто, всеобщее, всеобъемлющее. Такъ, что касается прежде всего ума, то конечно движение его есть всегда одинаковое и тождественное, но не такое, чтобы каждый актъ его былъ тождественъ съ каждымъ другимъ и представлялъ собою одну неделимую (особую и самостоятельную) часть, а также, что каждый актъ его (будучи отличнымъ отъ каждаго другого, въ то же время) содержить въ себъ многое, все, поелику тутъ даже то, что есть часть, вовсе не есть абсолютнопростое единство, но единство дълимое до безконечности. Конечно, въ этомъ своемъ движеніи умъ какъ бы проходить извъстный путь отъ какого нибудь начальнаго до какого нибудь послъдняго пункта, но неужели то, что полагается имъ въ срединъ между этими двумя пунктами, есть нъчто стольже однообразное, какъ наприм. линія, или односоставное, не обладающее различными свойствами тьло?! Что за честь и слава для ума, еслибы въ самомъ деле было такъ? Ибо ясно, что еслибы умъ не простирался (своею дъятельностію) на разнообразіе, еслибъ постоянно н'вчто иное, или новое не влекло, не будило его къ (проявленію) жизни, то онъ не быль бы актуальною энергіею и состояніе его ничёмъ не отличалось бы отъ бездъйствія, а если бы дъятельность его однообразная и могла какимъ нибудь образомъ быть постоянною, то все же это (однообразіе дъятельности) означало-бы, что онъ обладаетъ только однимъ видомъ, одною формою жизни, а не жизнью универсальною, всеобъемлющею. А такъ какъ ему надлежить жить всяческою жизнію, --обладать жизнію вездів и отовсюду, такъ что-бы въ немъ не оставалось ни одного пункта не живого, то ему необходимо и двигаться, или быть движимымъ ко всему (что должно существовать, жить). Понятно, что всякій разъ, какъ онъ совершаетъ одно единственное извъстной формы движеніе, онъ производить только одну единственную сущность или становится едино съ нею, пока не переходитъ ни къ какой другой, а коль скоро переходить къ какой либо другой сущности, то (въ этомъ новомъ актъ) онъ самъ становится этою другою, и такимъ образомъ (вмёсто одной) оказываются двъ сущности. Если-бы эти двъ сущности были совершенно тождественны, то это значило-бы, что самъ умъ не выступилъ въ нихъ изъ своего единства (т. е., после акта, положившаго первую изъ нихъ, не совершилъ другого акта для положенія второй); а такъ какъ на самомъ дъл каждыя такія двъ сущности всегда необходимо различны, то умъ, движимый стремленіемъ къ разнообразію, полагаетъ всегда вслёдъ за ними новую третью сущность, подобно имъ содержащую въ себъ вмъстъ съ элементомъ тождества и элементъ различія-инаковости (έτερότης καί ταὐτότης). Такъ какъ каждая происходящая сущность состоить изъ этихъ двухъ элементовъ, то природа каждой есть вывств и тождественная (сама съ собою) и инаковая (отличная отъ всёхъ прочихъ), и эта инаковость простирается не на то, или другое нъчто, а на все безъ исключенія, какъ въ свою очередь и тождество простирается на все. А если такъ, если все въ одинаковой мърв и тождественно и инаково, то ясно, что ничто не изъято изъ подчиненія принципу инаковости, сущность котораго въ томъ и состоитъ, что онъ во всемъ проявляется все иначе и иначе (è $\pi$ i  $\pi$ ã $\nu$  éтероі $\delta$ ос  $\delta$ а $\iota$  1). Вопросъ въ томъ, какъ можно и должно мыслить бытіе всехъ сущностей, какъ инаковыхъ? Если допустить, что онъ предшествують уму, то это равносильно признанію, что отношеніе къ нимъ ума есть (не продуктивное и даже не активное, а) чисто пассивное и зависимое. А такъ какъ это немыслимо, то необходимо допустить, что умъ произвелъ всёхъ ихъ, или правильнее самъ быль отъ начала совокупностію всёхъ ихъ. Итакъ, бытіе сущностей не мыслимо безъ действующаго ума, который каждымъ своимъ актомъ полагаетъ все иное и иное и какъ бы движется по всемъ возможнымъ путямъ, хотя конечно движется всегда въ самомъ себъ, какъ и подобаетъ природъ истиннаго ума, -- движется всегда въ самихъ этихъ различныхъ сущностяхъ, то есть такъ, что съ каждымъ его движеніемъ совпадветь такая или иная сущность. Такъ какъ умъ вездъ-на всемъ этомъ пути одинъ и тотъ-же, то движение его имъетъ характеръ непрерывности и постоянства и совершается оно по полю истины (ἐν τῷ τῆς ἀληθείας πεδί $ω^2$ ), нигдѣ не выступая

<sup>1)</sup> Злъсь у Плотина тождество, одинаковость существующаго по смыслу очень близко подходить къ тому, что въ новой философіи называется иногда принципомъ интеграців, а инаковость—къ тому, что называется принципомъ дифференціацій.

<sup>2)</sup> Это Платоновское выражение.

изъ границъ его; умъ занимаетъ все это поле, которое самъже создаетъ, чтобы имъть въ немъ какъ бы мъсто для своего движенія, и это місто тождественно съ тімь, кому и чему оно служить мъстомъ. Но это поле вмъсть съ тьмъ представляеть обильное разнообразіе путей для движенія, потому что если бы оно не было всеобъемлющимъ и разнообразнымъ, тогда на немъ въ томъ или другомъ пунктъ дожна была бы произойти остановка движенія, а между тімь для ума остановка движенія равносильна остановкі мышленія, и допущеніе, что умъ остановился въ своемъ движеніи, равносильно допущенію, что онъ пересталъ мыслить. А такъ какъ это немыслимо, такъ какъ мышленіе (отъ въчности и всегда) существуєть, то это значить, что оно находится въ непрерывномъ движеніи, въ дійствін, которымъ производить и какъбы наполняеть собою всю совокупность существъ, почему и наоборотъ-вся совокупность существъ представляетъ въ себъ всю полноту мысли (т. е. идей), а съ полнотою мысли также и всю полноту жизни (души), которая (подобно мысли ума), будучи подчинена началу инаковости въ такой же мъръ, какъ и началу тождества, производитъ послъ одной (формы) жизни другую, послъ другой третью и т. д., постоянно разнообразя свои созданія и творя все новое и новое, совершая движение отъ жизни къ другой жизни, отъ одного рода и вида живыхъ существъ къ другому (оставаясь однако при этомъ все одною и тою же жизнію) подобно тому, какъ путникъ, двигающійся по земль, котя встрычаеть на ней разнообразіе всяческихъ вещей, но имфетъ подъ ногами и предъ глазами все одну и ту же землю. Тамъ (въ сверхчувственномъ мірѣ) жизнь, которою все живеть, вездъ одна и та же, но она не однообразна, а разнообразна: она тождественна, насколько она пульсируетъ во всемъ одинаково, она и разнообразна, насколько въ своемъ движеніи проходить чрезъ различныя формы; она оживляетъ различныя сущности, но оживляетъ встхъ ихъ одинаково (т. е., непрерывно и неизменно). Если бы эта тождественность движенія и дійствованія простиралась не на многоразличное (а на одинаковое, тождественное), тогда, повторяемъ, и самъ умъ не могъ-бы быть деятельнымъ, актуальнымъ, и, значитъ, (въ мірѣ) совсемъ не было бы актуальной

энергіи. Но въ томъ и дѣло, что умъ содержить въ себѣ все многоразличіе (идей, сущностей), и только благодаря этому обстоятельству самъ есть всецѣлый, всеобъемлющій, а безъ этого онъ не былъ бы таковымъ. А если такъ, если умъ потому именно и есть всеобъемлющій, универсальный, что онъ есть все (сущее), то понятно, что нѣтъ и не можетъ бытъ ничего такого, что не вошло бы какъ нужный членъ въ эту всеобъемлющую полноту бытія, а равно и ничего такого, что не было-бы инымъ, чѣмъ все прочее, и что самыми своими отличительными особенностями не служило-бы полнотѣ всего единаго цѣлаго. Напротивъ, если бы не было въ умѣ этого многоразличія и все было тождественно между собою, то это значило бы, что онъ обладаетъ такимъ несовершеннымъ существомъ, въ которомъ недостаетъ самыхъ главныхъ основъ для полноты и гармоніи его природы.

14. Чтобы имъть болье ясное представление объ умъ и видъть, что онъ вовсе не есть такое единство, которое исключаеть изъ себя всякое различіе, можно прибъгнуть къ помощи какого нибудь примъра изъ той же области сверхчувственнаго бытія. Вёдь, если взять для примёра хотя бы организующій принципъ (λόγος) растенія ли-то, или животнаго, то понятно, что если бы онъ быль чистымь единствомь, безъ всякаго различія, то онъ и не быль бы такимъ, т. е., организующимъ принципомъ и плодомъ его была бы только (однообразная, неорганизованная) матерія; а если онъ на самомъ діль оказывается такимъ принципомъ, то это именно благодаря тому обстоятельству, что онъ содержитъ въ себъ (преднамъченными) всъ органы, и что онъ обнимаетъ и проникаетъ (своею энергіею) всю матерію, не оставляя ни одной частицы ея совершенно похожею на какую нибудь другую. Вотъ почему лице напр. вовсе не представляеть изъ себя однородной массы, но состоитъ изъ носа, очей, и т. д.; носъ въ свою очередь тоже вовсе не есть совершенно-простая вещь, а состоить изъ частей, самое различие которыхъ обусловливаетъ бытие и сущность его, какъ органа обонянія; обращенный же въ нъчто совершенно однообразное, онъ будетъ простою массою вещества (а не носомъ). Такимъ-то образомъ въ умв содержится безконечное

разнообразіе (идей, сущностей); онъ представляетъ собою единство во множествъ, но конечно не такое единство, какъ напр. домъ, а скорбе такое, какъ организующій принципъ-который внутреннимъ образомъ изъ самого себя производитъ множественность, -- такъ что и умъ имъетъ въ себъ какъ-бы нъкую схему, или діаграмму (σγημα, περιγραφή), въ которой намічены и схематизированы извнутри (έχων περιγραφάς εντός καί σγηματισμούς) всв его силы и мысли; но это различение и раздвленіе въ немъ происходить не извив, не вившнимъ образомъ, а чисто внутреннимъ способомъ. Такимъ-то образомъ одно универсальное, всеобъемлющее живое существо содержить въ себъ всъ различные роды и виды живыхъ существъ, а въ этихъ содержатся живыя существа еще меньшія съ меньшими энергіями и такъ дал'ье до существъ или формъ самыхъ последнихъ, т. е., индивидуальныхъ (είς είδος ατομον). Всв эти существа и формы отличаются другъ отъ друга особенностями, не допускающими между ними смёшенія, хотя въ то же время всё онь составляють изъ себя одно единое цьлое. Но конечно. господствующее здёсь единство во всемъ, называемое иногда дружбою, совствы не таково, какъ единство, принадлежащее этому чувственному міру, который есть только образъ---нъкоторое подобіе того міра и состоить изъ элементовъ не только отличныхъ, но и отдельныхъ другъ отъ друга. Истинное единство возможно только тамъ, гдв всв сущности, ничвиъ другъ отъ друга не разделенныя, составляють изъ себя единое целое: здёсь же вещи отделяются другь отъ друга (пространственно).

15. Кто изъ насъ, созерцая эту жизнь многоразличную, всеобъемлющую, первоисточную и единую, не придетъ въ восхищеніе и вмѣстѣ не почувствуетъ жалости къ той жизни, которая совсѣмъ отлична отъ этой?! Ибо вѣдь тѣ формы жизни,
которыя мы видимъ здѣсь на землѣ, сутъ всѣ какія-то темныя,
словно тѣни слабыя, немощныя, неполныя, нечистыя, представляющія только пародію той чистой жизни. И чѣмъ дольше и
глубже мы всматриваемся въ эти нечистыя жизни, тѣмъ болѣе
обыкновенно мы теряемъ способность созерцать тѣ чистыя
жизни и жить всячески тою жизнью, въ области которой нѣтъ
ничего такого, что не жило бы чистою и полною жизнію,
чуждою всякаго недостатка и всякаго зла. Зло царствуетъ
только здѣсь, такъ какъ здѣсь имѣется только слѣдъ той жизни

и только следъ того ума, между темъ какъ тамъ пребываетъ самъ умъ, который, по выраженію Платона, есть имѣющій образъ блага архетипъ (τό άργέτυπον τό άγαθοειδές), потому что благо присуще встить его идеямъ (δτι έν τοῖς είδεσι τὸ ἀγαθὸν εγεί). Первое начало есть само Благо, умъ же есть только благійобразъ блага, по той причинъ, что прежде всего самъ живетъ созерцаніемъ (того абсолютнаго блага), а вслідствіе этого за тъмъ и созданныя имъ существа оказываются такими же, т. е., благими, благоподобными (άγαθοειδη). Благо присуще уму не такъ, какъ оно есть въ самомъ себъ, а такъ, какъ умъ могъ его воспринять и имъ обладать, ибо благо есть первое, вержовное начало, и отъ него уже всякое благо и въ умћ и во всемъ, что имъ создано (въ ноуменальномъ мірѣ). Созданіе же это следуетъ представлять такимъ образомъ: съ одной стороны умъ, созерцая верховное Благо, не могъ не мыслить, а съ другой онъ не могъ или не долженъ былъ узръть въ немъ тъ сущности. которыя ему самому предлежало создать, ибо иначе онъ не были бы его созданіями; поэтому, умъ восприняль отъ него только силу создать эти сущности и наполняться своими созданіями. Самому Благу не принадлежить эта способность (созданія всего сущаго), ибо существо его есть абсолютноеединое и простое, между тъмъ какъ умъ производитъ множество-производить потому, что, не будучи въ состояніи обнять во всей полнотъ и удержать въ единствъ эту полученную отъ Блага силу (творенія), такъ сказать, раздробиль, размельчиль ее, сдълаль изъ единой множественную, чтобы по крайней мъръ въ частяхъ обладать ею. Такимъ-то образомъ твари ума созданы силою, полученною отъ Блага, то и онъ отражають въ себв Благо-суть благоподобныя, а такъ какъ умъ и самъ есть благій (всл'єдствіе изліянія на него отъ Блага творческой силы) и состоитъ изъ благоподобныхъ сущностей, онъ можетъ быть названъ благомъ многоразличнымъ (άγαθόν ποιχίλον, въ отличіе отъ Блага абсолютнаго единаго). Кому желательно имъть приблизительное представление объ умъ (въ его отношеніи къ многоразличію ноуменовъ), тотъ пусть вообразить себъ живую прозрачную сферу, играющую разноцвътными лучами, или массу соединенныхъ въ одно цълое, живыхъ, прозрачныхъ всяческихъ лицъ, а еще лучшемассу чистыхь, чуждыхъ всякаго недостатка душъ, составляющихъ изъ себя какъ-бы пирамиду, вершину которой занимаетъ умъ и освъщаетъ отсюда все пространство этого ноуменальнаго міра. Это есть, конечно, только приблизительное представленіе, потому что въ немъ образъ (ноуменальнаго міра) предстоитъ (воображающему) какъ внъшній; адекватнымъ же оно могло бы быть только въ томъ случаъ, если бы кто самого себя, такъ сказать, обратилъ въ этотъ бразъ и въ самомъ себъ внутренно могъ созерцать это дивное зрълище.

16. Однако, сколь ни дивна эта многоразличная красота, необходимо подняться еще выше ея (къ верховному началу), ибо не столько нашъ чувственный, слолько этотъ сверхчувственный міръ возбуждаеть въ насъ удивленіе и заставляеть спрашивать, кто же его произвель и какимъ образомъ? Если ближе всмотръться въ этотъ міръ, то оказывается, что туть съ одной стороны каждая сущность представляеть собою отдыльную особь, какъ бы особый своеобразный типъ (ίδιος οίον τύπος), а съ другой, всё онё имёють и нёчто общее, именно всё благоподобны-ест имтьють обликь блага; равнымь образомь, какъ существующія, онъ имъютъ всёмъ имъ общее бытіе, а какъ живыя, имфютъ всфиъ имъ общую жизнь, да и многое другое имфютъ, какъ общее. Изъ всего этого возьмемъ пока общее всъмъ имъ благо, и спросимъ, почему оно имъ присуще, почему ови благи? Къ ръшенію этого вопроса лучше всего, кажется, будеть подойти съ такимъ соображениемъ: когда умъ сталь созерцать Благо, то должень быль въ мысли своей его единство сдёлать множествомъ, потому что, будучи самъ единымъ и сущимъ, но не будучи въ состояніи (сразу) обнять мыслію все то единство (блага, верховнаго начала), быль вынужденъ раздълить его на множество (единствъ). Но, скажутъ, если такъ, то не значитъ ли это, что до созерцанія блага онъ и умомъ-то не былъ, и что онъ или началъ созерцать безсмысленно, или совсъмъ и не могъ созерцать?-Вовсе не значить, потому что умъ (отъ въчности) самою жизнію своею былъ всегда слитъ съ Благомъ, всегда былъ къ нему обращенъ и въ немъ утвержденъ. Чрезъ это (предвъчное и постоянное) движение около Блага, умъ наполняется имъ, какъ бы насыщается, и становится полнотою всего сущаго, съ полнымъ сознаніемъ этого, другими словами становится въ полномъ смыслё слова умомъ, который благодаря этому наполненію

имбеть что созерцать и созерцаеть, но, конечно, созерцаеть при посредствъ свъта, истекающаго отъ того (верховнаго начала), которому обязанъ бытіемъ созерцаемаго. Вотъ почему говорится 1), что Благо есть причина не только бытія всего истинно-сущаго, но и его мыслимости, познаваемости: какъ солнце есть причина того, что чувственныя вещи существуютъ и доступны созерцанію (имфющихъ глаза), а также того, что эрвніе существуєть и способно видеть, хотя само солнце не есть ни эти вещи, ни зрѣніе, -- точно также Благо есть причина и всего сущаго и самаго ума, есть какъ бы свътъ, отъ котораго стоять въ зависимости какъ сущности созерцаемыя, такъ и умъ созерцающій ихъ, хотя само оно не есть ни эти сущности, ни умъ, а есть только причина ихъ, --- оно обусловливаетъ мышленіе тімъ, что отъ него истекаетъ світь и на сущности и въ умъ. Вотъ какимъ образомъ умъ имветъ полноту (сущаго), а съ полнотою и совершенство, -- вотъ почему и какъ онъ сталъ созерцающимъ, мыслящимъ, а предшествовавшее этому состояніе его, конечно, было иное, и то начало (Благо), отъ котораго онъ получилъ полноту, можно представлять себъ какъ бы отвиъ на него дъйствующимъ, такъ какъ оно, наполняя его, какъ бы отпечатлъваетъ на немъ свой образъ.

17. Однако, какъ же это, скажутъ, могутъ въ умъ появиться сущности, и составить полноту его, если онв первоначально не находились ни въ томъ началъ, которое даруетъ, ни въ томъ, которое получаетъ эту полноту, такъ какъ, въдь, умъ, до полученія (отъ верховнаго начала) своей полноты, не обладаль ею?—На это отвътимъ вотъ что: вовсе не необходимо, чтобы дарующему самому принадлежало (какъ моментъ его природы) то, что онъ даруетъ другому; ноуменальный міръ связанъ лишь тою необходимостію, что дарующій всегда совершеннъе пріемлющаго, этимъ только тутъ и обусловливается порядокъ происхожденія. Точніе, что туть занимаеть высшее місто, то имжеть бытіе актуальное, а что занимаеть низшее мъсто, то представляетъ лишь потенціальность ему предшествующаго, а это значить, что предшествующее выше последующаго, какъ равно и дарующій выше пріемлющаго—выше потому, что лучше,

<sup>1)</sup> Это выраженіе, да и вся эта парадлель между солнцемъ въ его отношеніи къ чувственному міру в идеею блага въ ея отношеніи къ міру ноуменальному— нринадлежить Платону. Госуд. кн. VI. р. 507—509.



совершениве его. Поэтому, если несомивино, что существуеть начало, предшествующее самой актуальной энергіи, то это начало вместе съ темъ должно быть высшимъ, чемъ актуальная энергія, чёмъ жизнь; и это значить, что хотя оно дасть уму жизнь, но само представляеть собою нъчто еще болье прекрасное и ценное, чемъ сама жизнь, и что хотя умъ получиль отъ него всю полноту жизни, но самому подателю ея не принадлежитъ все ея разнообразіе. Жизнь ума есть только какъ бы печать того, который далъ ему ее, но вовсе не есть жизнь самого подателя ея; до обращенія къ нему умъ представляль собою бытіе неопред'вленное, а какъ только обратился и устремился къ нему, тотчасъ получилъ отъ него опредъленность, детерминацію, хотя ему самому чужда всякая детерминація. Какъ только умъ сталъ созерцать Первоединаго, тотъчасъ получилъ отъ него опредъленность, ограничение, форму, которая тоже такимъ образомъ стала достояніемъ получившаго ее, не будучи однако принадлежностію самаго давшаго ее. Впрочемъ, это ограничение не отвит наложено на умъ подобно границамъ (протяженной) величины, но оно внутренно вытекало изъ самого существа этой жизни-жизни безконечной, многоразличной, всеобъемлющей, которая хотя истекла на подобіе свѣта отъ того высочайшаго существа, но не была его собственною жизнію, ибо въ противномъ случать (и въ немъ) она была бы опредъленною, индивидуализованною. Теперь же (въ умф) она получила определенность, какъ такое множество и вибсте единство, въ которомъ каждая сущность особымъ образомъ опредълена, -- точнъе, съ одной стороны какъ множество сущностей, зависящее отъ разнообразія (ихъ природъ), а съ другой какъ единство, обусловливаемое единствомъ опредъляющаго всёхъ ихъ начала. Что даетъ этой (многообразной) жизни единство? Конечно, умъ, ибо онъ есть одна опредъленная жизнь. Что делаеть эту жизнь множествомъ? Конечно, не иное что, какъ множество мыслей ума, или множество умовъ. Все тутъ есть умъ-съ одной стороны умъ единый всеобъемлющій, а съ другой --- содержимое и объемлемое имъ множество умовъ индивидуальныхъ. Но если каждый изъ индивидуальныхъ умовъ объемлется однимъ всеобщимъ умомъ, то значитъ ли это, что каждый такой умъ тождественъ съ каждымъ такимъ же другимъ? Нисколько, -- потому что въ такомъ разъ

всеобщій умъ обнималь-бы (не множество, а) единство. Итакъ, сама множественность умовъ предполагаетъ различіе между ними. Однако, что же собственно делаетъ ихъ различными (и отъ всеобщаго ума и другъ отъ друга)? Да-то, что кажнихъ есть единичный, индивидуальный; не мосамомъ дель индивидуальный умъ быть въ жетъ-же дественнымъ съ умомъ всеобщимъ (какъ равно и съ каждымъ другимъ также индивидуальнымъ), ибо тутъ жизнь есть энергія всеобщая и всеобъемлющая, истекающая же изъ нея мысль есть реальная потенція всего сущаго, а самъ умъ (какъ синтезъ той и другой) есть ставшая явною действительность всего сущаго—(совокупность всёхъ сущностей-идей), а выше всего стоитъ Тотъ, который, не вуждаясь для себя ни въ какомъ началъ, или основаніи, самъ служить основою для всего существующаго и даже для того, который есть идея идей (είδος είδῶν)—τ. е., умъ или форма формъ, самъ вовсе не будучи идеей, и не имъя никакой формы. Въ свою очередь умъ даеть душт то же самое, что самъ имтеть отъ того верховнаго начала, именно онъ озаряетъ ее своимъ свътомъ, детерминируеть ее, делаеть разумною, словомь начертываеть въ ней свой образъ, который самъ получилъ свыше. Однако хотя умъ есть образъ Первоединаго, -- образъ, содержащій въ себъ многоразличіе формъ, но самъ Первоединый не имъетъ никакого образа, никакой формы (άμορφος καί ανείδεος), и только потому и можеть быть творческимь началомь всяческихь формь, а еслибы онъ самъ имълъ форму, тогда умъ былъ бы (не умомъ), а только разсудочнымъ началомъ (т. е., третьимъ началомъ-душею). Итакъ, необходимо признать, что первое-верховное начало исключаетъ изъ себя всякую множественность, потому что въ противномъ случай его множественность для своего изъясненія требовала бы иного, высшаго начала.

18. Теперь спросимъ, въ какомъ смыслѣ, или почему собственно сущности, составляющія содержаніе ума, суть благоподобныя? Потому ли, что каждая изъ нихъ есть идея, форма, потому ли, что всѣ онѣ прекрасны, или еще по чему нибудь? Отвѣтъ на это таковъ: все, что происходитъ отъ Блага, должно носить въ себѣ его характеръ, отпечатокъ, или по крайней мѣрѣ нѣкоторый слѣдъ, подобно тому какъ отъ огня (въ вещи, подвергшейся его дѣйствію) остается слѣдъ огня, отъ сладкаго оста-

ется следъ сладости. А такъ какъ умъ иметъ отъ Влага всю свою жизнь, такъ какъ онъ обязанъ Благу и тъмъ, что существуетъ, и тъмъ, что есть умъ, и тъмъ, что всв идеи его обладаютъ красотою, то все это-и жизнь, и умъ, и идея имъютъ въ себъ образъ блага. Однако, есть ли между всъми этими вещами что либо общее--имъ самимъ принадлежащее, помимо того общаго, что всв онв одинаково происходать отъ одного и того же начала? Спрашиваемъ объ этомъ, выходя изъ того соображенія, что отъ одного и того же начала могутъ происходить вещи различныя, и что одна и та же вещь можеть стать совсёмъ иною, перейдя отъ давшаго ее къ получившему ее, ибо напримъръ совсъмъ иное есть та первая энергія (или энтелехія), на которую даръ блага изливается, и совсёмъ иное есть то, что этой первой энергіи 1) (отъ блага) даруется. Выходить, что всь эти вещи (жизнь, умъ, идея) суть ньчто совствить иное (чтыть само благо), хотя это нисколько не мтышаетъ каждой изъ нихъ быть благоподобною въ такой или иной мъръ. Чъмъ же, спрашивается, обусловливается самая высшая степень этого свойства (доброты, благоподобія)? А еще прежде спросимъ: жизнь представляетъ ли собою благо потому только, что есть жизнь, хотя бы это была жизнь совершенно голая, пустая, всего лишенная, или же жизнь только тогда и заслуживаетъ быть и именоваться жизнію, когда она истекаетъ отъ блага и оказывается такою, какою только и можетъ быть (жизнь, идущая изъ этого источника)? И чья собственно эта жизнь? Конечно, она не есть жизнь самаго Блага, потому что она только истекаетъ изъ него (какъ даръ). А если такъ, если для жизни самое существенное состоить въ томъ, чтобъ имъть въ себъ нъчто отъ Блага, а отъ блага ничто малоцъвное не исходить, то понятно, почему эта жизнь (какъ истекающая изъ Блага), въ строгомъ смыслъ слова истинная сама по себъ, составляеть благо; то же самое следуеть темь более сказать о первомъ и истинномъ умъ, т. е., что и онъ самъ есть благо, да и о каждой изъ его идей, что каждая есть благо, или по крайней мёрё образъ блага. Такимъ образомъ, всё эти вещи имьють въ благь съ одной стороны свой общій признакъ, а

<sup>1)</sup> Тутъ, по всей въроятности, Плотипъ имъетъ въ виду Аристотелевское понятіе объ абсолютномъ умѣ, какъ о первой энергін, или энтелехін, какъ о чистой актуальности.



съ другой также и отличительный, насколько одна изъ нихъ обладаеть благомъ въ первой, высшей степени, другая-въ следующей затемь низшей степени. Но такъ какъ каждая изъ выхъ въ самомъ существъ своемъ содержитъ и представляетъ начто благое, то каждая отъ присутствія въ ней блага, сама есть своего рода благо, такъ что и жизнь есть благо, наскольво она есть не просто только жизнь (голое бытіе), а жизнь пстинная, какая истекаетъ изъ самого Блага, и умъ есть благо, насколько онъ есть умъ истинный, оттуда же истекающій. Въ этомъ отношени между жизнию и умомъ есть одно нъи вообще, когда о двухъ различныхъ что общее. какъ утверждается одинъ предикатъ, когда вещахъ этотъ обдій предметь можеть быть принимаемь за выраженіе общей имъ объимъ сущности, но можетъ быть и абстрагируемъ отъ нихъ въ особое самостоятельное понятіе, какъ напримъръ понятіе живого существа простирается на челов'ька и коня 1013 которыхъ и абстрагируется), или понятіе теплоты—на огонь и воду, съ тамъ однако различіемъ, что тутъ общее есть родъ обнимающій собою различные виды), а тамъ общее (между жизнію и умомъ) есть нізчто такое тождественное, которое въ одномъ членъ имъетъ первую высшую степень, въ другомъвторую---низшую.

Но въ какомъ именно смыслѣ оба эти члена (жизнь, умъ, а кромѣ того и всѣ идеи) должны быть называемы благими? Суть ли они простые омонимы (Блага) 1), или благо составляеть самое существо каждаго изъ нихъ, притомъ такъ, что каждое во всей цѣлости своей есть цѣлое благо? Но Благо не можетъ заключаться въ каждемъ изъ нихъ всецѣло (потому что если бы оно все заключалось въ одномъ, то его совсѣмъ не было бы въ другомъ). Или, быть можетъ, они суть части Блага? Но благо—недѣлимо. Гораздо правильные будетъ такое представленіе, что между тѣмъ какъ само Благо едино, все таки и первая энергія есть благо,

<sup>1)</sup> Омонимами, въ отличие отъ синонимовъ, Аристотель называетъ такія навиенованія, которыя употребляются въ несобственномъ смыслів въ приложенія къ
вемамь, которыя нвчего не нибють общаго съ вещами, называемыми тіми же
вменами въ собственномъ смыслів, вромів одинаковаго имени. Такъ напримівръ
«бразь на картнив, который мы называемъ человівкомъ или дьвомъ, по Аристотель, есть только омонимъ человіка, льва.



и детерминація ея есть благо, и соединеніе ихъ есть благо, первая энергія-благо потому, что истекла отъ Блага, детерминація-потому благо, что она есть изъ него же (абсолютнаго Блага) истекшая красота, и синтезъ ихъ есть благо, насколько онъ составляется изъ ихъ объихъ (какъ благъ). Хотя всѣ эти вещи происходять отъ одного и того же начала, но онъ не тождественны (ни съ нимъ, ни между собою), подобно тому какъ (въ хоръ) столь различныя вещи, какъ пъніе, хожденіе и другія движенія управляются однимъ и тъмъ же началомъ. Этимъ однимъ началомъ служитъ тутъ порядокъ, риемъ,--ну а тамъ-что? Въдь, памъ могутъ возразить, что если тутъ пеніе и хожденіе бываетъ изящнымъ, то этимъ то и другое обязано внъшнему началу, такъ какъ сами они совсъмъ не то суть, что порядокъ и риомъ, между тъмъ какъ тъ вещи, о которыхъ у насъ идеть рѣчь, и сами по себѣ суть такія (добрыя, прекрасныя). Но почему же и сами онъ суть такія? Тутъ мало сказать: это потому, что онв проистекають отъ самого Блага. Конечно, разъ онъ происходять отъ самого Блага, то уже по этому одному должны иметь высокую цену, но разумъ однимъ этимъ не удовлетворяется и спрашиваетъ далье, чыть еще кромы этого условливается и вы чемы состоитъ ихъ доброта.

19. Не обратиться ли намъ для решенія этого вопроса къ другой, именно къ желательной способности души? Въ такомъ разъ намъ пришлось бы согласиться, что благо есть то, чего душа желаетъ, къ чему она стремится, вовсе не задаваясь вопросомъ, почему она къ нему и только къ нему стремится. Это значило бы, что, считая нужнымъ все остальное раціонально обосновывать, мы одно благо представили бы на произволь желанія. Но это повело бы ко многимъ несообразностямъ: прежде всего это значило бы низвести благо въ рядъ относительныхъ вещей, а потомъ извёстно вёдь, что душа имфеть множество желаній, относящихся къ различнымъ предметамъ; спрашивается, какъ же это желаніе само по себ'я можеть быть рышающимъ судьею о томъ, какой изъ этихъ предметовъ лучше? Въдь для того, чтобы знать, что есть лучшее, необходимо напередъ знать, что есть хорошее, доброе. Ужъ не согласиться ли намъ, что благо есть то же, что добродътель, свойственная

Digitized by Google

каждому существу? 1). Но согласиться на это значило бы придти последовательно къ выводу, что благо тождественно съ формою, идеею, съ внутреннею идеальною основою существа, а тогда что ответимъ мы, если насъ спросятъ, да почему же суть благо сами эти вещи (форма, идея)?! И не странно ли, что мы повидимому легко усматриваемъ природу блага даже здёсь, въ этихъ несовершенныхъ (чувственныхъ) вещахъ, хотя оно имъ присуще не въ своемъ чистомъ видъ, а тамъ не можемъ усмотръть его природы сразу путемъ сравненія (тъхъ пдеальных вещей) съ этими худшими вещами, и недоум вваемъ тамъ, гдъ нътъ никакого зла и гдъ сущности лучшія, болье совершенныя существують сами въ себъ и по себъ!? Но не потому ли собственно и постигаетъ насъ неудача, что мы все спрашиваемъ, почему да почему, между тъмъ какъ тутъ это почему (не есть что либо особое, а) тождественно съ самою вдеею, съ самою сущностію? Въ самомъ дёлё, вёдь если даже признать Божество особою (отличною отъ блага) причиною, то в тогда остается не устраненнымъ то же самое затрудненіе. Мы пока не прибъгаемъ къ этому предположенію и попытаемся, нельзя ли чего нибудь достигнуть инымъ путемъ.

20. Такъ какъ мы сомнъваемся, чтобъ желанія (сами по себь) способны были къ различению вещей по ихъ сущности и качествамъ, то обратимся прежде всего къ тъмъ различіямъ чежду вещами, которыя имбють характерь противоположности, каковы наприм. порядокъ и безпорядокъ, соразмърность и несоразиврность, здоровье и бользнь, благообразіе и безобразіе, субстанціальность и несубстанціальность, существованіе и исчезновеніе и т. п. Разв'в возможно колебаніе и сомнѣніе относительно того, что всв первые члены этихъ паръ представляють собою различные виды блага? А если такъ, то въ Благъ же 10лжны лежать и причины или основанія всёхъ ихъ, ибо въ самомъ дълъ и добродътель, и жизнь, и умъ, и мудрость-все это суть виды блага, темъ более, что это суть блага, къ которымъ стремится всякая разумная жизнь. Но, возразять, почему же мы не останавливаемся на умъ и не отождествляемъ его съ самимъ благомъ, если сама душа и жизнь суть образы и виды ума, если душа всегда желаетъ обладать умомъ, судитъ



<sup>1)</sup> Это Арастотелевское опредъленіе.

посредствомъ ума и руководится умомъ въ своихъ дъйствіяхъ. признавая напр. справедливость лучшею, чёмъ несправедливость, предпочитая всякій видъ добродітели всякому виду порока, избирая всегда то, что лучше и достойнъе? Да потому что умъ не есть единственное и последнее, чего желаетъ душа. Едва ли нуженъ длинный рядъ доказательствъ на то, что не умъ составляетъ самую высшую и последнюю цель (всего существующаго): не всъ существа желають имъть умъ, но всъ желають обладать благомь; изъ существь, не обладающихъ умомъ, только некоторые, а не вст стремятся быть умными, между темъ какъ обладающія умомъ, не останавливаются на немъ, не удовлетворяются имъ однимъ, и послъ него еще ищуть блага; притомъ же умъ обыкновенно желается и ищется уже послъ появленія размышленія и путемъ размышленія, тогда какъ благо желается и прежде размышленія; наконецъ. если существо желаеть жить, существовать, действовать, то желаетъ всего этого не насколько все это есть умъ, мысль, а насколько есть благо, насколько все это и истекаетъ изъ блага и въ него же возвращается, -- ибо только подъ такимъ условіемъ сама жизнь желательна.

21. Если теперь спросимъ, что есть то одно, которое своимъ присущіемъ дёлаетъ эти вещи (жизнь и умъ) благами, то смъло можно отвътить такъ: и умъ и жизнь имъютъ въ себъ образъ Блага (суть видовыя блага) и вотъ почему собственно они составляють предметь желанія и стреиленія, имбють же они въ себъ образъ Блага потому, что какъ первая жизнь есть актуальная энергія Блага, или энергія, истекающая изъ Блага, такъ умъ есть также самая энергія, только детерминированная (расчлененная въ систему идей); истекая изъ Блага, они сіяють чрезвычайнымь блескомь и воть почему душа желаеть ихъ, ---желаетъ съ одной стороны потому, что они, будучи благами сами въ себъ и по себъ, въ то же время свойственны ея природъ, а съ другой потому, что будучи свойственны ей, они въ то же время суть такія блага, которыя не могутъ быть нежелаемы, ибо то, что только свойственно чему нибудь, но не есть благо, можеть и не быть желаемо. Поэтому, если иногла даже вещи далекія (отъ того ноуменальнаго міра), вещи низщаго порядка превлекаютъ наше вниманіе на столько, что мы къ нимъ пристращаемся, то причиною этого служитъ не то,

что эти вещи суть сами по себь, а то иное ньчто, которое въ нихъ привходитъ оттуда—свыше. Подобно тому какъ здъсь (на земль) тъла, не смотря на присутствіе примъшивающагося къ нимъ самимъ свъта, для того чтобъ цвъта ихъ были видимы, нуждаются еще въ иномъ внъшнемъ свътъ, точно также и гамъ ноуменальныя сущности, кромъ присущаго имъ собственнаго свъта, нуждаются еще въ иномъ свътъ (отъ верховнаго начала), чтобъ быть видимыми и для самихъ себя и для другихъ существъ.

22. Когда кто-либо удостоивается узрѣть свѣтъ, истекающій отъ блага и озаряющій весь ноуменальный міръ, у того естественно возгорается желаніе пребывать въ этомъ мірѣ и наслаждатся сіяющимъ тутъ свётомъ, подобно тому какъ и здёсь гълесныя вещи привлекаютъ насъ не сами по себъ, а собственно блескомъ, прелестью отражающейся въ нихъ красоты. Каждый ноумень тамъ есть прежде всего самъ по себъ и для себя, становится же онъ предметомъ желанія лишь потому, что Благо его освъщаетъ и какъ бы расцвъчиваетъ и тъмъ жезаемому сообщаеть прелесть, а въ желающемъ воспламеняетъ любовь. Поэтому-то душа, какъ только почувствуетъ это вліяніе (Блага), тотчасъ приходить въ волненіе, въ вакхическую восторженность, переполняется жгучимъ желаніемъ и вся превращается въ любовь, а пока не чувствуетъ этого вліянія, она не приходить въ восторгъ даже предъ красотою ума, потому что даже эта красота, если въ ней не сіяетъ свътъ блага, ннертна и безжизненна, почему душа въ ея присутствіи остается тоже инертною и сонною и даже по отношенію къ уму оказывается холодною и равнодушною. Напротивъ, бывъ какъ бы согръта теплотою оттуда (добротою Блага), она тотчасъ пробуждается, чувствуеть притокъ новыхъ силъ, сознаетъ какъбы выростія вдругь у себя крылья, и тогда воспараяеть не только въ область ближайше высшую (въ область ума), но и еще зальше къ чему-то иному еще высшему (къ Благу), все болъе и болье какъ бы дълаясь легкою, благодаря силь (оживающаго) воспоминанія 1); доколь пункть, котораго она въ этомъ

<sup>1)</sup> Вся эта картина полета души въ идеальный мірь заимствована Плотиномъ взъ Платоновскаго Федра, а воспоминаніе, облегчающее душу въ этомъ полетъ, есть тоже намекъ на Платоновскую гносеологію, по которой интеллектуальное познавіе есть припоминаніе идей, которыя душа созерцала въ сверхчувственномъ мірь до своего воплощенія.



полеть достигаеть, не есть самый высшій. она поднимается все выше и выше, движимая естественнымъ неодолимымъ влеченіемъ къ тому, который внушаеть любовь къ себъ, —и такимъ образомъ минуетъ даже область ума, но конечно въ Благе достигаетъ последней границы и останавливается на немъ, такъ какъ нътъ и не можетъ быть ничего еще высшаго. Правда, что н въ области ума она имфетъ предъ собою дивное, величественное зрълище, однако даже тутъ не оказывается всего того, чего ищетъ, что для нея наиболъе вождельно. Нъкоторое подобіе (ума безъ блага) этому представляеть такое лице, которое не бываетъ привлекательно, не смотря на красоту свою, когда въ немъ нѣтъ того, что называется граціею, пріятностію, такъ что и тутъ (въ чувственномъ мірѣ) красоту составляетъ не столько сама пропорціональность, симметричность, сколько тотъ нъкоторый особый блескъ, который ее освъщаетъ и оживляетъ и въ которомъ лежитъ вся тайна привлекательности. прелести. Почему это въ самомъ дёлё красота имбетъ весь свой блескъ только въ живомъ лицъ, а въ мертвомъ остаются лишь следы ея, и это даже тогда, когда черты лица еще нисколько не успъли измъниться? Почему статуи, въ которыхъ замфчается больше оживленности, жизненности, болфе красивы, привлекательны. Чёмъ статуи, которыя превосходять ихъ точною правильностію пропорцій (но уступають жизненностію)? Почему животное живое даже не красивое, все таки красивъе самой лучшей картины самаго красиваго экземпляра того же животнаго?-Да потому что первое есть нъчто само по себъ ценное и желательное, а таково оно потому, что имбетъ дуигу, а имфющее душу болфе благоподно (чфмъ не имфющее), потому что въ душъ отражается свътъ блага, и она, освъщаемая этимъ свътомъ, представляетъ собою то болъе тонкое начало постоянной недремлющей энергіи, которое оживляеть, бодрить, дълаетъ болье легкимъ, а вмфсть съ тымъ болье благообразнымъ само тёло, въ которомъ обитаетъ, насколько къ тому твло способно.

Профессоръ Г. В. Малеванскій. (Продолженіе будеть).

# восемь поученій о миссіонерскомъ дълъ.

Изданіе Православнаго Миссіонерскаго Общества.

(Окончаніе \*).

#### поучение пятое.

Обрътохом Гисуса. Іоанна І, 45.

Съ какимъ восторгомъ первые ученики Господа Іисуса дѣлились съ своими близкими радостною вѣстію, что пришелъ,
наконецъ, обѣтованный Спаситель міра! Вотъ Андрей Первозванный встрѣчаетъ своего брата Симона радостнымъ привѣтомъ: обртомохомъ Мессію—желаннаго Христа! И ведетъ брата
къ Іисусу Христу. Вотъ Филиппъ находитъ Наванаила и съ
святымъ восторгомъ возвѣщаетъ ему: Его-же писа Могсей въ
законть и пророцы, обртомохомъ Іисуса, сына Іосифова, иже
отъ Назарета! (Іоан. 1, 41. 45). Ты не вѣришъ мвѣ? Пріиди и
виждъ. Самъ посмотри и убѣдись. Такъ радовались первые ученики Господа, познавъ въ Немъ давно жданнаго Христа Спасителя.

И въ самовъ дѣлѣ, было чему радоваться: что за темная, непроглядная ночь идолопоклонства облегала всѣ народы земли, кромѣ народа, Богомъ избраннаго, до пришествія въ міръ Спасителя! Прекрасно изображаетъ эту ночь Богодухновенный пророкъ Исаія, когда говоритъ о бѣдственномъ положеніи потомковъ Исава: "кричитъ мню съ Сеира: сторожъ, сколько ночи? Сторожъ, сколько ночи? Сторожъ, сколько ночи? Сторожъ (самъ Пророкъ) отвичаетъ приближается утро, но еще ночь"... (21, 11—12). Не слы-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 1.

шится ли въ этомъ нетерпъливомъ вопросѣ обитателей горы Сеира томительное желаніе всего рода человѣческаго, всѣхъ, сподящих во тьмъ и спни смертнъй (Мате. 4, 16) скорѣе узрѣть Солнце правды—Христа, скорѣе видѣть обѣтованнаго Примирителя, вожделѣнное Чаяніе всѣхъ народовъ земныхъ? (Быт. 49, 10).

Братіе! Для насъ это Солнце незаходимое возсіяло раньше, чёмъ мы явились на свёть Божій. Счастливы, сугубо счастливы мы, что родились отъ православныхъ родителей, что насъ отъ рожденія воспріяла въ свои благодатныя объятія святая матерь наша-Церковь Православная, что отъ самой колыбели мы научились произносить превожделенное имя Небеснаго Бога и Отца. Но сколько еще милліоновъ людей томится во мракъ идолопоклонства, сколько еще милліоновъ блуждаетъ во тьмѣ и съни смертной, почитаетъ Будду, въритъ Магомету, покланяется бурханамъ, керемети и другимъ идоламъ, обожаетъ огонь и даже самаго злаго духа-діавола!..! И милліоны этихъ людей живутъ не только гдъ нибудь въ Китаъ, Индіи, Японіи или въ отдаленивишихъ отъ насъ странахъ Америки, Африки и Австраліи, но и въ нашемъ отечествъ, въ нашей Сибири и Туркестанъ, и даже ближе-въ нашихъ восточныхъ губерніяхъ: Пермской, Оренбургской, Уфимской, Казанской, Астраханской и другихъ. По истинъ, еще не прошла для нихъ темвая ночь языческихъ заблужденій, не возсіяль для нихъ благодатный свътъ Христова Евангелія?... Что же? Когда мы размышляемъ объ этомъ въ духъ любви христіанской, не слышится ли и намъ въ нашей совъсти, въ чувствъ нашего христіанскаго сердца, не слышится ли со стороны этихъ, пребывающихъ въ глубокомъ мракъ язычества, нашихъ соотечественниковъ-инородцевъ, тотъ же жалобный вопросъ, какой слышалъ Пророкъ Исаія: сторожъ, сколько ночи? сторожъ, сколько ночи? Долго ли намъ бродить въ этой непроглядной тьмъ и съни смертной? Скоро ли возсіяеть для насъ свётлый день христіанской жизни?... Что жъ? Ужели и мы отвътимъ имъ, что еще не настало для нихъ утро-радостное утро просъбщенія ихъ свётомъ вёры Христовой? Да не будетъ! Мы можемъ, мы всё должны и обязаны распространять этоть благодатный свёть

по всей земль и просвыщать его животворящими лучами всыхъ людей... "И было ночью видпьніе Павлу", такъ читаемъ мы книгь Дьяній Апостольскихъ, "предсталь ипкій мужь Македонянинъ, прося его и говоря: прійди въ Македонію и помоги мамъ (16, 9). Такъ Ангелъ страны Македонской призывалъ великаго Апостола языковъ на проповедь въ Македонію. Значить, были алчущіе и жаждущіе слова спасенія въ этой странь; были люди, которые хота смутно понимали или чувствовали, въ какомъ духовно-бъдственномъ состояніи они находятся. И вотъ, Промыслъ Божій таниственнымъ видініемъ зоветь къ симъ несчастнымъ Апостола, и Апостолъ спѣшитъ въ Македонію, обильно съетъ здъсь святое съмя проповъди Евангельской и собираетъ тамъ обильную жатву. Есть, братіе, есть и теперь эта великая жатва слышанія слова Божія и въ современныхъ намъ язычникахъ. Послушайте, почитайте, съ какою напримъръ, великою жаждой слушають проповёдь Евангелія Христова язычники-японцы! Какъ они просять прислать къ нимъ проповъдниковъ въры Христовой! Подумайте только, выль всь эти, теперь намъ совсымъ чужіе люди, если они содълаются чадами святой Православной Церкви, то будугь нашими братьями о Христь, нашими лучшими друзьявсь эти полудикіе кочевники нашихъ сибирскихъ тундръ и степей, всв эти калмыки, башкиры, тунгусы, якуты, буряты, камчадалы и множество другихъ племенъ-развъ они не могутъ, принявъ въру православную, и сами переродиться въ православныхъ русскихъ людей, какъ переродились и совершенно слились съ русскимъ народомъ древнія племена-Чудь, Меря, Ватичи и другія? Кто изъ васъ, братіе, не возрадовался бы такому великому и вождельнному торжеству нашей святой православной веры? И что, въ самомъ деле, мешаетъ каждому изъ насъ, по мъръ силъ и средствъ, содъйствовать успъху проповъди Евангельской между язычниками-инородцами Россіи? Было время, братіе, когда многіе-многіе изъ насъ могли сказать: "и радъ бы помочь, да не знаю какъ и чъмъ помогу". Слава Богу, теперь этого сказать нельзя. Есть люди, которые беззавътно посвятили себя великому подвигу проповъди Евангельской; они живуть тамъ, среди всёхъ этихъ полудикихъ

инородцевъ, учатъ ихъ въръ Христовой, крестятъ ихъ, путествуя для сего изъ края въ край по обширной нашей Сибири. перенося всякія скорби и лишенія, терая силы и здоровье въэтомъ воистину апостольскомъ подвигъ... Одинъ изъ сихъ великихъ тружениковъ, ставъ въ впоследствій святителемъ Московскимъ, глубоко принялъ къ сердцу всѣ нужды и скорби проповъдниковъ Евангелія въ далекихъ краяхъ Сибирскихъи пригласиль добрыхъ людей соединиться въ особое обществодля помощи этимъ смиреннымъ дъятелямъ нивы Господней... Такъ возникло въ Москвъ Православное Миссіонерское Общество; сама благочестивъйшая Государыня Императрица соизволила принять его подъ Свое Высокое покровительство, многіе члены Царской Семьи, почти всь наши архипастыри стали его членами, а Московскій первосвятитель-его постояннымъ, главнымъ руководителемъ. И вотъ уже почти тридцать лътъ неустанно трудится это Общество. Оно собираетъ пожертвованія на святое діло распространенія візры православной, избираетъ способныхъ людей и отправляетъ ихъ въ отдаленную Сибирь и Японію для Евангельской проповеди, помстаетъ имъ всемъ, чемъ можетъ: строитътамъ церкви, школы, больницы, посылаетъ туда святыя иконы, книги, церковную утварь и даже одежду для новокрещенныхъ бъдняковъ-инородцевъ. Дъло воистину святое, великое, но и многотрудное! И какъ отрадно быть участникомъ въ этомъсвятомъ деле!... Сегодня, въ первое воскресенье великаго поста, когда воспоминается торжество святой въры православной надъ всеми древними и новыми ересями и лжеученіями, всъ православные на всемъ пространствъ земли Русской нарочито приглашаются принести свои лепты на распространеніе Православія между язычниками, обитающими въ нашемъ. обширномъ отечествъ.

Возлюбленные о Христъ братіе! Самъ Апостолъ Павелъ не стыдился собирать пожертвованія на такое святое дѣло, онъ не разъ съ благодарностію говорить объ этихъ пожертвованіяхъ въ своихъ посланіяхъ (Рим. 15, 26—27; 1 Кор. 16, 1—3; 2 Кор. 9, 1—7; Филип. 4, 10—15 и т. под.), и видитъ въ нихъ живое доказательство истинной христіанской любви (2 Кор. 8, 24).

Ужели же мы не пожелаемъ быть участниками въ этихъ пожертвованіяхъ? Принесемъ каждый свою лепту, пожертвуетъ каждый, кочу сколько Богъ на сердце положитъ: доброхотно бо дателя **мюбит** Бога, говорить Апостоль святый. Не имвешь многагоподай сколько можешь; только подай, не упускай случая помочь ннородцу обръсти Христа Спасителя... И пойдутъ всю эти наши, даже самыя малыя приношенія, во славу Божію, и благословатъ своихъ невъдомыхъ благодътелей проповъдники-труженики, благословатъ ихъ и новокрещенные братья наши о Христъ... И тъмъ и другимъ будетъ дорога ваша братская любовь, ваше усердіе къ ділу ихъ спасеція. Апостоль Іаковь говорить: обративый гръшника от заблужденія пути его, спасеть душу от смерти и покрыет эмножество гръхов (5, 20). А вы своею жертвою помогите обращенію грѣшника-идолопоклонника ко Христу Спасителю. Вспомните, что, по слову Самого Господа, велика бываетъ радость на небесахъ и ради одного покаявшагося гръшника, а вы своими приношеніями поможете спасенію, можеть быть, не одного язычника... Нельзя не припомнить здёсь слёдующій трогательный случай: одна киргизка-христіанка, не им'я что пожертвовать новокрещеннымъ, сняла съ головы свой платокъ, а съ своего груднаго младенца рубашечку и отдала ихъ новокрещеннымъ киргизамъ-бъднякамъ. Вотъ по-истинъ жертва Евангельской вдовицы, достойная подражанія! Не поскупимся же, возлюбленные, памятуя слова Апостола Павла: съяй скудостію, скудостію и пожнеть, а съяй о благословении, о благословении и пожнет (2 Кор. 9, 6).

#### поучение шестое.

Торжествомъ Православія нарекла Святая Церковь нынѣшній день, ибо съ этимъ днемъ она соединила радостное воспоминаніе о побѣдоносномъ окончаніи ею продолжительной и трудной борьбы съ разнаго рода ересами и заблужденіями, которыя усиливались помрачить и затмить свѣтлый образъ православной истины, извратить богопреданное ученіе. Вспомоществуемая благодатною силою Божією, Православная Церковь чрезъ богомудрыхъ отцевъ и учителей поборола всѣ ереси, отвергла всѣ заблужденія, покушавшіяся вторгнуться въ нѣдра ея и до нашего времени сохранила цѣлымъ и чистымъ то сокровище, которое небеснымъ Домовладыкою ввѣрено ей не только для храненія но, и для пріумноженія.

Господь сказаль: зажении свъчу, не ставять ее подъ сосудомь, но на подсетчникт и септить еспмь вы домпь (Ме. 5, 15). Не для того возженъ светильникъ православной веры. не для того сохраненъ онъ отъ покушеній погасить его, чтобы онъ свётиль подъ спудомъ, то есть-освёщаль собою только малую часть земли или одинъ какой нибудь народъ, а чтобы свётиль всёмь на землё. Господу не угодно, чтобы мы полученный отъ Него даръ въры хранили только для себя, не заботясь о размноженіи его между людьми. Вотъ почему церковь Христова всегда, съ самыхъ первыхъ дней своего бытія на земль, считала однимь изъ важныйшихъ своихъ призваній на земль, одною изъ важньйшихъ своихъ обязаностей, однимъ изъ непреложныхъ повеленій Господа-проповедывать въру всюду, всъмъ народамъ, всъхъ приводить къ познанію истиннаго Бога и Спасителя и къ участію въ спасенів, принесенномъ на землю и дарованномъ всёмъ людямъ Сыномъ Божінмъ.

Пока Церковь боролась то съ гоненіями, то съ ересями, она не могла раскрыть это свое призваніе въ полной мірів. Когда же Господь дароваль Своей Церкви мирь и успокоеніе отв враговь, тогда для Церкви Христовой явилась возможность направить свои усилія на выполненіе и этого своего призванія о просвіщеніи истинною вірою всіхъ народовь земли. Благодареніе Богу, промышляющему о благів и спасеніи всіхъ человівковь! Церковь Божія никогда не оскуліввала людьми, которые, будучи движимы ревностію о святомъ имени Божіємъ и о славів Его царства, оставляють спокойную жизнь дома, обрекають себя на всевозможныя лишенія и трудности, съ которыми соединено бываеть проповіданіе віры среди дикихъ п полудикихъ племенъ. Ихъ вооружаеть, ихъ подкрібпляєть вы великомъ ділів Самъ Богъ, съ упованіемъ на помощь Котораго они и отправляются на діло великаго служенія.

Но и каждый изъ насъ есть членъ Церкви Божіей. Выполненіе того или другаго назначенія Церкви не составляєть обязанность только некоторыхъ въ ней лицъ, а въ большей или меньшей мёрё всёхъ и каждаго. Вёдь, никто не скажеть, чтобы во времена мученичества страдать за въру Христову обязаны были только некоторые, а всёмъ прочимъ предоставлено было свободно отрекаться отъ въры. Нътъ, мученики были изъ людей разныхъ званій и состояній. Во времена борьбы Церкви съ ересями обязанность сохранять православіе лежала не на одномъ какомъ сословіи. Нѣтъ, и мірскіе люди обязаны были мужественно исповедывать православіе. Такъ точно и теперь обязанность Церкви заботиться объ успъхахъ и распространеніи віры между язычниками лежить не на нікоторыхъ только особенныхъ или къ тому призванныхъ людяхъ, а на всякомъ христіанинъ. Не говори, что дъло миссіонера и проповъдника въры - не твое дъло, что у тебя есть свои заботы. Богъ для всъхъ насъ одинъ и величіе имени Божія и слава царствія Его для всёхъ равно дороги. Когда солдать идеть на войну, и когда онъ сражается тамь-вдали, ты не говоришь, что это-его дело и что тебе неть дела до того, съ успъхомъ ли онъ сражается, побъждаетъ-ли онъ? Нътъ, ты слъдишь за его подвигомъ, страдаешь за него, помогаешь ему всёмъ, чёмъ можешь, что, по твоему мнёнію, можеть облегчить и подспорить его подвигь. А туть воины царствія Божія совершають великій и трудный подвигь и на каждомъ, кто называетъ Бога своимъ Царемъ, лежитъ долгъ помогать всемъ, что можетъ облегчить, подспорить успехъ подвига, предпринятаго ими во славу святаго имени Божія. И если-бы, по нерадънію, безпечности, равнодушію и холодности своихъ соотечественниковъ, солдаты допустили бы врагу вырвать изъ рукъ ихъ плоды побъды, то справедливо было бы винить въ томъ только ихъ? Позоръ пораженія не долженъ ли пасть на голову твхъ, которые не съумвли и не захотвли во-время доставить сражавшимся все нужное для того, чтобы до конца довести поражение врага? Такъ и тутъ. Въ случав недостаточной успешности или малоуспешности проповедническихъ трудовъ нашихъ миссіонеровъ вина неудачи не могла

бы быть приписываема лишь слабости ихъ усилій, или недостатку усердія съ ихъ стороны, ибо часто всецёло зависить отъ слабости и даже отсутствія дёятельной, посторонней помощи для этихъ борцовъ за имя Христово. Господи! Сколь много погибло и погибаетъ Твоихъ нивъ, еще не пожатыхъ и однако же объщавшихъ обильную жатву! И съ кого потребуешь Ты отвъта за нерадёніе о пріумноженіи Твоего достоянія?... Распространіе истинной въры и истиннаго богопочтенія между невърующими и незнающими Бога есть дёло Божіе, а дёло Божіе всегда, вездё, для всёхъ есть дёло Божіе, то есть—оть всёхъ и каждаго требующее участія и вниманія къ себё... Нётъ, мало сказать—участія и вниманія къ себё. Оно требуеть сердечнаго ревнованія о себё. Кто не со Мною, сказалъ Господь, тото противт Меня, и кто не собираетъ со Мною, тотъ расточаетъ (Лк. II, 23).

Братіе! Господь, распространивъ и умноживъ державу Государя Русскаго, въ то же время собралъ и соединилъ подъ Его властію очень многія племена, досель пребывающія вев спасительнаго лона Церкви Христовой. Не заключается-ли здёсь указанія Божественнаго Провиденія на некоторое особенное призвание для Церкви Русской? Ибо, приведши язычествующія племена подъ власть единаго съ нами Государя, Господь симъ не побуждаетъ ли насъ познать себя добрыми, старшими братьями по отношенію къ тъмъ племенамъ, --- братьями, обязанными попещись о воспитаніи ихъ въ духі содержимой и исповъдуемой нами православной въры? Не есть-ли самомъ дълъ церковь Русская святое орудіе призванія ихъ къ истинной въръ? А если такъ, то благоуспъшное, при помощи Божіей, выполненіе Церковію Русскою этого беннаго своего призванія будетъ на судъ Божіемъ кою заслугою ея, ея и всякаго, кто такъ или иначе спъществовалъ проповъданію въры среди языческихъ мень, входящихъ въ составъ обширнаго русскаго царства. И наоборотъ: если найдутся между ними такіе люди, которые могли бы стать добрыми христіанами, а вижсто того умерли въ языческомъ нечестіи, потому что поздно явился къ ихъ племени проповъдникъ въры, то Тотъ, Кто нарицаетъ не сущая яко сущая, взыщеть погибель сихъ душъ съ тъхъ, кто, по равнодушію, холодности и нерадѣнію объ успѣшномъ дѣйствованіи миссіонеровъ, были виною того, что проповѣдникъ вѣры не могъ придти къ симъ языческимъ племенамъ ранѣе, хотя, можетъ быть, его собственная душа рвалась къ нимъ. Такъ, на каждомъ, кто называетъ себя православнымъ русскимъ человѣкомъ, то есть членомъ Православной Церкви и подданнымъ православнаго русскаго Царя, лежитъ особенный долгъ посильными средствами способствовать успѣху дѣятельности православныхъ миссіонеровъ.

Нынъшній день, сказали мы, Церковь нарицаеть торжествомъ Православія. Но церковь ждеть и въруеть въ наступленіе другого еще болье славнаго для нея дня, который наречется не только торжествоемъ православія, но торжествомъ христіанства, когда всв народы пріидуть и поклонятся Единому истинному Богу, когда всякъ языкъ исповъсть имя Христа. Этотъ день нъкогда пріидетъ. Залогомъ и обрученіемъ сего грядущаго дня торжества христіанства служить ныньшній день уже данваго Господомъ торжества Православія. Украсившаяся вънцомъ мученичества, украшенная вънцомъ торжества надъ ересями, церковь украсится вънцомъ всемірнаго торжества надъ язычествомъ.

Итакъ, нынѣшній день скрываеть въ себѣ знаменательность, и поучительную знаменательность, ибо, обращая нашъ взоръ къ совершившимся уже торжествамъ Церкви, онъ открываетъ непреодолимость Церкви, укрѣпляемой Господомъ; поучительную, ибо, обращая нашъ взоръ къ грядущему торжеству Церкви, онъ побуждаетъ насъ спѣшить на срѣтеніе ему и способствовать скорѣйшему приближенію его, помогая, чѣмъ кто можетъ, дѣятельности проповѣдниковъ православной вѣры среди язычниковъ.

#### поучение седьмое.

Братіе—христіане! Мы называемъ себя христіанами православными, то есть правовърующими. Симъ наименованіемъ выражается то, что мы держимся истиннаго, первоначальнаго, вселенскимъ согласіемъ Церкви утвержденнаго ученія христіанской въры, которое отъ апостоловъ неизмѣнно сохраняется и до скончанія въка пребудетъ въ Церкви Христовой. Вознесемъ сердечное благодареніе Господу, открывшему намъ въ нѣдрахъ святой Православной Церкви истинный путь спасенія и даровавшему возможность почерпать просвѣщеніе еѣрою въ самомъ древнемъ и чистомъ источникѣ Православія. Слава Тебѣ, показавшему намъ свѣтъ Твой! Пробави, Господи, милость Твою вѣдущимъ Тя и въ правовѣріи чтущимъ святое и достопоклоняемое имя Твое!

Но, живя и содъвая свое спасеніе во свътъ святой православной въры, можемъ ли мы, братіе, забывать, что въ отечествъ нашемъ сотнями тысячь считаются еще такіе несчастные, которые, какъ овцы, неимущія пастыря, алчущія и жаждущія, бродять внъ ограды Церкви Православной, вдали отъ живоноснаго источника благодати, въ совершенномъ невъдъніи истиннаго Бога и главныхъ правилъ жизни разумно-человъческой?

Подумайте, братіе, какихъ великихъ благъ лишаются эти наши ближніе, наши соотечественники, лишенные просвъщенія върою христіанскою! Состояніе ихъ вполнъ можно уподобить бъдственному состоянію слъпцевъ, лишенныхъ свъта и принужденныхъ быть постоянно во тъмъ. Безъ свъта никакого дъла нельзя совершить върно и безопасно.

Окруженный тьмою не видить, куда идеть, и ежеминутно подвергается опасности споткнуться, разбиться. Все, что можеть дёлать человёкь въ темнотё, можеть дёлать медленно, ощупью и при томъ дёлать что нибудь самое простое, несложное. Слёпець не видить красоть мірозданія, ни восхода, ни захода солнца, ни блистанія луны и звёздь, ни другихъ величественныхъ явленій природы. Жизнь такого несчастнаго самая жалкая во всёхъ отношеніяхъ. Только во свётё жизнь человёческая можеть достигать полноты и совершенства.

Не такое ли точно или даже—не гораздо ли больше значение для всей нашей духовно-нравственной жизни имбетъ животворный свътъ Христовой въры? Азг есмъ свътъ міру, говоритъ спаситель, ходяй по Мип не иматъ ходити во тъмъ, но иматъ свътъ животный (Іоанна 8, 12).

Безъ Христа люди принуждены блуждать въ неисходной тьмъ гибельныхъ заблужденій и суевърій относительно существенныхъ истинъ богопознанія, нравственности и богопочтенія. Не имъя истинаго познанія о Богъ, эти духовные слъпцы при-

знають тварь за Бога и вивсто того, чтобы воздавать славу и честь Единому Богу, обоготворяють бездушныхъ истукановъ, животныхъ и чтутъ даже здыхъ духовъ. Въ то же время такимъ людямъ решительно неизвестна жизнь по закону Божію. Они не знають, какъ избъгать гръха, какъ примириться съ Богомъ. Следуя лишь однимъ чувственнымъ влеченіямъ своей природы, они думають только о тёлё, о временной жизни, а относительно будущей имъють самыя странныя и нельшыя понятія. Общественная и домашняя жизнь язычествующихъ народовъ естественно находится также въ самомъ неблагоустро. енномъ, жалкомъ состояніи, такъ какъ утверждается не на животворномъ союзъ любви, но на своекорыстіи и животномъ удовлетвореніи страстямъ. Ложныя языческія религіи, несомнённо, развращають своихъ послёдователей и подрывають въ самомъ корнъ доброе общежитіе, освящая самыя постыдныя страсти: злобу, мщеніе, плотоугодіе и т. п. Одна только христіанская религія, озаряя душу человіка світомъ истиннаго богопознанія, упорядочиваеть и всю жизнь христіанина, семейную и общественную, святыми правилами закона Божія, служащаго на темномъ и скользкомъ пути жизненномъ сетьтильником ногам человика и свитом стези его (Пс. 118, 105).

Нужно ли послѣ сего говоритъ, какъ высокъ и богоугоденъ подвигъ православныхъ христіанскихъ миссіонеровъ, приносящихъ свѣтъ Христовъ въ страны, не просвѣщенныя истинною вѣрою, и съ полнымъ самоотверженіемъ совершающихъ священнодъйствіе благовъствованія Христова (Рим. 15, 16)?

Служеніе миссіонеровъ поистинъ равноапостольное. Какъ апостолы были посланниками Самого Іисуса Христа, такъ и миссіонеры,—посланники церквей (2 Кор. 8, 23), должны быть почитаемы сопричастниками званія апостольскаго и спосланниками Богу (І Кор. 3, 9). Они—слава Христова (2 Кор. 8, 23), какъ говорить св. апостоль Павель о своихъ сотрудникахъ, а вмъсть съ тъмъ и слава отечества нашего. Это—передовые борцы за истину Христову, равно для всъхъ насъ достолюбезную, проводники въ область непроницаемаго мрака свътлыхъ христіанскихъ понятій о жизни семейной и общественной. Вы знаете, братіе, что у насъ миссіонеры или посланники Церкви русской трудятся на Волгъ, въ странахъ

магометанскихъ, на Кавказъ и преимущественно въ отдаленных в областях в Сибирских в. Страны сім представляют в необозримое поприще для благовъстнической дъятельности. Здъсь не только одинокихъ усилій миссіонеровъ, но и самыхъ ревностныхъ попеченій частныхъ обществъ недостаточно для достиженія полнаго, столь желательнаго успёха. Туть требуется горячее, дружное содъйствіе вськъ граждань земли русской. И никто изъ насъ не долженъ быть чуждъ святымъ цёлямъ миссіонерскаго служенія въ отечеств' нашемъ, такъ какъ содъйствіемъ сему служенію не только благоугождается Богъ, но и достигается великая польза государственная. Въ самомъ дълъ, эти милліоны инородцевъ дотолю останутся чуждыми намъ и не сделаются гражданами царства Русскаго, доколе не примутъ святой православной въры и не утвердятъ порядокъ своей семейной и общественной жизни на животворныхъ правилахъ закона православно-христіанскаго. И сила, слава и величіе нашего отечества не откроются ли во всемъ своемъ блескъ тогда, когда всъ эти разнородныя и разновърныя племена внутрение сольются съ кореннымъ православнымъ населеніемъ земли русской и едиными усты и единымъ сердцемъ будуть славить Бога и отъ Него уставленную верховную власть въ лицъ Помазанника Божія, православнаго Царя нашего? Кому это не желательно? Кому не дорого благо отечественное? Не всякій изъ насъ, конечно, можетъ принять непосредственное личное участіе въ миссіонерскомъ служеній; для сего нужны особое призваніе и приготовленіе. Но всіз мы можемъ и должны помогать миссіонерскому делу своими посильными благотворительными приношеніями, которыя имфють существенно важное значение въ настоящемъ случать. Нужно не только содержать самихъ миссіонеровъ, но и строить церкви, школы, больницы среди новообращенныхъ ко Христу, снабжать ихъ пищею, одеждою, устройствомъ имъ жилищъ и т. п. Требуются, очевидно, громадныя суммы, чтобы хотя отчасти удовлетворить всёмъ этимъ нуждамъ.

И какъ радостно отзовется въ отдаленныхъ предвлахъ отечества нашего между труждающимися на поприщъ благовъстія Христова общее сочувствіе православныхъ россіянъ дълу ихъ миссіонерскаго служенія! Среди тяжкихъ подвиговъ сихъ

смиренныхъ и безвъстныхъ тружениковъ, въ ихъ непрестанныхъ путныхъ шествихъ, на огромныхъ пространствахъ, по непроходимымъ дорогамъ, въ алчбъ и жаждъ, въ зимъ и начотъ (2 Кор. II, 27), какъ живительна и ободрительна для нихъ увъренность, что о нихъ помнятъ христіанскіе собратія и соотечественники, готовые помочь и поддержать ихъ! Не будемъ смущаться мыслію, что мы не многое можемъ удълить на святое дъло распространенія Православія между нашими соотечественниками—язычниками.

При общемъ дружномъ сочувствии всёхъ православныхъ россіянъ, изъ малыхъ и незначительныхъ пожертвованій можетъ образоваться въ настоящемъ случав обильный источникъ помощи и святое апостольское дёло благовъстія Христова въ странъ нашей повсюду будетъ поддержано и твердо обезпечено.

Ради священной памяти богопрославленных просвётителей земли русской—святаго Апостола Андрея Первозваннаго, св. Благовёрнаго Князя Владиміра, св. Стефана Пермскаго, св. Иннокентія Иркутскаго и другихъ пропов'єдниковъ и испов'єдниковъ благочестивыя в'єры нашея, молимо вы, братіє, знайте и нын'є труждающихся благов'єстниковъ в'єры Христовой въ земл'є нашей и импойте ихо по преизлиха во любви за дъло ихо (1 Сол. 5, 13). Помогите каждый, чёмъ кто можетъ, отечественному миссіонерству. По благословенію св. Церкви, ежедневно возсылающій къ Престолу Божію свои молитвы за всёхъ плодоносящихъ и доброд'єющихъ ей, Господь воздастъ вамъ вм'єсто земныхъ благъ небесныя, вм'єсто временныхъ—в'єчныя.

#### ПОУЧЕНІЕ ВОСЬМОЕ 1).

Сегодня мы, братіе, празднуемъ двадцатипятильтіе Православнаго Миссіонерскаго Общества. Двадцать пять льтъ для обществъ человъческихъ—небольшой періодъ времени; но, благодареніе Богу, и въ этотъ малый періодъ времени Общество сдълало ньчто, что слъдуетъ вспомнить, чему слъдуетъ порадоваться и за что слъдуетъ поблагодарить Господа. Слъдуетъ вспомнить не для того, чтобы гордиться, но чтобы возбудить

<sup>1)</sup> Произнесено въ Большомъ Успенскомъ Соборѣ 22 января 1895 г., въ день празднования двадцатипятилътия Православнаго Миссіонерскаго Общества.

себя къ болъе ревностному продолженію начатаго дъла. Воспомянемъ мужей славныхъ, которые основали Миссіонерское Общество и покровительствовали ему. Воспомянемъ прежде всего Благочестивъйшихъ Государей: Царя-мученика, при которомъ основано Миссіонерское Общество, Царя миротворца, при которомъ оно продолжало развиваться и расшираться; воспомянемъ первую Покровительницу Общества Благочестивъйшую Государыню Марію Александровну; да упоконтъ ихъ Господь въ недрахъ Авраама, Ислака и Іакова, да воздастъ имъ сторицею за все содъянное Ими для блага сего Общества. Воспомянемъ перваго предсъдателя Общества Высокопреосвященнъйшаго Иннокентія, Апостола Сибири, мужа апостольской простоты и смиренія; воспомянемь его славныхь преемниковь и по предсъдательству въ Моссіонерскомъ Обществъ, и по миссіонерскому служенію въ Сибири, изъ коихъ иные уже почили отъ трудовъ своихъ, а нъкоторые пребываютъ и доселъ; первымъ пожелаемъ въчнаго успокоенія, последнимъ-благоденствія и долгоденствія. Они выростили Миссіоверское Общество и укрѣпили его своими молитвами. Ибо что такое было въ началъ сіе Общество? Поистинъ-яко зерно горчичное. А теперь оно какъ широколиственное дерево, въ вътвяхъ котораго, какъ птицы небесныя, витають и питаются хлибомъ животнымъ и утоляютъ свою духовную жажду отъ самаго источника жизни многіе народы и племена. Въ самомъ діль, инородцы были мертвы, теперь же ожили; они сидъли во тьмъ и сфии смертной; теперь просвъщены свътомъ разума Святаго Евангелія; они вели жизнь дикую, животную, теперь начинають вести жизнь разумную. Они были чада гива Божія, теперь—дети Божін; они были подъ проклятіемъ Божінмъ. теперь на нихъ благословение Божие; они были наследники ада, ихъ ожидали въчныя муки, теперь они-наслъдники царствія небеснаго, ихъ ожидаеть вѣчное блаженство... Если обратившій и одного грішника отъ заблужденія пути, спасетъ душу отъ смерти и покроетъ множество греховъ, то какой награды достоинъ тотъ, кто обратилъ отъ ложнаго пути множество людей! Если кто напоить одного изъ малыхъ сихъ только чашею студеной воды, не потеряеть награды своей, то можеть ли потерять награду свою тоть, кто напоиль не одного,

а многихъ и притомъ не чашею студеной воды, а водою, текущею въ жизнь въчную? Ей! не погубитъ мзды своей! Какъ же намъ не радоваться, какъ не благодарить Бога, толико благодъявшаго намъ? Ибо не надобно забывать, что человъкъ насаждаетъ, человъкъ поливаетъ, а—возращаетъ Богъ. Какъ не почтить словами благодаренія тъхъ, кого Богъ избралъ исполнителями Своей всеблагой воли! Восхвалимъ, братія, славныхъ мужей: много славнаго явилъ намъ чрезъ нихъ Господь... Народы будутъ разсказывать объ ихъ мудрости, Церковь будетъ возвъщать ихъ хвалу... Можемъ ли мы молчать? Можемъ ли не молиться отъ всея души: да упокоитъ ихъ Господь въ Своемъ небесномъ царствіи!

Но, восхваляя славныхъ, не забудемъ и тъхъ, которыхъ имена не столько извъстны, даже совсъмъ неизвъстны. Они не были на свъщникъ, но свътили свътомъ Христовымъ, стараясь распространять его во всемъ концахъ пространной Сибири. Какъ апостолы, они оставили все и последовали за Христомъ; оставили домъ, родителей, родственниковъ, друзей и шли въ страну не неизвъстную, -- напротивъ слишкомъ извъстную по своей дикости и суровости; они знали, что ихъ ожидаетъ; знали, что имъ придется скитаться въ горахъ, вертепахъ и пропастяхъ земныхъ; знали, что имъ придется жить въ лачужкахъ, мерзнуть въ тундрахъ Сибирскихъ; знали, что имъ иногда придется по нъскольку дней быть погребенными снъжными буранами; знали, что имъ придется все дёлать своими руками-и рубить себъ избу, и топить печь, и варить себъ пищу, знали, что имъ по нъскольку дней придется оставаться безъ хлъба, не видеть лица человеческого и по нескольку леть не видать образованнаго человека, съ которымъ бы можно было душу отвести; знали, что имъ, какъ апостоламъ, придется терпфть голодъ и жажду, наготу и побои; быть въ трудъ и изнуреніи: знали, что и въ мъстахъ, гдъ они прочно утвердятся, ихъ ожидають злословія и поношенія, бізды не только оть чужихь, но и отъ своей лжебратіи; знали и-шли.... Что побуждало ихъ идти? Одна любовь къ Богу и спасенію ближняго: они знали, что люди погибаютъ въ тьмв язычества и спвшили на помощь. Эта-та любовь согръвала ихъ, когда они замерзали въ непроходимыхъ трущобахъ сфвера. Эта-то любовь побуж-

дала ихъ переносить всё возможныя бёды, преодолёвать всёвозможныя трудности. Непроходимы тундры сибирскія, но, воодушевленные сею любовію, они ихъ прошли. Высоки горы Алтайскія, но они ихъ перешли. Глубоки, бурны и широки ръки сибирскія, но они ихъ переплыли на утлыхъ челнахъ и теперь едва ли есть уголокъ въ общирной Сибири, гдѣ бы не было извъстно имя Господа нашего Іисуса Христа? Какъ же намъ не радоваться, что среди насъ находятся такіе великіе подвижники въры и благочестія, великіе труженики на нивъ Христовой! Какъ не благодарить Бога, что онъ удостоилъ и насъ хоть немного принять участіе въ трудахъ ихъ, хоть немного помогать имъ, хоть немного облегчать трудный путь ихъ! Они трудились, но по милости Божіей, и мы вопшли въ трудъ ихъ. Велика ихъ награда, но и мы не останемся безъ награды, если худыми дълами не уничтожимъ сей награды. Пріемляй пророка во имя пророче мэду пророчу пріимета, говорить Господь. Какъ же намъ не радоваться? Но не мы одни радуемся, -- радуется съ нами и вся Православная Церковь, видя, что число чадъ ея съ каждымъ годомъ болъе и болъе увеличивается. Радуются Угодники Божін; радуются Святители Христовы, столпы Православной Церкви, Петръ, Алексей, Іона и Филиппъ... ведь и они заботились о просвъщении инородцевъ, населяющихъ землю Русскую, въдь, и они делали то дело, надъ которымъ и мы трудимся. Ведь, въ семъ храмъ, въ которомъ предстоимъ и мы, они модились Богу, чтобы Онъ просвътиль ихъ свътомъ Своего Божественнаго ученія, открыль имъ Евангеліе правды, породиль ихъ водою и духомъ, соединилъ ихъ святой Православной Церкви... Радуется и Самъ Господь, видя спасеніе погибающихъ, и мы входимъ въ радость Господа... Да возрадуется душа твоя, блаженный старецъ (Макарій), первый основавшій миссіонерскій станъ въ горахъ Алтайскихъ!

Возведи очи твои и виждь: дѣло, начатое тобою, надъ которымъ ты столько трудился, о которомъ столько пролилъ слезъ, растетъ, послѣдователи твои, какъ птицы небесныя, разлетѣлись и въ разныхъ мѣстахъ основали станы и со всѣхъ сторонъ съ Востока, Запада, Сѣвера и Юга обширной Сибири людіе, сѣдящіе во тьмѣ и сѣни смертной, идутъ и видятъ свѣтъ велій...

Такъ, братія, обращая вниманіе на прошедшее двадцатипятильтіе, мы не можемъ не радоваться, не можемъ не благодарить Бога, по-будущее?... Все-ли сделано? Ведь, язычество и нагометанство все еще считають своихъ последователей не сотнями, но тысячами, даже не десятками, а сотнями тысячъ. Въ некоторыхъ местахъ язычники отчасти господствуютъ надъ православнымъ населеніемъ, тёснять православныхъ. Естественво-ли такое положение дёла въ государстве, где православная въра считается господствующею? А въдь эти сотни тысячъ язычниковъ-созданія Божін, созданы по образу и подобію Божію, за нихъ пролита кровь Сына Божія, я-они погибають для жизни въчной! Истинный христіанинь, который долженъ, по слову Спасителя, душу свою положить за други своя: можетъ ли равнодушно слышать о семъ? Можетъ ли не поспешить къ язычникамъ съ словомъ спасенія? Но они не только потеряны для царства небеснаго, они малоплодны и для царства земнаго. Инородецъ, какими не привлекайте его льготами, всегда будетъ тянуть не къ Москвъ-сердцу Россіи, а изгометанинъ-въ Стамбулъ и Мекку, а язычникъ-въ Тибетъ и Китай: гдъ сокровище ваше, тамъ будетъ и сердце ваше. А сокровище его не въ Россіи. Онъ до техъ поръ не станетъ Русскимъ, пока не станетъ православнымъ христіаниномъ. Посему нътъ ничего святье, и вмъсть нътъ ничего патріотичнъе какъ обращение язычника или магометанина къ въръ Христовой. Самая прочная связь народовъ-связь религіозная: всъ другія связи весьма непрочны. Посему истинный патріотъ не можеть не содъйствовать всыми зависящими отъ него мырами обращенію инородцевъ въ въру Христову. Вотъ уже болъе трехъ въковъ страны Сибирскія и заводжскія славными нашими предками присоединены къ Православной Руси, и когда подумаеть, что до сего времени онъ еще не стали христіанскими, то невольно скажешь съ пророкомъ: Тебю, Господи, правда; намъ-же-стыдъніе лица...

Широко раскинулось Миссіонерское Общество, а все-же есть цёлыя области, гдё нётъ ни одного члена Миссіонерскаго Общества, гдё повидимому и не знаютъ о немъ. Нашъ долгъ—распространять о немъ свёдёнія, увеличивать число членовъ общества. Желательно, чтобы каждый сынъ Православной Церкви

быль членомъ Миссіонерскаго Общества. Вѣдь, не на однихъ священникахъ, на каждомъ христіанинъ лежитъ обязанность проповедывать Христа... Если каждый не можетъ оставить все и идти въ тундры сибирскія, то каждый можетъ помочь миссіонерамъ въ исполненіи ихъ труднаго подвига, внося малую лепту отъ своихъ избытковъ и какъ улучшилось бы положение миссіонерскихъ становъ, если бы каждый вносилъ лепту, только лепту, хоть десятую часть скуднаго взноса, который требуется для вступленія въ число членовъ Общества... А то, братіе, есть станы, гдв или совсвыв нътъ церкви Божіей, или если и есть церкви, но-такая, гдъ во всемъ крайняя скудость. Житель первопрестольной Москвы, гдт Божін храмы—небеси подобны, блестять золотомъ и серебромъ, быль бы поражень бъдностію тамошнихъ храмовъ; нътъ въ нихъ ни полнаго круга богослужебныхъ книгъ, ни приличныхъ священническихъ облаченій, ни достойныхъ святости Богослуженія сосудовъ, а Миссіонерское Общество по недостаточности средствъ помочь всёмъ не можетъ. И это-тогда, когда многіе сыны и дщери Православной Церкви тратять большія суммы на совершенно не нужныя вещи. Развѣ это не достойно сожальнія? не достойно слезь? Жатва многа: а дълателей? Есть мъста, гдъ нътъ ни одного миссіонерскаго стана: есть м'вста, гдв одинъ миссіонеръ, а ихъ нужно несколько. Итакъ-делателей мало! Нужно найти этихъ дълателей. Нужно возбудить въ нихъ ревность къ проповъдыванію Слова Божія, къ распространенію славы Божіей. Нужно научить ихъ достойно проходить сіе великое служеніе. Нокто къ симъ доволенъ?

Будемъ молить Господина жатвы, да изведеть дълателей на жатвы Свою.

Вотъ задачи нашего Общества. Велики онъ, но терпиним да течем на предлежащий нама подвиг, взирающе на Начальника въры и Совершителя Іисуса, твердо въруя, что рано или поздно, если не при насъ, то при потомкахъ нашихъ всъ пнородцы, населяющіе наше отечество, сидящіе теперь во тьмъ и съни смертной, увидятъ наконецъ свътъ велій, познают Единаго истиннаго Бога и Его же послала Онъ Іисуса Христа, и отъ востокъ солнца до западъ пространной Россіи хвально будетъ имя Господне...

## Отъ военнаго губернатора Семиръченской области.

### BO33BAHIE.

Пятнадцать лѣтъ тому назадъ на далекой окраинѣ Россіи, именно въ Кульджинскомъ раіонѣ, во время передачи послѣдняго китайцамъ, на почтовой станціи Алимту разыгралась кровавая драма, жертвами которой пали четыре русскихъ человѣка: отставной рядовой Ананишинъ, Оренбургскій мѣщанинъ Прокопій Казаковъ и два казака № 1-го Сибирскаго Ермака Тимофеева полка Филипьевъ и Полянскій.

Обстоятельства этого печальнаго дёла, по произведенному въ свое время разследованію, выяснились въ следующемъ виде: 14 октября 1882 года, часовъ въ 11-12 утра, на станцію Алимту, недавно передъ тъмъ уступленную нами китайцамъ, прівхаль бывшій туть раньше станціоннымь старостой Ананишинъ, чтобы увезти оставшіяся тамъ кое-какія вещи. Около часу дня къ станціи подъбхаль въ тарантась бхавшій въ Кульджу, по торговымъ деламъ, Прокопій Казаковъ, а вследъ за нимъ на станцію нагрянуло человъкъ 50-80 вооруженныхъ китайскихъ солдатъ, которые и учинили надъ безоружными Ананишинымъ и Казаковымъ жестокую расправу; на заднемъ дворъ развели изъ соломы костеръ и въ него живьемъ бросили обоихъ несчастныхъ со звязанными руками... Затъмъ злодъи произвели полное разграбление станции и направились далье своей дорогой, въ надеждь, что огонь сдылаеть своеуничтожитъ следы зверскаго преступленія. Недалеко отъ Алимту злодъямъ встрътились ничего неподозръвавшіе два нашихъ разъездныхъ казака Филипьевъ и Полянскій, которыхъ китайцы также сочли за лучшее разрубить и спрятать, чтобы они не были свидътелями Алимтуйского ихъ злодъянія. Полу-обгоръвшіе трупы Ананишина и Казакова, а также останки Филипьева и Полянскаго похоронены на границъ на Хоргосъ, гдъ тогда стояль нашь передовой постъ.

Служившіе въ то время въ Семиръчьи военные и гражданскіе чины, духовенство и русское населеніе пожелали увъковъчить память невинно погибшихъ на далекой окраинъ Россіи своихъ собратьевъ постройкой какого либо памятника и открыли между собою на сей предметъ подписку, по которой добровольныхъ пожертвованій поступило слишкомъ тысяча рублей. Поступившія пожертвованія своевременно сдавались въ Ташкентское отдёленіе Государственнаго Банка, гдё они, приращаясь процентами и пожертвованіями, въ настоящее время составляютъ сумму въ 2064 р. 50 к.

На Хоргосъ, гдъ погребены тъла убіенныхъ, кромъ казачьяго поста, въ последнее время возникло русское казачье селеніе Николаевское. Какъ на посту, такъ и въ селеніи не имбется храма, а потому лучшимъ памятникомъ для погребенныхъ тутъ мучениковъ признается устройство въ означенномъ селеніи православной церкви, которая, какъ памятникъ, служа съ одной стороны упрекомъ китайцамъ за ихъзлодейство, съ другой стороны удовлетворяла бы духовныя потребности заброшенныхъ туда судьбою и службою православныхъ людей. Но по дороговизнъ здъсь строительныхъ матеріаловъ и рабочихъ рукъ, означенной выше суммы слишкомъ недостаточно на воз веденіе хотя бы самыхъ скромныхъ размфровъ Божьяго храма, не говоря уже о томъ, что здёсь, среди разноплеменнаго и разновърнаго населенія, желательно было-бы имъть храмъ, по размѣрамъ и обстановкѣ болѣе или менѣе соотвѣтствующій достоинству православной церкви и могуществу русской державы. Но достигнуть этого не представляется возможности при наличныхъ средствахъ, а мъстные дъятели уже дали на это христіанское діло все, что можно было дать. А потому обращаюсь съ симъ воззваніемъ ко всёмъ добрымъ людямъ и призываю ихъ на посильную помощь по возведенію церкви въ селеніи Николаевскомъ, Семирфченской области, въ память здодъйски умерщвленныхъ китайцами православныхъ людей. Земля наша не объднъла добрыми людьми. Жертвовать прошу лепты, которыя составять сотни рублей.

Пожертвованія деньгами и вещами слѣдуетъ адресовать въ гор. Вѣрный, Семирѣченской области, на имя Старшаго Чиновника особыхъ порученій при Военномъ Губернаторѣ Статскаго Совѣтника Николая Николаевича Пантусова.

Военный Губернаторъ Семиръченской области, Генералъ-Лейтенантъ Ивановъ.

### BO33BAHIE.

Съ разръшенія и благословенія Его Высокопреосвященства, г-на Высокопреосвященнаго Ювеналія, Архіепископа Литовскаго и Виленскаго, въ м. Ширвинтахъ, Виленскаго увзда предположено возстановить православный храмъ и при немъ построить зданіе для женской одноклассной перковно-приходской школы съ рукодёльнымъ курсомъ. Мъстечко Ширвинты расположено въ 20 верстахъ отъ православной приходской церкви, куда въ распутицы-осенью, а тъмъ болъе весной, во время разлива ръкъ Ширвинты и Въсялки, съ трудомъ могутъ добраться православные въ великіе праздники возносить молитву Господу.

Прискорбно ширвинтскимъ православнымъ ощущать, что у нихъ не имъется своего дома молитвы, гдъ бы они могли съ евоими домочадцами возносить молитвы къ Господу, и что они лишены возможности удовлетворять своимъ духовнымъ потребностямъ, за дальностью разстоянія отъ ближайшей приходской церкви: вслъдствіе чего, у всъхъ православныхъ проживающихъ въ Ширвинтахъ, было давнишней завътной мечтой—построеніе тамъ церкви. Скорбь эта еще усиливалась, когда православные, подобно древнимъ христіанамъ, собиравшимся для молитвы въ катакомбы, собираются одинъ разъ въ мъсяцъ въ отведенную имъ подлежащею властію комнату ширвинтскаго волостнаго правленія на "всенощную" и "объдницу".

Наконецъ, скорбь ихъ обратилась въ радость: разръшеніе построить православный храмъ въ Ширвинтахъ получено. Съ радостью православные, при всей своей бъдности и необезпеченности и при помощи добрыхъ людей, собрали на это святое дъло около 2620 руб., въ томъ числъ 1000 руб., пожертвованы г. Оберъ-Прокуроромъ святийшаго синода, дъйствительнымъ тайнымъ совтиникомъ сенаторомъ Константиномъ Петровичемъ Побъдоносцевымъ; но этой суммы далеко недостаточно для построенія приличнаго православнаго храма (который, хотя отчасти гармонировалъ бы съ величественнымъ

каменнымъ костеломъ) и при немъ женской школы. Построеніе православнаго храма въ Ширвинтахъ дало бы православнымъ возможность пользоваться богослуженіемъ, совершеніемъ духовныхъ требъ, и животворное дъйствіе Православной Церкви могло-бы поднять ихъ религіозное чувство.

Въ заботахъ объ устройствъ въ Ширвинтахъ православной церкви Гелванское попечительство во имя Того, Кто сказаль: "Просите и дастся Вамъ", обращается съ покорнъйтей просыбой къ представителямъ власти, науки, печатнаго слова и различнымъ учрежденіямъ, представителямъ Церкви-благостнымъ архипастырямъ и доблестному православному русскому духовенству, дворянству, братствамъ, миссіонерскимъ обществамъ, благотворительнымъ и филантропическимъ учрежденіямъ, извъстному своею благотворительностью русскому купечеству и къ вамъ, безъ различія званія и вфроисповеданія, христолюбивые благотворители и боголюбивые жертвователи, радъющіе о благольніи хримовъ Божіихъ и духовномъ просвыщеніи народа: благоволите подать руку живой помощи предпринимаемому святому д'алу, помня, что Тото, во имя Котораго просимъ и для Коего созидается храмъ, воздастъ сторицею добрымъ и отзывчивымъ жертвователямъ. Всякая жертва-большая и малая, явная и тайная—будеть принята попечительствомъ съ искренной признательною и глубокой благодарностью, и имена жертвователей выну будуть поминаться въ ширвинтскомъ храмъ.

Пожерствованія съ обозначеніемъ именъ жертвователей попечительство проситъ адресовать въ литовскую духовную консисторію, въ Вильну, или на имя предсъдателя попечительства Ив. Ив. Мрозовскаго, поч. отд. Ширвинты, Виленской губерні и уёзда. Отчетъ поступившихъ пожертвованій будетъ напечатанъ въ Литовскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ и Вилевскомъ Въстникъ.

> Предсъд. попечит. и. д. суд. слудов. Мрозовский. Помощникъ Предсъдателя Кедровъ. Священникъ Іоаниз Давидовичъ. Дълопроизводитель Лакомкинъ.

# Събадъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

(Продолжение \*).

Начто не въ состоянія такъ возвысять школу въ глазахъ народа, ничёмъ скорфе не можетъ церковная школа сблизиться съ народомъ и выполнить свое действительное назначеніе, ничёмъ, наконецъ, нельзя сильнее и лучше выразить желаніе народа и завёты церкви православной, какъ пріученіемъ детей къ посещенію храма Божія въ воскресные и праздничные дни и участіемъ ихъ въ церковномъ пеніи и чтеніи.

Излишне говорить о томъ значении, какое ямфетъ церковь въ жизни каждаго истинно-върующаго человъка и всего русскаго народа. Нашъ русскій народъ по природі народъ набожный и съ самыхъ первыхъ дней христіанства крібпко полюбиль и привязался въ матери своей-Церкви. Его живая и искренняя въра нашли себь такое дивное выражение въ законахъ, уставахъ, обрядажь и свищеннодъйствіямь Свитой Церкви, что въра и церковь въ душт русскаго народа какъ бы слились въ одно недълимое цълое: въры не можеть онъ признавать безъ церкви, а церкви безъ въры. Въра въ немъ не сухое отвлеченное мышленіе, а живое воплощение его чувствъ и желаній, находящее для себя постоянное выражение и удовлетворение въжизни самой Церкви. Воть почему и вся жизнь, вся исторія русскаго государства созидалась и устроялась этою могущественною силою-върою и церковью. Вспомнимъ ли исторію нашего отечества въ трудныя годины, мы увидимъ, что всегда народъ нашъ искалъ спасенія въ союз'в съ церковію, всегда в'вра въ помощь Божію воздвигала его

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 7.

на спасеніе отечества. Обратимъ ли вниманіе на его бытовую жизнь, п здесь увидимъ, что все стороны этой жизни, все самын разнообразныя отношенія проникнуты духомъ церковнымъ, запечатлены верою въ Бога по уставамъ церкви. Все народные годовые труды и обиходы, праздники и обычаи, радости п горести, однимъ словомъ всв явленія народной жизни пріурочены самимъ народомъ къ кругу церковному, подведены подъ материнскій покровъ Церкви. Народъ создалъ даже свой мъсяцесловъ и по нему расположиль всякій день своей жизни, свои занятія и труды, обычан и вравы, жизнь семейную в общественную, кртпко привязавъ свою жизнь къ Церкви святой и ея уставамъ. Отсюда понятно для всякаго, что церковная школа желаеть быть выразительницей и воспитательницей лучшихъ сторонъ народной жизни, она должна развить и украпить живой народный союзь вары съ церковію и церкви съ жизнію, она должна всю жизнь своихъ питомцевъ пріурочить въ церкви, подвести ее подъ ея материнскій покровъ-Только при этомъ условіи можно выработать въ питомпахъ цёльное и стройное міровозартніе въ духт церковномъ в сміло выпустить ихъ на жизненное поприще. Какъ путеводныя звъзды на жизненномъ пути будутъ блистать и руководить ими двунадесятые праздники православной Церкви. Далье следують воскресные и праздничные дни, посты и дни недели съ ихъ духовнымъ значеніемъ и церковными воспоминаніями, съ ними связанными, дни викторіальные и царскіе, личные праздники, -- все время и вси жизнь христіанина укладывается въ рамкахъ церковнаго чина и течетъ въ повиновении этому чину. Сколько назидания въ этой полноть церковной жизни для дьтей юныхъ, воспривичивыхъ, любящихъ.

Всліндь за воспитаніеми въ дітяхь авторитета церковнаго, дальній шая забота руководителей церковной школы должна состоять въ томъ, чтобы воспитать въ нихъ авторитетъ гражданскій, любовь и преданность Царю и отечеству. Для достиженія этой ціли умістно употреблять слідующія средства. Всй ученики должны знать титуль и имя Государя Императора, Государыни Императрицы и Наслідника Цесаревича, годъ, місяць и число ихъ рожденій и тезовменитствъ, день восшествія на престоль Государя Императора. Въ дни самыхъ праздниковъ учитель созываеть учащихся и предлагаетъ имъ разсказы изъ Отечественной Исторів, въ которыхъ особенно рельефно выступаеть діятельность нашихъ государей во благо русскаго народа. Наиболіве поучительными въ данномъ случать являются разсказы изъ исторів Св. Владиміра о

првнятів христіанской вітры, о Св. Александрів Невскомъ, о Куликовской битві, объ отечественной войнів, о заботахъ Александра ІІІ по прокормленію голодающихъ въ 1891—1892 голодные годы; въ день 17 октября весьма назидательно разсказать о чудесномъ спасеніи Царской семьи при врушеніи желізнодорожнаго пойзда; наканунів 19 феврали весьма полезно разъяснить дітимъ, что въ этотъ день было уничтожено крізпостное право и что въ настоящее время крестьяне обизаны своею свободою Царю-Освоболителю. Во всіз же эти дни школа украшается флагами, снаружи и внутри, и, смотря по средствамъ, иллюминуется, причемъ сами ученики дізлають разные вензеля съ изображеніемъ начальныхъ буквъ Государя Императора и Государыни Императрицы и т. п.

Особенное внимание должно быть обращено на тв события изъ гражданской Исторія, празднованіе которыхъ соединено съ празднествами Св. Церкви. Для прим'тра можно указать: изгнаніе поликовъ изъ Москвы соединяется съ празднованіемъ Казанской иконы Божіей Матеря (22 окт.), изгнаніе французовъ изъ Россіи-съ празднованіемъ Рождества Христова, воспоминаніе о Куликовской битвъ-съ помпновеніемъ усопшихъ, въ Дмитріевскую субботу (26 окт.), поминовение всёхъ на брани убитыхъ воиновъ-съ празднованіемъ Усъкновенія Главы Іоанна Предтечи. Разсказывая о всвхъ этихъ событіяхъ, учитель долженъ возбуждать въ детяхъ не только чувство благодарности къ Богу Спасителю нашего отечества, но в благодарныя воспоменанія о нашихъ предвахъ, потрудившихся во благо отечества и не щадившихъ ради него своей жизни; въ особенности онъ долженъ указывать на то, что, благодаря любви и предавности нашихъ предковъ Царю, и отечество наше дълалось богатымъ, общирнымъ и сплынымъ, что и намъ остается лишь подражать и воспитывать въ себъ тъже чувства патріотизма. Въ вачествъ иллюстрацій по ствнамъ должны быть выставлены портреты Государя Императора и Государыни Императрицы, таблицы царей и князей и картины изъ Русской исторіи.

Воспитаніе въ дѣтихъ любви къ родптелямъ должно составлять дальнѣйшую заботу законоучителя и учителя. Въ наше время эта добродѣтель мало по малу ослабѣваетъ и не только въ городахъ и промышленныхъ центрахъ, но даже и въ деревняхъ; между тѣмъ прочныя семейныя узы являются основою не только общества, но и государства. Семья есть истинный питомникъ всего лучшаго въ людяхъ: изъ семьи мы выносимъ и первыя религіозныя върованія, и нашъ взглядъ на міръ и людей, здѣсь полагается основа и нашего характера.

Отсюда забота учителя должна состоять въ томъ, чтобы всеми зависящими отъ него мѣрами поддержать связь дѣтей съ родными, сохранить въ нихъ все, что лучшаго въ нашей семьв и развить въ нихъ сыновнія чувства. Законоучитель, какъ пастырь, имфеть множество случаевъ, чтобы видъть семейныя отношенія дътей къ родителямъ и потому всегда можеть обазывать вліяніе не только на дътей, но и на родителей. Дъти должны быть всегда почтительны и въжливы въ своимъ родителямъ. Во время своего пребыванія дома утромъ и вечеромъ, діти должны желать родителямъ добраго утра, а вечеромъ-спокойной ночи; всякій разъ послів объда они обязаны въ благодарность за объдъ цъловать руку своимъ родителямъ и благодарить за ихъ родительскія заботы. Въ школь учитель долженъ провърать, памятують ли дъти о своихъ родныхъ, знаютъ ли имена и фамиліи своихъ братьевъ и сестеръ, дядей и тетей, крестныхъ отца и матери, молятся ли о нихъ утромъ и вечеромъ. Ученики второклассной школы, живи въ общежити, должны всически цоддерживать связь съ своимъ домомъ ствомъ писемъ. Въ этихъ письмахъ они должны дълиться съ родными всеми радостями и горестями, чтобы ничто не сврывалось отъ родныхъ. Въ особенности же они должны помнить своихъ родныхъ въ молитвахъ и не только живыхъ, но и умершихъ. Вмъстъ съ тъмъ учитель найдеть не мало случаевъ изъ обыденной жизни, гдъ обнаруживается или наказанная гордость сыновняя или награждается добродетель любви детей къ родителямъ. Книги и статьи, характеризующія идеальныя семейныя отношенія въ особенности должны чаще предлагаться дътямъ для прочтенія. Наряду съ этимъ нельзя также пренебрегать и многими, издавна установившимися добрыми обычаями русскаго народа, гдв представляется случай обнаружить дітямъ свою покорность и зависимость отъ родителей: обычай просить прощенья наканунъ Великаго поста, обычай носить ужинъ крестнымъ отцу и матери и т. п.

Заботись объ укорененія въ дётяхъ чувствъ уваженія и любви въ отношеніи къ родвтелямъ, учитель церковной школы долженъ внёдрять въ нихъ тё же самыя чувства и ко всёмъ вообще старшимъ. Во время отвётовъ въ классе ученики должны держать себи почтительно и вёжливо, опусти руки къ бедрамъ, при входё въ классъ кого либо изъ постороннихъ они не должны садиться до тёхъ поръ, пока не получатъ на то позволенія. Встрёчансь съ свищенникомъ, они должны непремённо снимать предъ нимъ шанку и подходить подъ благословеніе. При встрёчё съ другими

лицами, занимающими общественное положеніе, они также должны кланяться и снимать шапки; такое почтеніе они должы оказывать и сельскимъ властимъ: старшинѣ, становому, старостѣ церковному и сельскому. Во время праздниковъ ученики могутъ поздравлять своего законоучителя и учителя. Учитель долженъ разъяснять дѣтимъ, кто по учебному начальству вѣдаетъ и заботится о народномъ образованіи, начиная съ спархіальнаго Преосвященнаго.

До сихъ поръ мы излагали общія основанія для воспитанія въ дітяхъ религіознаго чувства и доброй нравственности съ положительной стороны. Но есть въ дітяхъ не мало отрицательныхъ качествь, которыя выносять они изъ семьи и невіжественной среди, въ которой имъ приходится вращаться, и на которыя должно быть обращено особенное вниманіе воспитателя. Но такъ кавъ воспитательныя мітры къ искорененію этихъ качествъ должны вволить соотвітствовать поведенію учащихся и ихъ личнымъ особенностямъ, то законоучитель и учитель должны знать, какіе поступки чаще всего встрітчяются среди дітей и какова природа этихъ дітскихъ пороковъ.

По наблюденіниъ оо. наблюдателей среди деревенскихъ дітей чаще всего зам'вчаются следующія пороки: леность, выражающаяся въ самовольномъ опущения уроковъ или невыучивания ихъ, насмъщен при видет насмъщен и порож в постоя и посмъщен на порож в пор щами, ссора, ругательство и драка, шаловливость въ классъ и неприличное стояніе въ Церкви; далже, воровство, запирательство, ябединчество и другія. О некоторых визь этих проступков следуеть сказать, что они детьми не сознаны и не имфють въ собственномъ смыслъ предосудительнаго характера. Дътскія ссоры, какъ взвъстно, не выбють серьезнаго значенія и почти всегда оканчиваются мировой. Причиною лжи, запирательства, когда ученикь отклоняеть свою вину на товарищей, служить всегда почти страхъ навазанія. Діти привывли, что въ семьй за всякимъ даже неважнымъ преступленіемъ следуеть наказаніе: разбито ли что вля поломано, порвалась ля одежда и своро износилась обувь,за все это родители быють дътей розгами и руками. Естественно, что при всикой поломев и потерв грифеля, доски или книги двти ожидають того же и оть учителя и потому лгуть просто изъ чувства самосохраненія. Ябедничество тоже въ основѣ своей имѣеть не сознаніе преступности товарищей, а желаніе поставить товарища въ отвътственное положение и подвести его подъ наказаніс. Тоже слідуєть сказать и о другихь дітскихь поровахь.

Какъ ни ничтожны однако дътскіе пороки, тъмъ не менъе учителю представляется не мало труда бороться съ ними и самая борьба съ этими пороками требуетъ съ его стороны разумной осторожности и послъдовательности.

Оо, наблюдателя примо и ръщительно высказались противъ физическихъ наказаній въ род'в побоевъ. Гдв применяются подобным мфры, тамъ отсутствуетъ воспитаніе; примёненіе физическихъ наказаній пзобличаеть слабость и безспліе учители п его неспособность дъйствовать на учащихся мърами правственными. У хорошаго ребенка, не привыкшаго къ грубому обращению, побои совершенно убивають стыдъ и озлобляють его противь учителя, вследствие чего между учителемъ и его ученивами совершенно уничтожается почва для воспитанія. Съ другой стороны ті же мізры навазанія для мальчиковъ, выросшихъ на побояхъ, не имъютъ ровно накакого значенія. Точно также и оставленіе дітей безъ об'єда слідуеть признать м'врою, не достигающею своей целв. Голодание есть м'вра физическаго наказанія, съ общими недостатками всёхъ мёръ подобнаго рода. Кромъ того дъти, оставленные въ классъ безъ надзора, едва ли употребляють означенное время для выучиванія уроковъ; учительскій опыть свидітельствуеть, что діти въ это время обывновенно отдаются шалостямъ. Болве цвлесообразно было бы заставлять неусивнающихъ дътей собираться послъ объда и здъсь въ кляссь подъ непосредственнымъ наблюдениемъ учителя давать имъ работу. Стояніе на колівняхь въ углу или предъ иконой, иногда съ поклонями, мъра по своему внутрениему значенію также несостоятельна, ибо въ данномъ случав обрядъ и внешние знави богопочтенія превращаются въ міру навазанія. Иной смысль подобная мфра вибеть въ церковной епитиміи, такъ какъ тамъ она налагается на гръшника за его преступленія предъ Богомъ. Во многахъ школахъ учителя для порядка и водворенія дисциплины учреждають обыкновенно должности дежурныхъ, которые доносять учителю о всемъ происходящемъ. По мивнію събада дежурные, наблюдая за вижинимъ порядкомъ въ школф, чистотою и исправностью доски и классной мебели, книжнаго шкафа и т. п., ни въ коемъ случав не должны быть доносчивами. Выше сказано, что среди дътей развито въ шировой степени ложные доносы и потому дежурные не могуть быть върнымъ источникомъ свъденій о поведеніи товарищей; кромъ того учитель, имъя посредника въ отношеніяхъ съ учащимися изъ среды самихъ учениковъ, разрываетъ свою непосредственную связь съ детьми. Между темъ вся сила его влія-

нія должна основываться на его внутреннемъ единеній со школою. Указаніе на примірт товарищей также портить дітей, развиван въ однихъ зависть, а въ другихъ гордость, тщеславіе и самолюбіе. Ученика, сделавшаго проступокъ или же отъ природы беднаго дарованіями, следуеть возвысить въ его собственномъ мивніц, а не унижать; въ противномъ случав сами товарищи, види, что учитель противъ слабыхъ, по врожденному чувству силы, насмъшками, постоянными приставаньями и побоями могуть положить конець его дальнъйшему развитію. Слово убъжденія, проникнутое любовью къ дътямъ, есть первое и главное орудіе законоучителя п учителя въ искорененіп дітских пороковь. Но чтобы не нарушать классной дисциилины и своему убъжденію сообщить болье поучительный характеръ, разборъ и обсуждение всявихъ проступковъ учитель долженъ дълать виъ уроковъ и въ присутствіи всіхъ учащихся. Въ особенности это следуеть сказать относительно воровства. Такъ какъ это порокъ противъ товарища, то учитель, разъяснивъ всю пагубность этой привычки и сдълавъ ему публичный выговоръ, долженъ заставить виновника извиниться предъ товарищами. И при всъхъ другихъ поступкахъ, совершенныхъ противъ товарищей или публично предъ ними, извинение составляеть, по свидътельству учителей, сильнъйшее средство исправленія. Одновременно съ этимъ высшей степени назидательно прочитать детимъ ту или другую подходящую въ случаю статью. Такое чтеніе, вызванное потребностью самой жизни, оставить въ дътнув неизгладимое впечатлъніе п заставить ихъ отстать оть поробовь. Такъ какъ большинство детскихъ пороковъ детьми не сознано, то учитель долженъ разъяснить имъ, что ихъ слова и поступки грубы, испорчены, нежелательны. Дети любять своихъ родителей; на этой любви и долженъ учитель основывать свои убъжденія, чтобы діти оставили брань и всякія ругательства. Тіхъ дітей, которыя не вразумляются увъщаниемъ и не оставляють своихъ пороковъ, учитель можеть подвергать лишенію участія въ дітскихъ вграхъ п прогулкахъ. Вообще слідуеть сказать, что диспишина должна основываться не столько на строгихъ и репресивныхъ мѣрахъ, сколько на сознанів долга в чувствъ уваженія къ мъсту и личности законоччители и учителя. Кротость в любовь къ дътямъ, отсутствіе формализма, преданность дълу вполив иогутъ ручаться за успъхъ воспитателя. Терпъніе же довершить все имъ начатое, ибо духовное совершенствование не выбеть очевидной наглядности и пдетъ постепенно и медленными шагами. Если же всв предпринимаемыя учителемъ мары оважутся не-

Digitized by Google

дъйствительными, то заявление родителямъ учениковъ нужно признать дальнъйшею мърою воспитания. Родители являются ближайшими воспитателями своихъ дътей, они знаютъ всъ ихъ пороки, знаютъ также и то, какія мъры исправленія для нихъ болѣе дъйствительны. Эти мъры могутъ быть и грубыми, но коль скоро въ предълахъ педагогическихъ мъръ школы нельзя исправить мальчика, волейневолей нужно прибъгнуть къ помощи родителей. Что касается упорно-лънивыхъ и производящихъ соблазнъ и вредное вліяніе на своихъ товарищей, съъздъ призналъ необходимымъ увольнять таковыхъ, въ интересахъ цълой школы.

При сужденій о наградахь о. наблюдателими высказана мысль, что не слідуєть расточать похвалы ученикамь, дабы учительская похвала не потерила своего значенія въ ихъ глазахъ. Здісь нужно особенно слідять за тімь, чтобы была соблюдаема всегда справедливость. Лучшимь по усийхамь и поведенію можно поочередно дозволить прислуживать въ алтарів и читать въ Церкви; это лучшее утіменіе для дітей и ихъ родителей. Родители всегда радостью радуются, что ихъ діти удостоиваются стать на влиросів въ числів поющихъ и читающихъ, а тімь боліве прислуживающихъ въ алтарів. По окончаній курса въ качествів награды окончившимь курсь ученія дітямь слідуєть выдавать св. Евангеліе, а лучшимь по успітамь мальчивамь сверхь того и похвальные листы.

Наконецъ Оо. наблюдатели останавливали свое внимание и на вопросъ, какимъ образомъ можно удержать воспитанилновъ второклассной школы въ крестьянской средь, при школь и земль, и ослабить у нихъ стремление въ центрамъ, городу, фабривамъ и другимъ торговымъ мъстамъ. Въ самомъ дъль, если задача второклассной школы воспитать народныхъ учителей, и, взявши ихъ изъ крестьянской среды, возвратить обратно народу, то второклассной школь предстоить большая задача-воспитать этихъ дътев въ духъ народа, любви 'въ этому народу и его земледельческому труду. Такой вопросъ вызванъ следующаго рода печальнымъ явленіемъ. У крестьянскихъ дътей, получившихъ образование немного высшее. чъмъ въ начальной народной школь, является горделивое самомивніе, что они не такіе мужики, каковы окружающіе его односельчане, вследствіе этого стыдятся заниматься темъ, что называется удъломъ крестьянина-земледъліемъ. Отставъ отъ своихъ и не приставъ въ другимъ, они выбиваются изъ колеи, что надо признать не безопаснымъ, какъ для нихъ самихъ, такъ для дъла народнаго образованія и въ частности для второклассной школы.

Устраненіе столь печальнаго явленія лежить, конечно, на обязанности учителя второклассной школы. Но это діло не легкое и, какъ діло воспитанія, требуеть серьезнаго вниманія и опытности, чтобы неправильнымъ пріемомъ воспитанія не повредить ділу. Въ рішеніи этого вопроса съїздъ остановился на мийніи Н. Н. Страхова, высказанномъ пмъ въ бесіді съ учителями воскресныхъ школь на курсахъ 1898 г. и напечатанномъ въ стать епархізальнаго наблюдателя объ этихъ курсахъ (жур. «Віра и Разумъ» 1898 г. кн. 15).

Приступан въ обсужденію вопросовъ, касающихся обученія въ широкомъ смыслів слова, съйздъ нашель необходимымъ предварительно заняться разсмотривніемъ нівоторыхъ вийшнихъ обстонтельствь, препятствующихъ правильному ходу обученія въ церковныхъ школахъ в выработків соотвітственныхъ мівръ къ устраненію этихъ обстоятельствъ. Однимъ изъ такихъ обстоятельствъ нужно признать разновременное поступленіе дітей въ школу.

Разновременное поступленіе дітей въ школу является однимъ взъ главнъйшихъ золъ всякой сельской начальной школы вообще в церковной въ частности. Это явленіе неблагопріятно отражается не только на успъхахъ учебнаго дъла въ школахъ, но и на всемъ стров школьной жизни. Вместо двухъ и трехъ группъ, съ которыми едва можеть справиться учитель, въ особенности при большомъ количествъ учащихся, при разновременномъ поступленів ученивовъ въ школу получается 4, 5 и более группъ. Съ такимъ количествомъ отдельныхъ группъ, конечно, не въ состоянія спрявиться и самый опытный учитель. Будучи источникомъ вредныхъ последствій для учителя, учебнаго дела и всего школьнаго строя, разновременное поступление дътей въ школу и безпорядочное обученіе подрываеть авторитеть школы въ глазахь народа. Въ чемъ же коренятся причины этого повсемёстнаго зла въ школахъ и вавими мфрами можно достигнуть того, чтобы дъти поступали въ школу одновременно? Самый ценный матеріаль по данному вопросу быль дань учителями, подавшими на курсахь Епархіальному Наблюлателю свои отвъты на особыхъ запискахъ.

Первая и главиващим причина разновременнаго поступленія дітей въ школу заключается въ экономическомъ положеній народа. Народь нашъ бівдень и крайне дорожить рабочею силою и рабочить временемъ; въ 7—8 літ. мальчуганъ и дівочка являются уже его помощниками на все рабочее время; рабочій же годъ нашего крестьнинна начинается отъ св. Пасхи и продолжается до

1-го Октября. Съ Пасхи и до Покрова онъ работаетъ съ ними у себя въ полв, на этотъ же срокъ онъ нанимаетъ и въ работники, будеть ли это откожій промысель или містный заработовь на свекловичных плантаціяхь; съ Паски до Покрова дъти врестьянъ мальчиви и дъвочки пасутъ также скотъ. Въ зависимости отъ состоянія погоды рабочій годъ затягивается иногда и дальше до 14 Ноября. На фабрикахъ и заводахъ Харьковской губерніи существуеть обычай "наживать" утерянное почему либо время по болёзни работника. Этотъ неустранимый обычай задерживаеть дётей на заработкахъ значительно дольше, особенно при условіи благопріятной погоды. Рабочій годъ затягивается еще и оттого, что крестьяне, убравъ хліббъ, спіншать его обмолотить, продать и потомъ когда на вырученныя имъ деньги онъ купить обувь и одежу своимъ дътямъ, отправляетъ вхъ въ школу. Въдственное экономическое положение служить причиною того, что нашъ крестьянинъ еще мало сознаеть пользу грамоты. "Грамота не накормить дътей хлёбомъ", говорить онъ и отдаеть дётей въ школу лишь тогда, когда эти дъти ему совершенно не нужны и даже мъщають ему въ зимнее время, "въ тягость" ему.

Повидимому можно было бы вгнорировать изложенными выше основаніями и требовать отъ крестьянъ въ ущербъ ихъ матеріальному благосостоянію, чтобы они приводили дітей своевременно, если бы это обстоятельство не осложнялось другою не менъе важною причиною. Церковная школа находится въ матеріальной зависимости отъ крестьянъ и не только въ томъ случав, когда она получаеть извъстное пособіе отъ него, но и тогда, когда надъется получить эту субсидію. Въ первомъ случав она можеть лишиться общественной субсидіи, если не будеть дійствовать въ угоду крестьянамъ; въ последнемъ она не получить желаемой помощи. Поэтому оо. завъдующие не только не отказывають въ приемъ дътей, въ какое бы времи они ни приходили, но весьма неръдко переносять даже оскорбленія оть крестьянь, особенно если самъ учитель получаеть отъ крестьянъ пособіе. Самъ батюшка затрудняется принять решительныя меры въ данномъ случае, ибо и опъ стоить въ зависимости отъ своихъ прихожанъ. Чувствуя нъкоторую свою силу надъ причтомъ, на всъ просьбы законоучителя и учителя врестьяне обывновенно отвъчають иногда безцеремонно: "на что и школа тогда, если въ нее не принимають детей". Въ свою очередь и о. завъдующій, опасаясь, что разладъ съ прихожанами можеть неблагопріятно отразиться на его доходать, приказываеть учителю принимать во всякое время и учитель волей-неволей соглашается съ нимъ. Не малое значеніе въ данномъ случат имтеть еще антагонизмъ между земскою и перковною школою. При отсутствіи соглашенія между батюшкой и учителемъ земской школы, крестьяне ведуть дітей въ школу, когда имъ вздумается, въ падеждіть, что если не примуть въ одной, то примуть въ другой. Отъ этого пріемъ затягивается вногда на довольно продолжительное время. "Пріймете и еще спасибо скажете", говорять обминовенно крестьяне.

Холодность врестьянъ въ школъ иногда объясняется харавтеромъ самаго учителя. Горделивый, суровый, непривётливый учитель не пользуется любовію крестьянь, если онь даже и обладаеть педагогическою опытностью; они его не слушаются и детей приводять, когда хотить. Наобороть, если школа поставлена такъ, что все въ ней дышеть религіозностью, сердечностью, радушіемъ, взявиною любовію учители и дітей, то это побуждаеть крестьниъ относиться со всяческимъ вниманіемъ; иногда по первому зову они приводять своихъ детей въ такую школу. Нерадение родителей стоить также въ числъ причинъ небрежнаго посъщения школы. Многіе родители не знають, когда начинаются въ школв завятін; особенно это следуеть сказать о жителяхь хуторовь, которые не всегда бывають въ церкви, когда батющка объявляеть о началь занятій. При этомъ врестьяне не принимають въ расчеть викакихъ сображеній. Даже недостатокъ міста въ школіз для него не представляется уважительною причиною отказа. Поэтому, если среди учебнаго года за выходомъ некоторыхъ детей изъ школы, овазывается свободное місто, завідующій рішительно затрудняется отказать, чтобы не обидеть крестьянича.

Въ соответствие главнейшей причине розновременнаго поступления детей въ школу, экономическому положению нашего крестьявна, однимъ изъ вернейшихъ средствь достигнуть того, чтобы дети поступали въ школу одновременно, является совпадение учебнаго школьнаго года съ рабочимъ годомъ нашихъ крестьянъ, а вменно 2 октября и начало полевыхъ работъ. Начало занятий съ 2 октября находить себе основание и въ практике, подтверждаемой постановлениемъ Совета. По заявлению учителей въ школахъ, где приемъ объявляется съ 1-го окт., дети поступаютъ одновременно. При учебномъ же годе съ 1-го сент. нужна большам борьба школы съ народомъ, борьба дорого стоющая священняку и учителю. Не признавать того, что школа стоитъ въ зави-

симости отъ народа, нельзя: въдь школа для народа, а не народъ для школы, поэтому во всякомъ случав школьной жизно нужно сообразоваться съ потребностими народа же. Объявивъ 1 окт., какъ ришительный срокъ пріема, священникъ вправи настанвать томъ, чтобы всв желающіе учиться были въ сборв, относя всякое нарушеніе этого требованія въ вин'в самихъ ролителей. При этомъ заблаговременно и не однажды онъ долженъ не только объявить объ этомъ, но в разъяснять пользу одновременнаго поступленія дътей въ школу и вредъ отъ поступленія разновременняго. На первыхъ порахъ крестьяне будуть небрежны въ данномъ случав, недовольны батюшкой, но, види его настойчивое требование и резонность этого требованія, они пріучаются въ порядку постепенно. Послів этихъ разъясненій батюшка должень дійствовать со всею різнательностью. Всякій произволь, угожденіе врестьянних, его пожертвование и пр. - все это не должно выть місто въ данномъ случать. Опоздавшему, особенно въ первое время, решительно следуеть отказать въ пріеме, ибо чрезъ него могуть страдать интересы всей школы. Чтобы престыяне, живующие въ отдаленныхъ хуторахъ, могли знать о времени пріема, необходимо посылать туда нарочныхъ въстниковъ, чтобы они не могли отказываться незнаніемъ распоряженій своего батюшки. Что касается школь второклассныхъ, городскихъ и другихъ, въ которыхъ вышевзложенныя причины отсутствують, то для таковыхъ школь началомъ учебнаго года должно быть 1 сент., а концомъ одинаково для всёхъ 1-15 мая, опредъленный Совътомъ.

Такое митніе 80 учителей, высказанное на основанія опыта, было подтверждено в показаніями о. Утадныхъ наблюдателей. Впрочемъ, желая всячески сдтлать учебный годъ возможно продолжительнымъ, сътадъ высказалъ желаніе, чтобы пріемъ вновь поступающихъ дттей въ сельскихъ школахъ былъ производимъ съ первыхъ чиселъ Сентября.

Другимъ обстоятельствомъ, препятствующимъ правильному ходу учебнаго дёла въ церковныхъ шволахъ, является неисправное хожденіе учениковъ въ школу. Причина этого явленія отчасти кроется въ экономическомъ положеніи крестьянъ; въ бёдныхъ семьяхъ обувь и одежда служить весьма нерёдко нуждамъ нёсколькихъ членовъ семьи, вслёдствіе чего учащіеся дёти сидять дома когда ихъ старшіе братьи отлучаются изъ дому по хозяйству; чаще всего бываетъ, что дёти не имъють зимней одежды и прочной обуви и сидить дома въ ненастную погоду и въ зимнюю стужу. Случается

также весьма нередко, что сами родители задерживають дома своихъ детей для хозяйственныхъ потребностей, едуть съ ними въ лесъ за дровами, оставляють ихъ нянчить маленькихъ дётей, или же беруть въ городъ для продажи хлеба. Гораздо реже наблюдается и такое явленіе, что сами дети по лености и шаловливости вместо того, чтобы отправляться въ школу, остаются на улицъ, на ръвъ и въ лъсу. Что касается селъ, деревень и хуторовъ, удаленныхъ отъ школы на 3-5 версть, то здёсь явною причиною опущенія дітьми школьных занятій является сверхь того дальность разстоянія, затрудняющая въ дождливое и холодное время сообщеніе со школою. Само собою разумвется, что мвры въ устраненію этого зла въ родъ подписки съ родителей, итрафованія ихъ за неисполнение этой подписки, полицейского воздійствія на родителей, дети которыхъ неисправно посещають школу, наконецъ, наказаиія неисправныхъ детей, - все это меры, не соответствущія действительнымъ причинамъ зла и потому не устраняющія его. Были случан, что само общество добровольно составляло приговоры о иятирублевомъ штрафъ съ тъхъ отцовъ, дъти которыхъ будуть опускать уроки, но этотъ приговоръ утверждался по соглашении лишь для того, чтобы его нарушать.

По мивнію съвзда, двтямъ бвдныхъ родителей необходимо было бы оказывать матеріальную поддержку, въ видв надвленія обувью и одеждою, но по отсутствію средствъ для этого эта мвра осталась лишь желательной и предположено обращать вниманіе попечителей на эту сторону. За то по отношенію къ двтямъ дальнихъ деревень съвздъ опредвленно высказалъ, что необходимо всюду, гдв это возможно, завести для нихъ ночлежные пріюты; при этомъ оо. Наблюдатели обязываются привести въ известность тв школы, которыя нуждаются въ ночлежныхъ пріютахъ, и о томъ донести къ сведвнію Епархіальнаго Наблюдателя.

Въ тъхъ же случаяхъ, когда ученики безъ уважительной причины не являются въ школу, учитель или о. завъдывающій долженъ навести справку и всякій разъ разъяснять родителямъ такихъ дътей, что неисправное посъщеніе ихъ дътей тяжело отзывается и на ребенкъ, который не въ состояніи самъ воспроизвести опущеннаго урока, и для учителя, такъ какъ ему приходится заниматься съ нимъ отдъльно. Подобныя разъясненія и бестры съ родителями безспорно могуть помочь дълу, ибо сами крестьяне часто не представляють вреда, проистекающаго отъ небрежнаго посъщенія школы ихъ дътьми.

Обсуждан далье вопрось о постановив учебнаго дыла въ церковныхъ школахъ, о.о. наблюдатели прежде всего остановились на вопрост о поднятів образовательнаго уровня нашихъучителей. Но мёры къ этому принимаются самыя деятельныя: личное руководство наблюдателей, постоянная деятельность Совета по устройству курсовъ, снабженію школьныхъ библіотекъ книгами, улучшенію образовательнаго ценза учителей и т. п. Въ качествъ постояннаго руководства, могущаго поддерживать учебное и воспитательное дъло въ школахъ, могутъ служить журналы "Народное Образованіе" и "Церковно-приходская школа". При своей дешевизнъ для учителей церковныхъ школъ и массъ разнороднаго педагогическаго матеріала пріобрътеніе одного изъ этихъ журналовъ для каждой школы о.о. наблюдателями признано въ высщей степени желательнымъ. Само собою разумфется, что объяснительныя записви къ программамъ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты должны быть подъ руками у всёхъ законоучителей и учителей и составлять основное руководство ихъ въ деле преподаванія въ церковныхъ школахъ.

В. Давыденко.

(Окончаніе будеть).

## Събадъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

(Окончаніе \*).

Тъмъ не менъе о.о. наблюдатели коснулись нъкоторыхъ правтикою выдвинутыхъ вопросовъ относительно постановки преподаванія въ церковныхъ пколахъ.

Существеннымъ недостаткомъ въ постановкъ преподаванія въ церковныхъ школахъ, по мифнію наблюдателей, является отсутствіе яснаго и одинаковаго взгляда на то, что должно разумёть подъ именемъ церковности. Вопросъ о церковности въ церковной школь составляеть важныйшій предметь даннаго времени. Въ самомъ деле, если не иметь иснаго представления о целяхъ и задачахъ церковной школы и отличительныхъ особенностихъ ея сравнительно со всякой другой элементарной школой, то самое название ея-пустое в ничего не значущее слово, а церковная школа есть таже земская, министерская, частная в всякая другая. Если въ церковной школъ дело начинается съ обученія грамоть, то в всякая другая начальная школа имбеть ближайшею своею цълію обученіе чтенію и письму. Равнымъ образомъ и оспрограмма всякой начальной школы, обучению Закону Божію, церковному пінію, ариометикі въ своемъ содержаніи почти тождественны. Что касается метода обученія, то они стоять въ зависимости отъ самаго учителя и его образовательнаго ценза, равно какъ и общей учительской практики, сложившейся за последнее время. Въ чемъ следуетъ полягать существо церковной школы, дабы она могла сохранить свое действительное званіе и вствиное свое назначение?

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 8.

Начинаемъ съ вившности. На основаніи личныхъ наблюденій о.о. наблюдателей, вившиня и, такъ сказать, обрядовая сторона церковной школы, носить печать церковности. Уже по самому мъстоположению своему вблизи церкви, въ самой оградъ церковной, по принадлежности руководителей ем къ духовному званію, по ея матеріальному обезпеченію средствами церкви, церковная школа принадлежить Церкви, есть школа церковная. Вившнія воспитательныя мёры школа примённеть также церковныя: неопустительное посъщение церкви во время богослужений и участие учениковъ въ совершения этихъ богослужений, благоговъйное отношение къ Св. Евангелію, выражающееся пногда въ крестномъ знаменія предъ его чтеніемъ, изображеніе креста и молитва при входахъ и выходахъ, предъ началомъ ученія и по окончаніи его, изученіе церковныхъ пфснопфній и молитвъ и т. п. Въ самой вифшией обстановиф школы лежить та же печать церковности: божница, убранная святыми иконами и картинами, аналой для чтенія утреннихъ и вечернихъ молитвъ и проч. Всв вышеупомянутыя мвры безспорно умъстны въ церковныхъ школахъ и вполнъ цълесообразны. И нужно сказать, что въ употребленія означенных воспитательных средствъ замъчается единообразіе. Но всегда ли такимъ виъшнимъ мфрамъ соотвътствуетъ внутренній духъ церковности, ясно ли всёми сознается идея церковности, цёль и задача церковной школы? Наблюденіе показываеть, что эта сторона церковной школы не всеми одинаково понимается, что прежде всего усматривается въ разнообразіи методовъ преподаванія, разсчитанныхъ на достпженіе самыхъ разнообразныхъ півлей. Обратимъ вниманіе на постановку преподаванія Закона Божія. Въ ніжоторыхъ школахъ практикуется поступательная система преподаванія, въ другихъ концентрическая, въ иныхъ преподавание носить чисто-догматическій или эвристическій характерь; причемь замічается стремленіе законоучителя добиться поливишей сознательности въ усвоенія преподаваемаго матеріала в развить въ дѣтихъ самодѣятельность душевныхъ способностей. То же разнообразіе методовъ преподаванія наблюдается и во всёхъ другихъ предметахъ. Ясно, что у руководителей церковной школы нать единства представленія п взглидовъ на самое существо церковной школы.

Самая существенная задача церковной школы, какъ выше было скизано, заключается въ обучении и неразрывно связанном со обучением воспитании дътей въ духъ въры и Церкви православной. Одною же изъ существенныхъ особенностей православів

является требованіе отъ православныхъ признанія въ дёлё вёры авторитета, вытекающее изъ признанія ограниченности человіческаго разума и гръховности человъческой природы. Поэтому одну изъ главныхъ заботъ законоучителя должно составлять-воспитаніе въ питомияхъ чувства уваженія ко авторитету, и не только церковному, но и гражданскому. Необходимость воспитанія именно этого чувства въ питомцахъ, обусловливается характеромъ самаго православнаго въроучения и въ тоже время вызывается и религіозно-правственнымъ состояніемъ современнаго общества. Отличительная особенность современнаго общества-свободомысліе въ одной части общества, переходищее въ раціонализмъ и отрицаніс православія и вообще всякой религіи, въ другой-легкомысліе въ дълъ религіи или же полнъйшій индифферетизмъ. Еще не такъ давно это печальное состояніе общества было удёломъ одной интелигенціи, но въ последнее время это свободомысліе все боле и болъе проникаетъ въ средніе слои общества в, наконецъ, даже въ среду простого народа, среди котораго въ настоящее время широкой и глубокой волной разливается сектантство съ раціоналистическимъ оттънкомъ. Борьба, самая упорная борьба съ такимъ печальнымъ явленіемъ долгь пастыря, но замітимъ, что эта борьба можеть привести къ благимъ последствіямъ и увенчаться полнымъ успъхомъ лишь чрезъ школу и воспитаніе подрастающаго покольнія, и только тогда, когда до мельчайшихъ подробностей будуть изучены причины печального явленія и когда система школьнаго обученія будеть приспособлена къ этой борьбь.

Вышеуномянутое печальное состояние общества въ религіознонравственномъ отношения объясняется духомъ вѣка, средой, распространеніемъ ложныхъ ученій, занесенныхъ съ Запада. Но такъ какъ мы вмѣемъ дѣло со школой, то намъ надо поискать, нѣтъ ли въ самой школѣ такихъ неблагопріятныхъ условій, которыя вліяютъ на развитіе питомцевъ въ такомъ направленіи, что они легко и живо откликаются на раціоналистическія вѣянія. Причиною того явленія, что питомцы современныхъ школъ обнаруживаютъ ваклонность съ свободомыслію и къ отрицанію авторитета, слѣдуетъ полагать въ одностороннемъ и чрезмѣрномъ развитіи ума питомцевъ въ ущербъ другимъ способностямъ и притомъ развитіе въ извѣстномъ направленіи въ духѣ раціоналистическихъ методовъ преподаванія. Существенною особенностью лучшихъ методовъ преподаванія считается сознательность и самодѣятельность въ усвоеніи учащимся преподаваемаго матеріала. Развитіе ума въ то время, когда мало обращено вниманія на развитіе другихъ способностей души, развитие въ извъстномъ направлении -- естественно пораждаеть особую навлонность ума-все рышать умом самостоятельно, пораждаеть особый психическій складь въ человікі, при которомъ все доступное уму кажется справедливымъ, а все требующее въры и уваженія въ авторитету, не находить отвлика въ душь, направленной одностороние. При такой односторонией дрессировкъ ума необходимо въ школъ умъряющій и регулирующій элементъ. Такимъ элементомъ должно явиться преподавание Закона Божія не только его солержаніемъ, но и методомъ преподаванія. Признавая вполнъ пълесообразнымъ употребление методовъ преподавания, требующихъ сознательности и самодбительности для другихъ предметовъ, такъ вакъ эти методы вполиъ соотвътствують природъ самыхъ предметовъ, оо. наблюдателямъ представляется, что методъ по Закону Божію, основанный на томъ же принципь и неумъстно многими примъняемый въ школъ, едва ли пригоденъ. Такой методъ не соотвътствуетъ самому содержанію предмета Закона Божія, заключающаго въ себъ истины, недоступныя полному пониманію дътскаго и даже эрвлаго возраста. На этомъ основание нельзя, напримъръ, согласиться съ тъми пріемами законоучителей, по которымъ они усиливаются заучивать съ дътьми молитвы на русскомъ язывъ, стремятся выяснить имъ значение всяваго непонятнаго слова, объясняють имъ всякій догмать религія. Тайны религія совровенны и для нашего ума непостижемы: попытка объяснять все разумомъ можетъ породить одно легкомысліе и неуваженіе въ религін. Само собою понятно, что это не исключаеть разумнаго объясненія того, что можетъ быть поиятно ученику. Наилучшій способъ объясненія догматовъ посредство богослуженія. ч резъ Тайна воплощенія Сына Божія непостижима для нашего разума. Но стоить только приготовить детей къ сознательному присутствованію на богослуженіяхъ во дни Рождества Христова и эти дъти если не умомъ, то сердцемъ невольно усвоять всю глубину в важность этого знаменательнаго событія. Тоже следуеть сказать и о другихъ догматахъ и событіяхъ священной исторіи. Церковь наша мать, она научить и детей всему, что дорого и необходимо въ нашей въръ Православной и въ церкви христіанской. Не слідуеть ожидать, когда въ порядкъ программы и учебнаго года кінэруки того или другого придетъ очередь RLI Священной исторіи. Руководясь указаніями программы въ распредълении учебнаго матеріала, необходимо въ тоже время приготовлять детей къ сознательной встрече всехъ праздниковъ и воскресныхъ дней в всёхъ событій, празднуемыхъ Церковію; законоучитель въ тоже времи долженъ быть и пастыремъ. Идя въ храмъ изъ школы, онъ долженъ вести за собою и детей своихъ, приготовивъ ихъ предварительно къ сознательному стоянію въ церкви. Наванунт встхъ богослужебныхъ дней, дтямъ должно быть выяснено значение празднуемаго события и должно быть изложено содержаніе Апостола и Евангелія. Тогда только Церковь будеть объединяться со школою въ лицъ своихъ руководителей и будеть поистинъ церковною. Не слъдуетъ смущаться и тъмъ обстоятельствомъ, что содержание многихъ церковныхъ праздниковъ, чествуемыхъ нашимъ православнымъ народомъ, не включено въ содержаніе программы. Пастырь должень знать, что праздникь Цокрова Пресвятыя Богородицы, праздникъ Николая Чудотворца, мъстные храмовые празднества и другіе дни народомъ илубоко чествуются. Поэтому сладуеть знавомить датей и съ содержаниемъ всахъозначенныхъ празднаковъ. Однимъ словомъ, если церковная школа желаеть жить неразрывною жизнію съ Церковью, то и законоучитель долженъ держаться, на ряду съ программою, опредъляющею содержание и порядовъ учебнаго матеріала, - календарнаго способа преподаванія, знакоми дітей попутно въ порядкі нашего христіанскиго года со всеми текущими церковными событими. Тогда пастырь в законоучитель, учитель в священно-служитель, школа в церковь объединяется и школа подъ стнью Церкви получаеть истинно-церковный характеръ. Само собою разумфется, что всф другіе предметы должны логически группироваться вокругь главнаго и центральняго предмета-Закона Божін. Церковное пініе должно быть признано безусловно важнъйшимъ предметомъ курса и на постановку его должно быть обращено самое существенное вниманіе.

По вопросу о постановкъ преподаванія прочихъ предметовъ учебнаго курса, въ виду ясности и обстоятельности объяснительныхъ записовъ въ программъ церковно-приходскихъ шволъ, съъздъ высказалъ лишь нъсколько соображеній, подсказанныхъ практикою школьнаго обученія. Въ виду краткости учебнаго курса въ сельскихъ церковныхъ школахъ и неразвитости деревенскихъ дътей, въ общему руководству оо. наблюдателей была высказана мысль, чтобы учители одновлассныхъ церковныхъ школъ не усиливались изучать этимологію и синтаксисъ совмъстно съ точнымъ заучиваніемъ опредъленій частей ръчи и частей предложенія, а, согласно смыслу объяснительной записки о постановкъ преподаванія русскаго

языка, при разборѣ предложеній по вопросамъ предлагали вопросы такимъ образомъ, чтобы отвѣты получались въ различной формѣ и заставляли учениковъ думать и уразумѣвать соотношеніе между частями предложенія. На первыхъ порахъ ученики, разбирая напр., предложеніе: "крестьянинъ пашеть въ полѣ", отяѣчають на слѣдующіе вопросы; кто пашеть въ полѣ? Что дѣлаетъ крестьянинъ? Гдѣ онъ пашетъ? Затѣмъ требуется отъ нихъ, чтобы въ данномъ предложеніи они назвали дѣйствующій предметь или предметъ рѣчи; указали дѣйствіе предмета и мѣсто его дѣйствія.

Далве имъли сужденіе о прямомъ письмѣ и письмѣ полууставомъ. Прямое письмо въ настоящее время весьма развито въ начальныхъ земскихъ школахъ, практикуется оно также и въ нѣкоторыхъ церковныхъ школахъ Харьковской Епархіи. Въ виду нѣкоторыхъ гигіеническихъ преимуществъ прямого письма предъ косымъ предположено оставить его временно въ 5 тѣхъ школахъ, въ которыхъ оно въ настоящее время практикуется, не распространяя его на другія шкозы. Что касается письма полууставомъ, то распространеніе этого письма признано желательнымъ по мѣрѣ возможности. При этомъ были разсмотрѣны образцы письма прямого и полууставомъ, представленные изъ нѣкоторыхъ церковныхъ школъ Епархіи.

Въ видахъ практическаго примъненія счисленія въ преподаваніи ариометики предположено обращать особенное вниманіе на упражненія въ умственныхъ вычисленіяхъ и ни въ какомъ случать не ограничиваться однимъ механическимъ изученіемъ ариометическихъ дъйствій. Приэтомъ съёздъ постановилъ вмёнить въ обязанность всёмъ оо. завёдующимъ церковныхъ школъ въ числё прочихъ учебныхъ принадлежностей въ классё имёть счеты классные и ручные дли дётей, какъ самое лучшее пособіе при изученіи ариометическихъ действій; счеты сверхъ того имёютъ большое практическое значеніе въ жизни.

было подтверждено во всей силъ постановление Совъта и сдъланное оо. наблюдателямъ распорижение, чтобы духовенство обратило особенное внимание на состояние школьныхъ библиотекъ. Въ настоящее время такихъ библіотекъ при церковныхъ школахъ Харьковской Епархіи существуєть 163; но не ограничиваясь этимъ числомъ, предположено привести въ известность все школьныя библіотеки, содержащія въ себъ не менье 50 изданій, считая ихъ существующими оффиціально и состоящими на отчетности. Вмъстъ съ темъ указать оо. заведующимъ на особенную важность школьныхъ библіотекъ и предложить имъ озаботиться ихъ пополненіемъ на мъстныя средства. Во время ревизів церковныхъ школъ оо. наблюдателимъ вибниется въ обязанность, чтобы они обращали на состояніе и содержаніе школьныхъ каталоговъ. Чтобы не давать доступа въ библіотеки церковныхъ школъ безполезнымъ и даже вреднымъ, а иногда просто книгамъ несоотвътствующимъ дътскому возрасту и потребностямъ деревенскаго народа, вниманію наблюдателей было предложено заботиться о снабженіи школьныхъ библіотекъ книгами, исключительно одобренными въ пріобретенію въ библіотеки церковно-приходскихъ школъ. Въ качествъ руководства при снабженія книгъ можеть послужить каталогь книгь, разръщенных вкъ употребленію въ церковно-приходскихъ школахъ А. Сперенскаго и указатель внигь для детского и народного чтенія. Въ случае полученія денежной субсидіи отъ казны съйздъ призналь также необходимымъ снабдать всв церковныя школы необходимыми методическими руководствами и сверхъ того основать при благочинническихъ библіотекахъ особый педагогическій отділь для учителей церковноприходскихъ школъ извъстнаго района. Практика нъкоторыхъ отдъденій показываеть, что такая библіотека можеть быть и подвижной.

Однимъ изъ средствъ дли поддержанія связи учениковъ со школою являются воскресныя чтенія. Заведеніе этихъ чтеній желательно при всёхъ школахъ и при томъ не для учащихся только, но и для взрослыхъ. Кромё того учитель не долженъ препятствовать посёщать школу выбывшимъ ученикамъ и въ учебные дни и часы, онъ всячески долженъ поддерживать съ ними дучшія отношенія, приглашать ихъ къ себё на школьные праздники, на внёвлассныя и воскрессныя чтенія, на экзамены. Присутствіе въ школё неизбёжно должно отразиться на нихъ самымъ благопріятнымъ образомъ и заставить ихъ полюбить книжное чтеніе. Многіе пзъ наиболёе опытныхъ и способныхъ могуть быть даже помощивками учителя при его занятіяхъ съ дѣтьми.— Чтобы опредѣлить, насколько въ настоящее время жива связь выбывшихъ учениковъ церковныхъ школъ со школою и насколько твердо сохранились въ нихъ почерннутыя въ школѣ знанія, съѣздомъ предположено устроить по 2 зимнихъ экзамена на уѣздъ для всѣхъ, учениковъ школы, выбывшихъ изъ нея съ самаго начала ея основанія. Эти экзамены должны показать, чего не достаетъ нашей школѣ и что въ ней особенно хорошо.

Матеріальная сторона школы церковной, въ виду исчернанности дъйствующихъ мъстныхъ источниковъ и постоянно напряженной энергін духовенства по изысканію средствъ матеріальнаго обезпеченія церковныхъ школъ, была предметомъ обсужденія только съ нъкоторыхъ не существенныхъ сторонъ. Идя на помощь учителямъ, събздъ высказалъ желаніе, чтобы всёмъ учителямъ и учительницамъ церковныхъ школъ, имфющимъ звание учители, предоставлено было право участія въ Эмеритальной касси для духовныхъ Харьковской Епархіи на общихъ основаніяхъ. Это обстоятельство могло бы привлечь въ составъ учащихъ церковныхъ школь многихь хорошихь учительниць и учителей. Чтобы не было нарушено равновъсіе эмеритуры, можно бы такое участіе сдълать добровольнымъ или же ограничить число участвующихъ извъстною определенною нормою. Вмёстё съ тёмъ признано совершенно необходимымъ, чтобы оо. наблюдатели на будущее время точно опредълили, въ какія именно изъ числа бъдитишихъ и нуждающихся шьоль должно быть направляемо жалованые учителямь, и о семъ докладывали бы въ Отдъленіе къ обсужденію.

Снабженіе школь книгами, не смотря на неоднократныя распоряженія Совёта, также не приведено въ желательный порядокь. Обсудивъ настоящее положеніе дёла, съёздъ, при снабженія школь учебниками, учебными пособіями и книгами для внёкласснаго чтеніямя на средства Св. Синода, призналь необходимымъ держаться слёдующаго порядка. Къ началу гражданскаго года оо. завёдующіе представляють письменныя требованія о томъ, въ какихъ книгахъ и въ какомъ количествё ихъ извёстная школа нуждается. Эти требованія должны находиться въ строгомъ соотвётствій съ дёйствительными нуждами школь, ихъ матеріальною обезпеченностію, матеріальнымъ положеніемъ приходовъ, количествомъ учащихся въ школахъ и числомъ книгъ, выданныхъ раньше. На основанія отдёльныхъ заявленій оо. завёдующихъ составляется общая требовательная вёдомость, по которой изъ книжнаго склада Училищнаго

Совъта при Св. Синодъ и высылается потребованное количество книгъ на означенныя увздными отдъленіями станціи. Чтобы выполнить кропотливое и безпокойное дъло раздачи книгъ по школамъ, недостаточно силъ одного лица въ увздъ, недостаточно также и одного пункта для раздачи книгъ въ школы всего увзда. Необходимо, чтобы въ каждомъ блачинническомъ округъ было отдъльное лицо, завъдующее раздачею книгъ для своего округа. Завъдующій раздачею книгъ долженъ быть избираемъ о. благочиннымъ и представляемъ въ Уъздное Отдъленіе. Завъдующій раздачею предъ началомъ учебнаго года назначаетъ опредъленный срокъ, когда оо. завъдующіе или ихъ довъренныя лица должны явиться къ нему для полученія книгъ. Въдомость о полученія книгъ съ росписками получателей хранится въ архивъ Отдъленія.

Кавъ на особеный недостатовъ въ швольномъ обиходѣ можно указать еще на недостатовъ письменныхъ принадлежностей въ церковныхъ школахъ. Извѣстно, что Святѣйшій Синодъ, принимая на себя снабженіе бѣднѣйшихъ школъ учебниками, въ тоже время не отмѣчаетъ особо статьи расхода на письменныя принадлежности. Вслѣдствіе этого школы п родители учащихся сами пріобрѣтаютъ письменныя принадлежности, выписывая ихъ изъ уѣздныхъ городовъ. Отсюда на практикѣ встрѣчаются частыя затрудненія: разнообразіе бумаги, низкое достоинство бумаги, карандашей и перьевъ и тому подобныя неудобства, затрудняющія успѣхи обученія. Между тѣмъ всѣ эти неудобства легко могли бы быть устранены при даровомъ и правильномъ снабженіи школъ письменными принадлежностями. Въ виду этого съѣздъ постановилъ просить особую денежную субсидію на указанный предметъ.

Въ числѣ другихъ, обсуждавщихся на съѣздѣ, вопросовъ, касающихся матеріальной стороны церковныхъ школъ, можно отмѣтить еще вопросъ о классной мебели, ремесленныхъ и сельскохозяйственныхъ классахъ. Извѣстно, что во многихъ церковныхъ школахъ парты по своему устройству не только не соотвѣтствуютъ требованіямъ гвгіены и правильнаго обученія, но не удовлетвориють даже скромнымъ требованіямъ удобства. Между тѣмъ на ихъ устройство затрачены средства, на которыя могли бы быть слѣланы парты, удовлетворяющія всѣмъ этимъ требованіямъ. Поэтому на будущее время оо. наблюдателямъ вмѣняется въ обязанность озаботиться устройствомъ классныхъ столовъ сообразно съ требованіемъ педагогики и всякій разъ не оставлять въ данномъ случав оо. завѣдующихъ своимъ руководствомъ и разъясне-

ніями. Отъ такого или иного устройства этихъ столовъ зависитъ не только правильное обученіе, но и здоровье учащихся. Въ качествъ образца дешевыхъ и удобныхъ классныхъ столовъ можно рекомендовать классные столы нашихъ духовныхъ училищъ.

Далъе было обращено внимание и на то обстоятельство, что церковные старосты не считають своем обязанностію заботиться о матеріальномъ благосостоянія школы даже въ техъ случаяхъ, вогда эта школа помъщается въ церковной сторожев. Между тъмъ церковныя школы, будучи учрежденіемъ церковнымъ и собственностью церкви, должны составлять предметь общаго попеченія церковныхъ старостъ. Събздъ постановилъ просить Высокопреосвященного Владыку разъяснить старостамъ ихъ прямыя обязанности, чтобы церковная школа всегда была снабжаема топливомъ, имъла отъ церкви сторожа и проч. Что касается Второклассныхъ школъ, то содержание ихъ въ 300 р. признано крайне недостаточнымъ въ виду множества нуждъ, почему сътздомъ предположено довести до сведенія надлежащаго начальства, что на содоржаніе общежитія при Второклассной школь, правильной постановки и развитія его необходимо увеличить субсидію до 700 руб. Для увеличенія средствъ содержанія второвлассныхъ школь съвздомъ постановлено обратится въ увздныя Отделенія съ просьбою, не найдуть ли они возможнымъ на содержание учениковъ-пансіонеровъ при Второклассной школѣ изъ своихъ средствъ ассигночать ежегодно по 40 рублей. Брошюра іеромонаха Святогорскаго монастыря Антонина: «Описаніе упрощенныхъ слесарныхъ инструментовъ», имъющая примъненіе въ ремесленныхъ классахъ Славянской Второклассной школы, какъ значительно сокращающая расходы по устройству мастерскихъ при церковныхъ школахъ, принята въ сведению и руководству.

Всл'єдь за т'ємь обсуждались н'єкоторые вопросы, касающіеся взаимныхь отношеній лиць и учрежденій, в'єдающихъ народное образованіе. Права и обязанности наблюдателей и ихъ отношеній къ другимъ инстанціямъ до н'єкоторой степени уже опред'єлились. Въ отношеніи къ Епархіальному Наблюдателю, у'єздные наблюдатели исполняють § 44 "Положенія" и кром'є того, согласно новымъ правиламъ о составленіи годового отчета, обязаны представлять ему къ 1 Августа ежегодный отчеть.

Опредълни отношенія уфзднаго наблюдатели въ Отдъленію, съфздъ призналь желательнымъ, чтобы составленіе отдъленсваго отчета, равно вакъ и сношенія съ оо. завъдующими по разнымъ

школьнымъ дѣламъ, составляющимъ кругъ вѣдѣнія Отдѣленія, не были возлагаемы на оо. наблюдателей. Обремененные письменними сношеніями по дѣламъ лично имъ принадлежащимъ и частыми разъѣздами по школамъ, они не въ состояніи выполнять дѣлъ Отдѣленія. Но въ тоже времи на нихъ возлагается представленіе въ Отдѣленіе отчетовъ по обозрѣнію школъ и краткій отчеть по учебно-воспитательной части въ концѣ учебнаго года.

Въ видахъ расширенія діятельности убодныхъ наблюдателей и объединенія школъ церковныхъ и земскихъ, съйздъ призналъ желательнымъ соединеть въ лицв наблюдателя и обязанности блюстителя по крайней мірів въ томъ благочиніи, къ которому принадлежить наблюдатель. Такое постановление събада для себя основание въ инструкции убоднымъ наблюдателямъ, взданной и утвержденной Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ для руководства въ предвлахъ Харьковской епархів въ 1887. Въ приивчаній къ § 2 данной виструкцій сказано, что наблюдатели могуть посъщать двухклассныя и одновлассныя образцовыя училища М. Н. Просвыщенія и начальныя народныя училища, подвідомственныя уфаднымъ училищнымъ совътамъ, для наблюденія за религозно-правственнымъ воспитаниемъ учащихся. Вытесть тімь, въ тіхь же ціляхь объединенія школь обоихь віздомствь и сообщения всемъ начальнымъ училищамъ одного духа и направлевія, съёздъ постановиль ходатайствовать о томъ, чтобы уфадные ваблюдатели были непремънными членами увздныхъ училищныхъ совътовъ и чтобы къ ихъ обязанностямъ относилось наблоденіе за преподаваніемъ Закона Божія, религіозно-правственвоспитаніемъ льтей. По существующему положенію Даректоръ Народныхъ Училищъ состоить непременнымъ членомъ Епархіальнаго Училищнаго Совета и Инспекторъ училить непременнымъ членомъ Уезднаго Отделенія; предъ ними отврыты двери церковныхъ школъ и ихъ мибије вибетъ значеніе, какъ въ школь, такъ и въ собраніяхъ. Справедливость требуеть, чтобы равные имъ по своимъ правамъ и обязанностямъ Епархіальный и увздные наблюдатели занимали такое же положеніе по отношенію къ школамъ, находящимся въ непосредственвъденіи дирекціи народныхъ училищъ. Кромъ чисто юридическаго значенія это послужить къ поднятію авторитета наблюдателя вообще и несомивнию окажемъ доброе влінніе на внутренною жизнь народной школы, которая въ ряду своихъ дъятелей булеть высть облеченнаго правомь и властію православнаго пастыря.

Далбе была прочитана программа годоваго отчета Епархіальнымъ и увзднымъ наблюдателямъ, причемъ всемъ представлялось яснымъ, что въ составленію этихъ отчетовъ оо. наблюдатели должны относиться съ полнымъ вниманіемъ и осмотрительностью, дабы таковые не были сухимъ и формальнымъ исполненіемъ долга, а изображали живую действительность состоянія перковных шволь въ увздв, чтобы въ своихъ отчетахъ оо. наблюдатели точно в обстоятельно повазывали, вакія школы вми осмотраны и когда, сколько школъ осмотрено 2 и 3 раза и почему, чтобы постановленія отдівленій по отчетамъ объ осмотрів школь наблюдателями были приводимы съ дословною точностью, чтобы учащіе въ церковныхъ школахъ, ревностно или нерадиво относящіеся къ школьному делу, были по достоинству и действительнымъ заслугамъ оцениваемы съ точнымъ и опредъленнымъ указаніемъ, въ чемъ именно выразилась ревность или нерадение о. заведующаго, о. законоучителя, учителя или попечителя въ ихъ отношеніи въ школьному дълу; дабы, далъе, мъры въ повышению педагогической подготовки учащихся были излагаемы съ возможною обстоятельностію в съ указаніемъ, къмъ (увзднымъ наблюдателемъ или отдъленіемъ) и какін міры предпринимаются, и были указываемы не только мъры практивуемыя, но и предполагаемыя, возможныя, а объ учителяхъ, бывшихъ на курсахъ, были представлены особыя замъчанія объ ихъ учительской діятельности; чтобы указаніе на успіля не были голословнымъ указаніемъ на то, что одна школа относится къ разряду лучшихъ въ учебномъ отношения, другая-къ числу худшихъ, но чтобы въ главъ III быль представленъ обстоятельный очеркъ состоянія учебнаго діла въ убодів и, согласно указаніямъ практики, было показано, какова постановка преподаванія предметовъ въ церковныхъ школахъ и въ особенностя Закона Божія и Церковнаго Півнія, насколько выполняется программа и какія препятствія къ прохожденію ся встръчаются на практикъ, какія учебныя руководства практикуются въ церковныхъ школахъ; чтобы, наконецъ, особенное вниманіе составителей отчета было обращено на У главу о воспитательной сторонъ церковной. Однимъ словомъ, оо. наблюдатели въ своихъ отчетахъ должны показать живое дёло устроенія школь.

Въ дополнение къ оффиціальному отчету оо. наблюдателямъ поставляется въ обязанность доставлять также свъдънія о количествъ дътей школьнаго возраста (отъ 8 до 12 лътъ) православнаго исповъданія и въ томъ числъ мальчиковъ, дъвочекъ; числъ при-

ходовъ и количествъ въ нихъ населенія; числъ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты; числъ начальныхъ училищъ, содержимыхъ земствомъ, обществами и частными лицами, наконецъ, числъ учащихся въ школахъ обоихъ въдомствъ.

Въ ряду другихъ вопросовъ канцелярскаго характера събздомъ было постановлено сдълать обязательнымъ рекомендованныя Епартіальнымъ Училищнымъ Совътомъ формы классныхъ документовъ и вмѣнить въ обязанность всъмъ оо. завъдующимъ обзавестись этими книгами; въ случаѣ недостатка средствъ при школѣ оо. завъдующіе могутъ завести по указаннымъ образцамъ тетради. Что касается формы класснаго журнала, то въ виду его непригодности для записи уроковь предложено озаботиться выработкою болѣе соотвътствующей формы и по утвержденіи оной въ Совътъ ввести ее въ употребленіе, обязательное для всъхъ церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

Наконецъ, въ виду истекающаго 15 летія церковныхъ школъ со дня ихъ возстановленія, оо. наблюдателями единогласно была высказана мысль о необходимости составить историко-статистическій обзоръ церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты за 15 леть ихъ существованія. Этоть общій обзорь церковныхъ школь, подводя итоги всему, что досель духовенство сдълало себь на утвинение, церкви и отечеству на пользу, въ тоже времи былъ бы весьма поучительнымъ для лицъ, близко стоящихъ къ дълу вароднаго образованія, ибо всторія всегдашняя наша учительница и наставница. Сверхъ того оо. завъдующимъ рекомендуется составленныя ими отдельно исторические очерки вверенныхъ имъ школъ хранить въ особой книги и пополнять ихъ новыми данними, ведя такимъ образомъ нвчто вродв школьнаго дневника. Эти школьные дневинки въ будущемъ могутъ дать богатъйшій матеріаль не только для исторіи каждой школы въ отдільности, но и для исторіи просв'ященія всего убада и цілой епархіи. Что касается самой программы предполагаемаго историческаго обзора, то она будеть состоять изъ следующихъ главъ: Церковныя Харьковской спархів до взданія положенія о церковно-приходскихъ школахъ въ 1884 году, открытіе церковныхъ школъ по положенію 1884 года, Управленіе школами, составъ учащихъ, составъ учащихся въ школахъ, внутренняя организація школъ въ воспитательномъ и учебномъ отношеніяхъ, помѣщенія и средства. содержанія церковныхъ школъ, отношенія къ школамъ населенія н вліяніе ихъ на окружающую среду, земская и церковная школа

въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ за истекцій періодъ. Вопросные же листки оо. зав'ядующимъ для описанія каждой школы въ отдільности им'єють быть разосланы чрезъ оо. наблюдателей.

Въ заключение своего очерка выражаемъ надежду, что и на бупущее время о.о. наблюдатели будутъ являться на съёзды, полные желания подёлиться своимъ опытомъ, богатые этимъ опытомъ, жаждущие высказаться и выслушать своихъ сотрудниковъ. Пожелаемъ имъ продолжать съ успёхомъ свое нелегкое поприще.

В. Давыденко.

# Отъ Харьновскаго Епархіальнаго Попечительства.

Къ свыдынію духовенства Харьковской епархіи.

10-го апръля сего года Харьковское Епархіальное Попечительство входило къ Его Высокопреосвященству Высокопреосвященнъйшему Амвросію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому, съ докладомъ за № 555-мъ по вопросу о присвоеніи Харьковскому Епархіальному Сиротскому Пріюту имени "Амвросіевскаго" и просило благословить единодушное желаніе духовенства Харьковской епархіи, чтобы основанный Его Высокопреосвященствомъ Епархіальный Пріютъ носилъ имя Его Высокопреосвященства, какъ основателя и устроителя сего пріюта, и разръшить Попечительству просить Преосвященнъйшаго Петра, Епископа Сумскаго, возбудить предъ Святъйшимъ Сунодомъ соотвътствующее ходатайство.

На докладъ этомъ 13-го апръля послъдовала слъдующая резолюція Его Высокопреосвященства: "Приношу духовенству глубокую благодарность за его намъреніе исходатайствовать сиротскому пріюту имя "Амвросіевскаго".—Но, желая отъ всего сердца многовъковаго существованія пріюту, предлагаемую мнъ почесть—увъковъчить съ нимъ и мое имя, я признаю выше моей мъры.—Духовенство само возымъло мысль устроить сиротскій пріютъ, много лътъ собирало на него средства, заботится

о ненъ нынъ, и въ будущемъ оставляетъ его на своемъ попеченіи; мое же участіе въ семъ дѣлѣ незначительно. Посему в не желаю своимъ именемъ закрывать имя духовенства и предложенную мнѣ почесть по совъсти принять не могу.—Пусть пріютъ останется съ именемъ, усвоеннымъ ему Правиламв: "Сиротскій Пріютъ Харьковскаго Епархіальнаго Вѣдомства"-

175 - 17 - 178

# ВЪРА И РАЗУМЪ

ЖУРНАЛЪ

# БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

издаваемый

при

ХАРЬКОВСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРІИ.



T. II.-4. II.

отдълъ Философскій.



ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія 1899. CP 363.5

### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### CTATEЙ

#### БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО ЖУРНАЛА

#### "ВЪРА и РАЗУМЪ"

#### ОТДЪЛЪ ФИЛОСОФСКІЙ.

Проблема и методъ Кантовой критики познанія.—//. Тикомирова (стр. 1—24, 37—64).

Избранные трактаты Плотина.—*Профессора Г. В. Маме- чанскаго* (стр. 25—36, 65—78, 116—124) <sup>1</sup>).

Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви — Профессора С. С. Глаголева (стр. 79—115, 125—142, 179—191, 217—249, 267—284, 345—365, 379—400, 411—436, 455—472) <sup>2</sup>).

О случайности законовъ природы.—\*\* (стр. 143—178) 3).

Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.— С. М. (стр. 192—216, 250—266, 285—300, 329—344).

**Критическій** обзоръ ученія Бэкона объ индукціи.—E. A. Воронцова (стр. 301—328).

Смыслъ ученія Сократа о значеній знанія въ доброд'втельной жизни.—М. Краснюка (стр. 366—378).

Психологическія условія происхожденія языка.—A. Hu-кольскаго (стр. 401—410).

<sup>1)</sup> См. въ 1-й части страницы 51-78, 147-164, 353-370, 389--414.

<sup>2)</sup> См. въ 1-й части страницы 289-324.

<sup>3)</sup> См. въ 1-й части страници 18-40, 135-164, 214-244, 259-288.

Философія Паскаля.—В. Т—на (стр. 437 · 454). Законъ достаточнаго основанія и законъ причинности.— 11. Городенскаго (стр. 473—508).

### Проблема и методъ Кантовой критики познанія.

Вліяніе Канта на современную философскую мысль-безспорно. Вся нъмецкая философія XIX стольтія стоить въ прямой или косвенной-положительной или отрицательной-зависимости отъ Канта. Но и вић Германіи лишь немногія философскія ученія съумъли развить свое содержаніе, не соотнося его такъ или иначе съ воззрѣніями Канта. Поэтому-то вполнѣ естественно, что первый вопросъ, съ какимъ въ наши дни всякій изследователь начинаеть изученіе чьей бы то ни было системы, есть вопросъ: какое положение занято ею относительно Канта? 1). Уже это одно обстоятельство показываетъ, что правильная оцінка явленій современной философской мысли невозможна безъ опредъленнаго взгляда на достоинство тъхъ или иныхъ пунктовъ Кантова ученія, съ которымъ такъ тесно связаны философскія иден нашего времени. Мало этого, --- по справедливому убъжденію большинства современныхъ серьезныхъ мыслителей, даже собственные опыты философскихъ работъ въ настоящее время не могутъ имъть научнаго значенія, если не хотять считаться съ Критикою чистаю разума. "Какъ по Монтекукули, говоритъ Файгингеръ, для войны необходимы три вещи: во-первыхъ деньии, во-вторыхъ деньии и въ третьихъ деньги, такъ, -- можно сказать, -- и для занятія философіей необходимы три вещи: во-первыхъ Канта, во-вторыхъ Канта и въ третьихъ Канта" 2). Проф. Н. Я. Гротъ въ предисловін къ сделанному В. С. Соловьевымъ переводу Канто-

<sup>1)</sup> Vgl. H. Vaihinger, Hartmann, Dühring und Lange S. 31.—E. König, Die Entwickelung des Causalproblems B. I: von Cartesius bis Kant, S. 253.

<sup>2)</sup> Vaihinger, l. c. p. 31.

выхъ "Prolegomena" говоритъ: "Кантъ-создатель новъйшей философіи, новой точки зрѣнія, новаго метода безъ глубокаго пониманія Канта нельзя философіи, и считать себя ВЪ правъ произносить "философія", "философскій" и др. под. Легкомысленно мать, что основоположенія Кантовской философіи къмъ либо окончательно опровергнуты или даже серьезно поколеблены. думающія такъ, обыкновенно не понимають и не въ состояніи понять даже самыхъ вопросовъ, надъ рѣшеніемъ которыхъ трудился Кантъ. Для техъ же, кто понимаетъ эти вопросы, -- ясно, что отъ Канта должно отправляться и понынъ всякое философское ученіе, имъющее притязаніе быть существеннымъ и основательнымъ, хотя бы точкою отправленія и являлась строгая критика Кантовскихъ положеній". Вообще, положеніе, что "надо разобраться съ Кантомъ-прежде, нежели можно будеть идти далье" 1), сдылалось, можно сказать, жинченох.

Изъ всего сказаннаго можно уже съ достаточною ясностію видьть, насколько важной является всякая попытка пролить свътъ на какую нибудь сторону въ учени отца новъйшей философіи и такъ или иначе содъйствовать оцънкъ этого ученія. Общее raison d'être нашего скромнаго этюда этимъ вполнъ опредъляется. Но и сверхъ того, мы можемъ указать два спеціальныхъ мотива, почему подвергаемъ изследованію именно проблему и метода Критики: во-первыхъ, относительно этихъ предметовъ господствують весьма большія разногласія среди комментаторовъ Канта, и-во-вторыхъ,-правильное ихъ пониманіе даетъ, можно сказать, ключъ къ пониманію и оценке всей системы Канта 2). Оцънка Кантовскихъ взглядовъ, если только хочетъ быть радикальною, должна непременно начинать съ этихъ двухъ пунктовъ. На страницахъ "Вопросовъ философіи и психологіи, три года тому назадъ, велась довольно длинная полемика между профф. М. И. Каринскимъ и А. И. Вве-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. M. Engelmann, Kritik der Kant' schen Lehre vom Ding an sich und ihrer Prämissen vom Standpuncte der heutigen Wissenschaft, 1883, S. 6.

<sup>2)</sup> Согласно принципу, высказанному еще Бэкономъ и вполнъ признанному саминъ Кантомъ: "Prudens quaestio quasi dimidium scientiae".

денскимъ по поводу истолкованія критическаго предпріятія Канта (кн. 25—29). Но эта полемика вращалась преимущественно около другихъ вопросовъ.

I.

#### Проблема Критики.

Основной вопросъ всей Критики есть вопросъ: какъ возможны синтетическія сужденія а priori? 1). Въ формулировкѣ задачи, какъ справедливо замѣчаетъ одинъ изъ самыхъ солидныхъ комментаторовъ Канта,—Риль, 2).—въ общемъ уже намѣчается путь къ ея рѣшенію. Какой же смыслъ имѣетъ вопросъ о возможности синтетическихъ сужденій а priori? Въ этомъ пунктѣ мы встрѣчаемся съ большими разногласіями въ пониманіи Канта. Чтобы удобнѣе разобраться въ этихъ разногласіяхъ, приведемъ сначала на память внѣшній порядокъ разсужденій Канта, приведшихъ къ постановкѣ указаннаго вопроса.

Введеніе въ Критику чистаго разума начинается разсужденіями о различіи чистаго и эмпирическаго познанія. Первое опредъляется, какъ познаніе "независимое отъ опыта и даже отъ всёхъ впечатлёній чувствъ" 3). Кантъ называетъ его "познаніемъ а priori" и отличаетъ "отъ эмпирическаго, имёющаго свой источникъ а posteriori, именно въ опыть" 4). Далее. Кантъ старается показать, что мы имемъ познаніе а priori и даже общій смыслъ не лишенъ ихъ. Признаками познанія а priori являются: во 1-хъ, необходимость, и во 2-хъ, всеобщность. Тотъ и другой признакъ вполнё достаточно ручают-

<sup>1)</sup> Кг. d. г. V. S. 654. Критику чистаго разума мы цитируемъ по изданію Kehrbach'а, въ основу котораго положенъ тевстъ 1781 года. Относительно различій между этимъ тевстомъ и изданіемъ 1787 г. мы вполить готовы согласиться съ Рилемъ, опирающимся въ данномъ случать на нарочитое изследованіе Ибереева (De priore et posteriore forma Kantianae critices rationis purae. 1862 г.),—что принципіально содержаніе обоихъ изданій неизмённо (unverändert)—Riehl Phil. Kritik. B. I. s. 315. Anm). Шопемацэръ, а отчасти и Куно-Фишеръ признаютъ разницу между обоими изданіями очень значительной (Куно-Фишеръ, III, 70. 258). Входить въ спеціальное обсужденіе этого вопроса мы не будемъ. Пролегомены мы цитируемъ по изданію Schulz'а въ Universal Bibliotheck".

<sup>2)</sup> Riehl, Der philosophische Kriticismus, B. I, 1876. S. 315.

<sup>3)</sup> Kr. d. r. V. S. 647. 1-й отдель введения по второму изданию. 4) Ibid.

ся за апріорность познанія, ибо опыть 1) говорить только, что нъчто существуетъ такимъ то образомъ, но не говоритъ, что оно не можетъ быть иначе, -2) дастъ только сравнительную, а не абсолютную всеобщность. Индукція, орудіе опыта, уполномочиваетъ только сказать: насколько мы знаемъ, доселъ изъ такого-то правила не было исключеній 1). Примърами всеобщихъ и необходимыхъ положеній берутся положенія математики и естественно-научная аксіома причинности <sup>2</sup>). 3-й отдъль введенія обосновываеть тезись, что "философія нуждается въ наукъ, которая опредъляла бы возможность, принципы и объемъ всякихъ познаній а priori<sup>и 3</sup>). Въ 4-мъ отдълъ разъясняется различіе аналитическихъ и синтетическихъ сужденій и ділается выводъ, что-1) "чрезъ аналитическія сужденія наше познаніе не расширяется, а только разлагается, и дълается миъ самому понятнымъ то понятіе, которое я уже имълъ. 2) При синтетическихъ сужденіяхъ я кромъ понятія субъекта долженъ имъть еще нъчто другое (х), на что опирается разсудокъ, дабы предикатъ, не содержащійся въ этомъ понятіи, признать однако-жъ за принадлежащій ему" 4). Эмпирическія или опытныя сужденія, по Канту, -- всегда синтетическія. Основаніе этого синтеза—свид'єтельство опыта 5). "Но, говоритъ Кантъ, при синтетическихъ сужденіяхъ а priori этого пособія (Hilfsmittel) совершенно не оказывается 6). Между тьмь (5-й отдыль) во всьхь теоретическихь наукахь разума содержится синтетическія сужденія а priori, какъ ихъ принципы" 7). Такъ математическія сужденія, по словамъ Канта, всъ-синтетическія. Въ доказательство приводятся извъстные примъры—суммы 7+5=12 и опредъленія прямой линіи 8). .Естествознаніе также содержить въ себъ сужденія а priori, какъ свои принципы". Примъры: "количество матеріи при всъхъ изминеніяхь въ тилесномь міри остается неизминымь", и "при всякомъ сообщеніи движенія д'вйствіе и противод'вйствіе всегда должны быть равны другъ другу" 9). Въ метафизикъ, если ее

2) Ibid., 649-650.

7) Kr. d. r. V. ss. 650-653.

<sup>1)</sup> Ibid. ss. 648-649, 2-й отд. введ. 5) Ibid. 40. Vgl. Prolegomena, s. 42. 6) Ibid. 41.

<sup>3)</sup> Kr. d. r. V. ss. 36-39.

<sup>8)</sup> Ibid.

<sup>4)</sup> lbid. ss. 39--40.

<sup>9)</sup> Ibid. 653.

даже разсматривать только какъ искомое, должны быть также синтетическія сужденія а ргіогі. "Метафизика, говорить Кантъ, по крайней мёрѣ, по ипли своей состоить изъ положеній а ргіогі" 1). Такъ Кантъ подходить къ своему знаменитому вопросу: "какъ возможны синтетитескія сужденія а ргіогі?"—формулировкі и разъясненіямъ котораго посвященъ послідній (6-й) отділь введенія 2). Всі эти разъясненія состоять вътомъ, что названный вопросъ есть въ сущности вопросъ о томъ, какъ возможны науки—математика и естествознаніе и какъ возможна метафизика: съ научнымъ характеромъ 3). Таковъ общій ходъ мыслей во веденіи къ критикь.

Переходя къ истолкованію сдѣланной Кантомъ постановки критической проблемы, мы начнемъ съ толкованія Куно-Фишера. Сдѣлать это насъ побуждаетъ какъ высокій научный авторитетъ этого историка новой философіи и широкое распространеніе, какое имѣютъ его взгляды въ заграничной литературѣ, такъ,—съ другой стороны и въ особенности,—то обстоятельство, что у насъ въ Россіи доселѣ всякій приступающій къ изученію философіи впервые знакомится съ Кантомъ, если не по одному изложенію Куно-Фишера, то непремѣнно при его пособіи и подъ его вліяніемъ. До нѣкоторой степени взглядъ Куно-Фишера можетъ быть названъ у насъ сопсертіо гесерта (общепринятое пониманіе) кантовой философіи. Поэтому мы думаемъ, что прямой задачей всякаго, кто у насъ сталъ бы писать о Кантѣ, будетъ сказать: вотъ въ чемъ—"dissentio ad iis, quae ipse 4) dixit".

Куно-Фишеръ следующимъ образомъ разъясняетъ смыслъ кантовой постановки проблемы. Критическая философія, въ отличіе отъ догматической, которая "была предположеніемъ познанія, хочетъ быть изъясненіемъ его" 5). "Поэтому основной вопросъ критической философіи таковъ: какт возможент фактъ познанія?".

"Но прежде, чёмъ должно начаться изслёдованіе, какимъ

 <sup>1)</sup> Ibid.
 2) Ibid. 654.
 3) Ibid. 655—657.
 4) Т. е. Куно-Фишеръ. Приведенная латинская формула въ средніе въка упо

<sup>4)</sup> Т. е. Куно-Фишерт. Приведенная латинская формула въ средніе въка употреблялась въ отношенія въ Аристотелю.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Куно-Фишеръ. Исторія новой философів, переводъ Н. Н. Страхова, т. III, 16.

образомъ возможенъ фактъ, нужно быть увъреннымъ, что онъ вообще возможень, что онь существуеть. По крайней мфрф, въ точныхъ изысканіяхъ никто не допустить себя изследовать такой случай, который, можеть быть, принадлежить къ области химеръ. Следовательно, мы должны поставить вопросъ предварительный: познание вообще составляетьми факть? Извёстно, что эта точка эрвнія не принадлежить къ числу несомнівныхъ, и что остроуміе скептиковъ давно уже вибств съ возможностію познанія оспаривало и его дійствительность. При томъ этотъ вопросъ не такъ легокъ, чтобы отвъчать на него безъ всякихъ околичностей. Если о какой нибудь вещи нужно ръшить, существуеть ли она, то необходимо прежде съ точностію узнать ея признаки. Если мы не знаемъ, что такое эллиптическія или параболическія линіи, то мы не можемъ отвъчать на вопросъ, есть-ли въ дъйствительности эллипсисы или параболы. Следовательно, прежде всего нужно спросить что такое познан $ie^{2^{u}-1}$ ).

"Итакъ, основная критическая задача, при строгомъ взглядъ на нее, разлагается на три вопроса: 1) что такое познаніе? 2) Познаніе есть ли факть? 3) Какимъ образомъ возможенъ этотъ фактъ? Вопросы эти поставлены въ такомъ порядкъ, что последующій можеть быть поставлень только тогда, когда разръшенъ предъидущій. Весь этотъ пріемъ, которымъ Кантъ начинаетъ свою критику разума, имбетъ очень много сходства съ ходомъ юридического изследованія. Если требуется разрешить какой нибудь случай изъ юридической жизни, нужно прежде всего установить со всевозможною точностію самый фактъ. Прежде всего случай установляется (констатируется), потомъ онъ обсуждается и рёшается (дедуцируется) на юридическихъ основаніяхъ. Канту предстояло рішить юридическій вопросъ человъческаго познанія; онъ хочеть, выражаясь юридическимъ языкомъ, начать процессъ съ познаніемъ. Первое діло въ процессі-произвести слідствіе; второй-найти рішеніе. Следствіе по делу о познаніи производится такъ, что показывается, въ чемъ состоитъ познаніе, и что оно действительно есть. Дело решается темъ, что доказывается возмож-



<sup>1)</sup> Ibid, 244-245

ность познанія, т. е. ўказывается, по силѣ какого права оно существуеть, другими словами, оно дедуцируется въ юридическомъ смыслѣ. Первый вопросъ есть Quaestio facti; а второй—Quaestio juris. Къ Quaestio facti относятся два первые вопроса: что такое познаніе? и есть-ли познаніе? Къ Quaestio juris—третій: какъ возможенъ фактъ познанія? 1).

"Итакъ, что такое познаніе? Первое опредвленіе, которое ділается въ элементарной логикі, говорить, что каждое познаніе есть связь представленій, такая связь, въ которой одно представление высказывается о другомъ, какъ его предикать, -- положительно или отрицательно. Кратко сказать: есть сужденіе. Между тімь очевидно, что не всякое суждение есть вмъстъ съ тъмъ и познание. Никто не станетъ принимать за научныя познанія тёхъ сужденій, которыя понятны сами по себь. Итакъ, при какихъ ближайшихъ условіяхъ сужденіе ділается познавательнымъ сужденіемъ? Когда два представленія связываются въ одномъ сужденія, возможны два случая. Эти представленія или однородны, или различны. Предикать или содержится въ субъектъ, какъ признакъ, или нътъ" 2) и т. д.—выступаетъ на очередь различеніе аналитическихъ и синтетическихъ сужденій 3). Такой порядокъ мыслей, по мнѣнію Куно-Фишера, долженъ привести Канта къ заключенію, что "всякое познаніе состоить ва синтетических сужденіях « 1).

"Впрочемъ, продолжаетъ нашъ комментаторъ, это опредъленіе еще не есть полное опредъленіе познанія. Не всякое синтетическое сужденіе есть въ строгомъ смыслѣ познаніе. Каждое познаніе въ строгомъ смыслѣ слова должно быть истиннымъ сужденіемъ. Что-же такое истина, если она не имѣетъ мъста во всѣхъ случаяхъ безъ исключенія? Если бы углы треугольника не были вѣчно равны двумъ прямымъ, то эта математическая истина никуда бы не годилась. Истинное положеніе необходимо и всеобще. Поэтому познаніе есть такое синтетическое сужденіе, которое импетъ характеръ необходимости и всеобщности" 5).

<sup>1)</sup> Ibid. 245-246.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid. 247.

<sup>4)</sup> Ibid. 248.

<sup>5)</sup> Ibid. 248-249.

Но данное опытомъ или datum a posteriori не можетъ обладать этими признаками. Отсюда, всякое истичное познаніе состоить въ оинтетических сужденіях а priori. Вотъ отвётъ на вопросъ: что такое познаніе? 1).

Второй вопросъ такой: существуеть ли познаніе? Употребляя найденную формулу, его можно выразить такъ: существуютсли синтетическія сужденія а priori?—Всь предметы науки можно разделить на чувственные и нечувственные. Чувственные объекты или производятся нами самими, т. е. мы сами ихъ делаемъ чувственными, построяя ихъ,-таковы, напримеръ, фигура и число; или же они являются намъ, какъ извит данныя вещи. Наука о чувственных объектах перваго рода есть математика; наука о чувственныхъ вещахъ есть физика; наука о сверхчувственномъ есть онтологія или метафизика въ тесномъ смысле. Следовательно, нужно допросить эти три науки о томъ: соотвътствуютъ ли ихъ сужденія требуемымъ условіямъ? При этомъ дело идеть только объ ихъ существованів, а не объ ихъ правомърности. Спрашивается только о томъ, существують-ли синтетическія сужденія а priori, действительно-ли судять такимъ образомъ названныя науки, а не о томъ. судять ли они такъ по праву" 2).

Этой цели Кантъ и достигаетъ, указывая во всехъ этихъ наукахъ синтетическія сужденія а ргіогі. "Мы, говоритъ Кунофишеръ, констатируемъ тотъ фактъ, что математика, физика, метафизика содержатъ въ сеоб синтетическія сужденія а priorі не случайно, а вследствіе своей научной природы, что следовательно существуютъ синтетическія сужденія а priorі. При этомъ мы не решаемъ, имеемъ ли мы право на такія сужденія или нетъ. Такимъ образомъ quaestio facti разрешенъ; а quaestio juris, собственно критическій вопросъ, остается еще решить. Какимъ образомъ возможенъ фактъ познанія? Или, переводя этотъ вопросъ на объяснительную формулу: какимъ образомъ возможны синтетическія сужденія а priorі? Въ такомъ именно виде поставлена задача познанія во главе критической философіи. Чтобы разрешить эту задачу, Кантъ написаль критику чистаго разума 3).



<sup>1)</sup> Ibid. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 250.

<sup>3)</sup> Ibid. 253.

Приведенное объясненіе Куно-Фишера имѣетъ свои несомнѣнния достоинства. Прежде всего, оно очень ясно, отчетливо и стройно изображаетъ ходъ мыслей, приведшихъ Канта къ его постановкѣ проблемы;—въ этомъ отношеніи нѣкоторые комментарію склонны отдавать даже преимущество предъ оригиналомъ. Затѣмъ, надо признать и то, что Куно-Фишеръ въ общемъ остался вѣренъ порядку мыслей Кантова введенія. Но его объясненіе имѣетъ и очень крупные недостатки, которые не позволяютъ принять его.

По Куно-Фишеру вопросомъ собственно критики является вопросъ: какт возможент фактт познанія? Что познаніе вообще возможно, что оно есть фактт, это критика какъ будто безспорно признаетт. И дъйствительно, въ началь III тома, опровергая извъстное возраженіе Гезеля противъ возможности критической философіи 1), Куно—Фишеръ даетъ такія разъясненія, которыя вполнъ утверждають читателя въ такомъ представленіи дъла 1); а въ заключеніе этихъ объясненій онъ уже

<sup>1)</sup> Гегель говориль, что невозможно прежде познанія изслідовать познавательныя способности; это значило бы хотіть познавать прежде познанія, или, употребляя общензвістное сравненіе, желать выучиться плавать прежде, чімь идтя въ воду.

<sup>2) &</sup>quot;Если сравнивать, говорить онъ, не оставляя Гегелевского подобія, познаніе съ плаваніемъ, то окажется, что Кантъ не хотіль не научить, не научиться наванію, а только объяснить его. Какъ физикъ, раскрывающій передъ нами механезив плаванія и объясняющій возножность этого факта, относится къ плавающему тыу, такъ и Кантъ относится въ фактическому познанію. Если бы Канть вздумаль прежде пріобрісти познавательныя способности и привить ихъ въ человъческому дуку, съ тъмъ, чтобы сделать его способнымъ въ познанію, такомъ случав его предпріятіе было-бы такъ безсмысленно, какъ воображаетъ его себъ Гегель, и въ родоначальникъ критической философіи нельзя было бы отрацать сходство съ нашимъ нелевнить иловцомъ. Но разве Кантъ хочетъ провзести на свъть познавительния способности, какъ еще не существующія? Напротявь, онь хочеть отврить и понять существующія способности. Для чего-же? Воесе не для того, чтобы въ первый разъ употреблять эти силы, — мыслящее человічество употребляло ихъ искони, — а для того, чтобы съ этихъ поръ употребиять ихъ св сознаниемя, чтобы познавать съ сознаниемъ. Чтобы объяснить пламене, нужно задать вопросъ: какія движенія ділаеть человіческое тіло, когда плаваеть? Аля объясненія познанія Канть спрашиваеть: вакія такъ-сказать движенія дівлесть человіческій духь, какого рода дівлельности онъ производить вогда познаеть; какія способности совершають свои отправленія въ фактическомъ познанія? Если предположить, что мы въ совершенствъ узнаемъ это, то очень можеть быть, что мы не превзойдемъ существующей науки въ познанія вещей,

и прямо заявляеть, что "критическая философія есть наука о фактическом 1) познанін 2). Но въ таком случа 5 страннымъ представляется, почему-же критика хочетъ быть изследованиемъ вопроса о правоспособности познания. Еще болъе непонятнымъ оказывается при этомъ та родь, какую критика старается усвоить себв и какую она действительно имела и имбетъ въ исторіи развитія новой философіи: критика рбшаетъ вопросъ, --- возможна-ли метафизика или познание сверхчувственнаго. Но какой же смыслъ имветъ решение вопроса о возможности познанія, когда оно уже напередъ признано, какъ факта? Что "ab esse ad posse valet Consequentia", это извъстно всякому еще изъ элементарной логики. Болбе чемъ непонятнымъ при этомъ является то обстоятельство-почему критическая философія, будучи "наукой о фактическом познаніи", рвшаетъ вопросъ о возможности метафизики въ отрицательному смысль. Какимъ образомъ невозможно-то, что существуеть диствительно?... Куно-Фишерь, какъ мы вицыи, очень сильно настапваеть на томъ, что утверждение факта познанія еще не заключаеть въ себь утвержденія правомюрфакта <sup>3</sup>). Но мы ръшительно отказываемэтого понять, въ чемъ можетъ состоять эта правомфрность, познаніе, какъ таковое, признано за фактъ. мърность всякаго познанія состоить въ томъ, что оно есть настоящее, истинное познаніе. Если теперь Кантъ, по Куно-Фишеру, признаками истиннаго познанія считаеть апріорность и синтетическій характеръ выражающихъ его сужденій, и если затьмъ, понимаемое въ такомъ смысль, познаніе дъйствительно



наченть не увеличимъ наличную сумму нашихъ познаній, но во всякомъ случав мы будемъ нистъ надъ нефилософскимъ умомъ одно преимущество: мы будемъ познавать съ сознаніемъ то, что онъ познаетъ безсознательно. Ужели же такое преимущество не вознаграждаетъ за трудъ? Неужели онъ составляетъ излишнее в нельпое усиліе? Если я для познанія вещей не нуждаюсь въ пониманіи познавательныхъ способностей, то неужели поэтому нётъ необходимости въ критической философія? Мы вѣдь можемъ говорить, не зная грамматвин, —судить и умозавлючать, не зная логики, —жить, не зная физіологіи, —видѣть и слышать, не зная оптики и акустики. Но слѣдуеть ли изъ этого, что грамматико, логика, физіологія, оптика и акустика излишнія науки? То же самое можно сказать и о критической философіи въ отношеніи къ нашему познанію" (III, 21—22).

<sup>1)</sup> Курсивъ нашъ. 2) Ibid. 3) Ibid. 250.

существуеть, есть фактъ,—то о какой-же еще правомърности спрашивать? Объяснить, какъ возможенъ фактъ, по нашему мнънію, отнюдь не значить ръшить вопросъ о правомърности, а лишь—осмыслить фактъ, который, конечно, не перестанетъ быть фактомъ и безъ этого... Получается нъчто совершенно ни съ чъмъ не сообразное.

Дълать за указанныя несообразности отвътственнымъ Канта — представляется какъ будто недостаткомъ уваженія къ уму и сообразительности этого великаго мыслителя. Естественно поэтому скоръе заподозрить Куно-Фишера въ невърной передачъ дъйствительной связи мыслей творца Критики. Такъ именно и дълаетъ Риль, къ истолкованію котораго мы теперь и обратимся. Риль старается представить взглядъ Канта съ самой выгодной стороны, защитивъ его отъ всякихъ упрековъ и стараясь самые эти упреки объяснить, какъ плодъ грубаго непониманія и близорукой поверхности.

Образцомъ опибочныхъ представленій о ходъ мыслей Канта Риль считаетъ представление Ибервега, по мижни котораго Кантъ разсуждалъ такимъ образомъ: эмпирическое познаніе микогда не обладаетъ истинной всеобщностью; если-же должна существовать истинная всеобщность познаній, то таковыя должны происходить не изъ опыта, т. е. быть a priori. Но познанія строго всеобщаго характера, какъ напр. о связи причины и действія, действительно существують 1). Следовательно, эти сужденія—а priorі Риль находить въ такомъ представленіи діла двойной недостатокъ: во-первыхъ, по его мнінію, - ложно, будто по Канту эмпирическое познаніе никогда не можетъ обладать строгой всеобщностью. Что связано по общимъ законамъ опыта, то по Канту обладаетъ строгой всеобщностью и значеніемъ, хотя и является эмпирическимъ сужденіемъ <sup>2</sup>). "Только чисто опытное въ экмпирическихъ сужденіяхъ не имъетъ строгой всеобщности, а не вообще эмпирическія сужденія" 3). Если такимъ образомъ, говоритъ Риль, Ибервегь старается вопреки Канту доказать, что чрезъ логическую обработку опытнаго матеріала получается всеобщее и однакожъ эмпирическое

<sup>1)</sup> Riehl, I, 325-326.

<sup>2)</sup> Ibid. 326. При этомъ дъзается ссылва на § 22 Пролегоменъ. 3) Ibid.

познаніе, то этимъ онъ ничего не сказаль противъ Канта, а лишь повториль его собственное ученіе, имъ-Ибервегомъпревратно понятое (missverstanden)<sup>4</sup>). Во-вторыхъ, такое представленіе дёла совершенно "переворачиваетъ вверхъ ногами (stellt geradezu auf den Kopf)" дъйствительный ходъ мыслей Канта. "Всеобщность и необходимость синтетическихъ сужденій, говорить Риль, образуеть не основу (Grundlage), а проблему критики. Она есть предметь ея доказательства, а отнюдь не основаніе доказательства (Beweisgrund). Въ Критикъ вовсе не дълается заключение отъ всеобщности къ апріорности, а наоборотъ-отъ доказательства и оправданія апріорности къ всеобщности. Критика должна-бы была окончиться введеніемъ, если бы она избрала путь, приписываемый ей Ибервегомъ. Кантъ знаетъ такъ-же хорошо, какъ и Ибервегъ, что предположение строго всеобщихъ познаній есть только недоказанное допущеніе, которое само, какъ фактъ, можетъ подвергаться сомнівнію, докол'в не приведено его доказательство, не усмотр'вна (eingesehen) его собственная возможность и притомъ не усмотръна изъ понятій, т. е. строго всеобщимъ образомъ. Совершенно ложно, будто Кантъ предположилъ существование строго всеобщихъ познаній и на этомъ основаль ихъ апріорность. Хотя онъ и принимаеть раціональную часть науки, какъ фактъ, но онъ употребляеть его, лишь какъ примъръ существованія синтетическаго познанія съ всеобщностью, получаемой изъ понятій (von begrifflicher Allgemeinheit). Но возможность, т. е. понятность этого факта и доказательство его значенія и составляеть именно проблему Канта. Кантъ вовсе не желаетъ ни успокоиваться на этомъ факть, ни ссылаться на него, какъ на основание раціональнаго познанія. Разв'в не ясна его проблема: какъ возсинтетическія сужденія а ргіогі? Поэтому должно быть исправлено такое представление дела, будто Кантъ принималъ какое-нибудь всеобщее и необходимое познаніе безъ изследованія (ungepruft);--и въ частности-неверно представленіе, будто онъ быль приведень математикой къ необходимости допускать такое познаніе. Изследованіе этихъ познаній, оправданіе ихъ объективного значенія образуеть задачу позитивнокритической части Кантова ученія о познаніи" 2).



<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. 326-327.

Посл'я этого опроверженія превратных представленій о постановки критической проблемы Риль даеть такое ея объясненіе. "Синтетическія сужденія вообще суть сужденія на основанін возгртыя. Опытныя синтетическія суть тѣ, въ которыхъ основаніемъ для соединенія субъекта съ предикатомъ является опытное воззрѣніе или воспріятіе. Присутствіе объектовъ производить ихъ эмпирическое воззрвніе. Опыть самъ даеть воззрвніе и расширяет наше познаніе объ объекть новыми возэрбніями. Предметь является съ новыхъ сторонъ, въ изміненныхъ отношеніяхъ, разсмотрѣніе коихъ обогащаетъ наше познаніе о немъ синтетически. Эмпирическое воззрѣніе не нуждается ни въ какомъ гносеологическомъ объяснени, --- оно подлежить только физіологическому стало быть тоже эмпирическому объяснению со стороны своего происхождения. Основание опытныхъ синтетическихъ сужденій ніть надобности отыскивать напередъ; оно дано прямо съ самымъ сужденіемъ. Прогрессъ въ эмпирическихъ сужденіяхъ всегда бываеть дийствительными (reell), а не мнимыми (imaginar), потому что они совершается по руководству дъйствительныхъ воззрѣній" 1).

"Но если должны существовать синтетическія сужденія и а priori, то должно существовать также воззрѣніе а priori 2). Такъ какъ основаніе всякихъ синтетическихъ сужденій есть возврѣніе, то основаніемъ такихъ сужденій а priori должно быть воззрѣніе а priori. Такимъ образомъ, если можно независимо отъ этого соображенія, которое содержитъ въ себѣ только постулять, показать, что воззрѣніе а priori существуетъ, то возможность такихъ сужденій будетъ доказана, ихъ мыслимость вообще обнаружена. Здѣсь выступаетъ на сцену трансцендентальная эстетика, которая изъ свойство представленій пространства и времени, стало быть аналитически, — чрезъ



<sup>1)</sup> Ibid. 327-328.

<sup>2)</sup> Въ подтверждение Риль приводить следующую выдержку изъ I т. полнаго собр. сот. Канта по изданию Розенвранца (S. 496) "soll es synthetische Erkenntnisse a priorigeben, so muss es auch Anschauungen Sowohl als Begriffe a priori geben, deren Möglichkeit also zuerst erörtert, und dann die objective Realität derselben, durch den nothwendigen Gebrauch derselben zum Behuf der Möglichkeit der Erfahrung bewiesen werden muss". Для подтвержденія той-же мысли онъ приводить еще выдержки изъ I, 475. XI, 98. XI, 186 того же изданія.

расчлененіе ихъ, — доказываетъ, что воззрѣнія а priorі существуютъ. "Метафизическое" изслѣдованіе трансцендентальной эстетики находитъ основаніе синтетическихъ сужденій а priorі. Формальное воззрѣніе точно такъ же можетъ служить дла синтеза понятій а priorі, какъ эмпирическое, опредѣленное со стороны содержанія, служитъ основаніемъ для синтеза а posteriori").

"Но и синтетическія сужденія, какъ сужденія, суть единство въ понятіи представленій, которое (единство) относится къ объектамъ. Такимъ образомъ синтетическія сужденія а ргіогі суть сужденія, которыя а ргіогі относятся къ объектамъ. Вопросъ: какъ возможны синтетическія сужденія а ргіогі, есть сльдовательно,—вопросъ какъ могуть понятія а ргіогі относиться къ объектамъ?" 2). Такимъ образомъ, по мнѣнію Риля, проблема критики вызываетъ дальнѣйшія проблемы:—вопросъ, существуетъ-ли воззрѣніе а ргіогі, формальное воззрѣніе, про-исходящее изъ самой природы сознанія, и вопросъ: имѣетъ ли воззрѣніе необходимое значеніе для предметовъ? 3).

"Задачей критической логики является, — изъ формы сужденій вывести (erweisen) первоначальныя понятія позванія и показать ихъ значеніе для формы явленія вещей, т. е. возможность для нихъ быть соединенными въ синтетическія сужденія а priori, послѣ того, какъ эстетика предварительно дала основаніе такого соединенія въ чистомъ воззрѣніи" 4).

Приведенныя соображенія относительно постановки критической проблемы разъясняють ее лишь со стороны входящихь въ нее понятій; для вполнѣ же достаточнаго пониманія надо, какъ выражается Риль, "показать также фактическое значеніе вопроса", т. е. показать, что "существують сужденія, которыя являются въ сознаніи въ видѣ синтетическихъ а priorі и съ притязаніями на приличествующее послѣднимъ значеніе" 5).

Въ этихъ видахъ, по мнѣнію Риля, Кантъ и ставитъ себѣ во введеніи вопросъ: существуютъ-ли сужденія, которыя суть одновременно сужденія а priori и синтетическія? Здѣсь, полагаетъ нашъ комментаторъ, рѣчь идетъ не о значеніи этихъ су-

<sup>1)</sup> Ibid. 328-329.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 329.

<sup>5)</sup> Ibid. 329-330.

<sup>4)</sup> Ibid. 330.

<sup>5)</sup> Ibid. 330.

жденій, а только объ ихъ наличности, т. е. ставится "quaestio facti", а не "quaestio juris". Фактъ всегда можетъ существовать, не имъя основанія, не будучи фактомъ оправданнымъ въ своемъ значенів. Такой факть, говоритъ Риль, несомнючно импьета мпьсто. Фактъ какой-нибудь некритичной метафизики древняго или новаго времени доказываетъ лишь существованіе такихъ сужденій въ человіческомъ сознаніи. Здісь имівемъ мы чистыя сочетанія понятій съ притязаніемъ на значеніе для объектовъ вообще и въ частности-для сверхчувственныхъ объектовъ. Конечно, это-отнодь не подлинныя синтетическія сужденія; критика докажеть, что они никогда не могуть быть познавательными сужденіями, потому что имъ недостаетъ основы возэрвнія. Но взятыя субъективно, они естественны" 1). Но существують и настоящія синтетическія сужденія а priori. И если разсудокъ можетъ творить потусторонніе міры изъ ничего -не иначе, какъ въ состоянии метафизическихъ грезъ, то надъ явленіемъ или представленіемъ посюсторонняго міра онъ господствуеть, какъ надъ единственной действительностью. Кантъ открыль, что высшія основоположенія естествознанія и посл'іднія основанія математики содержать въ себ'є синтезь a priori, на надежности котораго поконтся ихъ научный характеръ" 2). Утверждая это, Риль очень обстоятельно старается доказать, что "Кантъ отнюдь не предполагаетъ объективнаго значенія математики, а доказываеть его" <sup>в</sup>). Эти доказательства Риля имъють полемическій характерь и вь оцьнку ихъ мы пока входить не станемъ. Разсмотримъ же теперь, насколько удовлетворительно воспроизводить Риль действительный ходъ мыслей Канта.

Риль, какъ мы видимъ, хочетъ изобразить путь, приведшій къ постановкъ критической проблемы,—почти по той же схемъ, что и Куно-Фишеръ. Подобно послъднему онъ различаетъ три момента въ этомъ пути, состоящіе въ ръшеніи вопросовъ: 1) что такое познаніе? въ этомъ случать онъ согласно съ Куно-Фишеромъ утверждаетъ, что по Канту познаніе должно состоять изъ синтетическихъ сужденій а priori. 2) Существуетъ-ли, какъ фактъ, положенія, притизающія на значеніе синтетическихъ сужденій а ртіотъ фактъ и насколь-

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. 381.

<sup>3)</sup> Ibid, u 350 ff.

ко гарантіи своей правом'єрности, и въ чемъ эти гарантіи состоятъ, т. е. какъ возможенъ фактъ познанія? Какъ видно, отъ Куно-Фишера Риль отличается лишь въ характеристикъ втораго момента: Фишеровъ "фактъ познанія" онъ зам'єняетъ "фактомъ притязаній на познавательное значеніе". Такая поправка дъйствительно устраняетъ тъ несообразности въ постановкъ критической проблемы, какія необходимо приходилось допустить въ ней, принимая объясненія Куно-Фишера.

Но темъ не мене и объяснение Риля мы несогласны признать удовлетворительнымъ, потому что 1) и оно вызываетъ некоторыя серьезныя недоумения; 2)—оно не соответствуетъ тому, что исторически известно относительно развития Кантовыхъ воззрений и 3)—не согласно съ теми разъяснениями, которыя самъ Кантъ делаетъ въ "Пролегоменахъ". Такъ—

- 1) совершенно непонятнымъ представляется, какимъ путемъ, съ точки зрѣнія Риля, Кантъ могъ бы придти къ мысли, что основа всякаго синтеза и особенно синтеза а priori есть воззриміе. Придется признать эту мысль или догмитическимъ допущеніемъ или поставить въ зависимость отъ признанія объективнаго значенія математики,—вопреки Рилю. Едва ли предположить первое легче, чѣмъ второе.—Затѣмъ, съ точки зрѣнія Риля также совершенно непонятнымъ остается,—что-же Кантъ считалъ признаками апріорности, если всеобщность и необходимость являются ужъ только слѣдствіемъ ел. Число этихъ недоумѣній можно было-бы умножить, но и приведенныя достаточно показываютъ,—что или экзегезисъ Риля—неправиленъ, или же въ мысляхъ самаго Канта есть путаница. Первое, конечно, легче.
- 2) Соображенія съ историческимъ ходомъ развитія кантовыхъ идей неблагопріятствуютъ тому объясненію постановки критической проблемы, какое дёлаетъ Риль. Путь отъ прежней Лейбнице—Вольфіанской (догматической) точки зрёнія къ новой—критической лежалъ для Канта чрезъ Юма. Это не только признается всёми историками новой философіи, но и со всею непререкаемостію засвидётельствовано самимъ Кантомъ въ "Пролегоменахъ" 1). Юмъ раздёлилъ познанія на ана-



<sup>1) &</sup>quot;Я прямо сознаюсь,—говорить онъ здісь,—воспоминаніе о Давиді Юнії было ниенно тімь, что много літь тому назадь впервые прервало мою догмати-

литическія и синтетическія. Это-же раздёленіе составляєть первую черту критической философіи. Что всё опытныя сужденія суть синтетическія, потому что они связывають различныя представленія, -- это одинаково утверждали и Юмъ и Кантъ, такъ же какъ и то, что эта связь дана не извив, а посредствомъ насъ самихъ, что она имфетъ свой источникъ въ человъческой природъ 1). Виъстъ съ Юмомъ же Кантъ въ предкритическій періодъ считаль понятіе реальной причины за опытное понятіе 2). "Въ то время, говоритъ Куно-Фишеръ, Кантъ различалъ человъческія познанія такъ, что всъ чистыя разумныя сужденія суть аналитическія, а всё опытныя сужденія суть синтетическія. Ему казалось, что ни одно апріорическое сужденіе не можеть быть синтетическимъ, ни одно синтетическое — апріорическимъ. Возможность комбинацій этихъ двухъ признаковъ въ то время была еще далека отъ него. При томъ образв мыслей, который характеризуетъ докритическій періодъ Канта, ему ни какъ не могло придти на умъ, чтобы когда-нибудь синтетическое сужденіе могло быть апріорическимъ. Если мы исключимъ метафизическія сужденія, которыя Кантъ признаетъ сомнительными и наконецъ отвергаетъ, какъ пустую мечту 3), то найдемъ, что данныя синтетическія сужденія суть всв эмпирическія. Какимъ же образомъ эмпирическое сужденіе можеть быть апріорическимь?... Получается совершеннъйшее contradictio in adjecto!" 4). Такимъ образомъ, по словамъ Куно-Фишера, остается только одно: то открытіе, которое не могло быть сдёлано со стороны синтетическихъ сужденій, сділать со стороны чистых разумных сужденій. Можеть быть они или некоторыя изъ нихъ и суть синтетическія? Сужденія, получаемыя посредствомъ чистаго разума суть

ческую дремоту и дало момиъ изследованіямъ въ пол'в умозрительной философіи совершенно другое направленіе. Я попробоваль, нельзя-ли представить себ'в возраженіе Юма въ общемъ видь, и скоро нашель, что понятіе о связи причины и действія есть лалеко не единственное, посредствомъ котораго умъ а ргіогі мыслить соединенія вещей; скорфе я нашель, что вся метафизика состоить изътакихъ понятій" ek. Proleg. ss. 34. 35.

<sup>1)</sup> Куно-Фимеръ, III, 39.

<sup>2)</sup> König, I, 255.

 <sup>3)</sup> Очевидно, авторъ вмѣетъ въ виду мнѣнія, высказанныя Кантомъ въ его "Грёзахъ духовидца",—ср. стр. 203.
 4) Ibid. 264—265.

сужденія логическія, метафизическія и математическія. Но логическія сужденія суть вполнъ аналитическія. сужденія хотя суть синтетическія, зическія И мало достовърны въ сущности невозможны. Остаются, И следовательно, только математическія сужденія. Математическія познанія безъ сомнѣнія всеобщи, необходимы, и слѣдовательно происходять а priori. Самъ Юмъ долженъ быль признать за ними этотъ характеръ. Но онъ принималъ ихъ за аналитическія и въ этомъ отношеніи стариль на ряду съ логическими. Вотъ та единственная точка, гдё могло быть совершено открытіе, ведущее къ критической философіи. Если только существують апріорическія сужденія, которыя вибств суть и синтетическія, то ими могуть быть единственно и исключительно математическія" 1). Этотъ выводъ заставиль Канта глубже вникнуть въ логическій характеръ математическихъ сужденій, следствіемъ чего и быль выводь, ---что основоположенія математики суть синтетическія сужденія а priori: "Дознавши, что математическія сужденія суть синтетическія в вивств съ темъ остаются апріорическими, Кантъ этимъ самымъ на всегда отдъляется отъ Юма, и вступаетъ на новый путь критики. Юмъ утверждалъ: нътъ вовсе синтетическихъ сужденій а ргіогі. Канта доказываеть: есть синтетическія сужденія а ргіогі, именно математическія. Эги два сужденія противорёчать другь другь. Математика есть начальная инстанція, на которой Кантъ разбиваетъ скептицизмъ. Если же однажды найдено, что есть синтетическія сужденія а priori, которыя вполнё объясняются изъ устройства человёческаго разума, то нужно также разсмотръть, нътъ ли еще такихъ сужденій, кром' математических, не возможна-ли посредствомъ чистаго разума и метафизика, познаніе вещей?" 2). Какъ видимъ, критическое предпріятіе Канта цълью своею имъетъ собственно решение вопроса о возможности метафизики, а не познанія вообще. Фактъ познанія въ естествовъденіи и особенно въ математикъ-познанія вполнъ достовърнаго, обладающаго полною всеобщностью и необходимостію, —для Канта не подзежалъ ни мальйшему сомнънію, и его критика хочеть собствен-

<sup>1)</sup> Ibid. 265-266.

<sup>2)</sup> Ibid. 267.

но рышить, — обладаетъ-ли метафизика тыми необходимыми условіями, которыя дылають математику и физику вполны достовынымы и надежнымы знаніемы. Такое пониманіе критической проблемы совершенно не сходится съ объясненіемы Риля. Но оно, помимо того, что подсказывается разсмотрыніемы историческаго хода развитія Канта,

3) - засвидетельствовано, какъ мы упомянули, весьма ясно и самимъ Кантомъ въ "Пролегоменахъ". Здёсь, какъ мы видёли. Кантъ говоритъ, что въ своей критикѣ онъ лишь "попробоваль представить возражение Юма въ общемъ видъ и такимъ путемъ нашелъ, что "понятіе связи причины и дъйствія есть далеко не единственное, посредствомъ котораго умъ а priori мыслить соединенія вещей". А нашель это онь, какь прекрасно разъясняется въ недавно появившейся работъ проф. Каринскаго 1),---липь благодаря метематикъ, которая въ данномъ случай дала ему руководящую нить: именно, открывъ синтетическую природу безспорно признававшихся Юмомъ за апріорния математическихъ сужденій, Кантъ безъ труда могъ и синтетическія основоположенія физики (главнымъ образомъ, аксіому причивности) объявить апріорными и темъ защитить ихъ всеобщность и необходимость отъ нападеній Юма 2). Но въ отношеніи къ главной цели всего критическаго предпріятія Канта оба названныхъ открытія представлялись имфющими второстепенное, побочное значение. Главною цълью всей критики было рышение вопроса о возможности метафизики. Это видно уже наъ того, что свою работу, являющуюся, такъ сказать, "критикой чистаго разума наизнанку", Кантъ назвалъ "Пролегоменами ко всякой будущей метафизики". А затымь и самая постановка проблемы въ "Пролегоменахъ" непререкаемо убъждаеть въ этомъ. Воть какъ Канть въ "Пролегоменахъ" объясняеть свой методъ въ ръшеніи этого вопроса. Разсматривая въ § 1 вопросъ "объ источникахъ метафизики", Кантъ приходить къ выводу, что дона есть познание а priori или изъ чистаго разсудка и разума (aus reinem Verstande und reiner Vernunft)" 3). Но настоящее познаніе, какъ это онъ доказы-

<sup>1) &</sup>quot;О самоочевидныхъ истинахъ"—въ Журн. мин. народ. просв. 1893 г. кн. II, стр. 300—301 (въ отд. изд. стр. 7—9).

<sup>2)</sup> Kapunckiŭ, ibid.

<sup>3)</sup> Proleg. s. 40.

ваетъ въ "Критики чистаго разума", равно и въ "Пролегоменахъ" 1), должно состоять изъ синтетическихъ сужденій. Поэтому и метафизика, если она хочеть быть действительнымъ познаніемъ, должна состоять изъ синтетическихъ сужденій 2). какъ наука апріорная, она, чтобы быть достовърнымъ познаніемъ, должна обладать тьми-же гарантіями, кими вообще обезпечивается достовърность апріорнаго знанія. А какъ узнать эти гарантій? Для этого надо взять какія-нибудь безспорно-достовърныя апріорныя науки, вскрыть ихъ "Conditio, sine qua non" и предъявить такія же условія метафизикъ; —если она въ состояніи будеть ихъ выполнить, то ея научная правоспособность спасена, въ противномъ же случай она, какъ наука, должна быть объявлена невозможной. Но изъ апріорныхъ наукъ безспорною достов рностью отличаются математика и естествозваніе. Егдо,-математику съ естествознаніемъ и надо принять за норму. Воть собственныя слова Канта въ концъ § 4: "хотя мы не можемъ принять, что метафизика, какъ наука, дъйствительно существуетъ; однако жъ мы съ увъренностью можемъ сказать, что извъстныя синтетическія познанія а ргіогі действительно даны намъ, это именно-чистая математика и чистое встествознание; потому что оба содержать въ себъ положенія, которыя отчасти аподиктически достовърно чрезъ чистый разумъ, отчасти же чрезъ всеобшее согласіе изъ опыта признаны, какъ всецьло независимыя отъ опыта. Такимъ образомъ, мы имфемъ одно по крайней мфрѣ безспорное синтетическое познаніе а ргіогі и не имѣемъ нужды спрашивать, возможно ли оно (ибо оно-действительно) но мы спрашиваемъ только, -- какт оно ввзможно, чтобы изъ принципа возможности даннаго вывести и возможность всых npouuxe (um aus dem Prinzip der Möglichkeit der gegebenen auch die Möglichkeit aller übrigen ableiten zu können)" 3). Въ § 5 онъ также прямо говорить, что безъ доказательствъ принимаетъ дъйствительное Существование познаний изъ чистаго разума-въ чистой математикъ и въ чистомъ естествознаніи, -и что это допущение является именно точкой отправления и



J) Ibid. s. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. s. 49.

<sup>3)</sup> Ibid. 51.

методологическимъ принципомъ его изысканій <sup>1</sup>). И уже отъ этихъ дийствительных в притомъ вполнѣ обоснованных (gegrundeten) чистыхъ познаній а ргіогі" Кантъ хочетъ "перейти къ рѣшенію вопроса о дѣйствительности тѣхъ познаній, которыхъ мы ищемъ,—именно метафизики, какт науки" <sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, Рилево объяснение критической постановки проблемы познанія у Канта мы должны признать невѣрнымъ. Самая главная поправка къ обычному пониманію Канта, поправка, на которой какъ мы видѣли, Риль особенно настаиваетъ, —именно, что Кантъ "не принималъ безъ изслѣдованія вообще какого-нибудь всеобщаго и необходимаго познанія", и въ частности —не отправлялся отъ математическаго познанія, какъ безспорно обладающаго этими свойствами, — должна быть отвергнута.

Кантова критика, вопреки мивнію Риля, является попыткой,—отправляясь отъ дознанной достовърности однихъ познаній (математическихъ и естественнонаучныхъ), ръшить вопросъ о возможности другихъ (метафизическихъ). Эта мысль еще болье для насъ подтвердится, когда мы будемъ говорить о методъ критики. Теперь же скажемъ нъсколько словъ о тъхъ соображеніяхъ, какими Риль старается подтвердить свою мысль, что "Кантъ отнюдь не предполагаетъ объективнаго значенія математики, а доказываетъ его".

Кантъ, по словамъ Риля, лишь "указываетъ (а не предполагаетъ) существованіе синтеза а priori,— и къ этому указанію у него не примѣшивается "математическій предразсудокъ (mathematisches Vorurtheil)", а напротивъ, оно дѣлается при

<sup>1) &</sup>quot; ndem wir zu dieser Auflösung, schreiten (т. е. къ ръменію вопроса о возможности метафизики), und zwar nach analytischer Methode, in welcher wir voraussetzen (курсивъ нашь) dass solche Erkenntnisse aus reiner Vernunft wirklich seien, so können wir uns nur auf zwei Wissenschaften der theoretischen Erkenntnis berufen, nämlich reine Mathematik und reine Naturwissenschaft, denn nur diese können uns die Gegenstände in der Anschauung darstellen, mithin, wenn etwa in ihnen ein Erkenntniss a priori vorkäme, die Wahrheit oder Uebereinstimmung derselben mit dem Subjecte, in concreto, di ihre Wirklihkeit, zeigen, von der alsdenn zu dem Grunde ihrer Möglichkeit auf dem analysischen Wege fortgegangen werden könnte. Dies erleichtert das Geschäft sehr, in welchem die allgemeinen Betrachtungen nicht allein auf Facta angewandt werden, sondern sogar von ihnen ausgehen, anstatt dass sie in synthetischen Verfahren gänzlich in abstracto aus Begriffen abgeleiset werden müssen". Ibid.

<sup>2)</sup> Proleg. §. 5. s. 51.

помощи правильнаго анализа математическаго метода" 1). "Математика, именно геометрія въ принятомъ значеніи слова", говоритъ Риль, есть отнюдь не единственный "союзникъ (Bundesgenosse)" Канта. Логическіе принципы естествознанія иміють для него точно такое-же значеніе, такъ что надо-бы было толковать и о "естественнонаучномъ предразсулкъ Канта". Уваженіе къ этому союзнику у него даже сильнее, чемъ къ математикъ" 2). Поэтому Риль настаиваетъ, какъ мы уже упомянули, что "принимая раціональную часть науки, какъ фактъ, Кантъ делаетъ это лишь для примъра. Толкуя о "метафизическомъ изъясненіи" понятія пространства, онъ говоритъ, что ссылка на геомерію ділается лишь для выясненія важности и значенія апріорности пространства; что поэтому трансцендентальное основание этой апріорности вовсе не заимствуется отъ геометріи, а приводится въ интересахъ ея (für dieselbe) 3), или какъ онъ говорить еще въ другомъ мъстъ, "критика не отправляется отъ признаннаго объективниаго значенія геометрін, а къ нему лишь направляется" 4). Соображая приведенныя нами прямыя заявленія самаго Канта, что чистая математика и чистое естествознаніе "дъйствительно даны", какъ науки, состоящія изъ синтетическихъ познаній а priori 5), что всеобщность и необходимость математическаго познанія "безспорна" 6), что онъ "предполагаеть" прежде всякаго изслъдованія правомфрность математики и естествознанія 7), что въ этихъ наукахъ мы имъемъ "дъйствительныя" и вполнъ "обоснованныя" познанія а priori 8): мы должны утвержденія Риля или объявить плодомъ недостаточнаго знакомства съ сочиненіями Канта, или же отнести на счетъ его желанія per fas et nefas оправдать отца критической философіи отъ упрековъ въ догматизу в постановки проблемы. Сколь ни трудно предположить то и другое въ такомъ солидномъ и вообще добросовъстномъ ученомъ, какъ Риль, однако другихъ объясненій мы не находимъ.. Догматизмъ Канта признать несомненно приходится. Большинство

<sup>1)</sup> Riehl. I, 331.

<sup>2)</sup> Ibid. 231-232.

<sup>3)</sup> Riehl. 1. c. p. 350.

<sup>4)</sup> Ibid, 352,

<sup>5)</sup> См. выше, примъч. 64-65.

<sup>6)</sup> Ср. выше, примвч. 64.

<sup>7)</sup> Ср. выше, примъч. 66.

<sup>8)</sup> Ср. выше, примъч. 66.

новъйшихъ изслъдователей дъйствительно признаютъ его. Такъ Либманъ 1), Гёльдеръ (Hölder) 2), Виндельбандъ 3), Иберветъ 4), Фолькельтъ 5), проф. Каринскій 6) и др. высказываютъ именно такой взглядъ на дъло. Есть, правда, и защитники Рилева взгляда,—напр. Коленъ 1) и Штадлеръ 8), есть и приверженцы посредствующаго воззрънія, напр. проф. Паульсенъ 9). Но собственное изученіе подлинныхъ сочиненій Канта, подкръпляемое мнъніями большинства изслъдователей, особенно-же тъми весьма красноръчивыми сопоставленіями различныхъ выдержекъ изъ Канта, которыя дълаетъ Фолькельтъ въ своей спеціальной монографіи—"Ітвапие Капт'я Егкепптнізятьногіе" 10), позволяютъ

- 4) Ueberweg. System. d. Logik. 3 Aufl. s. 380.
- 5) Volkelt, ss. 193 ff.
- 6) Коринскій, Ж. м. н. пр. 1893. Ії.
- 7) Cohen. Kants Theorie der Erfahrung, ss. 90. ff.
- 8) Stadler, Grundsätze d. reinen Erkenntnisstheorie, s, 76.

<sup>1)</sup> Zur Analysis der Wirklichkeit, s. 211.

<sup>2)</sup> Darstellung der Kantischen Erkenntnisstheorie, s. 14.

<sup>3)</sup> Vierteljahrschift für wissenschaftliche Philosophie. 1877 r. Heft. 2: Ueber d. verschiedene Phasen d. kantischen Lehre v. Ding—an—sich. von W. Windelband. s. 239: "Die Apriorität der Mathematik für ihn über allen zweifel erhaben feststand und gewissermassen den unbewegten Felsen in dem Gewoge seiner Ueberlegungen bildete".

<sup>9)</sup> Paulsen, Versuch einer Entwickelungsgeschichte der Kantischen Erkenntnisstheorie, s. 173 ff.

<sup>10)</sup> Такъ Фолькельто прежде всего ссилается на приведенное уже нами мѣсто взъ конца § 5 "Пролегоменъ", гдъ Кангъ говоритъ, что о естествознании и математикъ "ните надобности спрашивать, возможны-ли они, потому что онидъйствительны" (Volkelt, l. с. р. 194); затъмъ Фолькельть указываеть на двусмысленность въ опредъдении Кантомъ "трансцендентального изъяснения" понятия пространства. Кантъ говорить: "Ich verstehe unter einer transcendentalen Erörterung die Erklärung eines Begriffes (въ нашемъ случав, пространства), als eines Princips, woraus die Möglichkeit anderer synthetischer Erkenntnisse a priori (въ намемъ случав, геометрін) engesehen werden kann" (Einl. § 3). Но, по мивнію Фолькельта, -- во-первыхъ, можно подумать, что апріорность этого понятія (в ео ipso) естественно его необходимость и всеобщность) устанавливается какт нибудь иначе (auderweitig festrtehe), и этоть твердо установленный результать употреблиется для того, чтобы изъ него вывести предикаты объективной значимости, необходимости, апріорности-для язявстныхъ другихъ познаній, конхъ объективная значимость еще не установлена; -но, во-вторыхъ, это опредъление можетъ имъть и совершенно обратный смысль, вменно, что апріорность понятів (въ данномъ случав, пространства) есть нючто доказываемое и эта циль доказательства достигается при помощи установленнию факта объективной значимости нъкоторыхъ другвиъ познаній (въ данномъ случав, геометріи). Что это опредвленіе ввриве,

намъ, и не входя въ нарочитый разборъ воззрвній этихъ ученыхъ, признать последнія несостоятельными.

Итакъ, основной критическій вопросъ: какъ возможны синтетическія сужденія а priori?—Значить: какія условія сообщають характерь всеобщности и необходимости математическимь и естественнонаучнымь основоположеніямь?

Естественнымъ-же продолженіемъ этого вопроса и въто-же время цёлью всей критики быль для Канта другой вопросъ: метафизика—обладаетт-ли тъми условіями, которыя гарантируютт физикъ и математикъ ихъ объективную значимость?

Такой смыслъ имъла постановка критической проблемы у Канта. Отлагая оцънку этой постановки до конца настоящаго этюда, мы теперь переходимъ къ методу критики.

 $\Pi$ . Тихомировг.

(Окончаніе будеть).



это ясно изъ хода мыслей въ трансцендентальномъ изъясненія. Первое положеніе выставляеть геометрію, какъ синтетическую, апріорную науку о пространствъ, Второе спрашиваеть: какъ должно быть устроено представление пространства, чтобы "такимъ образомъ было возможно такое познаніе?" Это положеніе, такимъ образомъ, смотритъ на определенное, пока еще неизвъстное свойство пространственнаго представленія, какъ на цыль доказательства. Ответь даеть третье положеніе: пространство должно быть апріорнымь, первичнымь воззрынемь" (ibid. 195—196). Далте Фолькельть приводить слова Канта изъ § 6 "Пролегоменъ": математика всецьло обладаеть аподиктической достовприостью, т. в. абсолютной необходимостью";--эта мысль кладется Кантомъ въ основу всёхл. его разсужденій объ условіяхъ возможности математики. Наконецъ, еще слова Канта же: "математика стоить какъ колоссъ для доказательства реальности познанія, пріобретаемаго чистымъ разумомъ", потому что она "оправдываетъ себя одинмъ фактомъ собственнаго существованія" (ibid. 198) должны, кажется, устранить всякую тень сомивнія касательно того положенія, какое критика занимаєть относительно матенатики.

## ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

23. А если такъ, если Благо составляетъ главный предметъ стремленій души, если оно свътомъ своимъ озаряетъ умъ, если даже образъ или следъ его такъ живитъ (душу) и восхищаетъ, то неудивительно, что оно имфетъ силу привлекать къ себъ всь существа, какъ бы далеко они ни отдалялись отъ него, и что всв они только въ немъ одномъ могутъ обръсти полное успокоеніе и удовлетвореніе; а такъ какъ оно же есть то первоначало, отъ котораго происходить все прочее, то ясно, что вътъ и не можетъ быть ни чего лучшаго и высшаго, чъмъ ово, и что все ниже, несовершениве его. Поэтому, и наоборотъ, такъ какъ оно есть высшее, совершеннъйшее изъ всего существующаго, то какъ оно можетъ не быть благомъ? Ибо если природа блага должна быть мыслима, какъ всецело себе одной довлѣющая, вседовольная, ни въ чемъ иномъ не нужзающаяся, то кому другому такая природа можетъ принадлежать, какъ не тому одному, который былъ прежде всего прочаго темъ, что онъ есть, существовалъ, когда не было еще никакого зла (въ мірѣ)? А если такъ, -если зло есть нѣчто появившееся гораздо позже его, если зло присуще лишь вещанъ, дальше всего отъ него (Блага) отстоящимъ и не имъющимъ въ немъ никакого участія, между темъ какъ тамъ превише всего (въ самомъ Благъ и во всемъ ноуменальномъ

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вёра и Разумъ» за 1899 г. № 12.

мірѣ) нѣтъ и тѣни никакого зла, то ясно, что это существо и зло представляють собою такія дв' противоположности, между которыми нътъ и не можетъ быть ничего средняго. И однимъ членомъ противоположности развъ не будетъ необходимо благо? Ибо одно изъ двухъ, --или блага соесьмъ нътъ (какъ противоположности злу), или ему необходимо быть, и въ такомъ разъ быть имъ не можетъ ничто другое, какъ только это (первоверховное существо); а если кто сказалъ бы "что такое благо не существуеть, то изъ этого следовало бы, что и зло не существуетъ, и что все по природъ безразлично для желанія и избранія, чего однако на самомъ діль ність, ибо мы ніскоторыя вещи считаемъ за блага. Но всв такія блага суть блага лишь въ зависимости отъ того (высочайшаго) блага, тогда какъ оно есть Благо само по себъ, независимо ни отъ чего. Если спросимъ, что имъ создано, то должны отвътить, что имъ созданы -жизнь, умъ, а чрезъ посредство ума и всъ существа, участвующія въ жизни, въ разумности, въ умѣ, -- и кто въ состояніи представить и выразить, какова и сколь велика благость того, кто есть источникь и начало  $(\pi i \gamma \gamma \dot{\eta})$  και άρ $\gamma \dot{\eta}$ ) всёхъ этихъ существъ?! А въ чемъ состоитъ дъятельность его теперь?-Въ томъ, что оно сохраняетъ всѣ эти существа, въ томъ, что даетъ разумъ и умъ всему тому, что мыслитъ, даруетъ жизнь всему тому, что живетъ, въ томъ, что оно повсюду какъ бы вдыхаетъ или умъ, или жизнь (έμπνὲον νοῦν καί ζωὴν) или по-крайней мъръ бытіе тому, что не можеть воспринять жизни.

24. А для насъ людей въ особенности что оно дѣлаеть? Чтобъ отвѣтить на этотъ вопросъ, пришлось бы показать, ка-ковъ и въ чемъ состоитъ тотъ свѣтъ, которымъ (отъ Блага) озаряется умъ, въ которомъ участвуетъ и душа. Но изслѣдованіе объ этомъ приходится пока отложитъ на дальше, потому что сейчасъ возникаютъ вотъ какія недоумѣнія. Благо потому ли единственно есть благо и называется благомъ, что оно желательно, такъ что для кого что желательно, то есть и его благо, а то, что для всѣхъ желательно, есть само благо (вобще, или абсолютно), или же слѣдуетъ отдать предпочтеніе тому мвѣнію, что желательное само (независимо отъ желающихъ) должно обладать такою природою, по которой бы оно

прежде всего заслуживало такого названія? Потомъ, если существа желають блага, то почему это, потому ли, что нічто получають отъ него, или потому что только наслаждаются (въ его присутствіи)? Если, получають, то что именно получають, и если наслаждаются, почему находять наслаждение только въ немъ, а не въ чемъ либо другомъ? Далъе, -- благу чрезъ себя ли самое свойственно быть таковымъ, или чрезъ что нибудь другое, есть ли оно благо только чужое-для кого нибудь другого, или же оно и для себя самого есть благо? Быть можеть только, что само есть благо, вовсе и ненужно быть благомъ для себя, а необходимо быть имъ только для другого? А тогда возникаетъ вопросъ, для кого же собственно оно есть благо, такъ какъ есть ведь въ природе и нечто такое, которому совсёмъ оно чуждо (матерія)? Наконецъ, нельзя пройти молчаніемъ и следующее возраженіе, съ которымъ можеть противъ насъ выступить неугомонный критикъ и сказать: "да что это вы все такъ щеголяете пышными словами, переставляя ихъ то внизъ то вверхъ, -- и жизнь величаете благомъ и умъ называете благомъ, а кромъ и выше всего этого признаете еще какое-то благо. Почему напр. умъ признается за благо? Почему онъ, обладая идеями и созерцая каждую изъ нихъ, думаетъ, что обладаетъ благомъ? Считая ихъ благомъ, не вводится ли онъ въ обманъ темъ наслаждениемъ, которое испытываетъ, созерцая ихъ? Да и саму жизнь считаетъ онъ за благо развѣ не вслёдствіе того же обольщейія, т. е. потому что жизнь доставляетъ ему удовольствіе, что она ему пріятна? Ибо еслибы онъ не находиль никакого удовольствія ни въ томъ, ни въ другомъ, то развъ считалъ бы ихъ за блага? Развъ могъ би онъ признать благомъ одно чистое, голое существованіе, такое бытіе, отъ котораго ему нътъ никакой пользы и которое ничъмъ не отлично отъ небытія, еслибы существованіе не было для него мило, дорого, если бы онъ не любиль въ немъ самого себя? Выходить, что источникомъ и стимуломъ признанія чего либо за благо (прежде всего -жизни и ума) служить не что другое, нашей природъ иллюзія (инстинктъ какъ эта свойственная самоосуществленія въ удовольствін), а также (ея противоположность) страхъ потери бытія-страхъ смерти".

25. По всей въроятности уже Платонъ имълъ въ виду это возраженіе, решившись въ своемъ Филебе примешать къ цели (преслѣдуемой желаніемъ) удовольствіе и допустить, что благо (искомое) не есть нѣчто совершенно-простое, и потому не можетъ состоятъ въ одномъ умъ. Онъ тутъ въ самомъ дълъ съ одной стороны совершенно справедливо учитъ, что благо не можетъ состоять въ одномъ, удовольствін, а съ другой полагаетъ, что и одинъ умъ чистый, безъ соединенія съ удовольствіемъ, не можетъ быть признанъ за полное благо, по всей въроятности затрудняясь указать, что (другое, кромъ удовольствія) можеть быть движущимь, стимулирующимь принципомь ума. Впрочемъ, весьма возможно, что Платонъ этимъ хотълъ выразить совстыть иную, именно ту мысль, что благо по самой природъ своей есть нъчто радующее, счастливящее, почему для того, кто его ищеть, оно вождельно, а для того, кто имъ обладаетъ, оно полно прелести и сладости, и что поэтому, если кто не испытываетъ этой сладости и радости, то это значитъ, что онъ или совсъмъ не стремится къ благу, или что онъ пока еще только стремится къ нему, но не достигъ его, не обладаетъ имъ. Съ этимъ представленіемъ Платона можно согласиться темъ более, что онъ посредствомъ его имель въ виду опредёлить не благо первое (абсолютное) само въ себъ, а наше человъческое благо (счастіе), которое, конечно, совсъмъ иного рода, чёмъ то, а будучи совсёмъ инымъ, оно, понятно, не есть ни совершенное, ни совствит простое. Изъ этого уже само собою следовало (у Платона), что единичное, простое, по отношенію ко всему прочему какъ бы опусталое не можетъ быть благомъ. Но есть совсемъ иное совершеннейшее благо.

Какъ-бы-то ни было впрочемъ, но вполнѣ можно согласиться, что благо есть то, что желательно, вожделѣнно, съ тѣмъ однако ограниченіемъ, что благо вовсе не потому благо, что оно желается, а напротивъ потому желается—ищется, что есть благо. Если теперь мы станемъ разсматривать роды сущаго въ постепенномъ и непрерывномъ порядкѣ восхожденія отъ самаго низшаго къ самому высшему, то найдемъ, что благо (цѣль) каждаго рода лежитъ (не въ немъ же, а) въ томъ родѣ, который непосредственно стоитъ предъ нимъ—вы ше

T:

его. Само собою понятно, что такимъ путемъ мы дойдемъ наконецъ до того самаго высшаго и последняго, за которымъ ничего пельзя уже ни искать, ни даже предполагать. Вотъ это и будетъ то первое, истинное, высочайшее, абсолютное благо, которое есть виновникъ бытія и источникъ блага для всего существующаго. Такъ, если начать (съ самаго низшаго) съ матеріи, то благо ея заключается въ формъ, и если бы матерія обладала чувствительностію, то она радовалась бы, принимая форму. Благо тела заключается въ душе, ибо безъ души оно не могло бы ни сформироваться, ни продолжать своего существованія. Благо души заключается въ добродетели, а потомъ въ умѣ. Наконецъ, выше самого ума, какъ его благо, стоитъ то начало, которое, какъ мы выше уже сказали, есть абсолютно-первое существо (πρώτη φύσις). Каждый изъ этихъ родовъ сущаго даетъ отъ себя нѣчто тому низшему, для котораго онъ есть его благо, именно, или закономърность и красоту (ее даетъ матеріи форма), или жизнь (тѣлу даетъ душа), или мудрость и духовное блаженство (умъ-душѣ). Наконецъ отъ самого Блага уму дается то, что онъ есть его актуальная энергія и сіяеть по нынё его свётомъ. Что это за свёть, объ этомъ рвчь впереди.

26. Если то или другое существо надёлено отъ природы способностію ощущенія, то оно въ присутствіи блага чувствуетъ его, сознаетъ и такъ или иначе выражаетъ, что обладаетъ благомъ. Но, какъ объяснить, что оно въ подобномъ случав иногда обманывается? Легко понять, что причиною обмана туть служитъ некоторое сходство, т. е., что живое существо вводится обманъ такимъ чёмъ нибудь, которое похоже на свойственное ему благо, почему когда оно усивнаеть этого своего блага достигнуть, то сейчасъ бросаетъ то, на чемъ оно обманулось. Обыкновенно само желаніе, самъ нудящій поводъ указываетъ каждому живому существу, въ чемъ и где лежить его благо. О неодушевленныхъ вещахъ, конечно, нельзя этого сказать,онъ могутъ получать благо лишь отвиъ и виъшнимъ образомъ, онъ въ этомъ отношении зависять отъ заботливости, понечительности существъ одушевленныхъ, тогда какъ эти послъднія сами о себ'в заботятся, при чемъ у каждаго изъ нихъ

сами желанія, потребности устремлены на исканіе свойственнаго ему блага. Достижение такого блага и обладание имъ характеризуется тъмъ, что живое существо тогда сознаетъ себя лучшимъ прежняго, вмъсто сожальнія (о прежнемъ), чувствуетъ себя вполи удовлетвореннымъ, почему старается и оставаться въ этомъ состояніи и не ищетъ ничего другого. Но удовольствіе само по себ'в уже потому не можеть быть признано за довл'ьющее благо, что возбуждается оно различными вещами, такъ что хотя оно само всегда пріятно, но пріятность его зависить отъ различныхъ причинъ. Поэтому, кто серьезно ищетъ блага, тотъ но долженъ полагать его въ простой (пріятной) аффекціи чувства, а то иначе его исканіе такъ и останется пустымъ исканіемъ и ему придется удовольствоваться однимъ голымъ удовольствіемъ, между тъмъ какъ у другого это удовольствіе есть следствіе присущаго ему блага. Никто, ведь, не радъ имъть лишь одно пріятное чувство, какое имъстъ другой, обладая самимъ тъмъ благомъ, которымъ вызывается подобное чувство, никто напр. не удовлетворится пріятностью свиданья съ сыномъ, когда сынъ отсутствуетъ, или сластолюбецъ-пріятностью ѣды, не вкутая никакихъ яствъ, или-прелестью любви и сладостію страсти въ отсутствіи предмета любви и страсти.

27. Спрашивается, что собственно должно получить каждое существо, чтобъ имѣть то—что ему нужно, и свойственно? Не форму ли? Конечно, потому что напр. и матеріи необходимо имѣть форму,—и душѣ свойственно имѣть свою форму въ добродѣтели. Но каждая такая форма потому ли только составляетъ благо обладающаго ею существа, что она ему свойственна? Да и его желанія и стремленія на то ли главнымъ образомъ направлены, что ему свойственно? Едва ли, потому что существо можетъ и желать того, что свойственно ему, и находить въ этомъ удовольствіе, и все таки не обладать благомъ, и когда мы называемъ что либо свойственнымъ, то этимъ еще не говоримъ, что оно есть благо (или что благо имъ опредѣляется). Напротивъ, признаніе чего либо свойственнымъ (себѣ) само зависитъ отъ того высшаго и лучшаго, по отношенію къ которому это низшее представляетъ лишь его потенцію,

возможность. Когда же извъстное существо относится къ другому какъ потенціальность (къ актуальности), то это значить, что оно нуждается въ этомъ другомъ, а нуждаясь въ другомъ, какъ въ высшемъ и лучшемъ себя, понятно, не можетъ быть само своимъ благомъ. Такъ какъ матерія напр. изъ всёхъ вещей есть самая бъднъйшая, наиболье нуждающаяся, то и форма, которую она принимаеть, есть самая низшая, но затъмъ идутъ формы въ постепенномъ порядкъ возвышающагося совершенства. Изъ этого слъдуетъ, что если извъстное существо и въ самомъ себъ имъетъ нъкоторое благо, то тъмъ болъе оно находить благо въ томъ существъ, отъ котораго зависить его форма и совершенство и которое будучи большимъ благомъ, удъляетъ и ему изъ своего блага. Но, какъ и почему то, что отъ высшаго существа получать низшее, составляетъ благо последняго? Неужели потому что оно наиболее ему свойственно?-Нътъ, а скоръе потому, что оно и само по себъ составляетъ н вкоторую часть блага. Вообще говоря, чвить болье чисты (безпримъсны) и совершенны сущности, тъмъ большее между ними сродство и темъ теснейшее единение. Спрашивать же, какъ и почему то, что есть благо, есть благо (не только для другого, но и) для самого себя, даже нельпо, какъ будто потому только что оно есть благо, ему необходимо, такъ сказать, отръшиться, отречься отъ самого себя и не любить себя. Впрочемъ, когда речь зайдеть о существе абсолютно-простомь, въ которомъ нътъ ничего другъ отъ друга различимаго, то тамъ умъстенъ будетъ вопросъ, есть ли и какъ такое существо благо для себя самого, допустима ли въ немъ любовь къ самому себъ, или нътъ. Теперь же пока изъ нашихъ размышленій, если только они правильны, следуетъ, что благо существъ (различныхъ порядковъ) обусловливается (вышепоказанною) градаціею ихъ (отъ низшаго къ высшему), что желаніе вовсе не порождаетъ и не даетъ блага, а напротивъ само возникаетъ подъ условіемъ (возбуждающаго его) блага, что въ благь пріобрътается всегда нечто такое, что пріятно, что доставляєть удовольствіе, и что если бы это пріобретеніе даже не соединялось сь удовольствіемъ, то и въ такомъ разѣ благо, какъ такое, само по себъ заслуживаетъ избранія и исканія.

28. Но посмотримъ, не вытекаетъ ли и еще что нибудь изъ нашихъ положеній. Въ самомъ діль, если везді и всегда благо существа лежитъ въ его формъ, то и благо матеріи заключается въ той формъ, которая дана ей. Спрашивается, еслибы матерія обладала способностію желать, могла ли бы она желать быть всецьло (тъмъ, въ чемъ ея благо) только формою?-Едва ли,-потому что это значило бы для нея желать своего уничтоженія, -- а между тёмъ все ищеть себё блага. А быть можеть, она пожелала бы только не быть матеріей, а просто быть-обладать бытіемь, то есть, быть освобожденною оть того, что есть въ ней злого? Но развъ мыслимо, чтобы въ томъ, что есть зло, могло возникнуть желаніе добра, блага?! Конечно, мы и не думаемъ усвоять матеріи способности желанія, и только, въ цёляхъ ближайшаго разъясненія, чисто гипотетически усвояемъ ей чувствительность, вовсе не имъ въ виду измънить (въ такомъ смыслъ) понятіе ея природы. Мы хотьли выразить прямо лишь ту мысль, что появленіе формы въ матеріи, было для этой последней, какъ бы хорошимъ сновидениемъ, а вовсе не следствіемъ ея собственнаго стремленія и что она отъ этого пришла въ лучшее, упорядоченное состояніе. Такъ выходить, если допускается-что матерія есть зло. Не лучше выходить, если допустить, что она есть (не само зло, а) что нибудь другое, хотя бы напр. злость (на себя?), обладающая, кром'в простого бытія еще и способностію чувствовать, потому что и въ такомъ разв развъ мыслимо, чтобы это ея свойство (злость) превратилось въ стремленіе къ лучшему и стало (ея) благомъ?! Конечно, - нътъ. А если согласиться, что не сама злость тутъ стремится къ благу, а то, что носить ее въ себъ т. е. самый субстратъ ея --- матерія) и что по самому существу своему есть зло, тогда спрашивается, какъ это то, что есть зло, можетъ стремиться къ добру?! Допустить же, что вло, при обладаніи способностію чувствовать, можеть любить себя (и свое благо) тоже нельзя, ибо развѣ можетъ быть предметомъ любви то, что по самому существу есть ненавистное?! Словомъ, мы твердо стоимъ на томъ, что благо не совпадаетъ съ темъ, что принято называть свойственнымъ вещи, какъ и не имъ оно измъряется; таково наше убъжденіе.

Если върно, что вездъ и во всемъ благо есть форма, при такъ, что по мъръ восхожденія (отъ низшаго порядка существъ) форма становится более и более совершенною, -ибо напримъръ душа есть въ высшей степени форма, чъмъ тълесная форма, да и въ самой душъ формы идутъ въ постепенной градаціи, а умъ есть еще высшая форма, чёмъ душа, -то несомнънно также и то, что благо представляетъ прогрессію какъ разъ противоположную той, которую представляетъ матерія, ибо оно оказывается присущимъ каждому порядку существующаго въ той мфрф, въ какой въ немъ такъ сказать очищена и отложена матерія, и въ самой высшей степени оно присуще тому изъ нихъ, который наиболъе свободенъ матерін. А это значить, что само Благо (абсолютное) должно быть мыслимо, какъ такая сущность, которая исключаетъ изъ себя (всецёло и абсолютно) всякую матерію и не позволяеть ей даже приближаться къ себъ, и которая потому самому не имъетъ въ себъ и никакой формы (ἀνείδεος φύσις); отъ нея-то и происходитъ самая первая и совершеннъйшая форма (умъ). Но, --объ этомъ-послѣ.

29. Если допустить, что удовольствіе не есть нѣчто перазлучное съ благомъ (ему существенное), что благо всегда предшествуетъ удовольствію и вызываеть его появленіе, то развѣ отъ этого благо перестанеть быть вожделеннымь? Правда, признавая его вожделеннымъ, мы темъ самымъ допускаемъ, что съ нимъ соединяется удовольствіе (наслажденіемъ имъ). Но, нельзя ли допустить и такой возможности, что благо будетъ на лицо, а наслажденія имъ не будеть? В'єдь весьма возможенъ такой случай, что существо, обладающее чувствительностію и воспріимчивостію, хотя имбетъ въ себъ благо, но не примъчаетъ и не знаетъ, что оно у него есть (почему и не радуется), и почему не возможно, что некоторое существо обладая благомъ и даже зная это, не испытываетъ отъ этого никакого волненія? Почему не признать, что это, (т. е. такое покойное отношеніе къ своему благу), свойственно существу тъмъ въ большей степени, чъмъ болье оно совершенно и чъмъ меньше оно въ чемъ либо нуждается?! Это значило бы, что въ существъ абсолютно-первомъ (въ самомъ Благъ) не можетъ

имъть мъста никакое волненіе удовольствія не только потому что существо это есть абсолютно—простое, но и потому что удовольствіе чувствовать свойственно тому, кто нуждается въчемъ нибудь, получаетъ это нужное ему, или пріобрътаетъ.

Эта истина станетъ вполнъ ясною лишь послъ того, какъ намъ удастся выяснить всв прочіе относящіеся сюда пункты, а прежде всего опровергнуть следующее направленное противъ насъ возражение. Пожалуй, кто нибудь въ недоумънии скажетъ: "какую пользу можеть въ достижени блага принести даже самъ умъ тому, кто, слыша все это, нисколько этимъ пе трогается, потому ли, что не понимаетъ всего, соединяя съ каждымъ словомъ совсёмъ иной смыслъ, или потому что предметъ его исканій составляють лишь чувственныя вещи и благо свое онъ полагаетъ въ богатствъ или въ другомъ чемъ нибудь подобномъ"?-Мы на это отвътимъ, что кто такимъ образомъ думаетъ и говоритъ, кто все это порицаетъ (какъ неблаго), тотъ тъмъ самымъ признаетъ, что для себя самаго онъ нъчто считаетъ благомъ, и этимъ своимъ понятіемъ измфряетъ все прочее, не зная, гдф, въ чемъ находится благо (истинное), потому что, собственно говоря, невозможно даже сказать, это --- не благо, или "не это есть благо", не имъя никакого ни представленія, ни понятія о благь; а можеть быть въ такой его рѣчи (не признающей благомъ даже ума) скрыта догадка, что Благо выше самаго ума. Притомъ же, если ужъ онъ не можеть (сметри сменильным признать (за благо) и само Благо и то, что ближе всего къ Благу (умъ). то къ этому признанію онъ долженъ бы придти (косвеннымъ) путемъ противоположенія, а иначе ему пришлось бы утверждать, что отсутствіе ума, безсмысліе вовсе не есть зло, вопреки тому факту, что всякій человькь желаеть и предпочитаетъ быть умнымъ и гордится, когда бываетъ таковымъ, да и тому, что даже наши ощущенія имфють тенденцію преобразованія въ представленія и понятія.

Итакъ, если умъ представляетъ нѣчто прекрасное и высоко-цѣнное, особенно-же первый, высочайшій умъ, то въ какомъ величіи явился бы самъ родитель и отецъ его (γεννητής καί  $\pi \alpha \tau \dot{\eta} \rho$ ) тому, кто сподобился бы узрѣть его?! Поэтому, если кто говорить, что презираеть существованіе и жизнь, тоть этимъ только показываеть, что обманывается въ самомъ себѣ и въ своихъ подлинныхъ чувствахъ, потому что даже тоть, кому жизнь тяжела, если ропщетъ, то ропщетъ только на (свою такую) жизнь, къ которой смерть примѣшивается, вовсе этимъ не затрагивая истинной жизни.

30. А теперь, когда мы приблизились къ Благу и такъ сказать коснулись его своею мыслію, намъ предстоитъ ръшить, въ самомъ ли деле съ благомъ должно соединиться удовольствіе, такъ какъ въ противномъ случав будто не можетъ быть совершенною даже жизнь того, кто предался бы созерцанію божественнаго міра и его Виновника.—Что касается прежде всего того возэрьнія (Платона), что благо состоять изъ ума, какъ своей основы, и изъ того наслажденія, которое испытываеть душа, пользуясь умомъ, то это воззрѣніе вовсе не тотъ смыслъ имфеть, что соединение этихъ двухъ элементовъ .(ума и удовольствія) составляетъ посліднюю ціль (души и всего существующаго) и есть само Благо, а скорве тотъ, что умъ (для насъ) составляетъ благо, обладаніе которымъ доставляетъ намъ удовольствіе. Но есть и другое мивніе, - что удовольствіе (не ирисоединяется только, а) смішивается съ умомъ, такъ что изъ этихъ двухъ элементовъ образуется одна и та же сущность, и воть почему обладание тякимъ умомъ, или даже только созерцаніе его составляеть благо, между тъмъ какъ изъ этихъ двухъ элементовъ порознь ни существовать не способенъ самъ по себъ, ни желаемъ не можетъ быть, какъ благо. Но, разв'в мыслимо, чтобы умъ могъ быть до такой степени смѣшанъ съ удовольствіемъ, чтобъ вмѣстѣ съ нимъ составить одну природу, одну сущность?! Притомъ же, что касается по крайней мфрф тфлесныхъ удовольствій, то всякій согласится, что они никоимъ образомъ не могутъ примъшиваться къ уму, потому что они несовитстимы даже съ покоемъ и свътлымъ настроеніемъ души. То правда, что со всякою дъятельностію, со всякимъ стремленіемъ и проявленіемъ жизни соединяется всегда накій аксессуарь (удовольствіе, или неудовольствіе): иногда д'ятельность, вытекающая изъ природы извъстнаго существа встръчаетъ себъ препятствіе, и что либо

враждебное мъшаетъ ему жить свойственною ему полною жизнію, а иногда напротивъ ничто не стъсняетъ, не возмущаетъ его дъятельности, отчего и жизнь его соединяется съ яснымъ, веселымъ настроеніемъ. Вотъ это-то состояніе ума (по всей въроятности) и имфють въ виду тф, которые, считая его самымъ блаженнымъ и вождельневышимъ всего прочаго, говорятъ, что тутъ умъ смъшивается съ удовольствіемъ, говорять такъ по невозможности съ полною точностію выразить истинную мысль, какъ это часто делають и поэты, употребляя метафорически слова, обозначающія то, что намъ любезно и пріятно, (въ примфненіи къ міру божествъ), какъ напр. "упившись нектаромъ", ли пошло угощение", "и стали пировать", "н улыбнулся отецъ (боговъ-Зевсъ)", и цёлыя тысячи подобныхъ выраженій. Нечего и говорить, что это состояние ума (высочайщаго) есть по истинъ самое блаженное, самое вожделънное, самое достолюбезное тъмъ болъе, что оно есть непрерывное и неизмънное, ясное и свътлое, озаряемое и какъ бы разцвъчиваемое свътомъ и блескомъ верховной причины. Вотъ почему (Платонъ въ Филебъ) къ смъси присоединяетъ и истину, а еще выше становить то начало, которое даеть (смеси) меру и прибавляеть, что отъ этого собственно начала входять красота и симметрія въ смѣсь, отчего вся она становится прекрасною. Въ этомъ благь и мы можемъ быть участниками; оно и для насъ составдяеть высочайшій предметь желанія и стремленія и достигать его мы можемъ не иначе, какъ направляя всю нашу энергію на то, что въ нашемъ существъ есть самаго лучшаго (умъ), ибо (описанный сейчасъ) составной образъ полный симметріи и красоты есть не что иное какъ жизнь ясная, озаряемая свътомъ ума и красоты.

Профессоръ Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будеть).

# Проблема и методъ Кантовой критики познанія.

(Окончаніе \*)

II.

#### Методъ критики.

Кантова критика ставитъ своею задачею—открыть условія возможности синтеза а priori. Это значитъ, что она въ стров самыхъ познавательныхъ способностей человъка хочетъ отыскать такія основанія, которыя гарантируютъ нашему познанію характеръ всеобщности и необходимости. Какъ онъ это дълаетъ? Каковъ методъ его изслъдованія? Казалось бы, подобный вопросъ не долженъ и имъть мъста, разъ дъло идетъ объ изслъдованіи познавательныхъ способностей человъческаго духа: изученіемъ души и различныхъ ея способностей занимается психологія,—егдо, методъ критики, по существу дъла, долженъ быть психологическимъ. Но насколько легко и естественно сдълать такое предположеніе, настолько же оно вообще будетъ далеко отъ истины и въ частности будетъ противоръчить неоднократнымъ и весьма яснымъ заявленіемъ самого Канта.

Пониманіе метода критики въ смыслѣ психологического встрѣчается очень рано. Уже Фризъ, одинъ изъ самыхъ раннихъ послѣдователей Канта, утверждалъ, что фактъ существованія категорій познается внутреннимъ или психологическимъ опытомъ 1). Съ тѣхъ поръ этотъ взглядъ ни когда не оста-

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. № 12.

Изложеніе я критику воззріній Фриза можно найти въ книгі Дебольскаю,
 Философія феноменальнаго формализма (ч. І. в. І. 1892 г. стр. 51—52. 108—111).

вался безъ приверженцевъ. Следы его можно находить и у новфишихъ т. Ħ. критицистовъ 1). А популярныя изложенія Канта и особенно ходячія представленія о его ученіи-раснеспеціалистовъ въ исторіи философін, пространенныя среди -можно сказать, и не подозрѣваютъ о возможности иного, метода критики. Совсемъ не редкость психологическаго встрътиться съ людьми, вообще очень образованными и даже болье или менье начитанными въ философской литературь, которые однакожъ приходатъ въ искреннее изумленіе, слыша напримфръ, что критическое "а priori" совсфиъ не то же, что "прирожденное" и т. п. <sup>2</sup>). Это побуждаетъ насъ внимательнъе и подробнъе остановиться на характеристикъ критическаго метода Канта.

Ср. также *Иберветь - Гейнце*, Исторія новой философін, перев. Колубовскаго. 1890. 273—276.

<sup>1)</sup> Напр. Юрг. В. Мейеръ, "примываетъ въ Фризу и хочетъ продолжать Канта въ синслъ психологическаго эмпиризма" (Ибероевъ-Гейнце 1. с. р. 435) Геринъ (Gôring), авторъ вниги—"System der Kritischen Philosophie", утверждаетъ, что "Критива познанія должна опираться на психологію" (König, II, 295).

<sup>2)</sup> Относительно последняго примера мы должны сказать, что даже такой во всткъ отношеніяхъ соледени зватокъ фелософін, какъ покойний проф. В. Д. Кудрявцевь, не старался двлать различія между понятіями "апріорнаго" и "прирожденнаго" и склоненъ былъ полагать, что это различіе собственно касается лешь наименованія. Поэтому онъ почти всегда противопоставляєть Локку, Юму в др. эмперикамъ Канта вмисти съ Декартомъ и Лейбинцемъ. Такъ, напр., разобравь митию эмпириковь и сенсуалистовь о происхождении категорій, онь говорить: "онъ должны быть орождены намъ (курсивъ намъ), какъ говорили Деварть и Лейбинцъ, ими (в. н.) существовать въ насъ а priori (в. н.), по выраженію Канта" (Метаф. анал. раціон. нозн. стр. 61). Впрочемъ, указачный отголосокъ этого "психологическаго предразсудка", какъ выражается Риль (Phil. Kr. I. 295, 77) не мъшалъ В. Д-чу вногда со всею испостью видеть отличіе Кантова метода отъ метода психологическихъ изысканій. Въ своей монографіи по пространстви и времени" онъ примо говорить о Канти, что "его анализь этихъ понятій есть не психологическій, а скорте логическій или метафизическій (стр. 70); - чотя, съ другой стороны, мы встричаемъ въ его учебники, напр., вотъ какое разсужденіе относительно объективнаго значенія категорій: "Въ пользу объективнаго значенія ватегорій и основанных на нихь апріорных (в. н.) истинь нашего разуна говорить совпаденіе этихъ чисто раціональнихъ истинъ съ дійствительнымь бытіемь в оправданіе шко на опыть. Опыть подтверждаеть их встину, — удостовъряя, что ньтв ни одного смучая, факта, который бы не подходиль подв апріорные законы разума или нарушаль ихь" (2 изд. стр. 85). Апріорная ндея, какь форма сознаванія, уже поэтому не можеть не быть реализованной вы опыть, и говорить о подтверждении апріорныхъ истинъ опытом значить упускать изъ виду истинную природу апріорнаго.

Мнѣніе, будто методъ критики есть методъ психологіи, Риль называетъ психологическимъ предразсудкомъ. "Я разумѣю, говоритъ Риль, подъ психологическимъ предразсудокъ (Das psychologische Vorurtheil) отнюдь не предразсудокъ Канта, а предразсудокъ толкователей его и критиковъ,—ихъ утвержденіе, что критическая философія основана на психологіи, или требованіе, чтобы она была таковою, хотя самъ Кантъ и не сознавалъ ясно антропологическаго характера своихъ критическихъ изысканій" 1). Въ первомъ отношеніи подлежитъ упреку Гербартъ, а во второмъ, какъ мы уже упомянули, особенно Фризъ 2).

Противъ возможности признать методъ критики психологическимъ методомъ говоритъ прежде всего то соображеніе, что психологія, какъ опытная наука, не можетъ быть почвой для изследованія значенія и объема всеобщихъ понятій опыта, ибо сама развиваетъ свое содержаніе не иначе, какъ при предположеніи ихъ объективнаго значенія и безусловнаго господства въ сферѣ опыта: понятіе способности или силы, безъ котораго не можетъ обойтись психологія, есть въ сущности по-

<sup>1)</sup> Riehl, l. c. p. 294.

<sup>2)</sup> Отчасти эти упреви можно обращать и противъ извъстнаго историва матеріализма Альб. Ляне, хотя, впрочемъ, онъ, съ свойственною ему осторожностью, высказывается въ этомъ случат очень нертшительно. Поставивъ вопросъ: "какъ открыть апріорные элементы познанія"—онъ говоритъ: "здъсь—темный пунктъ въ Кантовой системъ, который, по собственному митнію великаго мыслителя, едея-ли можетъ устранить и самое тщательное изследованіе.

Думаль, что можно поставить дилемму: или самые апріорные элементы мышленія выводятся также изъ н'івотораго а priori достовірнаго принципа, или они отмескиваются эмпирическим путемь; но такого принципа нельзя найти у Канта, а изыскавіе эмпирическим путемь не можеть дать строго необходимаго результата; слідовательно, вся трансцендентальная философія Канта въ самомь благопріятномь случай есть не что вное, какь отлішь эмпирической психологіи.

У Кавта рваь идеть лешь о томъ, чтобы отпрыты апріореме принципы, и для этого у него нёть другой руководящей нити, кромів вопроса: что я должень предположеть, чтобы объяснить себів факть опыта? Психологическая сторова вогроса для него не только не главное діло, но онь, очевидно, пытается обойти ее, ставя свой вопрось такъ обще, что отвіть одинаковнить образомъ соединить съ самыми различными психологическими теоріями" (Ист. Мат. т. II, стр. 33—34). "Большая часть всіхъ туманностей въ критиків чистаго разума проистекаеть изъ того единственнаго обстоятельства, что Кантъ предпринимаеть психологическое (к. н.) по общей его природів, изслідованіе безъ всякаго спеціальнаго психологическаго предположенія (ibid. 34, прим. 23).

натіе причинности, понятіе носителя психическихъ явленій, есть понятіе субстанців в т. д. 1). Въ одномъ м'єсть въ "пролегоменахъ" Кантъ говоритъ, что вопросомъ собственно критики является "не происхожденіе опыта, а то, что лежить въ немъ; первое принадлежитъ къ опытной психологіи и безъ втораго не могло бы быть надлежащимъ образомъ развито" 2). Следовательно, если допустить, что апріорные принципы познанія могуть быть открыты путемь психологическимь, то придется утверждать, что внутренній опыть, на которомъ основана психологія, существенно отличается отъ вившняго, -- какъ въ томъ отношенів, что способенъ открывать познаніе о всеобщемъ и необходимомъ, такъ и въ томъ,--что не нуждается для оправданія своей правоспособности въ предварительномъ критическомъ изследованіи движущихъ имъ принциповъ. Но доказательствомъ противнаго можеть считаться уже та теснейшая связь, какая существуеть между методомъ психологическимъ и физіологическима 3). И Кантъ въ гносеологическомъ отношеніи, очевидно, не ділаль различія между внутреннимь и вністнимъ опытомъ, когда эмпирическое самосознаніе ставилъ въ связь съ вебшнимъ опытомъ 4). А въ своемъ трактать о паралогизмахъ чистаго разума онъ и прямо заявилъ, что не признаетъ такого различія 5).

<sup>1)</sup> Vgl. Riehl, ibid. 294-295.

<sup>2) &</sup>quot;Hier ist nicht von dem Entstehen der Erfahrung die Rede, sondern von dem, was in ihm liegt. Das erstere gehört zur empirischen Psychologie und würde selbst auch da ohne das zweite, welches zur Kritik der Erkenntniss und besonders des Verstandes gehört, niemals gehörig entwickelt werden können". Proleg § 21 a. S. 84.

<sup>3)</sup> Vgl. Riehl, I, 295.

<sup>4)</sup> Kr. d. r. V. s. 209: "Hier wird bewiesen, dass äussere Erfahrung eigentlich umnittelbar sei, dass nur vermittelst ihrer, zwar nicht das Bewusstsein unserer eigenen Existenz, aber doch die Bestimmung derselber in der Zeit, d. i. innere Erfahrung, möglich sei".

<sup>5)</sup> Kr. d. r. V. s. 294: "Innere Erfahrung überhaupt und deren Möglichkeit, oder Wahrnehmung überhaupt und deren Verhältniss zu anderer Wahrnehmung, ohne dass irgend einer besonderer Unterschied derselben und Bestimmung empirisch gegeben ist, kann nicht als empirische Erkenntniss, sondern muss als Erkenntniss des Empirischen überhaupt angesehen werden, und gehört zur Untersuchung der Möglichkeit einer jeden Erfahrung, welche allerdings transcendental ist".

Кромъ того, самъ Кантъ со всею опредъленностію отрицалъ антропологическій характеръ своей критики. Онъ прямо заявляль, что хочетъ держаться исключительно на трансиендентальной точки зрѣнія, совершенно устраняя все психологическое или эмпирическое 1). Кантъ находилъ невозможнымъ оправдать объективную необходимость понятій а ртіогі, изъмсняя ихъ происхожденіе изъ психологическихъ основаній. На этомъ пути, по его мнѣнію, всегда можетъ быть достигнута только субъективная необходимость 2). Поэтому, напр., понятіе цѣли, будучи субъективно необходимымъ, но не образуя составной части объективнаго познанія,—въ системѣ Канта и не является категоріей 3). Различеніе субъективной и объективной необходимости, на чемъ неоднократно настаиваетъ Кантъ 4), есть вмѣстѣ съ тѣмъ и различеніе критики отъ психологіи и антропологіи 5).

Если методъ критики не есть психологическій, то какимъ же его следуеть признать? На это прямой ответь даеть самъ Канть уже темь, что назналь всю вторую часть своего "элементоученія"—трансцендентальной логикой. А затьмъ въ самомъ изследовании онъ не разъ заявляеть, что апріорныя формы суть логическія условія опыта. Къ такому же, именно логическому, методу обявывала Канта и сделанняя имъ постановка вопроса: существують и обладають несомивнной достовърностью науки-математика и физика; этотъ карактеръ несомивниой достовърности могутъ сообщать имъ тъ апріорныя основоположенія, которыми он'в руководятся, развивая свое содержаніе; открыть эти принципы можно, -- лишь анализируя результаты этихъ наукъ, элиминируя отсюда все случайное, образующее содержаніе, и отыскивая въ формь тѣ предпосылки, безъ коихъ содержание никогда бы не могло принять этой формы; егдо, методомъ критики долженъ быть логическій анализъ про-

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. s. 608: "Ich mich so nahe als möglich am Transcendentalen halte und das, was etwa hiebei psychologisch, d. i. empirisch sein möchte, ganzlich bei seite setze".

<sup>2)</sup> Vgl. Riehl, l. c. p. 296.

<sup>8)</sup> Ibid, 297.

<sup>4)</sup> Vgl. Kr. d r. V. s. 682-683.

<sup>5)</sup> Riehl, 1. c. p 297.

дуктовъ и пріемовъ опыта, направляющійся къ открытію его формальныхъ аксіоматическихъ основоположеній 1).

Этимъ различіемъ метода критики отъ психологическаго устраняется возможность смёшенія критическаго апріоризма съ натавизмомъ. "Прирожденное"-прежде опыта въ смыслъ психологическомъ, предшествуетъ опыту во времени. "Апріорное"-прежде опыта въ смыслъ могическом, неизбъжно примышляется при всякомъ выводъ изъ опытныхъ данныхъ, какъ "major praemissa", бечь которой опытныя данныя не будуть для познающаго ума имъть равно никакого смысла. Можно, конечно, утверждать, будто тенденція къ тому, чтобы примышлять къ свидетельству опыта эту "major praemissa",--врождена намъ, коренится въ нашей исихической организаціи; и въ такомъ случав произойдетъ полное примирение апріоризма и чатавизма. Но 1) такого примиренія (вполив возможнаго и,прибавимъ, -- законнаго) Кантъ не дълаетъ, а потому и незачъмъ ему навязывать таковое; а 2) при всей возможности этого примиренія, все таки о различіи между апріоризмомъ и натавизмомъ забывать не следуетъ, потому что понятія эти другъ друга не покрываютъ; -- послъднее гораздо шире.

Все сказанное вполнѣ ясно подтверждается тѣмъ, что Кантъ говорить объ употребляемомъ имъ способѣ для вывода категорій и идей. "Если я, говоритъ Кантъ, нашелъ источникъ (Ursprung) категорій въ четырехъ логическихъ функціяхъ всѣхъ сужденій разсудка, то было вполнѣ естественно источникъ идей искать въ трехъ функціяхъ умозаключеній разума; ибо если таковыя чистыя понятія разума (трансц. идеи) даны, то они,—если только не считать ихъ за прирожденныя,—не могутъ быть найдены (angetroffen) нигдѣ кромѣ, какъ въ томъ самомъ дѣйствіи разума, которое образуетъ логическій элементъ (das Logische) умозаключеній разума" 2). То же говоритъ онъ и въ § 22 пролегоменовъ 3).

Постараемся теперь ближе определить сущность техъ пріе-

<sup>1)</sup> Особенно это ясно замётно въ самой постановкѣ вопросовъ о возможности математики в физики—въ *Пролегоменахъ* ср. §§ 7, 8 sq. и 17 sq. ss. 58 ff. и 75 ff.

<sup>2)</sup> Proleg. § 43. s. 113.

<sup>3)</sup> Proleg. s. 85.

мовъ, при помощи которыхъ Кантъ открывалъ апріорныя условія познанія.

Естественной задачей кантовыхъ изысканій было—1) открыть апріорныя условія познанія и 2) показать, какъ при помощи ихъ образуется познание 1). Способъ выполнения первой половины задачи лучше всего можно проследить въ пролегоменахъ, а второй-въ критикъ.

### Открытіе апріорныхъ условій познанія.

Положительный интересъ критики исчерпывается, какъ разъясняеть самь Канть, решеніемь двухь вопросовь: какь возможна чистая математика? и-какъ возможно чистое естествознаніе? 2). Поэтому и мы въ настоящемъ отдель разсмотримъ, какъ Кантъ открываетъ-1) апріорныя условія математики и 2) апріорныя условія естествознанія.

I. Кантъ говоритъ въ § 7 пролегоменъ, что особенность математическаго познанія составляеть неизбіжная для него необходимость имъть свои понятія прежде всего въ формъ воззрънія (Anshauung), т. е., сообщать имъ намядную ясность. .Безъ этого средства, говорить онъ, не можеть оно сделать ни одного шага; поэтому его сужденія всегда--интуитивны в). Эта природа математики даетъ намъ, по его словамъ, руководящее начало къ открытію перваго и высшаго начала ея возможности: "въ основъ ся должно лежать какое нибудь чистое воззръние, въ которомъ она можеть представлять, или, какъ говорятъ, конструировать всъ свои понятія in concreto и однако а priori" 1). Последнее необходимо для того, чтобы понятія математики могли имфть всеобщее и необходимое значеніе. "Если мы можемъ, говоритъ Кантъ, открыть (ausfinden) это чистое воззрѣніе и показать его возможность, то отсюда станетъ ясно, какъ возможны синтегическія сужденія а priori

<sup>1)</sup> Мы опускаемъ здёсь *третій* вопрось: "возможна-ян нетафизика?"—потому что решеніе его образуеть уже отрищательную сторону критической задачи.

<sup>2)</sup> Proleg. § 5. S. 57.
3) Ibid. § 7. S. 58.

<sup>4)</sup> Ibid.

въ чистой математикъ и, слъдовательно,—какъ возможна она сама, какъ ваука"  $^{1}$ ).

Сдёланный выводъ естественно вызываетъ новый вопросъ,—
какт возможно чистое возгрпніе? или, употребляя выраженіе
Канта,—"какъ возможно созерцать что либо а priori"? Возэрёніе есть представленіе о предметь. "Какъ же можетъ созерцаніе предмета предшествовать самому предмету?" 2).—Если бы
разсуждаетъ Кантъ, искомое возэрёніе должно было быть такого рода, чтобы представлять вещи такъ, какт онть суть въ
себть самихт 3), то не существовало-бы никакихъ возэрёній а
ргіогі, а только эмпирическія.

Следовательно, остается одно только условіе, при которомъ мое воззреніе можеть предшествовать действительному существованію предмета и существовать, какъ познаніе а priori, это—если оно ничего другаго не содержить, кромъ какъ форму чувственности, предшествующую въ моемъ субъекть встьмъ дъйствительнымъ впечатлюніямъ, которыми я могу быть аффицированъ отъ предметовъ" 1).

Таковыя воззрѣнія дѣйствительно существують. Это — пространство и время. Составляють-ли эти воззрѣнія необходимыя условія возможности математики? — Составляють, потому что воззрѣніе пространства лежить въ основѣ геометріи, а воззрѣніе времени — въ основѣ механики и аривметики <sup>5</sup>). Егдо, заключаеть Канть, "чистая математика, какъ синтетическое нознаніе а priori, возможна только потому, что она не имѣетъ дѣла ни съ какими другими предметами, какъ лишь съ предметами чувствъ, въ основѣ эмпирическаго созерцанія которыхъ лежитъ и при томъ а priori — чистое воззрѣніе (пространства и времени), ибо послѣднее есть не что иное, какъ только форма чувственности, предшествующая дѣйствительному явленію предметовъ" <sup>6</sup>).

Такъ вопросъ о возможности чистой математики привелъ

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>2)</sup> Ibid. § 8. S. 59.

<sup>3)</sup> Здъсь и неже-курсивъ подлинияма.

<sup>4)</sup> Proleg. § 9. S.S. 59-60.

<sup>5)</sup> Ibid. § 10. S.S. 60-61.

<sup>6)</sup> Ibid. § 11. S. 61.

Канта къ утвержденію, что пространство и время суть апріорныя формы чувственнаго воззрѣнія, или,—говоря раздѣльно,—къ утвержденію 1) апріорности и 2) идеальности пространства и времени,—т. е., къ тому самому, что составляетъ итогъ трансцендентальной эстетики. Всматривансь въ сущность употребленнаго здѣсь Кантомъ пріема, не трудно замѣтить, что пріемъ этотъ есть анализз факта, направляющійся къ открытію условій его возможности. Кантъ имѣлъ предъ собою логическую задачу: отыскать посылки, изъ которыхъ бы слѣдовала, въ качествѣ вывода, всеобще-необходимая достовѣрность математики.

Такъ дѣло представляется въ "Пролегоменахъ". Ходъ мыслей въ "Критикѣ" — тотъ же самый, только въ обратномъ порядки: то, что въ "Пролегоменахъ" является выводомъ (пространство и время — апріорныя формы чувственнаго познанія) — въ "критикѣ" развивается, какъ посылки 1), а исходный пунктъ анализа (всеобще — необходимая достовѣрность математики) является здѣсь уже выводомъ 2). Не трудно видѣть, что ходъ мыслей въ "Критикъ" есть синтетическая реконструкція результатовъ, добытыхъ путемъ предварительнаго анализа. Такимъ образомъ ясно, что дѣйствительное открытие апріорныхъ условій математики совершилось именно въ томъ самомъ порядкѣ, какой открываютъ "Пролегомены".

Полученый нами выводъ относительно способа открытія апріорныхъ условій математическаго познанія показываетъ намъ, какъ надо смотрѣть на т. н. "метафизическія разъясненія (metaphysische Erörterungen") понятій пространства и времени, долженствующія прямымъ путемъ доказать апріорность этихъ понятій. Это, очевидно,—не основанія въ собственномъ смыслѣ, приведшія Канта къ его воззрѣнію, а позднѣйшія субструкціи къ заранте и инымъ путемъ полученному выводу.

II. Какъ открылъ Кантъ апріорныя условія естествознанія? —Въ существенномъ путь къ открытію здёсь—тотъ же, что и въ вопросв о математикв, т. е., путь анализа. Естествознаніе есть познаніе природы, что-же такое природа?— "Природа,

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. S.S. 48-49. 50-52 (§ 2) 58-59 (§ 4).

<sup>2)</sup> Ibidem. 53 ff. (§ 3). 59 ff. (§§ 5-6).

говорится въ § 14 Пролегоменовъ, есть бытие вещей, насколько онъ опредъляются всеобщими законами 1). Слъдовательно, естествознание вовможно настолько, насколько возможно познание всеобщихъ законовъ бытія вещей. Но послъднее невозможно въ томъ случать, если мы котимъ познавать вещи въ себп. "Если-бы природа, говоритъ Кантъ, обозначала бытіе вещей въ себп, то мы никогда-бы не могли ее познать не а priori, ни а posteriori 2). А между тъмъ естествознаніе существуетъ и его положенія обладаютъ аподиктической достовърностью 3). Егдо,—слово природа должно получить какое либо другое значеніе, которое-бы дълало возможнымъ познаніе ея закономърности 4).

Какой же смыслъ еще можетъ имъть слово природа? — "Природа, говоритъ Кантъ, разсматриваемая materialiter, есть сумма (Inbegriff) всюхъ предметовъ опыта" 5). "Формальное въ природъ есть закономърность всъхъ предметовъ опыта, и, поскольку она познается а priori, — ихъ необходимая закономърность" 6). Но первое пониманіе взято быть не можетъ 1). Поэтому задачей критики является ръшеніе вопроса: "Какъ возможно познать необходимую закономърность вещей, какъ предметовъ опыта, или, — какъ вообще возможно а priori познать необходимую закономърность самого опыта въ отношеніи ко всъмъ его предметамъ? 8). При такой постановкъ вопроса, ръшеніе его возможно лишь въ томъ случаъ, если считать законы природы только субъективными законами, или формами сознанія, въ которыя необходимо укладывается всякое воспринимаемое содержаніе 9).

Естествознаніе есть эмпирическая наука. Но опытныя суж-

<sup>1)</sup> Proleg. § 73.

<sup>2)</sup> Proleg. ibid. Приводимыхь Кантомъ доказательствъ этого тезиса мы здѣсь не излагаемъ, потому что въ настоящее время намъ нужно только уловить общій хода мыслей его.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) *Ibid.* § 15. S. 74: "Nun sind wir gleichwohl wirklich im Besitze einer reinen Naturwissenschaft, die a priori und mit aller derjenigen Nothwendigkeit, welche zu apodictischen Sätzen erforderlich ist. Gesetze vorträgt, unter denen die Natur steht".

<sup>4)</sup> Ibid. § 16.

<sup>7)</sup> *Ibid* § 16.

<sup>5)</sup> Ibid.

<sup>8)</sup> Ibid. § 17.

<sup>6)</sup> Ibid. § 17. S. 75.

<sup>9)</sup> Ibid. S. 76.

денія не могуть им'ть всеобщаго и пеобходимаго значенія. Сабдовательно, эмпирическое суждение надо какъ-нибудь отличить отъ опытнаго. Кантъ это и делаетъ. "Хотя все опытныя сужденія, говорить онь, суть эмпирическія, т. е., имфють свое основаніе въ непосредственномъ воспріятіи чувствъ, однакожъ нельзя сказать наобороть, что всё эмпирическія сужденія суть поэтому опытныя сужденія" 1);—чтобы получить научно—ценное эмпирическое сужденіе, необходимо, чтобы къ данному въ опыт и чувственномъ воззръніи привзошли особыя понятія, которыя имьють свой источникь совершенно a priori въ чистомъ разсудкъ, подъ которыя прежде всего можетъ субсумироваться всякое воспріятіе и погомъ посредствомъ ихъ превращаться въ опытъ" 2). Чтобы избъжать смъшенія, Кантъ называетъ чисто опытныя сужденія сужденіями воспріятія (Wahrnehmungsurtheile) 3), а сужденія, получившія всеобщее и необходимое значение отъ апріорныхъ понятій разсудка, -въ собственномъ смыслѣ опытными сужденіями (Erfahrungsurtheile). Первыя имфють субъективное значеніе, а послъднія-объективное 4).

Итакъ, объективное всеобще-необходимое значеніе естествознанію можетъ быть сообщено лишь апріорными понятіями разсудка. Какъ-же открыть эти понятія?—На различныхъ коренныхъ понятіяхъ разсудка основываются разныя формы сужденій. Егдо, умозаключиль Кантъ, изъ формъ сужденій, какъ ихъ взлагаетъ общая (формальная) логика, мы можемъ посредствомъ обратнаго заключенія узнать категоріи 5). Составленіе таблицы категорій по таблиць сужденій и, примѣнительно къ этому, чистой физіологической таблицы всеобщихъ основоположеній естествознавія" 6)—вещи слишкомъ хорошо извѣстныя, чтобы о нихъ много распространяться.

Если мы обратимся къ "Критикъ чистаго разума", то найдемъ тамъ въ *обратномъ порядки* почти совершенно тотъ-же ходъ мыслей. Выводъ изъ таблицы категорій открываеть из-

<sup>1)</sup> Ibid. § 18. S. 77.

<sup>3)</sup> Ibid. Vgl. § 20. S. 81.

<sup>3)</sup> Напр. "комната тешла", "сахаръ сладокъ", "полынь противенъ" S.S. 78-79.

<sup>4)</sup> Ibid. S. 77.

<sup>5)</sup> Ibid. S. 82.

<sup>6)</sup> Ibid. S. 83 ff. §§ 21 a ff.

слѣдованіе 1), а выводъ касательно невозможности трансцендентальнаго употребленія категорій является уже въ концѣ аналитики 2).

B.

### Выводъ познанія изъ его апріорныхъ условій.

Мы въ настоящемъ случать не имтемъ надобности въ подробностяхъ воспроизводить вст разсужденія, при помощи которыхъ Кантъ изъясняетъ математическое и естественно-научное познаніе изъ формъ чувственности и категорій разсудка. Для насъ важно только опредълить характеръ пріемовъ, употребляемыхъ имъ.

Пріемъ, посредствомъ котораго Кантъ старается объяснить возможность математики изъ апріорныхъ формъ чувственнаго возгренія, онъ называеть "трансцендентальными разиясненіеми (transcendentale Erörterung)" понятій пространства и времени. а пріемъ объясненія опыта изъ категорій "трансцендентальной дедукціей чистыхъ понятій разсудка".--"Я понимаю, говорить Канть, подъ трансцендентальнымъ разъясненіемъ истолкованіе понятія, какъ принципа, изъ котораго можно понять возможность другихъ синтетическихъ познаній а priori. Для этого требуется-1) чтобы действительно такія познанія вытекали изъ даннаго понятія, 2) чтобы эти познанія были возможны только при предположении даннаго способа объяснения этого понятія" 3).-Я называю, говорить овъ въ аналитикъ, объяснение способа, какъ понятія а priorі относятся къ предметамъ, ихъ трансцендентальной дедукціей, и различаю ее отъ эмпирической дедукціи, которая показываеть, какъ понятіе получается чрезъ опыть и рефлексію надъ нимъ 4). Различіе этихъ двухъ дедукцій Кантъ объясняеть аналогіей съ вопросами судебнаго изслъдованія—"quid facti" (соотв. эмпирич. дедукціи) и "quid juris" (соотв. трансценд. дедукціи) 5). Въ

<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. S.S. 87 ff. 96 ft.

<sup>2)</sup> Kr. d. r. V. II Th. I Abth. II Buch. III Hauptst, S. 229.

<sup>3)</sup> Kr. d. r. V, S. 53.

<sup>4)</sup> Ibid. S. 104.

<sup>5)</sup> Ibid. S. 103.

чемъ-же состоятъ эти трансцендентальныя—разъяснение и дедукція?

Что касается перваго, то не къ чести Канта надо сказать, онъ не далъ никакого дъйствительнаго разъясненія, а лишь повторилъ почти дословно то-же самое, что говорилъ при отысканіи апріорныхъ формъ математики въ Пролегоменахъ. "Геометрія, говорить онъ въ трансцендентальномъ разъясненіи понатія пространства, есть наука, определяющая свойства пространства синтетически и при томъ a priori. Чъмъ должно быть представление пространства, чтобы такое познание о немъ было возможно? Оно должно быть прежде всего возэрвніемъ, потому что изъ чистаго понятія нельзи извлечь никакихъ положеній, которыя выходять за предёлы понятія 1), что однако имъетъ мъсто въ геометріи. Но это возгрвніе должно быть виъдрено въ насъ а priori, т. е., прежде всякаго воспріятія предмета, следовательно, быть чистымь, не эмпирическимь возэръніемъ: ибо геометрическія положенія-всь аподиктическія, и т. д."... 2). Въ заключеніе выводъ: "такимъ образомъ только наше объяснение открываетъ возможность геометри, какъ синтетическаго познанія а ргіогі" 3). То же самое представляетъ изъ себя и "трансцендентальное разъяснение понятія времени" 1).

Въ чемъ же тутъ дѣло? Намъ кажется, что вопросъ о возможности математики былъ понятъ Кантомъ въ томъ смыслѣ, что нужно только показать возможность аподиктической ея достовърности. Аксіомы математики онъ вмѣстѣ со всѣми современными ему философами признавалъ непосредственно очесидными. Но если бы эта возможность была эмпирическою, то онѣ не имѣли бы характера всеобщности и необходимости. Егдо, надо ихъ признать апріорными. Если же теперь доказана апріорность пространства и времени (это сдѣлано въ "метафизическомъ разъясненіи этихъ понятій в), предшествующемъ трансцендентальному разъясненію), —то непосредственно усматриваемая достовърность аксіомъ сама собой получаетъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Т. е. не суть аналитическія.

<sup>2)</sup> Ibid. 53-54.

<sup>3)</sup> Ibid. 54.

<sup>4)</sup> Ibid. 59-60.

<sup>5)</sup> Ibid. 50-52, 58-59.

аподиктическій характерь. Стало быть, принципь остался тоть же, что, напримъръ, и у шотландскихъ интуитивистовъ (*Pudъ*, *Битти* и др.): "пріиди и виждь"! Вся разница только въ томъ, что тъ хотъли видъть въ эмпирическомъ пространствъ, а Кантъ въ апріорномъ 1).

Иначе дёло обстоить въ трансцендентальной дедукціи. Туть Канть ввель столько разъясненій и даже цёлыхь теорій, иміющихь также разъяснительную цёль, что трансцендентальная аналитика, долженствующая, по существу дёла, быть, такъ сказать, лишь обратнымъ отраженіемъ 2-ой части "Пролегоменовъ", въ дёйствительности съ нею сходна только въ крайнихъ—начальномъ и конечномъ—пунктахъ.

Трансцендентальная дедукція должна показать возможность предметовь опыта подъ условіемъ категорій. Но предметы опыта всегда даны въ воззрѣніи, а категоріи суть чистыя понятія. Какъ же изъ столь разнородныхъ вещей одна можетъ производить другую? — Очевидно, не непосредственно, а чрезъ нѣкоторыя посредства, одинаково причастныя какъ воззрительности опыта, такъ и свойствамъ чистыхъ понятій. Вотъ въ изобрѣтеніи этихъ то посредствъ и состоитъ трансцендентальная дедукція. "Категоріи разсудка, говоритъ Кантъ, не представляютъ памъ условій, при которыхъ предметы бываютъ даны въ воззрѣніи. — Поэтому возникаетъ затрудненіе, — какъ субъективныя условія мышленія должны получить объективноє значеніе, т. е., давать условія для возможности всякаго познанія предметовъ" 2)?

Можно бы, конечно, этого затрудненія избѣжать, сказавши, что предметь создается собственно понятіями, а воззрѣнія только осложняють или конкретизирують его въ сознаніе. Для этого требовалось бы, чтобы предметь могь быть какимъ либо образомъ познаваемъ въ формѣ чистаго понятія, безъ всякой примѣси воззрительнаго элемента. Но это условіе отсутствуетъ. Слѣдовательно, не воззрѣнія нужно приспособлять къ понятіямъ, а—наоборотъ. Кантъ такъ и дѣлаетъ, стараясь пока-



<sup>1)</sup> Подобное пониманіе Кантова пріема можно найти и у проф. *М. И. Каринскаго*, Ж. М. Н. Пр. 1893. II, 318 sqq.

<sup>2)</sup> Kr. d. r. V. S. 107.

зать, что не воззрвнія, такъ сказать, окутывають разсудочный образь предмета, а напротивь, понятія разсудка въ видѣ нѣ-котораго цемента скрыпляють элементы воззрительнаго образа. Какъ-же дълается это приспособленіе? — Берется воззрвніе, анализируется, — и въ немъ открывается неизбъжно внъдряющееся въ него понятіе. "Если всякій опыть, говорить Канть, кромѣ воззрвнія чувствь, которыми дается что-либо, содержить еще и понятіе о предметѣ, данномъ или являющемся въ возрвніи: то тогда дъйствительно понятія о предметахъ вообще будуть лежать въ основѣ всякаго опытнаго познанія, кокъ условія а prior i 1). Эту теорему Кантъ называетъ "принчипомъ" дедукціи 2).

Согласно съ этимъ принципомъ, онъ считаетъ нужнымъ разсмотръть "три первоначальныхъ источника для образованія предметовъ опыта: 1) чувство, 2) воображение и 3) апперцепцію. На первомъ основывается синопсист многообразнаго а priori чрезъ чувство, на второмъ-синтезист этого многообразнаго чревъ воображение, на третьемъ-единство этого Синтеза чрезъ первоначальную апперцепцію 3). Синопсисъ, по словамъ Канта, дедуцированъ изъ своего апріорнаго принципа уже въ трансцендентальной эстетикв: пробъжать многообразное возэрвніи и охватить его въ единство-воть синтезъ воспріятія; безъ него мы не могли бы имъть представленій пространства и времени 4). Поэтому задачей дедукціи остается только открыть апріорныя понятія въ основ'я двухъ остальныхъ операдій. Въ основъ первой Кантъ открываетъ понятіе, объединяющее въ одно представление многообразие, которое было предметомъ постояннаго созерданія, а потомъ воспроизводится сразу 5), а въ основъ второй-первоначальное трансцендентальное единство сознанія, на которомъ основывается "я мыслю", долженствующее сопровождать всв мои представленія 6).

Съ дедукціей близко соприкасается ученіе о "схематизмѣ чистыхъ понятій разсудка", имѣющее опять ту же цѣль,—пере-

<sup>1)</sup> Ibid 110.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Ibid. 110-111.

<sup>4)</sup> Ibid. 111.

<sup>5)</sup> Ibid. 115-117.

<sup>6)</sup> Ibid. 118-123.

кинуть мостъ отъ чистыхъ понятій къ эмпирическимъ воззрѣніямъ <sup>1</sup>). Чистыя разсудочныя понятія совершенно не однородны съ эмпирическими воззрѣніями, и однако во всѣхъ подведеніяхъ предмета подъ понятіе представленіе предмета должно быть однородно съ понятіемъ. Поэтому Кантъ видѣлъ себя вынужденнымъ изобрѣсти нѣчто третье, что однородно какъсъ категоріей, такъ и съ явленіемъ <sup>2</sup>). Мы не будемъ касаться этого ученія, съ одной стороны, потому, что здѣсъ Кантъ по большей части повторяетъ сказанное имъ раньше, а съ другой.—потому, что сущность метода ясна уже и теперь.

Что-же это за методъ? — Мы полагаемъ, что не ошибаемся, назвавъ его придумываніемъ такого механизма въ познавательной способности, который бы дѣлалъ возможнымъ взаимодѣйствіе разнородныхъ и другъ на друга несводимыхъ факторовъпознанія, — разсудка и чувственности. Этотъ пріемъ, — придумываніе посредствъ, однородныхъ обѣимъ примиряемымъ противоположностямъ, — очень древній; сущность его зналъ уже Демокритъ; вынужденный для объясненія познанія примирять субъектъ и объектъ, онъ придумалъ є (бола вещей, которыя отдѣляются отъ предметовъ, носятся въ воздухѣ и чрезъ него входятъ въ наши чувства...

Мы окончили разборъ метода критики. Наше résumé будетъ кратко: итогъ "критики" (непознаваемость вещей въ себѣ) былъ предръшенъ самой постановкой критической проблемы; поэтому методъ ея состоитъ въ подъискиваніи посылокъ къ этому заранъе данному тезису. Для выполненія этой задачи кромъформально-логическаго анализа ничего не требовалось.



<sup>1)</sup> Мивніе о сопринадлежности, по существу двли, ученія о схематизмів съ дедукціей высказываеть и Риль (І. 401).

<sup>2)</sup> Ibid. 138 ff. Схематизмъ состоять въ томъ, что категоріи вообража ются сначала въ различныхъ формахъ времени, которыя Кантъ называеть схемами: количество—рядь времени, качество—содержаніе времени, отношеніе—порядокь времени, модальность—время вообще. Когда всё эти схемы въ нашемъ воображеніи готовы, онё наполняются затёмъ чувственнымъ содержаніемъ, которое поперемённо должно войти въ какую-небуль изъ указанныхъ формъ времени.

#### III.

# Нѣсколько критическихъ замѣчаній о постановкѣ проблемы въ Кантовой критикѣ.

Обстоятельная оцёнка критическаго предпріятія Канта въ задачу настоящаго нашего этюда не входила. Мы хотёли прежде всего установить правильное пониманіе его ученія. Но такъ какъ такое пониманіе важно всетаки ез интересахъ оцюнки этого ученія, то мы считаемъ необходимымъ, хотя бы въ самыхъ общихъ чертахъ, показать, что даетъ наше истолкованіе Канта для критики его воззрёній. Мы въ этомъ случать ограничимся только замічаніями относительно проблемы Кантовой критики, потому что методъ ея всецёло опредёляется уже самой постановкой проблемы.

Въ постановкъ критической проблемы обращаютъ на себя вниманіе двъ вещи: 1) отношеніе Канта къ математикъ и естествознанію и 2) его мнъніе, будто метафизика только въ томъ случать можетъ претендовать на достовърное познаніе, если будетъ обладать тъми же условіями, какія сообщаютъ физикъ и математикъ объективное значеніе.

Мы видъли, что исходнымъ пунктомъ Критики является признаніе безусловной достовърности математическаго и естественно-научнаго познанія. Это—несомнівный догматизмі со стороны Канта, и всякій изслідователь по теоріи познанія, которому пришлось-бы считаться съ Кантомъ, долженъ прежде всего рішить, насколько законенъ такой догматизмъ. Мы въ настоящемъ случать отнюдь не намітрены заниматься такимъ рішеніемъ, а, признавая всю трудность вопроса, ограничимся лишь указаніемъ ніжоторыхъ основаній рего и contra этой законности.

- а) Догматизмомъ въ отвътъ на вопросъ о достовърности математическаго и естествонаучнаго познанія можно считать законнымъ по двумъ основаніямъ.
- 1) Исторія взаимныхъ отношеній между философіей и физико-математическими науками показываетъ, что въ то время, какъ первая постоянно возвращалась къ пересмотру своихъ основныхъ началъ и съ теченіемъ въковъ все болъе и болье

теряла кредитъ, -- послъднія прогрессировали твердымъ и върнымъ шагомъ, дълая все болъе и болъе солидныя пріобрътенія, служа живымъ укоромъ своей родоначальницѣ 1), и вызывая съ ея стороны зависть и довольно неудачныя подражанія точности математическихъ методовъ 2). Престижъ физико-математическихъ наукъ настолько великъ, что философское сомнъніе въ ихъ достовърности только лишній разъ скомпрометтировало-бы философію, послужило бы въ глазахъ доказательствомъ ея собственной несостоятельности (reductio ad absurdum) 3). Можно съ полною увъренностію предсказывать фіаско всякой философіи, не умінощей согласовать свои выводы съ данными математики и естествознанія 4). Поэтому самымъ благоразумнымъ положеніемъ, какое можетъ философъ занять въ отношении физико-математическихъ наукъ, будетъ такое, чтобы стремиться объяснить их возможность, а не ръшать вопросз, возможны ли онго. И марою удачности такого объясненія будеть опредъляться міра состоятельности философів. Короче всв эти наши разсужденія можно выразить такъ: физика и математика не нуждаются ни въ какой санкціи со стороны философіи; философія-же твиъ больше выиграетъ, чвиъ благопріятные она окажется для этихъ наукъ.

<sup>1)</sup> Какт извъстно, въ древности философія обнимала собою всь науки (ср. напримъръ, Цицероновское опредъленіе: "Philosophia est rerum humanarum divinarumque scientia"), и лишь съ теченіеми времени онъ понемногу спеціализировались.

<sup>2)</sup> Самымъ редьефнымъ примъромъ въ этомъ отношенія явдяется Спиноза, стремившійся разработать систему философскихъ положеній "more geometrico"; но не чужды были этого стремленія и другіе философы, вапр. Декартв и Лейбниць въ новое время эта тенденція также не разъ воскресала: для првывра можно указать на "Erste Grundlinien der mathematischen Psychologie" Дробиша (1850 г.) и "Die Gesetze des menschlichen Herrens" Краузе (1876 г.), изложенные въ качеств формальной логиви чистаго чувства.—Здъсь, къ слову считаемъ возможнымъ замѣтить,—что мы не относимъ въ числу такихъ же неудачныхъ предпріятій и опыты т. н. "математической логиви", основателями воторой являются—Буль, Грассмань, Шредерь, Портикій и др. Эти опыты, по нашему мнѣнію, имѣють будущность и математическая логика со временемъ, вѣроятно, значительно будетъ содъйствовать усиѣхамъ какъ положительныхъ наукъ, такъ и философіи.

<sup>3)</sup> Поэтому-то, напр., французскій мыслетель Bampo (Vacherot) и находеть, что для философіи было-бы "самоубійствомъ" (un suicide) не стараться о возможно тіснійшемъ союзі съ положетельными науками.

Премъры сказавнаго можно видъть въ судьбъ натурфилософій Шеллинга и Гегеля.

Подобными соображеніями обыкновенно руководятся и другіе, старающіеся оправдать догматизмъ Кантовой постановки Такъ, напримъръ, Фалькенберг, раскрывши, что критика должна была решить вопросъ: существують ли апріорныя синтетическія сужденія и какъ они возможны?-вслёдъ за тъмъ продолжаетъ: Въ примънении къ двумъ наукамъ имъетъ значеніе только вторая половина вопроса (какъ возможны?); по отношенію же къ третьей — также и первая (возможны-ли?). Эти двѣ науки суть математика и естествознаніе; первая изъ нихъ можетъ защититься противъ сомитній своею очевидностію, вторая-возможностью постояннаго подтвержденія опытомъ; кромъ того объ могутъ сослаться на свое непрерывное развитіе. Всего этого, къ ея невыгоді, ніть въ третьей наукі, -метафизико, т. е., наукъ о сверхчувственномъ. Въ эмпирическомъ подтверждении уже заранње отказано предполагаемой наукт о томъ, что не подлежитъ опыту; очевидности въ ней недостаеть настолько, что врядъ-ли найдется положение, которое принималось бы всёми метафизиками, а тёмъ болёе нътъ никакой книги по метафизикъ, которую можно было-бы по ея общепринятости поставить на ряду съ Эвклидомъ. Точно также въ ней нътъ и непрерывнаго развитія. Скорый наоборотъ: каждый последующій философъ разрушаеть ученіе своего предшественника. Поэтому по отношенію къ метафизикть, стремление къ которой, действительно, лежитъ въ природъ человека, нужно поставить вопрось не такъ, какъ для двухъдругихъ наукъ (что даето имъ право на существованіе?), а спросить себя, импьето-ли она право на существование? Въ то время какъ и въ тъхъ наукахъ (математикъ и чистой физикъ) и въ метафизикъ фактически есть синтетическія апріорныя сужденія, положенія первыхъ представляють неоспоримое познаніе, положенія же второй-нізть; поэтому-то намъ остается себя спросить, почему они имъютъ право ихъ употреблять? Здёсь же: импето-ли она право владёть имп" 1).

2) По самому существу задачи философіи, насколько эти задачи опредёляются не историческими традиціями философ-



<sup>1)</sup> Фалькенберів, Исторія новой философіи. Русскій переволь поль ред. профс. А. И. Введенскаго, 1894. стр. 296.

скихъ школъ, а дъйствительными потребностями знанія жизни, -- отношеніе философіи не только къ математикъ съ естествознаніемъ, по даже и въ другимъ наукамъ должно состоять не въ томъ, чтобы ръшать касательно ихъ, "быть или не быть", а лишь въ томъ, чтобы объяснить ихъ возможность, указать значеніе, критически провірить тіз основныя допущенія, которыя он' ділають совершенно догматиченки и безь всякой критики, установить взаимное отношение наукъ и ихъ общія пізи и наконець, согласовать принципы и выводы отдъльныхъ наукъ въ интересахъ цъльности и единства міродревности философія порождалась провоззрвнія. Если въ стымъ стремленіемъ къ знанію 1), и поэтому каждое новое философское ученіе, являясь системою почти всёхъ наукъ, дъйствительно могло производить переворотъ во всехъ раннъйшихъ научныхъ воззръніяхъ, то въ настоящее время, при обиліи и громадномъ развитіи разныхъ спеціальныхъ наукъ, такія претензіи философіи уже невозможны: прежде всего одного простаго стремленія къ знанію теперь недостаточно уже, чтобы взяться за философскія изысканія; такой потребности легно могутъ удовлетворить и спеціальныя науки, разработка которыхъ производится теперь уже вив философіи и, по возможности, независимо отъ вея. Для занятій же философіей нужна неудовлетворенность обыкновеннымъ **СМИНВРУВН** знаніемъ и потребность въ знаніи болье глубоком и лучше обоснованному. Ergo, естественный ходъ умственнаго развитія мыслителя въ наше время долженъ состоять въ движеніи отъ частныхъ наукъ къ философіи. При этомъ никогда не имъется въ виду знаніемъ философскимъ заминить научное познаніе, а-лишь пополнить и углубить последнее.

И дъйствительно, данныя точнаго знанія и научные выводы, — поскольку послъдніе получены при помощи свойственныхъ каждой наукъ методовъ и пріемовъ, а не подъ руководствомъ какой-либо философской теоріи <sup>2</sup>), каждый мыслитель долженъ



<sup>1)</sup> Cp. "Scientia rerum divinarum humanarumque".

<sup>2)</sup> Последнее замечание необходимо потому, что в въ положительных наукахъ, даже и въ пастоящее время, есть не мало вопросовъ, решаемыхъ не по строго паучнымъ методамъ, а лишь подъ угломъ зренія известныхъ философскихъ теорій. Такова. напр., въ естествознаніи—біологическая проблема. Разумется, нек ритическое отношеніе философа въ такимъ вопросамъ было бы неуместнымъ.

принимать за безспорные, оставляя на свою долю лишь ихъ истолювание въ интересахъ цъльнаго міровоззрѣнія. Въ этомъ философія имѣетъ свою спеціальную задачу, и только эта задача дѣлаетъ понятнымъ ея существованіе на ряду съ другими науками. Въ противномъ же случаѣ она была бы, по меньшей мѣрѣ, не нужна. И мы видимъ почти во всѣхъ изслѣдованіяхъ о предметѣ и задачахъ философіи, что право на ея существованіе устанавливается—или чрезъ указаніе на вопросы, не разрѣшаемые и даже не затрогиваемые спеціальными науками, или же ссылками на недостаточную обоснованность ихъ первыхъ началъ. Въ томъ и въ другомъ случаѣ преслѣдуется лишь полнота и основательность знанія, а отнюдь не подразумѣвается несостоятельность спеціальныхъ наукъ.

Къ какимъ бы выводамъ ни пришла извъстная философія, она никогда не имбетъ права провозгласить совершенное упразднененіе тіхъ или иныхъ отдівловъ положительной науки, а должна только разъяснить, какъ, съ ея точки зрѣнія. слѣдуетъ понимать эти отдёлы. Вообразимъ себё крайне идеалистическую философію. Она можеть утверждать, напримъръ, что на физическіе законы следуеть смотреть, не какь на нормы объективнаго бытія, а надо признавать въ нихъ только формулы субъективной законом врности феноменовъ. Но провозгласить упразднение физики она не въ правъ: она не можетъ отрицать, что явленія сознаются нами, какъ совершающіяся въ объективной действительности; не можеть она отридать и видимой закономърности въ ихъ смънъ и сосуществованіи; -- а этого только и достаточно, чтобы физика сохранила свой raison d'être; реальностью-же вибшняго міра она легко можеть поступиться. Подобныя же разсужденія иміють місто и вь отношеніи кь математикв. Пусть окажется, что въ бытіи нять множественности и нътъ пространственности; наука чиселъ (ариометика съ адгеброй) и геометрія будуть существовать по прежнему, и потому что въ являющемся намъ и сознаваемомъ нами мірѣ останутся и множественность и пространственность. Поскольку философъ не въ силахъ измѣнить являющагося намъ міра, посто льку онъ обязанъ признавать данныя положительныхъ наукъ, занинающихся его излёдованіемъ. Теоретическая задача философін-—опредѣлить границы и условія достовѣрности познанія (гносеологія) и изслѣдовать бытіе, лежащее за предѣлами явленій (метафизика). Рѣшеніе этой задачи не только возможно, но и обязательно достигать безъ посягательствъ на компетенціюспеціальныхъ наукъ.

Потребности жизни, которыми главнымъ образомъ и обусловливается стремленіе КЪ умонакар міровозарѣнію, ставляющему конечную цель философскихъ изысканій, тоже, какъ мы упомянули, не позволяютъ философіи становиться въ отрицательное отношение къ выводамъ положительной науки. То, что въ философіи называется "міромъ явленій", -- въ сущности, и служитъ единственной ареной, на которой развивается земная дѣятельность человѣка. Естественное міропредставленіе 1), диктуемое всякому человъку міромъ явленій, независимо отъвсякой философіи, --одно только и пригодно для руководства при достижени разныхъ практическихъ жизненныхъ цёлей 2). Познаніе "вещей въ себъ" прямого приложенія къ жизни имъть. не можетъ. Оно можетъ только косвенно вліять на направленіе жизни человька, -- опредъляя цьиность тьхъ или иныхъ задачъ, представляющихся достижимыми въ рамкахъ являющагося намъ міра; но оно не поможеть намъ ни поставить, осуществить какую-либо задачу, условія которой не были-бы даны въ нашемъ эмпирическомъ мірѣ. Поэтому-то всякая философія, желающая имъть вліяніе на человъчество, должна умътьпереводить свое содержаніе на языкъ естественнаго міровозарівнія здраваго смысла. Но положительныя науки и изучають именно тотъ міръ, который намъ является, при чемъ онъ опредъляютъ не только характеръ отношеній между феноменами, но и условія, при которыхъ человіть можеть управлять явленіями по своему желанію (т. н. прикладныя науки). Следовавательно, онъ являются естественными и необходимыми посредницами между философіей и жизнью. Отсюда ясно, что фило-



<sup>1)</sup> Итмецкіе философы называють его—"der natürliche Weltbegriff". На русскомъ изыкт, сообразно съ усноенной нашими философскими писателями терминологіей, самымъ подходящимъ названіемъ будетъ—"міровоззртніе здраваго смысла".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. раскрытіе этой мысли въ нашей стать $\mathbf{t} = _{n}$  Философія В. Д. Кудрявцева" (въ Январьской книжкі "Чтеній въ общ. люб. дух. просвіщ." за 1894 г. гл-1, отд. ІІ, подъ лит. a).

софія не въ правъ простирать свой скептицизмъ на содержаніе положительныхъ наукъ. Она можетъ какъ ей угодно истолковывать это содержвніе, но его эмпирическую истинность она обязана признать.

- b) Но допущеный Кантомъ догматиямъ въ отношени математики и естествознанія можно считать и незаконнымъ. Обыкновенно указываютъ на то, что признаніе всеобщности и необходимости за аксіомами математики и положеніями чистаго естествознанія является тормазомъ для развитія какъ науки, такъ и философіи. И эти указанія не лишены значенія.
- 1) Что касается математики, то не трудно видъть, насколько Кантова теорія оказывается неблапріятствующей изслідованіямъ по т. н. общей геометрім или панисометріи, представляющимъ такой глубокій интересъ какъ для математиковъ, такъ и для философовъ. Признавая аподиктически достовървыми аксіомы Эвклидовой геометріи, последовательный кантіанець должень а priori признать вздоромъ работы такихъ крупныхъ ученыхъ, вакъ Лобачевский. Риманъ, Гельмюльцъ и др. А насколько рискованнымъ для философіи было бы это сділать, - тому въ исторін наукъ найдется не мало весьма поучительныхъ примфровъ... Совершенно справедливо, по нашему митнію, проф. Струве находитъ, что "эти мета-математическія изследованія ослабили безусловную положительность признанныхъ до сихъ поръ математикъ аксіомъ и ученій, указывая на то, что обыкновенная математика не заключаеть въ себъ еще самыхъ высшихъ обобщеній и законовъ касательно пространственныхъ и количественных отношеній; что она, напротивъ, составляеть только одно конкретное видоизмънение среди многочисленныхъ другихъ мыслимыхъ и возможныхъ математическихъ системъ $^{a-1}$ ). Последствія такой перемены во взглядахь на математику указать не трудно. Ясно, что здёсь собственно ставится вопросъ о самой законности апріоризма, этого краеугольнаго камия Кантовской и почти всей послѣ-Кантовской германской философіи. Пангеометрія легко можетъ превратиться въ "instantia crucis" въ ръшеніи спора между апріоризмомъ и эмпириз-



<sup>1)</sup> Г. Струве. Введеніе въ философію. Разборъ основныхъ началь философів вообще. 1890. Стр. 133.

момъ. Какъ извъстно, Дж. Ст. Миллъ и другіе эмпирики утверждали, что положенія математики—опытнаго происхожденія, получаются путемъ индуктивнаго обобщенія частныхъ явленій. "Изъ этого,—замъчаєтъ тотъ же проф. Струве,—истекало бы, что начала математики не имъютъ безусловной обязательной силы, такъ какъ могли-бы быть измънены на основаніи какого либо неожиданнаго, новаго опыта" 1).

2) Что касается естествознанія, то и здёсь признаніе всеобщности и необходимости за его основоположеніями становится въ некоторыхъ отношенияхъ поперекъ дороги научнымъ изследованіямъ. Напримеръ, некоторые математики (Курно, Бусине, Сенз-Венанз и др.) пришли къ убъжденію, что основныя начала математики, въ особенности дифференціальнаго исчисленія, приміняемаго къ механикі, вовсе не влекуть за собою идеи о безусловной необходимости міровыхъ процессовъ 2). Понятно, что такой взглядь въ корив подрываеть Кантовскій апріоризмъ, и что vice versa правовърный апріористь а priori долженъ будетъ его отвергнуть. А между тімъ этотъ взгладъ весьма богать философскими последствіями. Такъ, прежде всего, онъ вполнъ благопріятствуеть христіанскому ученію о Божественномъ промыслю, который обыкновенно считають несовмъстимымъ съ законами природы. Упомянутые математики, дъйствительно, и сделали выводъ, что принципы точнаго естествованія вполнів совмівстимы съ признаніемъ руководящаго начала (le principe directeur), обозначающаго направление движеній какъ міровыхъ процессовъ вообще, такъ и въ особенности процессовъ, производащихъ человъческія дъйствія. Далье, -онъ благопріятствуєть и ученію о свободю воли. И любопытно, что, совершенно независимо отъ упомянутыхъ французскихъ математиковъ, извъстный бельгійскій математикъ Делбёфъ именно и указываетъ на совмъстимость свободы съ законами меприписывая существамъ, одареннымъ свободною волею, способность замедлять или ускорять во времени переходъ свойственныхъ имъ напряженныхъ силъ въ силы живыя, активныя 3). Такимъ образомъ, воля наша имъетъ воз-



<sup>1)</sup> Ibid. 2) Cmpyee, l. c. p. 137.

з) "Les êtres libres auraient la facultè de retarder ou d'avancer la transformation en force rive des forces de tention dont ils sont le support",—цитать у Струве, стр. 138.

можность задержать или ускорить время (suspendre ou précipiter le temps), управлять имъ безъ малъйшаго измъненія количества всеобщей энергіи. Въ этомъ и заключается ея свобода. Антиномія свободы и причинности, строго говоря, возможна только съ апріористической точки зрънія 1). Отсюда понятно, что съ устраненіемъ этой точки зрънія однимъ препятствіемъ будетъ меньше для правильнаго ръшенія вопроса о свободъ2). А что освобождаясь отъ какого либо "idolon", наука только выигриваетъ, это извъстно еще со временъ Бакона.

3) Въ отношении самой философии признание апріорности за аксіомами естествознанія и математики также было вредно. Оно породило стремленіе-а ргіогі конструпровать систему бытія 3). Фихте-Шеллинго-Гегелевскій идеализмъ съ своими иногда до нелъпости доходящими натурфилософскими теоріями и съ своими метафизическими парадоксами, такъ сильно скомпрометтировавшій философію въ глазахъ научно-мыслящихъ людей, быль бы невозможень безь Канта: "Могло-ли, говорить извъстный Ляние, даже присциться этому, настолько же трезвому, какъ и сильному мыслителю, что едва лишь двадцать пять льть спустя посль перваго распространенія его критики станетъ возможнымъ въ Германіи сочиненіе Гегеля, феноменологія духа? И все таки именно появленіе Канта вызвало нашъ метафизическій періодъ бурь и борьбы. Этотъ человікъ, котораго Шиллеръ сравнивалъ съ строящимъ царемъ, не только далъ пищу "мусорщикамъ" интерпретаціи, но и произвель также духовную династію честолюбивыхъ подражателей, которые, подобно фараонамъ, громоздили въ небо одну пирамиду за другою и забывали только основать ихъ на твердой почвъ 1... Мы, повторяемъ, не желаемъ произносить окончательнаго сужденія о Кантовскомъ апріоризмѣ, а только намѣчаемъ одну изъ точекъ зрвнія, съ которой сужденіе это можеть оказаться для него неблагопріятнымъ.

<sup>1)</sup> Говоря это, мы не забываемъ, что обыкновенно эмпирике чаще являются детерминистами, чёмъ ихъ антагонисты,—приверженцы апріоризма. Такое явление, по нашему митнію, отнюдь не стоитъ въ логической связи съ природою эмпиризма, а обусловливается личными особенностями мыслителей.

Подробиће эту нашу мысль мы надћемся развить въ другомъ мѣстѣ.

<sup>3)</sup> Т. н. конструктивный идеализмв. 4) А. Лянге, II, 73.

Какъ-же, въ конць-концовъ, мы должны смотръть на догматизмъ Канта въ отношеніи математики и естествознанія? Надоли его признать законнымъ, или—объявить его незаконнымъ?— Намъ кажется, что приведенныя нами основанія рго и сопта этой законности нисколько не исключаютъ другъ друга, а вполнѣ совмѣстимы. Для этого только слѣдуетъ имѣть въ виду одно пояснительное условіе: пусть философъ признаетъ эмпирическую истинность математическаго и естествонаучнаго познанія, т. е., будетъ допускать ихъ достовѣрность въ тихъ предълахъ, какіе они сами себи очерчивають; но онъ не долженъ усвоять аксіомамъ этвхъ наукъ аподиктической достовѣрности, признавать ихъ всеобщими и необходимыми. Но если бы Кантъ допустилъ именно такой только догматизмъ въ вопросѣ о достовѣрности математики и физики, то тогда результаты "критики чистаго разуми" были бы совершенно иные....

Переходимъ теперь къ вопросу о томъ, насколько справедливо—суждение о возможности метафизики ставить въ зависимость отъ того, обладаетъ-ли она тъми условиями, какия сообщаютъ математикъ и физикъ объективное значение.

Намъ думается, что Кантъ совершенно напрасно игнорироваль разнородность физико-математического и метафизическаго познанія и предъявляль къ тому и другому одинакоусловія достов' рности. Онъ самъ неоднократно "Критикъ чистаго разума" заявляетъ, что объекты метафизики не суть объекты возможнаго опыта, какъ въ математикъ и физикъ. Затъмъ, -- опять самъ же овъ говоритъ, что "апріорность" (которою гарантируется объективность математическихъ и физическихъ основоположеній) объясняетъ возможность только опытнаго познанія, ибо, по самому своему понатію, "данное а priori" обозначаеть то, что составляеть могическое условіе опыта. Спрашивается: какой же послів того смысль имфють Кантовы утвержденія во введеніи къ "Критикь", что- "въ метафизикъ должны содержаться синтетическія повнанія а priori", что-лиатафизика, по крайней м'тр'т, по штац своей состоить изъ синтетическихъ положеній а prioria 1)?



<sup>1)</sup> Kr. d. r. V. s. 653: "In der Metaphysik, wenn man sie auch nur für eine bisher bloss versuchte, dennoch aber durch die Natur der menschlichen Ver-

Внося въ эти утвержденія то значеніе, какое Кантъ соединяетъ съ словами "метафизика" и "а priori", мы получаемъ очевидное contradictio in adjecto 1). Мы, впрочемъ, уже и раньше имъми случай замѣтить, что вопросъ о возможности метафизики былъ у Канта предрюшента въ отрицательномъ смыслѣ самою постановкою критической проблемы 2), и теперь должны повторить, что это не дѣлаетъ ему чести и не говоритъ въ пользу сдѣланной имъ постановки критической проблемы. Разъ задачей Канта было рѣшеніе вопроса о возможности метафизики, и разъ отвѣтъ давался уже въ самой постановкѣ проблемы, —то вѣдь выйдетъ, пожалуй, что незачѣмъ ему было и писать свою "Критику чистаго разума"... Кантъ въ этомъ случаѣ едва-ли не долженъ будетъ къ себѣ приложить мораль приводимой имъ въ "трансцендентальной логикѣ" древней басни о козлѣ з).

Отрицать возможность познанія сверхчувственнаго потому только, что посліднее не удовлетворяєть условіямь познаваємости чувственнаго, такъ же несправедливо, какъ, напримірь, —отвергать возможность изъ Москвы слушать Парижскую оперу (чрезътелефонь) потому только, что человіческій голось не можеть

nunft unentbehrliche Wissenschaft anseht, sollen synthetische Erkenntnisse a priori enthalten sein... so besteht die Metaphysik, wenigstens ihrem Zwecke nach, aus lauter synthetischen Sätzen a priori".

<sup>1)</sup> Впрочемъ, эти утвержденія могутъ нивть нівкоторое значеніе—въ томъ отношенія, что познавіе сверхчувственнаго и его свойствъ необходимо должно быть символизировано вли схематизировано въ формахъ чувственнаю (опытнаго) познанія; но было бы совершенно нестоющимъ предпріятіемъ доказывать, что символь не служитъ необходимымъ и точнымъ выраженіемъ символизируемой вещи.

<sup>2)</sup> См. конецъ ІІ-й главы.

<sup>3)</sup> Кг. d. г. V. s. 81: "Старый и известный вопрось, —говорить здесь Канть, —которымь питались донять логиковь и довести вкъ этимь до того, чтобы они или попали въ жалкій логическій кругь, или должны были сознаться въ своемь невъжествь и сустности своего искусства, — таковъ: что есть истина? — Объясненіе слова истина, какъ соответствія познанія съ его предметомь, здесь уже предполагается и дается; котять знать, гдь-же общій и несомнічный критерій истины для каждаго познанія. Лается большое и серьезное доказательство ума и проницательности уже въ томъ случав, если знають, какъ слюдуеть ставить разумные вопросы. Ибо, если вопрось самъ по себь нельпъ и требуеть безполезнаго ответа, то въ этомъ, кромѣ посрамленія того, кто этоть вопрось предлагаеть, вознакаеть и еще неудобство: онъ можеть вызвать у собесідника нельпый ответь и получится то забавное зрілище, что одинь, какъ говорили древніе, доить козла, а другой держить подъ нимь різшето".

быть слышимъ на такомъ громадномъ разстоявіи, или-сомнъваться въ возможности знать составъ небесныхъ телъ (чрезъ спектральный анализъ) на томъ основании, что изследовательне имбетъ возможности перенестись на нихъ. Какъ въ приведенныхъ нами примърахъ сомньніе было бы законнымъ только въ томъ случав, если-бы знакомыя намъ изъ вседневнаго опытаусловія слышанія и опредёленія состава тёль были единственными возможными, -- такъ и въ вопросъ о познаваемости сверхчувственнаго отрицательный отвёть быль-бы законень тольковъ томъ случав, если-бы условія и средства чувственнаго познанія были единственными возможными для всякаго познанія. Но почему-же не допустить, что сверхчувственное можетъ дълаться доступнымъ для нашего познанія совствив иными путями, чёмъ чувственное? Почему не можетъ существовать особаго органа для познанія сверхчувственнаго (и есть мыслители, признающіе это) и особых условій достов рности этого познанія? Мы отнюдь не хотимъ утверждать, что все это такъ и есть въ дъйствительности; -- мы настаиваемъ только на возможности этого. Но разъ Кантъ такой возможности не опровергъ, выводы его критики становятся въ нашихъ глазахъ весьма условными.

Этимъ мы и ограничимся въ своихъ критическихъ замѣчаніяхъ. Мы и не думали давать полной оцѣнки разсмотрѣиной нами стороны Кантова ученія. А указанныя нами: рго и сопtга допущеннаго Кантомъ догматизма имѣли цѣлью лишь показать, въ какомъ направленіи могло-бы вестись спеціальное критическое изслѣдованіе этого предмета.

II. Тихомировъ.

### ИЗБРАННЫЕ ТРАКТАТЫ ПЛОТИНА.

(Переводъ съ греческаго языка подъ редакціей профессора Г. В. Малеванскаго).

(Продолжение \*).

31. Такъ какъ все существующее имбетъ красоту отъ свъта того Существа, которое прежде и превыше всего,-такъ какъ и умъ имфетъ отъ него блескъ интеллектуальной энергіи, которою самъ въ свою очередь освъщаетъ природу, и душа имъетъ жизнетворную силу, потому что отъ него же какъ бы изливается въ нее неисчерпаемая полнота жизни, то вполнъ естественно, что и умъ обращенъ къ нему и въ этомъ обращении къ нему, въ пребывани съ нимъ и въ немъ самъ блаженъ, и душа обращена къ нему, насколько это для нея возможно, и въ познаніи, въ созерцаніи его им'ветъ источникъ восхищенія и наслажденія. Душа даже не можеть созерцать его безь изумленія и восторга, такъ какъ сознаетъ, что и въ самой себъ имъетъ нъчто отъ него; это же сознание съ другой стороны влечеть ее, нудить искать лицезрвнія его, подобно тому какъ портреть любимаго лица возбуждаетъ желаніе видёть самый оригиналь. Подобно тому какъ здёсь на землё влюбленные обыкновенно стараются всячески пріобръсти сходство съ предметомъ своей любви, и теломъ стать красивее, граціознее, и душевно стать лучше, не быть наприм. ниже предмета любви ни въ умфренности, или скромности, ни въ другой добродетели, чтобъ не быть имъ отвергнутыми, чтобъ достигнуть его взаимности, такъ и душа дъйствуетъ въ своей любви къ тому Верховному Существу (Бла-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 12.

гу), которое отъ начала внушаетъ ей эту къ себъ любовь. Всегда расположенная питать эту любовь, она не дожидается, пока здёшняя (чувственная) красота не возбудить въ ней воспоминанія (о томъ, что составляеть истинный предметь ея желаній, о Благѣ), а бывъ исполнена этою любовію, она хоть и не знаетъ ясно, что собственно имъть хочеть, все же постоянно ищеть одного, стремится всёми своими желаніями къ одному (къ Благу), оставляя внъ своего вниманія все здъшнее: видя всъ красоты этого (чувственнаго) міра, она относится къ нимъ съ подозрвніемъ (какъ къ сомнительнымъ), ибо усматриваетъ, что онъ тутъ соединены съ тълами, облечены въ тълесныя формы, загрязнены своимъ помѣщеніемъ (въ матеріи), раздѣлены, разбросаны въ пространствъ; она поэтому никакъ не можетъ признать ихъ за истинныя, истинно-сущія красоты, ибо никакъ не можетъ допустить, чтобъ истинныя красоты могли валяться въ грязи телесной, выпачканныя до неузнаваемости; а когда кромѣ того она видитъ, что эти (тѣлесныя) красоты суть измѣнчивыя, текучія, тогда она вполнъ убъждается, что если и есть въ нихъ нѣчто (сообщающее всѣмъ пмъ красоту), то это нѣчто притекаетъ (къ нимъ отъинуду свыше). Тогда она всепъло туда же (въ міръ ноуменальный) устремляется, чувствуя себя въ силахъ обръсти то, къ чему полна любовью, и не перестаетъ искать, пока не обрътетъ, лишь бы ничто не ослабило и не отняло у нея этой любви. А достигши туда, она тамъ зритъ всъ истинныя красоты, все истиню-сущее, въ этомъ созерцаніи сама укрѣпляется, наполняется жизнію истинно-сущаго, сама становится истинно-сущею, и въ этой непосредственной близости истинно-сущаго сознаетъ обладание тъмъ, котораго доселѣ искала.

32. Гдѣ же самъ Тотъ, который создалъ столь дивную красоту, столь неисчерпаемую жизнь и положилъ самое бытіе (обладающихъ ею сущностей)? Вглядитесь въ красоту, сіяющую во всѣхъ этихъ разнообразныхъ формахъ (идеальныхъ сущностей), какая радость, какая прелесть здѣсь пребывать! Но, очутившись въ этомъ мірѣ красоты и созерцая его, естественно спросить. откуда взялись всѣ эти сущности и отчего

онъ такъ прекрасны? Само собою понятно, что самъ создатель ихъ не можеть быть никакою изъ нихъ, ибо если бы онъ быль одною какою-либо изъ нихъ, то это значило бы, что онъ есть только некоторая часть этого всего. Нетъ,-Онъ не есть ни одна какая либо форма, ни одна какая либо сила, ни даже совокупность всёхъ происшедшихъ и существующихъ въ мірё силъ и формъ, потому что Онъ превыше всъхъ силъ, превыше всехъ формъ. Будучи верховнымъ началомъ всего, Онъ самъ не имъетъ никакой формы (άνείδεον) не столько потому, что форма для него не нужна, излишня, сколько потому, что онъ есть начало, отъ котораго должны были получить бытіе всь и всякія формы. Что получаеть бытіе оть другого, то ео ipso должно стать чёмъ нибудь опредёленнымъ, получить свою особую форму, а тому, который никому не обязанъ своимъ бытіемъ, кто могъ бы дать форму при созданіи?-Поэтому, онъ съ одной стороны не есть ни одно изъ существъ, а съ другой есть вся совокупность ихъ, -- ни одно потому, что всѣ они послѣ, позднее его, вся целость ихъ потому, что все оне произошли отъ него. И если Онъ настолько всемогущъ, что далъ бытіе всему существующему, то каково величіе его, не безконечное ли?-Конечно; -- однако будучи безконечно -- великъ, онъ не имфетъ величины, потому что величина (въ точномъ смыслё слова) есть принадлежность лишь вещей низшаго порядка. Какъ творецъ всякой величины, онъ самъ не имъетъ никакой величины, тъмъ болъе, что и вообще въ области истинно-сущаго если и можетъ быть речь о величине, то вовсе не о той количественной величинь, которая принадлежить низшей области вещей (чувственныхъ). Величіе Творца состоить въ томъ, что не только некого и ничего нътъ болъе могущественнаго, чъмъ онъ, но и ничего такого, что моглобы равняться съ нимъ своимъ могуществомъ. Да и чвиъ другимъ какое либо существо можетъ равняться съ нимъ, не будучи ни въ чемъ съ нимъ тождественнымъ?! Равнымъ образомъ, если употребляются выраженія, что "Онъ есть всегда и во всемъ", то этимъ и не усвояется ему мітра и не отрицается, потому что ничего не было-бы чёмъ измёрять все прочее, --- и уже тёмъ болёе не усвояется ему никакая форма.

Итакъ то верховное начало, къ которому стремится душа, не имбетъ никакой формы, никакого вида (μήτε σχημα μήτε μορφήν), и не смотря на это, скорве даже именно поэтому оно есть самое привлекательное для нея и самое вожделенное, внушающее ей такую къ себъ любовь, которой нътъ мъры; любовь эта безгранична, какъ предметъ ея безконеченъ, потому что превосходить всякую красоту и есть какь бы надъ красотою красота (χάλλος ὑπέρ χάλλος), но не будучи однако опредъленною формою красоты. Оно составляеть высочайшій предметь любви именно потому, что есть создатель всякой красоты; будучи творческою силою всего прекраснаго, Оно вмёсте съ темъ есть какъ бы самый высшій расцвётъ красоты, который все дёлаетъ прекраснымъ, такъ что оно не только творитъ красоту, но и всячески украшаетъ ее изъ преизобилія своей собственной красоты; словомъ Оно есть съ одной стороны начало, а съ другой какъ бы граница, предёлъ всякой красоты. Будучи началомъ красоты, оно делаетъ прекраснымъ все то, чего оно есть начало, само не являясь въ формъ и сообщая отъ себя ньчто свободное отъ формы, или пожалуй и форму, только въ иномъ смыслъ, ибо форма въ обыкновенномъ (относительномъ) смыслъ есть форма чего-то другого, между тъмъ какъ то, что есть форма (не другого чего, а) сама отъ себя и для себя, то не имъетъ формы (въ томъ первомъ относительномъ смыслъ). Это значить, что только все, участвующее въ красотв, получаетъ (отъ нея) и имъетъ форму, какъ бы ея отпечатокъ, но сама красота свободна отъ формы.

33. Поэтому, когда рѣчь идетъ объ этой (абсолютной) красотѣ, слѣдуетъ отрѣшиться мыслію отъ всякой опредѣленной формы, и не воображать себя предъ глазами никакой такой формы, а иначе легко ниспасть изъ области этой красоты въобласть вещей, называемыхъ прекрасными лишь по нѣкоторому неполному въ ней участію, потому что сама она есть идея свободная отъ формы (είδος ἄμορφον), если только можно принимать ее за идею; достигнуть ея (мыслію) можно не иначе, какъ простерши абстракцію на всякую форму и всю совокупность формъ. И мы обыкновенно въ понятіи (общемъ, родо-

вомъ) различаемъ одинъ элементъ отъ другого (виды рода) какъ напр. различаемъ справедливость отъ умфренности, не смотря на то, что объ онъ одинаково суть ньчто прекрасное (заключаются въ родовомъ понятіи прекраснаго). Точно также, должно полагать, и умъ (высочайшій) когда мыслить, когда полагаетъ какую либо сущность, какъ особенную (не смотря на то, что вствить имъ присуще одно общее-красота), то она отъ этого какъ бы умаляется (какъ часть, взятая изъ цёлаго); а такъ какъ каждая другая такимъ же образомъ полагается, то то же самое (умаленіе, раздробленіе на части, или виды) должно быть и со всею совокупностію сущностей ноуменальнаго міра, не смотря на то, что всё оне имеють из то же время одну (общую) форму (красоты), такъ что эта одна форма оказывается въ нихъ многоразличною (въ каждой изъ нихъ иною). Вотъ почему мысль, достигши даже этого пункта (ума и ноуменальнаго міра), все еще не удовлетворяется и нудится знать, каково же то начало, которое стоитъ еще выше этого міра полнаго красоты и разнообразія, то начало, въ которомъ не можетъ быть никакого многоразличія, и котораго жаждеть душа, сама не умъя сказать, отчего и къ чему у нея эта жажда. Только уже разумъ догадывается и говорить, что это начало есть абсолютно-сущее, и что природа его между прочимъ и потому есть самая совершенная и самая вождельнная (для души), что не имъетъ совствъ никакой формы. Вотъ почему, какъ-бы ни былъ прекрасенъ образъ, являющійся душъ, она обыкновенно за нимъ ищеть еще чего-то другого-того, кто произвель или отпечатльяь этоть образь (то µорффосов). Кромь того, тоть же разумь говорить, что все, имъющее форму, какъ и самая форма, или принявшая форму идея представляетъ начто опредаленное марою, следовательно нечто ограниченное, не самодовлеющее, а потому нъчто не само по себъ прекрасное, а таковое лишь съ нъкоторою примъсью. Поэтому, если ноумены (какъ иден и формы) вследствіе этого только прекрасны, то то начало есть красота абсолютная, верховная какъ бы сверхъестественная (ὑπέρχαλον) и какъ такая, конечно не ограничена мітрой, а если не ограничена мітрой, то (никітмь и начітмь) не формальна и

не есть ни форма, ни идея. Изъ этого следуетъ, что начало первичное или абсолютно первое (τὸ πρώτως καί πρῶτον) не имъетъ никакой формы, никакого облика и что красота, сіяющая въ ноуменальномъ мірѣ, есть отблескъ здѣсь самой природы его, какъ блага. Нъкоторымъ разъясненіемъ и подтвержденіемъ этого положенія можетъ служить наблюденіе надъ отношеніями въ человъческой любви, которое говорить, что пока кто нибудь только глазами видить вив себя чувственный предметъ (фигуру, видъ наружный), дотолъ обыкновенно не чувствуетъ къ нему никакой склонности, никакой любви, которая возникаетъ лишь послъ того, какъ отвлеченный отъ телеснаго предмета безтълесный образъ его задержится въ его единой неделимой душе. Конечно, онъ после этого старается видеть почаще и самый предметъ своей любви, чтобъ успокоить ея волнение и пыль; но какъ только домекнется, что подъ наружною формою кроется нічто боліве свободное отть формы (душа), -- тотчасъ его любовь устремляется сюда съ большею сидою, потому что его любовь, уже въ начал в была какъ бы откликомъ на сумерочный свёть, который теперь направляеть и устремляетъ ее къ полному свъту. Это потому, что формавъ последней инстанціи есть какъ бы следь, или отпечатокъ того начала, которое само не имфетъ никакой формы и которое производить форму не потому, что сама имфетъ ее, а потому, что его дъйствіе простирается на то, въ чемъ есть какая либо матерія (и что, нуждаясь въ формъ, должно быть облечено въ нее); матерія же, понятно, наиболье отдалена отъ него именно потому, что она есть нъчто само-по себъ лишенное даже самыхъ низшихъ формъ. Итакъ, если не матерія составляетъ собственный предметь нашего желанія и нашей любви, а отпечатлівнающаяся въ ней форма, сама матерія получаетъ форму отъ души, которая представляетъ собою форму болъе совершенную и цънную (чемъ тело), если далее умъ (какъ форма души) есть форма еще болье совершенная, чымь душа, то это значить, что (начало высочайшее, высшій предметъ желанія и любви—) сама первооснова всякой красоты (ή τοῦ χαλοῦ πρώτη φύσις) не имбеть никакой формы.

34. Поэтому и наобороть, ничего нёть удивительнаго въ томъ, что это верховное начало, свободное отъ всякой формы, даже ноуменальной, возбуждаеть въ душт неотразимое къ себъ влеченіе и что душа, охваченная любовью къ нему, сама съ своей стороны также (въ стремленіи къ достиженію его и единенію съ нимъ) старается отръшиться отъ всякой формы, даже умственной, чувствуя, что ей невозможно ни узрѣть его, ни согласоваться и соединиться съ нимъ, если ея вниманіе, ея энергія будеть направлена еще и на что либо другое. Въ самомъ дёле, душа должна отрешиться не только отъ всего дурного, но и отъ всего хорошаго, словомъ, ръшительно отъ всего, чтобъ очутиться такъ сказать наединъ съ нимъ (μόνη μόνον), и какъ только это ей удастся, какъ только оно снидетъ къ ней, върнъе, какъ только присутствіе его станетъ явно ей совмъстно съ темъ, какъ она, отрешившись отъ всего окружающаго и украсившись средствами извъстными посвященнымъ (въ мистеріи), станетъ возможно болъе подобною ему, -- она вдругъ узрить его явленіе въ самой себь, и тогда ничто уже не отдъляетъ ее отъ него, тогда она одно съ нимъ, а не двое, такъ что пока она пребываетъ въ немъ, нельзя и отличить ея отъ него; -- нъкоторое подобіе этого столь полнаго единенія представляетъ и земная взаимная любовь, насколько питающіе такую любовь тоже рады-бы слиться оба въ одно существо. Въ этомъ состоянім душа не чувствуетъ даже того, есть ли у нея тело и въ немъ ли она находится, и не думаетъ о томъ, что она такое есть, человъкъ ли, существо ли, или что бы-то не было другое какъ потому, что на это нътъ у нея ни времени, ни желанія, такъ и потому что это значило-бы отвлечь свое вниманіе на низшее; —посл'в долгихъ исканій, очутившись наконецъ въ присутствіи Бога, она его только видитъ, а не себя, не успъвъ даже придти въ себя и сознать, что такое съ нею происходитъ и зная лишь одно, что этого состоянія не промвняла бы ни на что другое въ мірв, даже на все небо, еслибы кто предложиль это ей, потому что уже нъть и не можеть быть блага еще большаго и высшаго (чёмь то, котораго она достигла), и сама она не можеть подняться до чего либо

еще высшаго; --- напротивъ, обратиться ей на что либо иное, какъ бы оно высоко ни было, значило-бы для нея спуститься ниже. Въ этомъ состоянии душа со всею ясностію усматриваетъ и знаетъ одно, что это есть именно то благо, котораго она такъ сильно желала, убъждается лишь въ одномъ, что нътъ и не можеть быть ничего лучшаго и высшаго, и въ этомъ своемъ убъждении не обманывается, потому что нельзя же достигнуть чего либо еще более истиннаго, чемъ сама истина, такъ какъ то, что въ этомъ случат сознаетъ и признаетъ душа, находится на лицо въ ней самой. Впрочемъ, обыкновенно душа говорить и утверждаеть это уже после, а пока длится это состояніе, она лишь переживаеть его въ молчаніи и безмолвін; тъмъ не менъе однако когда она испытываетъ блаженное состояніе и сознаеть, что блаженствуеть, то вибств съ темъ она бываетъ непосредственно увърена, что это не обманъ, не иллюзія, ибо сознаетъ, что если она радуется, то вовсе не отъ чего нибудь похожаго на пріятное щекотанье тіла, а потому, что сама стала такою, какою была некогда, когда наслаждалась такимъ же блаженнымъ состояніемъ. Вотъ почему все, что прежде ей такъ льстило и доставляло удовольствіе, -- власть, сила, красота, ученость, теряетъ теперь для нея всю прелесть, которую все это имбло для нея прежде, пока она не узнала того, что выше всего. Наконецъ, пока душа находится въ этомъ единеніи съ Богомъ и созерцаеть его одного, ей и на мысль не приходить бояться, не случилось бы съ нею что недоброе: она не смутилась бы, если бы даже все вокругъ стало рушиться и гибнуть, лишь бы только она могла пребывать въ единеніи съ нимъ, -- такъ велико блаженство этого единенія.

35. Въ этомъ состоянии душа пренебрегаетъ даже мышленіемъ, которое такъ высоко цёнитъ во всякое другое время, потому что мышленіе есть движеніе, а она не хочетъ теперь быть въ движеніи, а еще болёе потому, что тотъ, котораго она теперь зритъ, сознается ею не какъ умъ (а какъ высшее, чёмъ онъ,—Благо), не смотря на то, что получила возможность созерцать его именно только потому, что сама какъ бы превратилась въ умъ, какъ бы всецёло стала интеллектуализованною

(ююдёюа) и вознеслась всецьло въ ноуменальный міръ. Доколь она находится еще только въ области ума, она конечно созерцаетъ умъ и ноумены, то есть, мыслитъ; но какъ только сподобится узръть самого (высочайшаго) Бога, она отръшается отъ всего прочаго (даже отъ этого ноуменальнаго міра), на подобіе того, какъ посътитель, войдя въ великольпный царскій дворецъ, разсматриваетъ предметы, составляющие его украшение, и любуется ими лишь до техъ поръ, пока не увидить самого царя, а какъ только увидитъ его и сразу замътитъ, что въ сравненіи съ нимъ ничто всв наполняющія его дворецъ статуи, то придя въ восхищение и почувствовавъ, что онъ-то одинъ собственно и заслуживаетъ быть предметомъ его, не обращаетъ уже никакого вниманія на все прочее во дворць, и все время затьмъ уже на одного только царя глядить, не отрывая глазъ, и такъ какъ зръніемъ своимъ долго, безъ перерыва приковывается къ нему, то настаетъ время, когда онъ наконецъ не видитъ его (какъ вившній предметь), когда созерцаніе сливается въ одно съ соверцаемымъ, когда то, что было сначала видимымъ предметомъ для зрителя, теперь становится его внутреннимъ достояніемъ-видініемъ, которое заставляеть его совсемъ забыть то, что прежде онъ видель окружающимь этогъ предметъ. Это сравнение будетъ правильнымъ и вполнт выражающимъ существо дъла, если допустимъ, что царь, являющійся посётителю, есть не человекь, а самь-Богь, который не предъ глазами созерцающаго является, а въ душу его проникаетъ и всю ее собою наполняетъ.

Дѣло въ томъ, что въ самомъ умѣ можно различать двоякую способность, съ одной стороны—мыслительную, которою онъ усматриваетъ то, что въ немъ самомъ находится (идеи), а съ другой ту, которою онъ прозираетъ въ то, что выше его, посредствомъ нѣкоего воспаренія и воспріятія (ἐπιβολῆ τινὶ κα! παραδοχῆ), состоящаго въ томъ, что въ немъ умъ сперва только созерцаетъ (это высшее, какъ внѣшнее), а потомъ созерцаемое дѣлаетъ своимъ внутреннимъ достояніемъ и становится одно съ нимъ; въ созерцаніи перваго рода онъ есть умъ разсуждающій, а въ созерцаніи этого послѣдняго рода онъ есть умъ лю-

бящій, и когда онъ находится въ этомъ состоянін-когда, упиваясь нектаромъ, преисполненный любви, теряетъ разсудительность, то весь отдается этому блаженству до пресыщенія, предпочитая это нетрезвое состояніе состоянію трезвой важничающей разсудительности. И что же, - развъ умъ въ этомъ состояніи различаетъ одно отъ другого и мыслить сперва одно, потомъ другое?-Конечно, нътъ: если бы ему пришлось разсуждать и словомъ выражать свои мысли для наученія кого либо, тогда конечно ему пришлось бы одно за другимъ последовательно передавать; но онъ отъ въчности какъ можетъ мыслить, (то, что составляеть его содержаніе, шдеи), такъ волень и не мыслить, т. е., совсёмъ инымъ образомъ созерцать Бога. Отъ этого созерцанія въ немъ самомъ зарождаются зачатки (сущностей, идей), которыя онъ приводить въ сознаніе и созерцаетъ, словомъ, что называется, мыслитъ, между тёмъ какъ Бога онъ созерцаетъ тою силою, которая составляетъ основу и предположение самаго его мышления. Поэтому-то, когда душа созерцаеть Бога, то присущій ей умь тоже совсемь стушевывается и какъ-будто исчезаетъ, не смотря на то, что, собственно говоря, въ этомъ случав созерцаніе начинается въ умѣ, но такъ какъ оно проникаетъ и въ душу, то тутъ уже происходитъ сліяніе ума и души воедино. Другими словами,тутъ, происходитъ вотъ что: само Благо, какъ-бы распростираясь и носясь надъ умомъ и душею, нисходить въ нихъ, согласно желанію ихъ обоихъ и соединивъ ихъ съ собою воедино, доставляеть имъ въ созерцаніи себя величайшее наслажденіе и блаженство, при чемъ такъ высоко ихъ поднимаетъ, до такой степени восхищаеть, что они не сознають, гдф именно находятся, не знають даже, находятся ли они вообще гдв-бы то пи было и въ чемъ-бы-то ни было. Это и понятно, потому что Благо само нигдъ и ни въ чемъ не находится; само, такъ сказать, ноуменальное пространство имъ объемлется, но оно нигдъ даже въ этомъ пространствъ не заключается. Въ этомъ состояніи душа остается безъ всякаго движенія, потому что и Благу чуждо всякое движеніе, она туть какъ-бы перестаеть быть душою, потому что и Благо не нуждается въ жизни, но

стоитъ выше всякой жизни, перестаетъ быть и умомъ, всецъло уподобляясь и сливаясь съ Благомъ, потому что оно не умъ, а выше ума; наконецъ, собственно говоря, она не мыслитъ самого Блага, потому что въ этомъ состояніи совсъмъ не мыслитъ.

36. Послѣ всего сказаннаго, остальное само собою понятно; однако съ того пункта, котораго мы достигли, не излишне будетъ и нъсколько дальше повести наши размышленія.—Познаніе Блага, или, если можно такъ выразиться, прикосновеніе къ нему (єпафі), есть несомнівню величайшее благо (для нась), и вотъ почему Платонъ называетъ это познание величайшею, самою высшею наукою (μέγιστον μάθημα). Но онъ подъ такою наукою разумбеть не самый акть созерцанія Блага, а то знаніе о немъ, которое должно предшествовать созерцанію. Это знаніе пріобретается частію путемъ аналогіи, частію путемъ негаціи, частію путемъ разсмотрінія того, абстракціи и что происходить (отъ Блага, какъ своей причины), а главнымъ образомъ путемъ методическаго восхожденія по нъкіимъ ступенямъ (ведущимъ къ достиженію Блага) 1). Ступени эти суть: очищенія молитвы, украшенія (добродѣтелью), воспареніе (посл'є отр'єшенія отъ всего чувственнаго) въ міръ сверхчувственный, ноуменальный и стараніе всячески удержаться въ немъ, а затемъ то (описанное выше) угощение дарами и благами этого міра, въ которомъ душа становится разомъ и созерцающею и созерцаемымъ для самого себя и для всего прочаго; пройдя (мыслію и жизнію) чрезъ ступень субстанціи, ума, совершенно живого существа, она наконецъ перестаетъ все это видъть, какъ нъчто внъ себя, и затъмъ приближается къ тому, что стоитъ выше всёхъ ноуменовъ, и освёщаетъ ихъ своимъ свътомъ; тутъ она покидаетъ все то знаніе, которое привело ее сюда, и сосредоточиваетъ свои взоры всецело только на этой красоте, ничего не имееть въ мысли



<sup>1)</sup> Десель Плотинь имветь вы виду начертанный Платономы (Госуд. вн. VI, 510—511) діалектическій методь восхожденія оты условнаго кы безусловному началу (αν υπόθετον), а дальше уже оты себя прибавляеть указаніе на тв способы приближенія кы Божеству и религіознаго общенія сы нимы, которые практиковались еще и вы его время посвященными вы мистеріи. Но они, конечно, хорошо были извѣстны и Платону.

кромѣ ея одной, а потомъ поднятая еще выше какъ бы волною этого самаго ума и носимая ею, она вдругъ усматриваетъ чтото, сама не вѣдая, что и какъ; въ этомъ своемъ видѣніи, она чувствуетъ одно,—что очи ея наполнены свѣтомъ, но внѣ себя чего нибудь другого она не видитъ,—видитъ одинъ свѣтъ и больше ничего; тутъ не то, что на одной сторонѣ свѣтъ, а на другой видимый (при посредствѣ его) предметъ, или особо мыслимая имъ сущность, тутъ на лицо только одинъ свѣтъ—тотъ свѣтъ, отъ котораго потомъ происходитъ и въ которомъ сохраняетъ существованіе все прочее. Этотъ самосущій свѣтъ (прежде всего) раждаетъ изъ себя умъ, но рождая его, самъ не истощается въ немъ и попрежнему пребываетъ въ самомъ себѣ, и только потому, что онъ таковъ, можетъ произвести другой свѣтъ, а будь онъ инымъ, тогда этотъ другой не могъ бы (ни произойти, ни) существовать.

37. Некоторые (философы) полагають, что верховное начало есть мыслящее, но при этомъ не допускають, что его мышленіе простирается и на то, что происходить отъ него и стоитъ ниже его, а другіе утверждають, что его відівніе должно на все простираться, и противоположное этому мнівнію считають нелепымъ 1). Первые, выходя изъ того убъжденія, что нътъ и не можетъ быть ничего высшаго, чъмъ это начало, усвояють однако ему мышленіе и говорять только, что мышленіе его есть мышленіе самаго себя, какъ будто мышленіе можетъ что нибудь прибавить къ его величію, какъ будто для него мыслить составляеть что-то большее, чёмъ быть тёмъ, что оно есть, какъ будто не оно же самому мышленію сообщаетъ все его значение и достоинство. Чему, спрашивается, оно обязано своимъ превосходствомъ (надъ всёмъ)-мышленію ли, или самому себъ? Если-мышленію, то въ такомъ разъ оно само по себѣ не только не есть высшее всего (въ томъ числъ и мышленія), но даже есть низшее, а если-самому себь, то въ такомъ разь оно обладаетъ всею полнотою со-



<sup>1)</sup> Первое митие принадлежить Аристотелю, который полагаль, что предметомъ мишленія высочайшаго ума можеть быть только нічто самое высшее и лучшее, т. е., только самъ-же онъ (άυτόν ἄρα νοεί), а второе есть митие многихъ древнихъ философовъ.

вершенства и прежде мышленія, и, значить, мышленіе вовсе не обусловливаетъ его совершенства. Да и почему непремънно оно должно мыслить, -- ужъ не потому ли, что оно есть актуальная энергія, а не простая потенціальность? Но такъ какъ подъ актуальной энергіей въ отличіе отъ потенціальности разумъется не что иное, какъ субстанція, которая всегда мыслить, то ясно, что кто опредвляеть первое начало какъ энергію, тотъ ео ipso дёлаетъ его составнымъ-состоящимъ изъ двухъ элементовъ-субстанціи и мыпіленія, и такимъ образомъ виъсто того, чтобъ мыслить его, какъ совершенно-простое, прибавляетъ къ нему и нѣчто другое, подобно тому какъ напримёръ говорится, что къ глазамъ должна присоединяться актуальная энергія, эрвнія для того, чтобъ они всегда могли смотреть и видъть. Скажутъ пожалуй, что первое начало есть въ томъ лишь смысль энергія, что эта энергія тождественна съ мышленіемъ; но если такъ, если первое начало есть само мышленіе, то въ такомъ разъ слъдуетъ согласиться, что само мышленіе не мыслить, какъ и само движение не движется. А если стануть настаивать на томъ положеніи, что актуальная энергія есть вмѣстѣ и субстанція и мышленіе, то мы на это скажемъ, что этимъ самымъ допускается уже множествени различіе, тогда какъ первое начало есть абсолютно-простое, и что только уже происходящему отъ него другому началу свойственно мыслить-какъ-бы находить мыслію свою сущность, самого себя, да и то первое начало, ибо только обращая свою мысль на него, созерцая и познавая его, оно становится умомъ въ истинномъ смыслъ слова. Тому же началу, которое есть непроисшедшее, которое не имбетъ ничего ни прежде, ни выше себя, которое отъ въчности есть то, что есть, какая причина или надобность мыслить?! Поэтому Платонъ вполнъ справедливо говорить объ этомъ началъ (Благѣ), что оно выше самаго ума. Въ самомъ дѣлѣ, если бы умъ не мыслилъ, то онъ и умомъ не былъ бы, ибо для принципа, сама природа котораго состоить въ мышленіи, перестать мыслить значить стать неразумнымь, лишеннымь ума, а если какой либо принципъ не имфетъ никакой (вытекающей изъ

природы его) функціи, то нельзя же навязывать ему какую либо опредѣленную функцію и затѣмъ въ виду того, что опъ ея не выполняетъ, укорять его бездѣйствіемъ, упрекать его напр., въ томъ, что онъ совсѣмъ не занимается врачебной практикой. Но верховное начало именно таково, что ему нельзя усвоять никакой функціи, потому что никакая ему не приличествуетъ: довольно ему и самаго себя, нѣтъ смысла искать (въ немъ) чего-то еще иного, кромѣ его, когда оно выше всего; тѣмъ, что оно есть (въ самомъ себѣ), оно довлѣетъ и самому себѣ, и всему существующему.

Профессоръ Г. В. Малеванскій.

(Продолжение будетъ).

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.

(Продолжение \*).

Ко времени судей относится исторія моавитянки Руон. Моавитяне-плодъ кровосмъщенія Лота съ его старшею дочерью (Быт. XIX, 36, 37). Ко времени исхода евреевъ изъ Египта моавитяне были уже идолопоклонниками, и ихъ отношеніе къ своимъ родственникамъ по происхожденію выразилось въ томъ, что дочери Моава склонили израильтянъ къ блудодъянію (Числ. ХХУ, 1) и что они участвовали въ подкупъ Валаама (Второзак. XXIII, 4) для того, чтобы онъ прокляль Израиля. Вследствіе этого Господь Богъ постановиль, что "и десятое покольніе моавитяна не можеть войдти въ общество Господне во въки (Второз. ХХІІІ, 3). Но моавитянка Рубь, какъ повъствуетъ книга, носящая ея имя, не только вошла въ общество Израиля, но и удостоилась стать прабабкою Давида, а черезъ него и праматерью самаго Господа Іисуса Христа. Изъ Евангелія Матеея открывается, что деда Давида-Овида Руеь родила отъ Вооза, который былъ сыномъ блудницы Раави (Равы родила Вооза отъ Салмона). Знаменательно, что вм'ест'в съ запрещеніемъ принимать въ израильское общество моавитянина пом'єщено и запрещеніе вводить въ общество Господне сына блудницы (Второз. XXIII, 2-3). Несомивню, что и ветховавьтный законь допускаль исключенія, и что ничто доброе не гибло вслідствіе его суровых требованій, направленныхъ на искоренение злого. Новъйшая критика однако не по-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г. № 16.

желала пощадить и этого трогательнаго разсказа о благородной моавитянкъ, которая такъ полюбила семью своего мужа, съ которымъ жила на своей-а не на его родинъ, что когда онъ умеръ, непоколебимо ръшила последовать за своей свекровью въ страну Израиля, служить Богу израилеву и быть погребенной въ странъ ея мужа. Теперь говорять, что этотъ разсказъ-не историческое событіе эпохи судей, а вымышленный романъ временъ Ездры и Нееміи, когда гоненіе этихъизраильских вождей воздвигнутое на смешанные браки вызвало будто бы въ средъ Израиля реакцію, и анонимный авторъ написаль эту повъсть съ цълью доказать, что и иноплеменныя женщины могуть быть хорошими супругами. Вымыслъ, конечно, плохое доказательство, и предположение такого вымысла, полагаемъ, плохая гипотеза. Повъсть "Рубь"-времени Ездры-исключительное и потому же сомнительное историческое явленіе, Рубь-дъйствительное историческое лицо-не исключеніе, ей предшествовала Раавь, и тяготеніе Руби къ Израилю, можеть быть, отчасти объясняемо тёми-же мотивами. какіе обратили къ нему Раавь. Рубь-временъ Нееміи для насъ непонятная загадка. Особенно непонятнымъ съ точки зрънія этой раціоналистической гипотезы представляется намъ одно разсуждение въ 1-й главъ. "(Нееминь) сказала (Руеи): вотъ, невъстка твоя возвратилась къ народу своему и къ своимъ богамъ; возвратись и ты вследъ за невесткою твоею. Но Рубь сказала: не принуждай меня оставить тебя и возвратиться отъ тебя; но куда ты пойдешь, туда и я пойду, и гдв ты жить будешь, тамъ и я буду жить; народъ твой будетъ моимъ народомъ, и твой Богъ моимъ Богомъ" (15—16). Для раціоналиста представляется весьма удобнымъ объявить этотъ отрывокъ имфющимъ глубокую древность, когда въ представленіи евреевъ ихъ Богъ, равно какъ и другіе боги замыкались въ опредъленныхъ географическихъ границахъ, предположение чего, повидимому, можно усматривать въ ръчахъ Неемини, но представляется страннымъ влагать такія річи въ уста еврейки послепленной эпохи, когда, по общему мненію, евреи имели монотенстическія воззренія. Вотъ, почему намъ кажется, раціоналистическая теорія происхожденія священнаго текста водитъ насъ въ вопросъ о Руби по нъкоторому безысходному Mы думаемъ, что проще и върнъе разсматривать эту исторію такъ, какъ она разсматривалась издавна. Рубь-это дъйствительно историческое лицо, прабабка Да-Нееминь действительно сказала то, что сказала. Только слова ея служать не выраженіемь віры, называемой теперь географическимъ монотеизмомъ или генотеизмомъ, а признаніемъ историческаго факта-часто очень печальнаго. Cuius regio, eius religio. Тысячи побужденій заставляють человека принимать исповедание той страны, въ которой онъ живетъ: невозможность служить Богу по своимъ обрядамъ, тяжесть положенія религіознаго отщепенца и т. д. Нееминь и усматривала для Руен печальную необходимость подчиниться этому печальному закону. Не Рубь-надо полагать-поняла истину въры Израиля, какъ ее понимали и принимали лучшіе сыны и дочери и другихъ народовъ-и вошла въ составъ общины Израиля.

Религія Израиля—по самому существу своему—могла привлекать только лучшихъ людей, она очень много требовала отъ человѣка и сурово подавляла низшія влеченія его чувственной природы. Это послѣднее тяжелѣе для человѣка самыхъ трудныхъ обрядовъ. Вотъ почему и сами израильтяне очень часто и въ большомъ количествѣ уклонялись отъ путей Господнихъ, и вотъ почему, если иноплеменникъ или иноплеменница обнаруживали сознательную и твердую рѣшимость вступить въ общину Израиля, они обыкновенно оказывались свѣтлыми личностями, ибо ихъ могла привлекать къ закону израилеву только правственная сила закона.

Усмотръть и оцънить ее было нелегко. Израильтянинъ эпохи судей являлся двойственнымъ въ глазахъ окрестныхъ народовъ. Народы эти, конечно, слышали и знали, какъ Господь вывелъ евреевъ изъ земли египетской и что сдълалъ Господь для Израиля, народы эти имъли возможность узнать законъ израилевъ и познакомиться съ высокими личностями, въ высокой мъръ осуществлявшими тяжелыя требованія этого закона. Но эту идеальную сторону Израиля окрестнымъ народямъ приходилось разсматривать сплетенною съ такою реальною дъйствитель-

ностью, которая бросала на нее очень мрачную твнь. Израильтяне стояли низко въ культурномъ отношении, они жили, враждуя одни племена съ другими, и по отношению къ окружающимъ народамъ они часто обнаруживали рабскую готовность усвоять ихъ обычаи, платить дань ихъ порокамъ. Трудно было при такихъ условіяхъ для жителя Геом или Раббы утвердиться въ мысли, что Израиль, действительно, народъ Божій. Въ эпоху царей положение дела стало меняться. Израиль началъ становиться политически и нравственно крыпче, его темныя стороны становились мене заметны, между темь окрестные народы не только не крыпли и не усиливались, но ныкоторые изъ нихъ повидимому исчезали и вымирали совстмъ. Въ дарствованіе Саула это новое положеніе вещей не выступаеть замѣтнымъ образомъ. Начавши блестящее свое царствованіе, первый царь затёмъ вскорё уклонился оть божественныхъ повельній, забольль и остатокъ жизни провель въ томъ, что боролся съ тенями, созданными собственнымъ воображениемъ. Однако и въ его дни, мы видимъ, Израиль выступаетъ изъ своихъ предъловъ уже какъ карающій злыхъ и милующій добрыхъ изъ иноплеменниковъ: Саулъ поразилъ амаликитянъ, но позаботился о спасеніи кенеянъ (1 Цар. XV, 6-7). Но значеніе Израиля для окрестныхъ народовъ-мы видимъ-широко расширилось со дней Давида. Прежде еще, чъмъ стать царемъ, во время своихъ печальныхъ скитаній вследствіе преследованій Саула, Давидъ былъ въ спошеніяхъ съ моавитянами (1 Цар. XXII, 3-4) и съ филистимлянами (1 Цар. XXVII), онъ расширилъ ихъ, ставъ царемъ,

Исторія Давида показываеть намъ, что во время этого царя иноплеменный элементь въ значительномъ количествѣ вошелъ въ составъ Израиля, и что этотъ остатокъ хананеевъ по своимъ нравственнымъ качествамъ иногда могъ быть образцомъ и для израильтянина. Укажемъ два такихъ примѣра: Урія—хеттеянивъ и Орна-іевусеянинъ. Урія счелъ для себя нравственно непозволительнымъ спать подъ кровлею своего дома (2 Цар. XI, 11), когда ковчегъ (Божій) находился въ открытомъ полѣ, и судъ Божій жестоко покаралъ богоизбраннаго царя (2 Цар. XII) за его коварный поступокъ съ честнымъ и храбрымъ хет-

темниномъ. Орна ісвуссянинъ (2 Цар. XXIV, 16-24) обнаружилъ полную готовность отдать принадлежащее ему мъсто для устроенія жертвенника Господня и дать все нужное для жертвы. Знаменательно также, что ковчегъ Господень прежде, чъмъ быть перенесеннымъ въ Герусалимъ, оказывается въ домъ Аведдара геоянина (филистимлянинъ), и вместе съ ковчегомъ на домѣ Аведдара почило благословение Божие (2 Цар. VI, 10-11; Парадип. XIII, 13-14). Самого Давида мы видимъ постоянно окруженнымъ иноземцами. Особенно выступаетъ филистимскій элементъ. Во время возстанія Авессалома мы видимъ, "всѣ Хелеееи и всв Фелефеи, и всв Геояне до шестисотъ человъкъ, пришедшіе вмістів съ нимъ изъ Геоа, шли впереди царя" (2 Пар. XV, 18) и на предложение царя геоянамъ оставить его въ несчастіи Еооей геоянинь сказаль: "живъ Господь, и да живетъ господинъ мой царь, где-бы ни былъ господинъ мой царь, въ жизни ли въ смерти, тамъ будетъ и рабъ твой" (ibid. 21). Съ филистимлянами вообще въ эту пору отношенія повидимому стали дружественными (3 Цар. 11, 39-40). Но Давидъ стремился установить таковыя и съ другими окрестными народами, онъ бралъ женъ иноплеменницъ (2 Цар. III, 3) и отдаваль родственных ему лиць въ замужество за иноплеменниковъ (1 Парал. II, 17 и 2 Цар. XVII, 25). Не по его винъ ему пришлось вести борьбу съ аммонитянами и моавитянами. Давидъ установилъ сношенія съ финикіянами. Кто знастъ, можетъ-быть для духовнаго развитія человъчества эти сношенія им'єли гораздо большее значеніе, чімъ обыкновенно предполагають? Съ внёшней стороны еврейско-финикійскій союзъобыкновенно разсматривается, какъ актъ обоюдно мудрой политики и у израильтянъ и финикіянъ не было никакихъ причинъ для столкновенія. Даже въ самую блестящую эпоху своего суще-ствованія, евреи никогда не могли им'єть мысли совершить нападеніе на финикійскіе города, которые были окружены кръпкими стънами, владычествовали надъ моремъ и для которыхъ не былъ страшенъ голодъ. У евреевъ не было армін и ямъ совершенно было неизвъстно искусство осады для того, чтобы отважиться на предпріятіе, предъ которымъ отступили громадная армія и машины Ассиріи. Съ другой стороны, фи-

никіяне, предъ которыми для эксплоатаціи открывались безграничныя пространства запада, никогда не думали завоевывать Сиріи, имъ было достаточно, что для нихъ тамъ были открыты рынки и что караваны тамъ могли проходить свободно. Ближайшій союзь съ царствомь іудейскимь представляль имъ всв эти выгоды, онъ одновременно защищалъ ихъ и отъ наступленія филистимлянь и оть нападеній народовь пустыни. Еврейскій народъ и какъ потребитель, и какъ производитель былъ кліентомъ, отъ котораго можно было только получить пользу. Всѣ произведенія искусства-одежду, драгоцѣнности, домашніе предметы, оружіе, утварь финикіяне могли сбывать израильтянамъ, въ обмѣвъ на эти мануфактурный издѣлія еврен доставляли имъ хлібныя растенія, плоды, палестинскій скотъ. бальзамъ теплой іорданской долины, рабовъ обоихъ половъ... 1). Но это одна сторона дъла. Въ немъ есть другая. Финикіяне были космополитами древняго міра, они посъщали и острова Британіи, и Галлію, и Италію, и Африку. Они привозили въ эти страны и вывозили изъ нихъ разныя произведенія природы и рукъ человъческихъ. Развозили и привозили они и нъчто иное: духовную культуру. Они знакомили востокъ съ западомъ и западъ съ востокомъ. Люди разныхъ странъ узнавали, благодаря финикіянамъ, религіи и върованія народовъ всего культурнаго міра. Религію финикіянъ характеризують различно, въ ней видять модификацію ассиро-вавилонской религіи, семитическую религію, ее называють нікоторые монотеистическою, нівкоторые іерархическимъ политеизмомъ, но думаемъ, что не можетъ быть никакихъ сомнъній въ томъ, что она представляла образецъ самаго пестраго и широкаго синкретизма. Мы находимъ въ ней и вааловъ и Эль Шаддаи (гремящій) и Адонаи (Адонисъ, онъ-же Таммузъ) и Астарту и Оаннеса (вавилонск.) и Мелькарта, напоминающаго о Гераклъ. Финикійскіе храмы имъли видъ и расположение совершенно такие-же, какие имъли храмы Египта. Ихъ прямо называють копіями последнихъ. Но кроме храмовъ у нихъ были бетили и имъ приписываютъ даже тотемизмъ. Финикія была въ нѣкоторомъ смыслѣ религіознымъ музеемъ, и финикійскіе моряки могли много поразсказать о

Perrot et Chipier, L'Histoire de l'Art IV, p. 142.

различныхъ религіяхъ народамъ, съ которыми они имёли дело, они могли разсказать объ Ісговъ и объ евреяхъ, равно какъ и объ Озирисв и Аписв и поселендамъ Тибра и Роны, и сввернымъ африканцамъ, и жителямъ Британіи. Слушали ли ихъ? Отвътъ на этотъ вопросъ мы должны искать во внъбиблейскихъ источникахъ. Но въ Библіи-въ встхомъ и новомъ завѣтѣ (Ме. XV, 22-28; Лк. IV, 25-26; X, 14)-мы находимъ указанія, что къ самимъ финикійцамъ проникала вера Библіи, семена откровенія встречали здёсь иногда благодатную почву и давали плоды. Синкретизмъ финикійской религіи, не быль синкретизмомъ каждаго финикійца, изъ обширнаго пантеона боговъ, который предлагала Финикія своимъ сынамъ, каждый выбираль тёхъ, которые наиболёе отвёчали его стремленіямъ и правственной настроенности. Должны были находиться чистыя сердца, которыя отдавали свое почитание Богу израилеву. Между финикіянами и евреями заключались брачные союзы (3 Цар. VII, 13—14), и въ важитишемъ религіозномъ дёлё евреевъ-построеніи храма принимали дёятельное участіе финикійскіе рабочіе (3 Цар. У, 6, 18).

По совершеніи этого діла, мы видими, преемники Давида -мудръйшій царь израиля сознательно исповыдуеть ту пыль. которой до того времени безсознательно служили евреи. Къ пространной молитей, которую Соломонъ произнесъ при торжествъ осващенія храма, онъ говориль, между прочимъ, слъдующее: "если и иноплеменникъ, который не отъ Твоего народа Израиля, придетъ изъ земли далекой ради имени Твоего-ибо они услышать о Твоемъ имени великомъ и о Твоей рукъ сильной и о Твоей мышцѣ простертой, и придетъ онъ и помолится у храма сего, услышь съ неба, съ мъста обитанія Твоего, и сдълай все, о чемъ будетъ взывать къ Тебъ иноплеменникъ, чтобы всв народы земли знали имя Твое, чтобъ боялись Тебя, какъ народъ Твой Израиль, чтобы знали, что именемъ Твоимъ называется храмъ сей, который я построилъ". (3 Цар. VIII, 41-43; ср. 2 Парал. VI, 32-33). И свою молитву царь заключилъ такъ: "и да будутъ слова сіи, которыми я молился (нынѣ) предъ Господомъ, близки къ Господу Богу нашему день и ночь, дабы Онъ дълалъ, что потребно для раба Своего, и что потребно для народа Своего Израиля изо дня въ день, чтобы всѣ народы познали, что Господь есть Богъ и нѣтъ кромѣ Его; да будетъ сердце ваше вполнѣ предано Господу Богу нашему, чтобы ходить по уставамъ Его и соблюдать заповѣди Его, какъ нынѣ" (ibid. 59—61). Идеалъ царя несомнѣнно былъ тотъ, къ осуществленію котораго человѣчество направлялось волею провидѣнія. Всѣ народы должны познать истиннаго Бога, молитвы всего человѣчества должны обратиться къ іерусалимскому храму.

Молитва царя была услышана. Изъ Х гл. 3 кн. царствъ мы узнаемъ, что уже къ нему за тысячу лётъ до Р. Х. приходили изъ разныхъ странъ послушать его и поучиться отъ мудрости его. "И всѣ (цари) на землѣ искали видѣть Соломона, чтобы послушать мудрости его, которую вложиль Богь въ сердце его. И они подносили ему, каждый отъ себя, въ даръ: сосуды серебряные и сосуды золотые, и одежды, и оружіе, и благовонія, коней и муловъ каждый годъ" (24-25). Какая мудрость влекла этихъ владыкъ въ столицу Израиля? Древніе не интересовались и не ценили ту мудрость, которая объясняетъ великое изъ малаго, звъздное небо изъ движенія атомовъ, переселенія народовъ недостаткомъ хліба, древніе, напротивъ, искали въ маломъ видъть отражение великаго, ничтожныя явленія представлялись въ ихъ глазахъ символомъ великихъ истинъ, въ щелестъ травы они хотъли находить знаменательныя пророчества. Будучи крайне наивны въ своихъ частныхъ сужденіяхъ, древніе въ общемъ гораздо лучше и глубже, чемъ новые, понимали, что міръ есть тайна и что откровеніе этой тайны можетъ быть подано только свыше. Соломонъ, въ глазахъ древнихъ, не могъ казаться человъкомъ, пріобрътшимъ знанія и мудрость путемъ собственныхъ усилій и обязаннымъ своимъ духовнымъ богатствомъ исключительно самому себъ, они должны были видъть въ немъ человъка, одаренняго свыше, и никакъ нельзя ошибиться, предположивь, что разговоры царей съ Соломономъ вращались около въчныхъ истинъ-Бога, путей провидънія, образа поведенія людей, и Богопросвіщенный царь указываль своимъ собесъдникамъ ключъ къ разръшенію ихъ вопросовъ и сомнъній въ истинахъ откровенія. Такая мудрость заключается

въ священныхъ книгахъ, съ которыми преданіе обыкновенно связываеть имя Соломона. Мы знаемъ, что некоторыя изъ этихъ произведеній на самомъ дёлё поздняго происхожденія—книга премудрости Соломоновой (написанная по гречески) памятникъ 1-го стольтія, но мы думаемъ, что духъ, которымъ проникнуто это произведение, есть духъ Соломоновъ. Книга достойна, скажемъ словами почившаго московскаго святителя (Филарета), имени ея автора. Несомн'внность бытія Божія, объясненіе возникновенія ложнаго Богопочитанія, нравственныя обязанности царей, въчныя правственныя истины (предметы содержанія книги премудрости Соломоновой) не были ли вмёстё и предметами бесъдъ Соломона съ царями? Все это-развитие и раскрытие положеній, которыя мы находимъ уже въ Притчахъ и Екклезіастѣ (см. Притч. VIII, 12, 15, 16; XX, 27 и т. д.). Раціоналистическая критика отвергаетъ принадлежность этихъ книгъ —равно какъ и пъсни пъсней—Соломону. Конечно, притчи въ точъ видь, въ какомъ онъ существують теперь, не могутъ всецьло принадлежать знаменитому сыну Давида (см. ХХУ, 1; ХХХ, 1; ХХХІ, 1). Объ авторъ книги Екклезіастъ писаніе не даеть прямыхъ указаній. Но для того, чтобы отвергнуть ихъ принадлежность Соломону всецьло, нужно стать въ противорвчіе съ Св. Писаніемъ (З Царств. ІУ, 32; Притч. І, 1; Х, 1), съ преданіемъ и нужно игнорировать соотвѣтствіе содержанія этихъ книгъ съ политикою мудраго царя. Соломонъ имълъ космополитическія тенденцій, онъ стремился стать всечелов вкомъ, и Божественный Промыслъ избраль его согласно съ его характеромъ орудіемъ для возвъщенія истинъ общаго характера-доступныхъ и въ Ветхомъ Завътъ пониманію и ічдея и еллина.

Въ ряду тёхъ лицъ, которыя предпринимали путешествія въ Іерусалимъ для поучительныхъ бесёдъ съ его мудрымъ царемъ, Библія особеннымъ образомъ отмёчаетъ царицу савскую. Кто и откуда она была? Была ли она царицей сабеевъ изъ южной Аравіи (по арабскимъ преданіямъ) или изъ Абиссиніи (Іосифъ Флавій называетъ ее царицей Эвіопіи и Египта. Antiquit. VIII, § 5), она во всякомъ случат была издалека и изъ народовъ чуждыхъ и ея сношенія съ Соломономъ происходили на почвт религіозно-философской. Свои впечатлѣнія отъ бесёдъ съ ца-

ремъ она выразила въ следующихъ словахъ: "верно то, что я слышала въ землъ своей о дълахъ твоихъ и о мудрости твоей; но я не върила словамъ, доколъ не пришла, и не увидъли глаза мои: и вотъ, мнъ и въ половину не сказано: мудрости и богатства у тебя больше, нежели какъ я слышала. Блаженны люди твои и блаженны сіи слуги твои, которые всегда предстоятъ предъ тобою и слышатъ мудрость твою: Да будетъ благословенъ Господь Богъ Твой, Который благоволилъ посадить тебя на престолъ израилевъ! Господь по въчной любви своей къ Израилю, поставилъ тебя царемъ-творить судъ и правду" (3 Цар. Х., 6-9). Должно полагать, что эти впечатлёнія не были единоличными, но въ нихъ уже слышится исповъданіе, произносимое лучшими людьми изъ непринадлежавшихъ къ церкви, что истина находится въ церкви-въ Богоизбранной общинъ израилевой. Замътимъ, что это исповъдание произносится за тысячу льтъ до Р. Х., за сотни льтъ до появленія Зороастра, Конфуція, Сакъямуни и до расцвъта греческой философіи. Уже въ этой отдаленной древности истина вовсе не скрывалась подъ спудомъ, но отъ того центра, гдф она лила свътъ, люди направлялись къ периферіи, и ея голосъ и ея свътъ становились для нихъ невоспринимаемыми. Въ словахъ Библіи о томъ, что слава Соломона распространялась по всей землъ, въдь нътъ нужды видъть крайнюю гиперболу. Хирамъ тирскій -быль съ нимъ въ союзъ, а моряки Хирама ъздили по всему міру. Самъ Соломонъ завель обширныя международныя сношенія. Мы, между прочимъ, читаемъ, что корабль Хирамовъ привезъ ему много драгоцъпностей изъ Офира (3 Цар. ІХ, 28; Х, 11). Этотъ Офиръ искали въ разныхъ местахъ. Если справедливо предположение, что Офиръ есть Абира (страна пастуховъ) городъ при устьи Инда, то тогда, значить, "подданные Соломона" (3 Цар. IX, 27) проникали въ страну, гд виослъдствіи распространились буддизмъ и затъмъ браманизмъ, за стольтія до Будды и развитія браманской системы. Соломонъ заводилъ сношенія съ народами земли посредствомъ флота и каравановъ и старался упрочить сношенія съ сосёдними государствами посредствомъ браковъ. Священный историкъ особенно отмечаетъ женитьбу Соломона на дочери фараона. Повидимому его тесть-одинъ изъ последнихъ представителей ХХІ-й династіи (Пинотемъ вфроятнье, чымь Писовхань). Египетская принцесса, видно, доставляла Соломону не мало хлопотъ, онъ построилъ для нея особенный домъ (3 Цар. ІХ, 24 2 Парал. VIII, 11). Эта заботливость, полагаемъ, указываетъ на высокое значение этой принцессы, на то, что она была близка сердцу Фараона (положение дочерей ассиро-вавилонскихъ царей, которыя выходили за фараоновъ было незавиднымъ, какъ это заставляють думать таблицы Тэль-Эль-Амарны), близкія сношенія съ фараономъ долженъ быль им'єть и Соломонъ. Имълъ Соломонъ и другихъ женъ иноплеменницъ, и его преемникъ Ровоамъ былъ рожденъ отъ Наамы-дочери царя аммонитскаго (3 Цар. XIV, 21, 31; 2 Парал. XII, 13). Но жены оказались вреднъе флота. Теоретическая мудрость царя, помогавшая ему руководить другихъ и направлять ихъ къ истинъ, не удержала въ истинъ его самого. Онъ, молившійся о томъ, чтобы свътъ откровенія распространился до предъловъ земли, самъ кончилъ темъ, что началъ содействовать потемненію его и въ Іерусалимъ. Виъстъ съ иноплеменными женами въ изранль проникли и капища Хамосу и Молоху и служение Астартъ и Милхому (3 Цар. XI, 7, 8), и самъ царь служилъ имъ и дълалъ неугодное предъ очами Господа. Нравственная сила царя оказалась гораздо ниже его мудрости, и онъ на соблазнъ многимъ-въ угоду женской любви-кадилъ тому, во что самъ несомивнно не вврилъ. Фактъ этотъ даказываетъ, что религіозныя върованія за 1000 льть до Р. Х. не пріурочивались на самомъ деле къ географическимъ границамъ, что принципъ cuins regio, eius religio не быль безусловно всесилень, религіозно-вірованія взаимно проникали. Но если къ Израилю проникали языческія вфрованія, то и израильскія могли проникать къ язычникамъ, когда худшіе элементы Израиля обращались къ Молоху и Астартъ, лучшіе изъ язычниковъ могли обращаться мыслію и сердцемъ къ Богу небесъ-Ісговъ. Иноплеменники, которые по закону должны были становиться частью Израиля, на самомъ дёлё, являясь въ Израиле, иногда приносили съ собою своихъ боговъ. Но мы имъемъ твердыя основанія думать, что эти боги, въра въ нихъ и связанный съ нею культъ держались недолго у пришельцевъ израилевыхъ. Изъ всъхъ народовъ евреи, кажется, обладали наибольшею способностью оставаться самими собой на чужбинъ. Поэтому о нихъ естественнъе всего предполагать и это—какъ увидимъ мы далѣе—подтверждается свидътельствами, что они несли съ собой религіозную пропаганду за границы Израиля. Но иноземный элементъ, вступившій въ Израиль, вліялъ на него не долго и въ послъдующемъ слился совсѣмъ съ Израилемъ и его религіею. Между тъмъ этотъ элементъ былъ очень и очень не незначителенъ. Вторая книга Поралипоменонъ (II, 17) даетъ намъ относительно него слъдующее сообщеніе: "И исчислилъ Соломонъ всъхъ пришельцевъ бывшихъ тогда въ землъ израилевой послъ исчисленія ихъ, сдъланнаго Давидомъ, отцомъ его,—и нашлось ихъ сто пятьдесятъ три тысячи шестьсотъ".

Со смертью Соломона кончилось единство Израиля. Нарство раздълилось на два, этотъ политическій переворотъ сопровождался важными религіозными последствіями: политическое раздъленіе повлекло за собою раздъленіе религіозное. Царь израильскій Іеровоамъ для того, чтобы его подданные не ходили въ Іерусалимъ на поклоненіе Іеговъ, создалъ культъ тельцевъ въ Веоиль и Дань, устроиль высоты, установиль свои праздники и свое священство (3 Цар. XII). Какъ мы видимъ изъ дальнъйшаго повъствованія (наприм. XIII, 6), Іеровоамъ не думаль отрекаться отъ Ісговы, но онъ решилъ самосозданнымъ культомъ замънить культъ богоутвержденный. Онъ внесъ много произвольнаго въ религіозную практику, но онъ повидимому мало коснулся религіознаго ученія. Однако, такъ какъ многіе знакомятся прежде всего и больше всего съ ученіемъ по обрядамъ, то, понятно, что нововведенія въ царствъ израильскомъ сопровождались пагубными последствіями. Нечто подобное, надо полагать, происходило и въ Гудев. Для израильскаго царя религіозная реформа, можетъ быть, потому представлялась дъломъ легкимъ, что онъ самъ уже раньше, чвиъ сталъ царемъ, жилъ нъкоторое время въ чисто языческой атмосферъ Египта (ХІ, 40-41). Первые преемники Соломона въ Іудев съ материнской стороны тоже были языческого происхожденія: Ровоамъ — сынъ аммонитянки, его преемникъ Авія былъ

сыномъ Маахи, дочери Авессалома, внучки царя герарскаго (XV, 2). Они не ходили путями правыми (XV, 3). Такимъ образомъ, носители власти въ Іудев и Израилъ не были представителями чистаго истиннаго Богопочитанія, вслёдъ за ними, конечно, многіе уклонялись отъ путей правыхъ, но за этимъ нечестіемъ, которое явно и грубо выставляло себя на свътъ, въ тени скромно жило много благочестивыхъ (XIX, 18). Однако и нечестіе встръчало себъ явное и смълое противодъйствіе со стороны пророковъ, и въ деятельности этихъ пророковъ уже совершенно явно раскрывается условность еврейскаго націонализма, раскрывается истина, что Богъ израилевъ есть Богъ всѣхъ народовъ и что обособленіе Израиля имѣло своею цѣлію и благо и этихъ народовъ, а не благо только Израиля. При первыхъ израильскихъ царяхъ мы встречаемъ пророковъ обличителей нечестія этихъ царей (XIII и XIV гл.), но по ифрф того, какъ исторія подвигается далье, мы видимъ, пророки начинаютъ дъйствовать на болье широкой арень, и ихъ рычи и дъла, оказывается, имъютъ въ виду благо не одного Израиля. Это прежде всего открывается намъ въ дѣятельности Иліи и затъмъ Елисея.

Профессорг С. С. Глаголевг.

(Продолжение будетъ).

## Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

ПЕРЕВОДЪ СЪ ЛАТИНСКАГО.

#### Отъ переводчика.

Изъ 11-ти томовъ Кузеновскаго изданія (1824—6 г.) трудовъ Лекарта русская публика до сихъ поръ можетъ читать на своемъ родномъ языкъ только незначительную часть перваго тома-его "Разсужденія о методв". Этоть трудь самый ранній изъ всъхъ трудовъ Декарта, въ которомъ онъ и не задавался цёлью изложить съ надлежащею полнотою свои взгляды, существуетъ даже въ двухъ переводахъ: Скіады-1873 г. и Любимова 1886 г. Все остальное и более существенное, писанное Декартомъ или на латинскомъ или на французскомъ языкъ. для большинства русской публики остается недоступнымъ въ подлинникъ. Между тъмъ, если вообще нужно считать большимъ ущербомъ для философскаго образованія необходимость читать философскія системы въ изложеніяхъ разнаго рода "курсовъ", то о Декартъ это нужно сказать въ особенности. Въ высшей степени содержательная его система вылилась у него въ необыкновенно цельную, строго последовательную, а потому очень ясную и удобную для воспріятія форму. А неизб'єжная сухость краткаго изложенія или даже обширнаго обследованія не можетъ не сделать её и боле темною и мене интересною. Впрочемъ, и литературу о Декартъ у насъ нельзя назвать богатой. Въ дополнение къ указаніямъ, сделаннымъ на этотъ счетъ въ "исторіи новой философіи" Фалькенберга отмътимъ: Фулье, Декартъ, пер. Татариновой подъ ред. Н. Я. Грота.

Біографическій очеркъ Паперна: Декартъ, его жизнь и философская дѣятельность 1895 г. Серебренниковъ. Ученіе Локка о прирожденныхъ началахъ знанія и дѣятельности. Стр. 80—138. 1892 г. Трехсотлѣтній юбилей со дня рожденія Декарта, исполнившійся въ 1896 г., далъ еще нѣсколько статей: Н. Гротъ. О жизни и дѣятельности Декарта. Вопросы Фил. и Псих. кн. 35. Н. А. Умовъ. Значеніе Декарта въ исторіи физическихъ наукъ. Вопр. Ф. и П. кн. 34. Л. М. Лопатинъ. Декартъ, какъ основатель философскаго и научнаго міросозерцанія. Ібід. Серебренниковъ. Декартъ и его философія. Хр. Чт. 1896 г. кн. ІІ-я. Указаніе на иностранную литературу можно найти у Фалькенберга и Паперна.

Здёсь мы предлагаемъ переводъ "Размышленій о первой философін", самаго главнаго метафизическаго изследованія Декарта, о которомъ справедливо можно сказать, что въ немъ находится ключъ къ уразумёнію всей его философіи. Къ этому сочиненію, вышедшему на латинскомъ языке въ 1641 г., самимъ Декартомъ были приложены: посвященіе его теологическому факультету Парижскаго университета, предисловіе и краткій обзоръ (Synopsis) следующихъ шести размышленій. Здёсь переведены и эти добавочныя части, какъ необходимыя для уясненія той задачи, которая предносилась автору "Размышленій", и тёхъ цёлей, какія онъ преследовалъ здёсь.

# Рене Денартъ мудрѣйшимъ и славнѣйшимъ мужамъ, денану и докторамъ священнаго теологическаго Парижскаго факультета.

Столь законная причина побуждаетъ меня представить вамъ это произведение и столь-же законную, я върю, будете имъть вы, по ознакомлении съ содержаниемъ моего труда, взять его подъ свою защиту, что я не нахожу возможнымъ какъ-нибудь лучше отрекомендовать его здъсь Вамъ, какъ только вкратцъ пересказавши, къ чему я въ немъ стремился. Изъ всъхъ тъхъ вопросовъ, которые должны быть раскрываемы скоръе при помощи философіи, чъмъ богословія, два—о Богъ и о душъ я считалъ по преимуществу таковыми. Ибо если намъ върующимъ достаточно върить, что душа не умираетъ съ тъломъ и

что Богъ существуетъ, то невърующимъ, кажется, невозможно преподать сколько нибудь религіи, и даже какую-либо нравственную добродътель, если предварительно не докажемъ имъ эти два положенія путемъ естественнаго разума. И какъ часто въ этой жизни предлагають большую награду порокамъ, чёмъ добродътели, какъ немногіе предпочитаютъ честное полезному, если не боятся Бога и не ожидають другой жизни. Хотя правда вообще должно верить въ существование Бога, потому что этому учить св. Писаніе, и наобороть-св. Писанію нужно върить, потому что оно дано Богомъ; въра есть даръ Божій и Онъ, давши благодать въры въ остальное, можетъ даровать намъ въру и въ собственное свое существование. Однако нельзя предложить этого невърнымъ, потому что они сочтутъ это логическимъ кругомъ. Я замътилъ даже, что не только Вы и прочіе богословы утверждають возможность доказыванія существованія Бога естественнымъ разумомъ, но и изъ св. Писанія слідуеть, что познаніе Его легче познанія многихь сотворенныхъ вещей и вообще такъ легко, что не имфющіе его повинны. Это ясно изъ следующихъ словъ Прем. 13 (ст. 8-9): дно и они неизвинительны; если они столько могли разумьть, что въ состояніи были изслідовать временный міръ, то почему они тотчасъ не обръли Господа Его." И къ Рим. гл. І таковые называются "безотвътными"; тамъ-же словами: "что можно знать о Богъ, явно для нихъ", намъ показано, что все доступное познанію въ Богѣ можетъ быть открыто соображеніями нашего ума. Поэтому я счель умъстнымь изследовать, какимъ образомъ и какимъ путемъ Богъ познается легче и върнъе, чъмъ обыденныя вещи (res seculi). Что же касается души, то многіе считають, что не легко изследовать ея природу. а некоторые даже осмелились утверждать, что человеческія соображенія уб'ядають въ ея уничтоженіи вм'яст'я съ тыломъ и что одна только въра научаетъ противному. Однако такъ какъ таковыхъ осуждаетъ Латеранскій соборъ. бывшій при Львъ Х, въ 8 своемъ засъданіи, и часто поручаетъ христіанскимъ философамъ разрушать ихъ доводы и доказывать истину по мъръ возможности, то я не поколебался взяться за это. Кром' того, я знаю многихъ нечестивцевъ, которые только потому не хотятъ вфрить въ существованіе Бога и признавать

различіе между душой человъка и теломъ, что еще никто, говорять они, до сихъ поръ не могъ этого показать. Я никакъ не согласенъ съ ними и, наоборотъ, думаю, что почти всъ соображенія, кои по поводу этихъ вопросовъ были приведены великими людьми, имфютъ силу доказательствъ, когда они достаточно поняты. И я убъжденъ, что едва ли можно представить тутъ еще какія нибудь соображенія, никъмъ ранъе не приводимыя. Однако ничего, полагаю, не можетъ быть полезнъе въ философіи, какъ старательно находить наилучтія всъхъ ихъ и стольже тщательно и ясно излагать, чтобы для всъхъ на последующее время они имели значение действительныхъ доказательствъ. Такъ какъ къ тому-же некоторые, коимъ извъстно было, что я нашелъ методъ-(не новый, конечно, потому что нътъ ничего древнъе истины) --- для разръшения всякихъ трудпостей въ наукахъ, всячески потребовали этого отъ меня, видя, что я счастливо пользуюсь имъ въ другихъ вопросахъ, то я счель своимъ долгомъ попытаться и въ этомъ случать. Все же, что я могъ сделать, содержится въ этомъ трактать. Я не пытался собрать въ немъ всф разнообразные доводы, какіе могуть быть представлены для доказательства поставленныхъ вопросовъ, ибо это оказывается и не стоющимъ труда, какъ если бы ни одинь изъ нихъ пе оказывался върнымъ. Я изложиль только главные и выдающеся, но такъ, что уже осмъливаюсь ихъ предлагать какъ очевиднъйшія и върнъйшія доказательства. И прибавлю даже-они таковы, что не признаю возможнымъ для ума человъческого иного пути, по которому можно было бы найти лучшія. (Необходимость и слава Бога, къ которой здёсь все направляется, заставляетъ меня нёсколько свободне говорить о моихъ доказательствахъ, чёмъ это позволяеть моя привычка). Впрочемъ, хотя я считаю ихъ върными и очевидными, однако я не убъжденъ, что они доступны усвоенію всіхъ. Но какъ въ геометріи многое, написанное Архимедомъ, Аполлоніемъ и Паппомъ, хотя и считается даже очевиднымъ и върнымь, потому что не содержитъ ръшительно ничего, что, разсматриваемое отдёльно, не было бы легко понято, и ничего, въ чемъ недоставало бы точной связи следствія съ посылками, однако, такъ какъ написанное-длинновато и требуеть отъ читателя большаго вниманія, оно понимается очень немпогими; такъ и я, хотя считаю тѣ доказательства, коими пользуюсь, равными по достовърности и очевидности геометрическимъ или даже превосходящими ихъ, однако боюсь, что многіе не будуть въ состояніи достаточно воспринять ихъ, какъ потому, что они длинны и зависятъ другъ отъ друга, такъ особенно потому, что требуютъ ума, вполнъ свободнаго отъ предубъжденій-такого, который легко освобождался бы отъ вліянія чувствъ. И, конечно, не многіе въ міръ способны къ метафизическимъ наукамъ, какъ и къ геометрическимъ. Но кромъ того, между ними есть различіе въ томъ, что въ геометріи, гдъ по убъжденію всъхъ обыкновенно пишуть то, на что имъется върное доказательство, неопытные скорбе погръщаютъ, доказывая ложное, --- когда хотятъ показать, что это понимають, - чемъ отвергая истину. Напротивъ того, въ философіи, гдв, какъ думають, неть вичего, чего бы нельзя было толковать и такъ, и иначе, весьма немногіе изслъдуютъ истину, гораздо больше домогаются прославить умъ свой тьмъ, что осмъливаются оспаривать самое лучшее (optima quaeque impugnare). Впрочемъ, каковы бы ни были мои доводы, таки какъ они однако относятся къ философіи; то я не надъюсь съ ихъ помощью сдълать что-нибудь важное, если вы не поможете мнъ своимъ покровительствомъ, потому что о вашемъ факультетъ всъ высокаго миънія и имя Сорбонны настолько авторитетно, что не только въ делахъ веры ни одному Обществу послѣ св. соборовъ не довъряютъ такъ, какъ вашему, но даже въ философіи человъческой нигдъ не признаютъ большей проницательности и надежности, равно какъ и большей правильности и мудрости въ произнесении суждений. Я не сомнъваюсь, что вы удостоите взять заботу объ этомъ сочиненіи прежде всего, конечно, чтобы его исправить, ибо я не забываю не только своей человъческой природы, но особенно своей неопытности, и не утверждаю, что въ немъ нътъ ощибокъ; потомъ вы позаботитесь, чтобы все въ немъ щее или недостаточно выполненное или требующее большого раскрытія пополнить, докончить и осетить, вы-ли это сделаете, или я подъ нашимъ руководствомъ. Наконецъ, послѣ того, какъ содержащіеся въ этомъ трудів доводы, которыми даказывается существование Бога и различие души отъ тъла, будутъ

доведены до той очевидности, до которой, я върю, они могутъ быть доведены, такъ чтобы они оказались самыми точными доказательствами, вы пожелаете его обнародовать и публично засвидътельствовать. Я не сомнъваюсь, повторяю, что если бы такъ было, то всъ заблужденія, когда-либо бывшія относительно этихъ вопросовъ, въ короткое время исчезли бы изъ человъческаго ума. Ибо сама истина сдёлаеть то, что всё разумные и ученые подпишутся подъ вашимъ приговоромъ, а авторитетъ-сдълаетъ то, что атеисты, которые обыкновенно болбе надменны, чвмъ разумны и учены, оставять духъ противоръчія, и даже, можетъ быть, - чтобы не показаться непонимающими, - сами станутъ защищать доводы, принимаемые за доказательства всфии одаренными умомъ. Наконецъ, всѣ прочіе легко повърятъ столькимъ свидътельствамъ, и не останется въ міръ больше ни одного, сомнъвающагося или въ существовании Бога или въ реальномъ отличін души отъ тіла. Какова отъ этого была бы польза, вы сами вашей мудростью можете оцёнить лучие всёхъ. И не прилично было бы мив указывать здёсь подробне требованія религіи и Бога-вамъ, кои всегда были величайшими столпами католической церкви.

#### Предисловіе къ читателю.

Вопросовъ о Богѣ и душѣ человѣческой я уже нѣсколько коснулся раньше въ "Разсужденіи о методѣ для правильнаго употребленія разума и отысканія научныхъ истинъ", изданномъ на французскомъ языкѣ въ 1637 г. Я не имѣлъ, конечно, цѣлью изложить ихъ тамъ тщательно, но только попробовать изъ сужденій читателей узнать, какимъ образомъ я долженъ былъ трактовать о нихъ потомъ. Мнѣ казался такой пріемъ очень важнымъ, потому что я находилъ, что объ этихъ вопросахъ нужно говорить болѣе, чѣмъ одинъ разъ; да и слѣдую я въ изъясненіи ихъ путемъ такъ мало извѣстнымъ и настолько далекимъ отъ обычнаго употребленія, что я не счелъ полезнымъ излагать его подробнѣе во французскомъ произведеніи (т. е. въ "Разсужд. о методѣ"), предназначенномъ для чтепія всѣхъ безразлично, чтобы слабые умы даже не подумали считать его доступнымъ себѣ. Тамъ-же я просилъ всѣхъ, кто встрѣтитъ въ моихъ тру-

дахъ что-нибудь достойное порицанія, соблаговолить указатьмив на это.

Изъ того, что я тамъ сказалъ по поводу указанныхъ вопросовъ, были представлены достойными замъчанія два пункта, на которыя я здёсь отвёчу, прежде чёмъ приступить къ болёе подробному ихъ раскрытію. Первый: изъ того, что душа (mens) человъка, обращаясь къ самой себъ, не замъчаетъ, что-бы она была чёмъ-нибудь инымъ, какъ только вещью мыслящей, не следуеть, чтобы природа ея или сущность состояла только въ томъ, что она вещь мыслящая, такъ какъ словомъ "только" исключается все, что даже, можеть быть, и можно относить къ природъ души. На это возражение я отвъчаю, что я тамъ не имълъ въ виду исключать что вибудь подобное въ отношеніи самой истивной природы вещи (ad ipsam rei veritatem) (о ней, разумъется, я тогда не велъ и ръчи), но только въ отношении моего собственнаго воспріятія (ad meam perceptionem)-въ томъ смысль, что я рышительно ничего не знаю, что-бы могь навърное относить къ моей сущности кромъ того, что я вещь мыслящая или вещь, имъющая въ себъ способность мышленія. Я далье покажу, какимъ образомъ изъ того, что я не знаю ничего иного, относящагося къ моей сущности, слъдуетъ, что ничто другое къ ней и въ дъйствительности не относится. Второй пунктъ: изъ того, что я имъю въ себъ идею вещи болье совершенной, чымь я, не слыдуеть, что-бы самая идея была совершеннъе меня, а тъмъ менъе, - чтобы существовало то, что эта идея представляетъ. Но отвъчаю, здъсь словъ "идея" скрывается двусмысленность, ибо её можно разсматривать или матеріально (materialiter), какъ дъйствіе разума, въ каковомъ смыслъ она не можетъ быть признана совершеннъе меня, -- или объективно (objective), какъ вещь представляемую этимъ действіемъ, каковая вещь, хотя бы существованіе ея вив нашего разума и не предполагалось, можеть быть совершеннъе меня въ отношени своей сущности. Я далъе подробно изложу, какимъ образомъ изъ того только, что я имъю въ себъ идею вещи болъе совершенной, чъмъ я, слъдуетъ, чтоэта вещь действительно существуетъ.-Кроме этихъ возраженій, я видълъ еще два довольно обширныя сочиненія, но они сражаются не столько съ моими соображеніями по выше-

вопросамъ, сколько съ выводами изъ нихъ и у казаннымъ аргументовъ. заимствованныхъ изъ "общихъ мъстъ" атенстовъ. Такъ какъ однако подобнаго рода аргументы не могутъ имъть никакой силы для всъхъ, усвоившихъ мои соображенія, а сужденія многихъ до того превратны и поверхностны, что они скорфе убъждаются ранфе воспринятыми, хотя-бы и ложными межніями, чёмъ истиннымъ и твердымъ опровержениемъ последнихъ, но услышаннымъ позднее, то я не хочу здъсь отвъчать на нихъ, чтобы не быть вынужденнымъ поставить ихъ раньше. Вообще скажу, что все, выставляемое атеистами противъ существованія Бога, стоитъ въ зависимости всегда отъ того, что или Богу приписываются человъческія страсти или нашему уму усвояется такая сила и мудрость, что мы пытаемся понять и определить, что Богъ можетъ и долженъ совершить. Поэтому, чтобы не представлялось намъ здесь никакого затрудненія, будемъ только помнитъ, что нашъ умъ должно признавать конечнымъ, а Бога непостижимымъ и безконечнымъ. Теперь-же я, испытавши однажды судъ человъческій, опять принимаюсь здёсь излагать теже вопросы о Богъ и душъ человъческой, а вмъстъ начала всей первой философіи, но не ожидаю ни одобренія толпы, ни множества читателей: и совътую читать это только тъмъ, кто можетъ и захочетъ размышлять со мной серьезно и освободить свою мысль отъ чувствъ, а вмъстъ и отъ всъхъ предразсудковъ, каковыхъ (читателей), я знаю, найдется очень не много. Что-же касается тъхъ, кои, не заботясь понять теченіе и связь моихъ доводовъ, станутъ старательно нападать на отдельныя заключевія, какъ это свойственно меогимъ, заковые не получатъ большой пользы отъ чтенія этого сочиненія, и хотя, можеть быть, во многомъ найдутъ поводы для остротъ, однако не легко укажутъ что нибудь важное и достойное ствъта. Впрочемъ я даже и другимъ не объщаю, что удовлетворю ихъ во всемъ съ перваго взгляда, и не увъренъ въ томъ, что предвижу затрудненія всёхъ. Прежде всего однако въ этихъ размышленіяхъ я изложу тѣ саныя мысли, съ помощью которыхъ, мив кажется, я достигъ ифриаго и очевиднаго познанія истины, чтобы попробовать, не могу-ли я убъдить другихъ теми-же самыми доводами, коими убъдиль себя. Послъ этого я буду отвъчать на возраженія выдающихся по уму и учености мужей, коимъ эти размышленія я отправиль для оцёнки, прежде чёмъ напечатать. Они сдёлали много и различныхъ возраженій. такъ что, смёю надёяться, едва ли другимъ можетъ придти на мысль что-либо по крайней мёрё сколько вибудь важное, что еще не было бы затронуто ими. И поэтому даже прошу читателей произносить свой судъ о "Размышленіяхъ", не прежде, какъ соблаговоливши прочитать эти возраженія и всё ихъ разрёшенія.

#### Краткое изложеніе (Synopsis) шести слѣдующихъ размышленій.

Въ первомъ размышленіи излагаются причины, вслѣдствіе которыхъ мы можемъ усумниться во всѣхъ вещахъ, особенно матеріальныхъ, пока конечно, не имѣемъ другихъ основаній для знанія, кромѣ тѣхъ, кои имѣли до сихъ поръ. И хотя польза такого широкаго сомнѣнія съ перваго взгляда не ясна, но она весьма велика и состоитъ въ томъ, что оно освобождаетъ насъ отъ всѣхъ предразсудковъ и открываетъ путь къ очищенію мысли отъ чувствъ, а наконецъ дѣлаетъ то, что мы не можемъ болѣе сомнѣваться въ томъ, что послѣ этого примемъ за истину.

Во второмъ: мысль, предполагающая подъ условіемъ свободы, что не существуетъ все то, въ существовании чего она хоть немного можетъ усумниться, замъчаетъ, что не можетъ быть, чтобы она сама не существовала въ это время. Это-же весьма важно, потому что такимъ образомъ легко отличить принадлежащее ей, т. е., природъ мыслящей отъ принадлежащаго телу. Такъ какъ, можетъ быть, некоторые ожидають въ этомъ мъсть доказательствъ безсмертія души, то таковымъ я намьренъ здёсь напомнить, что я осмёлился писать только то, что можетъ быть тщательно доказано, поэтому я и не могъ следовать иному порядку, какъ только принятому у геометровъ, именно: прежде чемь дать заключение по поводу указаннаго положенія (о безсмертін души), я напередъ указаль все то, оть чего оно находится въ зависимости. Первое и важнъйшее, что требуется для признанія безсмертія души, состоить въ томъ, чтобы образовать понятіе о ней, какъ можно болъе очевидное и совершенно отличное отъ понятія о тёлё, что я и сдёлаль здёсь (во 2-мъ разм.). Кромъ того, требуется признать, что все, познаваемое нами ясно и раздёльно, истинно въ той же самой мере, въ какой оно нами познается, чего я не могъ доказать раньше четвертаго размышленія. Должно иметь также раздельное понятіе о телесной природе; оно установливается частью въ этомъ второмъ, частью же въ пятомъ и шестомъ размышленіи. Изъ этого-же должно заключать, что-то, что мы ясно и раздъльно представляемъ различными субстанціями, какъ представляются душа и тёло, на самомъ дёлё суть субстанціи реально различныя между собой; а это устанавливается въ пестомъ размышленіи. Впрочемъ, то же самое утверждается и въ этомъ второмъ темъ, что мы признаемъ всякое тело делимымъ, а всякую мысль недълимой, ибо не можемъ представить себъ середину какой-нибудь мысли, тогда какъ можемъ это сдёлать о всякомъ самомъ маломъ тёлё; поэтому мы признаемъ природы ихъ не только различными, но даже нѣкоторымъ образомъ противуположными. Дале по этому вопросу я не распространялся въ этомъ сочинении отчасти потому, что и сказаннаго достаточно, чтобы показать, что разрушение тъла не влечеть уничтоженія души, и чтобы подать смертнымъ и надежду другой жизни, отчасти потому, что предпосылки, изъ которыхъ можетъ быть выведено безсмертіе души, находятся въ зависимости отъ изложенія всей физики. Вёдь для этого нужно знать, во-первыхъ, что всъ вообще субстанціи или вещи, которыя для своего существованія нуждаются въ творческой силь Бога, по самой природь своей неуничтожимы (incorruptibiles) и никакъ не могутъ перестать быть, если только тотъже Богъ не обратитъ ихъ въ ничто, лишивши ихъ своего попеченія. Нужно, дал'єе, обратить вниманіе, что толо вообще есть субстація и потому никогда не погибаеть; толо-же человпиеское отличается отъ другихъ тёлъ только извёстнымъ расположеніемъ своихъ членовъ и другими подобнаго рода акциденціями. Не то душа: она состоить не изъ акциденцій, а есть чистая субстанція, и хотя всё ея акциденціи мёняются, потому что объ однихъ вещахъ она думаетъ, другихъ желаетъ, третьи чувствуетъ и т. п., однако сама отъ этого не вится другой. Напротивъ тело человека становится только оттого, что изм'вняется форма нівкоторых вего частей. Отсюда слёдуеть, что тёло весьма легко разрушается, душаже по самой природё своей безсмертна.

Въ третьемъ размышленім я, какъ мив кажется, достаточно ясно изложиль мое главное доказательство бытія Божія. Впрочемъ, такъ какъ, для того чтобы какъ можно лучше оградить мысль читателей отъ чувствъ, я не пожелалъ воспользоваться здёсь никакими сравненіями, заимствованными отъ телесныхъ вещей, то, можетъ быть, и осталось много неясностей, которыя однако, надъюсь, будутъ окончательно устранены въ отвътахъ на возраженія. Такъ, между прочимъ, недоумфніе-какимъ образомъ идея существа всесовершеннаго, которая есть въ насъ, имъетъ столько объективной реальности, что требуетъ и причины всесовершенной-я тамъ поясняю сравненіемъ съ весьма совершенной машиной, которой идея находится въ умъ художника. Ибо какъ объективное выполнение этой идеи должно имъть какую нибудь причину, именно въ знаніяхъ самаго художника или того лица, отъ котораго онъ ее позаимствовалъ, такъ и идея Бога, каторая есть въ насъ, не можетъ не имъть самаго Бога своей причиной.

Въ четвертомъ размышленіи доказывается, что все, что мы воспринимаемъ ясно и раздѣльно, истинно, а вмѣстѣ разъясняется, въ чемъ состоитъ причина заблужденій, что необходимо знать какъ для подтвержденія предшествующаго, такъ и для пониманія остального. Нужно замѣтить предварительно, что я здѣсь вовсе не говорю о грѣхѣ или заблужденіи, сопровождающемъ достиженіе добра или зла, но о заблужденіи, случающемся при различеніи истиннаго отъ ложнаго. Здѣсь не разсматриваются истины, относящіяся къ вѣрѣ или къ образу жизни, а только спекулятивныя, познаваемыя помощью одного естественнаго свѣта.

Въ пятомъ размышленіи, въ силу разъясненія телесной природы вообще, новымъ способомъ доказывается существованіе Бога. Здёсь опять, можетъ быть, окажутся нёкоторыя затрудненія; они разрёшатся потомъ, въ отвётахъ на возраженія. Наконецъ здёсь показывается, какимъ образомъ достоверность самихъ геометрическихъ доказательствъ зависитъ отъ познанія Бога.

Въ шестомъ, наконецъ, отличается разумъніе отъ вообра-

женія, описываются признаки ихъ различія; доказывается, что душа реально отличается отъ тёла, показывается, что не смотря на это, она такъ тъсно соединена съ тъломъ, что составляетъ съ нимъ нъчто единое; опять разсматриваются всъ заблужденія, обычно происходящія отъ чувствъ; излагаются способы, какими ихъ можно избъжать; наконецъ, приводятся всъ соображенія, изъ коихъ можно заключить о существованіи матеріальныхъ вещей. Это делаю не потому, чтобы я считалъ ихъ весьма полезными для доказательства того, что они и доказывають-что действительно есть мірь, что люди имеють тела и под., въ чемъ никто здравомыслящій серьезпо никогда не сомнъвался, но для того, чтобы изъ разсмотрънія этихъ соображеній видіть, что они и не такъ тверды и не такъ очевидны по сравненію съ тъми, чрезъ кои мы доходимъ до познанія Бога и нашей души, такъ что эти посліднія суть самыя върныя и очевидныя изъ всъхъ, доступныхъ уму человъческому. Доказательство вотъ этого одного я и поставилъ своею цълью въ этихъ размышленіяхъ. Поэтому я здёсь не воспроизвожу другихъ разнообразныхъ вопросовъ, кои я затрогивалъ нихъ случайно.

#### Первое изъ размышленій о первой философіи, въ коихъ показывается существованіе Бога и отличіе души отъ тѣла.

о томъ, въ чемъ можно усумниться.

Я уже нъсколькими годами раньше замътилъ 1), какъ много ложнаго съ малыхъ лътъ принималъ я за истинное и какъ сомнительно все, построенное впослъдствіи на этомъ: поэтому,если желаю установить въ наукахъ что нибудь прочное и устойчивое, нужно разъ въ жизни разрушить окончательно все и начать вновь съ первыхъ основаній. Но это казалось мнѣ дѣломъ большой важности и я ожидалъ возраста зрѣлаго, который былъ бы наиболѣе способенъ къ усвоенію наукъ, я такъ долго медлилъ, что было бы непростительно и все оставшееся мнѣ для дѣятельности время потерять въ нерѣшительности. Поэтому теперь, кстати освободивши свой умъ отъ всякихъ заботъ и позаботив-



<sup>1)</sup> Декарть здѣсь разумѣеть, свое "Разсужденіе" о методѣ, вышедшее на франц. яз. въ 1637; "Размышленія" же его появились въ печати въ 1641 году.

шись лишь о спокойномъ досугъ, я удаляюсь въ уединеніе и займусь наконецъ серьезно и свободно этимъ общимъ ниспроверженіемъ монхъ митий. Для этого не будетъ надобности показать, что всв они ложны. Этого, можетъ быть, никогда нельзя достичь; но такъ какъ даже простое размышленіе убъждаеть такъ же тщательно удерживаться отъ согласія съ тёмъ, что не совсемъ верно и несомнению, какъ и съ заведомо дожнымъ, то будеть достаточно основаній для того, чтобы отвергнуть всё мевеія, если я найду какой-нибудь поводъ сомнёваться хотя въ одномъ. Поэтому-же не будетъ надобности разсматривать каждое изъ нихъ отдельно, такая попытка не имъла бы конца; достаточно только подрыть основанія, чтобы само собой рушилось все воздвигнутое на нихъ, а потому я сразу начну съ принциповъ, на коихъ опиралось все, чему я издавна вфрилъ.

Все, что я принималь до сихъ поръ за самое истинное, я получаль или отъ чувствъ или чрезъ чувства (vel a sensibus, vel per sensus); они-же, я замѣтиль, иногда обманывають насъ, а благоразуміе требуетъ никогда не довърять тому, что насъ обмануло хоть однажды. Но, можетъ быть, чувства, обманывая насъ въ вещахъ незначительныхъ и отдаленныхъ, не позволяють однако сомнъваться во многомъ, хотя бы это получалось чрезъ нихъ, напр., что я здёсь, сижу у камина, одётый въ халатъ; прикасаюсь руками къ бумагъ и под.; и на какомъ основаніи я могу отрицать, что эти руки и все это тъло-мое? Я уподобился бы, не знаю какимъ, сумасшедшимъ, коихъ мозгъ разстроенъ и помраченъ темными выдъленіями желчи и которые постоянно увъряють, что ови короли, тогда какъ они бъдияки, что одъты въ пурпуръ, тогда какъ они наги, которые утверждають, что голова у нихъ изъ глины, или что они-тыква или что сдъланы они изъ стекла. Но въдь это сумасшедшіе. Не быль-ли бы и я такимъ-же безумцемъ, если бы что-нибудь отъ нихъ сталъ перенимать себъ? Однако не забуду, что я человъкъ, имъющій обыкновеніе спать ночью и представлять себъ лишь во снъ всъ тъ вещи, какія сумасшедшіе представляють себ'в на яву, и даже иногда еще менфе возможныя. Сколько разъ случалось мнф грезить во снъ, что я сижу здъсь, одътый, у огня, тогда какъ я раздъ-

тый лежаль на своей постели. Конечно, я теперь бодрствующими глазами смотрю на эту бумагу, и голова, которою двигаю, не отягощена сномъ, эту руку я протягиваю преднамъревно и свободно; во сиъ же, кажется, не происходить все такъ ясно и раздёльно. Однако вспоминаю, что не разъ былъ обмануть во снъ подобными иллюзіями. Останавливаясь внимательнъе на этой мысли, прихожу кътвердому убъжденію, что неть верныхъ признаковъ, по которымъ можно было бы отличить сонъ отъ бодрствованія, и такъ пораженъ такимъ заключеніемъ, что почти способенъ увірить себя, что спаль. Предположимъ-же, что мы снимъ, и что всѣ эти частности-будто открываемъ глаза, двигаемъ головой, протягиваемъ руки, суть обманъ, что, можетъ быть, я даже не имъю ни рукъ, ни ногъ, ни всего тъла въ такомъ видъ, какъ это мнъ представляется. Однако на самомъ деле нужно сознаться, что грезы сновиденій суть какъ бы нікоторые живописные образы, которые могли быть составлены только въ подражание дъйствительнымъ вещамъ. Поэтому, по крайней мфрф все, что есть общаго у всъхъ, какъ-то: глаза, голова, руки и все тъло суть вещи, существующія не въ воображенів, но и въ действительности. Безъ сомнънія, сами живописцы, когда стараются представить сиренъ и сатирисковъ въ самыхъ причудливыхъ формахъ, не могутъ придать имъ во всёхъ отношеніяхъ повой природы и только необыкновеннымъ образомъ перемфинваютъ части различныхъ животныхъ. Если бы даже имъ удалось выдумать чтонибудь до того новое, чтобы рышительно ничего похожаго этоне было,--ивчто вполив странное и ложное, то и тогда однако по крайней мёре должны быть взяты изъ действительности цетта, изъ коихъ слагалось бы это новое. Равнымъ образомъ, такъ какъ указанныя общія принадлежности-глаза, голова, руки и под. могутъ сами стать предметомъ воображенія, то необходимо признать истиннымъ и действительнымъ нечто другое, еще болъе простое и общее, изъ чего, какъ изъ дъйствительныхъ цвътовъ, слагаются всъ тъ истинные и ложные вещественные образы, кои существують въ нашемъ сознаніи. Такими простыми и общими элементами, повидимому, являются: твлесная природа вообще и ся протяженіе, фигура протяженныхъ вещей, количество или ихъ величина, число, мъсто, гдъ

находятся, время, какъ ихъ продолжительность, и подобное. Вотъ почему мы сдълаемъ върное заключение, признавши, что физика, астрономія, медицина и всё другія науки, зависящія отъ разсмотрвнія сложныхъ вещей, сомнительны. Напротивъ, ариометика, геометрія и прочія науки подобнаго рода, трактують о самыхъ простыхъ и общихъ матеріяхъ, мало заботясь, существуютъ-ли онв въ природв или нвтъ, содержатъ нъчто върное и несомнънное, ибо, сплю-ли я или бодрствую, два сложенныя съ тремя даютъ всегда пять и у квадрата не будеть болже четырехъ сторонъ. Повидимому, невозможно столь очевидное и истинное заподозрить въ ложности и недостовърности. Однако, издавна въ моемъ умѣ крѣпко укоренена мысль, что существуеть накій Богь, для котораго все возможно и который создаль меня такимъ, каковъ я есть. Огкуда я знаю, не сдълаль-ли онъ такъ, что вовсе нътъ никакой земли, никакого неба, никакого протяженнаго тъла, никакой фигуры, никакой величины, никакого мъста, и что однако все это представляется мит существующимъ такъ именно, какъ теперь я это вижу. А когда я вижу, что неръдко многіе ошибаются въ томъ, что по ихъ убъжденію имъ лучше всего извъстно, то откуда могу знать, что Богъ не сдълалъ такъ, чтобы я ошибался всякій разъ, когда складываю два съ тремя или исчисляю стороны квадрата или, если возможно представить себъ что-нибудь болъе легкое, то и въ этомъ. Но, можетъ быть, Богъ не сталъ бы меня обманывать на томъ основаніи, что онъ считается всеблагимъ? Однако, если противно его благости сотворить меня такимъ, чтобы я всегда обманывался, то не менте несогласимо съ ней допускать чтобы я обманывался иногда, а этого последняго отрицать нельзя. Если-же некоторые скорее согласились-бы отрицать существование такого всемогущаго Бога, чемъ признать всв прочія вещи недвиствительными, то мы имъ не препятствуемъ и допускаемъ, что все сказанное о Богъ заблужденіе. Такія лица предполагають, что я достигь своего настоящаго состоянія или действіемъ фатума, или случайно, или последовательнымъ ходомъ вещей, или какимъ-нибудь другимъ образомъ, а такъ какъ возможность обманываться и заблуждаться есть некоторое несовершенство, то чемъ мене могущественнаго виновника моего происхожденія выставляють они, тімь віроятнъе становится даже такое мое несовершенство, чтобы я ошибался всегда. На такіе доводы я не знаю, что отвітить, и въ концъ всего принужденъ признать, что изъ всего принимаемаго прежде за истину нътъ ничего, въ чемъ вельзя было бы усумниться. И это не вследствіе недоразуменія или легкомыслія, во вследствіе причинь важныхъ и сбдуманныхъ, такъ что, если я хочу найти что нибудь достовфрное, я долженъ тщательно воздержаваться отъ согласія и съ этими достов фрными истинами такъ же, какъ и съ завъдомо ложными. Однако еще недостаточно замётить это, а нужно постараться всегда помнить, что постоянно приходится иметь дело съ привычными мееніями, кои почти даже противъ моей воли завладевають моимъ довфріемъ, принадлежащимъ имъ какъ бы по праву долгаго употребленія и по привычкъ. Пока я стану представлять эти мнънія такими, каковы они на самомъ ділів, т. е., хотя ніжоторымъ образомъ подлежащими сомниню, какъ только что покавано, но темъ не мене весьма вероятными, къ которымъ разумъ болъе склоненъ относиться съ довъріемъ, чъмъ отрицательно, до тёхъ поръ я никогда не отучусь соглашаться съ ними и полагаться на нихъ. Поэтому, какъ мив кажется, я не худо поступлю, если, наперекоръ обычной склонности, буду обманывать себя самого, представляя некоторое время эти мненія вообще ложными и плодами воображенія, пока наконецъ такимъ образомъ не сгладится вліяніе предуб'яжденій съ той и другой стороны, такъ что никакая обманчивая привычка не станеть болье отвлекать мое суждение отъ истиннаго воспріятія вещей. Я знаю, что отсюда не произойдеть никакой опасности или преступленія и вполив спокойно смотрю на такую недовърчивость, такъ какъ здёсь я веду ръчь не о поведении и морали, а о знаніи. И такъ допущу-же, что не этотъ благій Богъ источникъ истины, а нъкоторый злой геній, столь-же могущественный, какъ и коварный, употребилъ все свое искусство, чтобы меня обмануть. Стану думать, что небо, воздухъ, земля, цвъта, фигуры, звуки и всъ прочія внъшнія вещи суть только игра сновидьній, посредствомъ которыхъ онъ ставить съти моей довърчивости. Буду считать, что я не имъю ни рукъ, ни глазъ ни плоти, ни крови, ни какого-либо чувства и что я ложно считаю, что имъю все это. Упорно буду оставаться при этомъ мнѣніи. Если-же не въ моей власти открыть истину, то по крайней мѣрѣ стану охранять отъ извращеній то, что есть во мнѣ, и буду бдительно беречься, чтобы не позволить тому лживому духу навязать мнѣ что нибудь, какъ бы могучъ и коваренъ онъ ни былъ. Но это очень трудное дѣло и нѣкоторая косность влечетъ меня къ привычкамъ жизни. Подобно тому, какъ невольникъ, наслаждавшійся во снѣ воображаемою свободой, когда начинаетъ подозрѣвать, что это только сонъ, боится проснуться и долго не признаетъ, что это были заманчивыя иллюзіи, и я невольно склоняюсь къ прежнимъ мнѣніямъ и боюсь пробудиться, чтобы не быть вынужденнымъ проводить тяжелое бодрствованіе, смѣнившее тишину покоя, среди непреодолимаго мрака познанныхъ мною затрудненій вмѣсто свѣта истины.

# Размышленіе второе. О природѣ души человѣческой; что душа намъ болѣе извѣстна, чѣмъ тѣло.

Вчерашнее размышленіе повергло меня въ такія сомнѣнія, что забыть ихъ не въ моей болѣе власти, и между тѣмъ я не вижу, какъ они должны быть разрѣшены; какъ будто я неожиданно упалъ въ пучину и такъ потрясенъ, что не могу ни стать на ноги, ни всплыть на поверхность. Однако сдѣлаю усиліе и попробую идти по тому-же пути, на который вступилъ вчера, отвергая, разумѣется, какъ совершенно ложное все то, что допускаетъ хотя малѣйшее сомнѣніе. Такъ пойду далѣе, пока не достигну чего-нибудь достовѣрнаго или по крайней мѣрѣ, если ничего другого, то хоть то навѣрное узнаю, что нѣтъ ничего достовѣрнаго. Чтобы сдвинутъ съ мѣста всю землю, Архимедъ требовалъ только твердой и неподвижной точки опоры, такъ и я буду имѣть великія надежды, если найду хоть что-нибудь вѣрное и непоколебимое.

Итакъ и предполагаю, что все, что я вижу, ложно, и върно, что никогда не существовало того, о чемъ говоритъ миъ обманчивая память, и что я не имъю ръшительно никакихъ чувствъ; тъло, фигура, протяженіе, движеніе и мъсто суть химеры. Что-же въ такомъ случать будетъ истинно? Можетъ быть то одно, что нътъ ничего достовърнаго? Но откуда я знаю, что нътъ чего-либо отличнаго отъ только что перечи-

сленнаго, такого, въ чемъ не оказалось бы ни малейшаго повода къ сомнению? Разве неть въ самомъ деле какого-нибудь Бога, или какимъ бы именемъ Его ни назвать, который и вложиль въ меня эти самыя мысли? Однако зачёмъ-же мив это думать, когда, можетъ быть, я и самъ могу быть ихъ виновникомъ? Поэтому по крайней мфрф представляю-ли я самъ что-нибудь? Но я уже раньше отвергъ у себя всъ чувства и всякое тело, и однако мое я остается. Что-же изъ этого? Такъли я связанъ съ тъломъ и чувствами, чтобы безъ нихъ не могъ существовать? Я въдь себя убъдиль, что ръшительно ничего ньть, вы мірь, ньть никакого неба, никакой земли, никакихъ мыслей, никакихъ тфлъ; неужели-же и меня нътъ? Конечно. я былг, если себя въ чемъ-нибуль убъдилг. А такъ какъ есть нъкій лживый духъ, не знаю какой, но очень могущественный и очень коварный, который старательно меня обманываеть всегда, то я и есмь, если обманываетт. Пусть онъ обманываетъ. сколько можетъ, однако никогда не достигнетъ того, чтобы я быль ничима, пока я буду сознавать себя чима-нибудь. Взвъсивъ все выше сказанное, должно признать, что положение: я есмь, я существую, всякій разъ какъ оно мною произносится и воспринимается умомъ (сознается), истинно. Я еще не знаю достаточно, каковъ я, хотя существование мое уже признано необходимымъ. Далее должно остерегаться, чтобы какъ-нибудь не принять вмъсто меня что-нибудь другое и такимъ образомъ допустить погръщность даже въ томъ знаніи, которое, по нашимъ намфреніямъ, должно быть самымъ достовфрнымъ и самымъ очевиднымъ.

Здёсь я опять, прежде чёмъ начать размышлять по этому поводу, разсмотрю, чёмъ я представляль себя раньше. Изъ этого потомъ я устраню все, что съ ниспроверженіемъ доводовъ окажется хоть немного спорнымъ, такъ чтобы наконецъ осталось только самое вёрное и непоколебимое. Итакъ, чёмъ-же я до этого считалъ себя? Разумбется, человёкомъ. Но что такое человёкъ? Скажу-ли—"животное разумное?" Конечно, нётъ, потому что потомъ придется спросить, что такое "животное", и что такое "разумное?" Такимъ образомъ отъ одного вопроса я перешелъ бы ко многимъ и гораздо труднёйшимъ, а у меня и свободнаго времени нётъ столько, чтобы я могъ тратить его на

подобныя тонкости. Вмёсто этого здёсь лучше разсмотримъ, что мнъ невольно и по указанію моей природы приходило на мысль всякій разъ, какъ я размышляль о томъ, что я такое. Прежде всего мят представлялось, что я имтю лицо, руки, кисти рукъ и всё эти члены той машины, которую можно видеть и у труна и которую я называлъ словомъ "тело". Кроме того, я замечаль, что я питаюсь, хожу, чувствую и думаю. Эти действія я относиль къ душъ, а что такое эта душа, я или не обращаль вниманія, или воображаль ее чёмь-то тонкимь на полобіе вътра, или огня, или эоира, какъ бы разлитымъ между болъе грубыми частицами моего существа. О тёлё я ничуть не сометвался и быль увтрень, что хорошо знаю его природу, и если бы я попробовалъ какъ нибудь описать, какъ я ее себъ представляю, то сдълалъ-бы это такъ: подъ теломъ я разумею все, что можетъ имъть извъстную фигуру, занимать мъсто, наполнять пространство, вытёсняя изъ него всякое другое тело, что можетъ быть воспринято осязаніемъ, зрѣніемъ, слухомъ. вкусомъ или обоняніемъ, что движется различнымъ образомъ, конечно не своею собственною силою, но чрезъ прикосновение чего-нибудь другого. Я никакъ не относилъ къ природъ тъла свойство имъть силу сообщить себъ движеніе, также чувствовать и мыслитъ. Напротивъ того, я скорве удивлялся, что въ нъкоторыхъ тълахъ находятся подобнаго рода способности.

Какъ же теперь, когда я предполагаю некоего лживаго, могущественнаго и, если можно сказать, злаго духа, который усердно старается, сколько можетъ, меня обманывать во всемъ, могу ли я теперь утверждать. что мне принадлежитъ хоть чтонибудь изъ того, что я только что назвалъ принадлежащимъ природе тела? Я вникаю, размышляю, передумываю и ничего не выходитъ, напрасно я стараюсь опять привести все это себе на память. Не принадлежитъ-ли, мне въ такомъ случат что-нибудь изъ того, что я прежде приписывалъ душе? Можетъ быть, напримеръ, свойства—питаться? или ходить? Однако, такъ какъ я уже не имею тела, то и эти свойства суть только воображаемыя. Можетъ быть способность чувствовать? Но ведь нельзя чувствовать безъ тела, да и кроме того, мне часто представлялось во сне, что я многое чувствую, а потомъ я убеждался, что я не чувствовалъ. Можетъ быть наконецъ—

-способность мыслить? Вотъ здёсь я открываю аттрибутъ мышленія, который одинь не можеть быть отділень оть меня, поэтому я есмь, я существую, -- это достовърно. Но какъ долго? Конечно, пока мыслю. И если бы могло случиться, что я пересталь бы мыслить, тотчась я весь пересталь-бы существовать. Допуская теперь только самое нужное, скажу: и такъ я есмь только вещь мыслящая—res cogitans, т. е., мысль, или душа, или разумъ, или умъ-слова доселъ инъ непонятныя по своему значенію. Я такимъ образомъ вещь дійствительная, дійствительно существующая и, какъ я уже сказалъ, мыслящая. Но стану-ли я воображать себя еще чемъ-нибудь, кроме этого? Прежде всего я не могу быть совокупностью такъ членовъ, которымъ усвояется название человъческаго тъла; не могу быть даже и которымъ тонкинъ эфиромъ, разлитымъ въ этихъ членахъ, ни воздухомъ, ни огнемъ, ни паромъ, ни дыханіемъ, ни вообще чёмъ бы то ни было представляемымъ, потому что я предположилъ, что всего этого нътъ; предположеніе остается въ силь, а я все таки есмь нючто. Однако, можеть быть, то, что я считаю ничёмъ потому, что оно мнё неизвестно, въ истинной своей сущности (in rei veritate), не отличается отъ того, чёмъ я призналъ себя? этого я не знаю и объ этомъ не спорю. Я могу произносить суждение только о томъ, что инъ извъстно. Мнъ извъстно, что я существую, и я спрашиваю, кто этотъ мнѣ извѣстный. Совершенно понятно, что требуемый отвътъ въ указанныхъ предълахъ нисколько не зависить ни оть того, существованія чего я не знаю, ни оть чеговибудь выдуманнаго моимъ воображеніемъ. Напротивъ, слово видумывать (effingo) напоминаеть мнь о моемь обмань, я дыйствительно выдумывала бы, если бы сталь себя чёмъ нибудь воображать, потому что воображать значить созерцать фигуру или образъ какой-нибудь телесной вещи, а я хорошо знаю, что я самъ могу существовать действительно, въ то время какъ всё эти образы и вообще все относящееся къ тёлесной природъ оказывается только сонными грезами. Отсюда слъдуетъ, что я оказываюсь столь-же безрасуднымъ, говоря: я стану воображать, чтобы яснье узнать, кто я таковь, какъ если-бы сказалъ: вотъ я проснулся и вижу нъчто истинное, но такъ какъ вижу еще недостаточно ясно, то постараюсь опять заснуть, чтобы сновидёнія сдёлали это самое для меня и болёе истиннымь, и болёе очевиднымь. Такимь образомь я вижу, что для знанія, какое я имёю о себё, ничего нельзя позаимствовать отъ объектовь воображенія, поэтому чтобы самымь яснымь образомь представить себё свою природу, нужно весьма тщательно ограждать отъ нихъ свою мысль.

Итакъ, что же я? вещь мыслящая (сознающая). Это значитъ вещь сомнъвающаяся, уразумъвающая, утверждающая, отрицающая, желающая, не желающая, также воображающая и ошущающая. Всего этого не мало, если все принадлежитъ мнъ. А если не принадлежитъ? Но развъ это не я самъ только что сомнивался во всемъ, развѣ не я однако узнала нѣчто и это только признало истиннымъ, отрицая все остальное, развъ не я желало узнать многое, не желая быть обманутымъ, многое воображаю помимо желанія, а многое считаю привходящимъ чрезъ посредство чувство. Пусть я всегда сплю, пусть мой творецъ обманываетъ меня, сколько можетъ, ---что изъ перечисленнаго однако менве истинно, чемъ мое существование? Что тутъ можно обособить отъ моего мышленія? Что можно признать отдълимымъ отъ меня самого? Ибо ясно, что это я сами и сомнъваюсь, и уразумъваю, и желаю, и никакимъ другимъ способомъ нельзя сдёлать это еще боле очевиднымъ. Кроме того, я само еще и воображаю; и хотя возможно, какъ я предположиль, что ни одна воображаемая вещь не истинна, однако самая сила воображенія существуеть въ действительности и составляетъ часть моего мышленія. Наконецъ, я сама ощущаю или замвчаю твлесныя вещи чрезъ посредство чувствъ. Вотъ я вижу свътъ, слышу шумъ, чувствую теплоту; допустимъ все это ложь, потому что я сплю. Все же я думаю, что я вижу, слышу, ощущаю теплоту, а это не можеть быть ложно; это собственно и называется во мнв чувствомъ (--ощущениемъ), а взятое въ такомъ ограничении это есть не что иное, какъ мышленіе. Тутъ а начинаю нісколько дучше понимать, кто я. Однако мив еще кажется, и я никакъ не могу отръшиться отъ той мысли, что телесныя вещи, образы которыхъ или слагаются мышленіемъ, или доставляются ему чувствами, познаются гораздо ясиће, чћиъ это неведомое мое я, которое и воображенію недоступно. Хотя поистинь было бы удивительно, если

бы я яснёе познаваль вещи, какь я заметиль, сомнительныя, неизвъстныя, чуждыя мить, чъмъ все несомитиное, извъстное, словомъ чёмъ себя самого, но я вижу, что это значитъ: это моя мысль охотно хочеть впасть въ обманъ и не переноситъ своего заключенія въ предёлахъ истины. Пусть будеть такъ; еще разъ предоставимъ ей полную свободу, чтобы потомъ тъмъ легче стало ею управлять. Для этого разсмотримъ тѣ вещи, которыя обыкновенно считаюся самыми доступными для пониманія, т. е., разсмотримъ тъла, которыхъ мы касаемся и которыя видимъ, не тъла вообще, такъ какъ общія представленія обыкновенно несколько более смутны, но всякое въ отдельности. Возьмемъ, напр., этотъ воскъ. Онъ только что вынутъ изъ улья, еще не потерялъ пріятнаго вкуса заключавшагося въ немъ меда и до некоторой степени удержалъ запахъ цветовъ, съ которыхъ былъ собранъ; его цвѣтъ, фигура, величина явственны; онъ твердъ, холоденъ, легко берется руками, если ударить пальцами-издаетъ звукъ. Словомъ-въ немъ есть все, что, повидимому, требуется для самаго яснаго познанія какойнибудь вещи. Но вотъ, пока я говорю, его приблизили къ огню: остатокъ вкуса исчезаетъ, запахъ испаряется, цвътъ перемъняется, фигура утрачивается, объемъ увеличивается; онъ становится жидкимъ, горячимъ, съ трудомъ его можно брать руками, при ударъ звука не издаетъ. Остается-ли еще тотъже самый воскъ и послё такой перемены? Нужно признать, что остается; никто этого не отрицаеть, никто не думаеть иначе. Что-же познаемъ мы въ этомъ воскъ съ такою ясностью? Очевидно, этимъ не можетъ быть ничто изъ того, что мы замъчаемъ чрезъ посредство чувствъ, ибо что подлежало въ немъ вкусу, запаху, зрѣнію, осязанію, слуху, измѣнилось, а воскъ остается тотъ-же. Но, можетъ быть, тутъ дело обстоитъ такимъ образомъ, какъ я теперь соображаю, что этотъ воскъ не есть ни эта сладость меда, ни это благоуханіе цветовъ, ни эта бълизна, ни фигура, ни звукъ, но лишь тъло, которое прежде представлялось мит чувственно подъ одними формами, а теперь подъ другими. Однако что-же собственно я воображаю такимъ образомъ о воскъ? Если мы всмотримся внимательно, устранивши все не принадлежащее воску, то увидимъ, что останется. Очевидно, останется лишь ивчто протяженное, растя-

жимое и изм'внчивое. Что-же это растяжимое и изм'внчивое? Не въ томъ-ли дело, что я могу вообразить превращение фигуры этого воска изъ круглой въ четырехъ-угольную и изъэтой последней въ трехугольную? Неть, это вовсе не то, ибо я понимаю, что воскъ способенъ къ безчисленнымъ подобнаго рода измѣненіемъ и вмѣстѣ съ тѣмъ не могу это безконечное множество пробъжать моимъ воображениемъ, и слъдовательно такое представление мое о воскъ получается не чрезъ способность воображенія. Что такое это протяженное? Неужели и самое протяжение его мић также неизвестно? Но ведь я знаю, что оно становится больше, когда воскъ таетъ, еще больше, когда кипитъ, и еще увеличивается съ увеличеніемъ нагрѣванія. И я не представляль-бы себь върно, что такое воскъ, если бы не признаваль, что онъ допускаетъ большее разнообразіе относительно своего протяженія, чёмъ сколько я могу обнять когда-нибудь своимъ воображениемъ. Остается такимъ образомъ согласиться, что я не могу воображать, что такое воскъ, а только постигаю это разумомъ. Я говорю объ этомъ кускъ воска въ частности, о воскъ же вообще это еще яснъе. Но что это за воскъ, который я постигаю только разумомъ? Конечно, это тотъ самый, который я вижу, котораго касаюсь, который воображаю, тотъ самый, о которомъ я и съ самаго начала думаль. Однако, следуеть заметить, что это воспріятіе не есть зрѣніе, осязаніе или воображеніе и никогда не было ими, хотя и казалось такъ первоначально, но воззрѣніе ума (mentis inspectio), которое можеть быть или несовершеннымъ и смутнымъ, какъ было въ началф, или яснымъ и раздъльнымъ, какимъ стало теперь, -смотря по тому, болъе или менње я направляю свое внимание на его составъ и содержаніе. Между тімь удивительно, какъ склонна моя мысль къ погръшностямъ! Все указанное выше я обсуждалъ молча и не выражая это въ словахъ, но лишь обращаюсь къ словамъ, какъ меня вводитъ въ заблуждение самый способъ выражения. Мы говорииъ обыкновенно, что мы видими самый воски, если онъ есть на лицо, и заключаемъ о его присутствіи не по цвѣту и не по фигуръ. Отсюда я могъ бы немедленно заключать, что я такимъ образомъ познаю воскъ зрѣніемъ при помощи глаза, а не возэрѣніемъ одного только ума. Но вѣдь и о людяхъ, которыхъ я вижу изъ окна проходящими по улицѣ, я обыкновенно такъ же, какъ и о воскѣ, говорю, что я ихъ вижу. Что же однако я тутъ вижу кромѣ шляпъ и одежды, подъ которыми могутъ быть скрыты автоматы, а я увѣренъ, что это люди. Такъ что когда я полагалъ, что вижу что-нибудь глазами, въ дѣйствительности познавалъ присущею мнѣ способностью сужденія. Пусть же всякій желающій возвыситься надъ толпой въ своемъ познаніи устыдится искать поводовъ для сомнѣнія въ изобрѣтенныхъ этою толпой способахъ выраженія.

Продолжая ръчь, по порядку разсмотримъ, когда и совершеннъе и яснъе представляль себъ, что такое воскъ-тогда-ли, когда только взглянулъ на него и вообразиль, что узналъ его однимъ внішнимъ чувствомъ или по крайней мітріз чувствомъ общимъ, какъ говорятъ, т. е., способностью воображенія, или же знаю его лучше теперь, посль того какъ тщательно изсльдоваль, что онь такое и какимъ образомъ можно его повнать. Очевидно, что нельпо было-бы колебаться въ данномъ случав. Что въ самомъ дълъ я различалъ при первомъ воспріятіи? Безспорно, ничего такого, что не было бы доступно всякому животному. Напротивъ, когда я отличаю самый воскъ отъ его внъшнихъ формъ и, какъ бы устранивши покровы, разсматриваю его въ обнаженномъ видь, въ такомъ случат дъйствительно я не могу воспринимать его безъ помощи человъческой мысли, хотя, можетъ быть, мое суждение еще и не чуждо ошибки. Что же сказать объ этой самой мысли или, втриве, о мить самомъ, ибо я пока ничего въ себъ не признаю кромъ мысли? Неужели, говорю, я самъ, такъ повидимому отчетливо воспринимающій этотъ воскъ, не познаю вмёстё съ темъ и самого себя не только гораздо истиннъе и достовърнъе, но даже гораздо яснъе и очевиднъе? Въдь если изъ того, что я вижу этотъ воскъ, я вывожу его существованіе, то не гораздо-ли яснее изъ того самаго, что я его вижу, следуетъ существованіе меня самого? Ибо возможно, что то, что я вижу, въ дъйствительности не есть воскъ; возможно даже, что я не имъю глазъ, которыми вижу что-нибудь, но никакъ не можетъ быть, чтобы я самъ мыслящій не быль чёмъ-пибудь въ то время, когда вижу или (что я теперь уже не различаю) когда думаю, что вижу. Равнымъ образомъ изъ того, что я вывожу существованіе воска, прикасаясь къ нему, опять следуеть, что очевидно я существую. Совершенно то же самое следуеть и изъ того, что я воображаю, и изъ всякаго другого подобнаго основанія. Сказанное о воске можно приложить и ко всему остальному, находящемуся вне меня. Дале, воспріятіе воска оказывается боле раздельнымь после того, какъ онъ сталь мне известень при помощи не одного только зренія или осязанія, но многими путями. Насколько-же боле раздельнымь должно признать мое познаніе самого себя, если никакія соображенія не могуть содействовать воспріятію воска или всякой другой вещи, безъ того, чтобы вместе съ темь не служить къ лучшему раскрытію природы моей мысли. Сверхъ того оз самой мысли есть много другого, что можеть сделать познаніе о ней боле раздельнымь, такъ что едва ли нужно перечислять все, что можеть для этой цёли давать тёло.

Вотъ наконецъ я достигъ того, чего и хотълъ. Ибо если теперь мнѣ извѣстно, что даже самыя тѣла воспринимаются собственно не чувствомъ или способностью воображенія, а однимъ только разумомъ, такъ что воспринимаютъ ихъ не потому, что осязаютъ или видятъ, а потому только, что постигаютъ разумомъ, то я вполнѣ сознаюсь, что ничего не могу такъ легко и ясно воспринимать, какъ свою мысль. Такъ какъ однако нельзя такъ скоро отказаться отъ привычнаго прежняго мнѣнія, то надлежитъ здѣсь остановиться, чтобы путемъ продолжительнаго размышленія это новое знаніе глубже запечатлѣть въ своей памяти.

C. M.

(Продолжение будетъ).

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе вив истинной церкви.

(Продолжение \*).

Пророческое служение Иліи совершалось при Ахавъ. Имя этого царя и особенно его жены Іезавели издавна сделались синонимами нечестія. Ісзавель была дочерью сидонскаго царя Еоваала, она, видно, имъла сильное вліяніе на мужа, и, отличаясь своеобразною религіозною ревностью, широко пропагандировала культъ Ваала въ Израилъ. Нечестіе Израиля было наказано бездождіемъ и голодомъ, о которыхъ предсказаль Илія. И вотъ, -- мы видимъ, пророкъ получаетъ повелѣніе отъ Господа на время голода удалиться въ Сарепту Сидонскую. Если Іезавель принесла съ собой изъ Сидона гибель и гръхъ, то пророкъ перенесъ отъ израиля въ область Сидона святость и спасеніе. Раціоналисты не прочь видеть въ Илів кроваваго ревнителя узкаго націонализма, почитателя и служителя гровнаго Ісговы-бога войны. Нужно читать особымъ своеобразнымъ образомъ библейскій текстъ, чтобы понимать Библію такимъ образомъ. Богъ является Илін въ тишинъ при Хоривъ (XIX, 12), и Илія посылается Богомъ къ иноплеменницъ, ей доставляется чудесное пропитаніе, пророкъ воскрешаетъ ея умершаго сына (XVII), и бъдная иноплеменница исповъдуетъ, что Илія есть истинно человіть Божій. Илія по Библін-первый изъ пророковъ, который выступаетъ изъ предёловъ Палестины и внъ ея является орудіемъ милостей Божіихъ. При Хоривъ пророкъ получаетъ такое повелъніе: "помажь Азаила въ царя

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 17.

надъ Сирією" (3 Цар. XIX, 15). Тотъ, кто помазанъ по опредъленію Божію, есть помазанникъ Божій. Въ данномъ случавэто-языческій царь языческаго царства. Языческій царь является носителемъ и исполнителемъ Божественныхъ опредъленій. Съ этимъ Азаиломъ имель много сношеній ученикъ и преемникъ Иліи по пророческому служенію Елисей. Въ служеніи этого пророка вселенская миссія Израиля выступаетъеще рельефибе, чемъ въ служени его великаго предшественника. Съ именемъ этого пророка связывается повъствованіе одвухъ чудесахъ воскрешенія: онъ воскресилъ сына жены соманской (4 Цар. IV, 8-37, я уже послѣ его смерти отъ прикосновенія къ его костямъ воскресъ мужъ моавитскій (4 Цар. XIII, 20-21), Соманъ находился на границъ царства израильскаго. Замъчательно, что изъ трехъ чудесъ воскрешенія. о совершеніи которыхъ говорится въ ветхомъ заветь, одно было совершено внъ предъловъ земли обътованной, другое прямо надъ иноплеменникомъ (моавитяниномъ) и третье-въ Соманъ на границъ земли обътованной. Каждое чудо, являясь событіемъ промыслительнымъ, въ то же время имфетъ значеніе нравственно-назидательное, потому что въ немъ открывается, что въра и благочестіе могутъ повлечь за собою на земль возникновение новаго порядка и строя жизни-устроение царствія Божія, въ которомъ будеть осуществляться воля Божія и будутъ правда и радость. Но чудеса воскрешенія, совершенныя ветхозавътными праведниками Израиля, совершенныя явно въ знаменіе невърнымъ и надъ невърными, намъ кажется, должны были указывать, что хотя отъ Израиля выходятъ выйдуть устроители царства Божія на землю, но не Паграницы царства. Чудо лестина полагаетъ ЯЛЯ отого воскрешенія моавитскаго мужа состояло въ томъ, что невърный воскресъ вследствіе прикосновенія къ останкамъ вернаго. Это указываеть, что чрезъ смерть праведнаго даруется жизньгръшникамъ, пророческое значение этому событию усвояетъ и Сирахъ (XL. VIII, 13-14). Эти чудеса, думаемъ, не менье, чыть рычи пророковы, должны были подыйствовать на тъхъ, среди которыхъ они совершились и кто о нихъ услышалъ. А кто услышаль о нихъ? О томъ, что творилось въ области Сидона, узнавала Финикія, а съ нею вмъстъ и весь міръ, но и чудо Сомана едва-ли осталось извъстнымъ только окрестностямъ Сомана. По слову человека Божія соманитянка, сына которой воскресиль Елисей, жила семь лёть въ землё филистимской (VIII, 1-2). Конечно, чувство благодарности, внутренняя нравственная потребность побуждала ее говорить о благод втельствовавшемъ ей пророкв, о его двлахъ и его ученів, и имя пророка и его Бога становилось изв'єстнымъ на западъ. Другое повъствование Библии показываетъ, что оно привлекало къ себъ и востокъ. Военачальникъ сирійскій Нееманъ заболёль проказой, и воть, читаемъ мы, маленькая изранлыская дёвочка, взятая въ плёнъ сирійцами и служившая своей госпожь, сказала ей: "о еслибы-бы господинъ мой побываль у пророка, который въ Самарів, то онъ сняль-бы съ него проказу его" (4 Цар. V, 3). Эти слова израильской девочки были доброю миссіонерскою пропов'ядью. Нееманъ събздиль къ Елисею, быль инцелень, исповедаль: "воть, я узналь, что на земль ньть Бога, какъ только у Израиля" (V, 15), и послъ того какъ пророкъ отказался принять отъ него дары, обратился съ просьбою къ пророку: "пусть рабу твоему дадуть вемли, сколько снесуть два лошака, потому что не будеть впредь рабь твой приносить всесожженія и жертвы другимъ богамъ, кромѣ Господа: только вотъ въ чемъ да проститъ Господь раба твоего: когда пойдеть господинь мой въ домъ Риммона для поклоненія тамъ и опрется на руку мою, и поклонось я въ домѣ Риммона, то, за мое поклоненіе въ домѣ Риммона, да проститъ Господь раба твоего въ случав семъ" (V, 17-18). Такимъ образомъ, сирійскій вельможа становится израильскимъ прозелитомъ. Онъ хочетъ служить истинному Богу въ своей странъ. Онъ просить у пророка нъкоторыхъ компромиссовъ, но цари іудейскіе и израильскіе въ эту пору и безъ просьбъ служили Вааламъ и Астартъ, и пророкъ на -скромную просьбу Неемана о списхождении къ его человъческой слабости отвътилъ: "иди съ миромъ". Въ исторіи обыкновенно бывало, что рабы раньше господъ обращались къ религіозной истинь, и поэтому обращеніе Неемана заставляеть предполагать, что оно было не первымъ, (4 Цар. V, 13), что

прозелитизмъ-не въ смыслъ только принятія основныхъ истинъвъры, но въ смыслъ усвоенія культа, существоваль внъ Израиля уже въ IX въкъ. Изслъдователи судебъ іудейской религіи связывають съ именемъ Неемана происхождение обряда крещенія, чрезъ которое совершилось принятіе иноплеменниковъвъ іудейскую общину. Еврейскій ритуаль выработаль, что вступленіе прозелита въ іудейскую общину совершалось черезътри акта: обръзаніе, крещеніе и жертву. При обръзаніи нововступавшему давали новое имя, обыкновенно, первое попавшееся въ Библіи. Къ принятію обръзанія приготовляли желающаго наставленіемъ его въ законъ три учителя. Эти три учителя затымъ являлись свидътелями и совершителями крещенія, они назывались отцами крещаемаго (по нужд'є могли быть и не ученые). Новокрещаемый остригаль волосы на головъ и ногти на рукахъ и ногахъ, входилъ въ воду по руки, учители въ это время читали заповъди, и онъ въ знакъ того, что исполнить ихъ, погружался весь. Новокрещаемую женщину приводили въ купальню женщины, а при дверяхъ во время акта крещенія стояли учители. Объ этомъ крещеніи прозелитовъ говоритъ Гемара. Въ священномъ Писаніи можно находить только намеки на существование такого обряда (1 Кор. X, 2, Me. III, 6; Iesk. XXXVI, 25; Захар. XIII, 1). Въ омовеніи Неемана въ водахъ Іордана хотять видеть зарожденіе этого обряда. Можетъ быть это предположение и не лишено значенія: отъ широко употреблявшихся обрядовъ омовенія отъ нечистоты переходъ къ крещенію очень недалекъ. Обстоятельства обращенія Неемана къ Богу израилеву могли содфиствовать возникновенію этого обряда. Но если этотъ обрядъ возникъ и послъ, то во всякомъ случат фактъ, къ которому его пріурочивали, именно прозелитизмъ, уже существовалъ. Исторія израильтянъ съ сиріянами во дни Елисея ясно показываетъ, въра въ Ісгову была хорошо извъстна ОТР служители Іеговы почитались въ Дамаскъ. "Пришелъ Елисей въ Дамаскъ, когда Венададъ, царь сирійскій, быль боленъ. И донесли ему, говоря: пришелъ человъкъ Божій сюда. И сказалъ царь Азаилу: возьми въ руку твою даръ н пойди на встрѣчу человѣку Божію, и вопроси Господа черезъ-

него, говоря: выздоровью ли я отъ сей бользни?" (4 Цар. Х, 7-8). Такъ сирійскій царь обращался къ Богу израилеву, въ то время какъ израильскіе цари съ тождественными вопросами обращались къ Веелзеевулу, божеству Аккаронскому (4 Цар. 1, 2). Происходить обмёнь вёрованій, и каждый принимаеть то, что приходится ему по сердцу. Нееманъ беретъ изъ Палестины земли для принесенія всесожженій Богу израилеву, а Ахазъ, царь іудейскій, воздвигаетъ въ Іерусалимъ жертвенникъ по образцу дамасскаго (4 Цар. XVI, 10-13). Въ то время, какъ Израиль хромаетъ на оба колена, въ Сиріи заметно обнаруживается теченіе по направленію къ религіи израильской. Азаилъ, занявшій престоль вмѣсто убитаго имъ Венадада, повидимому какъ и его предшественникъ быдъ исполненъ уваженія къ пророку Божію (VIII, 11—14). Сиріянъ должны были поражать удивленіемъ чудесная мощь и вравственное величіе пророка. Онъ ихъ и исцълялъ и спасалъ имъ жизнь. Когда сирійцы въ безпомощномъ положеніи оказались въ срединъ Самаріи, и увидёль ихъ царь израильскій и спросиль у Елисея: "не избить ли ихъ, отецъ мой?" (VI, 21), пророкъ ответилъ: "не убивай! Развъ мечемъ твоимъ и лукомъ твоимъ ты плънилъ ихъ, чтобы убивать ихъ? Предложи имъ хлеба и воды; пусть фдять и пьють, и пойдуть къ государю своему. И приготовиль имъ большой объдъ, и они тили и пили. И отпустиль ихъ и пошли къ государю своему. И не ходили больше тв полчища сирійскія въ землю израилеву" (Ibid. 22-23). Но, безъ сомнънія, въ своей земль они говорили о спасшемъ имъ жизнь израильскомъ пророкъ.

Скоро до слуха этихъ сирійцевъ, равно какъ и другихъ народовъ, должны были достигнуть извъстія и о другихъ пророкахъ и ихъ ръчахъ. Илія и Елисей творили чудеса, обличали, вразумляли и наставляли, но не предавали своихъ словъ письмени. Но вслъдъ за ними поднимается рядъ пророковъ которые записывали то, что говорили, и ръчи которыхъ поэтому въ ихъ подлинномъ и неповрежденномъ видъ могли распространяться гораздо болъе въ ширь и въ даль. Первымъ изъ таковыхъ въ хронологической преемственности является, надо полагать (безспорной хронологіи не существуетъ), пророкъ Амосъ. Ръчи этого пророка не могли быть и казаться безразличными для народовъ, которые окружали Израиля, потому что они говорили объ этихъ народахъ. А люди никогда-даже и въ ХХ столътіи по Р. Х.-не будутъ равнодушны къ тому, что говорятъ о нихъ. Что-же говорилъ пророкъ-пастухъ изъ Өекон (Аммосъ. І, 1)? Онъ предсказываль осужденіе и наказаніе сирійцамъ, финикіянамъ, аммонитанамъ, моавитянамъ, іудеямъ за ихъ преступленія, причемъ эти преступленія состояли между прочимъ въ томъ, что они несправедливо, жестоко и унизительнымъ образомъ поступали по отношенію къ своимъ сосъдямъ. Не за одну жестокость къ Израилю бичуетъ слово пророка, нътъ, оно порицаетъ, наприм., моавитинъ за то, что они пережгли кости царя эдомскаго въ известь (II, 1). Въ последней главъ (ІХ, 2) пророческой книги читаемъ: "не таковы ли какъ сыны Эеіоплянъ и вы для Меня, сыны израилевы? говоритъ Господь. Не Я-ли вывелъ Израиля изъ земли Египетской и Филистимлянъ изъ Кафтора и Арамлянъ изъ Кира? "Божественное провидение управляеть всеми народами, о всёхъ печется, всёмъ благодетельствуетъ и равно всёхъ наказываетъ за преступленія. Немного позже Амоса пророчествоваль Осія. Въ ръчахъ этого пророка некоторые готовы видеть порицаніе культуръ и израильтянамъ за то, что они ее заимствовали у хананеянъ. Но не культуру бичевалъ пророкъ, а ея темныя стороны: не въсы, а невърные въсы ("Хананеянинъ съ невърными въсами любитъ обижать". Осіи XII, 7). Не къ узко націоналистическому культу призывалъ пророкъ, и къ нравственной чистоть. "Я милости хочу, а не жертвы и Боговъдънія болће, нежели всесожженій (VI, 6), говорить Богь устами пророка. Израилю раскрывается, что его спасеніе не въ союзникахъ и не въ коварныхъ замыслахъ, а въ его нравственной силь. Если у Израиля нътъ таковой, его судьба будетъ печальная и онъ будеть посм'яніемь даже въ земл'я египетской (VII, 16). Осія призываль къ нравственному покаянію израильтянъ, по его современникъ Іона (Осіи I, 1 срав. 4 Цар. XIV, 25, Іон. І, 1) получиль повельніе обратиться съ такимъ призывомъ къ врагамъ израильтянъ ассиріянамъ. Есть іудейское преданіе, что Іона быль тімь ребенкомь, котораго ніжогда

Илія воскресиль у вдовы сарептской. Это преданіе не согласуется съ библейскимъ текстомъ (4 Цар. XIV, 25) и, думаемъ, не можеть быть поддерживаемо, но оно, во всякомъ случав, много разумнъе и лучше тъхъ предположеній, которыя дълазотся раціоналистами относительно этого пророка и книги носящей его имя. Они полагають, что эта книга-не пророческая и не историческая, а просто морально тенденціозный вымысель. Происхожденія она будто послепленнаго. Считають одинаково невозможнымъ, какъ пребывание Іоны во чревъ китовъ, такъ и его проповъдь съ ея послъдствіями въ Ниневіи. Намъ не мъсто въ данномъ разсуждении касаться вопроса о чудесномъ спасеніе Іоны изъ моря, но на его проповъди намъ должно остановиться. Фактъ проповъданія Іоны отрицается во имя двухъ родовъ соображеній. Говорять, что невозможно, чтобы за VIII въковъ до Р. Х. у евреевъ могли существовать такія представленія о всемірномъ провидѣніи и безграничной благости Божіей, и говорять, что невозможно въ эту эпоху такая проповъдь еврея въ Ассиріи и такое ея дъйствіе. Начнемъ обсуждение этого послъдняго утверждения. Іона проповъдываль въ Ассиріи, когда въ израильскомъ царствъ быль Іеровоамъ II-могущественнъйшій царь израильскій. Напротивъ, положение Ниневіи тогда не было блестящимъ. (Въ первой половинъ VIII въка до Р. Х. у Ниневіи былъ періодъ паденія). Ниневія не вела войнъ, но, не проявляя жестокости, она въ то-же время не усовершалась ни въ какомъ отношеніи, царь и народъ утопалъ въ порокахъ и роскоши. Не было ничего, чтобы поднимало духъ народа. Въ эту печальную пору является человъкъ, который ходитъ по улицамъ и громкимъ голосомъ призываетъ всъхъ проснуться отъ нравственной спячки. Если-бы Ассирія торжествовала въ ту пору какія либо побъды, собиралась-бы приступать къ какимъ-нибудь деяніямъ, этотъ голосъ не привлекъ бы вниманія. Но въ печально-будничное время, когда люди заглушають въ себъ нравственную потребность разумнаго труда, предаваясь грубымъ порокамъ, въ такую пору голосъ проповедника никогда не останется неуслышаннымъ. Даже и въ наши дни если-бы на улицахъ Парижа или Берлина явился человъкъ во вретищъ съ огненною

рвчью съ призывомъ покаянія, можно быть увтреннымъ, чтооколо него собрались бы громадныя толпы и его слово не осталось-бы безъ вліянія. Но въ наши дни, конечно, такого проповедника забрали бы въ полицію. Въ древности дело было иначе. Ръчи святаго человъка выслушивали съ почтеніемъ и неудивительно, что молва о немъ дошла до царя: въдь, и наши дни о людяхъ, подобныхъ пророку изъ Гаохефера, доходять извъстія до монарховь. А если мы отступимь стольтія на 3-4 назадъ, то увидимъ, что по ихъ слову устроялись и посты. Что въ древности религіозные пропов'ядники могли при благопріятныхъ условіяхъ возбуждать столицы и царей, не нуждается ни въ спорахъ, ни въ доказательствахъ. Другой вопросъ-возможно-ли отправление израильтянива съ проповъдью о покаяніи къ язычникамъ? Конечно, здъсь покаяніе нельзя понимать въсмыслъ обращенія ниневитявъ къ чистому культу Іеговы-такого культа въ то время не было и въ царствъ Іеровоама-а въсмыслъ обращенія-хотя и не безусловно полнаго-къ истинному Богу-неба (Іон. І, 9-10) и въ нравственномъ очищении. Книга разсказываетъ намъ, что Господь повелълъ Іонъ идти въ Ниневію проповъдывать, что Ниневія черезъ 40 дней будеть разрушена, что пророкъ не исполниль повельнія Божія и бъжаль отъ лица Господня, руководясь тою мыслію, что если овъ явится къ ниневитянамъ съ этою проповъдью, то Господь не исполнить своего грознаго обътованія, ябо Онъ долготерпъливъ и многомилостивъ (IV, 2) Но вразумленный совершеннымъ надъ нимъ чудомъ, пророкъ исполнилъ повелвніе Господа и ниневитине обратились къ покаянію, и, какъ онъ и предполагалъ, гибели Ниневіи не последовало. Пророка, замътно, сильно тяготило и смущало неисполнение пророчества, и Господь снова вразумиль его знаменіемъ съ растеніемъ в словами: "Миб-ли не пожальть Ниневіи, города великаго, въ которомъ более ста двадцати тысячъ, не уменощихъ отличить правой руки отъ лѣвой, и множество скота". (IV, 11). Мы думаемъ, что если къ одному человъку Божію относились съ почтеніемъ въ Дамаскъ, то другого могли слушать въ Ниневіи, если въ книгѣ пророка Амоса говорится, что Богъ печется о филистимлянахъ и арамеянахъ, то въ другой книгв

того-же времени можетъ быть показано, какъ онъ печется и объ Ассиріянахъ. Книга пророка Іоны намъ представляется пророческой не потому, что она говорить о пророкахъ (единственная будто-бы причина отнесенія ея въ отдёлъ пророческихъ книгъ), но потому, что въ ней самое чудесное событіе съ пророкомъ есть пророчество (Ме. XII, 39-40; Лук. XI. 29-30), потому, что въ немъ содержится пророчество пророка (III, 4), и объясненіе отміненія или замедленіе исполненія пророчества (Товит. XIV, 7). Книга раскрываетъ намъ, что пророчества прежде всего имъютъ своею цълію не доказательства всемогущества и всевъдънія Божія, а правственное исправленіе людей. Въ этомъ отношеніи книга является великой важности комментаріемъ для пониманія пророчествъ въ народахъ. Эти пророчества прежде всего произносились не за тъмъ, чтобы имъ исполняться, а затёмъ, что-бы вразумить народы, "чтобы каждый обратился отъ злаго пути своего и отъ насилія рукъ своихъ" (Іон. III, 7). "О человъкъ! сказано тебъ, что добро, и чего требуеть отъ тебя Господь: действовать справедливо, любить дёла милосердія и смиренномудренно ходить предъ Богомъ твоимъ" (Мих. VI, 8), такъ говорилъ пророчествовавшій немного позже Іоны. Если Іона пропов'ьдывалъ язычникамъ только покаяніе, то этому пророку рисовалась уже картина обращенія народовъ къ Богу Іаковлеву и къ горъ Господней (Мих. IV, 2). Между тъмъ онъ былъ по времени младшимъ современникомъ Іоны. Какъ-же въ такомъ случав можно говорить о томъ, что книга Іоны заключаетъ въ себъ черты, заставляющія приближать ее на нъсколько стольтій оть эпохи Іеровоама II ко времени Р. Х.?

Проповъдь Іоны задержала паденіе Ассиріи, но пророки Амосъ и Осія не могли обратить отъ нечестія израильтянъ, и царство самарійское пало. "И переселенъ Израиль изъ земли своей въ Ассирію, гдъ онъ и до сего дня" (4 Цар. XVII, 23), говоритъ священный историкъ. Далъе онъ повъствуетъ, что на мъсто Израиля ассирійскій царь перевель въ Палестину "людей изъ Вавилона, и изъ Куты, и изъ Аввы, и изъ Емаеа, и изъ Сепарвоима" (ibid. 24), что эти люди, поселившіеся въ Палестинъ, сначала не почитали Господа и за это Господь

посылаль на нихъ львовъ, которые истребляли ихъ, что царь ассирійскій, когда ему было донесено объ этомъ, распорядился послать туда одного изъ выселенныхъ священниковъ, чтобы онъ научилъ ихъ закону Бога той земли. Такой священникъ явился въ Палестинъ. Жители были научаемы чтить истиннаго Бога, и они познали истиннаго Бога, но они долго не могли забыть и своихъ прежнихъ боговъ. "Народы сін чтили Господа, заканчиваетъ повъствованіе объ этомъ библейскій историкъ, но и истуканамъ своимъ служили. Да и дъти ихъ и дъти дътей ихъ до сего дня поступаютъ такъ-же, какъ поступали отцы ихъ" (ibid. 41). Такъ возникъ расколъ самарянскій. Этотъ расколъ не быль полной религіозной истиной, но онъ, во всякомъ случат, стоялъ неизмтримо выше той лжи, съ которой пришли сначала новые переселенцы въ Палестину. Но старые поселенцы земли обътованной, думаемъ, не искали на новыхъ мъстахъ новой въры. Видно, они тамъ преступали завътъ, ъли отъ снъдей языческихъ (Тов. 1, 10), но подобнымъ образомъ они поступали и у себя на родинъ. Однако, то обстоятельство, что между ними быль такой строгій ревнитель въры, какъ обличитель ихъ отступленій отъ завъта, Товитъ, заставляетъ думать, что основныя и важнёйшія истины втры хранили многіе изъ нихъ. Не единоличной, конечно, была и мораль Товита, а эта мораль возвышалась до такого правила: "что ненавистно тебъ самому, того не дълай никому" (Тов. VI, 15 срав. Мо. VII, 12; Лук. VI 31). Не единоличными, конечно, были упованія и надежды Товита, а они были слідующія: "многіе народы издалека придуть къ имени Господа Бога съ дарами въ рукахъ, съ дарами царю небесному" (XIII, 11), и всв народы обратится и будуть истинно благоговеть предъ Господомъ Богомъ и ниспровергнутъ идоловъ своихъ; и всѣ народы будутъ благословлять Господа" (XIV, 6). израильтяне были выселены изъ Палестины. Нъкоторыя основанія для сужденія о послёднихъ даетъ исторія Іуднои.

Едва-ли можно оспаривать, что книга, носящая это имя, первоначально была написана на языкъ семитическомъ (бъдность частицъ, восточные образы, неудобопонятность нъкоторыхъ мъстъ текста греческаго, заставляющихъ предполагать, что этотъ

текстъ переводъ) и что она предполагаетъ въ основъ своей дъйствительное событіе. Но эта книга представляетъ намъ образецъ великой ревности по законъ и Богъ. Могучая въра въ Бога нъкотораго върнаго останка возбуждала, согласно повъствованію, въру и въ невърныхъ. Ахіоръ, начальникъ сыновъ аммоновыхъ, перешелъ къ израильтянамъ, "искренно увъровалъ въ Бога, обръзалъ крайнюю плоть свою и присоединился къ дому израилеву даже до сего дня" (Гуд. XIV, 10).

Іудея продолжала еще бороться за существованіе, когда пала Самарія. Въ это время проходиль свое служеніе первый изъ "великихъ" пророковъ-Исаія. Овъ ободрилъ Езекію, царя іудейскаго, во время нашествія Сеннахерима, царя ассирійскаго, на Іудею. Сеннахеримъ напередъ послалъ своихъ пословъ убъждать евреевъ подчиниться ему. Знаменательно, что одинъ изъ • этихъ пословъ Рабсакъ говориль по іудейски (4 Цар. XVIII, 26, 28), іудейскій языкъ и іудейскія писанія, значить, не были секретомъ для народовъ востока. Господь отвратилъ нашествіе Сеннахерима на Іерусалимъ чудеснымъ образомъ (4 Цар. XIX, 35; Ис. XXXVII, 36; 2 Парал. XXXII, 21): ангелъ Господень истребиль всехъ храбрыхъ и главноначальствующихъ и начальствующихъ въ войскъ царя ассирійскаго, всего въ станъ ассирійскомъ было поражено сто восемьдесять пять тысячъ; это заставило Сеннахерима возвратиться, но слухъ о совершившемся чудъ долженъ былъ слъдовать за нимъ и привлекать внимание народовъ точно такъ-же, какъ нъкогда привлекалось оно чудесами въ Египтъ (Ис. XXXVII, 20). Однако рѣчи того пророка, который возвѣстилъ о томъ, что Богомъ будетъ подана чудесная помощь іудеямъ, должны-если они достигали до слуховъ народовъ-привлекать ихъ внимание къ себъ болъе, чъмъ совершившееся чудо. Не смотря на то, что земля раздиралась войнами и нестроеніями, Египеть, Ассирія и Іудея враждовали и боролись между собою, пророкъ предсказывалъ, что имбетъ наступить новый порядокъ вещей. Въ тотъ день изъ Египта въ Ассирію будеть большая дорога, и будеть приходить Ассуръ въ Египетъ, и Египтяне въ Ассирію, и Египтяне вивств съ Ассиріянами будуть служить Господу. Въ тотъ день Израиль будеть третьимъ съ Египтомъ и Ассиріею; благословеніе будеть посреди земли, которую благословить Господь Саваооъ, говоря: благословенъ народъ Мой, Египтяне, и дъло рукъ Моихъ-Ассиріяне и наслѣдіе Мое-Израиль" (XIX, 23 —25). Но между этимъ отдаленнымъ свътлымъ моментомъ и печальнымъ настоящимъ лежитъ длинный рядъ имъющихъ совершиться событій. Пророкъ предрекаетъ гибель Вавилону (XIII), гибель моаву (XVI, 4), печальную судьбу Дамаска (XVII), несчастія, им'єющія пос'єтить Египетъ (XX) и Тиръ (XXIII), предвозвъщаетъ явленіе гнъва Господня всъмъ народамъ земли (XXXIV). Поражая народы за ихъ нечестіе, Господь явить милость помазаннику своему Киру, дабы онъ узналъ Бога израилева (XLV). Въ познаніи этого Бога спасеніе всего человъчества (XLV, 22). Собственно, и удивительно и неизвинительно, что этотъ Богъ остается непавъстнымъ человъчеству. О Немъ было говорено отъ начала, и размышление о землъ и ея основаніяхъ, о небесахъ и ихъ происхожденіи и о судьбахъ человъческихъ владыкъ и пебесныхъ свътилъ, все это ведетъ къ признанію этого единаго истиннаго Бога (XL, 21-26). И сверхъестественное откровеніе и естественное Богопознаніе направляеть всв народы къ Богу израилеву. И по исполнении временъ народы обратится къ этому Богу, къ Израилю и Іерусалиму. Спасеніе самого Израиля-именно дело его нравственнаго возрожденія - совершить Эбедъ Ісговы - отрокъ Господень (LII, 12-LIII), а въ Изранлъ, и прежде всего въ этомъ слугъ Іеговы (XLII, 6), найдеть спасеніе все челов'ячество. Эго отдаленное свътлое будущее народовъ пророкъ рисуетъ яркими чертами въ различныхъ мъстахъ своей книги (книги, написанной исключительнымъ стилемъ и характеризующейся замъчательнымъ единствомъ идей -- качества очень трудно согласимыя съ господствующею теперь на западъ теоріею двухъ главныхъ и множества второстепенныхъ авторовъ этой книги). Тогда "раскуютъ мечи свои на орада и копья свои-на серпы: не подниметъ народъ на народъ меча, и не будутъ боле учиться воевать" (II, 4). "Тогда волкъ будетъ жить вибств съ ягненкомъ, и левъ будетъ лежать вивств съ козленкомъ; и теленокъ и молодой левъ и волъ будутъ вмъстъ, и малое дитя будетъ водить ихъ и корова будеть пастись съ медведицею, и детеныши ихъ будуть лежать

вивств, и левъ, какъ волъ, будетъ всть солому. И младенецъ будетъ играть надъ норою аспида, и дитя протянетъ руку свою на гифздо змфи. Не будутъ дфлать зла и вреда на всей святой горъ Моей, ибо земля будетъ наполнена въдъніемъ Господа, какъ воды наполняють море. И будеть вътотъ день: къ корию Іессееву, который станетъ, какъ знамя для народовъ, обратятся язычники,--и покой его будетъ слава" (XI, 6—10). Люди отвътять на призывъ: "обращайтесь къ закону и откровенію" (VIII, 20) и спасеніе распространится до предъловъ земли (XLIX, 6), иноплеменники будутъ пріобщены въ Израилю на равныхъ правахъ съ нимъ (XLIX, 3-8), Іерусалимъ распространитъ свътъ по всей землъ (LX, 1-3), всв народы увидатъ правду (LXII, 2), Господь откроется не вопрошавшимъ о Немъ и не искавшимъ Его (LXV, 1) и приведетъ всѣ народы и языки увидъть Его славу (LXVI, 18). Такъ пророкъ возвышеннымъ языкомъ въ книгъ, заключающей наибольшее число главъ изъ встахъ книгъ Библін-раскрываетъ ученіе о единствъ человъчества, о единствъ плановъ провидънія, о будущемъ спасеніи и притомъ о спасеніи и правдѣ въчныхъ, ибо пророкъ ясно предвозвъщаетъ, что не только нъкоторые изъ народовъ должны погибнуть, но что гибель ожидаетъ и небеса и землю (LI, 6). При последнихъ царяхъ Іуден о путяхъ и провиденіи Божінхъ евреевъ наставляли пророки Наумъ, Аввакумъ (см. особен. II, 14), Софонія (см. особ. I, 1-9 и III, 9), но особенно исторія посл'єднихъ дней іудейскаго царства связывается съ именемъ пророка Іереміи. Безъ сомнънія, этотъ пророкъ быль великимъ патріотомъ, но его патріотизмъ, его любовь къ роднымъ по крови и родинъ не мъшали ему видъть язвы и раны родного народа и возвъщать Божественныя опредёленія о могуществі царей и народовь враждебныхъ (XXVII, 2-9). Пророкъ Іеремія—какъ и другіе пророки,—мы видимъ, не былъ пророкомъ націи, но человъчества. Господь въ день поставленія его на пророческое служеніе послаль его не къ евреямъ тодько, но сказалъ: "смотри я поставилъ тебя въ сей день надъ народами и царствами, чтобъ искоренять и разорять, губить и разрушать, созидать и насаждать" (І, 10). И пророкъ, постоянно возвъщая опредъленія Божіи объ Іудев, возвъщаль волю Божію о Египть (XLVI), филистивлянахъ (XLVII), Moab's (XLVIII), Амов's, Едом's, Дамаск's и др. (XLIX) и Вавилонъ L и LI). Пророкъ пророчествовалъ разнымъ народамъ (XXV, 16 и 52), ибо онъ пророчествовалъ отъ лица Бога всей земли (XXIII, 23-24; XXXII, 17-20). Израиль-не единственный изъ народовъ-предметъ попеченій Ісговы, но онъ-начатокъ народовъ (II, 3). За свои гръхи Израиль терпить наказаніе, но чтобы снова стать святынею Господа, онъ долженъ поступать свято. Въ чемъ-же должна состоять эта святость поведенія? Пока евреи въ своей земль -прежде всего въ томъ, чтобы они не притъсняли иноземца (VII, 6), но такъ какъ они притеснали и иноземца, и сиротъ, и вдовъ и были выселены изъ своей земли, то Господь чрезъ пророка даетъ имъ новое повельніе: "заботьтесь о благосостояніи города, въ который я переселилъ васъ, и молитесь за него Господу; ибо при благосостояніи его и вамъ будетъ миръ" (XXIX, 7). Господь посътить и обръзанныхъ и необръзанныхъ (IX, 25), и когда, вследствие этого посещения. Іудея очистится и освятится отъ своихъ гръховъ, прекратится ея тльніе, и "будеть, опредвляеть Господь, для Меня Іерусалимь радостнымъ именемъ, похвалою, и честью предъ всёми народами земли" (XXXIII); тъ изъ народовъ, которые обратятся къ Богу, станутъ уделомъ Божіимъ (XII, 14-17) и народы отъ краевъ земли обратятся къ Богу (XVI, 19).

Таковы тѣ свѣтлыя обѣтованія и завѣты, съ которыми порабощенный народъ отводится въ рабство и которыя должны были служить ему утѣшеніемъ въ его вавилонской скорби. Когда—болѣе, чѣмъ за восемь столѣтій предъ этимъ—Израиль только что вступалъ въ землю обѣтованную, онъ имѣлъ повелѣніе жить обособленно отъ другихъ народовъ и истреблять иноплеменные народы, среди которыхъ онъ жилъ. Теперь—насильственно выводимый изъ земли обѣтованія—онъ получаетъ повелѣніе заботиться о благѣ тѣхъ, среди которыхъ онъ будетъ жить и получаетъ откровеніе, что и для другихъ народовъ, какъ и для него, его Богъ будетъ истиннымъ Богомъ. Время обособленія Израиля кончилось, онъ отводится въ Вавилонъ, затѣмъ разсѣвается по всему міру и вмѣстѣ съ нимъ

по всему міру распространяется имя Ісговы. Знаменательно, что израильтяне были выведены изъ своего обособленія только тогда, когда они не теоретически только, но и практически всф стали действительно строгими монотеистами. Никто не оспариваетъ той истины, что посл'в вавилонска го плёна у евреевъ не было ни мальйшихъ следовъ идолопоклонства. Такимъ образомъ, евреи разстились въ измческомъ мірт только тогда, когда уже ложь этого міра не могла одольть ихъ, когда, напротивъ, они сами этой уже начавшей колебаться лжи были въ силахъ противопоставить исповедывавшуюся ими истину. Следовательно, въ тиши своего уединенія и обособленія они готовились стать полезными и служить тёмъ, отъ кого обособились. Они прервали общение съ окружавшими ихъ народами для того, чтобы стать полезными всему человъчеству. Объ израильскомъ народъ можно сказать то же самое, что сказаль одинъ аскеть о монахажь: "монахъ оставляеть многихъ, чтобы стать полезнымъ всѣмъ".

## ГЛАВА 3-я.

Распространеніе Откровеннаго Богопознанія въ языческомъ мірѣ отъ времеки вавилонскаго плѣна до утвержденія Новаго Завѣта.

Во Второзаконія—книгъ, явившейся, по мнънію самыхъ смълыхъ критиковъ св. Писанія, до вавилонскаго плена, -- отецъ израильскаго народа, Играиль, называется арамеяниномъ (XXVI, 5). Въ Іудион, книгъ, явившейся около вавилонскаго плъна, можетъ быть, нъсколько ранъе его (можетъ быть во время пребыванія Манассіи въ плену вавилонскомъ?) о Израиле говорится: "этотъ народъ происходить отъ халдеевъ" (V, 6). Такимъ образомъ, вавилонскій плънъ івъ представленіи еврейскаго народа долженъ былъ казаться возвращениемъ туда, гдф была его колыбель, и не только-его колыбель, но-колыбель всего человъчества (Быт. II, 8-14). Но это возвращение на свою прародину являлось для еврея не отраднымъ, а глубоко грустнымъ фактомъ. Его прародина въ его очахъ была заразительнымъ очагомъ нечестія, напротивь, Іерусалимъ быль для него святымъ городомъ. Палестина -- обътованною, святою землею. Туда, въ эту землю отправился нѣкогда отецъ евреевъ, свободно

повинуясь управлявшему его путемъ Промыслу, оттуда теперь избранный народъ насильственно выводится язычниками. Глубоко скорбныя чувства должны были наполнять сердца невольныхъ переселенцевъ (Исаломъ СХХХV), но мракъ скорби, которая наполняла ихъ души, долженъ былъ смягчаться свътомъ и обътованіями въры (Исх. XL), которую они понесли съ собою съ береговъ Гордана въ область Месопотаміи.

Изъ своего, полученнаго по опредъленію свыше и утраченнаго всябдствіе личныхъ беззаковій, насябдія, еврен попесян въ свою прародину-это никто не осмелится оспаривать-писаніе и преданіе. Къ какому-бы минимуму ни сводили ихъ литературное достояние въ эпоху илъна, оно все-таки оказывается значительнымъ. Вообще не оспариваютъ, что они имъли-законъ и писанія пророковъ Амоса, Осіи, Исаіи (40 первыхъ главъ съ нъкоторыми исключеніями), Михея, Софонів, Іеремін, Наума, Аввакума. Но такого рода литературные памятники предполагають собою предварительную долгую и безымянную литературную работу. Ни художественный стиль, ни ясное и решительное содержание не могуть явиться ех abrupto и сразу. Твердая увфренность, что наступить пора, когда народы раскуютъ свои мечи на орала, сознаніе, что Богъ есть Богъ всехъ народовъ и что спасение должно стать уделемъ всего человъчества прежде, чъмъ быть выраженными превосходнымъ и яснымъ стилемъ писателя-художника, должны были смутно сознаваться и чувствоваться многими. Такъ смотрять на дело раціоналисты. Въ данномъ случае неть нужды ихъ оспаривать, потому что если писатели-пророки и не сами доходили до возвѣщаемыхъ ими пстинъ, то они, во всякомъ случав, получали по откровению и сообщали другимъ истины, доступныя пониманію этихъ другихъ, истины, къ принятію которыхъ они были подготовлены. Идеи религіознаго универсализма должны были прежде предчувствоваться и смутно сознаваться, а потомъ получить свое выражение въ писаніяхъ пророковъ. Потомъ они должны были стать сознательнымъ достояніемъ лучшихъ изъ израильтянъ, и съ этимъ достояніемъ, которое не могли отнять у нихъ никакіе завоеватели, они и отправлялись въ пленъ.

Мы говоримъ, что евреи къ эпоху плена имели писаніе и преданіе. Такъ какъ, несомнѣнно, что у нихъ существовало первое, то несомивнно, что у вихъ существовало и второе. Преданіе всегда предшествуетъ писанію, какъ обычай закону. Содержание его всегда бываетъ двухъ родовъ: практическируководительное и исторически-истолковательное. Оно содержить въ себъ правила поведенія и образа дъйствій и объясненія-обыкновенно историческаго характера-почему должно дъйствовать или дъйствують тымь или инымь образомъ. Преданіемъ, традиціей опредъляется вся жизнь человъка. Наша манера спать, сидъть, ходить, ъсть, одъваться, говорить съ людьми и относиться къ людямъ опредёляется традиціей-часто безсознательной и тымъ болье сильной, чымъ меные она сознается. Исторія, которая сама въ сущности есть традиція, истолковываеть намъ наше традиціонное настоящее. Евреи несли съ собою въ вавилонскій пленъ исторію, начинавшуюся съ Адама или върнъе-съ созданія міра и кончавшуюся переживавшимися ими тогда бъдственными днями. Согласно этой исторіи всь люди были детьми одного предка --- Адама, а евреи и халдеи были родственны между собою и по гораздо болъе позднимъ предкамъ. Философія этой исторіи заключалась въ томъ, что благо человъка зависить отъ истинности его Богопочитанія, что нечестіе и невіріе не могуть пользоваться прочнымъ благополучіемъ. Руководительныя правила для себя евреи имъли въ пророческихъ ръчахъ Исаіи и Іереміи. Имъ давалась твердая надежда на избавленіе и на Мессію, они наставлялись, что спасеніе ожидаетъ всёхъ народовъ и что оно совершится чрезъ Израиля, и имъ внушалось, чтобы они заботились о благъ того народа, въ страну котораго переселялись. Какъ понимать это благо? Прежде всего, конечно, въ томъ смысль, что евреи должны содыйствовать, а не вредить житейскимъ интересамъ того иноплеменнаго народа, среди котораго они оказались. Но можно-ли полагать, что они и ограничивались такимъ узко матеріалистическимъ пониманіемъ добраго. Полагаемъ, что не должно думать этого. Еврен понесли съ собою въ Халдею-монотеизмъ. О монотеизмѣ говорять, что онъ, по самой природъ своей, стремится къ расширенію и къ пропагандь. Затьмъ, евреи, мы полагаемъ, понесли съ собою въ плънъ значительное количество псалмовъ. Эти произведенія высокой духовной поэзін продиктованы религіознымъ чувствомъ, которое явно обнаруживаеть въ себе стремленіе къ расширенію. Чувство духовнаго восторга всегда стремится расшириться, какъ, наоборотъ, чувство духовнаго позора и стыда всегда хочетъ замкнуться въ себъ. Можетъ быть это міровой законъ, опредъленный Богомъ, по которому все доброе должно распространяться и все злое-сокращаться и умирать. Въ псадмахъ евреевъ видно, что они хотели, что бы те религіозныя чувства, которыя одушевляли ихъ, одушевляли весь міръ. "Буду славить Тебя, Господи, между иноплеменниками, и буду пъть имени Твоему" (XVII, 50 ср. 2 Цар. XXII, 50), говориль исалмопевець. Но не евреи только хотять и будуть хвалить Бога, нътъ: "да восхвалять Тебя народы, Боже; да восхвалять Тебя народы всв" (Пс. LXVI, 4, 6). "Вся земля да поклонится Тебъ и поетъ Тебъ, да поетъ имени Твоему (Вышній)" (LXV, 4). "Воскликните Господу, вся земля" (XCIX, 1). "Во всъхъ народахъ спасеніе Твое". (LXVI, 3) 1). Страданія плъна, конечно, должны были наполнять души евреевъ скорбными, а не высокими чувствами. Петь на рекахъ вавилонскихъ хвалебныхъ пъсенъ они не могли. "Тамъ плънившіе насъ, читаемъ въ Пс. СХХХVI, 3-4, требовали отъ насъ словъ пъсней, и притъснители наши-веселія: пропойте намъ изъ пъсней Сіонскихъ. Какъ намъ пъть пъснь Господню на землъ чужой"? Пъсни не могли литься изъ устъ евреевъ, когда сердца ихъ были наполнены горечью, но покаянныя молитвы должны они были усиленно возносить въ то время (Исал, L,

<sup>1)</sup> Вотъ, рядъ мѣстъ въ псаямахъ, гдѣ религіозный универсализмъ богодухновенныхъ пѣвцовъ—вездѣ предполагающійся—выражается съ особенною силою. 
II, 10—11; IX, 16—18; XIII, 1—2; XVII, 44, 50; XXI, 28; XXXII, 2, 8; XLV, 11; XLVI, 2, 4, 8; XLVII, 11; LII, 2 и слѣд. LXV, 4; LXVI, 3, 4—5; въ сущности весь псаломъ. LXVII, 30, 33; LXVIII, 35; LXXI, 11 и 17 особенно LXXVII, 15, 16, 21; LXXXII, 19, LXXXV, 9; LXXXVI, 4 и 5 особенно; LXXXIX, 12; XCIV, 3, 5, 7; XCV, 13; XCVI, 6; XCVII, 9; XCIX, 1; CI, 16; CII, 14, 19, 21; CIII; CIV, 1; CV, 34; CVI, 15, 21, 31, 32; CVII, 4; CVIII, 30; CX, 1; CXII, 3, 9; CXXVI, 1; CXVIII, 13, 46, 53, 64, 91, 99, 113, 119, 139; CXXXIV, 9; CXXXXY, 25; CXXXXVII, 4; CXLIV, 9, 15—16, 18, 21; CXLV, 3, 6, 9; CXLVIII, 1 11; CL, 6.

кром' послепленных стиховь). Однако не во все врема пре--бываніе на ріжахъ вавилонскихъ они пребывали въ той глубокой и угнетенной скорби, которою дышить CXXXVI псаломъ, безъ сомивнія, и прежнія рычи пророковъ и ихъ собственная въра и новыя пророческія ръчи возбуждали въ нихъ подъемъ духа, исполняли ихъ надеждами. Затъмъ, и самый плънъ не могъ быть и не былъ періодомъ сплошныхъ страданій. Два обстоятельства показывають, что побъдители и побъжденные не стояли въ отношеніяхъ исключительно враждебныхъ. Евреи въ плену, оказывается, быстро стали усвоять языкъ победителей и затъмъ, видно, у нихъ стали заключаться браки съ побъдителями. Господа не выдають своихъ дочерей за рабовъ, но халдеи отдавали своихъ дочерей за евреевъ. Добрыя отношенія такимъ обравомъ существовали между некоторою частью победителей и побъжденныхъ. Были близкія сношенія, при такихъ условіяхъ, долженъ былъ происходить и обмѣнъ религіозныхъ воззрѣній. Тѣ традиціи и то писаніе, которыя принесли съ собою евреи въ Халдею, должны были побуждать ихъ заботиться о распространеніи религіозной истины среди вавилонянъ. Но распространали-ли они ее? У насъ имъется достаточно данныхъ для отвъта на этотъ вопросъ.

Съ евреями быль въ Вавилонъ помощникъ Іереміе и исполнитель его порученій пр. Варухъ. Онъ ободряль евреевъ въ бъдствіяхъ, онъ указываль имъ путь ко спасенію въ исканіи истинной мудрости (гл. III, особен. 32-38), онъ предсказываль, что настанетъ время, когда Герусалиму навъки нарекутъ имя: "миръ правды и слава благочестія (V, 4). Онъ питалъ, такимъ образомъ, ихъ духъ мудрыми правилами и мирными и светлыми надеждами. Но въ общемъ онъ немного прибавилъ къ словамъ Іереміи, върнымъ служителемъ котораго былъ. Въ эпоху плъна, мы видимъ, Богъ воздвигаетъ, изъ среды евреевъ, двухъ пророковъ, одинъ изъ нихъ руководилъ евреями въ ихъ отношеніяхъ къ другимъ народамъ, другой-дъйствовалъ среди иноплеменныхъ народовъ для блага Израиля и человъчества. Это-пророки Іезекіндь и Даніидъ. Іезекіндь быль посланъ къ сынамъ израилевымъ (II, 3) и онъ такъ истолковывалъ имъ пути Божіи о нихъ, о другихъ народахъ и требованія Господни,

которыя они и другіе народы должны исполнять. Іерусалимъбыль поставлень Господомъ "среди народовъ и вокругъ егоземли" (V, 5) очевидно для того, чтобы быть свётомъ для земель и народовъ. Но онъ оказался нечестивъе язычниковъ (У, 6; ср. VIII, 7-18). За это народъ Божій изгоняется изъ егоземли, но это наказаніе Господь смягчаеть следующимь опредъленіемъ: "хотя Я и удалилъ ихъ къ народамъ, и хотя разсвяль ихъ по землямъ, но Я буду для нихъ нъкоторымъ святилищемъ въ тъхъ земляхъ, куда пошли они (XI, 16). Во многихъ ръчахъ пророкъ раскрываеть евреямъ тъ гръхи, за которые они подвергаются наказанію, причемъ въ ряду преступленій наряду съ злословіемъ отца и матери пророкъ порицаеть то, что пришельцу, т. с., иноплеменнику у Израиля причиняются обиды (XXII, 7). Но каковы бы ни были преступленія Израиля, онъ не долженъ думать, что его ждетъ пеминуемая гибель. "Развъ Я хочу смерти беззаконника? говоритъ Господь Богъ. Не того-ли, чтобы онъ обратился отъ путей своихъ и былъ живъ?" (XVIII, 23). Народы, которые злорадствуютъ надъ страдающимъ за гръхи Израилемъ, будутъ наказаны. Такъ будутъ наказаны моавитяне, сепръ, филистимляне, тиряне (ХХУ, XXVI). Возвышение и гибель народовъ совершается по волъ Божіей, и евреи должны знать, что могущество царя вавилонскаго есть дело Божіе. "Укреплю мышцы царя вавилонскаго, а мышцы у фараона опустятся; и узнають, что Я-Господь, когда мечь Мой дамъ въ руку царю вавилонскому и онъ простретъ егона землю Египетскую" (ХХХ, 25). Это выраженіе, что узнаютъ, будетъ узнано, народы узнаютъ, что Я-Господь, повторяется у пророка Іезекіндя до пятидесяти разъ. Это познаніе Господа народами стоить въ связи съ вавилонскимъ плѣномъ еврееевъ; такимъ образомъ, этотъ ильнъ, какъ возвъщаетъ самъ Господь, будетъ имътъ миссіонерское значеніе. Плънъ будетъ имѣть конецъ, и Израиль будетъ возстановленъ (XXXVI), это возстановленіе будеть матеріальнымъ и духовнымъ, и въ возстановленіи побъжденнаго и плененнаго Израиля народы узнаютъ руку всемилостиваго и всеблагаго Бога, возстановляющаго разрушенное (36). Надъ Израилемъ будетъ одинъ пастырь-Давидъ". Онъ будетъ пасти ихъ, говоритъ о немъ Господь, и

онъ будеть у нихъ пастыремъ" (XXXIV, 23). Это будущее возстановление Израиля пророкъ созерцалъ подъ образомъ сухихъ костей, которыя всемогущею силою Божіею были призваны къ жизни (XXXVII). Оживленныя и одухотворенныя новымъ духомъ кости станутъ святилищемъ Господа, они образуютъ изъ себя весьма, весьма великое полчище върныхъ слугъ Господнихъ. "И заключу съ пими, говоритъ Господь, завътъ мира, завътъ въчный будетъ съ ними. И устрою ихъ и размножу ихъ и поставлю среди нихъ святилище Мое на въки. И будетъ у нихъ жилище Мое, и буду ихъ Богоиъ. а они будутъ моимъ народомъ. И узнають народы, что Я-Господь, освящающій Израиля, когда святилище мое будетъ среди нихъ во въки" (26-28). Темвыя силы, которыя будуть противоборствовать торжеству добра, будутъ подавлены и уничтожены. Въ ръчи пророка могущество зла олицетворяется подъ образомъ Гога, царя Роша, Мосоха и Фувала (XXXVIII—XXXIX). Эти образы, въроятно, взяты отъ скиоовъ, которые въ VII въкъ до Р. Х. оттъсненные съ Кавказа массагетами, явились въ Малой Азіи, западной Азіи и угрожали Египту. Память о нихъеще была свъжа во дни пророка, и пророкъ воспользовался именемъ ихъ, какъ эмблемою того зла, которое будетъ грозить и направляться противъ новоустрояемаго царства Божія. Но это царство Божіе создастся (XL-XLVIII). воздвигнется новый храмъ, учредится новый культь, совершится новый раздёль земли обътованной. И относительно этого раздела земли дается такое повеление отъ Господа: "и раздълите ее по жребію въ наслъдіе себъ и иновемцамъ, живущимъ у Васъ, которые родили у Васъ дътей; и они среди сыновъ израилевыхъ должны считаться наравић съ природными жителями, и они съ вами войдутъ въ долю среди коленъ израилевыхъ. Въ которомъ колене живетъ иноземецъ, въ томъ и дайте ему наследіе его, говорить Господь Богъ" (XLVII, 22-23).

Съ именемъ Ісзекіиля связывается возникновеніе среди евреевъ ихъ важнѣйшаго религіознаго института—синагогъ. У этого поселенца Тель-Авива на Ховарь (Ісзек. III, 15), какъ видно изъ его книги, былъ домъ (VIII, 1), и къ нему собирались сыны его народа—послушать, "какое слово вышло

отъ Господа" (XXXIII, 30-33). Правда, многихъ изъ таковыхъ, видно, влекло любопытство и желаніе насладиться слушаніемъ поэтической и образной річи, а не гоговность принять назиданіе. Пророкъ быль для нихъ-какъ забавный піввецъ съ пріятнымъ голосомъ и хорошо играющій. "Но конечно, не для встхъ пророкъ служиль только эстетическою забавою. Очевидно, у пророка совершались собранія, имфвшія религіозно-назидательныя цфли, и безъ сомнінія нікоторые не только слушали слова пророка, но и исполняли ихъ (срав. ст. 32). Эти собранія, полагають, имівнія во дни Іезекіиля характеръ импровизированный, не урегулированныя и не принявшія выработанной формы, были зерномъ и прототипомъ собраній синагогальныхъ. Одни-ли израильтяне собирались на нихъ? Во дни Іезекіиля, очень можетъ быть, что и одни, но впоследстви въ синагоги, несомненно, допускались и язычники, и синкретисты, и необръзанные прозелиты, и наконецъ върные. Гаусратъ назвалъ синагоги "первыми церквами чисто духовьюю Богослуженія". Несомивню, что въ древнемъ мірв предъ пришествіемъ Христа они были многочисленными исходными пунктами, откуда распространялось откровенное Богопознаніе. Мы будемъ говорить объ этомъ, но теперь отмътимъ, что возникновеніе этихъ центровъ вселенской религіозной пропаганды связывается съ вавилонскимъ плфномъ и съ именемъ Іезекіиля.

Ісзекіиль въ своихъ рѣчахъ въ ряду образцовъ праведности и мудрости поставляетъ своего современника Даніила (XIV, 14, 20; XXVIII, 3). Этотъ послѣдній изъ великихъ пророковъ занимаетъ сравнительно со всѣми другими совершенно особое положеніе. Его жизнь проходитъ около трона великихъ языческихъ монарховъ. Имъ онъ возвѣщалъ пути Провидѣнія, и мы полагаемъ, что есть высоко авторитетное свидѣтельство того, что его слова не остались тщетными (Мө. II, 1—12).

Въ настоящее время всѣ изслѣдователи раціоналистическаго направленія и большая часть протестанскихъ не считаетъ книгу пр. Даніила подлинною. Основаніе ихъ то, что пророчество Даніила слишкомъ ясно изображаютъ эпоху Маккавеевъ и потому могло быть написаны только въ эту эпоху.

Но всё тё, для которыхъ этотъ аргументъ не представляется заключающимъ въ себъ неотразимую убъдительность, безъ сомнънія, безъ всякихъ колебаній отнесуть время ея происхожденія къ VI, а не ко II-му въку, она написана на двухъ языкахъ-еврейскомъ и арамейскомъ (частію на одномъ, частію на другомъ), эпоха совивстнаго употребленія этихъ языковъ есть эпоха плъна; во ІІ-мъ въкъ еврен говорили по арамейски, затъмъ, въ книгъ пр. Даніила встръчаются арійскія словаони были въ обращении только въ эпоху столкновения съ персани въ концъ VI-го въка. Наконецъ, сообщенія книги о Вавилонъ, вавилонянахъ и персахъ совершенно точно рисуютъ эпоху VI-го въка, повъйшая оріентологія всецьло подтверждаетъ в разъясняетъ ихъ, такую искусную историческую фальсификацію едва-ли удобно допустить въ писатель еврев И-го въка. Вотъ почему для тъхъ, кто въритъ въ возможность пророчествъ такъ, какъ учить верить въ нихъ церковь, не можеть быть сомньній въ подлинности книги Даніила, а ть, кто не въритъ въ пророчества, безусловно должны отвергать ея подлинность-вопреки всемъ даннымъ филологіи, археологіи и исторіи. Кто не чувствуеть нужды отрекаться оть въры, тому нътъ нужды приносить такія жертвы-намъ и не нужно приносить ихъ. Даніиль быль переселень въ Вавилонъ Навуходоносоромъ, когда правилъ еще, повидимому, его отецъ Набополоссаръ, и въ положеніи Даніила въ Вавилонъ было много сходнаго съ положениемъ Госифа при дворъ фараона. Какъ и Іосифъ, Даніилъ былъ снотолкователь; какъ и Іосифъ, Даніиль быль близокь къ монархамь и вліятелень. Карьера Даніила, какъ и Іосифа, начинается и обусловливается толкованіемъ сна, но истолкованные сны были очень различны. Сонъ фараона имълъ узкое, но жизненное практическое значеніе; сонъ Навуходоносора не касался нужды дня или надвигавшагося бъдствія, но онъ въ широкихъ перспективахъ изображалъ будущее царствъ и народовъ, и привыкшему углубляться въ смыслъ явленій Халдею онъ даваль много назидательнаго матерьяла для размышленій. Царь видёль во снё истукана, голова котораго изъ чистаго золота, грудь и руки изъ серебра, животъ и бедра-мѣдныя, голени желѣзныя, но-

ги-частію желізныя, частію глиняныя. Камень, оторвавшійся отъ горы безъ посторонней помощи разбилъ ноги истукана, и сокрушился истуканъ, и вътеръ разнесъ его прахъ, а камень саблался великою горою и наполниль собою всю землю. Пророкъ объяснилъ, что золотая голова, это - Навуходоносоръ и его царство, что это царство сменится серебряныма, серебриное мъднымъ и т. д., пока, наконедъ, Богъ небесный воздвигнетъ такое новое царство, которое сокрушитъ истукана, и само станетъ царствомъ ввчнымъ. Такимъ образомъ, по представленію пророка, действовавшія въ міре историческіе принципы при Навуходоносоръ достигли наибольшихъ результатовъ, но они сами въ себъ заключали зародышъ и начало гибели. Эти начала, которыя руководили людьми въ ихъ жизни, поднявшія цатства до той высоты, которой они достигли при Навуходоносоръ, затъмъ поведутъ ихъ къ постепенному естественному паденію. Кто не хочеть погибнуть, тоть должень искать другихъ началь и иной силы, къ которымъ онъ могъ бы пріобщиться и которыми сталь-бы руководствоваться, чтобы стать потомъчленомъ царства въчнаго. Сонъ Навуходоносора такимъ образомъ, какъ и сонъ фараона, содержалъ въ себъ призывъ и увъщаніе. Только тамъ при фараон'в всі призывались къ совм'єстной заботь о хльбь, а здъсь при Навуходоносоръ каждый въ отдельности призывался подумать о путяхъ жизни -- о техъ, которыми онъ шелъ, и о тъкъ, которыми должно идти. Несомнівню, этотъ призывъ нашель себів откликъ, такъ какъ самъ Навуходоносоръ исповъдалъ: "истипо Богъ вашъ есть Богъ боговъ, и Владыка царей, открывающій тайны, когда ты могъоткрыть эту тайну" (II, 47). Писатель книги, повествуя объ этомъ, не имълъ ни малейшаго намеренія сообщить, что царь вавилонскій сміниль свои политеистическія вірованія исповіданіемъ истиннаго монотеизма; нѣтъ, непосредственно далѣе овъ повъствуетъ о томъ, что Навуходоносоръ воздвигъ того идола на пол'в Деиръ (III, 1). Н'втъ, здесь мы имевемъ подобное тому, что, можеть быть, было въ Ниневіи во время проповеди Іоны и что несомненно было въ Египте во дни Іосифа: признаніе единаго, истиннаго Бога вмісті съ почитаніемъ ложныхъ боговъ. Скажутъ, что этого не можетъ быть, что это гру-

бое внутреннее противоръчіе. Но дъло въ томъ, что дъйствительная жизнь постоянно мирится съ глубокими и страшными противоръчіями. Исповеданіе Навуходоносора и затемь его распоряженія о назначеніи Даніила правителемъ области вавилонской и его товарищей почитателей истиннаго Бога евреевъ Седраха, Мисаха и Авденаго областными правителями, это не было полнымъ торжествомъ истины, но это было внесеніемъ животворной струи истины въ область тьмы. Но даже и относительное исповедание истиннаго Бога не было у вавилонскаго царя постояннымъ, какъ не постоянна бываетъ высота въры и каждаго человъка. Отказъ Седраха, Мисаха и Авденаго поклониться статув деирской, привель Навуходоносора въ гнъвъ и вызваль съ его стороны приказъ бросить этихъ мужей въ печь. Чудо, совершившееся надъ вими, вызываетъ снова у непостояннаго царя исповедание истинной въры: "благословенъ Богъ Седраха, Мисаха и Авденаго", хулящій Бога ихъ осуждается имъ на смерть, "пбо нътъ иного Бога, который могъ-бы такъ спасать (III, 96-97) и своему народу царь издаеть такой рескрипть: "Навуходоносорь, царь всемъ народамъ племенамъ и языкамъ, живущимъ всей земль: миръ вамъ да умножится! Знаменія и чудеся, какія совершиль надо мною всевышній Богь, угодно мнѣ возвѣстить вамъ. Какъ велики знаменія Его и какъ могущественны чудеса Его! Царство Его - царство въчное, и владычество Еговъ роды и роды" (III, 98-100). Такое исповедание заставляетъ думать, что исповедующій самъ твердо сталь на путь правды, но продолжаемъ чтеніе св. текста далье и находимъ, что царю во сив дается грозное предсказаніе, и пророкъ призываетъ его: "искупи гръхи твои правдою и преступленія твои милосердіемъ" (IV, 24). Призывъ пророка остался тщетнымъ. Въ своемъ высокомъріи дарь забыль о смиреніи предъ Богомъ и быль наказань темь, что ниспаль до животнаго: имь овладёль тотъ родъ безумія (ликантропія), въ которомъ человівкъ считаетъ себя животнымъ, и онъ, превозносившійся, какъ богъ, сталъ отожествлять себя съ воломъ. Полагаютъ, что во время болъзни Навуходоносора управлялъ государствоиъ Белсумискунъ, отецъ Нериглиссора. Это соображение основываютъ на томъ, что Нериглиссоръ, женатый на дочери Навуходоносора

и ставшій вавилонскимъ царемъ послів Ним-Меродаха, называетъ отца своего Белсумискуна царемъ, между тъмъ какъ такого царя нътъ въ спискахъ вавилонскихъ царей. Догадка, конечно, не особенно убъдительная, но все-таки не лишенная значенія. Какъ-бы то ни было, Навуходоносоръ выздоровѣлъ и заняль престоль. Бользнь, ниспосланная ему по опредъленію свыше, убъдила его, "что Всевышній владычествуеть надъ царствомъ человъческимъ и даетъ его, кому хочетъ, и поставляетъ надъ нимъ униженнаго между людьми" (IV, 14). И снова онъ исповедаль: "ныне я, Навуходоносорь, славлю, превозношу в величаю царя Небесваго, котораго всё дёла истинны и пути праведны, и Который силенъ смирить ходящихъ гордо" (IV, 34). Эта исторія Навуходоносора въ изложеніи Даніила представляется намъ глубокопоучительною для возможнаго выясненія путей Промысла Божія въ человічестві. Особенно арко открываются въ ней божественная благость и человъческая слабость. Сколько разъ царь былъ предупреждаемъ, вразумляемъ и сколько разъ ему оказывалась милость! И что-же онъ? Онъ не оставался безусловно глухъ къ голосу провидънія, но онъ и не напечатлъваль божественныхъ опредъленій глубоко въ сердцъ. Въ немъ появлялись порывы къ правдъ, но постоянно онъ пребывалъ во гръхъ. Однако пъчто доброе въ немъ оставалось, и мы видимъ, Промыслъ не давалъ погибнуть этому доброму. Не происходитъ-ли того-же-хотя менфе замфтнымъ, но въ сущности тождественнымъ образомъ съ каждымъ человъкомъ? Не говоритъ-ли голосъ Божій каждому человѣку: "если не дълаешь добраго, то у дверей гръхъ лежитъ; онъ влечетъ тебя къ себъ, но ты господствуй надъ нимъ" (Быт. IV, 7), не прощается-ли каждому человъку семьдесятъ семь разъ, и не оставляется-ли заблудшая овца погибать только въ томъ случат въ пустынъ, если она обнаружила безусловно упорное ръшеніе не возвращаться въ стадо?

Даніилъ былъ орудіемъ божественнаго Промысла, которое направляло царей и затѣмъ ихъ народы къ признанію истиннаго Бога.—Бога евреевъ. Въ его книгѣ, которую обыкновенно считаютъ полагающею начало произведеніямъ апокалипсическаго характера, намъ кажется, должно искать прежде всего

религіозной философіи исторія. Пророкъ жилъ въ періодъ, когда происходила смёна эпохъ: владычество однихъ народовъ смёнялось и падало, цари возставали и исчезали. Взору непроницательному и не озаренному върой въ Провиденіе, эти смены могли представляться стихійными, лишенными разумныхъ причинъ и цълей. Съ вившней стороны это разрушение городовъ, избиение людей, умерщвленіе монарховъ-ото какой-то хаосъ, что-то жестокое, безмысленное, грубо-стихійное. Но пророкъ поднимаетъ завѣсу, скрывающую то, что производитъ всѣ эти хаосоподобныя движенія, онъ поднимаеть ее не совстивь но настолько, насколько люди способны понять и уразумьть то, что скрывается за нею. И оказывается, что этотъ внашній хаосъ есть результатъ человъческихъ нестроеній, которыя, однако, божественнымъ Провиденіемъ направляются такъ, что въ конце должна восторжествовать правда, установиться гармонія, создаться царство въчное. Историческая часть книги Даніила кончается повъствованіемъ о гибели Валтасара и спасеніи Даніила изъ львинаго рва. Имени Валтасара нётъ въ спискахъ царей. Полагають, что это быль сынь узурпатора Набонида и, можеть быть, законной принцессы, по которой онъ и называетъ себя и Даніилъ называетъ его сыномъ Навуходоносора (сынъ значить внукъ и т. д. въ прямой линіи), онъ правиль за отсутствовавшаго Набонида и въ этомъ смыслѣ названъ царемъ. Его смерть положила вмъстъ конецъ вавилонскому царству. Поэтому определенія относительно этого царства Даніилъ навываетъ опредъленіями относительно Валтасара. "Мене, мене, текель, упарсипъ" (У, 25), исчислено, взвъшено и раздълено. Судьба вавилонскаго царства опредъляется свыше. Ему полагается конець не вслёдствіе случайныхъ и несчастныхъ причинъ, не потому, что враги его сильны, но потому, что взвъшенное на въсахъ божественнаго Провиденія оно оказалось пустымъ и легкимъ-безполезнымъ, ненужнымъ и потому оно отдается другимъ. Виденіе Валтасара, равно какъ и его истолкованіе, конечно, стали извъстными преемнику его по царствованію, и книга Даніила даетъ основанія полагать, что они были приняты имъ къ сердцу. Дарій Мидянинъ, ставшій на царство вивсто Валтасара (можетъ быть Ціаксаръ, сынъ Астіага,

или Угбару, правитель Вавилоніи, поставленный Киромъ), поставилъ однимъ изъ трехъ главныхъ правителей страны (VI, 2) Даніила и помышляль поставить его надъ всёмъ царствомъ (VI, 3). Хитрость коварныхъ людей заставила неосторожнаго царя выбото того, чтобы возвеличить Даніила, приказать ввергнуть его въ львиный ровъ. Образъ действій царя невольно ваставляетъ вспомнить о Пилать, но видно, сознание жестокой несправедливости было гораздо глубже у мидійскаго владыки, чъмъ у римскаго правителя: онъ не могъ принимать пищи и отъ него бъжалъ сонъ. Спасеніе Даніила исполнило его великою радостію и побудило издать такой декреть: "мною дается повеленіе, чтобы во всякой области царства моего трепетали п благоговели предъ Богомъ Данівловымъ, потому что Онъ есть Богъ живой и присносущій, и царство Его несокрушимо и владычество Его безконечно. Онъ избавляетъ и спасаетъ и совершаетъ чудеса и знаменія на небѣ и на землѣ; Онъ избавиль Даніила отъ силы львовъ" (VI, 26-27). Въ неканоническомъ прибавленіи къ книгъ Даніила представляется, что подобное событие произошло съ Данииломъ во второй разъ при Киръ (XIV), и Даніилъ представляется тамъ обличившимъ ничтожество идола Вила (Бела), обжорство и глупость почитаемаго дракона (змѣя; змѣи имѣли большое значеніе въ манін халдеевъ), и наконецъ снова спасеннымъ отъ львовъ, каковое спасеніе вызвало у Кира испов'єданіе: "великъ Ты, Господь Богъ Даніиловь, и ність иного кроміс Тебя" (XIV, 41). Безь сомнънія, у многихъ знатныхъ и незнатныхъ, которые вступали въ общение съ великимъ пророкомъ въ течение его долгой жизни, вырывалось подобное исповёданіе. Оно могло быть мимолетнымъ неглубокимъ, непрочнымъ, но оно всегда бывало искреннимъ и, безъ сомићнія, не всегда безплоднымъ.

Во второй части книги пр. Даніила (VII—XII) излагаются видѣнія о судьбѣ царствъ, которыя видѣлъ этотъ пророкъ. Съ точки зрѣнія раціоналистовъ это vaticinia post eventum, обнимающія періодъ отъ Кира до смерти Антіоха Епифана, съ нашей точки зрѣнія это дѣйствительныя пророчества, обнимающія прежде всего и прямо періодъ отъ дней пророка до утвержденія Новаго Завѣта, а затѣмъ и до конца

дней всего человъчества. Послъднее могутъ оспаривать невърующіе, но никто не можетъ оспаривать, что въ книгъ пророка всв царства представляются предметомъ божественныхъ попеченій, съ раціоналистической точки зрѣнія даже оказывается, что языческій властитель называется помазаннекомъ Божінмъ (ІХ, 26; въ данномъ случа в подъ помазанникомъ, несомивнно, разумвется Господь Інсусъ Христосъ, но несомивно двиствительно, что языческие цари въ Божественномъ Откровеніи и назывались помазанниками-Ис. XLV; -и помазывались на царство 3 Цар. XIX, 15). Относительно Божественнаго Промышленія о царствахъ въ книгѣ пророка Данінла раскрывается важная догматическая истина. Пророкъ раскрываетъ, что царства и народы имѣютъ своихъ апгеловъ хранителей. Въ Х главъ разсказывается, что когда пророкъ усиленно молился объ избавлении евресвъ отъ подчинения персамъ, ему было видъніе, явился ему мужъ (архангелъ Гаврішль) и сообщиль: "не бойся, Даніиль... слова твои услышаны, и я пришелъ-бы по словамъ твоимъ, но князь царства персидскаго стоялъ противъ меня двадцать одинъ день; но вогъ Михаилъ, одинъ изъ первыхъ князей, пришелъ помочь мив, и я остался тамъ при царяхъ персидскихъ, а теперь я пришель возвёстить тебё, что будеть съ народомь твоимъ въ последнія времена".... (12—13). Оставляя Данінла, небесный мужъ сказалъ: "теперь я возвращусь, чтобы бороться съ княземъ персидскимъ; а когда я выйду, то вогъ придетъ князь Гредін. Впрочемъ я возв'вщу теб'в, что начертано въ истинномъ писаніи, и нътъ никого, кто поддерживаль бы меня въ томъ, кромъ Михаила, князя вашего" (20-21). Подъ князьями царствъ здъсь ясно разумъются небесные предстатели народовъ. Оказывается, такимъ образомъ, что согласно ветхозавътному откровенію, и языческія царства персидское, греческое-имъли своихъ небесныхъ ходатаевъ предъ Богомъ. Въ повъствования архангела Гавріила эти ходатаи представляются какъ-бы противоборствующими одинъ другому. Никогда не сомнъвались относительно смысла этого повъстворанія. Ангелы-не Богъ, не обладають всевъдъніемъ и не всегда вполнъ знають волю Божію. Ангелъ персовъ находилъ, что для блага персовъ евреи были полезны, ибо отъ евреевъ они могуть заимствовать много

добраго въ области религіи и нравовъ (это прекрасно согласуется съ тъмъ фактомъ, что на персидской — арійской религіи лежитъ отпечатокъ семитическаго — еврейскаго вліянія) и потому онъ молилъ, чтобы продолжилось пребываніе евреевъ подъ владычествомъ персовъ. Предстатели за іудеевъ, ревнуя о благѣ іудеевъ, молили о томъ, чтобы они снова счастливо собрались у Сіона. Это пророческое повъствованіе показываетъ, что по ученію Ветхозавѣтной религіи, судьбы каждаго изъ языческихъ народовъ суть предметъ многихъ заботъ и попеченій для многихъ, что, по волѣ Провидѣнія, объ этихъ народахъ радѣютъ духи и посему, значитъ, ничто доброе въ этихъ народахъ не могло пропасть и погибнуть.

Это повъствованіе пророка невольно заставляеть вспомнить одно старое возраженіе противъ ученія ветхозавътной религів — возраженіе нъсколько въ измъненной формъ повторяющеетя и въ настоящіе дни. Во второй половинъ IV стольтія, Юліянъ Отступникъ, въ своихъ книгахъ противъ христіанъ, писалъ: "если зависть противна божественной природъ, то исключительное предпочтеніе одной расы (еврейской) особенно не согласно съ божественнымъ Провидъніемъ. Какъ допустить, чтобы Богъ, сотворившій всъ народы, покинулъ ихъ, чтобы заниматься только однимъ. Греки имъютъ болье здравое понятіе объ управленіе провидънія, они признаютъ, что высшій Богъ— Богъ создатель—есть царь и отецъ всъхъ людей, что онъ раздълилъ всъ націи между богами, которые управляютъ каждою сообразно съ своей природой наиболье удобными способами.

"Это множество низшихъ боговъ не только обнаруживаетъ всеобщность Провидънія, но и объясняетъ еще различіе расъ. Іудея съ ихъ догмотамъ о единомъ Богѣ, принуждены для объясненія различія національностей, выдумывать басню о вавилонской башнь и о смѣшеніи языковъ. Нѣтъ ничего менѣе философскаго, чѣмъ это объясненіе. На самомъ дѣлѣ, причина различія характера, духа, нравовъ, вѣрованій, законовъ заключается въ природѣ генія, приставленнаго для управленія каждымъ народомъ. Сказать, что это различіе происходитъ по волѣБожіей, значитъ ничего не сказать и не объяснить (а таково объясненіе евреевъ). Не дстаточно написать въ книгѣ: "Богъ сказалъ и стало". Нужно, чтобы повелѣніе Божіе относительно какой-нибудь вещи было

согласно съ природою этой вещи. Богъ не насилуетъ порядка природы, который есть только выраженіе Его воли. Если-бы Богъ пожелалъ, чтобы языки, нравы, законы націй, сначала согласные, стали-бы потомъ различными, то онъ не могъ-бы этого сдѣлать одною Своею волею. Природа существъ непреодолимо воспротивится подобной метаморфозѣ. Явно основательнѣе искать причину разнообразія націй въ самомъ существъ вещей, т. е., во вліяніи боговъ, соединенномъ съ вліяніемъ климата, воздуха, неба" 1).

Въ этомъ разсуждении императора неоплатоника страннымъ образомъ перемъщаны непонимание Библии, незнание природы, идеализація эллинизма и нікоторое смутное чувство истины. И это разсуждение повторяють и теперь чрезъ полторы тысячи льть спустя посль того, какъ погибъ императоръ, побъжденный Галилеяниномъ. И теперь думаютъ, что, по ученію Библіи, Богъ заботился только о евреяхъ, что различіе націй-действіе вавилонской стачки и что на самомъ дёлё всё явленія міранеобходимый результать природы вещей, которую не можеть преодольть сила никакого Божества. Но въ дъйствительности, самая "природа вещей" есть только реализація Божественной мысли, и по этой мысли процессъ бытія есть процессъ развитія, умноженія и уразноображенія существующаго. Согласно творческимъ законамъ изъ немногихъ началъ выходитъ много существъ и явленій, и каждое изъ нихъ, пося на себъ печать своего происхожденія, въ то же время получаеть свой индивидуальный отпечатокъ. Далве согласно творческимъ законамъ самыя возникающія существа въ ніжоторой мітрів обладають способностью творчества, --- свободою воли, способностью самосозиданія. Эта способность творить, соединенная съ ограниченностію можеть, очевидно, имѣть своимъ результатомъ не только устроеніе, но и разстройство. Возникновеніе и умноженіе разстройства устраняется Провидініемъ или обращается Имъ ко благу. Пророкъ Даніилъ въ своихъ виденіяхъ и открываетъ отчасти завъсу, скрывающую эти пути Провидънія. Онъ показываеть намъ, какъ Провидение обращаеть ко благу даже

<sup>1)</sup> Отрывки изъ, несохранившихся до нашего времени, книгъ Юліана нахолятся въ сочиненія противъ Юліана св. Кирилла Александрійскаго. См. объ этомъ Vachero, L'histoire critique de l'école d'Alexandrie T. II p. 171—178.

такое явленіе, какъ плінь, порабощеніе народовь, явленіе, во всякомъ случав, представляющее собою результать нестроенія, несправедливости и злобы. Плень евреевъ-раскрываеть намъ назидательное повъствование пророка-оказался какъ для поработителей, такъ и для порабощенныхъ. Последніе въ своемъ скорбномъ положеніи обратились къ истинному Богу, первые узнали отъ нихъ объ этомъ истинномъ Богъ. Среди изследователей раціоналистовъ довольно распространено мифніе, что ученіе объ ангелахъ, излагаемое въ книгъ пророка Даніила, эранитскаго происхожденія. Евреи заимствовали будто-бы его отъ персовъ. Если-бы это раціоналистическое мивніе было справедливымъ, то мы имъли-бы безпримтрный случай того, какъ наявный и во всякомъ случав-не глубоко ученый фальсификаторъ далъ ключъ истины въ руки европейскимъ ученымъ. Писатель еврей II-го въка влагаетъ ученіе объ ангелахъ въ уста Даніила, человъка находившагося въ плену персидскомъ, слъдовательно почти неизбъжно знакомаго съ персидскою ангелологіею. Писатель ведеть, такимъ образомъ, ученыхъ къ источнику ученія, который отстоитъ отъ него на три стольтія и о которомъ евреи-его современники-совершенно позабыли, ибо никто изъ нихъ, конечно, не считалъ, что они своей догнатикой обязаны персамъ. Не мало удивительнаго, конечно, представляетъ и то, что на эти ясныя указанія ановимпроводника обратили вниманіе только льть спустя посль того, какъ они были сделаны. Но на самомъ дълъ все это не такъ. Раціоналисты хотятъ видъть ангеловъ хранителей въ ученіи зороастровой религіи о фраваши (fravaschi). Изученіе источниковъ иранской религіи показываеть, что такое представление о фраваши должно быть признано ошибочнымъ. Въ Авестъ говорится: мы почитаемъ души умершихъ, которыя суть фраваши праведныхъ (iristânàm urvânô yazamaidê yao ashaonam Fravashayo. Vasna XVII, 43; XXVI, 21, 34 и т. д.). Такимъ образомъ фраваши то же, что маны латинянъ и питри индусовъ. Они возвращаются на землю въ каждые последніе пять дней года, посвящаемые памяти умершихъ. Они наблюдають, почитають-ли ихъ, приносять-ли имъ жертвы, даютъ-ли имъ пищу, которая дълаетъ ихъ безсмертными (Vesht XIII: фраваши). Авестическіе тексты сообщають также, что фраваши покровительствуютъ странамъ, крепостямъ, домамъ, почитающимъ ихъ воинамъ, но вездъ они являются тъмъ, что называють manes или genii, но никогда съ образомъ ангеловъ хранителей. Фраваши суть души умершихъ, благополучіе которыхъ обусловлено тёмъ-почитаютъ-ли ихъ и доставляютъ-ли имъ питаніе живые? Таковы фраващи по первовачальному пониманію авесты. Въ новъйшую эпоху они преобразуются нъкоторый небесный типъ существъ. Представляють, что при каждомъ высшемъ духъ и даже при самомъ Агура-Моздъ есть фраваши... Позднее, чтобы объяснить природу этого неуловимаго типа, персидскіе ученые обращались къ различнъйшимъ толкованіямъ. По автору Минопереда -фраваши суть безчисленныя и безымянныя звъзды, украшающія небесный сводъ. Во всякомъ создании и творении, созданномъ для земного міра, рожденномъ или нерожденномъ каждое тёло имфетъ фраващи таковой природы, каковой оно само (гл. XLIX, 22, 23). Всѣ фраваши праведныхъ мужчинъ и женщинъ были образованы изъ твла перваго человъка (гл. XXVII, 17). По Саддери Бундегешу, въ человъкъ имъется пять началь: принципъ жизни, сознаніе, душа, разумъ и фраваши. Высочайшій Богъ далъ каждому изъ этихъ пяти началъ, находящихся въ тълъ человъка, особое назначение, и каждое изъ нихъ имъетъ заботу объ особенной вещи. Дъятельность разума состоитъ въ томъ, чтобы охранять память и пониманіе и заставлять ихъ выполнять свои назначенія. Дізятельность фравати иміветь своею цёлію заставлять разумъ поступать такимъ образомъ, чтобы онъ принималъ удобоваримое питаніе и выбрасывалъ неудобоваримое. По смерти жизненный принципъ смешивается съ ветромъ, сознаніе съ небесной субстанціей. Разумъ, душа и фраваши сохраняются и витстт подвергаются всеобщему суду. Они всь три соединяются вмысты и отдають отчеть вы своихъ дъйствіяхъ 1). Очевидно, не одно изъ представленій персидской религіи о фравати не отв'ячаеть тому, что сообщаеть намъ объ ангелахъ хранителяхъ царствъ пророкъ.

**Профессор**z C. C. **Гланолев**z. (Продолжение будеть).



¹) Ch. de Harlez, La Bible et l'Avesta. pp. 298—299. Dictionnaire apologét. de la foi catholique par Jaugey. Deuxieme édition).

## Размышленія Денарта о первой философіи, въ коихъ доназывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

переводъ съ латинскаго.

(Продолжение \*).

Размышленіе третье. О Богѣ, что Онъ существуетъ.

Теперь я закрою глаза, заткну уши, отброшу всв чувства, изглажу изъ моей мысли всь образы телесныхъ вещей или, такъ какъ этого едва-ли можно достигнуть, буду принимать ихъ по крайней мъръ за ничто, какъ пустые и ложные, и, сосредоточиваясь на самомъ себъ, попытаюсь путемъ глубокаго изследованія достигнуть большаго знакомства и знанія относительно самого себя. Я вещь мыслящая, т. е., сомнъвающаяся утверждающая, отрицающая, кое-что уразумівающая, многаго не знающая, желающая, не желающая, даже воображающая и ощущающая. Ибо, какъ я раньше замътилъ, хотя то, что я ощущаю и воображаю, вит меня можеть и не существовать, но я увъренъ, что самые модусы (частныя проявленія) мышленія, кои я называю ощущеніями и представленіями воображенія, поскольку они суть только ніжоторые модусы мышленія, они присущи мев. Вотъ этими немногими словами я перечислиль все, что я дъйствительно знаю или, по крайней мъръ. что я до сихъ поръ призналъ мн извъстнымъ. Теперь разсмотримъ тщательнее, нетъ-ли еще чего-нибудь въ моемъ владінін, на что я еще не обратиль вниманія. Мив положительно извъстно, что я вещь мыслящая. Не знаю-ли я поэтому, что требуется для того, чтобы какая-нибудь вещь была мить

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 17.

такимъ образомъ извъстна? Указанное первое познаніе не представляеть, собою очевидно, ничего иного, какъ только некоторое ясное и раздельное воспріятіе того, что я утверждаю. Этого, разумвется, было-бы недостаточно, чтобы удостовврить меня въ истинности какой-нибудь вещи-въ томъ случав, если бы было возможно, чтобы когда нибудь оказалось ложнымъ то, что я такъ ясно и раздёльно воспринимаю. Поэтому, кажется, я могу принять за общее правило, что все, воспринимаемое мною весьма ясно и раздъльно, истинно. Однако въдь я многое, что раньше принималь за достовърное и очевидное, потомъ призналъ сомнительнымъ. Таковыми вещами были: земля, небо, звізды и все прочее, что я постигаль чувствами. Что-же я о такихъ вещахъ воспринималъ ясно? Безспорно то, что идеи или мысли о нихъ находятся въ моемъ умф. Но вфдь я и теперь не отрицаю, что такія идеи есть во мив. Было, значить, тутъ нѣчто другое, что я утверждалъ и воспріятіе чего считаль для себя яснымь только вслёдствіе привычки вёрить, такъ какъ въ дъйствительности я этого не воспринималъ; это именно-что вив меня есть ивкоторыя вещи, отъ которыхъ произошли эти идеи и съ которыми имфютъ полное сходство. Вотъ то, въ чемъ я или ошибался, или если даже правильно судилъ, то, во всякомъ случав, это было не въ силу моего воспріятія. Когда-же я обдумывалъ что-нибудь самое простое и легкое изъ ариометики и геометріи, что, напр., два сложенные съ тремя дають пять и подобное, то по крайней мере я видель достаточно ясно, чтобы утверждать, что это истинно. Правда, потомъ я призналъ необходимымъ усумниться и въ такого рода вещахъ, но не по иной причинъ какъ только представивъ себъ, что въдь, можетъ быть, нъкій Богъ могъ даровать мнъ такую природу, чтобы я ошибался даже въ томъ, что мев представляется самымъ очевиднымъ. Какъ скоро это предположение (praeconcepta opinio) о высочайшемъ могуществъ Вожіемъ пришло мив въ голову, я не могъ не согласиться, что для Него, если бы Онъ пожелаль, легко сдёлать такъ, чтобы я ошибался даже въ томъ, что, по моему метнію, я напочевиднийшимъ образомъ созерцаю умственными очами. Однако-же какъ скоро я обращаюсь къ самымъ вещамъ, воспріятіе которыхъ считаю

весьма яснымъ, я настолько убъждаюсь ими, что у меня самособой вырывается восклицаніе: пусть обманываеть меня, кто можетъ, онъ никогда не достигнетъ, чтобы я былъ ничъмъ, пока я буду сознавать себя чёмъ-нибудь, или чтобы когда нибудь стало истиной то, что меня викогда не было, если истинно, что я теперь есмь, -- никогда не достигнеть онъ, чтобы два и три, сложенные вмёстё, составили больше или меньше пяти, или чего-нибудь подобнаго, въ чемъ, разумъется, я вижу явное противоръчіе. Все-же пока я не имъю случая обсудить, действительно-ли Богъ насъ обманываетъ, и даже недостаточно знаю еще, есть-ли какой-нибудь Богь, до техъ поръ имъется у меня очень утонченное и такъ сказать метафизическое основание для сомниныя, проистекающее только изъ вышеуказаннаго предположенія о всемогуществъ Бога. Чтобы его разрушить, я должень, какъ только представится случай, обсудить, есть-ли Богъ и если есть, то можетъ-ли Онъ вводить въ обманъ. При незнаніи этого я, кажется, никогда не могу достичь полной увъренности ни въ какой вещи. Теперь-же, повидимому, порядокъ требуетъ, чтобы я, раздъливши сначала всѣ мои мысли на извѣстные роды, разсмотрѣлъ, въ какихъ изъ нихъ по преимуществу заключается истина и ложь.

Нфкоторыя изъ моихъ мыслей суть какъ бы образы вещей; этимъ однимъ собственно приличествуетъ названіе идей. Этого рода идеи бывають, когда я мыслю о человъкъ или о химеръ, или о небъ, или объ ангелъ, или о Богъ. Другія изъ нихъ имъють нъсколько иныя формы; такъ, когда я хочу, когда боюсь, когда утверждаю, когда отрицаю, я всегда, конечно, представляю нікоторую вещь, какъ предметь своей мысли, но, сверхъ того, я мышленіемъ захватываю нічто большее, чімь просто образъ этой вещи. Изъ этого рода идей однъ называются желаніями или аффектами, другія сужденіями. Что касается идей, разсматриваемыхъ только въ себъ, безотносительно къ чему нибудь другому, то собственно ложными онъ быть не могутъ, ибо воображаю-ли я козу или химеру, одинаково истинно и то, что я воображаю одну, и то, что воображаю и другую. Не должно также подозр'ввать никакой лживости въ самомъ желаніи или аффектахъ, ибо хотя я могу желать дурного или даже того, чего нигде неть, однако отъ этого не теряеть истинности факть, что я этого желаю. Остаются такимъ образомъ одни сужденія, и въ нихъ я долженъ остерегаться, чтобы не впасть въ ошибку. Преимущественная и самая частая ошибка, которую можно въ нихъ находить, состоитъ въ томъ, что я считаю находящіяся во мнв иден схожими или согласными съ вещами, находящимися вить меня. Въ самомъ дълъ, если бы я разсматривалъ эти иден какъ нъкоторые модусы моего мышленія и не относиль ихъ ни къ чему другому, то едва ли онъ могли бы служить для меня предметомъ заблужденій.--Изъ идей однъ, по моему мнънію, намъ прирождены (innatae), другія привходять извив (adventitiae), третьи образованы мною самимъ. Способность понимать, что такое вообще, что такое истина, что такое мышлевіе, принадлежитъ мнъ, кажется, по самой моей природъ; а я слышу шумъ, вижу солнце, чувствую огонь, я считаль происходящимь отъ находящихся внъ меня вещей; наконецъ Сирены, Иппогрифы и под. образуются мною самимъ. Можетъ быть, я всв идеи могу считать привходящими извић, или всћ врожденными, или всћ образованными мноюя еще ясно не вижу истиннаго ихъ происхожденія. Здёсь должно разследовать преимущественно о тёхъ идеяхъ, кои я разсматриваю какъ полученныя отъ существующихъ внв меня вещей, какое основание побуждаетъ меня считать ихъ подобными этимъ вещамъ. Повидимому, меня научаетъ поступать такъ сама природа, да, кромъ того, я по опыту знаю, что идеи эти не зависять отъ моей воли, а потому и отъ меня самаго. Часто онъ возникаютъ противъ воли, какъ вотъ сейчасъ а волей-неволей ощущаю теплоту и потому думаю, что это ощущение или идея теплоты привходить ко мнь отъ какой-то чуждой мив вещи, именно отъ теплоты огня, у котораго я сижу. Нътъ ничего легче какъ заключить, что эта вещь посылаеть ко мнв всего ввроятнее свой образь, а не предполагать что-нибудь другое. Достаточно-ли тверды эти доводы, я сейчасъ увижу. Когда я здёсь говорю, что этому меня научаеть природа, то разумью только то, что какимъ-то непринужденнымъ желаніемъ я побуждаюсь вёрить въ это подобіе идей

вефшнимъ вещамъ, а не то, чтобы естественный свётъ (разумфнія) показываль мнф истинность последняго. Туть большая разница, ибо все открываемое мнв естественнымъ свътомъ разумфнія (что, напримфръ, изъ моего сомнънія существование и под.) никоимъ образомъ не можетъ подлежать сомненію, такъ что не можеть быть ни одной другой способности, которой я такъ довъряль бы, какъ этому свъту, и которая могла бы показать, что все, выдаваемое естественнымъ светомъ за истину, неистинно. Что-же касается естественныхъ желаній и склонностей, то я уже давно рішнать, что онв меня побуждають къ худшему, когда дело идеть о выборъ добра, и я не вижу, почему слъдуетъ довърять имъ и въ другомъ какомъ-нибудь случав. Далве, хотя идеи, о коихъ рѣчь, не зависять отъ моей воли, но отсюда еще не слѣдуеть, чтобы онъ происходили непремънно отъ находящихся внъ меня вещей, ибо какъ желанія, о которыхъ я только что говорилъ, хотя находятся во мнф, однако, повидимому, отличаются отъ моей воли, такъ, можетъ быть, во мнв есть какая-нибудь другая, мев еще недостаточно известная способность-виновница этихъ идей. Въдь до сихъ поръ я всегда видълъ, что во время сна онъ образуются безъ всякой помощи внышнихъ вещей. Наконецъ, хотя бы эти идеи происходили отъ вещей, отличныхъ отъ меня, отсюда не следуетъ однако, что оне должны быть похожи на эти вещи; напротивъ того, во многихъ случаяхь я замічаю, кажется, большое различіе между ними. Такъ, напр., я нахожу у себя двъ различныя идеи о солнцъ: одну, полученную чувствами, которая по преимуществу должна быть отнесена къ темъ идеямъ, кои я считаю привходящими извиф;-она представляеть миф солнце очень малымъ; другая получена помощью астрономических вычисленій, т. е., извлечена изъ некоторыхъ прирожденныхъ мне понятій; эта представляеть мит солице въ итсколько разъ больше вемли. Та и другая идеи, конечно, не могутъ быть похожи на одно и то же солнце, а разумъ убъждаетъ, что та идея наиболъе и непохожа на него, которая, повидимому, ближайшимъ образомъ отъ него исходить. Все это въ достаточной степени показываетъ, что до сихъ поръ я върилъ въ существовавание отличныхъ отъ

меня вещей, посылающихъ мнѣ идеи или свои образы чрезъ органы чувствъ или какимъ бы то ни было другимъ образомъ, не въ силу достаточнаго обсужденія этого, но по какой-то слѣпой склонности.

Мнъ представляется еще нъкоторый другой путь для изслъдованія, существують-ли вні меня какія-нибудь изъ тіхъ вещей, идеи которыхъ есть во мнъ. Доколъ идеи суть только нъкоторые модусы мышленія, я не замізчаю между ними какогонибудь неравенства, всё онё, кажется, происходять отъ меня однимъ и темъ-же образомъ. Коль скоро-же одна изъ нихъ представляетъ одну вещь, другая другую, то открывается большое различіе одной отъ другой. Безъ сомнинія, тв идеи, кои представляють мит субстанцію, являются чтмъ-то большимъ и, такъ сказать, содержать въ себъ больше объективной реальности. чемъ идеи, представляющія только модусы и акциденціи, —и опять та идея, чрезъ которую я мыслю высочайшаго нъкоего Бога, -- въчнаго, безконечнаго, всевъдущаго, всемогущаго, творца всёхъ существующихъ внё Его вещей, поистинё имъетъ болъе объективной реальности, чъмъ всякая идея, представляющая конечныя субстанціи. Для естественнаго (разумънія) свёта, далёе, вполеё ясно, что произволящей и взятой въ целостности причины (causa efficiens ac totalis) должно быть по меньшей морь столько же реальности, сколько есть въ дойствіи этой причины, ибо откуда, спрашиваю, можетъ получить свою реальность действіе, если не отъ причины? И какимъ образомъ могла бы дать ему эту реальность причина, если бы сама ея не имъла? А отсюда следуетъ, что не можетъ что-нибудь произойти изъ мичето и болье совершенное, т. е., что содержить въ себъ болье реальности отъ содержащаго ея менъе. И очевидно, это истинно не только по отношенію къ тъмъ дъйствіямъ, реальность которыхъ дъйствительная или формальвая (actualis sive formalis), но и по отношенію къ идеямъ, въ которыхъ усматривается только реальность объективная. (умопредставляемая) 1).



<sup>1)</sup> У Деварта представляемая вещь есть realitas objectiva, а лействительная—
realitas actualis sive formalis. См. Kuno-Fischer. Gesch. В. І. Тh. І. 304.

Это значить, что не только камень, котораго прежде не было, не можетъ начать теперь бытіе, если не получить его отъ какой-нибудь вещи, содержащей въ себъ формально (столько же) или эминентно (въ избыткъ) 1) все то, что находится въ камнъ, и не только не можетъ теплота сообщиться предмету, не имъющему ея раньше, безъ содъйствія какой-нибудь вещи, по крайней мфрф равной теплотъ по степени совершенства; но, кромъ того, я не могу имъть идеи теплоты или камня, если она не будеть вложена въ меня нъкоторой причиной, заключающей въ себъ по меньшей мъръ столько же реальности, сколько я представляю ся въ теплотъ или камиъ. И хотя при этомъ указанная причина нисколько не приносить своей действительной или формальной (т. е. подлинной) реальности въ мою идею, однако не должно на этомъ основаніи думать, что идея отъ этого должна оказаться менье реальной. Природа самой идеи такова, что она не требуетъ сама по себъ никакой формальной (дъйствительной) реальности, кромъ заимствуемой отъ моего мышленія, модусъ котораго она составляетъ. Тотъ-же фактъ, что извъстная идея заключаетъ эту, а не другую объективную (умопредставляемую) реальность, безъ сомнънія, долженъ проистекать отъ некоторой причины, имеющей по крайней мере ничуть не меньше реальности формальной, чёмъ сколько эта идея Если бы предположили, что въ идеъ имъетъ -- объективной. есть что-нибудь, чего не было-бы въ причинъ, то, значитъ, это она имфетъ изъ ничего; между тъмъ какъ бы несовершенъ ни быль тоть образь существованія, по которому вещь чрезь идею объективно (въ представленіи) существуетъ въ нашемъ разумъ, во всякомъ случаъ онъ не есть полное ничто, а потому и не можетъ быть изъ ничего. И я не долженъ думать, что, такъ какъ реальность, которую я замъчаю въ своихъ иде-



<sup>1)</sup> Для пониманія этихъ словъ нужно замѣтить, что онъ различаетъ двоябаго рода причины. Однѣ содержать въ себѣ ровно столько реальности, сколько обнаруживають въ дѣйствіи, это—саизае formales; другія содержать ея больше, это саизае eminentes. Поэтому слово farmaliter выражаетъ, что въ причинѣ содержится какъ разъ то, что обнаруживается въ дѣйствів, eminenter — и многое другое, не открывающееся въ проявленів. Реальность тутъ разумѣется дѣйствительная, а не представляемая.

яхъ, только объективная, то и нётъ нужды, чтобы эта самая реальность содержалась еще и формально (действительно) въ причинахъ этихъ идей, а достаточно, если она въ нихъ будетъ содержаться также объективно. Ибо какъ объективный образъ существованія соотвътствуеть идеямъ по самой ихъ природь, такъ образъ существованія формальный соотвытствуетъ причинамъ идей, по крайней мфрф первымъ и главнейшимъ, тоже по самой ихъ природъ. И хотя одна идея можетъ происходить изъ другой, однако такая зависимость не можетъ продолжаться въ безконечность, и въ концъ концовъ мы должны дойти до некоторой первой идеи, въ причине которой, какъ въ архитипъ, формально должна содержаться вся реальность, содержащаяся въ найденной идев только объективно. образомъ для естественнаго разуменія становится очевиднымъ, что идеи во мев являются какъ бы некоторыми ображами, которые скорбе могутъ уступать въ совершенств вты вещамъ, отъ которыхъ получаются, чемъ заключать въ себе нечто большее и совершеннъйшее. Чъмъ дольше и внимательнъе я обдумываю все это, темъ яснее и раздельнее я убъждаюсь истинности этого. Какое-же въ концѣ всего я выведу отсюда заключеніе? Безь сомнівнія, слідующее: если объективная реальность какой-нибудь изъ моихъ идей такова, что этой-же самой реальности, какъ я увъренъ, нътъ во мнъ ни столько же, ни въ избыткъ и что я поэтому не могу быть причиной этой идеи, то отсюда необходимо следуеть, что и не одинъ въ мірв, но существуеть еще другая вещь-причина этой идеи. Если бы во мив не нашлось ни одной такой идеи, то я решительно не имълъ бы никакого аргумента, убъждающаго меня въ существованіи какой-нибудь отличной отъ меня вещи. Я все разсмотрълъ самымъ тщательнымъ образомъ и до сихъ поръ не могъ найти никакого другого.

Изъ этихъ моихъ идей, кромѣ той, которая представляетъ мнѣ меня самого и относительно которой тутъ не можетъ быть никакого затрудненія, одна представляетъ Бога, другія представляютъ вещи тѣлесныя и неодушевленныя, иныя—ангеловъ, иныя—животныхъ и, наконецъ, есть идеи, представляющія по-

добныхъ мев людей. Что касается идей, представляющихъ мев другихъ людей или животныхъ или ангеловъ, то я легко понимаю, что идеи эти могутъ быть образованы изъ техъ, какія я имъю о себъ самомъ, о вещахъ тълесныхъ и о Богъ, хотя бы кром'в меня въ мір'в не было ни другихъ людей, ни животныхъ, ни Ангеловъ. Что касается идей о вещахъ телесныхъ, то въ нихъ не оказывается ничего такого, что не могло бы, повидимому, происходить отъ меня самого. Ибо если я всматриваюсь глубже и изследую каждую изъ нихъ такимъ-же образомъ, какъ вчера изслъдовалъ идею воска (см. "Раз. 2-е"), то зам'вчаю, что весьма немногое въ нихъ я воспринимаю ясно и раздёльно. Сюда относится величина или протяжение въ длину, ширину и глубину, фигура, возникающая изъ ограниченія этого протяженія, расположеніе, которое различныя по фигуръ вещи удерживаютъ между собой, и движение или перемъна этого расположенія. Къ этому еще можно присоединить субстанцію, время (duratio) и число. Все-же прочее, какъ свътъ, цвъта, звуки, запахи, вкусы, теплота, холодъ и прочія познаваемыя чрезъ прикосновение качества настолько смутно и темно мыслятся мною, что я даже не знаю, истины они или ложны, т. е. идеи, которыя я о нихъ имъю, суть-ли идеи какихъ-нибудь вещей или не-вещей. Хотя я нъсколько раньше отмътилъ, что ложность (falsitas) въ собственномъ смыслъ или формальная (относящаяся къ самымъ внёшнимъ вещамъ) можетъ имъть мъсто только въ сужденіяхъ, однако на самомъ дълъ есть въ идеяхъ нъкоторая другая-матеріальная ложность, когда онъ представляють какъ вещь то, что не есть вещь. Такъ, напр., идеи, какія я имѣю о теплѣ и холодѣ, такъ мало ясны и раздёльны, что по нимъ я не могъ бы узнать, представляетъ-ли холодъ только лишеніе тепла и тепло лишеніе холода, оба-ли это реальныя качества, или ни то, ни другое. А такъ какъ всв идеи могутъ быть только какъ бы о вещахъ, то идея холода, если, конечно, справедливо, что холодъ есть не что иное, какъ лишеніе тепла, поскольку она мив представляеть его какъ нъчто реальное и положительное, по справедливости признается ложною; то же нужно сказать и о прочихъ подобнаго рода идеяхъ. Для такихъ идей на самомъ дълъ нътъ необходимости представлять какого-нибудь отличнаго отъ меня виновника, ибо если онъ ложны, т. е., не представляютъ никакихъ (реальныхъ) вещей, то естественное разумѣніе говоритъ мив, что онв происходять изъ ничего, т. е., что онв существують во мей только по той причини, что моей природи чего-то недостаетъ, что она не вполнъ совершенна. Если-же онъ истиниы, то все-же я не вижу, почему онъ не могутъ происходить отъ меня, такъ какъ въдь онъ представляютъ мнъ такую малость реальности, что я даже не могу отличить ее отъ не вещи.-Изъ того, что въ идеяхъ о телесныхъ вещахъ является яснымъ и раздёльнымъ, нёчто, побидимому, можно извлечь изъ иден о мнъ самомъ, какъ то: субстанцію, время, число и все прочее въ этомъ родь, если оно есть. Такъ, когда я думаю, что камень есть субстанція или вещь способная существовать чрезъ себя (per se), то и я также субстанція, хотя бы при этомъ я представляль себя вещью мыслящей, а не протяженной, камень же есть вещь протяженная, а не мыслящая; поэтому хотя между тымь и другимь представленіемь, оказывается большая разница, однако въ отношеніи субстанціи они сходствують, равнымь образомь, такъ какъ я сознаю собственное бытіе въ настоящее время и вспоминаю, что я и прежде нъкоторое время быль, и такъ какъ имъю разнообразныя мысли и распознаю ихъ число, то я пріобретаю идею времени и числа; ихъ потомъ я могу переносить на нѣкотовещи. Все-же прочее, изъ чего составляются идеи телесныхъ вещей, именно: протяжение, фигура, расположеніе и движение формально во мит не заключаются, ибо я только мыслящая вещь; но такъ какъ все это только модусы некоторой субстанціи, а я субстанція, то оно, повидимому, можетъ заключаться во мнъ эминентно (объяснение см. выше), какъ меньшая реальность въ большей.

Такимъ образомъ остается разсмотръть еще только идею Бога, нътъ-ли въ ней чего-нибудь, что не могло бы происходить отъ меня. Подъ именемъ Бога я разумъю нъкоторую безконечную, независимую, безконечно разумную и безконечно

могущественную субстанцію, которою сотворенъ какъ я самъ, такъ и все другое, что только существуетъ. Все это такія свойства, что чёмъ я тщательнее ихъ разсматриваю, тёмъ менъе возможнымъ представляется ихъ происхождение отъ одного только меня. Поэтому то на основаніи всего раньше сказаннаго должно заключать, что Богъ существуетъ. Хотя, конечно, идея субстанців можеть быть во мнф потому самому, что я самъ субстанція, но въ силу того, что я конечень, это не была бы идея безконечной субстанціи, если бы она не происходила отъ нъкоторой субстанціи, дъйствительно безконечной. Я не долженъ думать при этомъ, что воспринимаю безконечное не чрезъ истинную идею, а только чрезъ отрицаніе конечнаго, подобно тому, какъ я воспринимаю покой и мракъ чрезъ отрицаніе движенія и світа. Напротивъ я хорошо понимаю, что въ реальности безконечной, содержится реальности больше чёмъ въ конечной, а потому и воспріятіе безконечной субстанціи должно предшествовать во мив воспріятію конечной, т. е., воспріятіе Бога-воспріятію меня самаго. Какимъ бы образомъ я узналъ, что я сомнъваюсь, желаю, т. е., что мев чего то недостаеть, что я не вполнъ совершень, если бы у меня не было иден существа болве совершеннаго, чрезъ сравнение съ которымъ я могъ бы видъть мои недостатки? И нельзя сказать, чтобы идея Бога могла быть ложною матеріально 1) и потому происходить изъ ничего, какъ это я замътиль несколько раньше объ идеяхъ тепла, холода и подобныхъ. Напротивъ того, такъ какъ она весьма ясна и раздельна и содержить больше объективной реальности, чёмъ какая-нибудь другая, то нътъ ни одной, которая оказалась бы сама по себъ болъе истинной чъмъ эта, и въ которой я подозръваю меньше обманчивости, чемъ въ ней. Эта идея существа всесовершеннаго и безконечнаго, повторяю, вполнъ истинна, ибо хотя, можеть быть, и можно было бы вообразить, что такое существо не существуеть, то все же нельзя вообразить, что идея Его не представляетъ мив ничего реальнаго, какъ это я раньше ска-



Идея ложна матеріально, когда она не вещь представляетъ какъ бы вещью.
 См. выше.

залъ объ идев холода. Идея эта совершенно ясна и раздельна, потому что все, что я воспринимаю сколько-нибудь ясно и раздёльно, все реальное и истинное, все содержащее скольконибудь совершенства, всецёло содержится въ ней. Указанному характеру идеи Бога не противоръчить то, что я не постигаю безконечнаго или что въ Богъ есть безконечное множество другого, чего я не только постигнуть, но можетъ быть даже коснуться своею мыслью никоимъ образомъ не могу. Въдь самое понятіе безконечнаго требуеть, чтобы я, какъ конечный, не могъ его постигать. Для меня достаточно только сознавать Его и признавать, что въ Богъ столько же или въ избыткъ находится все, что я воспринимаю ясно, что признаю содержащимъ какое-нибудь совершенство и можетъ быть безконечно многое другое, чего я не знаю, такъ что идея, которую я имъю о немъ, изъ всёхъ моихъ идей самая истинная и наиболъе ясная и раздъльная. Можетъ быть, однако, я въ дъйствительности нъчто большее, чьмъ какъ самъ думаю, и всъ совершенства, которыя я приписываю Богу, до извёстной степени потенціально находятся во мнъ, хотя они не обнаруживаются и не проявляются на самомъ деле? Ведь замечаюже я, какъ постепенно увеличивается мое знаніе, и не вижу, что препятствовало бы ему увеличиваться более и более, въ безконечность; не вижу далье, почему съ увеличениемъ знанія я не могъ бы достигнуть и всвхъ прочихъ совершенствъ Божінхъ и почему наконецъ способность къ такимъ совершенствамъ, если таковая во мнъ есть, не была бы достаточною причиною для возникновенія во мні идей этихъ совершенствъ. Однако ничего такого не можетъ быть; во-первыхъ, пусть будеть истивно, что знаніе мое постепенно увеличивается, что во мев многое находится потенціально, безъ обнаруженія еще на дёлё, но только все это къ идеё Бога не относится; въ ней вовсе нътъ ничего поденціальнаго, потому что всякое постепенное увеличение есть самый върный признакъ несовертенства. Кромъ того, хотя-бы познаніе мое увеличивалось все болве и болве, твив не менве я понимаю, что оно никогда не можетъ оказаться на самомъ деле безконечнымъ, ибо никогда

оно не достигнетъ такого состоянія, чтобы перестать быть способнымъ къ еще большему возрастанію. Бога-же я признаю на самомъ дълв настолько безконечнымъ, что ничего нельзя прибавить къ его совершенствамъ. Наконецъ, я замъчаю, что объективное бытіе идеи можеть происходить только отъ бытія действительнаго или формальнаго (подлиннаго), а не отъ одного только потенціальнаго. Во всемъ сказанномъ поистинъ нътъ ничего, что при тщательномъ и внимательномъ разсмотрѣнів не оказалось бы яснымъ для естественнаго разумѣнія. Но если я не такъ внимателенъ и образы чувственныхъ вещей притупляють остроту моей мысли, тогда я не такъ легко представляю, почему эта идея существа боль совершеннаго, чыть я, необходимо происходить отъ существа въ дъйствительности болье совершеннаго. - Далье, должно спросить, могъ-ли бы я самъ, имьющій эту идею, существовать, если никакое такое существо не существуетъ? Отъ кого-бы я въ такомъ случат происходиль? Разумфется, отъ себя, или отъ родителей, или отъ другихъ какихъ либо менте совершенныхъ боговъ, ибо ничего не только более совершеннаго, чемъ Тотъ Богъ, но даже равнаго съ Нимъ по совершенству нельзя ни помыслить, ни вообравить. Однако, если бы я имълъ бытіе отъ себя, то я не сомнъвался бы, не испытываль бы желаній, вообще мив ничего не недоставало-бы, ибо я одариль бы себя всеми совершенствами, идею которыхъ имъю, и такимъ образомъ самъ былъ бы Богомъ. И не нужно думать, чтобы труднъе было получить то, чего мив недостаеть, чвмъ то, что во мив есть. Напротивъ, вполнъ понятно, что гораздо труднъе было мнъ, т. е., вещи или субстанціи мыслящей, произойти изъ ничего, чёмъ получить познаніе многихъ неизвістныхъ мні вещей, -- что есть только акциденція этой субстанців. И конечно, если бы я то большее имъль отъ себя, то не отказаль бы себъ и въ этомъ послъднемъ, какъ более легкомъ, а также ни въ чемъ нибудь другомъ изъ того, что я воспринимаю въ содержании идеи Бога; ибо ничего болъе труднаго для совершенія и пріобрътенія, чъмъ именно то, мив не представляется, и если бы дъйствительно было что нибудь труднее для совершенія и пріоб-

рвтенія, то, очевидно, это мнв и представлялось бы таковымъ, потому что въ этомъ я чувствовалъ бы границу своего могущества, хотя бы всё остальное, что имфю, имфлъ отъ себя. Я нисколько не уклоняюсь отт силы этихъ соображеній, если предположу, что, можеть быть, я всегда быль такимъ, какъ теперь, ибо ни откуда не следуетъ, будто въ такомъ случав неть нужды искать какого-нибудь виновника моего существованія. Все время жизни можно разділить на безчисленное множество частей, изъ которыхъ каждая нисколько не зависитъ отъ остальныхъ, и изъ того, что я раньше былъ, не следуетъ, что я долженъ быть и теперь, если бы какая-то причина не создавала меня вновь въ каждый моменть, т. е., не сохраняла меня. Всякому внимательно всматривающемуся въ природу времени (duratio) понятно, что вполнъ одна и таже сила и дъйствіе требуется для сохраненія какой-нибудь вещи въ отдівльные моменты ея пребыванія, какая потребовалась-бы для созданія этой вещи вновь, если бы она еще не существовала. такъ что и естественный свътъ (разумънія) позволяеть ясно видъть, что твореніе и сохраненіе различаются только съ точки зрвнія нашего способа представленія. Въ виду всего сказаннаго, я долженъ теперь спросить самаго себя: нътъ-ли у меня ніжоторой силы, посредствомъ которой можно было бы достигнуть, чтобы я, существующій уже, въ такомъ-же видъ продолжаль свое бытіе и въкоторое последующее время. А такъ какъ я не что ипое, какъ вещь мыслящая или по крайней мъръ такъ какъ я теперь веду ръчь собственно о той части моего существа, которая является вещью мыслящей, то еслибы указанная сила у меня была, я безъ сомивнія, зналь бы о ней. Однако я сознаю. что никакой такой силы у меня нътъ и потому очевиднъйшимъ образомъ сознаю себя зависящимъ от в некоего отличнаго отъ меня существа. Можетъ быть, все-же это существо не Богъ, и я имъю бытіе или отъ родителей, или отъ какихъ-нибудь другихъ причинъ, уступающихъ Богу въ совершенствъ? Вполнъ ясно, какъ я уже раньше замътилъ, что въ причинъ должно быть по меньшей мёрё столько-же, сколько въ действіи, а такъ какъ я вещь мыслящая и имфю въ себф идею Бога, то

какую-бы причину моего бытія ни указывали, она должна быть вешью мыслящей и имъть идею всъхъ совершествъ, кои я приписываю Богу. О ней я опять могу спросить, существуетъ-ли она отъ себя или отъ другой причины? Если она отъ себя, то ясно изъ сказаннаго, что она сама и есть Богъ, потому что, имъя силу существовать чрезъ себя, она, безъ сомнънія, имъетъ силу и въ дъйствительности обладать всъми тъми совершенствами, идеи которыхъ въ себъ имъетъ, т. е., тъми, какія я представляю въ Богъ. Если она отъ другой причини, то объ этой въ свою очередь такимъ-же образомъ спрашиваю, отъ себя-ли она существуетъ или отъ другой причины, пока наконецъ мы не достигнемъ последней причины, которая будетъ Богъ. Очевидно при этомъ, что указанное движение все далъе не можетъ продолжаться въ безконечность, особенно въ силу того, что я здёсь говорю не только о причине, когда-то мив даровавшей бытіе, но преимущественно о той, которая сохраняеть меня въ настоящее время. Нельзя также представить себъ, чтобы множество отдъльныхъ причинъ принимали участіе въ моемъ происхожденіи и чтобы отъ одной изъ нихъ я получилъ идею одного приписываемаго Богу совершенства, отъ другой-другого, такъ что всё эти совершенства находятся конечно где-нибудь въ міровомъ универсе, но не соединены вместе въ нъкоемъ одномъ Богъ. Но въдь единство, простота или нераздёльность всёхъ находящихся въ Боге совершенствъ есть одно изъ главнъйшихъ совершенствъ, какія я знаю въ Немъ. И, конечно, никакая причина не могла вложить въ меня идею этого единства всъхъ Его совершенствъ, такъ чтобы я не получиль онъ нея вмъстъ съ тъмъ и идей прочихъ совершенствъ, потому что не могла же она сдёлать такъ, чтобы я зналъ эти идеи въ ихъ единствъ и неразрывности и чтобы не зналъ при этомъ, каковы онф. Что же касается, наконецъ, родителей, то пусть будеть истинно все то, что я когда нибудь о нихъ думалъ, однако на самомъ дълъ не они-же меня сохраняютъ, и никакъ не отъ нихъ я произошелъ, какъ вещь мыслящая. Они вложили только некоторыя предрасположенія въ ту матерію, въ которой, по моему мнънію, я, т. е., мысль (её одну я теперь

принимаю за меня), нахожусь. По этому и относительно родителей здёсь не можеть быть никакаго затрудненія, и вообще нужно признать, что существование Бога очевиднъйшимъ образомъ доказывается изъ того одного, что я существую и что во мнъ есть идея существа всесовершеннъйшаго, т. е., Бога. Остается только изследовать, какимъ образомъ я получиль эту идею отъ Бога. Конечно, я не получиль ее при помощи чувствъ и не явилась она мив противъ моего ожиданія, какъ это обыкновенно бываеть съ идеями чувственныхъ вещей, когда эти вещи дъйствують на органы внёшнихь чувствь или кажутся действующими на нихъ. Наконецъ, она и не образована мною самимъ, потому что я не могу ни отнять отъ нея, ни прибавить къ ней ничего. Остается только, что она мнъ врождена подобно тому, какъ врождена мив идея о самомъ себъ. Нътъ ничего удивительнаго, конечно, что Богъ, сотворивши меня, вложиль въ меня эту идею, чтобы она была печатью художника на его дёлё. Нёть нужды даже, чтобы печать эта была какоюнибудь отличною отъ самого произведенія вещью, но изъ того одного, что меня сотвориль Богь, весьма в роятнымъ становится, что я созданъ до извъстной степени по Его образу и подобію. Это подобіе, въ которомъ содержится идея Бога, воспринимается мною при помощи той-же самой способности, посредствомъ которой я воспринимаю самого себя, т. е., когда я обращаю на самого себя силу своей мысли, я не только понимаю, что я вещь несовершенная, зависящая отъ другой, вещь безпредъльно вдохновляющаяся къ большему и большему или лучшему, но вместе съ темъ я понимаю, что тотъ, отъ кого я завишу, все это большее имъетъ въ себъ не неопредъленно и потенціально только, но дъйствительно въ безконечной степени, и что поэтому онъ есть Богъ. Вся сила доказательства въ томъ, что я вижу, что никакъ не могу существовать съ такой природой, какая у меня есть, т. е., имъя въ себъ идею Бога, чтобы вмъстъ съ тъмъ въ дъйствительности не существоваль тоть самый Богь, идея котораго во мит есть, т. е., обладающій встми тіми совершенствами, которыхъ я не постигаю, а лишь могу касаться какимъ либо образомъ своею мыслію, и чуждый совершенно всіхъ недостатковъ. Отсюда понятно, что Онъ не можетъ обманывать, ибо и для естественнаго разумѣнія ясно, что ложь и обманъ зависять отъ недостатка и несовершенства. Но прежде чѣмъ тщательно изслѣдовать это и вивстѣ съ тѣмъ разсмотрѣть другія истины, которыя можно вывести отсюда, нужно здѣсь нѣкоторое время остановиться на созерцаніи самого Бога, чтобы оцѣнить Его чудныя свойства и видѣть красоту безконечнаго свѣта, насколько это можетъ перенести сила моего помраченнаго ума, удивляться ей и благоговѣть предъ ней. Ибо какъ вѣрою мы убѣждаемся, что только въ этомъ созерцаніи божественнаго величія состоитъ блаженство другой жизни, такъ на самомъ дѣлѣ испытываемъ, что отъ этого-же самаго созерцанія, хотя и гораздо менѣе совершеннаго, мы можемъ получить величайшее удовольствіе, къ какому только способны въ этой жизни.

C. M.

(Продолжение будеть).

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе вив истинной церкви.

(Продолжение \*).

Можетъ быть, современниками Даніила въ діль пророческаго служенія были Іондь и Авдій. Во всякомъ случав ихъ книги до послепленнаго происхожденія. Есть въ ученіи этихъ трехъ пророковъ при всемъ раздичіи ихъ книгъ по объему, изложенію и содержанію-нькоторый общій эсхатологическій элементь. Пр. Данівлъ увналь въ виденіи, что по исполненіи временъ имъетъ возникнуть царство въчное (VII, 27), утвержденію его будетъ предшествовать гибель некоего царя опустошителя (VIII, 25), который повидимому воплощаль въ себъ все злое и въ главахъ тёхъ персовъ, которые были знакомы съ писаніями, жившаго среди нихъ, еврейскаго пророка, долженъ былъ казаться Ариманоподобнымъ. Пророкъ далъ численныя указанія относительно того, когда образуется новое царство (IX, 24-27) и заключительныя слова его видёній показывають, что люди должны будутъ возстать въ концъ дней для полученія своего жребія (XII, 3). У пророка Авдія тоже говорится объ имфющемъ произойти судв и объ утверждении царства Господа (21). У пророка Іоная прямо говорится о судів надъ всіми народами въ долине Іософата (III, 2), объ изліяніи Духа на всякую плоть и о спасеніи всякаго, кто призоветь имя Господне (ІІ, 28-32). Народамъ, достигнимъ уже высокой степени развитія, пророки начинають указывать новое побуждение для обращения къ Господу-не непосредственное благо, не временное блаполучіе, но участіе въ царстві вічномъ, жребій въ конці дней.

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 18.

Съ паденіемъ вавилонскаго царства кончается вавилонскій пленъ, и Киръ, персидскій владыка, овладевшій Вавилономъ. далъ евреямъ разрѣшеніе вернуться на ихъ родину. Вотъ какой эдикть, читаемъ мы въ 1 кн. Ездры, издаль этотъ царь: "Всъ царства земли далъ миъ Господь Богъ небесный, и Онъ повельль мив построить Ему домь въ Іерусалимь, что въ Іудев. Вто есть изъ васъ, изъ всего народа Его-да будеть Богъ его съ нимъ, и пусть онъ идеть въ Герусалимъ, что въ Гудев и строить домь Господа Бога израилева, того Бога, Который въ Іерусалимь" (2-3). Тъхъ, кто не пожелаль-бы возвратиться въ Палестину, Киръ призывалъ въ своемъ эдиктъ, помочь своимъ соотечественникамъ имуществомъ въ дълъ устроенія храма и самъ онъ возвратилъ евреямъ ихъ храмовые сосуды, которые нъкогда взялъ Навуходоносоръ. Самое простое и естественно подсказывающееся объяснение этого факта есть то, что Киромъ руководила мудрая политика-желаніе привлечь къ себъ сердца порабощенныхъ народовъ. Но владыки стремятся къ этому, обыкновенно не желая жертвовать ничёмъ. При обсуждении эдикта Кира необходимо еще имъть въ виду стремление политеистовъ, воспринимать новыя върованія, и стремленіе монотеизма къ универсальному распространенію. Факта таковыхъ стремленій теперь не оспаривають. Но многіе изслідователи представляють, что после плена и уже после Зоровавеля въ эпоху Ездры и Нееміи евреями овладёль духъ національноредигіознаго обособленія и они всёми силами стремились слёлать свою религію единственно своимъ достояніемъ. Безспорно, что духъ такого узкаго націонализма могъ овладевать душами многихъ евреевъ, какъ онъ впоследствік нередко оказывался присущимъ и духу другихъ народовъ. Но духъ Божественнаго Откровенія всегда одинъ и тоже безусловно универсальный. Мы видимъ, вследъ за эдиктомъ Кира были изданы еще три эдикта персидскими царями полобнаго же содержанія. Таковы, эдикть Дарія Гистаспа (1 Ездр. VI, 1—13), Артаксеркса Лонгимана (1 Ездр. VII, 12-28) въ седьмой годъ его царствованія и его же эдиктъ (II, 3-9) въ двадцатый годъ царствованія. Библейское повъствованіе показываеть, что образь действія этихъ языческихъ царей находилъ благоволение въ очахъ Божихъ,

что заботы Дарія объ евреяхъ, "чтобы они приносили жертву пріятную Богу небесному и молились о жизни царя и сыновей его" (Ездр. VI, 10) не были противны духу ветхозавѣтнаго Откровенія. Можно даже сказать, что имя царя небеснаго какъ будто все чаще и громче начинають произносить вив Палестины. Проходившіе служеніе въ эпоху Зоровавеля пророки Аггей и Захарія, ободрявшіе евреевъ въ ихъ работахъ по устроенію храма, возв'вщали евреямъ, что д'ело построенія им'веть своею конечною целію не обособленіе Израиля около Сіона, но пріобщеніе къ Израилю всего человічества. "Придетъ Желаемый всёми народами, читаемъ въ книгъ прор. Аггея, и наполню домъ сей славою, говоритъ Господь Саваооъ... Слава сего последняго храма будеть больше, нежели прежняго, говорить Господь Саваооъ; и на мёсте семъ я дамъ миръ, говоритъ Господь Саваооъ" (II, 7, 10). У всёхъ народовъ, оказывается, есть некій общій желасмый, и пришествіе Его связывается съ судьбою храма въ Герусалимъ. Сила царствъ языческихъ, по пророку, будетъ истреблена (II, 22). Въ ръчахъ и видъніяхъ пророка Захаріи и подробнёе и яснее раскрывается то, что возвѣщалось Аггемъ. "Такъ говоритъ Господь Саваооъ, читаемъ у Захаріи, вотъ мужъ-имя ему Отрасль, Онъ произрастеть изъ своего корня и создасть храмъ Господень" (VI, 2), онъ будеть владычествовать на престоль своемь (VI, 13), онъ вступить въ Сіонъ "праведный и спасающій, кроткій, сидящій на ослиць и на молодомъ осль, сынь подъяремной" (ІХ, 9). Тогда "будутъ приходить многія племена и сильные народы, чтобы взыскать Господа Саваооа въ Герусалимъ и помолиться лицу Господа. Такъ говоритъ Господь Саваооъ: будеть въ тв дни, возьмутся десять человъкъ изъ всехъ разноязычныхъ народовъ, возьмутся за полу Іудея и будутъ говорить: мы пойдемъ съ тобою, ибо мы слышали, что съ вами-Богъ" (VIII, 22-23). Произойдеть истребление народовъ, а на домъ Давида и жителей Герусалима будетъ излитъ духъ благодати и умиленія "и они воззрять на Него, Котораго пронзили" (XII, особ. 10). Господь будеть царемъ надъ всею землею" (XIV, 9) "и будетъ: если какое изъ племенъ земныхъ не пойдеть въ Іерусалимъ для поклоненія царю, Господу Са-

ваону, то не будеть дождя у нихъ" (XIV, 17). Позже во времена Ездры и Несмін, Малакін своєю книгою запечатавваєть рядъ пророческихъ свидетельствъ. Въ ръчахъ того пророка, говоривнаго о томъ, что Богъ возлюбиль 1 Іакова и возненавидель, **ETRTOX** видъть развитіе reopin причиннаго благоволенія Божія къ Израилю, но на самонъ дёлё, смысль речей пророка совсемь вной. Любовь Божін въ Изранлю требуеть жертвъ и свитости отъ Изранля. Все, что недостойно этой любви, будеть проклято (III, 9). Будеть послань Ангелъ предъ лицемъ Господнимъ (III, 1), произойдетъ очищеніе того, что способно къ очищенію, и гибель всего нечистаго. Имфетъ наступить новый порядокъ. "Отъ востока солнца до запада велико будеть имя Мое между народами, и на всякомъ мъсть будутъ привосить Өимівмъ имени Моему, чистую жертву (minha-возношеніе, главнымъ образомъ жертва хлюбная по противоположению нечистымъ кровавымъ жертвамъ, жертва безировная, евхаристія), велико будеть имя Мое между народами, говорить Господь Саваооъ" (І, 11). Такимъ образомъ, всв народы и на всекъ местахъ будутъ почитать Бога истиннаго, такова въра Малахіи, Нееміи и Ездры, Легко понять, что суровыми отношеніями этихъ лицъ нъ сосъднимъ народамъ, ихъ усиленными заботами объ обособлени отъ этихъ народовъ руководила въра въ свътлое будущее человъчества, а не національное самомивніе сыновей Израиля. Для возвратившихся съ Зоровавелемъ евреевъ, окрестные народы съумели стать петлею и сетью, какъ некогда хананеяне для только что вступившихъ евреевъ въ землю обътованную. И въ нъжоторомъ отношении союзы евреевъ съ иноплеменниками теперь представляли даже больше опасности, чёмы въ эпоху судей; тогда между религіозными върованіями евреевь и хананеянъ лежало глубокое различіе, евреи часто механически соединяли ихъ въ своемъ житейскомъ обиходъ, но вхъ нельзя было слить органически въ одно целов. И истина, исповедывавшаяся евреями, всегда оставалась рёзко противоположною языческой лжи. Теперь стало не го. Сосъди евреевъ тоже въ нъкоторой мёрё были почитателями Бога Ивраильского (самаране), они предъявляли свои права на всі Божественныя обітованія, своеобразно исполняя обязанности, налагаемыя закономъ. Союзъ, соединение съ этими народами естественнымъ и первымъ следствиемъ своимъ долженъ былъ иметь широкое распространеніе ветхозав'йтной церкви, но это расширеніе объема должно-бы было совершиться на счеть содержанія. Религіозная истина была-бы воспринята и сохраняема въ искаженномъ видв. Необходимо нужно было, чтобы вытвы человычества сохраняла ее чистой, чтобы она по исполнении временъ стала достояніемъ всего человъчества, и Промыслъ воздвигаль людей, какъ Ездра и Неемія, которые служили орудіемъ этой великой цели. Израиль, потерявшій свою самостоятельность, въ эпоху Ездры уже терялъ свой языкъ. Еврейская річь стала замъняться арамейскою, но религія должна была пережить языкъ, и прекращеніе употребленія еврейскаго языка сдёлало только то, что писаніе стало излагаться на языкахъ понятныхъ и языческимъ народамъ. Мы уже говорили, что часть книги пророка Даніила написана похалдейски. Въ Пъсни пъсней, которая написана Соломономъ, въ томъ видъ (3 Цар. IV, 32), какъ она существуетъ теперь, тоже встрвчаются халдейскія выраженія. Допускають, что они были введены переписчиками послѣплѣнной эпохи. Такимъ образомъ гибла буква, но духъ не исчезалъ, напротивъ, усвоение его делалось доступнымъ для многихъ. Тщательно оберегавшіе религіозную истину отъ нечистыхъ примъсей, Ездра и Неемія не думали прятать ее отъ тъхъ, кто желалъ принять ее въ чистомъ видъ, и позволительно думать, что къ ихъ времени должно относить обращение къ чистой религіозной истин'в или, по крайней мітрь, начало усиленія такого обращенія въ северной части Палестины-Галилев. У Іосифа Флавія въ его "Древностяхъ" (Кн. XI, гл. 7) есть разсказъ о событін, которое онъ относить ко времени Александра Македонскаго, но которое на основаніи указаній Св. Писанія, думаемъ, должно отнести ко времени Нееміи или, по крайней мфрф, близкому къ нему. По разсказу Іосифа, брать первосвященника Іоддая Манассія быль женать на дочери Санаваллата хоронита. Іудейскіе старізйшины, негодуя на то, что братъ первосвященника женатъ на иностранкъ, требовали, чтобы онъ отказался или отъ жены или алтаря (участія

въ священствъ). Манассія не хотъль отказываться ни отъ того, ни отъ другого, но однако далъ понять своему тестю, что онъ предпочитаетъ разстаться съ женою, чемъ съ алтаремъ. Санаваллатъ взялся тогда не только сохранить своему зятю жену и священство, но даже сдълать его первосвященникомъ, но только храма не въ Герусалимъ, а на горъ Гаризинъ. Онъ сталъ хлопотать о разръшении построить этотъ храмъ у Дарія Кодамана и затьмъ добился такого разрышенія отъ побъдившаго Дарія Александра. Храмъ былъ построенъ. Для священниковъ, которые пожелали-бы оставить Іерусалимъ ради Гаризина, были предложены деньги, дома и земли. Такъ, совивстно съ ісрусалинскимъ явился второй храмъ Богу изранлеву. Надо полагать, что въ основъ этого повъствованія лежить истина (факть постройки гаризинскаго храма несомнъненъ), но въ развитіи подробностей Іосифъ несомивнио много напуталъ. После Ездры и Нееміи смешанные браки становились явленіемъ исключительнымъ и они жестоко преследовались, но Ездра и Неемія боролись съ смішанными браками, какъ съ широко распространившимся зломъ и, что для насъ всего важиве, Несмія дасть такое сообщеніє: "изъ сыновей Іоіды, сына великаго священника Еліамива (та-же родословная и у Іосифа), одинъ былъ зятемъ Санаваллата хоронита. Я прогналь его оть себя" (XIII, 28). Не представляется никакихъ сомивній, что здёсь идеть річь о тіхъ лицахъ, которыя разумълъ Іосифъ, только Іосифъ приближаетъ къ своему времени это событіе болье, чымь на стольтіе. Тогда-то, надо полагать, многіе жители сѣверной Палестины не только не признали этого храма святымъ, но увидъли въ немъ оскорбленіе святыни и обратились къ Іерусалиму, какъ нічто подобное случалось и ранве (2 Парал. XV, 9; XXX, 5-12). Этимъ и объясняется, почему Галилея во время Господа Іисуса Христа оказывается всецёло связанною съ Іерусалимомъ. Гаразинскій храмъ былъ деломъ человеческимъ, и онъ погибъ, но Божественное Провидение и это дело, созданное человеческими страстями, а вовсе не религіозною ревностію, направляло ко благу человичества (Ioan. IV). Со времени Ездры мисто пророка заступаетъ книжникъ. Онъ самъ былъ первымъ и замѣчательныйшимы изы книжниковы. Сы его именемы связывается установленіе ветхозаветнаго канона, синагогальная организація и, можеть быть, лишь немного позже его возникъ синедріонъ. Все это должно было охранять истину отъ примъси заблужденій, содвиствовать ея разумнійшему пониманію среди членовъ ветхозавътной церкви и уже ватьмъ давать возможность и тыть, которые не отъ Израиля, становиться участниками той религіозной истины, обладателемъ которой быль Израиль. Въ этомъ отношеній замічательно, что заботы Ездры о сохраненіи и исполненіи закона находять себ'в глубокое истолкованіе въ книгъ происхожденія позднайшаго, которой нать не только на еврейскомъ, но и на греческомъ языкъ, но которую, однако, традиція пожелала связать съ именемъ Ездры. Разумфемъ такъ навываемую третью книгу Ездры. Господь, говорилъ пророкъ предъ Всевышнимъ (1, I) возвъстилъ: "вотъ я съю въ васъ -законъ Мой, и принесетъ въ васъ плодъ, и вы будете славиться въ немъ въчно". Но отцы наши, принявши законъ, не исполнили его и постановленій Твоихъ не сохранили, и хотя плодъ закона Твоего и не могъ погибнуть, потому что былъ Твой, но принявшіе закона погибли, не сохранивши того, что въ немъ было посвяно. Обыкновенно бываетъ, что если земля приняла стия или море-корабль, или какой-либо сосудъпищу или питье, и если будетъ повреждено то, въ чемъ посъяно, или то, въ чемъ помъщено, въ такомъ случав погибаетъ и самое посъянное, или помъщенное, или принятое, и принятаго уже не остается предъ нами. Но съ нами не такъ. Мы, принявшіе законъ, согръшая погибли, равно и сердце наше, которое приняло его; но законъ не погибъ и остается въ своей силъ" (IX, 31-37). Законъ долженъ быть не нарушенъ, но исполненъ. Плодъ закона-церкви ветхозавътной, національной-есть церковь новозавътная, вселенская. Заботясь о національномъ законъ, Ездра и другіе имъли въ виду универсальное благо.

Мысль о томъ, что это универсальное благо находится у евреевъ, не была чуждою языческимъ народамъ во дни Ездры. Благо—тамъ, гдъ Богъ, а язычники догадывались, что Богъ у евреевъ, т. е.. что евреи чтутъ истиннаго Бога. Въ книгъ

Есоирь, описывающей событие изъ времени правления Ксеркса (485-465. Ahasvéros по еврейск.), повъствуется, что Аману. начавшему теривть въ борьбв съ Мардохеемъ-іудеемъ, котораго онъ хотълъ погубить, мудрецы и жена его сказали: "если изъ племени іудеевъ Мардохей, изъ-за котораго ты началь падать, то не переселишь его, а навёрно падешь предъ нимъ [ибо съ нимъ Богъ живый" (VI, 13)]. Такое заключение имъло для себя много основаній. Евреи не погибали въ плёну, не растворялись и не исчезали среди покорившихъ ихъ народовъ, какъ обыкновенно утрачивають племенныя особенности покоренные народы среди побъдителей. Евреи оставались сами собою, сохранили свою религію, пріобрѣтали часто состояніе, добивались вліянія на самыхъ царей поб'єдившихъ ихъ народовъ. Есопрь имъла большое вліяніе на своего царственнаго супруга, Мардохей вліяль на Есопрь, а действіями Мардохея управляла исключительно забота о благв еврейскаго народа. Народы, какъ и отдъльныя лица, обыкновенно усматриваютъ непосредственную руку Провиденія не въ постоянной счастливой жизни, не въ неизменномъ благополучіи, но въ какихъ дибо чрезвычайных обстоятельствахь - въ спасеніи изъ страшной и повидимому неотвратимой опасности, въ поднятіи павшаго, въ прославлении униженнаго. Въ еврейскомъ народъ ихъ должна была поражать упорная нравственная живучесть при кажущейся политической слабости. Надъ маленькимъ племенемъ семитовъ проходили политическія грозы и бури, и сильныя царства гибли отъ такихъ бурей и могучіе народы исчезали съ лица земли, но евреи продолжали существовать и размножаться, и неудивительно, что въ ихъ неизменномъ спасенів отъ неизбъжной гибели проницательнъйшіе изъ язычниковъ усматривали дъйствіе Бога живаго.

Эпохою персидскаго плена оканчивается последовательная Богооткровенная исторія судебъ ветхозаветнаго Откровенія въроде человеческомъ. Но мы не остаемся совсёмъ безъ откровеннаго указанія о его дальнейшихъ судьбахъ. Откровеніе Новаго Завета даетъ намъ многочисленныя указанія относительно распространенія Ветхозаветнаго Закона предъ пришествіемъ Господа Іисуса Христа, и неканоническія книги Ветхаго За-

въта – маккавейскія, книга Іисуса сына Сирахова, премудрость Соломонова даютъ ключъ къ пониманію этого распространенія. Божественное откровеніи последовательно изображаеть судьбы закона именно лишь до тёхъ поръ, пока его знаніе и исповъданіе были пріурочены къ земль и націи, пока принятіе закона было вмісті и соединеніемь съ еврейскимь народомь и въ некоторомъ смысле обещаниемъ и намерениемъ стать обитателемъ Палестины. Но уже въ эпоху ассирійскихъ, вавилонскихъ и персидскихъ плененій должна была выработаться практика, по которой религіозные союзы съ евреями утверждались не на узко національныхъ, но на болье широкихъ основаніяхъ. Послѣ паденія персидской монархіи, когда на арену исторіи выступиль Александрь Македонскій, разсѣяніе евреевь стало совершаться не только въ направленіи восточномъ, но и западномъ. Евреи пришли въ соприкосновение съ цивилизаціями, имъвшими характеръ совершенно иной, чъмъ цивилизаціи Египта и Вавилона. Въ эту пору у нихъ, несомивино, образовалась строго разработанная система правилъ принятія въ израильскую религіозную общину, система эта излагается въ раввинистичекой литературъ, но безъ знанія ея совершенно непонятны многія новозавѣтныя указанія о прозелитахъ. Несомнъвно, что у евреевъ образовалось два главныхъ класса прозелитовъ: пришельцы вратъ и пришельцы правды. Пришельцы врать (названіе можеть быть явилось отъ выраженій Исход. XX, 10, Второз. XIV, 21-, пришелець, который въ жилищахъ твоихъ", по подлинному тексту: чужеземецъ въ твоихъ воротахъ; или по мнънію другихъ толкователей оно произошло, потому что эти прозелиты могли доходить только до воротъ храма, но не вступать въ него). Пришельцы вратъ должны были по преданію исполнять слёдующія семь ноевыхъ заповъдей: 1) повиноваться власти; 2) блюсти святость имени Іеговы (Лев. XXIV, 16); 3) не допускать идолослуженія (Лев. XX, 2); 4) не дълать мерзостей языческихъ (см. Левит. XVIII); 5) не убивать (Быт. ІХ, 6); 6) не грабить; 7) не всть мяса живыхъ животныхъ (съ кровью Быт. IX, 4; Лев. XVII, 10-15). Пришельцы правды принимались въ общину чрезъ обръзаніе, крещеніе (о немъ мы уже говорили) и принесеніе жертвы (кажется, тожественной съ тою, которую по закону Моисееву приносили очистившіеся отъ проказы Лев. XIV). Въ подробностяхъ относительно системы принятія прозедитовъ и относительно правъ прозелитовъ существуютъ нѣкоторыя неясности, но повидимому въ основъ теоріи прозелитизма лежало признаніе двухъ моментовъ въ исторіи истинной религіи: первоначальная истинная до-законная религія требовала только того, что требуется самою природою человъка, созданнаго по образу Божію. Эти требованія природы Богъ Самъ опредёлиль въ завътъ съ Ноемъ и опредълилъ, что это требованія-ко всему потомству Ноеву, следовательно, ко всему человечеству. Отъ человъка, который желаль вступить въ общение съ Израилемъ, прежде всего требовалось, чтобъ онъ возвратилъ себъ образъ Божій, и уже затъмъ, если онъ чувствоваль себя въ силахъ, онъ могъ принять на себя все иго закона съ его требованіями и обътованіями. При принятіи прозелитовъ принимались во вниманіе мотивы, которые побуждали ихъ къ переходу въ израильскую общину. Обсуждались мотивы нечистые (изъ-за женской любви Быт. XXXIV, изъ-за пріобрътенія выгоднаго положенія-нзъ приближенія къ царю, изъ-за страха. Есо. VIII, 17, ради земного благополучія. 4 Цар. XVII, 25) и одобрялся мотивъ чистый-страхъ Божій. О томъ, каковы были прозелиты въ дъйствительности, много говоритъ раввинская литература. Въ Талмуд'в говорится, что прозелиты виновны въ создании волотаго тельца, что они своимъ существованіемъ препятствують появленію мессіи и въ гемар'в есть правило: не върь прозелиту до двадцать четвертаго рода, но есть о нихъ и другіе отзывы, что они явили себя лучше евреевъ при Синав, и въ Священномъ Писаніи Новаго Завѣта они обыкновенно называются φοβούμενοι, σεβόμενοι τόν θεόν, εὐσεβεῖς, εὐλαβεῖς.

Евреи пришли въ соприкосновеніе съ греческимъ міромъ около 330 г. до Р. Х. Около стольтія, а можетъ быть только и полстольтія, спустя явилась у евреевъ книга, которую мы до самыхъ послъднихъ годовъ знали только въ греческомъ переводъ, и подлинный еврейскій текстъ которой открытъ и опубликованъ лишь въ 1896—97 гг. Это—книга премудрости Іисуса, сына Сирахова. Благочестивый авторъ книги—глубоко

знавшій и понимавшій Ветхозав'тный Законъ, безъ сомнівнія, является представителемъ лучшей части богоизбраннаго народа, и у него мы находимъ, что онъ ясно сознавалъ то, чему заставляль служить законь, не раскрывая цёли служенія, что всв народы должны быть приведены къ Богу. "Помилуй насъ, Владыка Боже всёхъ, и прозри, и наведи на всё народы страхъ Твой. Воздвигни руку Твою на чужіе народы, и да познаютъ они могущество Твое. Какъ передъ ними Ты явилъ святость Твою въ насъ, такъ предъ нами яви величіе Твое въ нихъи да познають они Тебя, какъ мы познали, что нътъ Бога, кромъ Тебя, Господи. Возобнови знаменія и сотвори новыя чудеса (XXXIV, 1-6). Сирахъ прославляетъ Соломона, имя котораго пронеслось до отдаленныхъ острововъ, пъснямъ, изреченіямъ, притчамъ и изъясненіямъ котораго удивлялись страны (XLVII, 18-19). Онъ иронизируетъ надъ върою въ идолыне надъ върою въ силу того или иного языческаго бога, но вообще надъ идолопоклонствомъ (ХХХ, 19), и онъ указываетъ новый путь къ истинному Богопознанію изследовать мудрость древнихъ и путешествовать по странамъ народовъ (XXXIX, 1-5). Подъ мудростью онъ понимаетъ путь нравственной правды, и потому его языкъ одинаково быль доступенъ, какъ еллину, такъ и іудею, онъ говорить не объ обрядовой, а о нравственной чистотъ, говоритъ языкомъ не націи, но всего человъчества.

Уже въ III стольтіи до Р. Х. книга Сираха была переведена на греческій языкъ. По своему содержавію она, несомивьно, была одною изъ самыхъ понатныхъ для язычниковъ. Ее, конечно, читали и она привлекала къ іудейству, но въ ту пору и нѣкоторые іудеи стали увлекаться культурою языческаго міра, они не кланялись идоламъ, но они забывали законъ, пренебрегали законъ и увлекались не лучшими, а темными сторонами языческой культуры. Это породило образованіе партій въ самомъ Израилъ. Во ІІ стольтіи во время геройской борьбы за освобожденіе Іудеи, мы видимъ, вожди іудеевъ—маккавеи борются и съ внутренними врагами—іудеями, увлекавшимися еллинизмомъ. Нѣчто подобное прежней борьбъ съ внутреннимъ язычествомъ. Но вотъ, что новое мы видимъ теперь. Сторонники

закона исполнение его вовсе не полагають въ безусловномъ обособленіи отъ другихъ народовъ, нётъ, они заключаютъ союзы съ язычниками и широко простирають свою религіозную терпимость. Строгіе ревнители закона Іуда Маккавей и другіе стремятся заключать союзы съ римлянами и греками, именно спартанцами. Отзывъ іудеевъ и слухи, которые имѣлись у нихъ о римлянахъ, очень лестны для римлянъ (I Mak. VIII). Въ отношеніяхъ къ спартанцамъ со стороны іудеевъ является еще утвержденіе, что будто спартанцы и іудеи родственны между собою, будто спартанскій царь Дарій (Арей) писаль письмо первосвященнику Оніи: "найдено въ писаніи о спартанцахъ и іудеяхъ, что они братья и отъ рода Авраамова (I Мак. XII, 21). Католическіе писатели, признающіе дві первыя книги маккавейскія каноническими, настанвають на точности этого сообщенія. Они указывають на то, что совершенно чуждо было іудейскому духу изобрѣтать сказанія о родствѣ іудеевъ съ языческими народами, нужны были серьезныя основанія, чтобы ихъ высказалъ потомокъ Авраама. Клермонъ Гано въ статьъ: "Le Dieu Satrape et les Phéniciens dans le Peloponèse" указаль рядь любопытныхь сближеній между іудейскими обычаями и обычаями жителей Элиды въ Пелопонессъ. Указывають также, что по законамъ Ликурга, спартіаты, какъ и іуден, не могли продавать ихъ земель. Документы, приводимые въ І Маккавейской книгъ, воспроизводить и Іосифъ Флавій (Antiqu. iud. XIII, V, 8; XII, IV, 10) 1). Была еще теорія, по которой въ маккавейскихъ книгахъ говорится о сношеніи іудеевъ съ какою-то другою Спартою, но эта теорія не выдерживаетъ никакой критики. Маккавейскія книги, упорно настаивая на родствъ тудеевъ съ спартанцами, называютъ Спарту также Лакедемономъ (1 Мак. XIV, 16 et sq. 2 Мак. V, 9). Несомнѣнно, что писатели маккавейскихъ книгъ признавали родство евреевъ съ греками и желали союза съ римлянами. Изъ ихъ повъствованія мы видимъ, что ревнители закона не считали преступнымъ не только гражданскіе союзы съ язычниками (союзъ или даже прямо порабощение могли быть деломъ необходимымъ), но и



<sup>1)</sup> CM. Vigourout, Les livres saintes et la critique rationaliste, 4-me édition ch. IV, p. 602-611.

молитвы за язычниковъ. Такъ, во 2 Маккав. III гл. сообщается, что "Селевкъ, царь Азіи, давалъ изъ своихъ доходовъ на всѣ издержки, лотребныя для жертвеннаго служенія", но что услыхавъ о громадныхъ сокровищахъ, будто-бы собранныхъ въ іерусалимскомъ храмъ, онъ послалъ сановника Иліодора взять ихъ. Иліодору осуществить его миссію было возбранено свыше: онъ упаль пораженный бользнію и находился при последнемъ издыханіи. Его ближніе молили первосвященника Онія призвать Всевышняго для спасенія Иліодора, и Онія принесъ жертву о его спасеніи, и спасенный Иліодоръ имёлъ виденіе, въ которомъ ему было сообщено: "воздай великую благодарность первосвященнику Оніи, ибо для него Господь дароваль теб'в жизнь; ты-же, наказанный отъ Него, возвёщай всёмъ великую силу Бога". Объ Антіох В Евпатор разсказывается, что онъ, примирившись съ іудеями, "принесъ жертву, почтилъ храмъ и оказалъ милости городу" (2 Мак. XIII, 23). Птоломей Филопаторъ, согласно 3 Макк. VII гл. издалъ следующее повеление о іудеяхъ, противъ которыхъ возбуждали его друзья: когда мы "узнали, что небесный Богъ есть върный покровъ іудеевъ и всегда защищаеть ихъ, какъ отецъ-сыновъ, еще же принявъ во внимание извъстное ихъ доброжелательство къ намъ и къ предкамъ нашимъ, мы справедливо освободили ихъ отъ всякаго обыненія въ чемъ бы то ни было... Знайте, что если мы предпримемъ противъ нихъ что-нибудь злое или вообще оскорбимъ ихъ, то будемъ имъть противъ себя не человъка, но влавствующаго надъ всякою властью Всевышняго Бога отмстителемъ за дела наши во всемъ и всегда неизбежно" (5, 7). Всё эти сообщенія, которыя, конечно, нельзя принимать въ строго буквальномъ смыслъ, утверждають, однако, что теизмъ въ послъднія стольтія предъ Р. Х. становился менье и менье исключительнымъ достояніемъ еврейскаго народа. Знаніе Бога единаго и истиннаго-по свидътельству самихъ евреевъ распространялось среди народовъ, и въ сознание лучшей части богоизбраннаго народа, мы видимъ, глубоко проникаетъ мысль о единствъ человъчества - всего во всемъ его объемъ - живаго и умершаго. Іуда Маккавей приносилъ жертвы за умершихъ, потому что онъ "помышлялъ, что скончавшимся въ благочестіи уготована

превосходная награда, -- какая святая и благочестивая мыслы! --- посему принесъ за умершихъ умилостивительную жертву, да разрѣшатся отъ грѣха" (2 Мак. XII, 45). Первосвященники, мы видимъ, приносили жертвы за язычниковъ. Все человъчество, такимъ образомъ, въ представлении лучшей части богоизбраннаго народа, въ представлени составленномъ чрезъ изученіе и усвоеніе духа закона, являлось нравственно солидарнымъ. Философы почти всегда отказывались понимать эту истину (разумъемъ ръзкія нападенія ихъ на ученіе о вмъненіи гръха Адамова), которую человъчеству возвъстилъ Богъ и безусловную правдивость которой чувствуеть непосредственно наша душа. Страсти, ослъпление побуждали превратно понимать эту правственную истину. Своеобразное понимание пророчества Исаін XIX, 24 обусловленное, конечно, личными интересами, побудило Онію IV воздвигнуть израильскому Богу храмъ въ Египтъ въ Леонтополисъ, какъ онъ раньше воздвигнутъ былъ на Гаразинъ. Это стояло въ прямомъ противоръчіи съ требованіями закона и съ духомъ ветхозавѣтнаго Откровенія. Это было результатомъ превратнаго пониманія идей универсализма, но, видно, идеи универсализма уже въ закончившемся ветхозавътномъ откровени являлись всякому, стремившемуся уразумъть смыслъ этого Откровенія.

Однимъ изъ сравнительно позднъйшихъ памятниковъ ветхозавътной письменности, который, не будучи причисленъ къ писаніямъ каноническимъ, входитъ однако въ составъ нашей Библіи—является книга премудрости Соломона. Едва-ли кто можетъ оспаривать, что она содержитъ въ себъ положенія чистаго теизма, а не исключительныя требованія закона. Нравственную обязательность ея морали долженъ одинаково признать какъ пришелецъ правды, такъ и пришелецъ вратъ. Эта
книга—одинъ изъ древнъйшихъ и лучшихъ опытовъ апологіи
основныхъ истинъ религіи. Авторъ—универсалистъ въ лучшемъ
смыслъ этого слова. Его терминологія и нъкоторые обороты
показываютъ, что онъ былъ знакомъ и не чуждался философія
Платона и стонковъ (VII, 22, 24; XI, 12; XIV, 3; XVII, 2). Онъ
учитъ царей и судей путямъ провидънія (VI, 6, 9, 21, 25), онъ
даетъ космологическое доказательство бытія Божія—отъ величія

красоты созданій познается Виновникъ бытія ихъ (XIII, особ. 5), такъ что его книга является какъ-бы промежуточнымъ звеномъ между сверхъестественнымъ откровеніемъ и естественнымъ Богопознаніемъ. И онъ даетъ геневисъ религіозныхъ заблужденій, онъ не только осуждаетъ идолопоклонство, но онъ ставитъ вопросъ о его происхожденіи. Онъ объясняетъ возникновеніе культа умершихъ (XIII и XIV гл.). Книга написана по-гречески и являлась, должно полагать, за стольтіе до нашей эры. Ея авторъ неизвъстенъ, а традиція связала ея содержаніе съ именемъ Соломона. Но Соломонъ считается учителемъ мудрости, а не основателемъ частной философской школы, онъ— по мнѣнію евреевъ—высказывалъ общеобязательныя истины, а не личныя гипотезы. Содержаніе книги премудрости является, значитъ, выраженіемъ общихъ убѣжденій, а не личныхъ взглядовъ.

Въ Новомъ Завътъ раскрывается ясно, что откровеніе, данное еврейскому народу было дано для блага всего человъчества. У ап. Павла во II и III гл. посланія къ римлянамъ, подробно раскрываются тв обоюдоострыя преимущества, которыя имвли ть, кому было ввърено слово Божіе, предъ тьми, которые не имъли и не знали этого слова. Апостолъ напоминаетъ обътованіе Аврааму: "въ теб'в благословятся вс'в народы" (Гал. III, 8), возвѣщаетъ, что отчужденные отъ общества Израильскаго и бывшіе безъ Христа теперь будуть во Христь (Еф. II, 12), утъщаетъ евреевъ пророчествомъ, что они, давъ спасеніе міру, спасутся и сами (Римл. XI, 26) и указываетъ, что пути Божественнаго Провиденія направляются къ тому, "дабы предъ именемъ Іисуса преклонилось всякое кольно небесныхъ, земныхъ и преисподнихъ (Филип. II, 10). Въ деле спасенія человечества Провидение преследуеть некую постепенность. Господь сказалъ о Себъ: "Я посланъ только къ погибшимъ овцамъ дома Израилева" (Мо. XV, 24). И апостоламъ, отправляя ихъ въ первый разъ на проповедь, Онъ заповедалъ: "на путь къ язычникамъ не ходите, и въ городъ Самарянскій не входите" (Мо. Х, 5). Но потомъ оказывается, что это только начало, что Провидение всегда блюло дело спасения всехъ достойныхъ спасенія, что Господь есть світь къ просвіщенію язычниковъ (Лук. II, 32). Язычникамъ дело закона было написано въ

сердцахъ и въ исполнени этого закона они найдутъ свое спасеніе (Рим. II, 15). Участь земли Содомской и Гоморской, оказывается, не будетъ наихудшею (Мо. X, 15). Ниневитяне, покаявшіеся отъ проповёди Іоны, и царица южная, приходившая послушать мудрости Соломона, будутъ на послёднемъ судё укоромъ и обличеніемъ для Израиля (Мо. XII, 41, 42), и "многіе прійдутъ съ востока и запада и возлягутъ съ Авраамомъ, Исаакомъ и Іаковомъ въ царстве небесномъ" (Мо. VIII, 11).

Тъ, которые думають, что между этимъ новозавътнымъ благовъствованіемъ и ветхозавътнымъ ученіемъ лежить глубокое различіе, обличаются всёмъ Новымъ Завётомъ, начиная съ его первой страницы. Родословіе Господа въ 1-й главѣ Евангелія Матеея называеть намъ изъ его прабабокъ только трехъ-Өамарь, Раавь и Руеь и всъ онъ-иноплеменницы (Вирсавія хотя и упоминается, но не называется по имени, а именуется "бывшею за Урією"—зам'тимъ - хеттеяниномъ). Во второй главъ Еванг. Мато. говорится, о поклоненіи Господу волхвовъ съ востока. Не безъ основанія всегда подъ этимъ востокомъ разумъють страны Халдеи, и вспоминають, что среди халдейскихъ мудрецовъ жилъ некогда пророкъ Даніилъ. Провиденіе приготовляло людей Месопотамін къ принятію Христа, какъ оно приготовляло и жителей Палестины, но только иными средствами и инымъ образомъ. Женщина самарянка оказалась болъе подготовленною къ принятію ученія Христа, чъмъ многія іудейскія женщины (Іоан. IV), віру хананейской женщины Господь назваль "великою" (Ме. XV, 28), исцеленный имъ самарянинъ проявилъ большую религіозную ревность, чёмъ израильтяне (Лк. XVII, 18). Но если скажуть, что это позднъйшія сказанія, составленныя христіанами, то тогда пусть обратять вниманіе на многочисленныя указанія Новаго Зав'єта, емьющія чисто историческій характерь, о широкомь распространеніи ветхозавътной пропаганды. О римскомъ сотникъ сообщается, что онъ построилъ евреямъ синагогу (Лк. VII, 5), на праздникъ въ Іерусалимъ, оказывается, приходили еллины (Іоан. XII, 20). Въ книгъ Дъяній читаемъ, что въ Іерусалимъ находились "люди набожные изъ всякаго народа подъ небесами" (ІІ, 5), и находимъ немалый списокъ странъ, изъ которыхъ приходили на поклонение въ Іерусалимъ (Ibid. 9, 10, 11). Одинъ изъ первыхъ семи діаконовъ, оказывается, былъ еврейскій прозелить, обращенный изъ язычниковъ (VI, 5). Евіоплянинъ, евнухъ царицы кандакійской, является читающимъ книгу пророка Исаін (VIII, 27-28). Апостолъ Павелъ состязался съ едлинистами въ Герусалимъ (IX, 29). Еврейскій едлинизмъ, конечно, требовалъ взаимно симпатій къ еврейскимъ върованіямъ отъ еллиновъ. Сотникъ Корнилій оказывается "боящимся Бога" (Х, 1—2), т. е., значить, пришельцемъ вратъ. Во время своихъ странствованій, мы видимъ, апостолъ Павелъ обыкновенно обращается въ синагогахъ къ мужамъ израильскимъ и къ боящимся Бога (XIII, 16), т. е., къ прозелитамъ. Такъ было въ Антіохіи Писидійской, такъ въ Филиппахъ по проповъди апостола обратилась ко Христу Лидія, чтущая Бога, т. е., прозелитка (XVI, 14). Въ Оессалоникъ приняли проповъдь Павла великое множество еллиновъ чтущихъ Бога (XVII, 4). Таковые были и въ Анинахъ (XVII, 17), у еврейскаго прозелита Павелъ поселился и въ Коринећ (XVIII, 7). Такъ, оказывается, на всемъ великомъ пути, по которому шелъ великій апостоль языковь, ветхозав'єтнымь Откровеніемь была подготовлена почва для принятія Новозавѣтнаго.

Ко времени Христа іуден въ значительной части уже чувствовали, что ихъ миссія-обращеніе къ истинному Богу всего человъчества, но многіе изъ нихъ въ этомъ великомъ дълъ слишкомъ много полагались исключительно на свое разумъніе, и мы видимъ, что въ прозелитической деятельности у евреевъ возникають две крайности. Одни-узкіе націоналисты-обращеніе къ Богу израилеву понимають въ смысл'в обращенія не только къ Моисееву закону, но и ко всему преданію старцевъ, которое налагало иго неудобоносимое, безполезное и даже препятствовавшее действительному исполненію закона. О такихъ миссіонерахъ сказалъ Спаситель: "горе вамъ, книжники, фарисеи, лицемфры, что обходите море и сушу, дабы обратить жотя одного; и когда это случится, делаете его сыномъ геенны, вдвое худшимъ васъ (Ме. XXIII, 15). Если эти миссіонеры шли неумъренно далеко въ своихъ требованіяхъ то, наоборотъ, другіе шли неумъренно далеко въ своихъ уступкахъ: опредъленное ученіе закона они готовы были замінить неопредъленной теистической или деистической теоріей. Писаніе называеть ихъ эллинистами. Ихъ заблуждение было въ томъ, что иго закона отмъняли они преждевременно, ибо они не имъли, чень заменить его, они хотели отменить заветь обрезанія раньше, чемъ явился заветъ Новый. Вследствіе этого ихъ либерализмъ являлся не шагомъ впередъ къ Христу, но напротивъ, шагомъ назадъ-къ Ною. Образъ грядущихъ благъ у нихъ оказывался ненужнымъ раньше, чёмъ явились самыя блага. У католическихъ писателей намъ неръдко приходилось встръчать мысль, что до Рождества Христова человъчество въ мірь жило по двумъ откровеннымъ религіямъ-первобытной и подзаконной. Подзаконная религія была удёломъ Израиля, остатки первобытнаго откровенія были духовнымъ огнемъ, согръвавшимъ лучшую честь всего остального человъчества. Еслибы эти писатели захотёли быть послёдовательными, то они должны были бы признать образъ дъйствій іудеевъ эллинистовъ-вполнъ разумнымъ и правильнымъ: изъ двухъ равно дающихъ возможность спасенія религіозныхъ кодексовъ человъку весьма естественно выбрать легчайшій. Но это не такъ. Историческая действительность-какъ постараемся мы показать въ непосредственно следующемъ отделе нашего изследованіяоткрываетъ, что человъчество оказалось неспособнымъ сохранить истины откровенія. Поэтому и быль дань законь, чтобы истина сохранилась въ человъчествъ Откровеніе и учить насъ, что законъ осуществилъ эту цъль. Но если это такъ, то тогда и вев откровенія мы должны находить следы и указанія того, что законъ чрезъ Израиля воздействоваль на народы н неродственные Израилю. Имфются-ли данныя, свидфтельствующія это? Да, отвічаемъ мы, иміьются и многочисленныя. О нихъ мы и будемъ говорить непосредственно далже.

Профессорг С. С. Глаголевъ.

(Продолжение будеть).

## Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

переводъ съ латинскаго.

(Продолженіе \*).

## Размышленіе четвертое. Объ истинномъ и ложномъ.

Въ продолжение этихъ дней а такъ привыкъ къ размышленію, не нарушаемому чувствами, и такъ тщательно замітиль, что мы весьма не много истичнаго воспринимаемъ о телесныхъ вещахъ, гораздо больше знаемъ о душъ (мысли) человъка и еще больше о Богь, вотъ почему я уже безъ всякаго затрудненія могу свои размышленія отъ вещей, подлежащихъ воображенію, направлять на вещи, познаваемыя только разумомъ и чуждыя всякой матеріальности. Безспорно, я иміно гораздо болье раздыльную идею о душь человыческой, поскольку она вещь мыслящая, не имфющая протяженія въ длину, ширину и глубину или еще чего-нибудь телеснаго, чемъ идею о всякой телесной вещи. Такъ же когда я замечаю, что я сомнъваюсь, т. е., что я вещь несовершенная, зависимая, у меня возникаетъ ясная и раздёльная идея существа независимаго, совершеннаго, т. е., Вога; а изъ того одного, что такая идея во мив есть или что я, имвющій эту идею, существую, я съ очевидностью заключаю, что и Богь существуеть и что отъ Него зависить все мое существование въ каждый моменть. И я увъренъ, что умъ человъческій ничего очевиднъе и положительнъе не можетъ узнать. Уже, кажется, я вижу тотъ путь,

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г. № 18.

по которому отъ этого созерцанія истиннаго Бога, заключающаго въ себѣ всѣ сокровища знаній и сокровенной мудрости, можно дойти до познанія прочихъ вещей.

Во-первыхъ, я знаю, что не можетъ быть, чтобы Богъ меня обманываль, ибо во всякой лжи и обманъ свазывается несовершенство. И RTOX. повидимому, возможность кого-нибудь служить доказательствомь силы ума и могущества, но несомнънно желаніе обмануть свидътельствуеть о злобъ и слабости, а потому не можетъ иметь места въ Боге. Потомъ я знаю по опыту, что у меня есть способность сужденія, которую я, какъ и все прочее, что во мнъ есть, конечно, получиль отъ Бога, а такъ какъ онъ не хочетъ меня обманывать, то, безспорно, не далъ мив такой способности, при правильномъ употребленіи которой я могъ бы когда нибудь ошибаться. И туть не оставалось бы никакого сомивнія, если бы отсюда, повидимому, не следовало, что я такимъ образомъ не могу никогда ошибаться. Въдь если все, что во мнъ есть, я им'тью отъ Бога, а Онъ не могъ даровать мнт способность къ ошибкамъ, то я, кажется, не могу ошибаться никогда. Действительно, пока я такимъ образомъ думаю только о Богъ и исключительно на Немъ сосредоточиваю свое впиманіе, я не нахожу никакой причины для ошибки или обмана, но какъ скоро обращаюсь къ себъ, замъчаю, что я однако подверженъ безчисленнымъ ошибкамъ. Изследуя причину последнихъ, я вижу, что у меня есть не только реальная и положительная идея Бога, или существа всесовершеннаго, но и нъкоторая отрицательная идея, —идея, такъ сказать, ничтожества (idea nihili), —того, что дальше всего отстоить отъ всякаго совершенства. Кромъ того, я замічаю, что я самь занимаю какь бы средину между Богомъ и этимъ ничтожествомъ или между высочайшимъ существомъ и не-сущимъ (non ens); такъ что посколько я сотворенъ высочайшимъ существомъ, во мнф, конечно, нфтъ ничего, что меня обманывало-бы и вводило въ заблужденія, посколько же я до извъстной степени имъю нъчто общее съ ничтожествомъ или съ не-сущимъ, т. е., посколько я самъ не Высочайшее существо, мнъ недостаетъ весьма многаго, и не удивительно поэтому, что я могу ошибаться. Такимъ образомъ я

понимаю, что ошибка, какъ именно ошибка, не есть что-нибудь реальное, что вависело бы отъ Бога. Поэтому, чтобы я могъ ошибалься, нётъ нужды въ какой-нибудь особой способности, дарованной Богомъ для этой именно цёли, но возможность для меня ошибаться зависить отъ того, что та способность судить объ истинъ, которую я имъю отъ Него, не безгранична. Однако этого еще мало. Въдь ошибка не есть чисто отринательный моменть, но и лишение (privatio) или недостатокъ (carentia) нѣкотораго познанія, которое нѣкоторымъ образомъ должно было быть во меж. Но при внимательномъ размышленіи о существъ Бога всякому становится очевиднымъ, что не можеть быть, чтобы онъ вложиль въ меня способность, которая не была бы совершенна въ своемъ родъ или которая была бы лишена соотвътствующаго ей совершенства. Чъмъ совершеннъе художникъ, тъмъ совершеннъе отъ него получаются и произведенія. Можеть ли быть создано высочайшимъ творцомъ всёхъ вещей, что либо такое, что бы не было абсолютнымъ во всехъ отношенияхъ! Несомненно, что Богъ могъ меня сотворить такимъ, чтобы я никогда не ошибался, и несомненно, что Онъ всегда желаетъ самаго лучшаго. Неужели-же лучше для меня обманываться, чёмъ не обманываться? Когда я вивмательные вдумываюсь во все сказанное, то мин прежде всего приходить на мысль следующее: я не должень удивляться, если Богъ творитъ что-нибудь, непонятное мнв по своимъ освованіямъ (цёлямъ), не долженъ также сомнёваться въ Его существованіи на томъ основаніи, что, можеть быть, окажутся и другія вещи, относительно которыхъ я не постигаю, зачёмъ и какъ онв сотворены Имъ. Такъ какъ я знаю, что моя природа весьма несовершенна и ограниченна, а природа Бога необъятна, непостижима и безконечна, то изъ этого достаточно вижу, что для него возможно весьма многое, причинъ чего я могу и не знать. На этомъ единственномъ основаніи я полагаю, что весь тотъ родъ причинъ, который обыкновенно зависить отъ цели, не иметь приложения къ физике. Безразсудно въдь думать, что я могу постигать цели Бога. Мит пришло на мысль также, что, изследуя совершенство дель Божінхъ, вужно разсматривать не отдёльно каждую сотворенную вещь;

но всю вселенную въ цъломъ (universalitas), ибо то, что, существуя въ отдельности, можетъ быть, действительно и оказалось-бы весьма несовершеннымъ, оказывается весьма совершеннымъ, какъ часть въ целомъ міре. И хотя я, решившись усумниться во всемъ, еще ничего достовърнаго не узналъ, кромъ собственнаго существованія и существованія Бога, однако я проникся величіемъ могущества Бога и не могу отридать того, что Онъ не сотворилъ и многихъ другихъ вещей, по крайней мъръ, это возможно, такъ что и я могу имъть значеніе лишь части во вселенной. Обращаясь, далье, къ себь н разсматривая, каковы могуть быть мои ошибки (кои однъ и обличають во мнв некоторое несовершенство), я замечаю, что онъ зависять отъ соучастія двухь причинь: оть имъющейся во мећ способности познанія и отъ способности выбора или отъ свободной воли, т. е., отъ разума и вмёстё отъ воли. Посредствомъ одного разума я только воспринимаю иден, о которыхъ могу произносить сужденіе; разсматриваемый въ этомъ смысль разумъ не заключаетъ въ себъ въ собственномъ смыслъ ошибки. И хотя, можетъ быть, существуетъ безчисленное множество вещей, о которыхъ я не имъю никакихъ идей, однако нельзя сказать, что я ихъ въ собственномъ смыслъ лишенъ (privatus), а только ихъ недостаетъ у меня (negative destitutus). Потому что я въдь не могу представить никакого основанія , въ доказательство того, что Богъ долженъ былъ дать миф большую способность познанія, чімь какую даль. Напротивь, какимъ бы искуснымъ я ни представлялъ художника, но не думаю, чтобы онъ въ каждое изъ своихъ произведеній должень быль вкладывать всв тв совершенства, какія онь можеть вложить въ накоторыя изъ нихъ. О волв же своей или о свободъ воли я не могу пожаловаться, что получилъ ее отъ Бога недостаточно широкою и совершенною, такъ какъ я не чувствую для нея никакихъ границъ. Мнъ кажется, нужно хорошо запечатлёть, что во мнё нёть ничего другого столь совершеннаго и великаго, относительно чего я не допускалъ-бы что возможно въ томъ же отношении нъчто еще болье совершенное и великое. Если, напримъръ, я разсматриваю интеллектуальную способность, то сразу вижу, что во миж она очень

незначительна и весьма ограниченна, вмъстъ съ тъмъ я образую идею другой такой способности гораздо большей и даже величайшей и неограниченной, и вследствие того, что я могу образовать идею этой безконечной интеллектуальной способности, я признаю ее принадлежащею Богу. Такимъ же образомъ, изследуя способность воспоминанія, воображенія или какую угодно другую, я не нахожу решительно ни одной, которой не представляль-бы ничтожною и ограниченною въ себъ и безконечною въ Богъ. Только одну волю или свободу воли я нахожу въ себъ настолько великою, что не могу представить идею какой-пибудь еще большей воли. Поэтому я понимаю, что по преимуществу въ силу ея я могу приписывать себъ нъкоторый образъ и подобіе Богу. Хотя, конечно, въ Богъ воля безъ сравненія больше, чёмъ у меня, какъ въ отношеніи. соединенныхъ съ ней знанія и могущества, ділающихъ ее болье твердою и производительною, такъ и въ отношеніи объекта, потому что она простирается на большее; однако формально и разсматриваемая строго сама въ себъ, она не кажется большею, такъ какъ она въ томъ только состоитъ, что мы можемъ одно и то же или дълать или не дълать (т. е. утверждать или отрицать, домогаться или избёгать), или лучше только въ томъ, что къ утвержденію или отрицанію, достиженію или избъжанію того, что представляеть намъ разумъ, мы такъ относимся, что чувствуемъ, что определяемся къ этому не какой-либо внъшней причиной. Для того, чтобы я былъ свободенъ, не требуется, чтобы я могъ одинаково опредъляться въ ту и въ другую сторону. Напротивъ, чъмъ болъе я склоняюсь къ чему-нибудь опредъленному или потому, что я въ этомъ яснъе вижу силу истины и добра, или потому, что такъ направилъ внутреннее существо моего мышленія Богъ, тъмъ свободнъе я избираю это, ни благодать Божія, ни естественныя познавательныя силы никогда, конечно, не уменьшаютъ свободы, но скорве увеличивають ее и укрвиляють. Самая низшая степень свободы есть безразличное отношение (indifferentia), которое я испытываю, когда никакая причина не склоняетъ меня въ одну сторону болъе, чъмъ въ другую. Тутъ нътъ никакого совершенства, а сказывается только педостатокъ въ

знаніи, ніжоторый отрицательный въ немъ моменть. Ибо если бы для меня всегда ясно было истинное и доброе, то я никогда не раздумываль бы, какое суждение произнести и что избрать и такимъ образомъ, будучи совершенно свободенъ, я однако не могъ бы быть индифферентнымъ. Изъ этого я вижу, что причиной моихъ ошибокъ не можетъ быть ни полученная мною отъ Бога способность волевая, разсматриваемая сама по себъ, ибо она весьма широка (amplissima) и въ своемъ родъ совершенна; ни способность познавательная, ибо все, что я уразумѣваю, я уразумѣваю, безъ сомнѣнія, правильно, потому что способность разумёть я получиль отъ Бога, и не можеть быть, чтобы я ошибался. Откуда-же происходять мои ошибки? Изъ того одного, конечно, что воли, которая простирается дальше разума, я не удерживаю въ предълахъ последняго, а распространяю ее и на то, чего не разумью, а такъ какъ она къ такимъ (плохо уразумъваемымъ) вещамъ индифферентна, то легко уклоняется отъ истиннаго и добраго, и такимъ образомъ я обнанываюсь и погрышаю. Когда, напримъръ, я недавно изслъдоваль, существуеть-ли что-нибудь въ мірф, и замътиль, что изъ того самаго, что я это изследую, ясно следуетъ мое собственное существованіе, то я не могъ не признать истиннымъ того, что я понималъ такъ ясно. Это я сделалъ не потому, чтобы быль принуждаемь какою-нибудь внешнею силою, но потому, что чёмъ большая бываеть ясность разумёнія, тымь больше вызываеть она расположение въ волъ, и чъмъ менье индифферентно я къ чему-нибудь относился, темъ более независимо и свободно я этому повърилъ. Теперь я не только знаю, что я существую, какъ нъкоторая мыслящая вещь, но кромъ того, у меня есть идея какой-то телесной природы; возникло сомнъніе лишь въ томъ, представляеть-ли мыслящая природа, которая во мив есть, или върнъе-которая и есть я самъ,представляетъ-ли она нѣчто отличное отъ той тѣлеской природы или онъ одно и то же. Если, предположимъ, для моего разума не оказывается еще основанія, въ силу котораго чтонибудь одно мив представлялось-бы болве убъдительнымъ, чемъ другое, то по этому самому я безразлично отношусь какъ къ утвержденію, такъ и отрицанію каждаго изъ этихъ рішеній

или даже къ произнесенію какого бы то ни было сужденія по указанному вопросу. Безраздичное отношение (indifferentia), очевидно, простирается не только на то, о чемъ разумъ не имъетъ ръшительно никакого знанія, но и вообще на все, что недостаточно ясно ему извёстно въ тотъ самый моментъ, когда онъ объ этомъ совътуется съ волей. Пусть, напр., въроятныя предположенія склоняють меня въ одну сторону, но одного сознанія того, что это только предположенія, а не върные и несомевнене доводы, достаточно, чтобы побудить меня согласиться съ противоположнымъ. Это именно я испыталъ недавно, когда все то, что до сихъ поръ принималъ за самое истивное, предположительно призналь совершенно ложнымъ въ того одного, что замътилъ въ этомъ нъкоторую возможность сомивнія. Поэтому, когда я не вижу ясно и раздільно, гдів истина, то, очевидно, я хорошо поступаю и не погрешаю, если воздерживаюсь отъ произнесенія сужденій; но если при этомъ утверждаю или отрицаю, то неправильно пользуюсь своей свободой воли. Въ последнемъ случае я или безусловно опибамось, когда сосредоточиваюсь на ложной сторонъ, или, если не упускаю и другой, случайно попадаю на истину, но отъ этого не перестаю быть повиннымъ, такъ какъ и для естественнаго разумѣнія понятво, что опредѣленію воли должно предшествовать воспріятіе разума. Въ этомъ-то неправильномъ употребленіи свободы воли и состоить тоть недостатокь (privatio), на которомъ основывается наше заблуждение. Повторяю, недостатокъ этотъ заключается въ самомъ действін, поскольку оно зависить отъ меня, а не въ особой получаемой отъ Бога способности и даже не въ дъйствіи, поскольку оно зависить отъ Него. Ибо я не имъю никакой причины жаловаться на то, что Богъ не даль мив большей познавательной силы или большаго естественнаго свъта (разумънія), чъмъ какой даль, такъ какъ вполнъ свойственно разуму конечному многаго не понимать и разуму сотворенному быть ограниченнымъ. Следуетъ поэтому воздавать благодарение тому, Кто дароваль мив то, въ чемъ никогда не былъ обязанъ, а не думать, что Онъ лишилъ меня тък совершенствъ и отняль у меня то, чего не даль. Я наже не имъю основаній жаловаться на то, что Онъ дароваль мнъ волю, простирающуюся далъе разума, ибо воля представляетъ одно какъ бы недълимое цълое, природа котораго повядимому не допускаетъ, чтобы отъ него можно было что-нибудь отнять, и потому, чёмъ она шире, тёмъ большею благодарностью я обязанъ даровавшему мнъ ее. Не долженъ я, наконедъ, жаловаться и на то, что Богъ попускаетъ во мнъ ть акты воли или такія сужденія, въ которыхъ я ошибаюсь, ибо для Него всъ эти акты истинны и добры, насколько они зависять отъ Бога, и для меня больше совершенства въ томъ, что они возможны для меня, чёмъ если бы были невозможны. А тотъ недостатокъ, въ которомъ одномъ и состоитъ формальное (дъйствительное) основание заблуждения и погръщности, нисколько не предполагаетъ содъйствія Бога, потому что онъ не есть вещь и по отношению къ Богу, какъ своей причинъ, не долженъ быть разсматриваемъ какъ недостатокъ, лишеніе, а только какъ отриданіе. Ибо никакого, конечно, несовершенства нать въ Бога оть того, что Онь дароваль мна свободу соглашаться и не соглашаться съ тъмъ, о чемъ яснаго и раздъльнаго воспріятія Онъ не вложиль въ мой разумъ, тогда какъ несомивнио для меня является несовершенствомъ то, что я не хорошо пользуюсь этой свободой и произношу сужденіе даже о вещахъ, не хорошо понятыхъ.

Все-жу я вижу, что для Бога возможно было легко сдёлать такъ, чтобы я, оставаясь свободнымъ съ ограниченнымъ познаніемъ, никогда однако не ошибался, именно, если бы Онъ иле разуму моему даровалъ ясное и раздёльное воспріятіе всего того, о чемъ мнё когда-нибудь предстояло разсуждать, или же если-бы только Онъ то правило, по которому я не долженъ произносить сужденія ни о чемъ, прежде чёмъ не уразумёю этого ясно и раздёльно, такъ твердо напечатлёлъ въ моей памяти, чтобы я его никогда не забываль. И я легко понимаю, что, какъ скоро я говорю о себё одномъ, какъ будто ничего кромё меня нётъ въ мірё, я быль оы совершеннёс, чёмъ теперь, если бы Богъ меня создаль съ такой природой. Однако на этомъ основаніи я не могу утверждать, чтобы въ міроьомъ

цёломъ было больше совершенства отъ того, что некоторыя его части оказывались-бы свободными отъ заблужденій, а другія нътъ, чъмъ въ томъ случат, когда всъ они совершенно одинаковы. И я не имбю поэтому никакого права жаловаться на то, что Богу не угодно было создать меня какою-то особенною изъ всёхъ вполнё совершенною личностью; да кромё того хотя я и не могу избъжать ошибокъ въ указанномъ первомъ отношенів, когда онъ зависять отъ самаго воспріятія всего того, о чемъ мив нужно имвть сужденіе, то могу однако достичь этого въ другомъ, что зависить отъ того только, что я не забываю воздерживаться отъ произнесенія сужденія, какъ скоро мив не ясна истина. Правда, я чувствую свою слабость, въ силу которой я не могу постоянно сосредоточивать свою познавательную способность на одномъ и томъ-же, однако путемъ внимательнаго и часто упражняемаго размышленія могу достигнуть того, чтобы помнить указанное правило настолько, насколько этого требуетъ житейская практика, и такимъ образомъ пріобръсти нъкоторую привычку не ошибаться. А такъ какъ въ этомъ послъднемъ состоитъ величайшее и очевидное совершенство человъка, то я думаю, что сегодняшнее размышленіе, въ которомъ я изследоваль причину заблужденій и лжи, оказало мнъ не малую пользу. Причина эта не можетъ быть иною кром' той, которую я изложиль, -- такъ что пока я при произнесеніи сужденій дозволяю своей волѣ простираться только на то, что мив ясно и раздельно представляеть разумъ, для меня совершенно невозможно ошибаться, потому что ясное и раздельное воспріятіе, безъ сомивнія, есть начто и потому не можетъ быть изъ ничего, а необходимо имфетъ виновникомъ своимъ Бога, Того всесовершеннаго Бога, которому чуждъ всякій обманъ. Поэтому оно несомнівню истинно. Теперь я показалъ не только то, чего мет должно беречься, чтобы не ошибаться, но и что я долженъ делать, чтобы достигать истины; ея я дъйствительно достигаю, если только, достаточно вниматольно разсматривая все то, что я вполив понимаю, стану отдълять это отъ всего прочаго, постигаемаго мною болъе смутно и темно. Подробнъе объ этомъ и буду говорить впослъдствіи. Размышленіе пятое. О сущности матеріальныхъ вещей и опять о Богь. что Онъ существуетъ.

Мив остается изследовать еще многое о свойствахъ Божіихъ, многое о себъ самомъ или о природъ моей души, но къ этому я, можеть быть, возвращусь въ другомъ месте. Теперьже (послъ того какъ я видълъ, чего нужно беречься и что дълать для достиженія истины) меня болье всего озабочиваеть попытка избавиться отъ техъ сометній, въ какія я впаль въ предшествующіе дни размышлевій, и посмотрѣть, нельзя-ле знать что-нибудь достовърное и о матеріальных вещахъ. Прежде чёмъ, конечно, рёшать, существують-ли вий меня такіз вещи, я долженъ разсмотръть иден о нихъ, находящіяся въ мосмъ умѣ, чтобы видѣть какія изъ нихъ раздѣльны и какія смутны. Раздъльно я воображаю количество, обыкновенно называемое философами "безпрерывнымъ" (continuam), или протяжение этого количества, а лучше-количественной вещи въ длину, ширину и глубину, численное разнообразіе въ ней частей; этимъ частямъ я приписываю разнаго рода величину, фигуру, расположеніе, мъстныя движенія (motus locales), а этимъ движеніямъ ту или другую продолжительность. Все это мнъ извъстно и очевидно не только взятое вообще (in genere), но кромъ того, при нъкоторомъ вниманіи, и безчисленныя частности касательно фигуръ, чиселъ, движеній и под. Истинность последнихъ для меня настолько ясна и согласна съ моей природой, что когда я ихъ открываю впервые, то кажется, что и узнаю не что нибудь новое, а лишь вспоминаю извъстное миъ уже раньше, или впервые фубило то, что находилось во мит и до этого, хотябы въ дъйствительности я никогда прежде не сосредоточивалъ на этомъ своей мысли. Здъсь считаю особенно нужнымъ замътить следующее: я нахожу у себя безчисленныя идеи такихъ вещей, которыя хотя, можетъ быть, нигдъ выъ меня не существують, однако не могуть быть признаны за ничто (nihil esse). Хотя онв мыслятся мною до некоторой степени свободно, однако не я ихъ образую, а онъ имъютъ свою истинную и неизмѣнную природу. Такъ, когда, напр., я представляю въ воображеніи трехугольникъ, то возможно, что такая фигура внъ

моего мышленія вигдів не существуеть и никогда не существовала, однако опредъленная его природа, или сущность, или форма, остается неизмінной и вічной. Послідняя не мною выдумана и не зависить отъ моей мысли, это очевидно изъ того, что объ этомъ трехугольникъ я могу доказывать различныя его свойства, что, напр., сумма трехъ его угловъ равна двумъ прямымъ, что наибольшему углу соответствуеть наибольшая сторона и под.; эти его свойства я волей-неволей ясно теперь сознаю, хотя о нихъ раньше, представляя трехугольникъ, а нисколько не думалъ, а потому они не были выдуманы мною до этого. И нисколько не объяснить дела, если я скажу, что эту идею трекугольника я, можетъ быть, получиль отъ внѣшнихъ вещей чрезъ органы чувствъ, такъ какъ мив иногда случалось видать тала, имающія трехугольную фигуру. Вадь могу я представить безчисленное множество другихъ фигуръ, въ которыхъ нельзя заподозрить решительно ничего, что могло бы быть получено мною чрезъ чувства, и однако о нихъ не мене, чемъ о трехугольникъ, можно доказывать различныя свойства. Всъ онв безспорно истинны, какъ вполнв ясно сознаваемыя мною, и всабдствіе этого овъ суть начто (aliquid sunt), а не чистое ничто. Ибо понятно, что все истинное есть нъчто, а я уже обстоятельно доказаль, что истинно все, что я ясно познаю. И если бы я даже не доказалъ последняго, то все же природа моей мысли такова, что я не могу не соглашаться съ свойствами этихъ фигуръ, по крайней мъръ пока я ихъ ясно воспринимаю. Я помню, что я всегда и до этого времени, останавливаясь въ особенности на объектахъ чувствъ, самыми достовърными изъ всъхъ считалъ тв истины, кои мнв съ очевидностью удавалось узнать о фигурахъ, числахъ или о другихъ предметахъ, относящихся къ ариометикъ или геометріи или вообще къ чистой и отвлеченной математикъ. Если уже изъ того одного, что идею какой-нибудь вещи я могу почерпнуть изъ собственнаго мышленія, следуетъ, что все, что я ясно и раздёльно воспринимаю, какъ относящееся къ этой вещи, действительно къ ней относится, то нельзя-ли получить отсюда аргументъ и для доказательства существованія Бога? Идею о Немъ, т. е., идею существа всесовершеннаго, я, конечно,

нахожу у себя, не въ меньшей мъръ, чвиъ идеи любой фигуры и числа, и не менте ясно и раздельно понимаю, что къ Его природъ относится существовать всегда, какъ къ природъ фигуры или числа относится то, что я о нихъ доказываю. Поэтому хотя бы и не все, о чемъ я здёсь размышляль въ предыдущіе дни, было истиннымъ, существованіе Бога должно имъть для меня по меньшей мъръ ту степень достовърности, на какой до сихъ поръ находились математическія истины. Безспорно, съ перваго взгляда это не представляется вполнъ яснымъ и имъетъ видъ софизма. Такъ какъ я привыкъ во всёхъ другихъ вещахъ отличать существованіе отъ сущности, то легко убъждаю себя, что въ Богв его существование можно отделять отъ сущности и такимъ образомъ мыслить Бога несуществующимъ. Однако чёмъ болъе я вдумываюсь, тымъ ясные становится для меня, что въ Богъ существование не болье можно отдълять отъ существа, чъмъ отъ существа трехугольника равенство трехъ его угловъ двумъ прямымъ или отъ идеи горы идею равнины. Поэтому столь-же невозможно мыслить Бога (т. е., существо всесовершенное), которому недостаетъ существованія (т. е., недостаетъ нъкотораго совершенства), какъ мыслить гору, которой недоставало-бы равнины. Пусть однако я могу мыслить Бога только существующимъ и гору только вмъстъ съ равниной; но какъ изъ того, что я мыслю гору съ равниной, не следуетъ, чтоби какая-нибудь гора существовала въ мірѣ, такъ и изъ того, что я мыслю Бога существующимъ, не следуетъ, повидимому, что онъ действительно существуетъ. Ведь мышление мое не налагаетъ никакой необходимости на вещи, и какъ можно воображать крылатую лошадь, хотя бы она не имъла никакихъ крыльевъ, такъ, можетъ быть, я могу выдумывать существованіе Бога, хотя не сущевтвуеть никакого Бога. Въ такомъ разсужденіи скрывается софизмъ. Ибо изъ того, что я гору могу мыслить только съ равниной, следуетъ не то, что гора и равнина гдъ-нибудь существують, а только то, что гора в равнина, существуютъ-ли онъ или не существуютъ, не могутъ быть отдёлены другь оть друга. Напротивъ, изъ того, что я могу мыслить Бога только существующимъ, следуетъ, что существование неотделимо отъ Бога и что Онъ действительно существуетъ. И это не потому, что мое мышленіе къ этому приводитъ или налагаетъ необходимость на какую-нибудь вещь, а наоборотъ, необходимость самой вещи, именно-существованія Божія, определяєть къ этому мою мысль, ибо я не могу мыслить Бога безъ существованія (т. е., существо всесовершеннъйшее безъ высочайшаго совершенства), какъ могу, напр., воображать лошадь съ крыльями и безъ крыльевъ. Здёсь и не должно быть речи о томъ, что необходимо признать Бога существующимъ, после того какъ я предположилъ, что Онъ иметъ всь совершенства, потому что существование есть одно изъ нихъ; а только о томъ, что это первое предположение не было необходимымъ; какъ нътъ необходимости для меня думать, что всв четырехгранники можно вписать въ кругъ, но, принявъ это положение, мит необходимо будетъ признать, что и ромбъ имъетъ это свойство, что однако было бы завъдомо ложнымъ утвержденіемъ, хотя безспорно нѣтъ для меня необходимости вдаваться въ какія-нибудь размышленія о Богв, однако какъ скоро я начинаю размышлять о первомъ и высочайшемъ существъ и хочу извлечь Его идею какъ бы изъ сокровищницы своего ума, я необходимо придаю ему всв совершенства, хотя бы я при этомъ всъхъ ихъ не перечислилъ и о каждомъ въ отдельности не думаль. Этой необходимости совершенно достаточно, чтобы потомъ, признавши существованіе совершенствомъ, я правильно заключиль, что периое и высочайшее существо дъйствительно существуетъ. Точно также для меня нъть необходимости представлять какой-нибудь трехугольникъ, но какъ скоро я хочу разсматривать прямолинейную фигуру съ тремя углами, то я необходимо приписываю ей тъ свойства, въ силу которыхъ три ея угла вполнъ правильно оказываются не больше двухъ прямыхъ, хотя бы при этомъ о такомъ именно свойствъ я и не думалъ. Когда же я изслъдую, какія фигуры могуть быть вписаны въ кругъ, то для меня нъть никакой необходимости думать, что всв четырехгранники относятся къ числу таковыхъ, а если я буду принимать только то, что ясно и раздельно понимаю, то я этого не могу даже допустить. Поэтому есть большая разница между подобнаго рода ложными предположеніями и истинными мніз врожденными идеями, изъ которыхъ первая и преимущественная есть идеа Бога, потому что вѣдь я многочисленными способами убѣждаюсь, что она не есть что-нибудь вымышленное, зависящее отъ моего ума, но образъ истинной и неизмѣной природы. И это, прежде всего. потому, что я не могу представить никакой еще другой вещи, кромѣ одного только Бога, къ сущности которой относилось бы существованіе; потомъ, я не могу представить двухъ или многихъ подобныхъ Боговъ, и, признавъ существованіе одного, ясно вижу, что необходимо, чтобы Онъ существоваль и прежде отъ вѣчности, и пребывалъ безконечно; наконецъ, я еще и многое другое воспринимаю о Богѣ, что отнять или измѣнить не въ моей власти.

Какимъ бы въ концъ всего а ни пользовался способомъ доказательства, всегда дёло сводится къ тому, что для меня вполнъ убъдительно только то, что я ясно и раздъльно воспринимаю. И хотя нъчто изъ воспринимаемаго иною такимъ образомъ всякому брасается въ глаза, иное-же становится яснымъ только темъ, кто ближе всматривается и тщательно изследуеть, но это последнее, после того какъ найдено, считается не менте достовтрнымъ, чтмъ первое, хотя не такъ легко, наприміть, въ прямоугольном трехугольники видіть, что квадрать гипотенузы равень квадратамъ катетовъ, чёмъ то, что гипотенуза соотвътствуетъ прямому углу трехугольника, однако, первое положеніе, будучи однажды выведено, принимается не съ меньшею достовърностью, тъмъ послъднее. Что касается Бога, то я ничего не познавалъ бы раньше и легче Его, если бы я не быль подавлень предразсудками, и если бы образы чувственныхъ вещей не осаждали моего ума со всъхъ сторонъ. Есть-ли въ самомъ деле что-нибудь более ясное само по себъ, чъмъ бытіе высочайшаго существа или существованіе Бога, къ сущности котораго одного относится существование? И хотя, для того, чтобъ ясно увидеть это самое, потребовалось внимательное изследованіе, однако теперь я убеждень въ этомъ не только въ такой же мірів, какъ и во всемъ другомъ, повидимому, самомъ достовърномъ, но кромъ того, замъчаю, что отъ этого именно убъжденія зависить увъренность во всъхъ прочихъ вещахъ настолько, что безъ него я не могу никогда ничего знать въ совершенствъ. Такова моя природа, что я не могу не повърить истинности въ то время, какъ что-нибудь воспринимаю очень ясно и раздёльно, но въ силу своей же природы я не могу всегда сосредоточивать силу своей мысли на ясномъ воспріятіи одной и той-же вещи. И пусть часто даже воспроизводится въ памяти принятое раннее сужденіе, но какъ скоро я больше не обращаю вниманія на тѣ доводы, въ силу которыхъ я принялъ именно это сужденіе, у меня могутъ явиться другіе доводы, которые, если бы я оставался въ невъдъніи Бога, легко колебали бы мое мнъніе, и я такимъ образомъ никогда ни о чемъ не имълъ бы истиннаго и върнаго знанія, а однъ только непостоянныя и измінчивыя мнівнія. Такъ, напримъръ, когда я разсматриваю природу трехугольника, для меня со всею очевидностью, принадлежащею именно принцяпамъ геометріи, авствуетъ, что его три угла равны двумъ прямымъ. И я не могу не върить истинности этой аксіомы, пока сосредоточиваю внимание на ея доказательствь, но лишь только я отвлекъ свою мысль отъ последняго, хотя еще не забываю, что я его представляль самымь яснымь образомь, и можеть легко случиться, что я усумнюсь въ его истинности, если бы конечно, не зналъ Бога. Въдь могу я убъдить себя, что я по самой природъ своей ошибаюсь иногда въ томъ, что-какъ я думаю-воспринимается мною самымъ очевиднымъ образомъ, особенно когда вспомню, что я часто многое считалъ истиннымъ и достовърнымъ, а потомъ въ силу другихъ основаній призналъ это-же самое ложнымъ. Теперь-же я узналъ, что Богъ есть, вмъсть съ тьмъ убъдился, что отъ Него зависитъ все прочее и что Онъ не обманываетъ, отсюда я вывелъ, что необходимо истинно все, воспринимаемое ясно и раздельно, и хотя бы я не сосредоточиваль своего вниманія на доводахь, въ силу которыхъ призналъ что нибудь истиннымъ, а только помнилъ, что я представлялъ это ясно и раздъльно, и у меня не можетъ явиться никакого противоположнаго довода, побуждающаго къ сомивнію въ томъ, ибо я имвю въ данномъ случав истинное и достовърное знаніе. Такое знаніе я имъю и о всемъ, что, какъ я вспоминаю, я когда-нибудь доказалъ, напримъръ о предметахъ геометріи и о другихъ предметахъ.

Что-же теперь мив можно возразить? Можеть быть то, что я созданъ такимъ, чтобы всегда ошибался? Но я уже знаю что для меня невозможно ошибаться въ томъ, что я ясно познаю. Мометъ быть то, что я иногда считалъ что-нибудь истиннымъ и достовърнымъ, а потомъ призналъ это ложнымъ? Но въдъ я никогда не воспринималъ ничего подобнаго ясно и раздъльно и, не зная истинности этого критерія, вършль по другимъ причинамъ, которыя потомъ нашелъ мене основательными. Итакъ что-же? Не признать-ли (какъ я недавно возражалъ себъ), что мы спимъ, и все, о чемъ я сейчасъ размышляю, не болъе истинно, чъмъ все представляющееся спящему? Однако это ничего не измѣняетъ, потому что хотя бы даже мы спали, но все, что для разума моего очевидно, вполнъ истинно. Такимъ образомъ я вполнъ ясно вижу, что истинность и достовърность всякаго знанія зависять оть одного познанія истиннаго Бога, и до техъ поръ, пока я не знаю Его, я не могу иметь совершеннаго знанія ни о какой другой вещи. Теперь действительно для меня можетъ быть вполив известно и несомивно весьма многое какъ о самомъ Богъ и прочихъ духовныхъ предметахъ, такъ даже о всей той телесной природе, которая есть предметь чистой математики.

C. M.

(Продолжение будеть).

## Критическій обзоръ ученія Бэкона объ индукціи.

Omnia genera idolorum constanti et solenni decreto sunt abneganda et renuntianda, et intellectus ab üs liberandus est et expurgandus, ut non alius fere sit aditus ad regnum hominis, quod fundatur in scientiis, quam ad regnum coelorum, in quod, nisi sub persona infantis, intrare non datur (Novi Organi, liber 1, 68).

Eine empirische Naturforschung in dem gewöhnlichen Sinn existirt gar nicht. Ein Experiment, dem nicht eine Theorie, d. h. eine Idee, vorhergeht, verhält sich zur Naturforschung wie das Rasseln mit einer Kinderklapper zur Musik. (Liebig nüber Bacon von Verulam<sup>u</sup>, S. 49).

Маколей въ своемъ разсуждени о лордъ Бэконъ между прочимъ говоритъ: "индуктивный методъ прилагался отъ начала міра каждымъ человькомъ къ познанію природы, онъ въ ходу и у некультурнаго поселянина, и у дитяти школьнаго возраста, даже у груднаго ребенка". Это замъчаніе Маколея 1) показываетъ, что онъ относился скептически къ заявленію Бэкона въ предисловіи къ его посвященному обзору индуктивнаго метода труду, что этотъ методъ долженъ послужить новымъ базисомъ для всъхъ наукъ, не только для имъющихъ своимъ предметомъ изученія внѣшнюю природу, но и внутренній духовный міръ человька. Однако Маколей смѣшиваетъ научную индукцію съ простой механической ассоціаціей представленій: каждому поселянину извѣстно, что въ лунныя лѣтнія ночи обычно растенія и предметы, лежащіе не землѣ, покрываются

<sup>1)</sup> Apelt. Die Theorie der Induction, s. 41.

росой, у него механически ассоціируется представленіе луннаго свъта съ представлениемъ влажныхъ отъ выпавшей росы предметовъ, на извъстной низкой ступени развитія человъкъ даже можетъ приписать лунному свъту способность вызывать образованіе росы, но что подобная индукція далека отъ научнаго метода, -- очевидно каждому. Научная индукція, говоря словами Бэкона, обращается къ природъ съ вопросомъ и даже со строгостью инквизитора подвергаетъ молчаливую природу пыткъ-эксперименту,-чтобъ вынудить у нея правдивый отвътъ. Боконъ не отрицаетъ, что индуктивный методъ заключенія быль весьма распространень до выступленія его на арену естественно-научной философіи, онъ только хочеть его измёнить радикальнымъ образомъ и изолировать индукцію, какъ научный методъ, отъ той спутанной формы, какую она имфетъ въ житейской практикъ: первая должна идти медленнымъ путемъ подъ руководствомъ рефлексіи, а поэтому Бэконъ замьчаеть, что намфрень подвазать людамь не крылья, но свинець, съ темъ чтобы сделать ихъ не столь поспешными въ выводахъ и обобщеніяхъ. Справедливо Бэконъ считалъ, что только хорошо понятые факты могуть быть матеріаломь для научной индукціи, а не случайныя наблюденія съ ихъ шаткими результатами (N. О. 1, 32), только изъ хорошо изученныхъ фактовъ наука въ состояни развивать полезныя аксіомы, становящіяся въ свою очередь руководящимъ началомъ для целыхъ серій новыхъ опытовъ (N. O. 2, 81). Однако некоторые критики воззрвній Бэкона считають его методь антинаучной, обычной житейской индукціей (Liebig Op. cit. s. 47); этотъ взглядъ главнымъ образомъ обусловленъ естественно-научными промахами Бэкона, лишеннаго эрудиціи, необходимой для выступающаго въ роди истолкователя явленій природы, и поэтому исказившаго свою теорію ея неискуснымъ приложеніемъ къ решенію практическихъ вопросовъ, такъ что его безславіе какъ экспериментатора набрасываеть невыгодную для него тънь на самую теорію, хотя впрочемъ и она, какъ увидимъ далье, не свободна отъ крупныхъ погръшностей. Сочинение Бэкона, разсматриваюшее новый методъ, рекомендуемый для изученія природы, названо авторомъ оружую, -- это название должно опредвлить наше

отношение къ анализируемому труду, если мы пожелаемъ стать на точку зрвнія самого автора на значеніе его произведенія: на него нужно смотръть, какъ на опыть дать новую теорію изследованія явленій, представляющуюся орудієма для пріобретенія точнаго знанія, приложенія же теоріи къ практикѣ здѣсь являются аксесуаромъ (не то напримъръ въ Silva Silvarum Бакона). Первое изданіе "Novi Organi" въ 1620 году имфетъ на заглавномъ листъ виньетку, гдъ изображенъ корабль, плывущій съ распущеннымъ парусомъ къ какимъ-то каменнымъ столбамъ, съ надписью по бордюру виньетки: multi pertransibunt et augebitur scientia", кажется, изъ этихъ словъ вполнъ ясно, что Novum Organum долженъ быль по идев автора вести другихъ (multos) къ познанію природы (augebitur scientia), выводя ихъ за Геркулесовы столбы на полный океаническій просторъ. Что заставило Бэкона обратить столь серьезное вниманіе на изученіе природы и указать естественно-научной философіи задачи, несовм'встимыя съ ея среднев'вковымъ призваніемъ "ancillae theologiae?"—Въ въкъ Елизаветы Тюдоръ и сына несчастной Маріи Стюартъ, Іакова, въ Англіи, дотолъ ничемъ не дарившей научный міръ Европы, появились два крупныхъ таланта на научномъ горизонтъ, это были Гарвей и **Іжильберть:** Гарвей изевстень, какь физіологь, открывшій пиркуляцію крови и опровергнувшій гипотезу произвольнаго зарожденія организмовъ въ извъстномъ афоризмъ: "omne vivum е vivo"; Джильбертъ-физикъ, признаваемый всеми за отца ученія объ электричествъ и магнетизмъ. Опыты последняго выставляются Бэкономъ, какъ примъръ плодотворнаго изученія природы 1) въ сравненіи съ безплодной индукціей, господствующей въ житейскомъ обиходъ, каковая презираетъ долгій путь тщательных экспериментовъ и стремится на основаніи немногихъ случайныхъ наблюденій дёлать преждевременныя обобщенія, -- люди, подобно дітямь, раскрывають нераспустившіеся бутоны цвётовъ, радуются своей удачё, а бутоны къ вечеру уже вянутъ. Гарвей и Джильбертъ, смёлые піонеры зарождавшейся эмпирической науки, неутомимо домогавшіеся

<sup>1)</sup> Kirchmann, примъчанія въ нъмецкому переводу Novi Organi, s. 103.

расшевелить природу, этого угрюмаго сфинкса, и заставить ее разсказать свои тайны, приковывали къ себъ внимание знатнаго диллетанта соотечественника, мало интересовавшагося работами иноземныхъ современниковъ: Галилея, Кеплера и другихъ. По мивнію Бокона, заслуга этихъ натуралистовъ туманнаго Альбіона въ томъ, что они вступили на тернистый путь самоотверженнаго служенія общей пользі, ибо истиннонаучныя открытія (interpretatio naturae) съ трудомъ распространяются и мало находять сочувствія, тогда какъ ложныя теорін, опирающіяся на обычную индукцію, (anticipatio naturae) встръчаются съ удовольствіемъ: матеріалистическая теорія теплоты, разсматривающая ее какъ какое-то невъсомое вещество, присутствующее въ нагрътомъ тълъ и переходящее изъ тъла въ тъло, подобно жидкости, переливающейся изъ сосуда въ сосудъ, скорве встрвтитъ сочувствіе, чвиъ болве правдоподобная теорія волнообразнаго движенія атомовъ. Естественно, что Бэконъ долженъ былъ показать причину такого страннаго противоръчія между стремленіемъ каждаго познать истину и отклоненіемъ отъ самой истины, когда она предлагается другимъ: Бэконъ винитъ во всемъ человъческій интеллектъ. Сравненіе интеллекта съ вогнутымъ зеркаломъ, неправильно отражающимъ внёшній міръ, могло бы дать поводъ считать Бэкона творцемъ субъективнаго идеализма (Kirchmann Op. cit. s. 94), но для Канта несоотвътствіе нашего представленія съ "Ding an sich"—не хроническій недугъ человъческаго интеллекта, излёчиваемый какимъ-либо новымъ методомъ индукців, а ничьмъ не устранимое условіе познанія внышняго міра, не патологическая форма, а нормальная, для Бэкона же человъческое познаніе не адэкватно д'виствительным в объектамъ познанія, но не по природъ своей, а по небрежности людей, предпочитающихъ широкій путь антинаучной индукціи узкой стезь научной, следующей системь наблюденій. У человека есть стремленія обнять разумомъ все существующее, однако таковой самъ по себъ безсиленъ преодольть темноту явленій,подспорьемъ для него является наблюденіе; но, производимое внъ строгой систематичности, оно ведетъ неръдко къ образованію антираціональныхъ представленій о природ'в вещей, къ

"idola". Бэконъ при этомъ ссылается на Гераклита, говорившаго, что люди ищутъ науку (scientiam) въ своихъ мірахъ, а не въ общемъ. Чистый свётъ, падающій отъ предметовъ при посредствъ органовъ чувствъ въ разумъ, попадаетъ въ неблагопріятную среду, которая своимъ преломленіемъ грубо его искажаетъ, человъческій интеллектъ является не безцвътной призмой, равно преломляющей всв падающіе на нее отовив лучи, но окрашенной, пропускающей лишь сродные себъ по колориту элементы, а всв остальные задерживающей, поэтому Бэконъ совътуетъ обезцвътить интеллектъ, привести его къ виду по возможности близкому къ tabula rasa, искоренивъ изъ него многочисленныя враждебныя для здраваго изученія природы общія понятія, являющіяся продуктомъ близорукой индукціи, практикуемой въ повседневной жизни. Такія понятія (idola) отчасти составляють печальное наслёдство заблужденій, передаваемое предками потомству (idola tribus, апріорныя понятія для индивидуума и апостеріорныя для рода "homo"), отчасти являются, такъ сказать, in statu nascenti: усвояются изъ сношеній съ людьми на жизненномъ рынкѣ (idola fori), или изъ чтенія псевдонаучных книгъ (idola theatri), эти заблужденія окрашиваются колоритомъ индивидуальности, обусловливаемымъ воспитаніемъ даннаго лица, его психофизическимъ складомъ и т. п. (idola specus). Довъряясь себъ и не зажигая свъточа научной индукціи, прежде истину искали ощупью, на подобіе путника, застигнутаго темнотой, напрасно презирая опытъ, какъ нъчто унижающее разумъ и приковывающее его къ обыденному (N. Org. I кн. 84 аф.).

Первая часть Novi Organi служить какъ бы оправданіемъ появленія на свѣть второй части: Бэконъ въ мрачныхъ краскахъ рисуетъ своему читателю современное положеніе естествознанія: въ рѣзкомъ контрастѣ съ расширеніемъ общаго кругозора человѣка, благодаря открытію новыхъ земель, оно робко держится авторитета древности и съ самообольщеніемъ воображаетъ, что достигла большихъ успѣховъ, забывая, что оріпіо соріае est causa inopiae" (87 аф. І кн.). Древніе не могутъ быть признаны авторитетными учителями въ дѣлѣ из-

следованія природы: въ Египте 1), где быль обычай ставить памятники темъ, которые открыли что-либо общеполезное, чаще встрѣчались почтенныя такими знаками благодарности животныя, чёмъ люди, -- все это особенно выдвигаетъ опытъ и отодвигаетъ на задній планъ спекуляцію, къ каковой, конечно. животныя не способны. Даже великій умъ Эллады, Платонъ. мало сделаль для практической пользы человечества, и Діонисій Сиракузскій быль правь, отвітивь сь насмішкой на утопію государственнаго переустройства, предложенную ему Платономъ: "δι λόγοι σου γεροντιώσι" (Nov. Org. I кн. аф. 73). Многіе держатся старины и ея авторитетомъ санкціонирують свои познанія, но въ отношеніи естествознанія древность совсъмъ не компетентна: она въ воззръніи на природу юнъе современности: углубляясь въ даль прошедшаго, мы находимъ простейшій и грубейшій взглядь на причины явленій, приличествующій людямь, младенчествующимь душой и не способнымъ разобраться въ хаосъ впечатлъній, порождаемыхъ явленіями вибшняго міра; въ тв отдаленныя времена было "wüste und rohe Erfahrung (Kirchmann стр. 151). Бэконъ разсматриваетъ индукцію, предлагаемую имъ въ видѣ панацеи отъ многоразличныхъ недуговъ естествознанія, какъ регрессивный методъ заключенія, такъ какъ въ этомъ случав отступают къ общему отъ изученнаго частнаго, къ закону отъ эмпирическаго факта. Обычно заключенію по индукціи предпосылаются 2 предложенія, изъ которыхъ первое представляетъ собраніе и извъстную группировку частныхъ фактовъ, а второе открываетъ въ нихъ новый общій признакъ, возводимый въ заключительномъ предложения въ законъ. Бэконъ неправильно считалъ, что центръ тяжести индуктивнаго метода лежитъ въ области 1-го предложенія, собирающаго факты съ возможной полнотой, а не 2-го непосредственно предшествующаго выводу, т. е., предложенія, элементами для построенія котораго являются данныя опыта. Пояснимъ сказанное примъромъ изъ области рудиментарныхъ истинъ современной теоріи теплоты: 1) газы, жидкости, металлы способны награваться (нать необходимости пересмат-



<sup>1)</sup> Kirchmann, стр. 122; афоризмъ 731 кн. N. O.

ривать всть виды этихъ веществъ) и 2) при нагръваніи они расширяются, т. е., увеличиваются въ объемъ; 3) значить, неизвъстная намъ непосредственно причина термическихъ ощущеній-молекулярное движеніе въ подвергнутомъ нагрѣванію тълъ; таковъ современный путь индукціи, Бэконъ же неправильно полагалъ методичность своего пріема въ стремленіи обозръть не нъкоторые, но всю случаи, гдъ проявляется дъйствіе подлежащаго изученію фактора, и осторожно относился къ отридательнымъ инстанціямъ, на которыя наталкивался при обозрѣнін извѣстной группы фактовъ, принимая таковыя инстанціи въ соображеніе при построеніи конечнаго вывода. Instantiae contradictoriae по Бэкону-жало для поспѣшной индукціи, уявляющее ее въ Ахиллесову пяту чрезъ указаніе на такія явленія, которыя отвергають возможность сдёланнаго объясненія или незыблемость открытаго по индукціи закона. Значеніе отрицательных в инстанцій въ процессь заключенія по индукціи Бэконъ разъясняеть на такомъ примъръ: положимъ, въ храмъ нъкотораго языческаго божества зашелъ человъкъ для поклоненія идолу: по выставленнымъ изображеніямъ спасшихся отъ кораблекрушенія (такъ называемыя voto) онъ долженъ убъдиться въ міроправленіи благого божества, но эти ex voto не обезпечиваютъ правильности вывода по индукціи, какой онъ сдёлаеть, такъ какь въ капицё отсутствуютъ изображенія тіхть, которые, несмотря на мольбы къ этому божеству, нашли смерть въ волнахъ бурнаго моря,изображенія посліднихъ были бы въ разбираемомъ отрицательными инстанціями, игнорированіе которыхъ, по мньнію Бэкона, -- корень всёхъ ошибокъ житейской индукціи, такъ какъ даже одна отрицательная инстанція гораздо болфе вліяетъ на выводъ, чёмъ цёлый рядъ положительныхъ, потому что последнія указывають только на правдоподобность известнаго заключенія, а не его истининость, а одной изъ первыхъ достаточно, чтобы его опровергнуть. Это мивніе съ теоретической точки зрвнія правильно, но приложеніе его къ практическому ръшению индукционныхъ задачъ крайне щекотливо и далеко не всегда сообщаетъ сдъланному съ принятіемъ соображение этихъ инстанцій выводу незыблемости, такъ какъ

въ большинствъ случаевъ при индукціи нельзя пересмотръть вспоже явленій, гдв обнаруживаеть свое двйствіе изучаемый факторъ, и тъмъ устранить появление опровергающихъ извъстный выводъ непредусмотренныхъ отрицательныхъ инстанцій. Для подтвержденія сказаннаго разберемъ случай ложнаго вывода по схемъ Боконовскаго метода, приведенный Маколеемъ: причиной якобинизма въ Англіи является обычай давать новорожденнымъ по 3 имени (очевидно, что политическій идеаль извъстной партіи и 3 имени, нареченныя при крещенін, внъ какой-либо генетической связи). Нъсколько фамилій лицъ, замѣшанныхъ въ якобинизмѣ, являются по терминологій Бэкона какъ instantiae convenientes, нъсколько фамилій, чуждыхъ якобинизма,—instantiae absentiae in proximo. Наблюденіе, что параллельно съ обычаемъ давать дътямъ по 3 имени усиливался и якобинизмъ, и что въ Америкъ при господствъ этого обычая болье республиканцевъ, чыть въ Англіи, гдъ терпится король и аристократическій режимъ палаты лордовъ, даетъ instantiae secundum magis et minus. Приводя въ действіе механизмъ Бэконовскаго метода, стремимся найти причину якобинизма путемъ исключенія неправдоподобныхъ объясненій указаніемъ на отрицательныя инстанціи, дискредитирующія эти объясненія: въ числъ фамилій республиканцевъ есть ирландцы, они же попадаются и среди фамилій роялистовъ, но вліянію этой отрицательной инстанціи причина якобинизма ничего общаго не имъетъ съ національностью. Среди республиканцевъ и роялистовъ есть священники, присутствіе таковыхъ въ роялистической партіи препятствуетъ признать за источникъ якобинизма увлечение христіанскими идеалами, приличествующее лицу, облеченному въ священный санъ. Среди тъхъ и другихъ политикановъ находятся и лица, получившія образованіе въ Комбриджь, значить очагомъ якобинизма не служить эта высшая школа, продолжая идти путемъ такого постановленія отрицательныхъ инстанцій, мы доходимъ до сбора плодовъ сдъланной индукціи (vindemiatio), и оказывается, что обычай давать по 3 имени причина якобинизма. Конечно, справедливо мивніе Маколея, что можно избіжать ошибочнаго вывода чрезь умноженіе числа инстанцій, тогда по всей в роятности мы

встретимъ лицъ въ той и другой партіи, носящихъ по 3 имени, и это выдвинеть новую отрицательную инстанцію противъ сдъланнаго по индукцін вывода, но во всякомъ случать изъ приведеннаго примъра видно, что введеніе въ сферу наблюдаемыхъ явленій отрицательныхъ инстанцій, не имъющихъ прямаго отношенія къ изучаемому фактору (напримъръ лучи луны и звъздъ при изученіи термическихъ явленій) лишь регудируетъ житейскую индукцію 1), но еще оставляетъ желать много лучшаго. Самое понятіе-отрицательная инстанція-у Бэкона сбивчиво и туманно: положимъ, мы изучаемъ проявленія силы тяготинія, которое въ сфери притяженія землею предметовъ на ея поверхности-сила тяжести, яблоко, висящее на деревъ, по методу Бэкона, должно быть признано отрицательной инстанціей, нарушающей всеобщность тягот внія, тогда какъ то же яблоко, достигнувъ зрелости и падая на землю, попадаетъ въ число положительныхъ инстанцій, - Бэконъ ошибочно думалъ, что явленія-обнаруженія д'ытствія одного фактора, а не возникають на почев взаимодействія многихь силь, при чемь преобладающее вліяніе одной можетъ совершенно затемнить участіе другой, такъ въ разбираемомъ случав сцвпленіе элементовъ плодовой ножки съ сучкомъ парализуетъ дъйствіе тяжести, и свободно висящее яблоко, на которое дъйствуетъ комилексъ силъ, отнюдь не отрицательная инстанція для правильной индукціи; подобныя метаморфозы инстанцій у Бэкона вполнъ возможны: падающее тъло-положительная инстанція при примънении индуктивнаго метода къ явленіямъ тяжести, но то же твло, упадая при своемъ движеніи на какой-либо предметъ и приходя въ покой, уже должно быть относимо въ разрядъ отрицательныхъ инстанцій, даже болье, за нимъ признается право опровергнуть весь стоившій долгой работы выводь о всеобщности закона тяготенія (Kirchmann стр. 208). Сентьюльмскій огонь, показывающійся на остроконечіяхъ земныхъ предметовъ въ влажныя ночи, преимущественно въ экваторіальныхъ странахъ и на моръ (на мачтахъ) и свъчение гнилаго дерева, а равно фосфоресценція Иванова червячка считаются отрица-

<sup>1)</sup> Афоризмъ 105 1 кн. N. O.

тельными инстанціями, препятствующими признать въ световыхъ явленіяхъ соучастіе теплоты, тогда какъ во всёхъ свётовыхъ явленіяхъ она присутствуетъ, только въ приведенныхъ явленіяхъ въ минимальномъ количествъ, недоступномъ для обнаруженія ни примитивнымъ термоскопамъ Бэконова времени, ни непосредственнымъ термическимъ ощущеніямъ экспериментатора, минимумъ тепла здёсь обусловленъ слабой окцидаціей, и горвніе дровь въ горнь печи съ обильнымь отделеніемь лучистаго тепла только по недоразумбнію можеть относиться не въ одну группу съ этими явленіями. Бэконъ въ этомъ случав поступаетъ тъмъ удивительнъе, что нъсколько далъе прямо говорить, что гніеніе развиваеть теплоту, и указываеть въ полкръпление своего мивнія на кладбища, гдъ быстръе разлагаются трупы, чёмъ въ случай отдёльнаго погребенія въ склепъ, благодаря присутствію въ землъ большаго количества тепла, генераторомъ котораго является разложение органической матеріи. Посмотримъ, къ какимъ результатамъ приходитъ Бэконъ путемъ принятія въ соображеніе отрицательныхъ инстанцій. Съ сознаніемт человіка, исполнившаго свое діло, онъ объявляеть, что теплота-особое движение атомовь тыла и демонстрируетъ это положение на угасании угля при давлении на него ногой, отчего останавливается движение частицъ, и на разжиганіи угля, мерцающаго въ золь, путемъ примъненія мьховъ, умножающихъ движение частицъ въ массъ угля чрезъ быстрое движеніе частицъ окружающаго воздуха. Но противъ перваго демонстрирующаго случая легко выставить 2 отрицательныхъ инстанціи, непредусмотрівныхъ Бэкономъ: 1) порохъ отъ давленія воспламеняется, 2) уголь угасаетъ и тогда, когда его прикрывають, не касаясь, кускомъ сукна, а противъ 2 случая одну: слишкомъ сильная струя воздуха гаситъ пламя, т. е., прекращаетъ движение частицъ, вмъсто слъдующаго по Бокону умноженія этого движенія. Правильность вывода Бэкона о теплотъ, какъ молекулярномъ движеніи, случайна, однако даже обзоръ немногихъ случаевъ расширенія отъ тепла далъ бы достаточный матеріаль для правильной индукціи, и Бэковь близко подходиль къ такому пути для решенія занимавшаго его вопроса, замъчая, что желъзные гвозди при морозъ выпадають изъ ствны, а воздухъ въ каналв трубки Дребелева термоскопа при нагръваніи его резервуара вызалкиваеть кверху подвижную пробку изъ капли окрашенной жидкости.

Болье подробное ознакомление съ индукцией по Бакону открываетъ новыя ошибки диллетанта-натуралиста. Разсмотримъ, чемъ руководствовался Бэконъ при составленіи таблицы положительныхъ инстанцій, ---къ нашему удивленію онъ слёдуетъ обычной житейской индукціи, тімь "idola fori specusque", которыя осмвивались имъ въ первой части Novi Organi: онъ включаетъ въ число генераторовъ тепла: перья, пухъ, мъхъ животныхъ, крѣпкій уксусъ, купоросное масло (Vitriolöl), даже нъкоторыя травы. Относительно перьевъ и мъха достаточно простаго наблюденія, --- выставленія ихъ на морозный воздухъ, чтобы уб'едиться, что въ нихъ нётъ никакой теплоты, а если про нихъ въ повседневномъ быту говорятъ, что они гръють, то это представление "idolon": указанные предметы, будучи худыми проводниками тепла, изолирують покрытое ими тьло отъ массы окружающаго воздуха и тьмъ препятствують потеръ внутренней теплоты чрезъ ея излученіе, перья и пушистый мъхъ гръютъ живыя существа, а при угасании внутренняго очага тешла покрытыя ими тёла вскорё охлаждаются. Крыпкая уксусная кислота, вызывающая жжение въ ротовой полости и купоросное масло, выжигающее ткани, прямо занесены Бэкономъ въ число генераторовъ тепла по недоразумънію; дело въ томъ, что нашъ языкъ беднее нашихъ понятій, и им часто вынуждены употреблять слова въ метафорическомъ сиыслъ: уксусная кислота жжет языкъ и мягкое нёбо, купоросное масло выжинает ткани, эти выраженія-простыя метафоры, и вносить подобныя инстанціи для обзора съ цёлью придти къ научному индуктивному выводу о природъ тепла по справедливому замъчанію: "Liebig"-а походило бы на то, если бы нъкто, желая опредълить природу звука, включиль въ число подлежащихъ обзору инстанцій картины и узоры для вышиванія, такъ какъ и въ нихъ мы различаемъ тоны. Даже поэтическое выражение Виргилія: "aut Boreae penetrabile frigus adurat" (Georgicon lib. 1, 23) даетъ Бэкону возможность составить одну положительную инстанцію для изслёдованія природы тепла: холодный

съверный вътеръ (sic). Что касается до наполняющаго большую половину 2 части Novi Organi разсужденія о прерогативныхъ инстанціяхъ, то оно прежде всего покоится на недоразуманіи Бэкона, предполагавшаго, что извъстный факторъ въ одномъ явленіи открываетъ себя полнъе, чъмъ въ другомъ; причиной этого веправильнаго мнёнія Бэкона является признаніе имъ явленій производимыми изолированно действующими силами 1), тогда какъ современное естествознаніе видить въ каждомъ явленів результать действія комплекса силь, а поэтому вь опыть, гдь создаются искусственныя условія для явленія по вол'є экспериментатора, каждое явленіе можетъ быть прерогативной инстанціей. Пояснимъ сказанное примфромъ: Бэконъ признаетъ ртуть (argentum vivum) за прерогативную инстанцію при изученіи силы тяжести, основываясь на ея быстромъ паденів можность изучать паденіе тёль въ пустот (запаянная трубка, изъ которой вытынутъ воздухъ), при этомъ падаютъ съ одной скоростью: пухъ, пробковый и свинцовый шары, а следовательно всв эти тела являются прерогативными инстанціями. Ошибка Бэкона въ томъ, что онъ считалъ, что сила тяжести различно дъйствуетъ на легкіе и въскіе предметы, тогда какъ медленное паденіе пуха и быстрое ртути обусловливаются дійствіемъ не принятаго имъ къ соображеніе фактора-сопротивленія воздуха, каковое устранимо въ опыть, нивеллирующемь разницу между прерогативной и простой положительной инстанціей. (Должно затътить, что Бэконъ употребляеть "instantia" въ смыслъ англійскаго instance, а не латинскаго instantia, Kirchmann переводить это слово Beweismittel). Номенклатура прерогативныхъ инстанцій (27 названій) у Бэкона совершенно субъективна и лишена всякаго научнаго значенія, здісь онъ прямо нарушаеть "legem parcimoniae", требующій, чтобы причины явленій по возможности были сводимы къ единству, т. е., выводимы одна изъ другой (causas praeter necessitatem non esse multiplicandas); Бэконъ же наводняетъ 24-ю часть своего труда какъ первопричинами явленій всевозможными

<sup>1)</sup> Böhmer. Критическій разборь вниги Liebij стр. 11, тамь цитаты изъ Миля).

motus, съ самыми причудливыми эпитетами, кромъ того въ этой части, оперируя надъ разными аналогіями (напримфръ сравненіе человъка съ растеніемъ, растущимъ вверхъ корвемъplanta inversa), Бэконъ окончательно покидаетъ путь interpretationis naturae: замівчая, что гармоничная жизнь природы раздроблена имъ на черезчуръ мелкіе автономные участки, англійскій мыслитель стремится найти единство плана мірозданія въ аналогіяхъ, но на этомъ скользкомъ пути преображается въ среднев вковаго схоластика, изучающаго явленія вн в шняго міра слишкомъ anticipando. Къ недостаткамъ Бэконова представленія объ индукціи относится еще недостаточно различеніе ея отъ абстракціи, тогда какъ послёдняя имбетъ дъло съ phenomen observatum, а первая съ phenomen demonstrationibus enucleatum 1).—такъ Бэконъ выводитъ, что теплота -- особый родъ движенія матеріальных частиць, не по индукцін, а скорвй по абстракцін 2). Положимъ, мы видимъ 2 бруска, которые взаимно пересфиаются, мы можемъ представить себф вмфсто нихъ 2 нити, 2 паутинки, 2 перекрещивающихся линейки и, отвлекаясь отъ конкретныхъ образовъ, составить общее понятіе, что дві прямыхъ линіи, пресіжаясь въ одной точкі, при продолжении своемъ уже не встръчаются (слъдствіе первой аксіомы Эвклида). Бэконъ наблюдаетъ колебанія въ пламени, движение въ массъ кипящей воды и, отвлекаясь отъ чувственныхъ образовъ, говоритъ, что теплота-особый родъ молекулярнаго деиженія, — не ясно ли, что въ этомъ случат индукція сводится къ простой абстракціи, въ полномъ соотвътствіи съ вышеприведеннымъ примъромъ таковой. Вообще у Бэкона замѣчается крупная методологическая погрѣшность: онъ прямо хочеть "rerum cognoscere causas" 3), тогда какъ современная научная индукція отъ изученія дійствія нікоторой причины Х стремится придти къ познанію самой причины Х, т. е., сначала желаетъ "rerum cognoscere effectus", и плодотворность этого пріема ясно открывается въ научныхъ теоріяхъ современности, не страшащихся роста науки, благодаря накопленію

<sup>1)</sup> Apelt crp. 58.

<sup>2)</sup> Apelt crp. 153.

<sup>3)</sup> Böhmer crp. 12.

новыхъ наблюденій, такова наприміръ теорія світоваго жира, вытъснившая гипотезу истеченія. Вопрски Бакону современное естествознаніе не отрицаеть значенія и неподной индукцін. Казалось бы, что правомъ гражданства въ наукъ должна пользоваться только полная индукція, т. е., основывающаяся на всёхъ фактахъ извёстнаго рода. Что въ самомъ дёлё побуждаетъ ученаго строить выводы на индукціи, заложенной на зыбучемъ фундаментъ немногихъ случаевъ, лежащихъ въ сферъ его наблюденія? Часто стимуломъ для подобной неполной ивдукціи бываетъ практическій интересъ: врачъ у постели трудно больнаго можетъ рискнуть при назначеніи лъкарства на примънение неполной индукции, матеріаломъ для которой явлаются его немногочисленныя прежнія наблюденія; въ чисто теоретической сферъ знанія мотивомъ для неполной индукців признается стремленіе разума къ систематизаціи изученнаго, къ возведенію частныхъ измітненій въ извітныя правила (Apelt стр. 157). Индукція у самого Бэкона является неполной, такъ какъ таблица положительныхъ инстанцій, содержащая въ себъ всевозможные случаи даннаго явленія, не можетъ заключать встах возможных случаевъ, поэтому нельзя признать de facto, что экспериментаторъ, следующій указаніямъ Бэкона, способенъ исчерпать весь матеріалъ для извъстнаго индукціоннаго вывода. Бэконъ самъ косвенно склоняется къ разсмотрѣнію вифсто множества фактовъ немногихъ, гдф данное явленіе обрисовывается особенно выпукло, мы разумъемъ его прерогативныя инстанціи. Весь балласть случаевь, собираемый сь такой тщательностью, оказывается у самого Бэкона при анализъ природы тепла выброшеннымъ за бортъ къ концу индукцін, и заключеніе опирается на немногіе случан, именно 3: 1) кипфніе воды, 2) видъ пламени, 3) раздуваніе угольевъ мъхами. Что же заставляетъ распространять заключение по неполной индукціи на лежащія вив произведенныхъ наблюденій и опытовъ подобныя явленія?-- Бэконъ отвічаетъ-отсутствіе отрицательныхъ инстанцій, но съ одной стороны отсутствіе таковыхъ можеть быть мнимымъ, съ другой стороны некоторыя явленія, представляющіяся на первый взглядь отрицательными инстанціями, при изв'єстномъ развитіи и

умъньъ экспериментатора могутъ оказаться лишь въ кажущемся противоръчіи съ извъстнымъ выводомъ. Такъ вполнъ правиленъ индуктивный выводъ, что тела отъ нагреванія расширяются, а отъ охлажденія сжимаются, а между тёмъ вода составляетъ исключение изъ общаго правила: достигая maximum плотности при $+4^{\circ}$ , она расширяется при дальнъйшемъ охлажденіи (какъ извёстно, ледъ, который всегда болёе низкой температуры чёмъ вода, носится на ен поверхности, благодаря своему меньшему удъльному въсу), значить по Бэкону она должна быть признана отрицательной инстанціей и вести къ оспариванію закона, что тёла отъ охлажденія сжимаются, т. е., уплотняются. Ясно, что появленіе нівкоторых вотрицательных в инстанцій можеть оставаться безъ рёшительнаго вліянія на выводъ по индукціи. Глина и каучукъ отъ нагръванія сжимаются, -- для поверхностнаго эксперимента это новыя отрицательныя инстанціи въ разбираемомъ случав, но проницательный ученый сейчась же усмотрить, что здёсь лишь мнимое уклоненіе отъ общаго правила, такъ какъ въ первомъ случав испаряется изъ нагръваемой глины содержавшаяся въ ней вода, а во второмъ-расширяется воздухъ въ парахъ каучуковаго стержня, что растягиваетъ его въ ширину и укорачиваетъ въ длину. Самъ Бэконъ дълаетъ одинъ шагъ, невыгодный для его теоріи отрицательныхъ инстанцій, мы разумбемъ ero instantiae foederis seu unionis, -- эти ипстанціи служать къ устраненію мнимыхъ противоръчій, т. е., мнимыхъ отрицательныхъ инстанцій: такъ лоза, растущая у стіны сильно нагріваемаго помінщенія, даеть более обильные илоды, чемъ растущая въ иныхъ условіяхъ. Это наблюденіе устраняетъ тѣ враждебныя для вывода о благотворномъ дъйствіи теплоты на прозябаніе инстанціи, гдв огонь, этотъ важнёйшій агенть тепла, разрушаеть органическія ткани, -- въ этомъ и подобныхъ случаяхъ самъ Бэконт признаетъ за силой способность разнообразно проявляться, при чемъ разница явленій, производимыхъ однимъ факторомъ, можетъ простираться до ихъ діаметральной противоположности. Такъ магнитъ, притягивающій жельзо, отталкиваетъ мёдь, и нётъ основаній, наблюдая послёднее явленіе, отрицать возможность перваго или наоборотъ.

Отъ критики теоріи инстанцій обратимся къ анализу принциповъ Бэконова метода. Индукція по Бэкону представляется строго эмпирической, а поэтому и не можетъ считаться научной 1). Во первыхъ разсмотримъ, можетъ ли раціональная индукція обойтись безъ апріорныхъ идей (по Бэкону idola tribus). Лежащій на солнцѣ камень нагрѣвается его лучами, то же происходить съ металлическими предметами, кускомъ мъха, обломкомъ дерева, шзъ этихъ примъровъ мы имъемъ право заключить по методу индукцій, что солнечные дучи обладаютъ термической энергіей, но можно ли данное заключеніе считать возникшимъ исключительно на почвъ эмпиріи? Конечно, нельзя, и вотъ доказательство: нагръвание и падение солнечныхъ лучей на предметъ мы разсматриваемъ какъ следствіе и причину, и въ сужденіи "солнце нагръваетъ предметъ", котораго элементы и связь ихъ даны повидимому только эмпиріей, implicite заключается идея причинности не опытнаго происхожденія, формулирующаяся такъ: каждое измфненіе имъетъ свою причину. Не опытное происхождение этой идеи можно открыть уже по аттрибуту "каждое", соединяемому съ понятіемъ, "измъненіе": перемъны въ земныхъ предметахъ мы наблюдаемъ, но идея причинности руководитъ нами и при изысканіяхъ въ области всего универса, мы носимъ внутреннее убъждение, что при каждомъ измънени долженъ быть измъняющій факторъ. Одинъ изъ адептовъ сенсуализма, Юмъ 2) стремится вывести идею причинности изъ воспоминанія и ожиданія подобнаго ранбе видінному нами: часто наблюдая, какъ одно явленіе слідуеть за другимь, мы привыкаемь ожидать послъ совершенія одного возникновенія другаго, что формулируется въ нашемъ сознаніи, какъ следующее понятіе о причинной связи: post hoc-ergo propter hoc. Неосновательность подобнаго мевнія о генезисв идеи причинности вскрываеть Apelt на следующемъ примере: положимъ, некто привыкъ, гуляя по ръчному берегу, встръчать на извъстномъ пунктъ чедовъка, перевозящаго его съ готовностью на противоположный берегъ, -- на основаніи ожиданія подобныхъ случаевъ, не размышляя, для чего здёсь бываеть этоть человёкь, онь можеть



<sup>1)</sup> Apelt, crp. 152-155.

<sup>2)</sup> Kuno-Fischer crp. 448: die Causalität als product der Erfahrung.

предполагать встречу съ нимъ, выходя на обычную прогулку, но рискуетъ и ошибиться въ своемъ ожиданіи, если дёла этого человъка, не лодочника по профессіи, повлекутъ его въ другое мъсто. Въ подобномъ же положени можетъ явиться и ученый, строящій свои индуктивные выводы на зыбкой почей ожиданія подобныхъ случаевъ. Изъ приведеннаго ясно, что слепое следованіе за тожествомъ предыдущихъ случаевъ не устанавливаетъ никакой идеи причинной связи, и что вообще эмпирія даетъ только механическое преемство явленій, а внутренняя связь между ними устанавливается интеллектомъ съ помощью апріорныхъ идей. Въ примъръ "Apelta" ошибка индуктивнаго вывода наблюдателя объясняется смешениемъ имъ случайнаго совпаденія съ необходимымъ слёдствіемъ, механической связи съ органической, благодаря его большой довърчивости къ эмпирическому факту и отсутствію его раціональнаго выясненія. Вообще ожидание появления подобныхъ результатовъ послъ подобныхъ процессовъ покоится болье на безсознательной ассоціаціи представленій (безсознательное здёсь берется не въ абсолютномъ, но въ относительномъ смыслѣ, какъ minimum сознанія) и репродуцирующей сил'в фантазіи, чімъ на размышленіи, необходимомъ предшественник и надежномъ спутник в опытовъ, ведущихъ къ научнымъ выводамъ. Ожиданіе подобныхъ случаевъ можетъ управлять индуктивными заключеніями дитяти или простеца, но не ученаго; конечно, иногда индуктивныя заключенія простеца и ученаго совпадають, такъ первый ожидаеть после ночи наступленія разсвета, потому что привыкъ къ чередованію такихъ явленій, а второй ожидаетъ того же на основаніи ему изв'єстнаго суточнаго вращенія земнаго шара, но чаще они разнятся: зная изъ наблюденій, что зажженная спичка воспламеняетъ фитиль лампы, профанъ будеть ожидать того же и въ атмосферъ чистой углекислоты, тогда какъ ученому извёстно, что главнымъ факторомъ здёсь является не спичка, а кислородъ атмосфернаго воздуха. Ученый, извлекая звукъ изъ струны, знаетъ, что его прикосновеніе къ ней-причина звука, не потому, что последній саподуеть за прикосновеніемъ, а на основаніи той внутренней связи между видимыми вибраціями струны и ощущеніемъ звука, какую устанавливаетъ его интеллектъ при пособіи данныхъ опыта, сообщающихъ ему свъдънія о колебаніи воздуха, вызванномъ вибраціей струны, и о толчкахъ, получаемыхъ отъ этого колеблющагося воздуха его барабанной перепонкой, передающей это движеніе съ небольшой трансформаціей лимфъ ушнаго лабиринта. Такъ опытъ теряетъ свое принципіальное значеніе въ индуктивномъ методъ и занимаетъ болѣе скромное мѣсто совътника разума, между тѣмъ какъ Бэконъ хотѣлъ его сдѣлать законодателемъ для послѣдняго, обращая чрезъ это свой методъ при разумѣ, очищенномъ отъ апріорныхъ идей, въ индукцію "per enumerationem simplicem".

Итакъ, съ одной стороны Бэконово требованіе, чтобы индуктивный выводъ опирался на наблюдение всполо случаевъ даннаго явленія, не исполнимо на практикъ, съ другой стороны, даже при предположении осуществимости этого требования, индуктивный выводъ совсёмъ не пріобрётаетъ значенія аподиктической истины, а остается простымъ обобщениемъ данныхъ эмпирическихъ фактовъ, заслуживающимъ по своей ненадежности остракизма изъ области научныхъ истинъ, однако и допущеніе неполной индукціи въ число научныхъ путей для взсавдованія природы должно находить въ чемъ-либо оправданіе, поэтому разсмотримъ генезисъ индуктивнаго вывода по 2 методамъ: Бэконовскому (эмпирическому) и современно-научному (раціональному). Заключеніе отъ немногихъ случаевъ во всемь подобнымъ, отъ бывающаго къ долженствующему быть по эмпприческому методу является просто заключеніемъ по въроятности, и конечно степень точности вывода прямо зависить отъ количества разсмотрънныхъ инстанцій, отъ объема tabulae graduum по терминологіи Бэкона, но въ раціональномъ методъ заключение отъ частнаго къ общему опирается на раскрытие закона, господствующаго въ сферъ изученныхъ явленій, что дълаетъ возможнымъ переходъ къ другимъ подобнымъ явленіямъ по аналогіи, - предположеніе обнаруженія изв'єстнаго закона въ каждой группъ однородныхъ явленій-душа раціональнаго индуктивнаго метода. 100 наблюденій разныхъ положеній какой-ныбудь планеты остаются 100 отдёльными явленіями, пока разумъ не откроетъ возможности ихъ объединить на основаніи предпо-

ложенія извістной закономірности въ движеніи світила по небосклону, а это предположение-продукть самодъятельности разума въ познаніи внішняго міра (Apelt стр. 179), празумъ, какъ искусный ваятель, формирующій статуи изъ мягкой аморфной массы гипса, пользуется данными опыта какъ сырымъ матеріаломъ, между разумомъ и эмпирическими элементами то же отношеніе, какое имбеть місто между μορφη и ύλη въ теоріи гиломорфизма (Apelt crp. 136—138). Остановимъ свое вниманіе на слідующемъ примітрів научной индукціи. Брадлей, плывя на суднѣ при вѣтрѣ, замѣтилъ, что направленіе флюгера на вершинъ мачты не совпадаетъ съ направленіемъ, въ какомъ движутся воздушные массы; разсуждая о причинъ замъченнаго имъ явленія, онъ остановился на движеніи судна, мізшающемь флюгеру стать въ плоскость направленія в'тра, отъ этого наблюденія, повтореннаго н'ісколько разъ при иныхъ обстоятельствахъ, упомянутый астрономъ пришель въ заключенію, что движеніе земли вокругь солнца не можеть быть безъ вліянія на направленіе, въ какомъ мы видимъ ввёзды: такъ открыта по индукціи извёстная въ астрономіи аберрація світа, исходящаго отъ звіздъ. Подумаемъ, возможна ли для разума, доведеннаго до состоянія tabulae rasae, подобная индукція, при которой онъ сміло выходить за предълы данныхъ эмпиріи, и не подкапываютъ ли случаи блестящихъ научныхъ открытій по индуктивному методу увфренія Бэкона, что для научной индукціи безразличны геніальность или бездарность наблюдателя. Если справедливо зам'вчаніе Бэкона, что разумъ самъ по себъ не можетъ преодольть темноты предметовъ, то не менће справедливо, что данныя опыта еще менъе способны ее преодольть, будучи изолированы отъ апріорныхъ идей разума: опытъ указываетъ на существующую свявь явленій, разумъ же возводить эту связь въ необходимую и ведеть къ признанію законосообразности во всемъ совершающемся въ природъ, поэтому если разумъ неръдко обвиняется, какъ виновникъ различныхъ егбойом, то и никакое научное знаніе (єпистіни) не можеть создаться на почвъ однихъ чувственныхъ воспріятій и представленій, являющихся результатомъ ихъ обобщенія, вопреки мивнію Бэкона (45 афор.

1 книги).--Касаясь вопроса объ отношеніи апріорнаго знанія къ апостеріорному, мы должны сначала показать, что первое имъетъ самостоятельность. Какъ на примъръ апріорнаго знанія, укажемъ на математическія истины: невозможность обоснованія ихъ при помощи опыта очевидна. Извістная теорема, что сумма угловъ въ треугольникъ равна 180° (2 d), не допускаетъ опытной повърки, а всякому занимавшемуся геометрическимъ черченіемъ приходилось собственнымъ опытомъ убъждаться въ этомъ. Apelt указываеть еще на другой примъръ подобнаго рода: уголъ, имъющій вершину на окружности и опирающійся на діаметрь, —прямой (90°), это слідуеть на основаніи теоретических в соображеній, но графическое рішеніе проблеммы никогда не даеть этой величины, а всегда немного менъе (89° и минуты съ секундами). Не ясно ли изъ сказаннаго, что эти истины не дапы опытомъ и оставались бы въчно скрытыми отъ интеллекта, если бы онъ слъпо слъдоваль только за указаніями чувствь. Раціональныя истины оказываются имфющими аподиктическое значеніе, тогда какъ по словамъ самого Бэкона эмпирическая истина-дочь времени (84 афор. І книги). Смёшеніе истинъ того и другаго рода проходить по всёмь англійскимь работамь въ области философіи до Уэвелля; последній—первый англійскій мыслитель, отдавшій себь отчеть въ различномь генезись человьческихъ познаній, въ разницъ между эмпирическими и аподиктическими истинами: первыя открываются изъ показаній чувствъ, вторыя изъ чистаго мышленія. Основой для логической переработки сыраго матеріала, даннаго опытомъ, по названному автору, являются первоначальныя представленія человъческаго духа (fundamental ideas): экспериментаторъ вносить въ простой аггрегатъ фактовъ связывающій ихъ принципъ (principle of connexion), являющійся столь же необходимымь, какъ снуръ для объединенія отдёльныхъ перловъ въ ожерелье. Такъ какъ понятія, связывающія элементы опыта, даются не эмпиріей, но разсудкомъ, то ясно, что Бэконъ, стремившійся все основать на одной эмпиріи и техъ положеніяхъ, какія могутъ быть извлечены изъ нея, не могъ придти ни къ какимъ серьезнымъ индуктивнымъ выводамъ, даже при помощи

своей концепціи tabularum graduum. Эмпирическая индукція ищетъ закона изъ случаевъ, раціональная же стремится случаи подвести подъ законъ; если для эмпириковъ идея причинности выводится изъ случайныхъ наблюденій, то по раціоналистамъ наоборотъ идея причинности руководитъ анализомъ явленій природы (Apelt стр. 185). Индукція по эмпирическому методу нользуется такой формулой: когда присутствуетъ явленіе А, то обычно за нимъ следуетъ явленіе В, А имется въ наличности, значитъ должно появиться и В. Понятно, что при такой схемъ умозаключенія связь А съ В можеть быть и случайной, а не необходимой, т. е., причинной. Индукція по раціональному методу формулируеть свой выводъ по следующей схемь: дано А, безъ котораго В произойти не можетъ. значить въ каждомъ случав наличности В ему должно предшествовать А. Отсюда выясняется коренное различіе обоихъ методовъ индукціи: въ эмпирическомъ по причинв ищется слъдствіе, въ раціональномъ по слъдствіямъ ищется причина (Apelt стр. 37). Бэконъ хотвлъ, какъ уже замвчалось ранве, прямо извлечь изъ данныхъ опыта представление о причинъ изучаемаго явленія, такъ къ признанію теплоты за особый родъ молекулярнаго движенія онъ приходить непосредственно, замвчая движение въ пламени, а не косвенно путемъ изученія расширенія тёль оть тепла, послёднее онь выводить, какъ слъдствіе своего представленія о причинъ термическихъ ощушеній. На основаніи изложеннаго можно относить Бэконовъ методъ къ эмпирическимъ и сближать его индуктивные выводы съ встречающимися въ житейскомъ быту.

Каковы причины неудачной попытки Бэкона реформировать естествознаніе? Liebig указываеть, что самъ Бэконь быль плохимъ экспериментаторомъ 1), и только лавры, пріобрітенные другими на этомъ пути, заставили его обратить вниманіе на экспериментальный методъ изученія природы. Потребность противодійствовать спекуляціи сказалась въ Бэконі его різкими нападками на idola, но реакція прежнему направленію науки, какъ это часто бываеть, перешла границы уміренности и спра-



<sup>1)</sup> Liebig crp. 3-13.

ведливости: кром' требованія очищенія интеллекта отъ idolon specus forique, Беконъ настаиваетъ и на изгнанін апріорныхъ законовъ мышленія "idolon tribus", между тъмъ это требованіе походить на то, еслибы нікто посовітоваль воину разоружиться въ виду непріятельской крипости. Прежде чимъ сражаться съ природой ся оружісмъ, нужно у ней его вырвать, а это можетъ сдёлать только интеллектъ, обладающій своими средствами нападенія. Бэконъ призналъ бы несомнънно свой методъ ненадежнымъ, если бы серьезно занялся изученіемъ природы, но его естественно-научный трудъ Silva silvarum открываеть въ своемъ авторъ простого диллетанта. Liebig удачно указываетъ на такіе эксперименты Бэкона, которые были созданы его пылкой фантазіей, а въ действительности не осуществимы: въ налитую спиртомъ чашку вставляется зажженная свёчка, отъ которой воспламеняется спирть, -- въ этомъ случав пламя свъчи будетъ окружено огненной атмосферой горящаго спирта и приметь сферическій видь, не испытывая толчковь отъ сосідняго воздуха, каковые обыкновенно придають ему видъ конуса, такъ передаетъ Бэконъ о своемъ опытъ, но для современнаго ученаго ясно, что свъча должна загаснуть, а шарообразное пламя-продуктъ живой фантазіи Бэкона. Всякому извістно, что средняя часть пламени свёчи темна, благодаря отсутствію достаточнаго количества кислорода, а въ мнимомъ опытъ Бокона пламя свъчи совсъмъ закрыто для доступа воздуха (примѣръ ss. 3). Соль въ соляномъ растворъ по Бэкону быстръе растворяется, чёмъ въ чистой водё, такъ какъ соль въ раствор'в притягиваетъ къ себ'в нерастворенную соль; фантастичность этого утвержденія можно доказать тімь, что въ кріткомь растворъ соль совсъмъ не растворяется, -- почти каждому извъстно, что въ стаканъ воды нельзя растворить неограниченнаго количества соли, и что по образованіи насыщеннаго раствора избытокъ растворенной соли оседаетъ и кристаллизуется (ss. 883). Воздухъ въ погребахъ зимой имветъ болве высокую температуру, чемъ летомъ, -- въ этомъ выводе Бэконъ прямо вступаеть на путь житейской осм'вянной имъ индукціи, такъ какъ изъ одного ему же принадлежащаго наблюденія легко извлечь раціональное объясненіе причины этой иллюзін:



рука, опущенная въ сосудъ со водой, можетъ получить разныя ощущенія: тепла и холода въ зависимости отъ температуры того пространства, гдф она находилась ранъе, --полный "репdant" къ этому составляетъ разбираемый случай, такъ какъ мы входимъ въ погребъ то изъ лътняго воздуха высокой температуры, то изъ зимняго-низкой, по контрасту зимній погребной воздухъ можетъ показаться теплъе льтняго (ss. 885). Приведеннаго достаточно, чтобы видъть, какъ экспериментировалъ Бэконъ, для котораго "leo in via", страшный для житейской индукцій, являлся не мен'ве серьезнымъ препятствіемъ для движенія въ глубину научнаго изследованія природы. Бэконъ не присталь къ эмпирикамъ, потому что болье собираль опыты по наслышкъ (по "Kirchmann"-y nach dem Hörensagen) или изъ книгъ, забывая сказанное имъ во 1-ой части Novi Organi объ idolis theatri, но онъ остался далекимъ и отъ начертаннаго имъ идеальнаго образа трудолюбивой пчелы, заботливо собирающей цвъточную пыль и перерабатывающей ее въ своемъ организмѣ въ медъ, --- натуралистъ, подражающій пчель, -- pium desiderium Бэкона, для реализаціи же этого идеала онъ не сдълалъ ни одного върнаго шага; Бэконъ, объщавшій своему читателю провести его чрезъ лабиринтъ явленій природы съ новой Аріадниной нитью, его методомъ индукціи, къ познанію истинныхъ причинъ всёхъ перемёнъ въ тёлахъ, на дълъ не исполняетъ своего намъренія, такъ часто ручей, орошающій на своихъ верховьяхъ прекрасные луга, течетъ въ мрачную пустыню 1).

Резюмируемъ до сихъ поръ сказанное относительно принциповъ Бэконова метода: Бэконъ, отвергая основныя первоначальныя понятія разума (по "Apelt"-y Urbegriffe des Verstands),
не могъ дать научной постановки индукціи, которую онъ смѣшиваетъ съ абстракціей, застанивъ ее выполнять не свойственное ей дѣло выработки основныхъ истинъ знанія. Исключительно качественный характеръ выводовъ Бэкона объясняется
тѣмъ, что онъ не подозрѣвалъ, что явленія природы управляются математически формулируемыми законами, —называя при-



<sup>1)</sup> Liebig crp. 14.

чину какого-либо явленія движеніемъ, онъ упускаль изъ виду необходимость измфренія этого движенія, что приводить современное естествознаніе къ математической формулировкъ рышеній различныхъ механическихъ и химическихъ такъ сказать къ переложенію языка эмперіи на языкъ апріорнаго знанія. Насколько цінень вкладь, внесенный Бокономь чрезъ Novum Organum и сходный по содержанію съ трудъ, "Cogitata et visa", въ сокровищницу человеческихъ познаній? Понятіе объ эмпирической наукт (ἐπιστήμη) въ древней Элладь, этой колыбели зарождавшагося научнаго мышленія, было весьма различно: Платонъ, поглощенный мыслью о трансцендентныхъ идеяхъ, какъ единственномъ реальномъ объектъ познанія, и считавшій тіла за ихъ тіневые образы (силуэты), долженъ, былъ пренебрегать индукціей, опирающейся на наблюденіи явленій въ мірѣ призраковъ 1). Аристотель недостаточно выясниль генезись аподиктическихъ истинъ, т. е., происходять ли онв отъ разума (уобс), или изъ обобщенія данныхъ опыта (ецпеіріа) и хотя онъ искаль въ явленіяхъ вызывающую ихъ причину (άρχή τῆς κινήσεως), но не полагалъ ея въ нематеріальномъ законъ природы, обусловливающемъ явленіе и открывающемся въ его внішнемъ виді, такъ что изысканіе причинъ явленій въ перипатецизмѣ походить на то, если бы въкто пожелалъ объяснить форму струи жидкости, какого-либо сосуда, качественными особенвытекающей изъ ностями самой жидкости, а не действиемъ силы тяжести. Бэконъ не смѣшивалъ апріорныхъ идей съ апостеріорнымъ знаніемъ, онъ не сенсуалисть въ строгомъ смыслѣ этого слова, хоти по мижнію Куно-Фишера и даль англійской философствующей мысли толчекъ въ этомъ характеризующемъ ее направленіи; ошибкой Бэкона должно быть признано отрицаніе имъ значенія апріорныхъ идей для раціональной индукціи. Съ методологической стороны отличительной чертой Бэконовой индукціи является введеніе отрицательныхъ инстанцій въ обзоръ фактовъ, служащихъ основаніемъ для извъстнаго индуктивнаго вывода, но у Schleiden въ его капитальномъ трудъ: "die

<sup>1)</sup> Apelt crp. 130: Die Körperwelt beoteht nach. Platon ohne Materie (ώλη). Der Körper ist keine palpable Masse, sondern ein Schattenbild der Idee.

Pflanze und ihr Leben" встръчается такой примъръ, показывающій, съ осторожностью должно какой способъ къ построенію научнаго вывода: изъ наблюденій и лабораторныхъ опытовъ, что неорганическое вещество не превращается въ организованную матерію животныхъ и растительныхъ тканей, и что стремленіе произвести клеточку въ реторте походить на изысканія алхимиковъ, желавшихъ открыть нанацею не только отъ старости, но и безденежья. Такъ устанавливается рядъ отрицательныхъ инстанцій противъ возможности предположенія перехода неорганической матеріи въ органическую. Между тёмъ ростъ органической матеріи на землі очевидень: организмы размножаются въ геометрической прогрессіи, напримъръ растенія образують множество сфиянъ, изъ которыхъ весьма многія даютъ начало самостоятельнымъ особямъ. Откуда берется новое органическое вещество? Индукція открываеть, что животный міръ существуеть на счетъ растительнаго или прямо (травоядныя), или косвенно (хищники, питающіеся травоядными), поэтому обращаемся къ изследованію, какой источникъ для новообразованія органической ткани въ растительномъ мірѣ: альпійскіе дуга, питающіе ежегодно тысячи головъ рогатаго скота, не бедиеють изъ года въ годъ травой, между темъ какъ образование въ почве перегноя устраняется постояннымъ снятіемъ пасущимся скотомъ растущей травы, значить, источникь для образованія растительности не въ каменистой малоплодной почвъ, а въ атмосферь. Дъйствительно, физіологическая химія констатируетъ, что растеніе зелеными частями поглощаеть углекислый газьи, раскисляя его, ассимилируетъ углеродъ, изъ котораго строитъ новообразующіяся части. Такъ несмотря на массу отрицательныхъ инстанцій, встріченныхъ нами на прямомъ пути, двигаясь по косвенному, мы приходимъ къ вполит точному выводу о переходъ неорганической матеріи въ органическую, каковая метаморфоза обусловливается жизненной силой растительныхъ организмовъ (Apelt стр. 79-82). Природа столь богата, что ея явленія не исчерпаешь никакими tabulis graduum, въ которыхъ Бэконъ хотълъ дать индукціи твердое основаніе.

Многіе видять въ Бэконъ пропагандиста идеи утилитаризма:

hominis autem imperium sola scientia constare, tantum enim potest, quantum scit, изъ приведеннаго отрывка "Cogitata visa" Бэконъ является утилитаристомъ по крайней мъръ въ сферъ научныхъ изысканій. Оглядываясь въ глубину среднихъ въковъ, когда экспериментами занимались только немногіе праздные люди, Бэконъ не столько скорбить объ умственномъ мракъ, сгустившемся надъ человъчествомъ, сколько о приниженности последняго предъ природой, которой оно призвано быть властелиномъ; совътуя перенести центръ тяжести научныхъ изысканій изъ сферы уобс въ таковую эмпиріи, Бэконъ жаждетъ не духовнаго свъта, а практическихъ удобствъ жизни,утилизація разгаданныхъ силъ природы для него какъ бы затмѣваетъ чистую радость и наслажденіе въ сознаніи открытой истины, разоблаченной тайны природы. Природа является по Бэкону какъ бы подсудимой, скрывшей отъ человъчества большой кладъ, последнее должно всячески добиваться отъ нея указанія, гдь его разыскать, тайны же этой подсудимой могуть его лишь настолько интересовать, насколько онъ относятся къ этому кладу, -- не болье. Однако справедливость требуеть замьтить, что у Бэкона по временамъ являлись порывы иного свойства, чуждые меркантилизма, такъ въ 129 афоризмъ 1 книги Novi Organi онъ говоритъ: ita certe ipsa contemplatio rerum, prout sunt, sine superstitione et impostura, errore aut confusione, in se ipsa magis digna est quam universus inventorum fructus. Въ "Cogitata et visa" Бэконъ сравниваетъ науку съ свътомъ солнца, который не только необходимъ въ экономів органической жизни на земномъ шаръ, но и радуетъ каждое живое существо своими лучами. Индукція по методу Бэкона, несмотря на ея несовершенство во многихъ отношеніяхъ, на каковое указывалось ранте, была шагомъ впередъ для естествознанія, привыкшаго довольствоваться фиктивными объясненіями явленій природы на подобіе Мольерова медика, который на вопросъ больнаго, почему усыпляетъ маковый сокъ, ему съ серьезностью представителя науки отв'ячаетъ: c'est parce qu'il a la vertu dormitive, -- потому, что у него есть способность усы-.dtrlu

Въ заключение сдълаемъ замъчание о влинии Боконова метода на последующую англійскую философію: считають, что на почвъ, засъянной съменами Бэконовыхъ идей, выросъ эмпиризмъ Локка и скептицизмъ Юма; справедливо, что одностороннее восхваленіе опыта и недовърчивое отношеніе къ разуму характеризують Hovum Organum и Cogitata et visa, но, кажется, изъ предыдущаго ясно, что Бэконъ не отрицалъ апріорныхъ идей, только отвергалъ ихъ значимость въ индуктивномъ методъ. Если можно разсматривать idola specus, fori et theatri, какъ результаты неудачныхъ обобщеній опытныхъ данныхъ, приписывать имъ генезисъ изъ показаній чувствъ (сенсоріальныхъ), то idola tribus неоспоримо-апріорныя схемы, по какимъ мы изучаемъ и группируемъ эмпирическій матеріалъ.--Если съ точки зрвнія естествознанія введеніе отрицательныхъ инстанцій не обезпечиваеть правильности индуктивнаго вывода, а устраненіе апріорныхъ идей лишаетъ методъ Бэкона серьезнаго значенія въ философіи, то все же за англійскимъ мыслителемъ нужно признать ту заслугу, что онъ указалъ правильный путь къ разрушению предразсудковъ, къ какой-бы области знанія они ни относились. Дібло въ томъ, что неразрывныя ложныя ассоціаціи представленій (idola), возникшія благодаря частому и долгому повторенію изв'єстныхъ воспріятій въ неизмънномъ порядкъ, не могутъ быть иначе разрушены, какъ образованіемъ такъ называемыхъ контръ-ассоціацій: создавая контръ-ассоціаціи, т. е., удерживая по возможности отчетливо въ сознаніи факты, противоръчащіе установившимся ассоціаціямъ (instantiae contradictoriae), мы ихъ мало-по-малу ослабляемъ и наконецъ совсъмъ разрываемъ. Вернемся для поясненія къ уже упомянутому ранве примвру, гав образованіе росы объясняется луннымъ свътомъ: частое наблюденіе, что въ свътлыя ночи выпадаеть роса, можеть произвести ложную ассоціацію представленій о росі и лунномъ світь, въ которой лунмъсто причины, а роса-слъдствія, займетъ однако наблюдение образования обильной росы въ ночи, когда при отсутствіи облаковъ нётъ и луннаго свёта (напримёръ вслёдствіе селенической фазы, когда весь лунный дискъ погруженъ въ тень земли), должно дать начало образованію контръ-ассоціаціи, въ которой представленіе о росѣ будетъ сочетаться ст таковымъ темнаго безлуннаго неба, а эта ассоціація несомнѣнно ослабитъ и даже совсѣмъ вытѣснитъ прежнюю;—въ виду изложеннаго, критика Бэконова метода съ психологической точки зрѣнія должна быть ему благопріятна. Въ заключеніе должно замѣтить, что Бэконъ вполнѣ достоинъ занимать мѣсто на страницахъ исторіи индуктивныхъ наукъ, несмотря на несовершенства своего метода: на языкахъ всѣхъ народовъ слышится сужденіе, что каждое начало трудно,—теоретическое обоснованіе индукціи, не могло составлять исключенія, а Бэконъ по справедливому отзыву Милля и "Ареlt"-а былъ "begeisterter Ароstel der Induction", воодушевленный проповѣдникъ новаго научнаго метода, обогатившаго человѣчество множествомъ великихъ открытій и радикально измѣнившаго хозяйственный бытъ европейскаго общества.

Е. А. Воронцовъ.

## Размышленія Декарта о первой философіи, въ коихъ доказывается существованіе Бога и отличіе души отъ тъла.

ПЕРЕВОДЪ СЪ ЛАТИНСКАГО.

(Окончаніе \*).

Размышленіе шестое: О существованіи матеріальныхъ вещей и о реальномъ отличіи души отъ тѣла.

Мнъ остается изслъдовать, существуютъ-ли матеріальныя вещи. Я уже вполнъ знаю, что онъ могутъ существовать какъ предметъ чистой математики, потому что я ихъ въ такомъ случат воспринимаю ясно и раздъльно. И, конечно, нътъ сомнънія, что Богь можеть произвести все, что я могу воспринимать; и если я когда либо что нибудь считаль для него невозможнымъ, то только потому, что это противоръчило моему ясному воспріятію. Кром'в того, существованіе матеріальных вещей следуеть, повидимому, и изъ способности воображенія, которою- я знаю-я пользуюсь, когда имею дело съ ними, ибо для всякаго, съ большею внимательностію разсматривающаго, что такое воображение, оно оказывается изкоторымъ обращеніемъ познавательной способности къ тѣлу, которое внутреннимъ образомъ предстоитъ ей (ipsi intime praesens) и потому существуетъ. Чтобы послъднее соображение было ясно, я прежде всего разсмотрю разницу, которая существуеть между воображеніемъ и чистымъ разумѣніемъ (pura intellectio). Когда, напр., я воображаю трехугольникъ, я не только понимаю, что это фигура ограниченная тремя линіями, но вмёстё съ тёмъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., Me 19.

умственнымъ взоромъ созерцаю эти три линіи, какъ будто находящіяся предо мною. Это собственно я и называю воображеніемъ. Но если я желаю мыслить тысячегранникъ, то я такъже хорошо понимаю, что это есть фигура, состоящая изъ тысячи сторонъ, какъ понимаю о трехугольникъ, что онъ фигура, состоящая изъ трехъ сторонъ; но я не могу такимъ-же образомъ представить эти тысячу сторонъ или созерцать ихъ какъ бы находящимися предо мною. И хотя вследствіе привычки всякій разъ что-нибудь воображать, когда я мыслю о телесной вещи, мев и въ данномъ случав будетъ представляться смутно некоторая фигура, но очевидно, что эта фигура будетъ не тысячегранникъ, ибо нисколько въ сущности не будетъ отличаться отъ той фигуры, какую я представляль-бы себъ. если бы думалъ о десятитысячегранникъ или о другой какой угодно фигуръ съ очень большимъ количествомъ сторонъ, и она нисколько не поможетъ мнъ открыть свойства, которыми тысячегранникъ отличается отъ другихъ многогранниковъ. Когдаже дело идеть о интиграннике, то я не только могу и безъ помощи воображенія понять его фигуру, какъ и фигуру тысячегранника, но могу даже воображать её, обращая умственный взоръ на пять его сторовъ, а вибств и на заключенную между ними площадь. Здёсь я ясно вижу, что меё нужно нъкоторое особое напряжение духа, чтобы воображать, коимъ я не пользуюсь, чтобы уразумивать и понимать. Это новое напряженіе ясно показываетъ разницу между воображеніемъ и чистымъ разумъніемъ. При этомъ я замъчаю, что присущая мнъ сила воображенія, насколько оно отличается отъ силы разумънія, нисколько не необходима для моей сущности, т. е., для сущности моего ума, ибо хотя бы ея у меня не было, я несомнівню остался бы тівмъ-же самымъ, каковъ я теперь. Отсюда, кажется, следуеть, что она зависить оть некоторой отличной отъ меня вещи. И я хорошо понимаю, что если существуетъ нъкоторое тъло, съ коимъ мой умъ имъетъ такое отношеніе, что можеть по желанію обращаться къ его разсмотрѣнію, то возможно, что именно этимъ способомъ я воображаю телесныя вещи. Такъ что этотъ способъ мышленія отличается отъ чистаго разумёнія только тёмъ, что умъ при

разумѣніи обращается нѣкоторымъ образомъ къ самому себѣ и разсматриваетъ какую-нибудь изъ идей, присущихъ ему самому, а при воображеніи обращается къ тѣлу и разсматриваетъ въ немъ что-нибудь согласно идеѣ или непосредственно имъ уразумѣваемой или полученной чрезъ чувства. Я понимаю, что воображеніе можетъ возникать такимъ образомъ, если конечно существуютъ тѣла, и такъ какъ никакой другой способъ не представляется болѣе удобнымъ для его объясненія, то я съ вѣроятностью предполагаю, что тѣла существуютъ. Это только въроятное заключеніе, потому что хотя я и тщательно все изслѣдую, однако еще не вижу, какой аргументъ можно получить изъ той раздѣльной идеи о тѣлесной природѣ, какую я нахожу въ моемъ воображеніи, чтобы съ необходимостью заключать къ существованію какого нибудь тѣла.

Кром'в той телесной природы, которая служить предметомъ чистой математики, я обыкновенно воображаю и многое другое, напр., цвъта, звуки, вкусы, боль и под. И такъ какъ подобныя идеи я воспринимаю лучшее чувствомъ, чрезъ посредство котораго, повидимому при помощи памяти, онъ становятся предметомъ воображенія, то чтобы удобнёе говорить о нихъ, я думаю, должно вместе съ темъ изследовать, что такое чувство, и посмотръть, не могу ли я получить достовърнаго доказательства въ пользу существованія тёлесныхъ вещей изъ идей, воспринимаемыхъ тъмъ способомъ познанія, который я называю чувствомъ. Прежде всего я здесь припомню все то, что изъ полученнаго мною черезъ чувства я до сихъ поръ считалъ истиннымъ и по каковымъ причинамъ считалъ это таковымъ, потомъ я взвъщу причины, въ силу которыхъ я усумнился во всемъ этомъ, и наконецъ посмотрю, что я объ этомъ самомъ долженъ принимать за достовърное теперь.-Итакъ сначала я чувствовалъ, что имъю голову, руки, ноги и прочіе члены, изъ которыхъ состоить это тівло, которое я разсматриваль какъ часть самого себя. Я чувствоваль далее, что тёло мое находится среди многихъ другихъ, отъ которыхъ оно можетъ получать разныя удобства и неудобства. Удобства я замічаю чрезь ніжоторое чувство удовольствія, а неудобства чрезъ чувство боли. Кромъ удовольствія и боли я ощу-

щаль въ себъ голодъ, жажду и другіе подобнаго рода повывы (appetitus), а также нъкоторыя тълесныя расположенія въ веселости, къ грусти, къ гибву и другимъ подобнымъ аффектамъ. Внъ-же меня, кромъ протяженія, фигуры и движенія тъль, я заміталь вь тілахь твердость, теплоту и другія осазаемыя (познаваемыя чрезъ прикосновеніе) качества. Кромъ того, замечаль светь, цвета, запахи, вкусы, звуки; разнообразіе ихъ позволяло мнъ различать небо, землю, море и прочія тъла. Разсматривая иден всвхъ твхъ качествъ, которыя открывались моему мышленію и кои одні я въ собственном смыслі н непосредственно ощущаль, я не безъ основанія полагаль, что ощущаю нъкоторыя вещи, совершенно отличныя отъ моего мышленія, а именно-тьла, отъ которыхъ приходять эти иден. Ибо я по опыту зналъ, что последнія представляются мнф безъ всякаго моего соизволенія, такъ что я, хоти бы и желаль, не имълъ возможности ощущать какого-нибудь предмета, если онт не подлежалъ какому-нибудь органу чувствъ, и не въ моей власти было его не ощущать, когда онъ подлежалъ. И такъ какъ идеи, получаемыя чрезъ чувство, были гораздо живъе. впечатлительные и вы своемы роды даже раздыльные ныкоторыхъ изъ тёхъ, кои я, какъ одаренный умомъ и знаніемъ. образовываль чрезъ размышление или находиль запечатленными въ моей памяти, то мив казалось, что не можетъ быть, чтобы эти чувственныя идеи происходили отъ меня самого. Оставалось поэтому, чтобы онъ привходили ко мнъ отъ другихъ какихъ-то вещей, а вследствіе того, что кром'є этихъ самыхъ идей я не получалъ больше ни откуда никакого познанія объ указанныхъ вещахъ, мит не могло приходить на мысль чтонибудь другое, какъ только то, что эти идеи подобны вещамъ. Вспоминая при этомъ, что чувствомъ я пользовался раньше, чёмъ разумомъ, и замёчая, что идеи, которыя я самъ образовываль, уступають въ живости и впечатлительности идеямъ. получаемымъ чрезъ чувства, и что весьма многія изъ первыхъ (идей) слагаются даже изъ частей послёднихъ, я легко убъждался, что у меня нізть въ разумів рівшительно ничего, чего бы прежде я не имълъ въ чувствахъ. Не безъ основанія также это твло, которое я называль моимь по нвкоторому особенному праву, я считалъ принадлежащимъ мнъ болье, чъмъ что нибудь другое: я вёдь никогда не могъ отдёлиться отъ него, какъ отъ всего другого, въ немъ и чрезъ него я чувствовалъ всѣ позывы и волненія; наконець, въ его частяхь, а не въ какихъто находящихся вив его, я ощущаль боль и удовольствіе оть щекотанія. Почему же изъ этого, не знаю какого, ощущенія боли возникала нъкоторая душевная печаль, а изъ ощущенія щекотанія нѣкоторое удовольствіе, или почему это, не знаю какое, сосаніе въ желудкъ, которое я называю голодомъ, побуждаеть меня къ принятію пищи, а сухость въ глоткъ къ питью и такъ далве-для этого я, конечно, не имвлъ другого основанія, кром'в того, что такъ указываеть мнів природа, потому что нътъ ръшительно ни какой связи (по крайней мъръ которую я могъ бы понимать) между этимъ сосаніемъ и желаніемъ принять пищу или между ощущеніемъ причиняющей боль вещи и происходящимъ отъ этого ощущенія душевнымъ явленіемъ, называемымъ печалью. И относительно всего прочаго, что я думаль объ объектахъ чувствъ, меня, казалось, научила природа, ибо я убъдился, что это такъ, прежде чъмъ взвъсиль основанія, которыми это именно доказывается. Впослъдствін многіе опыты мало по малу расшатали все довъріе, какое я емель къ чувствамъ. Я заметилъ, что иногда башни, которыя издали казались круглыми, вблизи оказывались четырехугольными, а стоящія на ихъ фронтонахъ громадныя статуи смотрящимъ съ земли представлялись небольшими. При помощи такихъ и другихъ подобныхъ наблюденій, я поняль, что мои сужденія о вещахъ, подлежащихъ внёшнимъ чувствамъ, бывають ложны, и не только, несомновню, о вещахъ подлежащихъ вибшнимъ чувствамъ, но и внутреннимъ. Какое чувство можетъ быть более внутреннимъ, чемъ боль? И однако я слышалъ некогда отъ лицъ, у которыхъ была отнята нога, или рука, что имъ казалось, будто они еще иногда чувствуютъ боль въ недостававшей у нихъ части тела, такъ что оказывалось, что я не могу быть увъренъ въ томъ, что у меня болить какой-нибудь органь, хотя бы я чувствоваль въ немъ боль. Къ этимъ двумъ общимъ причинамъ сомивнія я недавно (см. І разм.) прибавиль и другія. Первая была та, что изъ ощущаемаго мною когда-нибудь въ бодрственномъ состояніи, я не нашелъ ничего, чего не могъ бы, повидимому, чувствовать во сив, а такъ какъ я не вврю, чтобы то, что я, какъ мнъ кажется, чувствую во снъ, имъло причину въ вещахъ вет меня находящихся, то я не вижу, почему я съ большимъ основаніемъ думалъ-бы это о томъ, что я, какъ мнв кажется, чувствую въ бодрственномъ состояніи. Вторая была та, что такъ какъ я еще не зналъ виновника моего провсхожденія или по крайней мере воображаль, что не знаю Его, то я не видълъ никакого препятствія, въ силу котораго я по самой природъ не могъ бы быть таковымъ, чтобы ошибаться даже въ томъ, что мив представлялось самымъ истиннымъ. Что-же касается техъ основаній, по которымъ я быль раньше убёждень въ истинности чувственныхъ вещей, то и отвъчалъ на нихъ безъ затрудненія. Ибо такъ какъ оказывается, что природа побуждаеть меня ко многому, отъ чего удерживаеть разумъ, то я полагаль, что не особенно должно довърять тому, чему учить она. И хотя бы воспріятія чувствъ не зависѣли отъ моей воли, однако поэтому не следуетъ, думалъ я, заключатъ, что они происходять отъ вещей отличныхъ отъ меня, такъ какъ можетъ и во инъ самомъ быть нъкая способность-ихъ виновнипа, мнв еще пока неизвестная.—Теперь-же, после того какъ я пріобрѣлъ нъкоторое познаніе о себъ самомъ и о виновникъ моего происхожденія, я думаю, что хотя не все изъ того, что я имъю повидимому чрезъ чувства, должно слъпо принимать. но и не все съ другой стороны должно подвергать сомивнію. И прежде всего такъ какъ я знаю, что все представляемое ясно и раздельно можеть быть создано Богомъ именно такъ, какъ я это себъ представляю, то достаточно, если я могу представить ясно и раздъльно одну вещь безъ другой, чтобы быть увъреннымъ, что одна дъйствительно отлична отъ другой, ибо по крайней мъръ Богомъ она можетъ быть создана особо. И чтобы считать ихъ различными, не важно, какая сила производить это различіе. Поэтому изъ того самаго, что я убъждаль въ своемъ существованіи и что я въ то-же время не замінаю рішительно ничего другого относящагося къ моей природъ или сущности, кромъ того одного, что я вещь мыслящая, я правильно заключаю, что моя сущность въ томъ одномъ и состоитъ, что я вещь мыслящая. И хотя, можетъ быть (или лучше, какъ я скажу послъ—несомнънно) я имъю тъло, тъснъйшимъ образомъ со мной соединеное, но такъ какъ я съ одной стороны имъю ясную и раздъльную идею о самомъ себъ, какъ о вещи только мыслящей, не протяженной, а съ другой раздъльную идею о тълъ, какъ о вещи только протяженной, не мыслящей, то достовърно, что я на самомъ дълъ отличенъ отъ моего тъла и могу существовать безъ него.

Кромъ того, я нахожу въ себъ способности съ присущими имъ нъкоторыми особыми способами познанія, разумью способность воображенія и чувствованія, безъ которыхъ я могу представлять ясно и раздёльно себя, но не наоборотъ-не могу представить ихъ безъ меня, т. е. безъ субстанціи разумной, которой он'в принадлежать, ибо по своему формальному понятію (in suo formali conceptu) онъ заключаютъ нъкоторую степень разумънія, отсюда я вижу, что эти способности различаются отъ меня, какъ модусы отъ вещи. Я замечаю также некоторыя другія способности, какъ то: перемънять мъсто, принимать различныя положенія и под.; онъ, конечно, не болье предъидущихъ могутъ быть поняты безъ некоторой субстанціи, которой бы оне принадлежали, а потому и не могутъ существовать безъ нея. Но очевидно, что эти последнія способности, если оне, конечно, существують, должны принадлежать субстанціи телесной или притяженной, а не разумной, потому что въ ясномъ и раздёльномъ понятіи о нихъ содержится ніжеторое протяженіе, но решительно никакого разуменія. Итакъ, безъ сомненія есть во миж ижкоторая пассивная способность ощущенія или воспріятія и познанія идей чувственныхъ вещей, но я не могъ бы дать ей никакого приложенія, если бы не существовала или во мив, или въ комъ-нибудь другомъ ивкоторая активная сила произведенія или образованія идей. Эта активная сила, безспорно, не можеть быть во мив, такъ какъ не предполагаетъ ръшительно никакого разумънія, и идеи эти возникаютъ безъ всякаго моего участія и даже часто противъ воли. Остается такимъ образомъ ей быть въ некоторой отличной отъ меня субстанціи, въ которой поэтому въ той же мфрф

или преимущественной должна находиться вся реальность, заключающаяся объективно въ произведенныхъ этою силою идеяхъ. (Какъ я выше заметилъ), эта субстанція есть или тъло, т. е., тълесная природа, въ которой содержится, конечно, формально все то, что въ идеяхъ объективно, или это Богъ, или какое нибудь твореніе болье высокое чымь тыло, въ которомъ объективное содержание идей заключается въ избыточествующей степени. Но Богь не можеть вводить въ обманъ, поэтому ясно, что онъ не посылаетъ этихъ идей непосредственно отъ себя или чрезъ посредство даже какого нибудь (высшаго) творенія, въ которомъ объективная ихъ реальность содержится не формально, но только въ избыточествующей степени. Ибо такъ какъ Онъ не далъ мнв никакой способности узнать такой источникь идей, а напротивъ далъ сильную наклонность вфрить, что эти идеи происходять отъ тьлесныхъ вещей, то я не вижу, почему можно было бы не считать Его обманывающимъ, если бы идеи происходили не отъ телесныхъ вещей, а отъ какого-нибудь другого источника. Поэтому телесныя вещи существують. Можеть быть, однако. что не всь онь существують совсымь такими, какими ихъ представляють мив чувства, потому что это чувственное свидьтельство въ большинствъ очень темно и смутно; но по крайней мірь въ нихъ есть все, что я представляю ясно и раздъльно, это-всеобщее, служащее предметомъ чистой математики.

Что же касается до остальнаго, что оказывается или только частностями, какъ напр., солнце имфетъ такую величину или фитуру и под., или что оказывается менфе ясно представляемымъ, какъ свътъ, звукъ, боль и под., то хотя все это весьма сомнительно и недостовърно, однако то обстоятельство, что Богъ не обманываетъ и что поэтому не можетъ быть, чтобы въ мо-ихъ мнфніяхъ оказалась какая-нибудь ложь, если бы во мят не было никакой способности, данной Богомъ для избъжанія ея, подаетъ мнф върную надежду на достиженіе истины даже въ такихъ вещахъ. И нфтъ, конечно, сомнфнія въ томъ, что все, чему научаетъ меня природа, заключаетъ въ себф нфчто истинное. Ибо подъ природой, разсматриваемой вообще, я теперь разумфю не что иное, какъ или самого Бога, или уста-

новленный Богомъ порядокъ сотворенныхъ вещей, а подъ своей природой въ частности-не иное что, какъ совокупность всего того, чёмъ меня наделиль Богь. Яснее-же всего эта природа меня учить тому, что я имъю тело, которое терпить страданіе, когда я испытываю голодъ, жажду и под., и потому я не долженъ сомнъваться въ томъ, что здъсь есть нъчно истинное.-Природа чрезъ это ощущение боли, голода, жажды и пр. указываетъ мнъ, что я не только нахожусь въ моемъ тълъ какъ кормчій въ кораблів, но что я столь тісно соединень и какъ бы смёшанъ съ теломъ, что составляю съ нимъ одно цёлое. Въ противномъ случав, когда тело мое ранено, я, если бы быль исключительно мыслящею вещью, не чувствоваль бы отъ этого боли, но узнаваль бы объ этой ранъ однимъ разумомъ, какъ кормчій узнаетъ эрвніемъ, если что-нибудь ломается на кораблъ. И когда мое тъло имъетъ нужду въ пищъ и питьи, то я объ этомъ имълъ бы ясное познаніе, а не смутныя ощущенія голода и жажды. Ибо ощущенія эти-голода, боли и пр. суть не иное что, какъ некоторыя смутныя модусы повнанія, происходящія отъ соединенія и какъ бы смішенія души съ тъломъ. -- Кромъ того, природа учитъ меня, что кругомъ моего твла существують другія твла; изъ нихъ къ некоторымъ я долженъ стремиться, другихъ избегать. И изъ того, что я ощущаю весьма различныя цвёта, звуки, запахи, вкусы, теплоту, твердость и под., я вполнъ правильно заключаю, что и въ тъдахъ, отъ коихъ происходять эти разнообразныя чувственныя воспріятія, есть нікоторыя различія, соотвітствующія послівднимъ, хотя можетъ быть и не похожія ни нихъ. А изъ того, что нізкоторыя изъ этихъ чувственныхъ воспріятій пріятны, другія-же-непріятны, становится вполнѣ яснымъ, что тѣло мое, или лучше весь я, какъ состоящій изъ тела и души, могу испытывать отъ окружающихъ меня тёлъ благопріятныя или неблагопріятныя вліянія. -- Есть и многое другое, чему я повидимому наученъ природой, а въ дъйствительности получаю отъ нъкоторой привычки необдуманно составлять сужденіе, почему опо часто оказывается ложнымъ. Таково мивніе о томъ, что всякое пространство, въ которомъ не оказывается решительно ничего дъйствующаго на мои чувства, пусто; что въ тъ-

ль, напр., тепломъ есть нъчто вполнь похожее на идею теплоты, которая у меня есть; что въ бъломъ или зеленомъ твлъ есть тотъ-же ощущаемый мною бёлый или зеленый цвётъ, въ горькомъ или сладкомъ тотъ-же вкусъ и такъ дале; что и звізды, и башни, и всякія другія отдаленныя тіла имінотъ только такую величину и фигуру, какая представляется моимъ чувствамъ, и т. под. Чтобы въ этомъ вопросв не оказалось для меня чего-вибудь недостаточно яснаго, я долженъ точнъе опредълить, что собственно я разумью, когда говорю, что меня чему-нибудь учить природа. Природу я здёсь беру въ болеве узкомъ смыслъ, именно какъ совокупность всего того, чъмъ я наделень отъ Бога. Въ этой совокупности заключается многое, что относится къ одному только уму, какъ, напр., что я воспринимаю, какъ совершившееся не можетъ быть не совершившимся, и все прочее, что открывается естественному разуменію, о чемъ я здісь не веду річи. Многое относится къ одному только тізлу,-что оно, напр., тягответъ книзу и под., о чемъ я тоже не говорю. Я имбю въ виду только то, чемъ наделенъ отъ Бога я, какъ состоящій изъ души и тела. Воть эта именно природа и научаетъ меня избъгать всего, причиняющаго чувство боли, и стремиться ко всему, доставляющему чувство удовольствія. Но не видно, чтобы она насъ научала, кром'в того дълать изъ этихъ чувственныхъ воспріятій безъ предварительнаго изследованія разумомъ какія-нибудь заключенія о вещахъ внъ насъ находящихся, такъ какъ знать истину о нихъ принадлежить повидимому, одному только уму, а не всему составу природы человека. Такимъ образомъ хотя всякая звезда не болье дыйствуеть на мой глазь, чымь пламя незначительной свёчки, однако нётъ во мнё никакой реальной или положительной склонности верить, что звезда действительно не болье этого пламени, но такъ безъ разсужденія я привыкъ думать съ малыхъ летъ; и хотя подходя къ огню, я чувствую теплоту, а подходя къ нему очень близко, чувствую даже боль, однако на самомъ деле нетъ никакого убедительного основания приписывать огню что-нибудь похожее на эту теплоту, равно какъ и на эту боль, но только, безспорно, въ немъ есть нѣчто, что бы это ни было, что производить въ насъ это чувство

теплоты и боли. И хотя въ какомъ-нибудь пространствъ нътъ ничего, дъйствующаго на мои чувства, однако отсюда не слъдуетъ, что въ немъ нътъ никакого тъла. Изъ этого я вижу только, что въ этихъ и во множествъ другихъ случаевъ я привыкъ извращать порядокъ природы. Именно: чувственныя воспріятія даны природой собственно только для того, чтобы душа могла различать вещи, благопріятствующія тому сложному цълому, котораго часть она составляетъ, и неблагопріятствующія, и для этой цъли чувственныя воспріятія оказываются ясными и раздъльными, а я пользуюсь ими какъ надежными руководителями для распознанія, въ чемъ состоитъ сущность находящихся внъ насъ вещей, относительно чего они даютъ неясныя и самыя смутныя указанія.

Раньше я уже достаточно разсмотрълъ, какимъ образомъ, безъ противоръчія благости Божіей, сужденія мои могутъ оказываться ложными. Здёсь же возникаеть новое подобное затрудненіе относительно именно того, къ чему по указанію природы я долженъ стремиться и чего избъгать, а также и относительно внутреннихъ чувствъ, въ которыхъ я, кажется, заметиль ошибки, такъ, напр., когда кто-нибудь, обманутый пріятнымъ вкусомъ пищи, принимаетъ скрытый въ ней ядъ. Правда, въ такомъ случав каждый побуждается природою только къ тому, что въ чемъ имфетъ пріятный вкусъ, а не къ яду, о которомъ ръшительно ничего не знаетъ, и отсюда ничего другого нельзя вывести, какъ только то, что сама эта природа не всевъдуща, что нисколько не удивительно, ибо такъ какъ человъкъ есть существо ограниченное, то ему и соотвътствуютъ лишь ограниченныя совершенства. Но въдь неръдко ны ошибаемся въ томъ, къ чему именно и побуждаетъ насъ природа, такъ бываетъ, когда, напр. больные стремятся къ питью и пищъ, которыя чрезъ нъкоторое время принесутъ имъ вредъ. Можетъ быть, здёсь возможно возразить, что таковые ошибаются потому, что природа ихъ разстроена. Но это не устраняеть затрудненія, ибо больной человінь на столько же несомивнно, есть твореніе Божіе, какъ и здоровый, и поэтому вастолько же невозможно ему, повидимому, имъть отъ Бога обманывающую природу. Какъ часы, составленные изъ колесъ

и гирь, не менте точно исполняють вст законы природы и вътомъ случат, когда они плохо сдъланы и неправильно показываютъ время, какъ и въ томъ, когда они во всёхъ отношеніяхъ удовлетворяютъ желаніямъ мастера; такъ точно должно быть, если я разсматриваю тело человека какъ екоторый механизмъ, такимъ образомъ приспособленный и составленный изъкостей, нервовъ, мускуловъ, венъ, крови и кожи, чтобы онъ, даже при отсутстви въ немъ всякаго ума, имълъ однако всъ тъ самыя движенія, какія въ немъ происходять и теперь безъ вліянія воли и потому безъ участія размышленія. Я легковижу, что для такого механизма будетъ одинаково естественно, какъ то, если онъ, страдая, напр., водянкою, испытываетъ ту сухость въ глоткъ, которая обыкновенно сказывается для души ощущеніемъ жажды, и отъ этого его нервы и прочія части приходять въ такое состояніе, что онъ принимаеть питье, и чрезъ то лишь увеличиваетъ болезнь, такъ и то, если, при отсутствін въ немъ всякой такой болівни, подобною сухостью глотки онъ побуждается къ принятію полезнаго для себя питья. И хотя, имъя въ виду предназначение часовъ, я могу сказать, что неправильно показывающіе время часы уклонаются отъсвоей природы; хотя, равнымъ образомъ, разсматривая механизмъ человъческаго тъла, какъ приспособленный къ движеніямъ, въ немъ обыкновенно происходящимъ, я думаю, что онъ также не следуеть своей природе, если въ его глотке бываетъ сухость въ то время, какъ питье не благопріятствуеть его сохраненію; однако я хорошо зам'таю, что это посл'тдиее пониманіе природы много разнится отъ того другого. Последнее есть не что иное, какъ только название (denominatio), зависящее отъ моего мышленія, которое сравниваетъ человъка больнаго и часы плохо сдёланные съ идеей человека здороваго и часовъ хорошо устроенныхъ, и потому внѣшнее по отношеніи къ вещамъ, о которыхъ идетъ рѣчь. Подъ природою-же въ томъ другомъ смыслѣ я разумѣю то, что дѣйствительно находится въ вещахъ и потому до извъстной степени истинно. Впрочемъ, хотя по отношенію къ телу, страдающему водянкой, пусть будетъ внешнимъ названіемъ, когда говорится что природа его испорчена, по той причинъ, что у него является сухость въ глоткъ въ то время, какъ оно не нуждается въ питън, но по

отношенію къ цёлому составу челов'вческой природы, или душ'ь, соединенной съ такимъ теломъ, то обстоятельство, что последнее жаждетъ въ то время, какъ питье должно принести ему лишь вредъ, не будетъ простымъ названіемъ, а настоящей ошибкой природы. Поэтому здёсь остается изследовать, какимъ образомъ благость Божія не воспрепятствуетъ въ этомъ смысл'в понимаемой природе быть обманчивою.

Прежде всего я здёсь обращу внимание на то, что есть большая развица между душою (умомъ) и тёломъ въ томъ, что тёло по природъ своей всегда дълимо, душа-же совершенно недълима, ибо безспорно, когда я разсматриваю ее или меня самого, какъ вещь только мыслящую, я не могу различать въ себъ никакихъ частей, но понимаю, что я вещь совершенно единая и цельная. И хотя, повидимому вся душа соединена со всёмъ тёломъ, однако я не замёчаю, чтобы она что-нибудь теряла съ отнятіемъ ноги или руки или какой угодно другой части. Даже способности желанія, чувствованія, разумінія и прочія не могутъ быть названы ея частями, потому что одна и та же душа желаетъ, чувствуетъ и разумбетъ. Напротивъ того, никакая телесная или протяженная вещь не можеть быть мыслима мною безъ того, чтобы я вмёстё съ темъ легко не разделяль ее своимъ мышленіемъ на части и не представлялъ ее поэтому самому делимой. Этого одного было-бы достаточно, чтобы я убъдился въ совершенномъ отличіи души отъ тъла, если бы относительно этого ничего иного и не зналъ. Далъе, я обращаю вниманіе на то, что душа подвержена вліянію не каждой части тъла непосредственно, но одного мозга или даже, можетъ быть, незначительной его части, именно той, въ которой, какъ говорятъ, находится "общее чувствилище" (sensus communis). Всякій разъ какъ послёднее находится въ одномъ и томъ же состояніи, и въ душ'є происходить одно и то же, хотя бы прочія части тёла находились въ это время въ различныхъ состояніяхъ: что доказывають безчисленные опыты, перечислять которые здёсь неть нужды. Обращаю внимание также еще, что природа тъла такова, что ни одна его часть не можетъ быть приведена въ движение другою нъсколько отдаленною частью, безъ того, чтобы еще она не могла быть приведена въ такоеже движеніе любою изъ промежуточныхъ частей, хотя бы та. болве отдаленная, часто оставалась въ бездвиствіи. Такъ, напр. если канатъ a, b, c, d тянутъ за последнюю его часть d, то первая его часть а будеть двигаться такимъ же самымъ образомъ, какъ она могла бы двигаться, если бы тянули за одну изъ промежуточныхъ b или c, а последняя d оставалась неподвижною. Равнымъ образомъ, когда я чувствую боль въ ногѣ, то физика меня учить, что это чувство производится посредствомъ разстянныхъ по ногт первовъ, которые оттуда протянуты къ мозгу на подобіе канатовъ. Когда ихъ тянуть въ ногъ, то тянуть также и внутреннія части мозга, до которыхъ нервы достигаютъ, п возбуждають въ нихъ некоторое движение, установленное природою для того, чтобы душа испытала чувство боли, какъ бы въ ногѣ находящееся. Но такъ какъ эти нервы, чтобы дойти отъ ноги до мозга, должны проходить по голени, бедру, крестцу. спинъ и шеъ, то можетъ случиться, что какая-нибудь изъ указанныхъ промежуточныхъ частей, хотя бы при этомъ къ находящейся въ самой ногъ части нервовъ и не прикасались, произведетъ въ мозгу совершенно то-же самое движеніе, какое бываеть при страданіи ноги; и вотъ всл'ядствіе этого необходимо произойдеть то, что душа почувствуеть ту-же самую боль. Это-же нужно думать и о всякомъ другомъ чувствъ.-Наконецъ, я обращаю вниманіе на то, что такъ какъ каждое движеніе, происходящее въ той части мозга, которая ственно дъйствуетъ на душу, возбуждаетъ ко одно какое-нибудь чувство, то нельзя ничего лучшаго представить вь этомъ случать, какъ если оно возбуждаетъ именно то чувство, которое изъ всъхъ возможныхъ наиболъе найчаще способствуетъ сохраненію здороваго человъка. Опыть свидетельствуеть, что таковы всё чувства, дарованныя намъ природой, и потому въ нихъ нельзя найти різшительно ничего, что-бы не говорило о могуществъ и благости Божіей. Такимъ образомъ когда, напримъръ, находящіеся въ ногъ нервы чрезмърно и необычайно приводятся въ движеніе, то это ихъ движеніе, достигая чрезъ мозгъ спинного хребта, до внутреннихъ частей головнаго мозга, здёсь даетъ душё поводъ къ какому нибудь чувству, именно къ чувству боли въ

ногъ; а этимъ душа побуждается удалить, насколько это въ ея силахъ, причину этой боли, какъ опасную для ноги. Богъ могъ бы, конечно, устроить природу человъка такъ, чтобы указанное движение въ мозгу говорило душт о чемъ нибудь другомъ, напримъръ, о себъ самомъ, какъ находящемся въ мозгу или въ ногъ, или въ какомъ нибудь изъ промежуточныхъ мъстъ, или наконедъ, о чемъ бы то ни было другомъ. Но нъчто подобное не служило бы въ равной мере сохранению тела. Равнымъ образомъ когда мы имъемъ потребность пить, то происходить отсюда нікоторая сухость въ глоткі, приводящая въ движение ея нервы, а посредствомъ ихъ и болъе внутреннія части мозга. Это движение возбуждаеть въ душъ чувство жажды, такъ какъ ничто въ этомъ случат не можетъ быть намъ болъе полезно, какъ знать, что намъ нужно питье для сохраненія здоровья.-- Изъ всего сказаннаго ясно, что природа человъка, какъ состоящая изъ души в тъла, безъ противоръчія высочайшей благости Божіей, можеть иногда ошибаться. Ибо если совершенно то же самое движение (въ мозгу), какое обыкновенно возникаетъ при страданіи ноги, возбуждается причиной, находящейся не въ ногъ, но въ какой-нибудь изъ частей, чрезъ которыя проходять нервы отъ ноги къ мозгу, или даже въ самомъ мозгу, то боль будеть чувствоваться какъ-бы въ ногь, и ощущение естественно будуть обманывать. Но такъ какъ указанное движение въ мозгу можетъ вызывать въ душъ всегда одно и то же ощущение и гораздо чаще происходить отъ причины, поражающей ногу, чфмъ отъ всякой другой действующей въ какомъ-нибудь другомъ мёстё, то вполнё согласно съ разумомъ, чтобы оно всегда говорило о чувствъ боли скоръе въ ногъ, чъмъ въ какой-нубудь другой части. И если когданибудь сухость въ глоткъ происходитъ не оттого, какъ это бываеть обыкновенно, что питье блягопріятствуеть здоровью, но по и вкоторой противоположной причинв, какъ это бываетъ у больного водянкой, то гораздо лучше, что эта сухость обманываетъ въ этомъ последнемъ случае, чемъ если бы напротивъ она обманывала всегда, когда тело находится въ хорошемъ состоянии. И такъ нужно думать о прочихъ случаяхъ. Сдёланное обсуждение вссьма полезно не только потому, что я вижу всв ошибки, кото-

рымъ подвержена моя природа, но и легко могу или исправлять ихъ, или избъгать. Ибо такъ какъ я знаю, что всъ чувства гораздо чаще говорять истину, чемъ ложь, о томъ, что служить благополучію тыв, и для провърки этого могу пользоваться почти всегда весьма многими изъ нихъ, и сверхъ того памятью, которая связываеть настоящее съ прошедшимъ, и разумомъ, который только что разсмотрелъ все причины ошибокъ, то, конечно, я болъе не долженъ бояться, что ложно то, о чемъ мив ежедневно говорять чувства, и преувеличенных сомнънія предшествующихъ дней, должны быть какъ достойныя посмъянія. Особенно это должно сказать о томъ величайщемъ сомивній, когда я не отличаль сна отъ бодрственнаго состоянія, ибо я теперь вижу, что между твиъ и другимъ громадное различіе въ томъ, что сновидънія не связываются памятью со всёми прочими актами жизни, подобно явленіямъ бодрственнаго состоянія. Конечно, если ктонибудь явится мив въ бодрственномъ состояніи вдругъ и тотчасъ после этого исчезнетъ, при чемъ, разумется такъ, чтобы я не видель, какъ это бываеть во сне, ни откуда онъ пришель, ни куда ушель, то я счель бы скорье его привидьніемь. призрачнымъ представленіемъ, возникшимъ въ моемъ мозгу, чемъ действительнымъ человекомъ. Когда же происходятъ такія вещи, о которыхъ я раздельно вижу, почему, где и когда онъ со иной случаются, и воспріятіе которыхъ я бевъ всякаго перерыва поставляю въ связь со всей остальной жизнью, то я вполнъ увъренъ, что онъ происходять со мной не во снъ, а наяву. И я не долженъ ничуть сомивваться въ ихъ истивности, если, послъ того какъ я призвалъ всъ чувства, память и разумъ для провърки ихъ, ни одинъ изъ этихъ критеріевъ не открываетъ ничего, противоръчащаго показаніямъ другихъ. Ибо изъ того, что Богъ не обманываетъ, следуетъ, что и въ такихъ случаяхъ не ошибаюсь нисколько. А такъ какъ требованія житейской практики не всегда допускають необходимой для такой строгой проверки медлительности, то должно сознаться, что жизнь человъческая въ частныхъ случаяхъ подвержена частымъ ошибкамъ, и признать слабость нашей природы.

C. M.



## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе вит истинной церкви.

. (Продолжение \*).

отдълъ п-й.

Распространеніе Откровенія вий богоизбраннаго народа по вийбиблейскимъ свидётельствамъ.

ГЛАВА 1-я.

Слѣды знанія сверхъестественнаго откровенія въ языческомъ мірѣ (съ древнѣйшихъ временъ до эпохи греческаго владычества).

Вогооткровенная исторія рода человіческаго раскрываеть, что все человічество едино по своему происхожденію въ самомъ точномъ и строгомъ смыслі этого слова (отъ единыя крови. Дінн. XVII сн. Быт. 1 и 2), что все оно создано по образу Божію, что всему ему первоначально были дарованы средства для того, чтобы вести борьбу съ змітемъ, все оно призывалось къ покаянію, когда вступило на путь пороковъ и преступленій (VI Быт.), что даже и величайшіе преступники были предметомъ особаго божественнаго смотрітнія и промышленія (Быт. IV, 15), и что наконецъ все человічество участвуєть въ завіть Божіємъ (Быт. IX, 9—16). Но непосредственно за установленіемъ этихъ истинъ божественное откровеніе неожиданно представляєть человічество раздробившимся на множество отдітльныхъ и обособленныхъ народовъ, говорящихъ различными языками, имінощихъ различныя религіи, жи-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 19.

вущихъ въ различныхъ условіяхъ и имбющихъ различные нравы. Такимъ является человъчество и въ изслъдованіяхъ человъческихъ. Какъ глубоко эти изследованія ни заходять въдревность, они находять человъчество раздробленнымъ, множественнымъ, разновърующимъ и разноговорящимъ. Однако всякій вірующій мыслитель обязань принять, что этому процессу раздробленности предшествовало единство, что переходъ отъ единства къ множеству могъ быть только постепеннымъ, и что следы первоначальнаго единства должны были оставаться у народовъ и послъ того, какъ они разделились и разъединились. Если все эти народы на всехъ путяхъ ихъ жизни должно было преследовать проклятіе Адамово, то вместе за ними должны были следовать и благословенія, данныя Адаму, и все прошлое ихъ отцовъ. Съ прошлымъ сразу порывають только на словахъ. Исходя изъ этихъ соображеній, уже давно многіе благомыслящіе писатели пытались отыскивать въ памятникахъ разныхъ народовъ слёды ихъ перроначальной принадлежности къ общему корню человъчества и слъды знанія ими первоначадьныхъ откровеній данныхъ Богомъ человічеству. Въ христіанской богословской наук' такое направленіе существовало съ самаго возникновенія христіанскаго богословія до настоящихъ дней. Въ XVIII-XIX столътіяхъ это направленіе выработало болъе или менъе научную теорію первоначальнаго монотензма. Ходъ религіозныхъ судебъ человъчества-по этой теорін-быль таковъ. Сначала-истинное богопознаніе и богозатемъ потемнение и искажение того и другаго, умножение суевърій и нечестія, порождавшее постепенно новыя божества, и пожиравшее и уничтожавшее истинный смыслъ и духъ религіозныхъ истинъ и запов'єдей. Что эта теорія соотвътствуетъ дъйствительности, мы не сомнъваемся въ этомъ: что въ Библіи имбется много указаній ее подтверждающихъ, что она согласна съ наиболъе возвышенными и благородными представленіями о Богъ и человъкъ, это мы старались показать по мъръ своихъ силъ. Но за всемъ темъ мы съ своей стороны признаемъ, что результаты изученія древнійшихъ памятниковъ духовной жизни человъчества, доселъ не дали сильныхъ аргументовъ въ защиту этой теоріи, что несомнѣнныхъ слѣдовъ первобытнаго монотеизма не удалось никому найти въ древнѣйшихъ вѣрованіяхъ Ассиро-Вавилоніи и Египта, Персіи, Китая, Индіи, Греціи и Рима.

Мы склонны думать, что, исходя изъ указаній, даваемыхъ божественнымъ откровеніемъ, и должно было напередъ предвидъть, что такъ неудовлетворительны будутъ результаты попытокъ исканія слідовъ откровенія у древнихъ языческихъ народовъ. Тъ, которые отдълялись или стремились отдълиться отъ корня человічества, въ Библіи характеризуются нечестіемъ. Они уходили отъ лица Господня, и если они и уносили съ собою привычки, взгляды и убъжденія своихъ предковъ, то менъе всего они уносили съ собою отъ нихъ религію. Такъ было не всегда, но такъ бывало повидиму преимущественно. Затъмъ, древнъйшіе литературные памятники написаны совсъмъ не на тёхъ языкахъ, на которыхъ написаны древнёйшія страницы откровенія. Что показываеть это? Что между разделеніемъ народовъ и древебйшими памятниками ихъ письменности лежить большой промежутокь времени. Мы имъли уже случай говорить и приводить примфры того, какъ сравнительно быстро забываются преданія и върованія у народовъ некультурныхъ, уходящихъ съ своей родины 1). Въ глубокой древности все это должно было совершаться гораздо быстрее, потому что новыя условія жизни захватывали человіна гораздо боліве могущественно, чёмъ теперь. Библія представляетъ намъ міръ во дни Авраама уже разъединеннымъ, а во дни Моисея и Іисуса Навина Ханаанъ оказывается уже "богами иными". Между тъмъ древнъйшіе литературные памятники въ общемъ несравненно позднайшаго времени, чамъ время Моисея и Іисуса.

Между эпохою еврейскихъ вождей и древнъйшими памятниками духовной жизни Китая и Индіи несомнънно лежитъ цълое тысячельтіе. Въ послъднее время стали склоняться къ мысли, что китайская цивилизація—вавилонскаго происхожденія. Это утверждаетъ вмъстъ съ другими оріенталистами Терріенъ де Лакупери (Terrien de Lacouperie). Указываютъ, что



<sup>1)</sup> Въ изсиблования "О происхождении и первобытномъ состоянии рода человъческаго". Часть II, гл. II.

письмо, языкъ и культура китайскаго народа свидътельствують о его родствъ и зависимости отъ жителей береговъ Евфрата 1). Мы думаемъ, что это воззрвніе отвичаеть правдь. Но между временемъ эммиграціи вавилонскихъ колонистовъ въ Китай и священными книгами Китая лежить слишкомъ большой промежутокъ. Никто не возводитъ древность китайскихъ книгъ дале Конфуція, а время жизни Конфуція дале VI стол. до Р. Х. Никто серьезно не въритъ даже и въ эту последнюю дату. Правда, древнейшія воззренія Китая, по меснію многихь, носять монотеистическій характерь. Они булто бы почитали единаго Шангъ-ти (Шангъ-высшій, ти-владыка). Но если это и правда, то на этотъ фактъ должно смотръть скоръе какъ на досель не разъясненную психологическую и историческую загадку, чёмъ какъ на доказательство сохраненія китайцами истинъ, возв'ященныхъ Адаму и Ною. Говоримъ: психологическую. Духовная жизнь Китая и особенно религіозная жизнь имфетъ много особенностей, для которыхъ трудно найти параллели въ жизни другихъ народовъ. Но вибств говоримъ: и историческую, потому что китайскій историческій источникъ (Ton-Kieng-Kang-Mu, которымъ потомъ воспользовался P. de Mailla для l'histoire generale de la Chine) представляетъ намъ возникновение почитания единаго Шангъ-ти не какъ первоначальный моментъ исторіи, а относитъ его ко времени императора Гоангти (не перваго). Такое обращение къ почитанію единаго Бога отъ многобожія не единичный примфръ въ исторіи. Подобное было въ Египть при Аменъ-готенъ IV. Ни тамъ, ни здъсь мы не знаемъ всъхъ обстоятельствъ дъла. Но несомивнио, что ни тамъ, ни здъсь, эти религіозныя революціи не были результатоми (революція есть разрушеніе сохраняемаго) сохраненія первоначальнаго откровенія, а, можеть быть, были результатомъ философскаго развитія, можеть быть, истины монотеизма были занесены странствовавшими по земль почитателями истиннаго Бога, можеть быть, здысь дыйствовали какія-либо политическія комбинаціи? Мы не зваемъ этого. Какъ по понятной причинъ не отысканы несомнънные

<sup>1)</sup> Шантепи. Истор. редиг. Русск. перев. Т. I, стр. 53—54, Hommel, Geschich. d. alt. Morgenland. S. 7. У насъ покойный Георгіевскій.

следы первоначальнаго откровенія у китайцевь, такъ еще болъе понятно, что трудио найти таковые у индусовъ. О китайцахъ полагають, что они связаны съ Вавилоніей. Но Вавилонія-місто первоисторіи человічества. Здісь, конечно, скоріве возможно сохраненіе древній шихъ преданій. Но индусы? Этонародъ арійскаго племени. Не извістна прародина этого народа, и неизвъстно, когда индусы, оставивъ эту прародину, спустились къ югу отъ Гиммалаевъ. Ихъ языкъ пережилъ несколько фазъ въ своемъ развитіи. Ихъ священныя пісни въ теченіе стольтій распывались и передавались отъ одного покольнія къ другогу устно. Образованіе ведъ, современный французскій индіанисть Бергень (Bergaigne) полагаеть, произошло въ періодъ, не восходящій далье 1000 льть до Р. Х. М. Мюллерьтоже знатокъ санскрита-не идетъ далъе 1200 года до Р. Х., какъ начальнаго для образованія ведъ. Но хронологію ведъ установить въ дъйствительности очень трудно, потому что индусы не завъщали намъ какихъ-либо историческихъ вехъ. Ихъ древнъйшія историческія записи (надписи Асоню) относятся къ половинъ третьяго стольтія до Р. Х.

Другіе арійскіе народы -- греки, римляне, германцы въ действительности еще долже индусовъ жили во иракъ, въ некультурномъ состояніи и потому естественно должны были забыть прошлое первочеловъчества. Индусы если и не заносили переживаемыхъ ими событій на страницы исторіи, имъли исторію, создали культуру и религіозныя ученія гораздо ранбе другихъ арійскихъ племенъ. За VI в. до Р. Х. здѣсь уже являются буддизмъ и джаннизмъ-религіозныя движенія, предполагающія за собою долгое историческое прошлое. Древнъйшіе остатки духовной діятельности грековъ, это-троянская и микенская культуры. Троянская характеризируется чрезвычайно низкимъ развитіемъ и грубымъ идолопоклонствомъ. Микенская культура значительно выше троянской. Но на ней видно сильное вліяніе востока, и предметы искусства египетскаго происхожденія, найденные при микенскихъ раскопкахъ датирують тысячельтие до Р. Х. Если египтане къ этому времени основательно забыли, откуда и когда они вышли на нильскую долину, то тъмъ менфе могли это помнить греки, жившіе передъ тфмъ жизнью номадовъ и только что начинавшіе остадую жизнь на Пелопоннесть.

Римляне получили духовное наслѣдство отъ Греціи. Римъ возникъ около половины VIII вѣка, и въ теченіе пяти столѣтій послѣ этого римляне не имѣли литературы. Древнѣйшіе римскіе анналы, которые велись жрецами по годамъ, всѣ погибли (нашествіе галловъ въ IV в. до Р. Х., кажется, погубило древнѣйшіе историческіе памятники), прошлое римлянъ въ значительной мѣрѣ создали греки. Понятно, что они не могли дать больше, чѣмъ имѣли сами. Германцы вступили на арену исторіи послѣ римлянъ, и въ ихъ древнѣйшихъ литературныхъ памятникахъ не только нельзя искать слѣдовъ первобытнаго откровенія, но даже и до-христіанскаго чистаго арійскаго язычества. Ихъ саги прошли черезъ христіанскую цензуру и были записаны уже въ христіанское время. Въ этомъ сознаются сами нѣмцы 1).

Остается еще одинъ арійскій народь—персы. Религіозныя сказанія ихъ несомнѣнно отголосокъ библейскихъ повѣствованій, но они, по нашему мнѣнію, не отзвукъ первоначальнаго откровенія, а позднѣйшее заимствованіе. Такъ какъ такое положеніе нельзя выставлять безъ основаній, то мы и попытаемся ихъ представить ниже, когда будемъ говорить не о сохраненіи нѣкоторыхъ первоначальныхъ истинъ откровенія, а о распространеніи откровенія евреями среди другихъ народовъ.

Остальные культурные народы древности—египтяне и ассировавилоняне. О древнъйшемъ монотеизмъ египтянъ, о слъдахъ у нихъ первобытнаго откровенія досель еще говорять нъкоторые богословы, и египтологи (напримъръ Rior). Но если такъ, то тъмъ болье такіе слъды должно искать въ Вавилоніи. Какъ египетская почва носитъ азіатскій, а не африканскій характеръ, такъ египетское поселеніе—это рядъ послъдовательныхъ азіатскихъ иммиграцій въ Африку. То же и съ культурой. Древнъйшая религія, письмо, астрономія, метрологія и архитектура,—все въ Египтъ указываетъ на Вавилонію. Древнъйшіе вавилонскіе храмы, имъвшіе семь ступеней и служив-

<sup>1)</sup> Koch, Geschich. d. deutschen Litteratur. 1897.

тпіе также мѣстами погребеній, это—первообразъ для египетскихъ семиступенныхъ пирамидъ. Египетскій фунтъ произошель изъ вавилонской серебряной мины, египетскій локоть
изъ вавилонскаго (опредѣленнаго по длинѣ секунднаго маятника, что недавно Леманъ въ Берлинѣ убѣдительнѣйше доказалъ см. Ноттеl'я S. 54); основанія египетской астрономіи
указывають на Вавилонію и наконецъ цѣлый рядъ египетскихъ
письменныхъ знаковъ, каковы: іероглифы для понятій "жизнь,
братъ, рабъ, лѣвая сторона, небесная барка, дѣлать, ночь,
пастбище, небесный океанъ" согласуются по своей фигурѣ съ
вавилонскими знаками того же значенія.

Мы знаемъ, что въ настоящее время вопросъ о древнъйшемъ поселеніи Египта и о его отдаленнъйшемъ прошломъ утратилъ свою простоту. Утверждаютъ, что въ Египтъ открыта культура каменнаго въка, что его древнъйшее поселеніе не указываетъ на Азію. Мы не будемъ входить въ обсужденіе этихъ взглядовъ, возникшихъ и развитыхъ преимущественно на французской почвъ. Для насъ въ данномъ случаъ собственно важно только установить, что древнъйшая культура Египта вавилонскаго происхожденія, и тогда уже представляется понятнымъ, что трудно предположить, чтобы древнъйшіе памятники Египта давали болъе, чъмъ древнъйшіе памятники Вавилоніи.

Дъйствительно, сказанія Вавилоніи съ несомивнностію утверждають въ томъ, что первооткровеніе, возвіщаемое въ 1-ой священной книгь, не было только созданіемъ евреевъ, что его знали и вавилоняне и знали независимо отъ евреевъ. Это доказываетъ такъ называемый халдейскій генезисъ. У вавилонянь было ученіе о послідовательномъ твореніи. Была мысль о созданіи вещей словомъ (Мардука). Они представляли въ началь образованіе земли, затымъ небесныхъ світилъ, созданіе животныхъ и человівка (на заключительной плиткі о Мардукі товорится "тотъ, который сотворилъ людей"), о первоначальномъ невинномъ состояніи, можно полагать о паденіи, о потопі и смішеніи языковъ. Что касается до откровенія о паденіи, то указаніе на него можно видіть въ рисункі на цилиндрів, изображающемъ 2 человіческія существа около дерева и

и зм'я, который стоить на хвост и наблюдаеть людей. Н'якоторые утверждають, что ни въ одномъ изъ изображенныхъ существъ нельзя видёть женщины, другіе оспаривають это утвержденіе. Несомнінное и никімъ не оспариваемое сходство съ пов'єствованіемъ книги бытія им'я та халдейская сага о потоп'я. Пов'єствованіе о потопів влагается въ уста Газизарды, патріарха, спасшагося отъ потопа и перенесеннаго богами въ отдаленное м'ясто, гді онъ наслаждается вічнымъ блаженствомъ. Газизарда разсказываеть свою исторію Издубару, изв'єстному халдейскому герою.

"Я желаю открыть тебъ, о Издубаръ, исторію моего спасенія и сказать тебъ объ опредъленіи боговъ.

"Городъ Сурипакъ, городъ, который, ты знаеть, расположенъ на Евфратъ, онъ былъ древній и въ немъ (не почитали) боговъ. (Я одинъ, я былъ) ихъ почитателемъ великихъ боговъ. (Боги собрались на совътъ по призыву) Ану. (Потопъ былъ предложенъ Бел(омъ) (и одобренъ Набу, Нергалемъ и Ниниб(омъ).

"И богъ Еа, непреложный владыка, повторилъ ихъ опредъленіе во снъ. Я слушаль опредъленіе жребія, который онъ мнъ возвъстилъ, и онъ сказалъ мнъ: человъкъ изъ Сурипака, сынъ Убаратуту-дълай судно и оканчивай его (скоръй). Я уничтожу съмя и жизнь (потопомъ). Итакъ прикажи войти въ судно съмени всего того, что имъетъ жизнь. Судно, которое ты построишь, (будеть) въ 600 локтей высоты и ширины. Спусти его въ океанъ и покрой его кровлей". Я понялъ и сказаль Еа, моему владыкъ: "(судно), которое ты мнъ приказываешь строить, (когда) я буду делать, молодые и старые (будутъ смъяться надо мною). "(Еа открылъ свои уста) и сказалъ, онъ сказалъ мнъ, его рабу: "(если они станутъ смъяться надъ тобою), ты имъ скажешь: (будетъ наказанъ) тотъ, кто меня оскорбить, (ибо, покровительство боговъ) есть падо мною... какъ пещера... Я произведу мой судъ надъ тѣмъ, что есть вверху и тъмъ, что есть внизу... Затвори судно... Въ моментъ входа, который я укажу, отвори внутрь и затвори за собой дверь корабля. Во внутренности твой хлібов, твоя утварь, твоя провизія, твои богатства, твои рабы, мужчины и женщины и

молодые люди, полевой скотъ и дикія животныя полей, которыхъ я соберу и которыхъ я пришлю къ тебѣ, и будутъ сохраняться за твоей дверью". Газизарда открылъ свои уста и сказалъ, онъ сказалъ Еа, своему владыкѣ: "никто не сдѣлалъ (такого) судна. На подводной части я укрѣплю... увижу... и судна. Судно, которое ты мнѣ приказываешь построить (такъ), которое въ....... 1).

"Въ пятый день (его два бока) были подняты. Въ его объемъ всего на всего было 14 мъръ, 14 всего на всего считали ихъ на верху. Я взялъ свою кровлю и покрылъ его. Я плавалъ въ шестой (день), я раздълялъ на этажи въ седьмой. Я замазалъ щели, чрезъ которыя вода входила внутрь. Я осмотрълъ трещины и я прибавилъ то, чего недоставало. Я вылилъ на вибшнюю часть трижды 3600 (мфръ) смолы и трижды 3600 (мъръ) на внутреннюю. Трижды 3600 человъкъ носильщиковъ принесли на ихъ головахъ ящики провизіи. Я взялъ 3600 ящиковъ для питанія своего сенейства, и моряки раздівлили себь дважды 3600 ларей. Для (продовольствія) я прикаваль убить быковъ. Я определиль (части) на каждый день. (Предвидя нужду въ) питьи, бочкахъ и винъ, (я собралъ въ количествъ) какъ воды ръки и продовольствіе въ количествъ равномъ пыли земли. Я озаботился (размъстить все въ) ящикахъ... солнца... судно было готово... кръпкій, и я приказалъ нести вверхъ и внизъ принадлежности корабля. (Этотъ грузъ) наполнилъ его двъ третьи трети.

Все то, что я имълъ, я собралъ, все, сколько я имълъ серебра, я собралъ, все, сколько я имълъ золота, я собралъ, всъ съмена, которыя я имълъ, я собралъ. Я приказалъ войти въ судно моимъ слугамъ, мужчинамъ и женщинамъ, полевому скоту, дикимъ полевымъ животнымь и сыновьямъ народа, я приказалъ всъмъ войти.

"Schamasch (солнце) опредёлилъ моментъ и возвёстилъ его въ следующихъ словахъ: "вечеромъ я обильно задождю съ неба, войди въ судно и затвори твою дверь". Опредёленный моментъ наступилъ, который онъ возвёстилъ этими словами: ве-



<sup>1)</sup> Пропущено насколько словъ.

черомъ я обильно задождю. Когда я достигъ вечера этого дна, когда я долженъ былъ быть на стражъ, я чувствовалъ страхъ, Я вошелъ въ судно и затворилъ мою дверь. Затворяя судно. Воплоитска страхъ, кормчему ввърилъ я (это) жилище со всъмъ тъмъ, что оно несло.

Won-scheri-inav-namavi (олицетвореніе дождя) поднялось изъ глубины неба въ темномъ облакѣ. Раманъ (богъ грозъ и бурь), гремѣлъ посрединѣ этого облака. И Nabou и Scharron шли впередъ, они шли, опустошая горы и долины. Могущественный Нергалъ влекъ за собою горы, Нинибъ приближался. разрушая все предъ собою. Азаръ заставляла каналы непрестанно разливаться. Ануннаки несли разрушеніе. Наводя ужасъ, они колебали землю. Новодненіе Рамана простерлось до неба, (и земля), ставшая безъ блеска, превратилась въ пустыню.

Они сокрушили... поверхность всей земли, (они уничтожили) живыя существа на поверхности земли. Страшный (потонъ) надъ людьми поднялся до (неба). Братъ не видълъ болъе брата, люди не узнавали себя болъе. Въ небъ боги почувствовали страхъ отъ бури и искали убъжища, они поднялись до неба Ану. Боги были неподвижны, тъсно прижавшись одни къ другимъ, какъ собаки. Истаръ говорила, какъ маленькое дитя. Великанбогиня возвъстила это разсужденіе: "вотъ человъчество обратилось въ прахъ, и это зло я возвъстила въ присутствіи боговъ, за зло возвъстила я... ужасный изъ людей, которые принадлежатъ мнъ. Я мать, которая родила людей, и вотъ, они наполняютъ море, какъ племя рыбъ. И боги по причинъ того, что дълаютъ архангелы бездны, плачутъ со мною", Боги сидъли на своихъ съдалищахъ въ слезахъ и кръпко сжимали свои уста, (размышляя) о будущемъ.

"Шесть дней и столько же ночей прошли. Вътеръ, буря и дождь потопа были во всей ихъ силъ. По приближении седьмаго дня потопный дождь сталъ ослабъвать, страшная буря, которая неслась подобно землетрясенію, утихла. Море начало осущаться, а вътеръ и буря кончились. Я смотрълъ на море, наблюдая внимательно. И все человъчество было обращено въ прахъ. Какъ водоросли, плавали трупы. Я открылъ окно, и

свътъ ударилъ мнъ въ лицо. Меня охватила скорбь, я сълъ и плакалъ и мои слезы текли по моему лицу".

"Я смотрълъ на страны, которыя ограничивали море на 12 точекъ горизонта. Нътъ суши, судно неслось надъ страною Нициръ. Гора Нициръ задержала судно и не дала ему перейти выше себя. Одинъ и другой день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя, третій и четвертый день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя; пятый и шестой день гора Нициръ держала судно и не пускала его чрезъ себя. По приближеніи седьмаго дня я приказаль вылетть голубю и выпустиль его. Голубь вылетъль, покружился и не нашелъ мъста, гдъ състь, и вернулся. Я пустилъ летъть ласточку и выпустилъ ее. Она вылетъла, покружилась и не нашла мъста, гдъ бы състь, и вернулась. Я пустилъ летъть ворона и выпустилъ его. Воронъ вылетълъ и увидълъ падаль на водахъ. Онъ поълъ, посидълъ, покружился и не вернулся".

"Я приказаль тогда выйти (тому, что было въ суднъ) на 4 стороны. И я принесъ жертву. Я вознесъ жертвенный костеръ на вершинъ горы. 7 по 7 (?) я разставилъ жертвенные сосуды и подъ ними я положилъ тростникъ, кедръ и мозжевельникъ. Боги почувствовали благовоніе, и боги собрались какъ мухи, надъ приносящимъ жертву. Поднимаясь издалека, великая богиня подняла великіе пояса (радугу), которые Ану сділаль, какъ ихъ славу (боговъ). Эти боги-свътлый кристаллъ предо мною, я не покину ихъ никогда, въ этотъ день я модилъ о томъ, чтобы я могъ никогда не покидать ихъ. Да придутъ боги къ моему костру всесожженія, но да никогда Бэлъ не подойдетъ къ моему костру всесожженія, ибо онъ не обуздаль и произвель бурю (потопа) и онъ отдаль моихъ людей бездив. Издалека приближаясь, Болъ увидёль корабль, и Болъ остановился, исполненный гивва на боговъ и на небесныхъ архангеловъ. Никто не долженъ выйти живымъ. Никакой не долженъ избъгнуть бездны. Нинибъ открылъ свои уста и говориять, онъ сказалъ владыкт Бэлу: кто другой, кромт Еа опредълитъ ръшеніе, ибо Еа владъетъ знаніемъ и (предвидитъ) все? Еа открылъ свои уста и говорилъ. Онъ сказалъ воителю-Бэлу: О ты, глашатай боговъ, воитель, какъ ты не обузданъ,

ты произвель бурю (потопа). Оставь грешника нести тяжесть его злословія. Успокойся въ твоемъ добромъ счастіи и никогда не произведи насилія. Разъ навсегда да не будеть насилія. Вмёсто того, чтобы тебё производить (новый) потопъ, пусть явятся львы и станутъ уменьшать число людей, вмёсто того, чтобы производить тебе (новый) потопъ, пусть явятся гіены и станутъ уменьшать число людей; вмёсто того, чтобы производить (новый) потопъ, пусть явится голодъ, и пусть земля будетъ (безплодна); вмёсто того, чтобы производить тебе новый потопъ, пусть Дибара (богъ эпидемій) явится, и пусть люди будутъ (умерщвляемы). Я не открылъ опредёленія великихъ боговъ. Это Газизадра истолковалъ сонъ и понялъ то, что опредёлили боги".

"Тогда, когда ръшеніе было постановлено, Бэлъ вошелъ на корабль, онъ взялъ меня за руку и приказалъ подняться. Онъ приказалъ также встать моей жент и стать ей около меня. Онъ обошелъ вокругъ насъ и сталъ неподвижно, онъ приблизился къ нашей группъ. Доселъ Газизадра былъ частію смертнаго человъчества, но пусть Газизадра и его жена сейчасъ поднимутся для того, чтобы жить, какъ боги, и Газизадра пусть поселится вдали у устья ръкъ. Они понесли меня и поселили меня въ отдаленномъ мъстъ у устья ръкъ".

Къ приведенному повъствованію Газизадры должно присоединить окончаніе изъ разсказа второй позднъйшей редакцій, (Бероза), отличающейся отъ первой въ деталяхъ и въ названіяхъ лицъ, но тожественной съ ней въ своей сущности. Согласно этой редакціи послѣ потопное человъчество произошло отъ спутниковъ Газизадры, называемаго тамъ Ксизутросомъ.

Если мы примемъ во вниманіе, что нѣкоторыя халдейскія сказанія были найдены въ Телэльамарнѣ, т. е., въ Египтѣ, то тѣмъ самымъ мы направляемся къ мысли, что то, что знали вавилоняне, должны были знать и египтяне. Сказаній несомнѣнно родственныхъ по происхожденію съ вавилонскими не нашли въ Египтѣ (то, что называется египетскимъ сказаніемъ о потопѣ, не имѣетъ ничего общаго съ халдейской сагой). Но тамъ нашли нѣчто другое. Несомнѣненъ фактъ, что древвѣйтамъ религія египтянъ является съ характеромъ очень возвы-

шеннымъ. Многіе изследователи ее называють монотеизмомъ (изъ нынъ живущихъ особенно Піэрэ). Противъ этого особенно идутъ Масперо и Тилэ. Но если она и не была монотеизмомъ, то несомнънно она близко приближалась къ нему. Въ эпоху четвертой и пятой династій (особенно почитавшей Ра) встрвчаются уже имена различныхъ боговъ (до болве отдаленной эпохи свыдънія о египетской религіи не восходять). Но однако богъ называется бытіемъ единымъ, безконечнымъ, въчнымъ. Гіероглифическіе тексты представляють его, какъ создателя всёхъ вещей, вёчнымъ, необъятнымъ, непостижимымъ, безконечнымъ, невидимымъ, всемогущимъ и сострадательнымъ. Люди, говорится въ священныхъ текстахъ, не знаютъ ни его формы, ни его имени. Единый онъ иметъ многія имена, многочисленныя священныя и мистическія формы. Онъ есть священная душа, рождающая боговъ, и эти боги суть только формы, которыя существують въ немъ. Онъ есть начало формы и самъ не имъетъ формы. Отъ въчности Богъ рождается самъ собою, неизмёняемый въ своемъ совершенстве, всегда пребывающій въ прошедшемъ, какъ и въ будущемъ, онъ наполняетъ вселенную; безконечное разумьніе, онъ не можеть быть воспринять, не можеть быть выражень ни въ какой идев. Его характеристичное имя есть Nuter-тотъ, который обновляется,потому что Онъ непрестанно возобновляеть свое собственное существо, въчно рождается самъ собою, онъ есть отецъ, мать и сынъ, троица символическая существенно отличающаяся отъ Троицы христіанской и въ сущности выражаеть только постоянство божественнаго существа и неизминяемость совершенствъ этого существа. Онъ такимъ образомъ создаетъ собственные члены, т. е., свои высшія качества, которыя суть боги, и такъ овъ рождаетъ божественные типы, которые становятся мнимыми богами египтянъ и которые потомъ въ эпоху вульгаризма рязсматривались и почитались какъ дъйствительные боги... Мірь быль произведень Богомь, который извлекь его изъ первоначальнаго хаоса (Noum). Онъ сказалъ солнцу: иди, и солнце пошло. По его приказанію Shou свътящійся уровняль землю и разделиль воды на земныя и небесныя. Богъ установиль порядокъ, гармонію въ мірь, но злыя начала постоянно стремятся къ тому, чтобы ихъ разрушить" 1). Нравственныя правила древнъйшихъ текстовъ не стоятъ ниже ихъ метафизическихъ представленій о Богь. Одинъ важный сановникъ, бывшій при царяхъ пятой династіи, говоритъ (на своемъ надгробномъ памятникъ): "познавши вещи, я вышелъ изъ этого мъста (т. е. изъ міра), гдё я говориль истину и твориль справедливость. Будьте добры ко мнѣ, Вы идущіе вслѣдъ за мною, засвидѣтельствуйте о Вашемъ предкъ: онъ дълалъ добро, о еслибы н мы могли поступать такъ же! Пусть говорять это идущіе вслідъ за мною. Никогда я не возбуждаль скорби, никогда не убиваль. О. Владыка неба, могущественный владыка вселенной, я въ мірф исполняль мои обязанности, любя своего отца и свою мать, служа всякому, я быль радостью своихь братьевь, любовью своихъ слугъ, въ которыхъ я никогда не возбуждалъ сожалвнія". Въ луврскомъ папирусъ демотическаго письма, прочитанномъ Піэрэ, неизвістный авторъ излагаеть слідующія правственныя правила: "не дълай своимъ товарищемъ злого человъка", "не дъйствуй по совътамъ глупца", "не имъй дъла съ безумнымъ. не слушай его словъ". "Не развращай сердца твоего товарища, если оно чисто". "Не обращайся дурно съ низшими, уважай старшихъ, не обращайся дурно съ женщиною, силы которой меньше твоихъ, пусть она найдетъ въ тебъ своего покровителя, не заставляй страдать ребенка по причинъ его слабости. помогай ему, не дълай развлеченія, забавляясь надъ тъми. кто зависить отъ тебя". Въ самомъ последнемъ изречении авторъ достигаетъ замъчательной нравственной высоты; "никогда, говорить онь, не спасай свою жизнь цёною жизни другого".

Метафизическіе и моральные элементы вавилонской религіи не стоять такъ высоко, насколько можно судить по опубликованнымъ памятникамъ, какъ таковые въ Египтъ. Но за то въ Египтъ не найдено сказаній, имъющихъ столь явно библейскій отпечатокъ, какъ халдейскія. Оба эти факта, по нашему мнъвію 1) вполнъ отвъчаютъ библейскимъ свидътельствамъ и 2) поясняютъ отчасти нъкоторыя библейскія событія. При внъшнемъ сходствъ библейскихъ и халдейскихъ сказаній между ни-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C. de Harlez, Religion egyptienne, p.p. 2743—2744. langey, Dictionaire apologét. 2 Edition.

ми открывается глубокое внутреннее различіе. Нравственнорелигіозный духъ откровенія въ Халдеъ приняль натуралистическую окраску. Народъ, повидимому близко стоявшій къ божественному откровенію, духомъ сталь далеко отъ него. Объ этомъ именно и свидътельствуетъ Библія. Въ своей прощальной рѣчи къ народу сказалъ Інсусъ Навинъ: "за рекою жили отцы ваши издревле-Оарра, отецъ Авраама и отецъ Нахора, и служили инымъ богамъ<sup>а</sup> (Інс. Н. XXIV, 2). Подъ ръкою здъсь разумъется Евфратъ. Тамъ нъкогда жили патріархи, которымъ были вверены словеса Божіи, которыя, значить, знали откровеніе, но которые служили богамъ инымъ. Пребываніе въ такой нравственной атмосферъ было опасно даже и для высоконравственныхъ лицъ, и потому Богъ выводитъ Авраама оттуда и ведеть его на западъ. Здёсь на западё Авраамъ встречается съ Мельхиседекомъ-священникомъ Бога вышняго, Авимелехомъ, получавшимъ откровенія отъ Бога (ХХ, 3), путешествоваль онь и въ Египеть, и образь действій фараона повидимому более отвечаетъ изложеннымъ нами нравственнымъ правиламъ египтянъ, чемъ образъ действій фараона (Быт. XII, 18-20).

Не думая, чтобы въ мутномъ руслъ преданій можно было вайдти многое, въ чемъ съ несомивностію можно бы было видеть отзвукъ божественнаго откровенія, им скловны предпомагать, что въ обрядах» некоторыхъ народовъ скорее можно видьть некоторый остатокъ истиннаго богопознанія и богопочитанія. Такимъ обрядомъ, думаемъ, можно считать образаніе. Обръзаніе не было исключительно обрядомъ еврейскимъ. Въ прошедшемъ и настоящемъ оно существовало и существуетъ у многихъ народовъ. Геродотъ (II, 36. 37. 104. сравн. Діод. Сицил. I, 28; Страб. XVI, 771 и XVII, 824) свидътельствуетъ, что обръзаніе существовало у египтянъ, колхидянъ (колонія египтанъ) и вејоплянъ, у финикіянъ и у нъкоторыхъ сирійскихъ племенъ, между которыми онъ несомивно разумветъ и евреевъ, о нихъ онъ утверждалъ, что они приняли обръзаніе отъ египтянъ. Въ Египтъ обръзанію подвергались только высшія касты, особенно жрецы (въ возрасть отъ 6 до 40 льтъ). Въ поздивите время одинъ только жреческій классъ былъ безусловно подчиненъ обрѣзанію. Іосифъ Флавій, Климентъ Александрійскій, Оригенъ свидѣтельствовали, что жрецы и посвященные въ мистеріи должны были обрѣзываться. Самъ египтянинъ Апіонъ, противникъ Іосифа Флавія, былъ необрѣзаннымъ (только изъ гигіеническихъ побужденій онъ подвергъ себя впослѣдствіи этой операціи). Однако Іосифъ, полемизируя въ своемъ извѣстномъ трактатѣ (Contr. Apion. 2, 13) противъ Апіона не оспариваетъ болѣе глубокую древность египетскаго обряда обрѣзанія предъ еврейскимъ.

Затемъ отъ временъ более позднихъ, чемъ у египтянъ, но однако отъ очень древнихъ и до настоящихъ дней обрезаніе существуетъ у арабскихъ и многихъ иныхъ имъ родственныхъ племенъ. Потомки Авраама съ его верою принимали и обрезаніе. Правда, Іеремія (ІХ, 26 чтеніе этого текста спорно) называеть необръзанными эдемлянь (авраамитовь), равно какъ и моавитянъ и аммонитянъ (потомство Лота). Но у нихъ обръзаніе перестало держаться какъ обычай со времени вавилонскаго плененія до времени Іоанна Гиркана (129 до Р. Х.), который снова принудиль ихъ къ обрѣзанію, (Ioseph. Antiquit. 13, 9, 1), какъ Аристовулъ-итурійцевъ (Ibid. 13, 11, 3). Случилось, что обрядъ пережилъ въру въ тотъ завътъ, знаменіемъ котораго онъ былъ. У арабовъ образаніе не предписывается закономъ и однако оно существуетъ, причемъ совершеніе его соединяется съ молитвою. Не сомнѣваются, что Магометъ уже нашелъ обръзаніе существовавшимъ обычаемъ и только не узаконилъ его. Объ обръзаніи у арабовъ говорить Флавій (Antiqu. 1, 12, 2). Обрівзывають у арабовь мальчиковь 13 лётъ (возрастъ, въ которомъ былъ обрезанъ Измавлъ. Быт. XVII, 25). Подвергають этой операціи и дівочекь (это было у египтянъ. Страб. XVII, 824). По арабски обръзаніе мальчика chatana, для обръзанія дъвочекъ употребляются особенныя слова hahpada, bazzara; подобнымъ образомъ образаніе дъвушекъ имъетъ мъсто у берберовъ, въ нъкоторыхъ областяхъ Персіи. Оно существуєть у абиссинскихъ христіанъ и у коптовъ или теперешнихъ египтянъ.

Кромъ того обръзание существуетъ у многихъ некультурныхъ народовъ настоящаго времени—у кафровъ и другихъ южно-

африканскихъ племенъ, на островъ Мадагаскаръ, на островахъ Тихаго Океана у папуасовъ, у многихъ племенъ Южной Америки (у Манао сасило-индійцевъ... 1).

Логика раціоналистовъ, по которой обычаи современныхъ дикарей суть обычаи первобытнаго человичества, приводить ихъ къ заключенію, что обрѣзаніе у евреевъ выродилось въ священный обрядь изъ обычая ихъ дикихъ предковъ, который, представляется имъ наиболъе въроятнымъ-въ свою очередь выродился изъ кровавыхъ жертвъ. Прежде приносили въ жертву людей, пленниковъ, детей, затемъ принесение въ жертву людей замънили отсъчениемъ половаго члена, затъмъ-еще одна ступень смягченія-отстиченіе половаго члена замітили обрізаніемъ крайней плоти. Объясненіе это не опирается ни на какія историческія или этнографическія данныя. У дикарей обрівзаніе часто существовало рядомъ съ кровавыми жертвами и обрядами. У народовъ древности-египтянъ и евреевъ-оно имѣло вначеніе, нисколько не согласующееся съ мыслію объ отнятіи жизни или объ отреченій отъ жизни. Справедливо указывають, что обръзание способствуеть половой производительности. У евреевъ обръзаніе разсматривалось, какъ удаленіе нечистоты. Необръзанные суть нечистые (особенно имя необръзанныхъ усвояется филистимлянамъ). У египтянъ, мы видимъ, оно было привиллегіею (конечно -мучительною) лицъ высшихъ касть. Такимъ образомъ древититий характеръ, съ которымъ является образаніе, устраняеть мысль о кровавыхъ жертвахъ. Отъ корня арабскаго наименованія обрѣзанія—chatana (chatan еврейск.) происходять наименованія жениха и невъсты. Обръзанію подвергались въ нікоторыхъ містахъ при достиженіи половой зрълости и оно давало право на вступленіе въ бракъ. Обръзаніе вообще давало права принимавшимъ его, потому что по существу оно было актомъ очищенія. Оно, следовательно, могло собою обусловливать право принесенія жертвъ, но само собою никогда не знаменовало жертвы. Накоторые католические писатели такъ объясняютъ происхождение обръзания у евреевъ. Несомнино, что обризание было въ Египти раньше времени



<sup>1)</sup> См. статьн объ обръзанія Beschneidung, Circoncision, въ "Real-Encyclop." Gerzog'a, "Dictionair. d. sciences religieuses Lichtenberger'a".

Авраама, и въроятно, что Авраамъ познакомился съ этимъ обрядомъ во время пребыванія въ этой странь. Но это ничего не говорить противъ библейскаго повествованія: весьма удобно Богъ могъ указать Аврааму на обычай уже ему знакомый и повельть следовать ему, преобразуя простой обычай въ священное знаменіе. Должно отмѣтить, что очень часто при установленіи таинствъ Господь избираль уже извъстные обряды, сообщая имъ высшія значенія и действенность. Обрядъ крещенія, возношеніе хлібов и вина, помазаніе елеемъ были извістны прежде, чемъ Господь преобразоваль эти обряды въ таинства. надо полагать, совершилъ преобразование и Такъ Господь, обряда обръзанія, и основанія для предположенія этого открываются уже въ томъ, что Богъ говорить Аврааму объ обръзаніи, какъ о вещи повидимому извъстной послъднему" (см. Быт. XVII, 10 и сл.) 1).

Разсужденіе это упускаеть изъ вида, что во всёхъ другихъ указываемыхъ случаяхъ Господь благоволилъ сообщить силу таинствъ обрядамъ религіозного характера и притомъ имѣвшимся у народа, содержавшаго истинное богопочитаніе. Изъ этого, намь кажется, следуеть заключить, что Господь могь сообщить силу знаменія завёта религіозному обряду, который существоваль у предковъ Авраама, но ко времени Авраама, можетъ быть, плохо соблюдался (Еванг. Іоан. VII, 22). Подобно тому какъ заповедь о субботе не была первоначальнымъ установленіемъ празднованія субботы (наши основанія. Шантепи, Исторія религій русскій переводъ, 5 выпускъ стр. 434), такъ, полагаемъ мы, и повельніе Господа Аврааму объ обрызанів не было его изначальнымъ установленіемъ. Изъ библейскаго повъствованія мы видимъ, что суббота почиталась съ самыхъ изначальныхъ временъ (Быт. II, 2. Счетъ дней по недёлямъ Быт. XXIX, 27). Изъ этихъ указаній мы позволимъ себ'є заключить, что суббота имфетъ изначальное божественное установленіе. Можетъ быть въ подобную глубокую древность и къ тому же началу должно возводить и обрезаніе. Въ подобную, но не въ ту же. Суббота могла почитаться и, надо полагать, выдёля-



<sup>1)</sup> Iangey, Dictionaire apologetique. Circoncision.

лась изъ другихъ дней до паденія человіка (Быт. II), но обрізаніе, надо полагать, явилось уже посл'в гръха, и является внъшнимъ выраженіемъ внутренняго сознанія греховности и желанія исправленія. Можеть быть, какъ священный символическій обычай, оно и было установлено въ патріархальныя времена (можетъ быть до потопа). Но во дни послепотопныхъ патріарховъ, когда они жили за великою ръкою, этотъ обычай могъ соблюдаться не строго, ибо сами патріархи уклонялись въ служеніе богамъ инымъ. Это и было причиною того, что Авраамъ не былъ обръзанъ. Установление обръзания, какъ знака завъта, во дни Авраама повидимому предполагаетъ собою, какъ соглашаются всъ, знаніе Авраамомъ этого обряда. Нётъ никакихъ основаній предполагать, чтобы Аврааму быль указань обычай языческій. Затвиъ такое рвшение само по себв не даетъ рвшения вопроса о происхожденіи обръзанія, а только отодвигаеть его. Откуда и какъ произощло обръзаніе у египтянъ или другихъ древнихъ народовъ? Всъ объясненія, предлагавшіяся досель, никакимъ образомъ не могутъ быть признаны удовлетворительными. Пытались представить обръзаніе, какъ результать гигіеническихъ заботъ. Указываютъ, что оно охраняетъ отъ нъкоторыхъ болёзней (отъ карбункула—anthrax). Въ нёмецкихъ трактатахъ объ обръзаніи добросовъстные богословы всегда цитирують курсы хирургін 30 или 20 годовъ, развивая эту теорію (такъ, наприм. приводить это мнвніе Шенкель, Bibel-Worterbuch. В. 1. Beschneidung). Но если и върно, что обръзание можетъ быть полезно, то совершенно невърно и неосновательно приписывать дикарямъ такую преувеличенную заботливость о профилактическихъ мфрахъ противъ предполагаемыхъ случайныхъ заболъваній. Всь благія последствія обрьзаніе могло иметь только въ томъ видъ и той формъ, какія оно имъло у евреевъ. Но у другихъ народовъ, наприм., и у египтянъ, оно производилось такъ, что могло само влечь за собою серьезныя и даже смертельныя последствія. Обрезаніе, какъ н корь, неопасно у маленькихъ детей, но у взрослыхъ оно сопровождается болезненными явленіями (Быт. XXXIV, 24-25). Откуда же могъ взяться у дикарей такой уродливый обычай? Несомнънео, что этогъ обычай имълъ у нихъ религіозное значеніе, и мы полагаемъ весьма в'вроятнымъ, что начало его нужно отыскивать въ божественномъ установленіи, данномъ людямъ перваго времени.

Отъ техъ, кому были вверены слова и обетованія Божів, онъ распространился по островамъ и народамъ. Египтане принесли его оттуда же, гдв его практиковали, только, какъ видно, неаккуратно, и предки евреевъ. На странъ далече обрядъискажался, терялъ свой смыслъ, но однако во многихъ мъстахъ сохранился. Большинство ученыхъ думаетъ, что дальность разстоянія устраняеть возможность общности происхожденія, что у американцевъ, жившихъ на Ориноко, не могло быть никакихъ заимствованій отъ вавилонянъ или евреевъ. Мы безусловно отвергаемъ эту точку зрвнія. Міръ очень невеликъ. Наибольшее разстояние между 2-мя точками на земной поверхности менње 20.000 верстъ. Правда, имъются досель еще никъмъ не достигнутые пункты, таковы оба полюса и значительныя прилежащія къ нимъ пространства за полярнымъ кругомъ (начиная съ 84° параллели, въ нихъ никому не удалось проникнуть). Но въ тѣ страны, которыя заселены теперь, люди могли проникать всегда-пешкомъ, на лодкахъ. Ведь двигаясь по 10 верстъ въ сутки, можно въ теченіе 7 лётъ достигнуть самаго отдаленнаго пункта отъ даннаго мъста. Что водныя пространства и пустыни были переходимы въ прошедшемъ при самыхъ примитивныхъ условіяхъ, что первобытныхъ кочевниковъ нужда, страсть къ приключеніямъ, любознательность могли гнать дальше и дальше въ разныя стороны отъ мъстъ ихъ первичныхъ поселеній, объ этомъ мы говорили въ другомъ мёстё. Мы приведемъ теперь только нткоторыя новыя доказательства того, что между Америкой и Старымъ свътомъ существовали сношенія еще до Р. Х. Эти новые доводы, почерпнутые изъ старыхъ книгъ, даны Вернутромъ (см. Rev. scientif. Premier. semest. № 26. 1898, ранѣе-его же статью Rev. scientif 8 Août. 1891). Вернутръ указываетъ, что Плиній въ своей естественной исторіи описаль одинь видь муравья, который живеть исключительно въ съверной Америкъ. У Аристотеля (въ его проблемахъ Sect XXV, § 2) описывается явленіе, носящее названіе "бычачій шумъ" и состоящее въ томъ, что въ нъкоторыхъ бологахъ слышится шумъ, похожій на мычаніе быковъ, похожій настолько, что коровы, пасущіяся близь, приходять въ безпокойство. Аристотель предположиль, что этотъ шумъ производится помимо какихъ-либо живыхъ тварей физическими причинами (особенныя условія движенія воздуха и воды). Объясненіе Аристотеля не можеть быть принято. Его физическія причины не могли произвести бычачьяго шума. Въ действительности шумъ производится кваканьемъ некоторыхъ особенныхъ лягушекъ (Rana catesbiana). Но замъчательно, что этотъ родъ лягушекъ водится только исключительно въ восточной части Съверной Америки. Какой выводъ следуеть? Мы думаемъ что самый естественный тотъ, что естественноисторическія познанія людей стараго света до Р. Х. захватывали и свътъ новый. Но это было возможно только при посъщеніяхъ и-надо полагать-заселеніяхъ новаго свёта. Таковыя иммиграціи, мы полагаемъ, и совершались въ новый свётъ неоднократно. Вибстб съ этими иминграціями, думаемъ, разносилось и обръзваніе.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

(Продолжение будеть).

## Смыслъ ученія Сократа о значеніи знанія въ добродітельной жизни.

Для ознакомленія съ жизнію и діятельностію Сократа и его ученіемъ мы имфемъ два источника: сочиненія двухъ учениковъ Сократа-Ксенофонта и Платона. Ксенофонтъ написалъ свои "Воспоминанія" о Сократь съ апологетическою цалью: въ нихъ онъ защищаетъ своего учителя отъ тёхъ обвиненій, которыя были взведены на него врагами, и изображаетъ его жизнь и дъятельность. Платонъ оставилъ послъ себя много діалоговъ, въ которыхъ Сократъ выведенъ въ качествъ главнаго собесъдника. Но несомивнию. что въ ивкоторыхъ діалогахъ Сократа Платонъ выражаетъ свои собственныя философскія воззрѣнія: сюда относятся діалоги, написанные спустя значительное время послѣ смерти Сократа, когда Платонъ значительно отступиль отъ ученія своего учителя. Вследствіе этого, для изображенія правственнаго ученія Сократа, мы будемъ пользоваться теми діалогами, которые были написаны Платономъ при жизни или вскоръ послъ смерти Сократа, когда Платонъ еще находился подъ живымъ впечатлъніемъ его бесъдъ. Сюда нужно отнести слъдующіе діалоги: Протагоръ, Лахесъ, Хармидъ, Иппіасъ младшій, Эвтифронъ, Критонъ, Лизисъ и Апологія Сократа.

Заслуга Сократа (469—399 гг. до Р. Х.) въ исторіи древней греческой философіи состоить въ томъ, что онъ первый изъ философовъ обратиль вниманіе на изслѣдованіе иническихъ вопросовъ, касающихся человѣческой жизни. Ксенофонтъ говоритъ: "Я знаю, что Сократъ выказывалъ себя предъ учениками честнымъ человѣкомъ и высокимъ изслѣдователемъ добродѣтели, которая одна дѣлаетъ людей прекрасными. Онъ всегда разсуждалъ только о дѣлахъ человѣческихъ, разбирая, что есть бла-

гочестіе, что нечестіе, что благоприличіе, что неприличіе, что правота, что неправота, что благоразуміе, что безуміе и т. д. Знающихъ эти предметы онъ считалъ людьми образованными, а не знающихъ можно, по его мнѣнію, вполнѣ справедливо назвать рабскими душами 1).

Занимаясь изследованіемъ нравственныхъ вопросовъ, абинскій мудрецъ пришелъ къ тому убъжденію, что добродътель есть внаніе. Это основное положеніе философіи Сократа-отожествленіе добродетели съ знаніемъ-красною нитью проходить чрезъ всв сочиненія, въ которыхъ излагается его ученіе. Обращаясь къ раскрытію этого положенін, мы должны прежде всего сказать, что Сократь понималь его не въ томъ смысль, что добродетель состоить въ знаніи теоретическомъ. Онъ думаль, что истинная мудрость, или знаніе, неразрывно соединена съ практическимъ осуществленіемъ знанія, и часто навываль мудрость необходимымъ и единственнымъ источникомъ добра. По словамъ Ксенофонта, "Сократъ утверждалъ, что добродътель состоитъ въ знаніи...; знающіе правственно-прекрасное не предпочтутъ ему ничего иного, а не знающіе не произведутъ его 2). Еще яснъе эта мысль выражена въ діалогахъ Платона. Такъ, въ діалогъ "Протагоръ" Сократъ говорить: "Люди большею частію понимають знаніе, какъ нічто такое, что не имбеть ни силы, ни водительства, ни власти: не приписывая ему ничего этого, полагають, что человькь, обладающій знаніемь, управляется не имъ, но иными движителями,--то страстію, то удовольствіемъ, то скорбію, иногда любовію, а чаще страхомъ; следовательно, знаніе почитають какь бы рабомь, котораго увлекаетъ все другое, а мэжду тъмъ справедлово поставлять мудрость выше всёхъ человеческихъ действій, признавать ее чъмъ-то прекраснымъ и приписывать ей силу управлять человъкомъ" 3). Признавая добродътель и знаніе тожественными, Сократъ хотълъ сказать не только то, что знаніе обусловливаетъ



<sup>1)</sup> Полное собраніе соч. Ксенофонта, пер. съ греч. Г. Анчевецкій, ч. II "Метмогавійа", мэд. 4, СПБ. 1887 г., І, І, 16; І, ІІ, 18.

<sup>2)</sup> Memor., RH. III, FA. IX, 5 CT.

<sup>3)</sup> Сочиненія Платона, пер. проф. Карповымъ, СПБ., 1863 г., часть І, "Протагоръ" стр. 118 (ст. 352, В, С и Д).

собою истинно-нравственную деятельность человека, но что отъ знанія зависить и жизнь религіозная, общественная и политическая. По его ученію, существуєть только одна этическая добродетель, а всё другія добродетели нужно считать разными названіями этой добродътели, такъ онъ зависять отъ нея и составляють ея виды 1). "Благочестивъ тотъ, -- говоритъ Сократъ, -- кто знаетъ, какъ почитать Боговъ". "Справедливъ тотъ, кто знаетъ законы, касающіеся человъка". "Мужество есть знаніе того, чего должно бояться и на что отваживаться" 2). "Каждый изъ насъ добръ въ томъ, въ чемъ мудръ" 3). Добродътель политическую Сократъ признаваль также знаніемь и требоваль, чтобы политическими діятелями были люди, достаточно подготовленные къ полезной для государства д'ятельности 4). Такимъ образомъ, по воззрѣнію Сократа, мудрость дёлаетъ человёка прекраснымъ во всёхъ отношеніяхь: правственно-доброд тельнымь, благочестивымь, справедливымъ, мужественнымъ, хорошимъ дипломатомъ и т. д.

Спрашивается теперь: какія основанія имёль Сократь для своей увъренности въ томъ, что обладание знаниемъ неизбъжно ведетъ къ добродътели? Чтобы ръшить этотъ вопросъ, необходимо обратить вниманіе на следующее. Во-первыхъ, по воззрѣнію Сократа, человѣкъ, обладающій истиннымъ знаніемъ, знаетъ свою природу и ея истинныя потребности; въ то же время онъ знаетъ, какую цёну имёють для него каждый поступокъ и окружающія вещи и какъ ими правильно пользоиаться для удовлетворенія своихъ потребностей <sup>5</sup>). Словомъ, мудрецъ имфетъ ясное и отчетливое представление о томъ, что для него благо и что зло и какой путь для достиженія блага. Во вторыхъ, чужно обратить внимание на взглядъ афинскаго правоучителя на природу человъка. По его воззрънію, боги дали человъку прекрасную, разумную душу. Эта душа руководитъ тъломъ и всьми дъйствіями человька 6). Отсюда вытекала твердая въра Сократа, съ одной стороны, въ способность нашего разума достигнуть истиннаго знанія. а съ другой-въ высокое значеніе

<sup>1)</sup> Протагоръ, ст. 329, С; 361. В.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Діал. Лахесь, 195, А.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Діал. Лахесь, 194, Д.

<sup>4)</sup> Memor., III, VI, 18; IV, II.

<sup>5)</sup> Memor., IV, II, 26.

<sup>6)</sup> Ibid., I, IV, 1-19.

этого знанія для практической жизни. Природѣ человѣка, по ученію Сократа, свойственно стремиться къ благу и избѣгать зла, а потому, если человѣкъ ясно и отчетливо знаетъ, что для него благо и какъ его достигнуть, то его знаніе будетъ не только теоретическимъ, но и дѣйственнымъ, практическимъ ¹). Сократу казалось несомнѣнымъ, что человѣкъ, какъ существо разумное, всегда дѣлаетъ то, что считаетъ наилучшимъ для себя, и потому, если онъ знаетъ, что—добро и что—зло, то онъ всегда будетъ дѣлать добро, такъ какъ совсѣмъ не естественно для человѣка, вмѣсто добра, избирать то, что онъ считаетъ зломъ ²). Свою мысль о такомъ исключительномъ значеніи знанія для добродѣтели Сократъ любилъ доказывать ссылкою на живописцевъ, музыкантовъ, сапожниковъ и другихъ подобныхъ людей, которые, по его наблюденіямъ, тѣмъ сильнѣе въ своемъ дѣлѣ, чѣмъ больше имѣютъ знаній о немъ.

Въ своихъ бесъдахъ Сократъ ничего не говорилъ о свободной воль и ея участи въ дълъ нравственнаго усовершенствованія, и это потому, что былъ убъжденъ, что ясное и отчетливое представленіе о благь можетъ оказать могучее вліяніе на волю. Отсюда становится понятнымъ для насъ утвержденіе Сократа, что "никто не гръшитъ по доброй волъ" з). Съ своей точки зрънія Сократъ не могъ допустить, чтобы человъкъ имълъ ясное представленіе о благь и злъ и въ то же время сознательно и охотно совершалъ зло.

Многіе не соглашались съ этимъ положеніемъ и спрашивали Сократа: признаетъ ли онъ мудрымъ и вмѣстѣ воздержнымъ того, кто, зная, что должно, поступаетъ наоборотъ? Какъ и слѣдовало ожидать, Сократъ отвѣчалъ, что онъ признаетъ такого человѣка невѣжественнымъ, такъ какъ его знаніе на самомъ дѣлѣ не есть дѣйствительное знаніе и потому оно не сопровождается добрыми дѣлами 4).

Единственнымъ источникомъ зла Сократъ считалъ умственное невѣжество. Онъ видѣлъ въ невѣжествѣ единственное препятствіе къ нравственному улучшенію и объяснялъ имъ всѣ

<sup>1)</sup> Memor. III, IX, 4. 2) Діал. "Протагоръ", 358, Д.

<sup>3)</sup> Діал. Протагоръ, 358, С; 345, Д.

<sup>4)</sup> Memor., III - IX, 4; Соч. Илатона, I, стр. 317 м 341.

недостатки современнаго ему (Сократу) общества. Невъжественные люди, по Сократу, также стремятся къ добру, но такъ какъ они не имъютъ понятія о прекрасномъ и добромъ, то невольно совершаютъ зло, считая его за благо 1). Невъждъ Сократъ называлъ "рабскими душами" 2) и говорплъ, что "они безразлично относятся ко всъмъ людямъ и ко всъмъ человъческимъ занятіямъ. Они не понимаютъ того, что имъ нужно и что они дълаютъ, и потому во всемъ заблуждаются, лишаются хорошаго и подвергаются худому 3). Къ числу невъжественныхъ людей философъ относилъ и софистовъ, съ которыми онъ боролся въ теченіе всей своей жизни. Софисты считали только себя обладателями истинныхъ знаній. Но такъ какъ ихъ знаніе на самомъ дъль было ложно, то Сократъ старался ниспровергнуть убъжденіе софистовъ, что ихъ знаніе истинно, и побудить ихъ къ исканію дъйствительно истиннаго знанія.

Выяснивъ смыслъ Сократовскаго положенія, что "добродътель есть знаніе", мы должны теперь указать, ез чемз состоить, по ученію Сократа, то "истинное знаніе", которое необходимо должно вести къ добродътели. Къ сожальнію, подробныхъ и вполнъ опредъленныхъ свъдъній относительно этого мы не находимъ въ тъхъ сочиненіяхъ, изъ которыхъ мы знакомимся съ ученіемъ Сократа. Отмічая этотъ фактъ, проф. Каринскій говоритъ, что главной причиной его является не скудость источниковъ, а дъятельность самого Сократа. Сократь почти исключительно заботился о ниспроверженіп ложнаго знанія; что же касается истиннаго знанія, то онъ только стремился вмъстъ съ своими собесъдниками найти его 4). Греческій философъ Аристотель, у котораго мы находимъ нъсколько краткихъ замёчаній о Сократь, ставить ему въ особенную заслугу то, что онъ занимался опредвленіемъ понятій и индукціей. По всей въроятности, точныя понятія о вещахъ и составляють, по Сократу, существо истиннаго знанія. Ксенофовть, действительно, свидътельствуетъ, что Сократъ много трудился надъ выра-



<sup>1)</sup> Протагоръ, ст. 345, Е; 357, Д; ст. 358, С.

<sup>2)</sup> Memor IV, II, ct. 22. 3) Memor. IV, II, ct. 27.

<sup>4)</sup> Апологія Сократа, ст. 23, 13.—М. И. Каринскій, Левцін по исторін философін, чит. въ С.-Петербургской Духовной Академін въ 1883/4 уч. г., стр. 196.

боткой точных понятій, предметомъ которыхъ служить человіческая жизнь. Онъ всегда равсуждаль о вещахъ человіческихъ,—о благочестіи и нечестіи, о справедливости и неправдів, о мужествів и воздержаніи, о самообладаніи, о благодарности къ родителямъ, о братскомъ единодушіи, о дружбів и взаимной помощи, о благів, о мудрости и т. д.; путемъ своихъ бесівдь онъ стремился опреділить точныя понятія о сущности вещей и ниспровергнуть общераспространенныя случайныя мнітнія о нихъ. На точныя понятія Сократъ, очевидно, смотріль, какъ на высшій критерій истины и какъ на твердый исходный пунктъ для достиженія истиннаго знанія, къ которому сводятся у него всів нравственныя требованія, или "неписанные богоположенные законы" 1).

Мы уже упоминали, что, по ученію Сократа, содержаніемъ истиннаго внанія и цёлью нравственной дівтельности должно служить "благо". Но что такое "благо", какъ цъль нравственной дъятельности? Если мы за ръшеніемъ этого вопроса обратимся къ источникамъ, то увидимъ, что они въ данномъ случав расходятся между собою. По "Воспоминаніямъ" Ксенофонта, Сократъ считалъ благомъ то, что практически полезно. "Добро есть то, -- говоритъ Сократъ, -- что полезно человъку" 2); по извъстіямъ Ксенофонта, добро и зло имъли для Сократа только относительный характеры: "все бываеть добрымь и прекраснымъ по отношенію къ тому, къ чему оно пригодно, и дурнымъ и безобразнымъ по отношенію къ тому, къ чему оно непригодно" 3), такъ какъ "нътъ такого блага, которое не служило бы благомъ ни для чего" 4). Съ этой точки эрвнія Сократь смотрить и на отношенія человека къ другимъ людямъ. По его мевнію, нужно поддерживать добрыя отношенія только съ теми людьми, которые могутъ быть для насъ полезными 5). Словомъ, по изображенію Ксенофонта, Сократъ училъ, что основаніемъ и последнею целью правственной жизни должны служить практическія потребности человіка. Напротивъ, по

<sup>&#</sup>x27;) Zeller, стр. 76—77; Memor., IV, IV, ст. 18—21

Memor; BH. III, rs. IX, cr. 4; IV, V, 6; IV, VI, 9.
 Memor., III, VIII, cr. 7.
 Ibidom, III, VIII, cr. 3.
 Ibidem, II, III, 14.

изображенію Платона, Сократь полагаль, что добродьтель есть благо сама по себь, независимо оть ея практическихь посльдствій, и разумьль подъ добромь (τὸ ἀγαθόν) нравственно-хоромее. По свидьтельству Платона, Сократь училь, что зло всегда есть зло и потому никогда не должно его дълать 1); "несправедливость всегда беззаконна и постыдна", даже и "въ томъ случав, если мы дълаемъ ее человъку несправедливому" 2), такъ какъ "никто не долженъ дълать людимъ зло, котя бы самъ и терпъль отъ нихъ что-нибудь подобное 3). Часто Сократь убъждаль своихъ соотечественниковъ заботиться только о справедливости и называль самымъ счастливымъ того человъка, кто никому не сдълалъ зла 4).

Вследствіе такого противоречія между известіями Ксенофонта и Платона ученые изследователи расходятся въ своихъ взглядахъ на обравъ Сократа, какъ моралиста. Одни 5), довъряя более Ксенофонту, чемъ Платону, считаютъ Сократа утилитаристомъ и отчасти эвдемонистомъ, а другіе, напротивъ. довъряя болье Платону, чьиъ Ксенофонту, признаютъ Сократа проповедникомъ чисто нравственныхъ началъ. Мы полагаемъ, что Сократъ не быль чистымъ утилитаристомъ и признавалъ, что добродътель сама по себъ есть безусловное благо. Ясное подтверждение этого положения мы находимъ во всемъ нравственно-философской дъятельности авинскаго мыслителя. Всемъ извёстна истина, что если мы человъка съ цъльнымъ характеромъ, который наблюдаемъ обладаетъ достаточной силой воли и потому всегда поступаетъ такъ, какъ думаетъ, то по поступкамъ и образу жизни этого человъка мы можетъ узнать его убъжденія (Ме. VII, 16). У Ксенофонта мы находимъ нъсколько фактовъ, показывающихъ. что Сократъ обладалъ такой силой воли, что всегда поступалъ согласно съ своимъ ученіемъ 6). Поэтому мы можетъ разсуж-

<sup>1)</sup> Сочиненія Платопа, т. 2-й, діал. "Критонь", стр. 24 (ст. 49, А).

<sup>2)</sup> Ibidem, cr. 49, B.

<sup>3)</sup> Діал. Критонъ, ст. 49, С и Д. Апологія Сократа, ст. 29, В.

<sup>4)</sup> Діал. Критонъ, ст. 48, А и С, Горгіасъ, 469, А, В и С, 478, С, Д и Е.

<sup>5)</sup> Джопъ Стюартъ Милль, Блекки, Циглеръ и др.

<sup>6)</sup> Memor., I, I, 17-18; I, II, 28-30; IV, IV, 1-7.

дать такимъ образомъ: если бы Сократъ по своимъ убъжденіямъ стояль на точкі зрінія утилитаризма, то онъ, естественно, и въ своей жизни долженъ бы былъ больше всего забогиться объ удовлетвореніи своихъ практическихъ интересовъ. Не то мы видимъ на самомъ дълъ. Ксенофонтъ характеризуетъ личность Сократа такими чертами, которыя не могутъ принадлежать утилитаристу. Выступивъ въ качествъ учителя нравственности среди современнаго ему общества, развращеннаго ложнымъ ученіемъ корыстолюбивыхъ софистовъ, Сократъ въ теченіе многихъ лётъ служилъ этому дёлу, отказавшись для этого отъ всякихъ другихъ делъ-частныхъ и общественныхъ 1). Онъ не только не заботился объ увеличении своихъ матеріальныхъ средствъ, но даже отказывался брать плату за обученіе 2) и отличался такою умфренностью, что довольствовался лишь самымъ необходимымъ 3). Нравственное просвъщение авинянъ Сократъ считалъ своимъ долгомъ, столь обязательнымъ для его совъсти, что онъ предпочелъ лучше пожертвовать жизнью, чъмъ отказаться отъ него по требованію враговъ 4). Въ этомъ фактъ особенно ясно выразилось убъждение Сократа, что нравственный долгь для челов ка должень возвышаться надъ всякими практическими интересами 5). Въ своихъ бесъдахъ Сократъ неръдко говориль, что всъ внъшнія блага имъють для насъ лишь относительное значеніе, да и то только тогда, когда мы, подъ руководствомъ мудрости, пользуемся ими такъ, какъ следуетъ 6), но сами по себъ, безъ мудрости, эти благаничто 1).—Все это приводить насъ къ заключенію, что Сократь разумьль подъ благомъ, какъ целію жизни, умственное и правственное совершенствование души. Конечную задачу нашей нравственной дізательности авинскій философъ полагалъ въ высшей мудрости, которую онъ признавалъ высшимъ благомъ, сообщающимъ человъку блаженство. Это воззрѣніе Со-

<sup>1)</sup> См. "Очеркъ исторів греческой философіи" Целлера, перев. подъ редакціей проф. М. И. Каринскаго, СПБ., 1886 г., стр. 83.

<sup>2)</sup> Memor., I, II, 5. 3) Memor., I, II, 1-5.

<sup>4)</sup> Анологія Сократа, ст. 28-30. Memor . IV, IV, 4.

<sup>5)</sup> Апологія Сократа, ст. 23, В. 6) Memor., IV, II, 34—35.

<sup>7)</sup> Соч. Платона, т. 1, стр. 144, 178. Ср. ліал. Эвтидемъ, ст. 281, Д в Е.

крата ясно выражено какъ у Платона <sup>1</sup>), такъ отчасти и у Ксенофонта <sup>2</sup>). Мудрость, сопровождающаяся правственною дъятельностью, является у Сократа началомъ и концомъ добродътели.

Теперь возникаетъ вопросъ: если Сократъ полагалъ, что добродетель сама по себе-нечто ценное, то какъ примирать съ этимъ тв известія Ксенофонта, которыя, повидимому, побавывають, что Сократь во взглядь на человыческую жизнь не чуждь быль и утилитарной точки зрвнія? Некоторые изследователи заподогрѣвають точность этихъ извъстій, предполагал, что Ксенофонтъ, не будучи глубокимъ философомъ, невърно поняль частные пункты Сократовой этики. Едва-ли, однако, можно признать это предположение правильнымъ, такъ какъ и въ нъкоторыхъ діалогахъ Платона встръчаются извъстія, по-Ксенофонтовымъ 3). По нашему мненію, все такого рода извъстія исторически достовърны и объясняются слъдующимъ образомъ. Признавая добродътель безусловнымъ благомъ, Сократь вмісті съ тімь полагаль, что она доставляеть человъку не только правственную удовлетворенность, но и относительныя—частныя и общественныя блага. Эги блага (здоровье, красота, сила и богатство 4) Сократъ, повидимому, сводилъ къ счастью (εὐπραγία) и благополучію (εὐτυχία); вотъ почему онъ говорить въ одномъ месте: "знаніе, при всякомъ употребленіи дъйствіи, доставляеть людямь благополучіе и счастіе" 5). Следовательно, кто обладаетъ мудростью, тотъ обладаетъ м правильно пользуется внёшними благами, которыя, при невыжествъ человъка, могутъ стать для него зломъ 6). Сократъ признаваль добродетель полезной вы практическомы отношения и, въроятно, неръдко долженъ быль повторять это положение.

<sup>1)</sup> Соч. Платона въ перев. проф. Карпова, т. II, стр. 229, Ср. діал. Горгіась, ст. 506, Д. 513, С.

<sup>2)</sup> Memor., III, IX, 14; IV, I, 5; IV, II, 35; IV, V, 6, 12; IV, VIII, 6.

<sup>3)</sup> Діал. Протагоръ, ст. 358, В; ср. соч. Платона, т. II, стр. 190 (ст. 88, Е) т. IV, 231.

<sup>4)</sup> Соч. Платона, т. II, стр. 188 и 245.

<sup>5)</sup> Апологія Сократа, ст. 30, В; ср. Эвтидемъ, 281, В, 282, С.

<sup>6)</sup> Діал. Эвтидемъ, ст. 280, А. В; Метог., IV, I, 5; ср. соч. Плат., пред. Карпова, т. I, стр. 275.

Дѣло въ томъ, что ему въ качествѣ общественнаго учителя приходилось имѣть дѣло съ людьми, различными по своему умственному и нравственному развитію. Среди нихъ, конечно, встрѣчались и такія лица, которыя не могли во всей глубинѣ постичь Сократово ученіе. Приспособляясь къ умственному уровню, такихъ собесѣдниковъ и призывая ихъ къ добродѣтели, Сократъ долженъ былъ указывать, какъ на побужденія къ ней, на ея практическіе результаты—ея полезность 1). Кромѣ этого эта сторона ученія Сократа выдвинута Ксенофонтомъ потому, что онъ писалъ свои "Воспоминанія" съ апологетическою цѣлью. Желая оправдать своего любимаго учителя въ глазахъ грековъ, Ксенофонтъ указываетъ, что Сократь наставлялъ добродѣтели, полезной и для частныхъ лицъ, и для всего государства 2).

По воззрѣнію Сократа, источникъ добродѣтели заключается въ Богѣ, который даетъ каждому человѣку прекрасную душу, одаренную большими или меньшими способностями и склонностью къ мудрости <sup>3</sup>).

Единственный путь къ достиженію добродітели Сократь видівль въ самопознаніи (γνῶθι σεαυτόν) 4). Этоть путь должень открываться критической оцінкой наличныхь знаній, послів которой человівкъ приходить къ сознанію, что онъ не имітеть истиннаго знанія, основаннаго на точныхъ понятіяхъ, а не на личныхъ мнітіяхъ 5). Сознавъ это, человівкъ, по Сократу, долженъ почувствовать жажду знанія. Послів этого онъ путемъ строгаго и методическаго мышленія можетъ развить истинное знаніе самъ изъ себя (ἀυτὸς ἐξ αὐτοῦ), такъ какъ а) наша душа, будучи божественнаго происхожденія, имітетъ расположеніе и способность къ добродітели 6) и такъ какъ б) Богъ, всегда промышляющій о человієкь, даетъ ему указанія въ за-

<sup>1)</sup> Ср. статью «Нѣсколько словъ о Сократѣ и утилитаризмѣ» Павла Лейкфельда, въ жури. «Вѣра и Разумъ», 1889 г. № 3 и 4.

Ср. вн. С. Трубецкой, "Метафизика въ древней Грецін", Москва, 1890 г.
 Метог., І, ІІ, 19, І, ІV, 13—18. Ср. діал. "Протагоръ", ст. 319, В, С и Л; 329. В.

<sup>4)</sup> Zeller, стр. 84-86, 100; Метог., IV, II, ст. 23-35. Ср. соч. Н. Я. Грота "Очеркъ философіи Платона", Москва, 1897 г. стр. 9.

<sup>5)</sup> Отсюда изречение Сократа: "я знаю только то, что ничего не знаю".

<sup>6)</sup> Діал. "Протагоръ", ст. 66, Д (стр. 72).

трудвительныя минуты 1), какъ Онъ даваль ихъ Сократу чрезъ демоніона 2). "Испытывая себя и другихъв в) и "изследуя. что есть каждая существующая вещь" (ті ёхастом ёт, том омтом), человъкъ постепенно вырабатываетъ точныя понятія, пользуясь для этого діалектическимъ методомъ и формою живого собесъдованія съ другими 5). Эти понятія служать, по Сократу, основою истиннаго знанія и должны быть, при правильномъ процессъ мышленія, одинаковыми у всёхъ людей 6). Выступивъ въ качествъ общественнаго учителя, Сократъ старался возбудить въ своихъ соотечественникахъ стремленіе къ опредъленію понятій 7) и при этомъ оказываль имъ свою помощь в).

Подводя итоги всему сказанному, мы получаемъ следующее. Своимъ определенемъ добродетели, какъ знанія, Сократъ хотель сказать, что норма человеческихъ действій заключается въ ясномъ и верномъ знаніи, такъ какъ это знаніе направляетъ наши поступки къ добру. Подъ "истиннымъ знаніемъ" Сократъ разумёлъ то знаніе, въ основе котораго лежатъ точныя понятія правильно выработанныя о сущности вещей, а подъ "добродетелью"—ту деятельность, которая соответствуетъ правильно выработаннымъ понятіямъ и отвечаетъ духовнымъ и практическимъ потребностямъ человека. Добродетель, по Соккату, приводитъ человека къ высшему благу, источникъ котораго въ Боге и путь къ которому въ самопознаніи.

Спрашивается теперь: какими причинами объяснить тотъ фактъ, что Сократъ основнымъ принципомъ своей морали поставилъ отожествление добродотели съ знаниемя? По нашему мивнію, этотъ фактъ объясняется двумя причинами: а) лич-

<sup>1)</sup> Memor., I, I, 19; I, IV, 15—19; IV, VIII, 10; Ср. соч. Платова, т. II, стр. 181 (ст. 107, Д).

<sup>2)</sup> Метог., І, І, 4; Апологія Соврата, ст. 33, С.

<sup>3)</sup> Апологія Сократа, ст. 29.

<sup>4)</sup> Memor, IV, VI, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Zeller, стр. 30, 78.

<sup>6)</sup> См. историческій очеркъ В. Д. Синковскаго; "Сократь и его времм", въ "Мірт Божіемъ" за 1892 г., м. январь.

<sup>7)</sup> Memor., IV, V, 11; IV, VIII, 4.

<sup>8)</sup> См. "Очеркъ исторія философіи съ дреневайшихъ времена до настолюдаго времени", Н. Страхова, 1894 г., Харьковъ, изд. 2-е.

нымъ нравственнымъ характеромъ самого Сократа и б) высокимъ взглядомъ Сократа на человъческую природу вообще.

- а) По внутреннему складу Сократъ былъ человъкъ глубокаго ума и твердаго характера и при этомъ отличался удивительною чуткостью къ голосу своей совести (Римл. II, 14, 15). Такими чертами личности Сократа объясняется, съ одной стороны, сравнительная 1) чистота его нравственной жизни, давшан одному западному ученому поводъ сравнивать Сократа даже съ Інсусомъ Христомъ 2). Съ другой стороны, эти черты отчасти объясняють намъ, почему Сократь быль убъжденъ, что знаніе необходимо ведеть къ добродітели. "Его собственная мысль, по словамъ проф. Каринскаго, была такъ ясна и его воля была такъ послушва его мысли, такъ прекрасно гармонировала съ нею, что Сократъ, какъ человъкъ ръдкой духовной цельности, на себе чувствоваль неразрывную связь знанія съ добродѣтелію и думалъ, что стоить только достигнуть познанія нравственных законовь, чтобы душа стала послушна имъ" 3). Въ этомъ убъждало Сократа и то сильное вліяніе, которое онъ производиль своею личностью на слушателей, побуждая ихъ слёдовать его ученію 4).
- 6) Свойствамъ характера Сократа соотвътствуетъ и его взглядъ на человъческую природу вообще. Этотъ взглядъ ясно выражается въ слъдующихъ словахъ Сократа, взятыхъ изъ діалога "Федонъ": "не стыдно-ли дълаться ненавистникомъ людей черезъ то, что, по неопытности нашей и незнанію людей, мы составили себъ о нихъ ложное понятіе; тотъ, кто въ нъкоторой степени обладаетъ знаніемъ человъческаго сердца, убъжденъ, что весьма мало есть людей какъ вполнъ добродътельныхъ, такъ и совершенно злыхъ, а что большая часть людей занимаютъ середину между этими двумя крайностями...

<sup>1)</sup> Мы говоримъ: "сравнительная", потому что Сократъ, будучи значительно лучше своихъ современниковъ (Метог. I, I, 20; IV, VIII, 10—11), въ то же время не чуждъ былъ въкоторыхъ слабостей и недостатковъ,—онъ, напр., былъ грубъ съ своею женою (діал. Федонъ, ст. 60, А), проводилъ съ друзьями ночи на пиршествахъ (Метог., I, III. 6; III, XIV, 1).

См. брош. "Соврать и Інсусъ Христосъ", перев. съ нъм. свящ. А. Ковальницкаго, Ломжа, 1880 г.

<sup>3)</sup> М. И. Каринскій, Лекцін по исторів философін, чит. студ. С.-Петербург. Дух. Академін въ 1884/5 уч. г., стр. 194.

<sup>4)</sup> Memor., I, II, 48. 64; I, IV, 19; IV, 1, 1. Ср. соч. Платона, т. II, стр. 172.

Если бы предложили награду за злобу, то немногіе явились бы на составаніе" 1). Сократь не зналь истиннаго происхожденія грѣха и изначальной нравственной испорченности человѣческой природы, отъ которой въ людяхъ происходить сильнѣйшая наклонность ко злу. Замѣчая въ себѣ самомъ господство разума надъ низкими влеченіями и полное согласіе воли съ нравственными понятіями, Сократъ былъ убѣжденъ, что душа силою разумности вообще господствуетъ надъ тѣломъ и можетъ управляеть имъ, какъ ей угодно 2). Если только мы знаемъ, въ чемъ заключается наше благо, то для насъ, по воззрѣнію Сократа, уже не можетъ быть колебанія между добромъ и зломъ. Отсюда вытекало положеніе Сократа: люди дѣлаютъ то, что считаютъ добромъ, зла сознательно не дѣлаютъ.

Что такое воззрѣніе Сократа на человѣческую природу очень далеко отъ истины, это такъ для насъ теперь очевидно, что не требуетъ и доказательства. Не говоримъ уже о томъ, что это возэрьніе оказывается рышительно несостоятельнымъ при свъть Христова ученія, которое признаеть, что въ людяхъ существуеть врожденная наклонность ко злу,-злая наклонность сердца и злое направление ихъ воли; что эта наклонность во злу подвергаетъ извращенію само наше знаніе и мышленіе касательно высшихъ предметовъ (1 Кор. XII, 3). Мудрецы встхъ времемъ и народовъ сознавали, что умъ человтка помраченъ, сомнъвались въ возможности для человъка при помощи естественныхъ силъ найти достовърную истину и жаловались на разладъ между лучшими нравственными стремленіями человъка и противодъйствующими влеченіями ко злу. Современники Сократа-Критій и Алкивіадъ, конечно, хорошо знали ученіе ero о доброд'ятели и, однако, не были, подобно сму, людьми доброд тельными 3). Вотъ почему геніальный ученикъ Сократа-Платонъ призналъ, что для нравственнаго усовершенствованія необходимъ не только путь правильнаго познанія, но и путь правильнаго поведенія 4).

М. Краснюкв.

<sup>1)</sup> Въра и Разумъ, 1897 г., № 1, "Зло, его сущность и происхождение". проть Буткевича, стр. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Соч. Платона, діал. "Протагоръ", сгр. 124 (ст. 357, С, Д и Е).

<sup>3)</sup> Memor., I, II, ст. 13—18.

<sup>4)</sup> См. "Очеркъ философія Платона", Н. Я. Грота, Москва, 1897 г., стр. 175.

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.

(Продолжение \*).

Религія есть ученіе и д'ятельность. Но ни какъ ученіе, ни какъ дъятельность въ своей первоначальной формъ она не была изобретеніемъ человеческимъ. Только чрезъ откровеніе человъкъ узналъ Бога и научился почитать его. Что-нибудь изъ двухъ: или человъкъ потомокъ животныхъ, или онъ-непосредственное созданіе Творца. Если онъ потомокъ животныхъ, то откуда у него суевърія и культь? Нельзя выдумать никакихъ факторовъ, которые могли бы направить антропоидовъ къ темъ религіямъ, которыя имъютъ дикари. Даже и при теоріи естественнаго происхожденія человіна ніжоторые ученые, не легко удовлетворяющіеся ничего не объясняющими объясненіями, предполагають откровеніе. Такъ поступаеть Уоллэсь. Но если принять, что человъкъ есть непосредственное создание Божіе, то тогда, конечно, должно признать, что первая религія человъка была деломъ Божінмъ. Факты религіозности выражають собою неистребимое стремленіе человъчества къ Божеству. Единственно возможное представление о Богъ обязываетъ мыслить, что это стремленіе находить себ'в удовлетвореніе по меньшей мфрф настолько, насколько заслуживаетъ стремящійся. Апок. III, 20. Но если такъ, то значитъ, что первымъ стремленіямъ первыхъ людей къ Богу отвічало откровеніе, богоявленіе. Богообщеніе было изначальнымъ фактомъ, а дъло поддержанія богообщенія должно было быть результатомъ нрав3/7

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ" за 1899 г., № 21.

ственныхъ усилій человіка. Въ Богі ніть преміненій или преложеній стінь. Но человінь, это-трость колеблемая, легю нодчиняющаяся и поддающаяся самымъ разнообразнымъ влеченіямъ, сталъ искажать богоучрежденныя установленія. Въ своей первоначальной форм'в религія и какъ внішнее откровеніе, и какъ внутреннее стремленіе была безусловной истиной. Отсюда всякій культь-даже въ самыхъ его нельпыхъ и ужасныхъ формахъ, каковы, наприм., человъческія жертвы, должно разсматривать, какъ искажение истины, а не какъ изначальную ложь. Однако между многими религіозными обрядами и дъйствіями и первоначальнымъ истиннымъ богопочитаніемъ при современномъ состояніи нашихъ знаній трудно установить даже проблемматически историческую связь. Обръзаніе, по нашему мивнію, не принадлежить къ числу такихъ религіозныхъ обычаевъ. Оно сохранило (въ существъ, а не въ подробностяхъ) свою богоучрежденную форму и оно должно было всегда обрѣзывавшихся, когда они размышляли о фактъ обрѣзанія, приводить къ мысли о его нравственномъ значеніи.

За всёмъ тёмъ мы признаемъ, что слёды первобытнаго откровенія трудно находить и что съ несомнённостію можно указать на очень немногое, какъ на дёйствительный остатокъ памяти о первобытномъ прошломъ. Это не удивительно. Если Өара, отецъ Авраама, служилъ богамъ инымъ; если въ домѣ самаго Моисея завётъ обрѣзанія оказался несоблюденнымъ (Исх. IV, 24—26), то понятно, что въ иныхъ племенахъ и народахъ забвеніе истины должно было совершаться быстро, быть широкимъ и глубокимъ. Но связь народовъ земли съ народомъ, которому были ввёрены слова Божіи, какъ мы уже говорили, не была порвана безусловно. Общеніе народовъ имѣло мёсто и въ ветхозавётную эпоху. Отсюда уже въ позднѣйшее время истины откровенія могли проникать къ язычникамъ. Имѣемъ ли мы языческія свидѣтельства этого?

Имъемъ безспорныя. Но кромъ безспорныхъ имъются сомнительныя и затъмъ есть теоріи, очень широко и очень различно толкующія нъкоторыя свидътельства. По одной изъ таковыхъ теорій изъ языческихъ свидътельствъ ясно слъдуетъ, что истины монотеизма и правильнаго богопочтенія всегда сообщались

народамъ. Такую теорію въ чрезвычайно парадоксальной и однако остроумной форм'в развиль около 20 леть назадь некто Кригъ въ книгъ: Monoteismus d. Offenbarung und d. Heidenthum (Mainz 1880 г.). Кригъ-католикъ и его книга написана ad maiorem Romae gloriam. Его способъ толкованія не выдерживаетъ крикики, но его взгляды на философію исторіи п на пути промысла исполнены искренно благочестиваго христіанскаго чувства и заслуживають полнаго вниманія. Онъ исходить въ своемъ разсуждении изъ толкования св. Іоан. Златоустомъ псалма 4, 6, каковому толкованию придаетъ тогъ смыслъ, что евреи были народомъ пророковъ и учителями человъчества. Они наставляли въ истинахъ богопознанія и богопочитанія какъ востокъ, такъ и западъ. Кригъ ставитъ эпиграфомъ своей книги слова изъ молитвы Соломона при построенін храма. З Цар. 8, 43 и говорить, что эти слова выражаютъ не только желаніе мудраго царя, но и діло, которому служили евреи. Народамъ, которымъ провидение давало господство надъ міромъ, провидѣніе, по Кригу, всегда сообщало чрезъ евреевъ истинное богопознаніе. Древитишею изъ всемірныхъ монархій является ассирійская. Кригь утверждаеть, что Ассурь ассирійцевъ, это-единый высшій Богъ, Ісгова евресвъ. Царство ассирійское пришло въ соприкосновеніе съ израильскимъ около 800 г. до Р. Х. При Горовоамъ II Іона путешествоваль въ Ниневію. Кригъ отмъчаетъ, что новъйшія раскопки въ Ниневін открыли начто относящееся къ книга пр. Іоны. Возвышенность при Мозулъ еще и теперь называется Nebi Iunus, т. е., пророкъ Іона. Царство ассирійское смінилось вавилонскимъ. Здъсь исторія пр. Даніила показываеть, что истинное иогопочтение черезъ евреевъ во дни Навуходоносора стало известно и великому монарху. После Вавилонянъ на историчекую арену выступили персы. Пророчество Исаіи о Кир'в уже амо, по Криту, свидътельствуетъ, что персы не были далеко тъ Бога. Ихъ Ормуздъ есть единый высшій Богъ. Персовъ ивнили греки. Кригъ воспроизводитъ разсказъ Іосифа Флавія Превности II, 8, 4-5) о томъ, какъ Александръ Македонкій посѣтиль Іерусалимь, направляясь противь Дарія. Первовященникъ Іоддай принялъ Александра съ великою пышно-

стію и показаль ему пророчество Даніила о царствахь (8, 3 et. folg.). Александръ отнесъ къ себъ пророчество о великомъ завоеватель. Здысь, говорить Кригь, мы имыемь первый примъръ въ исторіи, какъ богодухновенныя писанія евреевъ ясно являются агентомъ міровой политики. Досель они имъли важное значеніе только въ политикъ національной. Александръ подтвердилъ всъ права и преимущества первосвященнической власти и вообще обнаружилъ большое благоволение къ евреямъ. На смѣну грековъ выступилъ Римъ. Если о другихъ государствахъ Кригъ говорилъ еще объективно, --- хотя конечно его соображенія объ Асурь и Ормуздь и довьріе къ свидьтельству Флавія не принадлежать къ числу заслуживающихъ подражанія, -- то эта объективность у него совершенно пропадаетъ, когда онъ подходитъ къ исторіи въчнаго города. Имъ какъ будто овладъваетъ то настроеніе, которое охватывало средневъковыхъ пилигримовъ, когда они приближались къ стънамъ Romae aeternae, Римъ-для него городъ особеннаго божественнаго попеченія, предназначенный служить величайшимъ пълямъ міровой исторіи. Уже въ своемъ введеніи онъ останавливаетъ вниманіе читателя на словахъ блаж. Августина: рег ea tempora (Ezechiae et Numae) isti velut fontes profetiae eruperunt, quando regnum (assyrium deficit et) Romanum coepit. (Civit. Dei. 18, 27).

Основная мысль Крига та, что Римъ VIII и непосредственно слъдующихъ стольтій до Р. Х., Римъ, который мы считаемъ варварскимъ, воинственнымъ, у котораго не было литературы и философіи, который раздълялъ и повельвалъ, этотъ Римъ былъ строго монотеистиченъ. Его богопознаніе и богопочитаніе быль также истинны, какъ религія Ноя. Въ глазахъ Крига Нума—Помпилій—второй царь Рима, лицо столь же высокое, какъ великіе почитатели истиннаго Бога, подобные Мельхиселеку, которыхъ называетъ Библія. Избраніе Нумы на царство (т. е. собственно сказаніе объ избраніи) напоминаетъ Кригу избраніе на папскій престоль Григорія VII и Иннокентія III. Въ защиту своего тезиса о содержаніи Нумою истиннаго богопочитанія Кригъ приводитъ рядъ свидътельствъ изъ церковныхъ и классическихъ писателей. Прежде всего онъ обращаетъ вни-

маніе на слѣдующее мѣсто апологетика Тертулліана, обращеннаго къ Септимію Северу и сенату: "вы сами однако должны знать, что ваши собственные законы, поскольку они кажутся стремящимися къ тому, чтобы существовала невинность, получили свою форму отъ божественнаго закона, какъ древнѣйшаго" (Ароl. 45). Какой же это древнѣйшій законъ? Есть только единственное божественное законодательство, отъ котораго римское могло получить свое содержаніе, и это есть книга закона Моисея.

Tradidit arcano quodeunque volumine Moses (luvenal. Sat. 14, 102)

Тертулліанъ быль римскій юристь и, апеллируя, какъ къ извъстному факту, что римскіе законы произошли отъ древнъйшаго божественнаго, онъ долженъ былъ знать, что говоритъ. Следующее свидетельство о Нуме даеть грекъ уже въ зредомъ возрасть, обратившійся отъ греческой философіи къ христіанству-Климентъ Александрійскій". Нума, царь римскій, пишетъ онъ, былъ пиоагорейцемъ и наставленный въ ученіи, заимствованномъ отъ Моисея, запретилъ римлянамъ дёлать изображенія божества въ челов ко-или животно-подобной форм в. Въ теченіе первыхъ ста семидесяти лість римляне, если они строили храмы, и не имъли никакихъ изображеній божества, ни рисованныхъ, ни выръзанныхъ. Поелику Нума показалъ имъ въ тайномъ ученів, что почитаніе Высочайшаго не можетъ совершаться иначе, какъ только въ духѣ (Strom. 1, 15). По мысли Климента, Пивагоръ, какъ и другіе философы древности, лучшее и истинное въ своемъ ученіи заимствоваль отъ Моисея. Къ этому свидетельству Климента Кригъ присоединяетъ слова Плутарха: "некоторые говорять, что Нума-ученикъ Пиоагора, между тъмъ другіе полагають, что онъ получиль обученіе отъ нікотораго варварскаго (чужеземнаго) философа, который быль древнее Пиоагора". Кригь отмечаеть, что греческіе писатели никогда не называли евреевъ ихъ собственнымъ именемъ, а именовали варварами. Но у всёхъ варваровъ можно назвать только одного философа-Моисея. Философіи или закону Моисея и быль наставлень Нума. Последнюю часть свидетельства Климента Кригь сопоставляеть съ следующими словами Ливія: "такъ какъ онъ (Нума) вѣрилъ, что небесное божество (coeleste Numen) управляеть судьбами людей, то исполниль онъ сердца всѣхъ такимъ страхомъ Божіимъ, что вѣрность и святость присяги управляли тогда общиною, какъ впослѣдствіи законъ и страхъ наказаній (1, 21). Что это такое за coeleste Numen? Имъ именовалось то божество, которое почитали евреи. Такъ Ювеналъ, говоря о богопочитаніи евреевъ, пишетъ.

Quidam sortiti metuentem sabbata patrem Nil praeter nubes et Coeli numen adorant

(Iuven. Sat. 14, 97).

Замфчательно, что и сами евреи называли себя и назывались другими почитателями Бога неба. Такъ, Іона сказалъ о себъ корабельщикамъ: "я еврей, чту Господа Бога небесъ, сотворившаго море и сущу (Іон. 1, 9). Такъ, Ахіоръ, излагая Олоферну кратко исторію евреевъ, объ ихъ поворотѣ въ халдет къ истиному богопочитанію выражается: "начали поклоняться Богу неба (Іуд. V, 8). Все это направляеть къ выводу, что божество евреевъ и божество Нумы есть одинъ и тотъ же Кригъ приводитъ рядъ языческихъ свидъ-Истинный Богъ. тельствъ о характеръ царствованія Нумы. Эней Флоръ писаль: Нума такъ измънилъ дикій и воинственный народъ, что власть, которую они пріобр'єли только несправедливостью и насиліемъ, теперь сохранялась черезъ религію и добродътель. Аврелій Викторъ: "по причинъ великаго призванія честнаго правительства Нумы, никто не осмъливался противъ него начинать войну". Евтропій: "хотя Нума не вель никакой войны, однако его правленіе не менте спосптиествовало благополучію государства, чёмъ правленіе Ромула; онъ даль римлянамъ книгу законовъ и нравственныхъ правилъ, между тъчъ какъ до его времени они по причинъ ихъ непрестанныхъ войнъ были чёмъ инымъ, какъ разбойниками и полуварварами". Діонисій Галикарнасскій: "следствіемъ мудраго и мирнаго правленія Нумы, во время котораго онъ не губилъ народъ въ войнахъ, но направиль ихъ къ земледелію, было то, что онъ своими подданными быль любимъ, въ сосъдяхъ вызываль удивление и

его память долго жила въ потомствъ". Діонъ Кассій: "такъ какъ римляне въ правленіе Нумы въ постоянномъ миръ жили между собою вісь сосъдями, то пришли они къ заключенію, что Нума, подобно Ромулу, быль посланъ ихъ городу провидъніемъ, поелику чрезъ дъла обоихъ городъ въ короткое время такъ возросъ, что онъ совнъ представлялся могущественнымъ и внутри былъ твердо организованъ". Діодоръ Сицилійскій: "Помпилій, царь римлянъ, жилъ въ миръ, во всъ свои дни. Нѣкоторые говорятъ, что онъ былъ ученикомъ Пиоагора и свои законы, касающіеся религіи, вмъстъ съ другими вещами получилъ отъ него. Это чрезвычайно возвысило его авторитетъ и, хотя онъ не былъ римляниномъ, онъ былъ призванъ занять тронъ. Овидій говоритъ, что Нума былъ человъкъ, котораго стремленіе къ совершенствовавію въ знаніи побудило оставить оточество и свой городъ и идти въ Кротонъ

Animo maiora capaci

Concipit et quae sit rerum natura requirit

Hujus amor curae, patria Curibusque relictis

Fecit ut Herculei penetraret ad hospitis urbem

(Ovid. Metam. 15, 6).

Впоследствій Нума раскрываль своимь внимательнымь ученикамь

Magni primordia mundi Et rerum causas et quid natura docebat Quid Deus (ibid. 15, 67).

Кригъ еще умножаетъ эти свидътельства, смыслъ каковыхъ всъхъ сводится къ тому, что Нума гдъ-то и къмъ-то (обыкновенно Пивагоромъ или пивагорейскимъ учителемъ) былъ наставленъ истинъ главнымъ образомъ религіозной и принесъ ее къ себъ на родину и въ ней наставилъ римлянъ. Божество, насывавшееся у римлянъ Summanus, это высочайшій истинный Богъ, самое слово Юпитеръ значитъ въ сущности богъ неба (свъта). Такимъ образомъ и это имя въ началъ выражало истину. Храмъ истинному Богу былъ воздвигнутъ на Капитоліи при Нумъ. Кригъ проводитъ параллель между законами Рима и Моисея и указываетъ много существенно сход-

наго 1), какъ въ требованіяхъ буквы, такъ и въ требованіяхъдуха. Даже между еврейскимъ первосвященникомъ и Pontifex maximus ему представляется сходство и родство. Нума, по представленію Крига, быль въ Іерусалим'в при Езекін. Можеть быть. онъ былъ свидетелемъ чуда съ войсками Сеннахерима. Изъ Іерусалима Нума принесъ истину къ берегамъ Италіи, однако, имъя въ виду особенности характера римлянъ, особенности ихъ провиденціальнаго назначенія, онъ изложиль имъ истины въ формь наиболье удобной для ихъ воспріятія. Въ миок о нимов Эгерін (отъ egerere изъ сокровенности выводить на светь) Кригъ видитъ персонификацію откровенія. У Тита Ливія есть разскавъ (40, 29), что въ 571 году отъ основанія Рима (въ 181 г. до Р. Х.) у подножія Яникула при раскопкахъ были найдены 2 гроба, надписи на которыхъ говорили, что въ одномъ изъ нихъ находится трупъ Нумы, а въ другомъ-его книги. Первый повскрытін оказался пустымь, во второмь нашли 14 книгь (7-датинскихъ de jure pontificio и 7 греческихъ о философіи). Такъ какъ раскопки производились на средства писателя Петиллія, то книги эти и были взяты Петилліемъ и читались имъ и его друзьями. Но когда оказалось, что они содержать изчто несогласное съ религіозными установленіями государства, то преторъ, народные трибуны и сенатъ пришли къ заключенію, что книги нужно сжечь. Они и были сожжены. Въ указаніи причины, по которой книги были сожжены, для Крига является ключъ для объясненія, почему свидетельства о Нумь не всегда. подтверждають его теорію еврейскаго воспитанія царя, иногда глухи. Со времени Нумы Римъ уклонился отъ пути правды и вспоминать законы Нумы значило осуждать себя.

Уже то обстоятельство, что книга Крига не встретила себе никакого сочувствія, что никто даже не нашель нужнымь разобрать хотя бы съ цёлью опроверженія развиваемые въ ней взгляды, уже это склоняеть къ отрицательному къ ней отношенію. Положенія Крига звучать какъ-то странно и необычно

<sup>1)</sup> Это старая тема, вновь выдвинутая Кригонъ. См. Teuffel, 914: Mosaicarum et Romanarum legum collatio—разсужденіе неизвъстнаго автора второй половины IV въка.

и никакъ не согласуются съ темъ, что утверждается въ курсахъ исторіи и историческихъ монографіяхъ. Для насъ незасимо отъ исторической стороны дёла представляется прежде всего страннымъ, какъ это Кригъ-католикъ, воспитанный, можно сказать, въ преувеличенно-внашнемъ представлении единства церкви, говоря о религіи Нумы, совствит опускаеть изъ виду мысль объ этомъ единствв. Представляя, что Нума быль воспитань на торь, Кригь однако принужтора не была in extenso примънена денъ признать, что въ Римъ. У него не хватило смълости сказать, что въ Рим'в было обрезаніе, праздновали пасху и т. д. Но въ такомъ случав если римское царство содержало истинное богопознаніе и правильное богопочитаніе, и Іудея въ то время тоже пребывала въ истинъ, и іуден согласно съ своимъ богооткровеннымъ закономъ должнымля трак товать римлянъ, какъ необръзанныхъ, какъ они трактовали и филистимлянъ, то оказывается, что на земль въ одно время были двъ истиныплохо согласовавшіяся между собою. Еслибы Кригъ удержался на точки зринія никоторыхи учителей и отцови церкви, что язычники имёли нёчто хорошее и что это хорошее они заимствовали отъ евреевъ, тогда его теорія о томъ, что Нума многое взяль изъ законовъ Моисея, была бы-если бы исторически и невърною, то по крайней мъръ теоретически состоятельною. Но онъ хочетъ представить Нуму какъ бы носителемъ полной истины, и Римъ эпохи царей рисуется ему слишкомъ благочестивымъ. Чтобы получить эти выводы, Кригъ долженъ принять невозможную теорію двойственной истивы, множественности завътовъ Бога съ народами, и при всемъ томъ его представленія о ходів вещей въ религіозныхъ судьбахъ Рима останутся вызывающими крайнія недоумівнія. Нума-ученикъ Мои--сеева закона-вводить этоть законь въ Римъ въ сильно измъневномъ видъ. Эти измъненія суть ли дъло Нумы, или допущены выт по указанію откровенія? Если последнее, то тогда для введенія религіи Ноя (немного болье) между непосредственнымъ откровеніемъ и Нумою не нужно было посредства Моисеева закона, и Нуму нечего связывать съ Герусалимомъ. Если Нума самъ модифицироваль законъ Монсея, то это было только возможно во 1) при непризнаніи его подной богооткровенности и 2)-если даже принять религію Рама въ изложенів Крига-при непонимании Моисеева закона. Сущность еврейской религін была въ обътованіяхъ. Гдъ они въ ученін Нумы? У Крига представляется весьма страннымъ несоответствие средствъ съ цълями въ его теоріи. Нума пишетъ свои завъты, тидательно заботится о томъ, чтобы ихъ сохранить, хоронитъ ихъ въ особомъ гробъ и что же получается результать? На книги наталкиваются черевъ стольтія и ихъ сжигають. Но главное конечно то, что теорія Крига стоить въ решительномъ противоречи и отвергается всемъ темъ, что написано о первоначальной исторіи Рима со времени Эннія (239-161) и до нашихъ дней. Римляне-вътвь арійцевъ и ихъ религія въ глубокой древности имфетъ много сходнаго съ върованіями другихъ арійскихъ племенъ. Юпитеръ, Юнона, Янусъ, Веста, все это много древиве Нумы, а тамъ идутъ dii minores: Сатурнъ, Консусъ, Волканусъ, Либеръ и Либера и затъмъ обширная демонологія. Самъ Кригъ признаетъ, что до Нумы быль еще Ромуль, и было много племень въ Италів. Названные нами боги безспорно древите предполагаемаго перваго царя. Кригъ вырываетъ изъ историческихъ повъствованій только то, что, ему кажется, при нівкоторых в натяжках подтверждаетъ его мысль, но совершенно игнорируетъ то, что его опровергаетъ. Развъ тъ самые писатели, которыхъ цитируетъ онъ, не говорятъ, что въ правленіе Нумы храмъ Януса всевремя оставался закрытымъ, развъ они не говорять, что Нума воздвигъ алтарь Термину на капитолійскомъ холмъ. Отсутствіе идоловъ въ древнемъ Римѣ-хотя бы и не безусловноенаходить себ'в полное объяснение въ томъ, что римляне видели въ своихъ божествахъ абстракціи и почитали ихъ подъ символами (Марса подъ символомъ нѣкотораго копья, Юпитера-въкамив, въ храмв Вссты на форумв никогда не было ивображенія богини). Самыя сказанія объ учитель Пивагорейць Нумы должны бы внушить Кригу осторожность въ ихъ оценкв. Пиоагоръ по обычной хронологіи жиль 2-мя стольтіями позже-Нумы и для того, чтобы въ преданіи хронологія такъ исказилась, нужно было не мало времени. И на самомъ дёлё сказанія

о Нумћ, на которыхъ хочетъ утвердиться Кригъ, поздняго происхожденія, они не идуть вь древность далье начала 1-ой пунической войны (264 до Р. Х.) и имъются вещественныя доказательства того, что ореолъ учителя религіи былъ приданъ Нумъ значительно позже того, какъ образы другихъ царей приняли въ сказаніяхъ и представленіяхъ народа совершенно определенныя представленія. Всемъ своимъ царямъ благодарные римляне поставили статуи. Ихъ по степени древности можно классифицировать на основаніи следующихъ признаковъ: 1) древнъйшіе-безъ туникъ и колецъ, 2) последующіе-въ туникахъ и безъ колецъ, 3) поздивите-въ тупикахъ и кольцахъ. Къ первому роду принадлежать статуи Ромула и Тита Тація, ко второму-Тулла Гостилія, Анна Марція и Тарквинія, къ третьему-Сервія Туллія и Нумы. Полагають, что статуя Нумѣ поставлена не ранве У-го стольтія. Хронологія статуй не соотвътствуетъ хронологіи царей, но последняя въ настоящее вреия и не защищается никъмъ изъ ученыхъ. Число, имена и дъятельность этихъ царей, все проблематично. Самое имя Рима (Roma) теперь хотять ставить въ связь не съ Ромуломъ, но съ древнимъ ръчнымъ богомъ Румономъ (Rumonus), число Тарквиніевъ изъ 2 (Priscus и Superbus) сводять къ одному, и, простирая древность Рима дал е половины VIII стольтія до Р. Х., съ другой стороны признаютъ, что судьбы Рима и гораздо позднѣе этой даты окутаны совершеннымъ мракомъ. Но за всѣмъ тъмъ если отвергнуть всъ показачія историковъ о первоисторіи Рима на томъ основаніи, что они слишкомъ поздняго происхожденія, что на нихъ опочиль духъ позднёйшихъ эпохъ, національное самомнівніе, и если оставить силу только за приведенными свидетельствами Крига, то и тогда, вёдь, изъ нихъ вовсе не вытекаетъ того, что утверждаетъ Кригъ, и отъ Кротона еще остается громадное разстояніе до Іерусалима.

Съ теоріей Крига, вообще говоря, и не считають пужнымъ считаться. Но есть въ ней нѣчто, что заслуживаетъ вниманія. Она развиваетъ на исторической почвѣ мысль, которая намъ представляется важной и въ сущности вѣрной. Мы говорили, что міръ не великъ по пространству. Поверхность, на иоторой разыгрывается исторія человѣчества, менѣе 4 п 6377, 4², и

люди не могутъ подняться ни надъ этою поверхностью на высоту 10 верстъ, ни опуститься въ глубь ея на такое-же количество. Такова не обширная историческая сцена, но и исторія человъчества, совершающаяся на ней и извъстная намъ, имъетъ очень неглубокую древность. При всёхъ попыткахъ расширать рамки хронологіи древнихъ государствъ ни одинъ серьезный историкъ не поведетъ насъ въ глубь въковъ болъе отдаленную, чёмъ 7 тысячъ лётъ. Изследователи опускають изъ виду эту хропологическую и географическую узкость исторіи. Они представляють себв, что на такомъ небольшомъ пространствъ земли, въ такое небольшое время и небольшіе народы могли разбиться на какія-то обособленныя и самозамкнутыя единицы, которыя не имъли между собою ничего общаго, шли и развивались особенными путями. Противъ такого представленія, формулируемаго болье или менье крайнимь образомь, Кригь выдвигаетъ теорію сохраненія челов' вчествомъ своего духовнаго единства, теорію постояннаго обращенія народовъ къ тому очагу, который, по нашему мненію, содержаль истинный духовный огонь. Кригъ отмечаеть въ римскихъ законахъ и въ римской религіи, несомивнно, ивчто такое, что должно признать приближающимся къ истинъ. Мы думаемъ, что во всемъ этомъ много правды и притомъ правды поучительной и важной, если откинуть мысль о путешествіи Нумы къ Езеніи. Римляне не любили путешествовать по морю и по природъ своей питали нерасположение къ водъ. Катонъ старшій сильно жаловался на то, что ему однажды пришлось совершить путешествіе по морю, которое онъ могъ-бы совершить и по сушт. Римскіе поэты, особенно Горацій, часто выражали свой ужасъ предъ водной стихіей... Это было въ позднъйшія времена, да и во времена древнія у римлянъ уже были суда. Но это былъ результать необходимости, а не страсти къ путешествіямъ. Всѣ преданія показывають что за мудростью римляне считали совершенно достаточнымъ паломничать въ великую Грецію. А когда таковая еще не возникла, чемъ отправляться въ отдаленныя страны, они могли поучиться у другихъ своихъ сосъдей, не южныхъ, а сфверныхъ, именно этрусковъ. Этруски, загадочная народность, жили къ съверу отъ Тибра и были сосъдями латинянъ и сабинянъ. Несомненно, они имъли культуру несравненво высшую, чемъ датиняне и сабиняне. Скорее было учиться у нихъ, чъмъ предпринимать опасныя, отдаленныя и тяжелыя путешествія на азіатскій востокъ или пробираться по направленію къ этому востоку по дикимъ, малозаселеннымъ и неизследованнымъ странамъ Европы. Молитва Соломона объ иноплеменникъ. который придетъ изъ земли далекой помолиться Богу израилеву, могла имъть въ виду тъхъ царей земли, о которыхъ говорить 3 Цар. Х, 24. Свётъ Іерусалима могъ быть замвченъ и привлечь къ себв только техъ, которые были къ нему более или менее близко, но Римъ былъ слишкомъ далекъ и слишкомъ некультуренъ. Была другая народность, которая хорошо знала и Іерусалимъ, и Римъ, и Этрусковъ, и Грецію. Это финикіяне (сидоняне). Эти купцы древняго міра разносили съ собою культуру востока по всемъ берегамъ и островамъ Средиземнаго моря. Полагають, что они проникали и далбе и добывали олово на Британскихъ островахъ. Они распространяли съ собою культъ Астаргы-Афродиты, (Aphrodet отъ Athtoret, Aztoret); обмышивали оружіе (λόγγη отъ финикійскаго romach, romeh), вводили свои игры (хоттаβоς отъ kutab-ось, на которой балансировали чашу съ виномъ), развивали страсть къ золоту (уродос отъ финикійско-еврейскаго charuss), но они приносили и нъчто лучшее: они дали Европъ алфавитъ. Могли они разсказывать жителямъ отдаленной Европы и Африки и о своихъ сосъдяхъ евреяхъ, и о ихъ Богъ. Илія былъ въ Сарентъ Сидинской и, значить, между сидонянами были способные принять слово пророка. Могли быть таковые и между сидонскими моряками. Не тору, конечно, могли они привезти къ берегамъ Арно или Тибра, но мысль о высшемъ Богъ, о его пророкахъ, отдельныя хорошія правила, все это могли поведать ди отдаленнаго востока сынамъ Аппенинскаго полуострова. довольствоваться vзнаннымъ, Последніе ИКЛОИ или отвергать его или, по указаніямь купцовь, сами отправлялись на востокъ, чтобы точнъе узнать то, въ чемъ уже изъ чужой ръчи можно было предположить нъчто близкое къ истинъ. Мы полагаемъ, что послъдняго пе было во дни Нумы. Но однако уже и во дни Нумы жители Аппенинскаго полуострова (т. е. культурнъйшіе изъ нихъ) могли слышать о евреяхъ, какъ носителяхъ особенной релягіи и какъ особенномъ народъ, и могли уже узнавать о нъкоторыхъ върованіятъ и обычаяхъ этого народа. Во всякомъ случать разсужденіе Крига показываетъ, что въ върованіяхъ древнихъ римлянъ былъ не одинъ грубый политеизмъ, но и было нъчто возвышенное (только неисключительно, какъ полагаетъ Кригъ), и что римляне не были народомъ, отъ которыхъ истинная ветхозавътная церковь была отгорожена непроницаемою стъною.

Но провикло-ли на самомъ дёлё что-нибудь къ римлянамъ отъ евреевъ, этого мы не можемъ утверждать и доказать съ несомивиностью. За то мы полагаемъ, что мы можемъ доказать это по отношенію къ другому арійскому народу-персамъ. Они выступають на арену всемірной исторіи въ самомъ концѣ VII-го стольтія до Р. Х. Приходять въ непосредственное соприкосновение съ евреями приблизительно въ 538 г. и послъ этого въ теченіе двухъ стольтій евреи имьють съ ними непрестанныя свошенія. Пов'єствованія священных книгь ясно указывають, что евреи имъли вліяніе на персовъ (Исаін 45, 1-4; 2 Паралип. 36, 22-23, Есеирь-особ. V, 2 и VI, 1-8, 12, 17; 1 Ездр, Нееміи, 2 Ездры, Даніилъ). Это не мізшало многимъ утверждать (особенно Мишелю Бреаль), что персы имѣли религіозное вліяніе на свреевъ. Ренанъ въ своей "исторін народа изранльскаго" даже предполагаеть, что персы вліяли на вавилонянъ и чрезъ вавилонянъ на евреевъ. Выходитъ, что преемники вліяли на предшественниковъ, дъти на отцовъ. Ассировавилонская культура сказала свое послъднее слово, когда начала говорить Персія. Евреи, во всякомъ случав, имвли священныя книги задолго до дней Кира. Когда явились священныя книги персовъ? Въ той редакціи, въ которой они существують теперь (большая часть книгь авесты погибла, въ этой гибели обвиняли Александра Македонскаго, но въроятно въ этомъ виноваты арабы), они явились уже въ христіанское время. Въ какомъ видв они существовали во вторую половину VI-го въка? На этотъ вопросъ вполнъ отвътить нельзя. Но мы прежде установимъ фактъ несомивннаго родства по происхождению некоторых пунктовъ персидскаго въроучения съ еврейскимъ и затъмъ уже постараемся показать, какъ нужно ръшать вопросъ объ этомъ родствъ. Указываютъ 1) савдующіе сходные элементы между Библіей и авестой. Ученіе о Божественномъ единствъ (нъкоторые даже о троичности, теперь это оставлено), о твореніи, земномъ рай, древ жизни, о зыть (вритра и аги), о творческомъ словъ Honover (на самомъ деле Honover-не творческое слово, а молитва изъ 21 слова, особенно цънимая и постоянно читаемая маздейцами Отождествленіи Honover'сь Логосомъ есть результать ошибочнаго перевода, допущеннаго Анкетилемъ въ XIX гл. Ясны --слова vacem), о воскресеніи тълъ, страшномъ судъ (соссіошъ) (непониманіе ироніи въ словахъ убійцы Смердиса, приводимыхъ Геродотомъ) и будущей жизни, учение о добрыхъ и влыхъ духахъ. Не во всъхъ пунктахъ, гдъ указываютъ сходство, опо существуеть действительно. Такъ, ученія о Божественномъ единствъ у персовъ на самомъ дълъ инкогда не было. Въ глубокой древности у нихъ уже встръчается развитый и непримиренный дуализмъ (Агура-Мазда и добрые духи, Ангро-Маіянусъ и злые духи), въ послідующее время у нихъ этотъ дуализыъ былъ сведенъ къ нѣкоему высшему единому метафизическому принципу (Церуане-Акерене), но это вовсе не было монотеизмомъ. Не было никогда у персовъ идеи о посредникъ между разгиъваннымъ Божествомъ и гръховнымъ человъчествомъ. Это свойство приписали Мисръ на основании слідующих словь Плутарка: ἀμφῶν μέσον; διά τοῦτο μεσίτην τόν Μίφραν χαλοῦσιν οι Πέρσαι (De Iside et Osiride c. 46).

Но Мисра, культъ котораго имълъ успъхъ въ позднъйшее время (въ правление Геліогобаса) былъ однимъ изъ свътлыхъ духовъ, вовсе не имъвшимъ значения посредника (Вендидатъ, опредъляющий въ большей своей части наказания за преступления, ясно показываетъ, что маздейцы не находили нужды



<sup>1)</sup> C. de Harlez, la Bible et l'Avesta. Dictionaire apologét. 2 Edition. Сказанія персылскія см. у Lenormant'a; l'Histoire ancienne de l'Orient. t. I.

ни въ какомъ посредникъ, и слова Плутарха о немъ должно понимать такъ: Ормудъ-свътъ, Ариманъ-мракъ, Мисрасреднее между ними-искра. Плодомъ подобнаго недоразумънія было толкование Honover въ смыслѣ Логоса, предположение въры у персовъ въ воскресение тълъ и т. п. Но помимо этихъ мнимыхъ или сомнительныхъ пунктовъ сходства имфются, полагаемъ, несомивниме: прежде всего въ сказаніи о творенів міра. Ангро-майянусь творить мірь въ шесть последовательныхъ періодовъ (обнимающихъ собою 365 дней) и оканчиваетъ свое дело созданиемъ человека, названнаго имъ Gayomaratan -жизнь смертная-который и выходить безпорочнымъ изъ рукъ Создателя. По Бундегешу, первые люди согръщили слъдующимъ образомъ. Первый человъкъ называется у пранцевъ Уіта и у индійцевъ Уіта. Сынъ неба, а не человікь Уіта, соединяетъ въ себъ черты, которыя Бытіе приписываетъ Адаму и Ною-отцамъ до и послъпотопнаго человъчества. Позднъе Уіта является просто первымъ царемъ пранцевъ, но царемъ, жизнь котораго, какъ и жизнь его подданныхъ, проходитъ среди райскаго блаженства, въ раю Airiana Vaedia-жилище первыхъ людей. Но послъ нъкотораго періода жизни чистой и безгрешной Уіта совершиль грехь, который отяготель на его потомствъ, и этотъ гръхъ, заставившій его потерять могущество и выбросившій его за предёлы райской земли, отдаетъ его во власть змъя, злаго змъя Анграмайяніуса, который и заставляеть его погибнуть въ ужасныхъ мученіяхъ. Позднъе въ Бундегешъ Уіта уже не авлиется ни первымъ человъкомъ, ни первымъ царемъ. Исторія паденія, которое заставляєть Уіта терять свое эдемское блаженство и подпадать во власть врага, всегда остается связанною съ именемъ этого героя. Но это паденіе-не первый гръхъ. Гръхъ первый, приписываемый предкамъ, отъ которыхъ происходятъ всѣ люди, здъсь къ Maschia и Maschiana. Вотъ сказаніе Бундегеша о первомъ гръхъ. "Человъкъ былъ, отецъ міра былъ. Небо назначено было ему подъ условіемъ, чтобы онъ былъ покоренъ сердцемъ, чтобы онъ со смиреніемъ дівламъ дівло закона, чтобы онъ быль чисть въ своихъ мысляхъ, чистъ въ своихъ словахъ, чистъ въ своихъ дъйствіяхъ, и чтобы онъ

не привываль девь (демоновь). При такихь условіяхь мужчина и женщина должны были составлять взаимно счастіе другь друга. Таковы были въ начале ихъ мысли, таковы были ихъ дъла. Они сблизились и жили вмёстё. Сначала они говорили эти слова: Агурамазда далъ воду, землю, деревья, животныхъ, звъзды, луну, солнце и всь блага, которыя идуть отъ чистаго корня и отъ чистаго плода. Но потомъ ложь покрыла ихъ сердце, она извратила ихъ расположения и сказала имъ: Ангромайянусь даль воду, землю, деревья, животныхъ и все то, что названо выше. Въ началъ Ангромайянусъ обманулъ ихъ относительно девъ и до конца этотъ жестокій искаль только погибели ихъ. Повъривъ его лжи, оба они стали подобны демонамъ, и ихъ души будутъ въ аду до обновленія тѣла. Они питались въ теченіе 30 дней, они покрывались черными одеждами; черезъ 30 дней они пошли на охоту, бълал коза предстала имъ, они извлекли своими устами молоко изъ ея сосцовъ и питались этимъ молокомъ, которое доставляло имъ много удовольствія. Дева, который говорить ложь, сталь болье смълымъ, онъ предсталъ во второй разъ и принесъ имъ плоды, которые они вли, и вследствіе этого изъ ста преимуществъ, которыми они пользовались, у нихъ не осталось ни одного. Послѣ 30 дней и 30 ночей сврый и бълый баранъ предсталъ, они отръзали у него лъвое ухо. Научевые небесными язятами они извлекли огонь изъ дерева коперъ, ударяя по немъ кускомъ древа. Оба они удивились древесному огоню, они раздули его дыханіемъ устъ, они зажгли сначала куски дерева кона, потомъ финиковаго и потомъ мирты. Они изжарили барана, котораго разрезали на 3 части... Съевши мясо собаки, они покрылись шкурою этого животнаго, они предались потомъ охотъ и сдълали себъ жилища изъ шкуры дикихъ звърей". Рядомъ съ этимъ сказаніемъ въ авеств находится другое гораздо болъе древняго происхожденія объ Уіт'ь. Съ Имою связывается и преданіе о потопъ. У Иранцевъ разсказывается, что Уіта, быль уведомлень Агурамаздою благимь богомь о томъ, что земля будеть опустошена разрушительнымь наводненіемь. Богь приказаль ему построить убъжище - садь квадратной формы

vara, защищенный плотиною и ввести туда начатки людей, животныхъ и растеній, чтобы сохранить ихъ отъ уничтоженія. Дъйствительно, когда произошло наводненіе, садъ Уіта одинъ быль пощаженъ со всёмъ тёмъ, что въ немъ находилось. И въсть спасенія была принесена птицею Каршипта, посланною Агурамаздою.

Есть сходство и между персидскою и Богооткровенною релитіею въ ученіи о добрыхъ и злыхъ духахъ, но здёсь оно, однако, не таково, чтобы заставляло необходимо предполагать родство по происхожденію. Есть сходство между авестическими сказаніями и новозавётнымъ ученіемъ о послёднемъ судё, мы убъждены, что эти сказанія Бундегеша заимствованы отъ христіанъ, но намъ нётъ нужды касаться теперь этихъ вопросовъ, намъ теперь пужно только доказать, что элементы родственные съ ветхозавётнымъ ученіемъ персы заимствовали у евреевъ. Думаемъ, что это долженъ признать каждый безпристрастный изслёдователь.

Персы-арійцы по происхожденію, и поэтому ихъ религія въ своихъ древнъйшихъ частяхъ представляетъ сходство съ древнъйшею религіею ведъ. Доказать это очень легко. Древнее божество пранцевъ Мисра ("союзъ", "верность"). Это-Митра ("другъ" по санскрит.) ведъ. Въ ведахъ онъ изображается, какъ благосклонный богъ-покровитель", который охраняеть своихъ поклонниковъ отъ болёзней, смерти и гибели, умножаетъ богатство и посылаетъ людямъ здоровье, но, не смотря на все это, следуеть опасаться его гнева. Мы не хотимь подвергнуться гнфву Митры, любимфйшаго изъ мужей". Последній предикать, конечно, имъетъ въ виду умиротвореніе Божества 1). Точно также одинъ изъ древнъйшихъ свътлыхъ духовъ авесты Аріаманъ есть древній богъ и ведъ, принадлежащій къ азурамъ. Затемъ великимъ почитаніемъ у персовъ пользовалась Хомабожество и вивств опьяняющій напитокь, добываемый изъ священнаго растенія. Этоть хома есть сома индусовь. Это-гоже божество и священный напитокъ. Какъ последнимъ, имъ пови-



<sup>1)</sup> Шантепи, Истор. религ. Русск. переводь, Т. 2, стр. 20.

димому сильно влоупотребляль Индра. Никто изъ изследователей не сомнъвается относительно названныхъ нами божествъ, что они имфють общее происхождение у азіатских арійцевь. Самый дуализмъ, такъ обостренный въ религіи персовъ, представляеть собою родство съ ученіемъ индусовь о борьб'в св'ьтлыхъ и темныхъ силъ и не имфетъ сходства и родства съ семитическими представленіями о мірѣ боговъ, гдѣ зло никогда не мыслилось какъ принципъ равноправный съ верховнымъ Богомъ. Но вотъ, въ этотъ рядъ и въ эту систему арійскихъ теологическихъ представленій неожиданно врываются семитическія и прямо еврейскія сказанія и върованія. Таково представление о древъ жизни. Древо жизни фигурируетъ въ самыхъ древнихъ предавіяхъ Халдеи. На цилиндрахъ оно изображается охраняемымъ двумя херувимами. Точно также "земной рай", "потопъ", какъ онъ представляется въ авестъ (потопъ Ману у индусовъ имъетъ совсъмъ другой характеръ) не находилъ себъ ничего соотвътствующаго въ арійскихъ сказаніяхъ. Относительно раз нужно сдёлать слёдующее замѣчаніе. LXX переводять рай словомъ Парабекоос. Указывають, что это слово персидскаго происхожденія. Paradaezas-садъ. Отсюда, говорятъ, следуетъ, что библейскій тарабекос имъетъ свое происхождение въ персидскомъ Paradaezas. Разсуждая такъ, забываютъ, что въ Библіи земной рай называется Gan, а въ авеств-vara, и следовательно филологію въ данномъ случав можно оставить совершенно въ поков. Вврно, что садъ по персидски Paradaezas; можно считать въроятнымъ, что его натурализоваль въ языческомъ языкв Ксенофонтъ (садъ для удовольствія, паркъ для охоты, садъ, насаженный избранвыми растеніями и т. д.). И затьмъ переводчики LXX обозначили имъ понятіе Gan. Очевидно, эта исторія слова не имъетъ отношенія къ вопросу о происхожденіи сказаній о "Gan" и "vara". Но самое сказание о vara, написанное въ Бундегешъ на языкъ сассанидовъ, во всякомъ случаъ, гораздо позднъйшаго происхожденія, чемъ 2 гл. кн. Бытія. Некоторые умудрялись говорить, что змей III гл. кн. Бытія есть аримань персовъ. Но ариманъ никогда не изображался въ книгахъ Зароастра подъ образомъ змёя (неправильный переводъ одного мё-Бундегеша III могъ подать мысль о сближения Арвмана съ змѣемъ бытія. Текстъ былъ переведенъ: Ариманъ проникъ въ міръ въ образв змін; на самомъ діль слідуеть: Ариманъ проникъ въ міръ по способу змізя, и въ слідующемъ стихъ говорится, что онъ перелетаетъ съ мъста на мъсто подобно мухф). Змфй-искуситель есть семитическій образъ. На одномъ вавилонскомъ цилиндръ изображены 2 фигуры, стоящія по 2 стороны дерева и срывающія плоды, между тімъ змъй поднявшись сзади съ лъвой стороны, наблюдаетъ ихъ н поворотиль къ нимъ свою голову. Эти образы и эти сказанія проникли къ персамъ. О персахъ и говорять, что они, будучи арійцами по происхожденію, суть семиты по своимъ върованіямъ. Что между сказаніями авесты и Библіи есть сходство это безпорно. Что это сходство можеть быть объяснено только родствомъ по происхожденію, въ этомъ нельзя сомнъваться. Думаемъ, что не должно сомнъваться и въ томъ, что это родство есть результать религіозныхь заимствованій персовь у евреевъ. Такъ представляетъ намъ это дело Библія, въ этой мысли утверждають и историческія (ассиро-вавилонскіе памятники), и филологическія (языкъ частей авесты, говорящихъ сходное съ Библіей) данныя. Политика Кира по отношенію къ религіямъ покоренныхъ народовъ, была политикою всёхъ мудрыхъ всемірныхъ завоевателей, онъ покровительствоваль этимъ религіямъ и объявляль себя почитателемъ признаваемыхъ ими боговъ. Въ своихъ указахъ, къ вавилонянамъ, онъ говоритъ о почитаніи Небо, Бэла, въ своемъ обращеніи къ евреямъ опъ говорить объ истинномъ Богв. Можеть быть у этихъ всемірныхъ завоевателей, стремившихся создать всемірную монархію. была и мысль о Единомъ Высшемъ Монархъ. Мы думаемъ, что она была. Мудрецъ изъ того, что онъ слушаетъ, извлекаетъ назидательное, слушатель обыкновенный останавляваеть свое вниманіе на интересномъ. Отсюда сохраненіе библейскихъ сказаній у вавилонянъ и въ авестъ. Что они здъсь непервоначальны, что они не суть нѣчто самобытное, это доказывается темъ, что въ указанныхъ источникахъ, они характеризуются двумя чертами: они не связны съ системой (въ авеств они даже противоръчатъ другимъ ея частямъ) и они не освящены глубокою нравственною идеею. Въ Библіи твореніе, паденіе, потопъ, эти событія—ключъ къ пониманію всей исторіи человъчества.

Отсюда нашъ выводъ, что персы въ религіозномъ отношеніи были учениками евреевъ. Насколько и чему они научились, мы не знаемъ въ точности. Но позволительно думать, что они вынесли изъ своего знакомства съ богоизбраннымъ народомъ нетолько знаніе нъкоторыхъ интересныхъ исторій, но и знаніе нъкоторыхъ высокихъ религіозныхъ и нравственныхъ истинъ. Въ религіи персовъ нѣтъ чистаго, но есть нѣкоторый относительный монотеизмъ (мы употребляемъ это выражение совсемъне въ смыслъ гепотеизма). Мы разумъемъ подъ этимъ, что ихъ Агура-Мазда въ ихъ молитвахъ и почитаніяхъ очень часто надъляется предикатами истиннаго Бога, и образы другихъ боговъ тускивють, бледивють и стушевываются. Древитише арійцы были политеистами, даже къ отвлеченно-философскому монизму они приближались только въ позднъйшее время. Можетъ быть долгое общеніе съ евреями позволило персамъ идти быстрве въ двлв религіознаго развитія, какъ быстро прошла ихъ политическая исторія.

Нравственныя правила маздеизма часто чисты и высоки. Можетъ быть и здёсь позволительно видёть еврейское вліяніе и даже, пожалуй, скорье вліяніе пророковъ, чьмъ вліяніе Моисеева закона.

Такъ, Кригъ отыскиваетъ слѣды вліянія Моисеева закона на Нуму и римлянъ; а мы полагаемъ, что на вавилонянахъ видно вліяніе откровенія праотцовъ и на персахъ вліяніе пророковъ. Праотцы, Моисей и пророки говорили такимъ образомъ не одному богоизбранному народу, но возвѣщали, чрезъ богоизбранный народъ, истины всему человѣчеству. Только до времени эти истины воспринимались туго и слабо, и свѣтъ Логоса, свѣтившійся въ богоизбранномъ народѣ, слабо мерцалъ среди другихъ племенъ и земель. Указанія на пріобщеніе народовъ къ боготкровенной истинѣ, идущія изъ древности, мы видимъ,

скудны. Древность человъчества характеризуется скоръе тъм, что народы уходили отъ лица Божія, чъмъ приближались къ Богу. Однако это удаленіе на страну далече было только временнымъ. Причта о блудномъ сынъ нашла себъ выраженіе въ исторіи человьчества. Народы, достигнувъ той степени культуры, когда исчезаетъ безпричинное самодовольство и является желаніе выйти изъ самозамкнутости, стали приходить въ бользкое соприкосновеніе между собою, стали чаще, и притомъ на духовной почвъ сталкиваться съ носителями ветхозавътнаго откровенія, и истины этого откровенія стали шире распространяться по міру. Это произошло, когда владычество персовъ смѣнилось владычествомъ грековъ.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

(Продолжение будеть).

## Психологическія условія происхожденія языка.

Для происхожденія языка, понимаемаго въ смыслів членораздъльной ръчи, необходимы двоякаго рода условія: физіологическія и психологическія. Физіологическія условія для происхожденія языка свойственны, какъ людямь, за исключеніемь глухонтымых, такъ и некоторымъ животнымъ. Некоторыя изъ животныхъ, по словамъ Макса Мюллера, одарены всеми физичеекими условіями для внятнаго произношенія словъ 1). Не смотря однако на это, у животныхъ нътъ языка, понимаемаго въ сиысль членораздыльной рычи. Животныя, по словамь Тэна, никогда не переходять за періодъ междометій и звукоподражаній 2). Очевидно, такимъ образомъ, что главная причина, обусловливающая происхожденіе языка, лежить въ области психологическихъ условій. Неудивительно поэтому, что ніжоторые психологи, напримъръ, М. Мюллеръ 3) и Потебия 4) въ языкъ видятъ существенное различіе между человъкомъ и животнымъ. Только человъкъ можетъ создать себъ такое средство пониманія, какъ языкъ; но это созданіе, кромъ физіологическихъ условій, предполагаеть въ человъческой душь ей исключительно свойственное совершенство всёхъ ея движеній-особую силу, опредвлимую тольку по результатамъ ея двятельности. Для выполненія нашей задачи и естественнъе прежде всего обратиться къ разсмотрвнію этихъ результатовъ, какъ вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Лекція по наукі о языкі 1865 г. стр. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Объ умв и познаніи"—стр. 529.

<sup>3)</sup> Ibidem, crp. 269.

<sup>4) &</sup>quot;Мысль и языкъ" 1892 г. стр. 111.

раженія этой душевной силы человіка, или, говоря иначе, мы должны обратиться къ разсмотрінію того процесса, который подмічень компетентными психологами въ душі дитяти при образованіи у него языка. Это разсмотрініе отчасти и укажеть намь на существованіе въ человікі такихъ душевныхъ способностей, благодаря которымъ только и можеть возникнуть языкъ и которыя являются такимъ образомъ условіями происхожденія языка. Воть этоть процессь.

Сначала ребенокъ употребляетъ свой голосовой органъ безсознательно и въ силу рефлективнаго действія, начинаетъ такимъ образомъ переходить отъ нечленораздёльныхъ звуковъ къ звукамъ членораздёльнымъ 1). Такимъ образомъ на первыхъ порахъ языкъ человъка ничъмъ не отличается отъ языка животныхъ 2). Но на слъдующей ступени даннаго процесса и оказывается превосходство человека предъживотнымъ, въ томъ, что дитя въ состояніи понимать звукъ, какъ знакъ мысли или представленія в). Правда на первыхъ еще порахъ, согласно съ исторіей психическаго развитія дитяти, каждое слово имфетъ для дитяти двойственный характеръ: 1) собственнаго имени и символа индивидуальнаго объекта, съ которымъ оно связано 4) (напр. стуломъ ребенокъ наз. известный лишь ему стулъ) 2) то или другое слово для дитяти есть нъчто общее, общій признакъ 5) (напр. по свойству сахара "сладости" ребенокъ наз. именемъ "сахаръ" и другіе предметы, имфющіе сладкій вкусъ). Но ребенокъ весьма скоро начинаетъ, на основаніи опыта, прилагать такія слова, какъ стуль, столь, кровать-къ цільмь классамъ предметовъ и узнавать въ нихъ символъ обобщенныхъ или отвлеченныхъ понятій. Всѣ слова мало-помалу онъ начинаетъ употреблять для выраженія ими обобщенныхъ представленій предметовъ 6), онъ начинаеть присоединять къ сло-

<sup>1)</sup> Тэнъ "объ умё в познавія" стр. 508. Потебни "Мысль и языкъ" стр. 96. Журваль "Филол. записки" 1892 г. вып. 2-ой. "Отнош, языка къ мысли", солов. стр. 49.

<sup>2)</sup> Потебии Ibidem стр. 96.

<sup>3)</sup> Тэйлоръ "Антропологія" стр. 121.

<sup>4)</sup> Карпентеръ "Основанія физіологіи ума" стр. 193.

<sup>5)</sup> Тэнъ. Ibidem стр. 508,

<sup>6)</sup> Карпентеръ "Основ. физіол. ума" стр. 193.

вамъ понятія и самопроизвольно обобщаєть ихъ. Нужно, конечно, согласиться съ тѣмъ, что говоръ ребенка еще непостояненъ. У него нѣтъ постоянства въ звукахъ и словахъ, которые вызывалъ у него одинъ и тотъ же предметъ. Только позже закрѣпляется у него ассоціяція между названіемъ и образомъ или воспріятіемъ предмета <sup>1</sup>), ассоціяція, замѣняющая непосредственное рефлективное движеніе <sup>2</sup>).

Изъ этого общаго начертанія психическаго процесса, совертающагося въ душт дитяти при образованіи у него языка, уже не трудно вывести и тт духовныя способности, которыми обладаеть человъкъ, какъ условіями происхожденія языка.

Какъ на такое условіе многіе психологи указывають на разумь въ широкомъ смыслѣ этого слова, поскольку разумъ является источникомъ всѣхъ психологическихъ условій происхожденія членораздѣльной рѣчи.

Языкъ, какъ органъ выраженія мыслей человіка, находится въ прямой непосредственной связи и зависимости отъ разума 3), онъ есть истинный органъ нашего ума 4). Вся жизнь языка идетъ параллельно съ жизнію ума и совершается подъ его вліяніемъ 5). Действительно языкъ, не есть нечто непосредственно данное человъку, онъ не есть даръ боговъ въ точномъ сиыслъ слова, какъ думалъ еще древній мудрецъ Платонъ. Языкъ могъ произойти лишь при помощи сложнаго процесса мыслительной деятельности человека. При изследовании какого-либо языка мы находимъ, что большинство употребительныхъ словъ не обнаруживаетъ той связи между звукомъ и смысломъ, которая столь очевидна въ естественныхъ и самоивъяснительныхь словахь. Это потому, говорить Тейлорь, что источникь языка заключается въ умственныхъ процессахъ, совершающихся и теперь и не превышающихъ умственнаго уровня дѣтей и дикарей 6). По мнѣнію М. Мюллера и Тэна

<sup>1)</sup> Тэнъ. Ibidem стр. 508.

Потебни. Ibidem стр. 98.

з) Загорскій. Основ. рац. или суб. исихологін стр. 25. "Филолог. записки" ibidem стр. 28.

<sup>4)</sup> М. Мюллеръ. "Лекцін по наук'в о язык'в".

<sup>5)</sup> Карпентеръ «Основанія физ. ума».

<sup>6)</sup> Антропологія, 2-е изд. 1898 г. стр. 127.

мысли безъ словъ ничто; говорить—значить думать вслухъ. Слово есть воплощенная мысль 1), а мысль, какъ говоритъ Карпентеръ, есть способъ воплощенія умственныхъ процессовъ2). Такимъ образомъ на языкъ въ сильной степени отображается строй и характеръ мышленія 3). Вотъ почему Аристотель н Кантъ смотрять на языкъ, какъ на логическое построеніе, въ основъ котораго лежатъ не только логическія, но и философскія начала.

Въ самомъ дълъ, только благодаря способности человъка въ отвлеченному мышлевію, по мнёнію нёкоторыхъ психологовъ, человекъ можетъ составлять или образовывать понятія, а возможностію образованія последнихь, по мевнію названныхь философовъ, обусловливается и возможность образованія языка. По крайней мёрё, такъ смотрять на это Максъ Мюллеръ 4), профессоръ Овсанико-Куликовскій 5) и др. Они поставляють происхождение языка въ тесную связь съ понятіями, какъ отличительной особенностію челов'яка по сравненію съ жикакъ известно, свойственвотными; отвлеченныя понятія, ны и глухонѣмымъ  $^{6}$ ), не имъютъ мъста у животныхъ. Такимъ образомъ, образуя понятія, человъкъ неизбъжно вырабатываетъ и слова, которыя, исходя изъ простыхъ мыслей, восходять до самыхъ трудныхъ терминовъ, употребляемыхъ законоведомъ, математикомъ и философомъ. Какъ следствіе отвлеченнаго мышленія, слова выражають лишь общія черты ощущеній или представленій. Они всегда отвлечены, никогда не доходять до того, чтобы объяснить и выразить конкретныя вещи или конкретныя представленія нашей души 7). Для представленія тёсной зависимости языка отъ мышленія можно указать и на обратное явленіе, т. е., на значеніе языка для развитія нашего познанія. Въ мысли нашей признакъ существуеть неразрывно съ предметомъ, и, только благодаря строю нашего

<sup>1) &</sup>quot;Лекція по наукь о яз." 1865 г. стр. 294. "Объ умы и познанія" стр. 527-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Осн. физ. ума" 1877 г. стр. 193.

<sup>3) &</sup>quot;Изъ исторіи души" Каптерева стр. 5.

<sup>4)</sup> Ibidem crp. 290 m 294.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Язывь и искусство" 1895 г. стр. 15, 21 и 22.

<sup>6)</sup> Тейлоръ "Антропологія" стр. 131.

<sup>7)</sup> Потебии. "Мысль и язывъ" стр. 101.

языка, мы можемъ порознь разсматривать то, что въ действительности представляется нераздёльнымъ единствомъ. Еслибы строй языка не допускаль отдёльнаго обозначенія признаковькаждаго порознь, а выражаль однимъ знакомъ всю совокупность ихъ, включая туда же и самый предметь, которому эти признави принадлежать, то самый процессъ отвлеченія становился бы невозможнымъ: не отъ чего было бы отвлекать и нечего отвлекать, -- все сливалось бы въ сложномъ единствъ психическаго состоянія. Какъ бы то ни было, человъкъ принимаеть въ создании языка самое живое участіе, онъ пускаеть въ ходъ въ этомъ случат присущую ему творческую способность. Между тёмъ знаніе животныхъ является пассивно воспріемлющимъ въ виду неспособности ихъ къ отвлеченному мышленію и след., къ образованію понятій. Отсутствіемъ же у животныхъ способности-создавать понятія и объясняется, по мижнію указанныхъ выше психологовъ, отсутствіе у нихъ языка. Что же касается звуковъ издаваемыхъ животными, то они суть не что иное, какъ непроизвольныя выраженія чувственнаго возбужденія (боли, радости), половаго влеченія и стремленія къ самосохраненію. Нікоторыя изъ животныхъ (напр. попуган) могутъ подражать человъческому голосу, но безъ смысла и пониманія.

Но, конечно, языкъ нельзя поставлять въ тъсную связь лишь съ одними понятіями. Такой взглядъ былъ бы слишкомъ узокъ и не оправдывался бы исторією умственнаго развитія человъка, которая представляетъ такія эпохи, когда языкъ существовалъ, но понятій не было 1). Дъло въ томъ, что языкъ захватываетъ мышленіе не въ тъсномъ значеніи слова—мышленіе посредствомъ "понятій", а въ обширномъ,—мышленіе вообще въ его основныхъ элементарныхъ процессахъ, посредствомъ какихъ бы формъ оно не совершалось 2).

Такимъ образомъ выходитъ, что указывая на разумъ и вообще на мыслительныя способности человъка, какъ на общія психологическія условія происхожденія языка, мы тъмъ не меите еще не указали частитишаго и витесть съ этимъ болье

<sup>1)</sup> Каптеревъ. "Изъ ист. души" стр. 2. Потебии "Записки по рус. граммат." 1, 80.

<sup>2)</sup> Каптеревъ-стр. 3.

опредъленнаго психическаго условія для происхожденія языка. Въ самомъ дёлё, изложенный нами взглядъ на предложенную тему, выражаясь словами Лёббока, "еще не вносить въ нашъ умъ опредъленнаго представленія" 1). Такое замъчаніе Лёббокъ сделаль по поводу следующихъ словъ М. Мюллера: "человекъ обладаетъ способностію придавать понятіямъ, естественно возникающимъ въ его умъ, членораздъльныя выраженія. Способность эта инстинкть ума, столь же неопредылимый, какъ и всякій другой инстинктъ". Не даетъ опредъленнаго отвъта на этотъ предметъ и самъ Лёббокъ. То же нужно сказать и о Тэйлоръ. "Мы имъемъ только право, говоритъ Тэйлоръ, утверждать, что, судя по всёмъ извёстнымъ намъ человёческимъ способамъ подбора знаковъ, всегда существуетъ какая-нибудь подходящая причина или связь, приводимая къ принаровленію каждаго спеціальнаго звука къ выраженію каждой спеціальной мысли. Это самое основательное мибніе, какого можно держаться относительно знаменитой задачи о психологическихъ условіяхь происхожденія языка" 2). Но въ чемъ выражается эта внутренняя причина или связь между мыслью и ея выраженіемъ, изъ приведенныхъ и дальнъйшихъ словъ Тэйлора не видно.

Переходя къ разрѣшенію предложеннаго нами вопроса, мы можемъ сказать, что главное психологическое условіе происхожденія языка заключается въ томъ, что представленія получають въ душѣ человѣка прочное и опредѣленное въ качественномъ отношеніи содержаніе и становятся, вслѣдствіе этого, прочною собственностью души, неизмѣняемою единичными актами ощущенія и представленія. Говоря иначе, это условіе состоить въ способности человѣка къ закрѣпленію въ его душѣ цѣлыхъ рядовъ представленій.

Но такъ какъ основными законами образованія рядовъ представленій являются сліяніе и ассоціація представленій, то очевидно, въ виду ближайшаго ихъ отношенія къ нашей задачъ намъ необходимо коснуться и этихъ послъднихъ.

Сліяніе представленій происходить тогда, когда два различныхъ представленія принимаются сознаніемъ за одно и то же,

<sup>1) &</sup>quot;Начало цивилизацін" 1889 г. стр. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Антропологія стр. 128.

напр., когда намъ кажется, что мы видимъ знакомый предметъ, между тѣмъ какъ передъ нашимъ взоромъ оказывается совершенно другой. Значеніе закона сліянія представленій по отношенію къ данному вопросу сказывается въ томъ, что имъ сбъясняется одно изъ первыхъ и важнѣйшихъ явленій намяти. Это явленіе, какъ сказано выше, состоитъ въ томъ, что представленія получаютъ твердо опредѣленное въ качественномъ отношеніи содержаніе и становятся, вслѣдствіе этого, прочною собственностью души человѣка.

Отсюда открывается, что, "говоря о значеній закона сліянія представленій, какъ психическаго условія происхожденія языка, мы коспулись отношенія къ данному вопросу одной изъ психическихъ способностей человъка-памяти. Было бы непростительною ошибкою съ нашей стороны, еслибы мы отвергли значеніе памяти для происхожденія языка, потому что произнести звукъ мы можемъ только тогда, когда память наша сохраняетъ намъ отпечатокъ его артикуляціи" 1). Для образованія языка человъку необходимо подыскать звукъ, подходящій какъ знакъ или символъ RLL каждой его мысли; затымъ необходимо установить твердую связь между словомъ и извъстнымъ предметомъ, необходимо установить твердую связь рядовъ представленій. Последняя задача и есть дело памяти человека, который старается поставить представленія въ такія отношенія между собою, которыя онъ признаеть за условія образованія прочныхъ рядовъ представленій. Въ свойствахъ памяти заключается также и духовное различіе между людьми, имфющими языкъ, и между животными, не имфющими языка.

Закрѣпленію въ душѣ человѣка прочныхъ представленій и установленію твердой связи между звукомъ и мыслію способствуетъ также и указанный выше, свойственный человѣку, такъ называемый законъ ассоціаціи представленій, который такимъ образомъ является дальнѣйшимъ психическимъ условіемъ происхожденія изыка <sup>2</sup>).

Разумћемъ здъсь законъ ассоціаціи по сходству и смежности.

<sup>1)</sup> Н. Крушевскій "Очеркъ науки о языкь" 1883 г. стр. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Потебни. Ibidem—стр. 98.

Слова для выраженія нашихъ мыслей выбираются или въсилу сходства звуковъ, или по связи идей, неръдко столь причудливой и странной, что мы не въ состояніи возстановить истинное происхожденіе даже такихъ словъ, которыя возникли въ наше время 1). Укажемъ поэтому на значеніе "закона ассоціяціи по сходству" для происхожденія языка.

Всякое слово связано съ другими словами узами ассоціаців по сходству, которое будеть не только внишнимъ, но и внутреннимъ. Вследствіе "закона ассоціаціи по сходству" слова должны укладываться въ нашемъ умъ въ системы или гитзда. Иначе говоря, всякое слово по закону ассоціаціи сходства способно возбуждать въ насъ другія слова, съ которыми оно сходно и возбуждается этими словами. Такимъ образомъ ассоціаація сходства делаеть возожнымь творчество вь языкв. Воть почему слова, связанныя слабыми узами сходства съ другими словами или вовсе на нихъ непохожія, весьма легко забываются 2). Не менъе, если не болъе важное значение для происхожденія языка представляеть собою законь ассоціаціи по смежности. Большая часть словъ есть сочетание гласнаго звука съ согласнымъ по смежности. Каждое слово есть не что иное, какъ заученная, т. е., ставшая прочною, вследствіе повторенія, ассоціація согласныхъ и гласныхъ звуковъ и слоговъ, изъ нихъ состоящихъ. Эти ассоціаціи звуковъ гласныхъ и согласныхъ или словъ образуются въ новые последовательные ряды целыхъ реченій, которыя, повторяясь въ одномъ порядкі, становятся привычными и прочными в). Масса такихъ ассоціацій способствуетъ особенной быстротъ разговорной ръчи. У насъ всегда много не только готовых словь, но и целых группъ ихъ или фразъ. На законъ ассоціаціи по смежности слъдующихъ другь за другомъ звуковъ основывается заучиваніе цёлыхъ рядовъ совершенно непонятныхъ словъ. Что действительно законъ ассоціаціи по смежности имфетъ значеніе для происхожденія языка, это видно изъ техъ случаевъ, когда кто пытается говорить на языкъ, которымъ не совершенно владъетъ: сейчасъ же гово-

<sup>1)</sup> Д. Лёббокъ. "Начало цивилизацін" 1889 г. стр. 290.

<sup>2)</sup> Н. Крушевскій "Очеркъ науки о языкъ" 1883 г. стр. 69.

<sup>3)</sup> Крушевскій. Ibidem стр. 65, 67 и 129. Снегиревъ "Исихологія" стр. 326 и 327.

рящій чувствуеть, что хотя мысль и есть для выраженія, но нътъ словъ, т. е., ассоціація безсильна скоро и безошибочно воспроизводить подходящія слова 1). Дополнимъ эту мысль. Невозможно было бы целесообразно пользоваться языкомъ, если не сказать болже, т. е. что его и не было бы, если бы слово не вызывало въ умъ мысли и наоборотъ, мысль не вызывала слова. Связь между мыслью и языкомъ образуется самая тъсная и крепкая изъ всехъ известныхъ намъ ассоціацій: до того быстро слово возбуждаеть мысль и мысль возбуждаеть слово,... что обыкновенно кажется, будто бы мысль есть слово и мыслимъ мы словами. Посему, когда мы выражаемъ свою мысль въ словахъ, то это значитъ, что она, по ассоціаціи смежности вызываеть рядъ словъ, соотвътствующихъ ей по своему значенію; когда мы слушаемъ говорящаго, слова возбуждаютъ мысль, имъ соотвътствующую и мы говоримъ тогда, что понимаемъ высказанную ръчь 2). Но конечно, существуетъ ли полное и точное соответствие между мыслію и словомъ, это уже вопросъ другой. Такимъ образомъ каждое слово наше получаетъ твердый и опредёленный символь извёстной идеи, благодаря тому, какъ говоритъ Снегиревъ, "что идеи ассоціируются съ тъмъ или другимъ произвольнымъ составомъ звуковъ по смежности, вслъдствіе чего произнесеніе ихъ само собою вызываеть, какъ бы напоминаетъ идею, связанную съ нимъ и представляющуюся какъ бы заключенною въ нихъ 3).

Вотъ почему, по выраженію Потебни, "слово есть орудіе апперцепціи" или психическаго сужденія.

Резюмируя все сейчасъ сказанное о значеніи ассоціацій по сходству и смежности по вопросу о происхожденіи языка, можно сказать, что слова своимъ происхожденіемъ обязаны ассоціаціямъ сходства, а своимъ значеніемъ ассоціаціямъ смежности<sup>4</sup>). Можно замітить еще и то, что ассоціація представленій есть боліве раннее явленіе въ процессі образованія языка, нежели непосредственное сходство звука съ чувственнымъ образомъ

<sup>1)</sup> Владиславлевъ. "Психологія" т. 2-й стр. 242.

<sup>2)</sup> Владиславлевъ. Ibidem стр. 43. "Филолог. записки". Ibidem стр. 32 и 36.

<sup>3)</sup> Светиревъ. Ibidem стр. 420.

<sup>4)</sup> Крушевскій. Ibidem-стр. 129 и 147.

предмета <sup>1</sup>), указываемое нѣкоторыми психологами, разрѣшающими вопросъ о прсисхожденіи языка.

Примъчаніе. Ассоціація представленій, конечно, существуєть и у животныхъ, но она имѣетъ у нихъ совершенно другой оттѣнокъ и характеръ,—именно характеръ чувственный. Тэнъ приводитъ въ примѣръ лающую собаку на кошку. По ассоціаціи лай собаки вызываетъ у кошки лишь образъ или чувственное представленіе бросающейся собаки и пары клыковъ, когорые сейчасъ войдутъ въ ея шкуру и только 2). Вслѣдствіе такого чувственнаго характера ассоціаціи представленій у животныхъ, послѣднія лишены одного изъ важнѣйшихъ психическихъ условій происхожденія языка.

Итакъ, благодаря извъстнымъ психологическимъ условіямъ, человъкъ принимаетъ самое дъятельное—сознательное участіе въ созданіи языка, почему, по выраженію В. Гумбольдта, "языкъ есть энергія, дъятельность, образующій органъ духа".

А. Никольскій.



<sup>1)</sup> Потебии. "Мисль и язывъ" стр. 110.

<sup>2) &</sup>quot;Объ умѣ и познаніи" стр. 522.

## Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внъ истинной церкви.

(Продолжение \*).

ГЛАВА 2-я.

Распространеніе откровеннаго ученія въ языческомъ мірѣ со времени Александра Македонскаго до окончанія Ветхаго завѣта (разрушеніемъ храма).

Греческіе философы, историкя и законодатели задолго до Александра Македонскаго проникали далеко на востокъ и на югъ и привозили изъ отдаленныхъ странъ описанія чужеземныхъ обычаевъ, нравовъ и върованій. Но это были единичныя паломничества. Геродотъ, бесъдующій съ египетскими жрецами, это - столкновеніе лицъ различныхъ культуръ, но не столкновеніе самыхъ культуръ. Геродотъ записалъ то, что разсказывали ему жрецы, жрецы можетъ быть приняли къ свъденію то, что разсказывалъ имъ Геродотъ. Мы думаемъ, да и историческіе памятники подтверждають, что изъ такихъ бесёдъ возникало знаніе добрыхъ в рованій и обычаевъ. Мы уже говорили, что это быль одинь изъ путей для распространенія религіозной истины среди желающихъ ее принять. Но это во всякомъ случав путь узкій, редкій, случайный. Истина еще не возвещалась громко и повсюду. Соломонъ сказалъ некогда: "Господь сказаль, что Онь благоволить обитать во мглъ" (3 Цар. 8, 12), и еще долго послъ Соломона Господу не было благоугодно и, следовательно, не было благовременно разсеять эту

<sup>\*)</sup> Си. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г. № 22.

мглу. Върованія іудеевъ оставались извъстны номногимъ. Но вотъ, со времени Александра Македонскаго начинается новая эра въ судьбахъ Божественнаго Откровенія. Евреи разсъеваются по міру и разносять съ собою повсюду знаніе ихъ священныхъ книгъ.

У Іосифа Флавія (Antiquit. XI, 8) есть малов'вроятный разсказъ (кратко мы его уже касались) о томъ, какъ произощии первое столкновеніе и первая встрівча всемірнаго завоевателя и представителя эллинской культуры съ іудеями. Въ 332 г. до Р. Х. Александръ осаждалъ Тиръ. Провіантъ и вообще жизненныя средства Тиру доставляли окрестныя страны, главнымъ образомъ Іудея и Самарія. Освъдомленный объ этомъ Александръ потребовалъ отъ іудеевъ черезъ посольство, чтобы они подчинились ему и озаботились доставленіемъ провіанта его армін. Іуден отказались, сославшись на то, что они дали присягу въ върности Дарію Кодоману. Раздраженный этимъ Александръ послѣ взятія Тира рѣшилъ двинуться на Іудею и строжайше наказать іудеевъ. Видя страшную опасность іуден съ первосвященникомъ Іоддаемъ во главъ обратились съ пламенной молитвой къ Богу. Іоддай ночью имёлъ видёніе и получиль приказаніе выйдти на встрічу побідителю въ первосвященническомъ одбяніи, въ сопровожденіи священниковъ въ ихъ одеждахъ и народа, одетаго въ белое. Согласно этому приказанію, выступила изъ Іерусалима процессія и дошла до н'ькоторой возвышенности Сафа. Александра видъ первосвященника повергъ въ крайнее изумленіе. Онъ приблизился къ нему, полный благоговъйнаго страха, поклонился ему и привътствовалъ его. Все это своею неожиданностію крайне поразило окружающихъ. На вопросъ Парменіона, что за причина такого поведенія Александра, отвътилъ ему Александръ, что, когда онъ, находясь въ Македонін, думаль о томъ--идти ли ему на персовъ, явился ему въ грезъ этогъ самый мужъ въ этихъ самыхъ одеждахъ и сказалъ ему, что онъ не долженъ колебаться, но долженъ смѣло идти на Азію, и что Богъ въ этомъ походъ отдаетъ ему царство персовъ. Вследствіе этого Александръ отнесся весьма дружественно къ іудеямъ и принесъ жертву въ ихъ храмв. Іоддай показаль ему пророчества Даніила, которыя возвіщали о разрушеній персидскаго царства нівкоторымъ греческимъ царемъ. Александръ, прежде чімъ удалиться отъ іудеевъ, предложилъ имъ просить его о милости. Они попросили, чтобы онъ даровалъ имъ религіозную свободу и чтобы въ седьмой (субботній) годъ они были освобождаемы отъ подати. Все это имъ даровалъ Александръ" 1).

Многіе такъ относятся къ этому разсказу, что думають, что Александръ не совершалъ совсемъ похода на Герусалимъ и что онъ изъ Тира прамымъ путемъ двинулся на Египетъ. Къ Іосифу Флавію, какъ историку, относятся крайне скептически. Во первыхъ, онъ былъ не критиченъ и принималъ за достовърное то, что не заслуживало доверія, во-вторыхъ, правда не была главною целію его пов'єствованій. У него были иныя высшія ціли: восхваленіе іудеевь и собственная реабилитація. Ренанъ охотно готовъ допустить, что и путешествіе Александра въ Герусалимъ есть романъ, просто на просто выдуманный Флавіемъ 2). Мы думаемъ, что Флавій воспользовался сказанісмъ, сложившимся до него. Флавій не заходиль такъ далеко въ отступлении отъ истины, чтобы придумать цълый циклъ событій и именъ, онъ могъ сознательно или безсознательно прикрасить то, что слышаль, но прямая ложь, это есть ивчто трудно допустимое. Флавій разсказываетъ далье объ отношеніяхъ Александра и іудеевъ (Ios. Ant. XI, VIII, 4, 6 см. у Renan'a), что многіе іуден вступали въ ряды войска Александра, участвовали съ нимъ въ походахъ и что въ новоосновавшихся городахъ они получали такія-же привиллегін, какъ и македоняне. Конечно, солдаты-евреи суть нъчто подоврительное. Но все таки, думаемъ, Іосифъ излагаетъ на страницахъ своихъ "Древностей" въ данномъ случав не блестящую импровизацію, а то, что онъ слышаль отъ другихъ или читаль другихъ. Въ концъ концовъ сказаніе должно имъть въ себъ зерно истины и, кажется, мы скорве уменьшимъ его, чвмъ увеличимъ, если предположимъ, что оно возникло вследствіе благо-



<sup>1)</sup> Привидимъ разсказъ по Генгстенбергу—Geschichte d. Reiches Gottes untesdem alten Bunde, Berlin. 1871. B. 3. S.S. 364-365.

<sup>2)</sup> Renan, Geschich. d. Volkes Israels B. 4 B. 8. Rap. 1. S. 190, Deutsche Ausgabe. 1894.

склоннаго отношенія Александра къ Іудеямъ и ихъ религіи и покровительственнаго отношенія къ разселявшимся іудеямь въ новыхъ городахъ. Александръ не былъ ни кровожаденъ, ни нетерпимъ. Ученикъ Аристотеля, онъ имвлъ болве высокое Богопознаніе, чіть большинство грековь его времени, и вітроученіе евреевъ, если оно было сообщено ему хотя-бы только въ самыхъ общихъ чертахъ, но только въ своей сущности, а не въ обнаруженіяхъ-должно было представиться ему содержащимъ боаже истины, чёмъ всё другія. Мудрый политикъ, онъ въ Египтъ счелъ нужнымъ совершить путешествіе въ храмъ Аммона. Это путешествіе было несравненно трудите, чты походъ въ Іерусалимъ. Что Промыслъ направлялъ походы Александра къ великой цёли, въ этомъ, конечно, не усумнится никто, кто вѣрить въ провидение. Что ходъ событий быль вполне таковъ, какъ представляетъ Флавій, въ этомъ, конечно, позволительно сомнъваться. Но несомнънно, что со времени Александра іуден быстро начинають распространяться въ тогдашнемъ западномъ міръ, какъ уже ранъе они начали распространяться въ восточномъ.

Называютъ одного языческаго историка, современника Александра Македонскаго и Птоломея Лага, который писаль о евреяхъ. Это-Гекатей Абдеритъ. При Итоломев онъ написалъ трактать о Египтъ и также объ іудеяхъ (Пері Ιουδαίων или περι 'Αβράμου). Сохранились только фрагменты изъ этого произведенія (у Псевдоаристея, Іосифа, Климента, Оригена). Онъ представляетъ, что онъ свои знанія объ іудеяхъ главнымъ образомъ взяль изъ повъствованій первосвященника Езекіи. То обстоятельство, что Гекатей въ своемъ трудъ относится къ евреямъ крайне благосклопно, очень рано подало поводъ думать, что его трудъ или по крайней мфрф благосклонныя евреямъ мъста его труда-фальсификація. Александрійскій періодъ знаменить этой своеобразной лжеименной литературой. Явилась серія литературныхъ произведеній, въ которыхъ отъ имени язычниковъ восхвалялись іудеи и іудейская религія. Въ уста великихъ философовъ и поэтовъ древности влагали слова торы и пророковъ. Многіе современные ученые крайне порицають этихъ фальсификаторовъ. Мы не думаемъ, чтобы должно было относиться къ нимъ столь сурово. Замъчательна уже скромность этихъ фальсификаторовъ: они отказываются выставлять свое имя подъ своими произведеніями-иногда недурными стихами-ради идеи, ради распространенія истиннаго Богопочитанія. Въ нашъ вѣкъ, когда такъ часто чужое выдають за свое, эта добродетель особенно должна бы вызывать уваженіе. Затёмъ степень сознательности въ ихъ обманё, намъ думается, часто преувеличивають, и наконецъ, усердіе ученыхъ, пожалуй не мало и подлинныхъ произведеній объявило фальсификаціями. Язычникъ отзывается хорошо объ іудеяхъ. Нужно ли непременно заподозрить такой отзывъ? Нетъ, потому что много язычниковъ становились приверженцами іудеевъ -пришельцами врать и правды. Прежде чёмъ стать по религін іудеями, они переставали быть язычниками, заповъди Ноя и въра патріарховъ предносились имъ уже, какъ дорогія сердцу истины. Замъчательно, уже обиліе такихъ литературныхъ азыческихъ или псевдо-языческихъ произведеній, въ которыхъ люди наставлялись истинъ единобожія и имъ указывался путь къ истинъ въ обращении къ іудеямъ. Очевидно, наступило время, когда неудовлетворенность собственною религіею и невозможность обходиться безъ религіи сдёлали умы и сердца воспріимчивыми къ принятію болье высокихъ религіозныхъ истинъ.

У Гекатея есть слѣдующій поучительный разсказъ, который приводитъ Іосифъ въ своемъ трактатѣ противъ Апіона.

"Когда я, говоритъ Гекатей, путешествовалъ вдоль Краснаго моря въ числъ сопровождавшихъ насъ іудейскихъ всадниковъ, дорогу, былъ которые указывали намъ одинъ Мосолданос, мужественный, сильный человыкь, признаваемый встми, варварами и еллинами за лучшаго стрълка изъ лука. Когда во время пути прорицатель обратилъ внимание на полетъ птицъ и ръшилъ, что нужно сделать остановку, спросилъ этотъ человъкъ-зачъмъ всъ остановились? Прорицатель указалъ ему на птицу и сказалъ: "если она не трогается, то и всѣ должны стоять; когда она полетить далье, должно будеть тронуться; если она полетить назадь, нужно будеть возвратиться". Тогда еврей, молча натянуль лукъ, выстрелиль и убиль лтицу. Когда прорицатель и и которые другіе разги вались на

это и проклинали его, онъ сказалъ: какъ вы можете быть такъ безумны и ставить себя въ зависимость отъ этой несчастной птицы. Если она не могла ничего предвидеть напередъ относительно своего собственнаго спасенія, то какъ она могла дать намъ какія-либо полезныя указанія для путешествія? Если-бы она знала будущее, она не прилетела-бы на это место изъ страха, что ее застрълить еврей Мосоламъ" (Ios. C. Ap. 1 § 22). Мы думаемъ, что такой разсказъ и подобное обстоятельство могли имъть чисто языческое происхождение. Развъ мало было язычниковъ, относившихся отрицательно къ авгурамъ и ауспиціямъ и искавшимъ различныхъ способовъ и старавшихся такъ или иначе уязвить последнихъ. Евреи для этой цели были весьма кстати. Этотъ пріемъ порицанія собственныхъ обычаевъ и върованій путемъ восхваленія чужихъ существуетъ досель. Восхваляютъ обычаи и върованія египтянъ. китайцевъ, чтобы уязвить и вразумить своихъ соотечественниковъ и современниковъ. Гердеръ въ нѣкоторыхъ своихъ произведеніяхъ идеализируетъ честность египтянъ. Руководясь логикой нашихъ искателей фальсификацін, можно-бы заключить. что Гердеръ, это-псевдонимъ какого то язычника. Нетъ никакой нужды заходить такъ далеко.

Рядомъ съ приведеннымъ мъстомъ изъ Гекатея Іосифъ (с. Ар. 1, § 22) приводитъ одно мъсто изъ книги извъстнаго ученика Аристотеля Клеарха. Въ этомъ мъстъ Аристотель разсказываеть о своей встрече съ однимь іудеемь изъ Келе-Сирів. "Этотъ человъкъ много путешествовалъ; онъ вышелъ изъ свонхъ горъ и вздилъ по морю и по сушв. Έλληνικός ην ού τη διαλέκτω μονον, άλλά και τη ψυγή. Τακъ κακь я быль въ Азів. то онъ пришелъ прямо туда, гдв я находился. Онъ водился со мною и съ нъкоторыми другими учениками мудрости и распрашивалъ о нашей философіи. Опъ менѣе учился насъ". Онъ давалъ насъ, чемъ наставлялъ болве, получаль. Какъ относиться къ этому разсказу? Нужно-ли его непременно отвергнуть, какъ чистую выдумку или онъ полная правда или, по крайней мфрф, заключаеть въ себф зерно правды? Мы думаемъ, что не должно спешить съ полнымъ его отриданіемъ. Евреи столкнулись съ греками

дни Александра Македонскаго и следовательно Аристотеля. Что удивительнаго, что греки заинтересовались ими, разспрашивали ихъ, что религіозныя върованія евреевъ оказывалось особенно трудно выразить въ греческихъ религіозныхъ форму--апимкая вн жи стидован и погли на размышленія. Вірованія египтянъ, вавилонянъ греки описывали, уподобляя своимъ, но върованія евреевъ нельзя было выразить такимъ образомъ. Уже ихъ своеобразность и исключительность должна была заинтересовать любознательныхъ и образованныхъ грековъ. Можетъ быть это и было одною изъ причинъ, почему вскорт за этимъ священныя книги евреевъ стали переводить на греческій языкъ. Въ настоящее время ученые самаго различнаго направленія склоняются къ мысли, что существующія сказанія объ этомъ переводь-переводь LXX-не заключають въ себъ истины, что они должны быть отвергнуты всецъло и что происхождение перевода нужно объяснять изъ религіозныхъ потребностей александрійскихъ іудеевъ. Переселившіеся Александрію, при Александръ и особенно при Птоломеъ Лагъ, они стали забывать свой отечественный языкъ и усвоили себъ греческій. Тора для нихъ становилась непонятною. Явилась потребность перевести ее на ихъ обычный языкь и отсюда переводъ первоначально пятокнижія, а затъмъ всего ветхаго завъта, - переводъ, полагаютъ, начатый въ III въкъ и оконченный несомивнио ранве 130 г. до Р. Х. Эта простая гипозета стоитъ въ ръшительномъ противоръчіи съ сказаніями о переводъ. По сказанію наиболье принятому у насъ, переводъ быль совершенъ такъ: Птоломею Филадельфу, государю много заботившемуся о собраніи литературныхъ сокровищъ въ Александрію, библіотекарь Александрійской библіотеки Дмитрій Фалерейскій доложиль, что въ собраніи библіотеки ніть книги закона евреевъ, причемъ Дмитрій отозвался объ этомъ законъ съ почтеніемъ и похвалою. Филадельфъ немедленно отправилъ посольство въ Герусалимъ, прося первосвященника, доставить ему драгоцінныя книги завіта. Первосвященникъ Елеазаръ послалъ Филадельфу книги завъта и вмъстъ 72 старца (по 6-ти отъ каждаго колъна) для того, чтобы они перевели священный завътъ съ еврейскаго на греческій. Когда они прибыли въ

Александрію, имъ былъ устроенъ дворецъ на островъ Фаросъ, въ каковомъ дворцѣ они должны были заниматься и куда не могли долетать до нихъ шумъ и суета города. Каждый старецъ работалъ надъ переводомъ въ особомъ помъщении и они не сносились между собою. Черезъ 72 дня переводъ былъ конченъ всъми и по сличеніи оказался буквально тождественнымъ у всъхъ. Сказаніе о подобномъ происхожденіи перевода LXX излагается въ письмъ язычника Аристея къ его брату Филократу. Аристей пишетъ, какъ близкій свидьтель дыла, онъ быль участникомъ въ посольствъ Филадельфа первосвященнику и передавалъ послѣднему государя. Указываютъ хронологическія несообразности и историческія ошибки въ письмѣ Аристея. Не допускають возможности, чтобы язычникь съ такимъ благоговъніемъ трактовалъ законъ Моисея. Дълають попытки представить историческій генезись саги о переводь LXX. Мы не думаемъ ни примыкать къ этимъ взглядамъ, ни защищать ац pied de la lettre приведенное сказаніс. Но сущность пов'єствованій во всёхъ ихъ версіяхъ о происхожденіи перевода намъ представляется заключающею зерно истины. Сущность эта состоить въ томъ, что причиною перевода Библіи на греческій языкъ былъ интересъ грековъ къ религіознымъ законамъ евреевъ. Два рода обстоятельствъ утверждаютъ насъ въ этомъ мнъніи. Положеніе прозелитизма во время, когда быль сділань переводъ, и последующая судьба перевода. Прозелиты еврейства умножались, значить, рось интересь къ еврейской религіи. Затімь, въ послідующемь переводу этому суждено было служить религіознымъ интересамъ не евреевъ, а грековъ и всего христіанскаго міра. Сначала переводъ пользовался уваженіемъ и почитаніемъ у евреевъ. Но потомъ, когда этотъ переводъ сталъ предметомъ священнаго употребленія у христіанъ, когда оказалось, что въ этомъ переводъ мессіанскія пророчества особенно рельефно и ясно осуществились на Іисусъ Христъ (здъсь не было vaticinia post eventum, потому что переводъ во всякомъ случав былъ конченъ приблизительно за 150 летъ, а можеть быть и болбе до Р. Х.), тогда у евреевъ возникло реакціонное отношеніе къ этому переводу. Дело перевода стали

разсматривать, какъ некоторое страшное преступление. Былъ даже установленъ постъ въ восьмой день мъсяца Тебека, "потому что въ этотъ день законъ былъ написанъ по гречески во время Птоломея. Тьма покрывала при этомъ міръ въ теченіе 3 дней" (Megilla Faanith. Fol. 50, Rap. 2). Въ другомъ мъстѣ день, въ который пять старцевъ (по одной версіи законъ перевели пять старцевъ, каждый-по одной книгѣ) окончили списывать законъ на греческій языкъ по приказанію Итоломея, представленъ былъ какъ день неисцълимыхъ бъдствій для Израиля, какъ тотъ день, въ который быль отлить золотой телецъ (Tract. sopherim. Rap. 1. Цитаты изъ Renan'a. Geschich. d. Volk. Israels. 8 B. Rapit. IV. S. 221). И намъ представляется, что евреи правы, разсматривая тотъ день, въ который былъ законченъ александрійскій переводъ LXX, какъ день скорби и печали. Только-скорби и печали для евреевъ, а не для человвчества. Въ этотъ день евреи лишились того своего преимущества, которое Св. Павелъ назвалъ самымъ важнымъ (Римл. III, 1-2). Имъ было ввърено слово Божіе, но теперь это слово было возвъщено всему культурному міру.

Но слово Божіе—бездна многа. Законъ, для котораго и у евреевъ требовались толкователи, переведенный по гречески, нуждался въ исагогикъ и экзегисисъ. Мы имъемъ свидътельства, что таковыя вскоръ и явились. У христіанскихъ апологетовъ сообщается, что во время Птоломея Филометора (170—150) жилъ іудейскій ученый по имени Аристовулъ, который принадлежалъ къ школъ перепатетиковъ и представилъ Филометору трактатъ о Моисеевомъ законъ, въ каковомъ трактатъ все ученіе перипатетиковъ разсматривалъ, какъ дъло Моисея, и утверждалъ, что переводъ еврейскихъ священныхъ книгъ существовалъ ранъе Александра Македонскаго и даже ранъе эпохи персидскаго владычества.

Писагоръ, Сократъ и Платонъ были хорошо знакомы съ этимъ переводомъ и важнѣйшіе и лучшіе элементы своей философіи заимствовали изъ него. Особенно въ своей "республикъ" Платонъ прямо подражалъ Моисею. Также и Гомеръ и Гезіодъ весьма много обязаны іудейскимъ пророкамъ. Утверждая такое значеніе ветхозавѣтныхъ книгъ, Аристовулъ долженъ

быль считаться съ взглядами грековъ, которые во многомъ не сходились съ ученіемъ Писанія, и воть онъ-можеть быть первый-употребиль тоть методъ соглашенія писанія съ привычными взглядами, который потомъ получилъ такое широкое распространеніе въ Александріи и повелъ въ последующемъ ко многимъ злоупотребленіямъ. Это методъ аллегорическаго толкованія. Такія выраженія священныхъ книгъ какъ .сказалъ Богъ" или "и стало" по Аристовулу. пе значитъ ничего другого, какъ то, что нъчто совершилось божественною силою, т. е., значитъ, они содержали въ себъ то-же ученіе, какое развивали греческіе философы и поэты-Орфей, Аратъ. Твореніе міра въ 6 дней и покой седьмого дня, по Аристовулу, только символы. Первый цитируетъ Аристовула Климентъ Александрійскій и затфиъ на него ссылаются послідующіе апологеты. Это подало поводъ многимъ думать, что на самомъ дълъ не было ни какого Аристовула, что его произведеніе-дѣло фальсификаціи второго въка нашей эры. Полагають, что имя Аристовула было выбрано для подлога на основаніи 2 Макк. 1, 10. Мы ръшительно отрицаемъ этотъ взглядъ. Мы склонны думать, что если-бы не было этого Аристовула, то его нужно было-бы выдумать, чтобы понять Филона. Аллегорическій методъ толкованія не могь явиться сразу въ такой законченной и совершенной форм'в, въ какой онъ является у последняго. Затъмъ, претензіи евреевъ на приматство въ философіи, ихъ генеалогін-понимая это слово, какъ въ буквальномъ смыслѣ, такъ и въ примънени къ произведеніямъ духа-были уже широко распространены во время Филометора. Рачи Аристовула-вовсе не исключительное явленіе. Генеалогіи Клеодема или Малха (II в. предъ Р. X.) явно указывають на стремленіе евреевъ показать, что культура другихъ народовъ обязана имъ своимъ происхожденіемъ. Авраамъ имѣлъ отъ Хеттуры много сыновей, между которыми были 'Αφέρ, 'Ασούρ, 'Αφράν. Οτь Асура-Ассирія, отъ двухъ другихъ названы городъ Афра н страна Африка. Геркулесъ женился на дочери Афры и такъ далье (Euseb. praepar. evang. IX 204=Ios. Ant. I, 15). Также въ поэмъ самаританина Осодота основателемъ Сихема является Σιχίμιος, сынъ Гермеса (Euseb. 1 с. IX 22). Конечно, по мысли іудеевъ, у нихъ все заимствовали чужеземцы.

Въ противуположность Аристовулу, утверждавшему знакомство греческихъ философовъ съ Библією въ греческомъ переводъ, по Эвполему (надо полагать: Мак. VIII, 17=II Мак. IV, II, 158-157 г. до Р. Х.) писанія Моисея черезъ устную передачу финикіянъ стали изв'єстны грекамъ. Артапанъ произведении Пери продатом представляетъ Моисея основателемъ египетской культуры, онъ возводить къ нему даже культъ ибиса н аписа. Эвіопляне, по нему, научились отъ Моисея обръзанію. Предшественниками Монсея въ дёле просвещенія Египтянъ были Іосифъ и даже Авраамъ, который будто-бы училъ египетскаго фараона Фаретона астрологіи. Самаританскій анонимъ зазставляетъ Авраама учить астрологіи финикіянъ и потомъ египтянъ (Euseb. I. C. IX, 26-27, 17, 18), Можетъ быть, онъ истолковалъ этотъ культъ какимъ либо разумнымъ образомъ. Впоследствій языческое Богопочитаніе подверглось усиленнымъ литературнымъ нападкамъ.

Est modus in rebus. Свои широкія притязанія евреи высказывали письменно предъ лицемъ всего культурнаго міра на языкъ, на которомъ говорилъ этотъ міръ. Нужно было, чтобы евреи имёли основанія надёяться, что хотя въ некоторойхотя-бы въ весьма незначительной части этого міра, ихъ притязанія встрътять нъкоторое сочувствіе. Иначе высказывать ихъ было-бы дёломъ крайне неблагоразумнымъ. Говорить, зная, что твою речь встретять исключительно презреніемь или насившкой, отважатся только немногіе. Конечно, съ насмъшкой и презрѣніемъ можно встрѣтиться всегда. Есть много литературныхъ памятниковъ, гдъ очень недобрымъ словомъ напоминаютъ "ненавистивищий родъ іудеевъ". Но есть другой рядъ памятниковъ, свидътельствующій, что ръчи евреевъ не были гласомъ вопіющаго въ пустынь: ихъ ученіе проникало въ языческій міръ. Проникало не въ чистой формъ, смъшивалось отчасти съ язычествомъ, являлось въ связи съ нъкоторою ложью и обманомъ, но за всёмъ тёмъ оно вносило новый и сильный свъть во взгляды и убъжденія тьхь, которые знакомились съ нимъ въ этой не подлинно истинной формъ. Такъ, ветхозавътное Откровеніе въ нѣкоторыхъ его частяхъ было воспринято и введено въ языческія книги Сивиллъ. Что многія высокія истины были восприняты лучшими мужами, благодаря іудейской сивиллѣ, для этого мы имѣемъ неоспоримыя историческія доказательства.

Сивиллины книги! Мракъ, окутывающій ихъ происхожденіе, ни на одну іоту не разсівянь новівшей наукой. Были-ли, существовали-ли на самомъ деле когда-либо сивиллы девыпрорицательницы? То прекрасное, глубоко серьезное и вдохновенное лицо дѣвы со свиткомъ, которое глядитъ на насъ со стѣнъ дрезденской галлереи въ картинѣ Кауфмана, есть-ли только плодъ воображенія художника, или прорицательницы спвиллы-хотя и не такія юныя и прекрасныя-существовали дъйствительно? Мы не знаемъ этого. Старая легенда разсказываетъ намъ, что некогда къ Тарквинію явилась изъ Кумъ сивилла Амалоея и предложила ему купить принесенныя ею девять книгъ прорицаній. Скупому царю ціна показалась очень высокой. Онъ отказался. Тогда Амалеея сожгла передъ царемъ три книги и за оставшіяся шесть попросила прежнюю ціви. Царь удивился, но опять отказался. Амалеея сожгла еще три книги и за оставшіеся у ней три просила то же, что раньше просила за девять. Тогда царь не только изумился, но по соглашенію съ авгурами різшился на покупку таинственных в книгъ. Въ нихъ предрекалась судьба Рима. Такъ говоритъ легенда. Исторія не знасть-восходить-ли древность сивилливыхъ книгь ко времени Тарквинія, но несомижню, что ижкоторыя изъ нихъ очень древняго происхожденія, имя сивиллъ уже употреблилось во времена Гераклита (550 до Р. Х.), какъ также несомивино, что пъкоторыя явились очень поздно, и ученые охотно назначаютъ для нихъ христіанскую эру (до VI в.). Сивиллъ насчитываютъ много и ихъ произведенія теперь разділены на 14 книгъ (новъйшее изданіе Aloiti'я Rzach'a 1891 съ датинскимъ предисловіемъ и примѣчаніями). Самое значеніе имени Σιβύλλα досель остается загадкою (Σιὸς βυλλή = Λιὸς βουλη = Σιβιλλα). Въ ряду этихъ сивиллъ есть и іудейская. Она указываеть народамъ спасеніе въ въръ іудеевъ и іудеяхъ. Таково содержаніе по нынъшнему счету третьей сивиллиной книги. По общему

мнѣнію ученыхъ, эта книга явилась около 140 г. до Р. Х. (при Птоломеѣ VII, 145—117 г.); нѣкоторые, наприм., А. Гарнакъ, отодвигаютъ происхожденіе нѣкоторыхъ стиховъ этой книги къ христіанской эпохѣ. Но стихи эти по содержанію своему не христіанскаго, а іудейскаго происхожденія; затѣмъ, если даже и удалить эти стихи, то основная мысль, что истина и спасеніе у іудеевъ, содержится и въ остальныхъ мѣстахъ книги. Мы приведемъ нѣкоторыя мѣста изъ рѣчей сивиллы. Что не христіанинъ былъ составителемъ ихъ, что безусловно несогласно было съ духомъ христіанъ первыхъ вѣковъ такимъ образомъ пропагандировать свое ученіе, объ этомъ не можетъ быть и рѣчи.

"О, Греція, говорить пророчица, зачемь ты возлагаешь свое упованіе на людей, смертныхъ владыкъ, которые не въ состояніи избъжать участи смерти? Зачьмъ ты приносишь умершимъ напрасные дары и жертвы совершаемь предъ идолами боговъ? Кто внушиль тебь такое заблужденіе? Кто привель тебя къ такому отступничеству, что ты отвратилась отъ лица великаго Бога? О, прежде всего чти имя Отца всехъ вещей! да и не будеть тебъ это имя болье неизвъстнымъ! Пятнадцать стольтій прошло съ тіхъ поръ, какъ гордые цари царствовали надъ Греціей, которые между смертными распространили нечестіе, они чрезъ поклоненіе многочисленнымъ идоламъ различныхъ, смерти подпавшихъ боговъ развратили вашъ духъ и наполнили суетными вещами. Однако если гнѣвъ великаго Бога тяжко обратится на васъ, тогда вы узнаете Его лицо, тогда всь человьческія души съ громкими вздохами протянуть руки къ далекому небу, начнутъ призывать великаго Царя и Его помощь и станутъ искать, кто избавитъ ихъ отъ Его великаго гива: хотя теперь познай это и заглуши въ твоемъ духв все нечестивое, что накопилось въ теченіе въковъ. Если Греція, которая достаточно долго приносила быковъ и мычащихъ животныхъ, какъ тщетныя жертвы, принесетъ свою жертву за гръхъ въ храмъ великаго Бога, будетъ избавлена отъ ужаса и отъ чумы и снова сможетъ сбросить съ себя ярмо рабства" (стихи 545 и след.).

Заблуждающейся и призываемой къ показнію Греціи приводятся въ примъръ и въ образецъ іудеи.

"Эти благочестивые люди преданы волв и смотрвнію Высочайшаго, они почитаютъ храмъ великаго Бога возношеніемъ моленій, сожженіемъ жертвъ и гекатомбами добрыхъ животныхъ... Будучи справедливы и исполняя законы Высочайшаго, они счастливо живутъ въ своихъ городахъ и въ плодоносныхъ долинахъ. Водимые безсмертнымъ и поднятые пророкомъ рода человъческаго, они приготовляють ему великую радость (темное мъсто). Имъ однимъ даровалъ великій Богъ мудрость, въру и добрыя мысли на сердцъ. Охраняемые отъ напрасныхъ заблужденій, не почитають они никакихь видимыхь боговь, которые сдъланы только работою человъческихъ рукъ изъ золота, олова, серебра, слоновой кости, дерева, камня или изъ глины, окрашены пурпуромъ и уподоблены животнымъ или инымъ вещамъ. Каковимъ смертные возносятъ мольбы въ ихъ грубомъ заблужденів. Но они (іуден) возносять къ небу свои чистыя руки, которыя омывають утромъ водою, оставляя ложе. Они почитаютъ всегда великаго и безсмертнаго Бога и также своихъ предковъ. При этомъ заботятся они болье, чемъ все другіе люди, о святости брачнаго ложа. Они не допускають нечистаго обращенія съ юными мальчиками, какъ это обычно у финикіянъ, египтянъ, датинянъ, грековъ, персовъ, галатовъ и у всъхъ жителей Азіи, которые пренебрегали и нарушили цъломудренные законы безсмертнаго Бога" (стихи 573 и слъд.).

За эти нарушенія посылаєтъ Безсмертный всёмъ смертнымъ несчастіе и нужду голода, бёдствія и сокрушенія, войну, болёзни и тяжкія страданія, заставляющія проливать слезы, поемику они не пожелали почитать безсмертнаго отца всёхъ человёковъ достойнымъ образомъ. Они почитали идольскія изображенія и молились дёламъ собственныхъ рукъ. Сами смертные будутъ низвергать своихъ идоловъ и скрывать ихъ изъ-за стыда и позора, когда новый царь Египта будетъ господствовать нядъ этой страною (это будетъ седьмой изъ греческой династіи, которая была утверждена храбрымъ греческимъ народомъ) и когда изъ Азіи великій царь, огненный орелъ, устремится, который покроетъ весь міръ пёхотинцами и всадниками,

все низвергнеть и наполнить нечестіемь, подчинить египетское царство и потомъ, овладевъ всеми богатствами, удалится по широкой поверхности моря. Тогда преклонять они свои кольна ницъ къ плодоносной земль предъ великимъ Богомъ, безсмертнымъ Царемъ, и дъло человъческихъ рукъ станетъ добычею пламени. Тогда пошлеть Богь великое счастіе людямь, тогда земля, деревья, безчисленныя стада овецъ будуть доставлять свои плоды-вино, сладкій медь, білое молоко и пшеницу, что составляетъ наилучшее питаніе для смертныхъ.... И потомъ съ востока Богъ попилеть некотораго царя, который на всей землё положить конець бёдственной войнё. Однихъ сторонниковъ войны онъ умертвить и другимъ предпишетъ мирные законы. Все это произойдеть не само собою, но ради послушанія велёніямъ великаго Бога. И народъ великаго Бога будеть осыпань богатыми дарами: золотомъ, серебромъ, пурпуромъ. Плодоносная земля и море наполнятся благами.

..... Снова будуть сыны великаго Бога мирно жить около храма, радуясь дарамъ Создателя, праведнаго Судіи, Монарха, который одинъ будетъ ихъ защищать, окружая ихъ горящимъ пламенемъ, какъ-бы охранною стеною. Въ городахъ и деревняхъ будутъ они охраняемы отъ войны, и рука бъдственной войны не коснется ихъ болье, потому что безсмертный будеть сражаться за нихъ и рука Святаго ихъ покроетъ. Тогда всѣ острова и города воскликнутъ: "смотрите, какъ любитъ безсмертный этихъ людей. Всегда онъ сражается за нихъ и приходитъ къ нимъ на помощь, и небо, луна и священное солнце дълаютъ тоже".... Изъ ихъ устъ польются сладкія пісни: пойдемте, низвергнемся ницъ на землъ, будемъ молиться безсмертному царю, великому высочайшему Богу. Мы исповѣдуемъ всь законъ высочайшаго Бога, который есть справедливьйшій изъ всёхъ законовъ земли. Мы далеко уклонились отъ пути Всевышняго и въ нашемъ заблуждении молились деревяннымъ изображеніямъ, дёлу собственныхъ рукъ, изображеніямъ умершихъ людей.... Однако души оставшихся върными будутъ восклицать: придите, падемъ ницъ съ народомъ Божіняъ, будемъ правдновать пеніемъ Богу Создателю въ нашихъ домахъ. Потомъ въ течение семи лътъ мы пройдемъ по землъ и соберемъ

смертное оружіе, щиты, копья, шлемы, стрѣлы и всѣ орудія смерти. Потомъ мы зажжемъ костеръ радости и въ теченіе семи лѣтъ не нужно будетъ болѣе срубать ни одного дуба въ лѣсахъ, чтобы питать пламя этого огня".

Иногда представляется у пророчицы, что счастливому концу будуть предшествовать великія бъдствія.

"О несчастная Греція! оставь свои гордыя мысли.

Молись безсмертному всёмъ сердцемъ, если ты хочешь спасти себя. Пошли нерешительный народъ (?) къ тому городу (Іерусалимъ?), который построился на великой священной земль. Не трепещи, Комарина, лучше не трогайся, Комарина. Не тревожь леопарда въ его поков, чтобы несчастие не приблизилось къ тебв. Умерься, оставь надменную и свирепую смелость, которая побуждаетъ тебя къ этой ужасной войнв. Служи великому Богу, чтобы иметь тебв часть съ теми (гудеями), когда придетъ ужасный день суда".

Вотъ, какъ онъ наступить:

"Огненные мечи низвергнутся съ неба на землю и чудовищные факелы будутъ падать и будутъ разгораться между людьии. Земля, великая мать всего, поколеблется въ тъ дни рукою Безсмертнаго. Рыбы, моря и всё животныя земли, безчисленные роды летающихъ и всѣ человѣческія души и всѣ моря поколеблются предъ лицемъ Всевышняго. Ужасы будутъ безъ конца. Безсмертный потрясеть кругые холмы и высоты горь и черный эребъ откроется взорамъ всёхъ. Въ высот воздуха углубленія высокихъ холмовъ покроются трупами, и красная кровь будеть течь изъ скаль, пока широкіе потоки не потекутъ поверхъ поверхности. Твердо построенныя крвпости упаземлю. и несчастные люди будутъ беззащитны, на такъ какъ они пренебрегли закономъ и судомъ великаго Бога и поелику они, потрясая копьями, устремлялись противъ священнаго мъста. Но Богъ накажетъ ихъ войною и мечемъ, огнемъ и потопнымъ дождемъ, съра будетъ падать съ неба, и камень, и страшный градъ. Смерть поразить всёхъ четвероногихъ, и люди наконецъ познаютъ безсмертнаго Бога, который все это совершилъ. Жалобы и крикъ смертныхъ будутъ подниматься съ великанши-земли, но потомъ всѣ будутъ лежать

нъмыми и плавать въ крови. И земля будеть пить человъческую кровь и дикія животныя насытятся ихъ кровью".

Но потомъ

"Земля, которая все рождаеть, подарить смертнымь чудные плоды, ишеницу, вино и масло, между твиъ какъ съ неба потечеть сладкое питье, вкусный медь, деревья будуть приносить обильные плоды, и жирныя стада быковъ, овецъ и козъ умножатся безконечно. Безсмертный заставить течь молочные источники, которые будуть блестеть былье сныга. Города будуть запружены богатствами и поля плодородіемъ. Не будеть болве никакихъ мечей, никакого волненія на земль, никакихъ внутреннихъ столкновеній, которыя могли-бы поколебать стонущую землю, ни войнъ, ни засухи; ни голода, ни губительнаго града, который уничтожаеть плоды. Великій миръ будеть царствовать на всей земль. Цари будуть неизмънно держаться своихъ договоровъ и Безсмертный, который обитаетъ на ввъздномъ небъ, дастъ всъмъ людямъ широкой земли общій законъ, который научить несчастных смертных, что они должны делать и что оставить.

....И тогда возникнеть царство, которое будеть въчнымъ и распростреть свою власть надъ всемъ человечествомъ. Тотъ, который даль благочестивымь людямь святой законь, объщаеть открыть имъ также и землю, весь міръ и ворота святыхъ, онъ объщаетъ имъ дать всв радости, безсмертный духъ и въчную святость. И со всей земли благовонія и дары понесуть къ дому великаго Бога. И не будетъ другого дома, въ которомъ будущіе роды будуть свидітельствовать о своемь благоговійномъ страхв къ Богу кромв того, который онъ самъ укажетъ для молитвы върнымъ. Смертные назовутъ его храмомъ великаго Бога.... Легко будеть пробажать въ тв дни по тропинкамъ равнины, крутымъ скаламъ и высокимъ горамъ и по бушующимъ волнамъ моря. Пророки великаго Бога устранять мечъ, потому что они будутъ судьями и праведными царями смертныхъ. И люди будутъ владъть богатствами, которыя не будутъ пріобретены никакою несправедливостію, поелику будутъ господствовать судъ и справедливость великаго Бога.... Радуйся,

юная, трепещи предъ спасеніемъ, поелику Тотъ, Кто создавнебо и землю, даруетъ тебъ въчное счастье. Вотъ, волки пасутся на горахъ съ ягнятами и деопарды находятся вмъстъ съ козами, любящіе бродить медвъди ночуютъ вмъстъ съ тельцами, и кровожадный левъ питается соломою изъ ясель, подобно мирнымъ быкамъ, и нъжныя дъти ведутъ ихъ вмъстъ связанными, дикое животное тихо поползетъ по землъ, и дракони будутъ спать подлъ дътей, не причиняя имъ вреда, поелику рука Божія будетъ покоиться на всъхъ нихъ".

Не мало практическихъ совътовъ даетъ сивилла о жертвахъ, о поведеніи.

Не на безплодную почву падали слова сивилль, стихи ихъ читались, усвоялись и принимались близко къ сердцу и подъ вліяніемъ ихъ слагались новыя поэтическія произведенія. Такъ, несомнённо, подъ вліяніемъ сивиллиныхъ книгъ написана Виргиліемъ его четвертая эклога.

"Теперь наступаетъ последнее время, о которомъ пели куманскія прорицательницы. Начинается великій последовательный рядъ новыхъ столетій. Тогда возвратятся назадъ дева и дни Сатурна. Новое человъчество низойдеть съ неба. Это будетъ концомъ желъзнаго въка, наступлениемъ золотого для всего міра. Всв следы прирожденной преступности, всв ужасы, которые насъ столь долго преследовали, исчезнутъ... Земля въ пестрой совывстности будеть производить плющь и ягодные кусты, плодовыя деревья и иглистыя растенія, коза пойдеть въ свой хавь съ вымемъ наполненнымъ молокомъ, и стада уже не будуть бояться нападенія львовъ. Смерть зміть. Смерть обманчивымъ, отравленнымъ травамъ... Ассійрійскій имбирь будеть рости на воль. Всюду заблестить равнина золотою роскошью волнующихся кормовыхъ травъ. Виноградъ съ дикимъ виномъ, краснея, заблестить между зеленыхъ ветвей и железистый дубъ выдълить благоухающій медъ... Корабельщикъ скажеть морю "прости", и мачты кораблей уже не будуть болье служить торговль. Всякая почва будеть производить всевозможные плоды. Земля уже не будеть болье получать раны оть плуга, виноградныя вътви не будутъ чувствовать поръзовъ серпа, земледълецъ сниметъ ярмо съ шеи животныхъ. Не нужно

будетъ прибъгать ни къ какому обману, чтобы шерсть блестъла прекраснъйшими красками. На лугахъ баранъ смънитъ естественную шкуру на одежду изъ пурпура и шафрана, и ягненокъ въ травъ облачится въ розовыя одежды. "Тките, тките, стольтія, говорили парки своей прялкъ, находясь въ союзъ съ неизмъннымъ Богомъ судьбы... Смотрите, какъ все трепещетъ отъ радости въ предчувствіи приближающаго времени".

Такъ мессіанскіе идеалы черезъ сивиллины книги возбуждали духъ языческихъ поэтовъ. Заповъди высокой нравственности и высокія религіозныя истины разносились чрезъ этотъ анонимный источникъ по всему міру. Вотъ, чему наставляла этотъ міръ—языческій міръ—александрійскаго сивилла.

"Вы смертные, изъ плоти образованные люди, образы небытія, почему вы такъ надмінны и не думаете о ціли жизни? Вы не трепещете? Вы не боитесь Бога, который за вами назираеть? Бога высочайшаго, который все знаеть и все видить, Владыку, который вездесущь, все создаль и питаеть всякую тварь, Творца, Который вложиль въ насъ дыханіе своего высокаго духа и сделаль этогь духь водителемь всего смертнаго. Богъ-одинъ, Онъ управляетъ, Онъ созерцаетъ все. Никакая смертная плоть не можетъ Его видъть, поелику какая плоть въ состояніи безнаказанно созерцать чистаго, безсмертнаго Бога, который живеть на небъ. Люди, эта раса, рожденная изъ небытія и обреченная на смерть, эти созданія, составленныя изъ жилъ и мяса, не могутъ созерцать вида солнца. Почитайте, всеединаго Владыку міра, единственнаго, который не быль рождень и придань міровому цёлому, Владыку, Который всёмъ смертнымъ даетъ равный свётъ и равное дыханіе. Иначе вы подвергнетесь справедливымъ наказаніямъ за вашу злость, по которой вы пренебрегли истичнымъ, въчнымъ Богомъ. Ему вы не закалаете священныхъ гекатомбъ, напротивъ, демонамъ, жителямъ ада, приносите вы жертву за жертвой. Вы ходите путемъ суетности и заблужденія, послів того какъ вы оставили прямые пути и блуждаете среди тернистыхъ растеній и дикихъ скалъ. Вы смертные, зачёмъ Вы пребываете въ заблужденія? Остановитесь, безумные, блуждающіе въ темной ночи, оставьте мракъ и примите свъть. Смотрите, какъ

открывается онъ (свътъ) всвиъ въ своей полной истинъ. Приблизьтесь. Не гонитесь за тенями и мракомъ. Смотрите, какъ сіяетъ надъ вами сладкій свёть солнца. Откройте ваши сердца для премудрости и познайте ее. Богъ одинъ! Онъ-тотъ, который посылаеть дождь и ветерь, землетрясение и молнію. Онь владычествуетъ надъ голодомъ и болезнями, надъ скорбію н заботами, надъ снъгомъ и льдомъ. Но къ чему перечислять ихъ въ отдёльности? Онъ управляеть небомъ, владычествуеть надъ землею, Онъ есть... Если все, что родилось, нъкогда должно погибнуть, то Богъ не могъ произойдти ни отъ какого мужчины и ни отъ какой женщины, нътъ! Богъ одинъ, единственный, возвышающійся надъ всёмъ. Онъ создаль небо н солнце, звёзды и луну и плодоносную землю. Онъ образоваль вздымающіяся морскія волны и высокія горы и могучіє источники. Онъ призвалъ къ жизни безчисленное множество водныхъ существъ. Онъ питаетъ пресмыкающихся, которыя ползають по земль, и пестрыхь птиць гармонично поющихь, сь громкими криками махающихъ крыльями въ воздухъ. Онъ указаль горныя пещеры дикимь животнымь для обитанія, и людей. существъ божественнаго происхожденія, онъ назначиль владыками всёхъ тварей. Онъ подчиниль людямъ различныя созданія, даже и такія, которыя имъ досель остаются неизвъстными. Развъ можетъ какая-либо смертная плоть знать всъ божественныя созданія. Онъ одинъ знастъ ихъ, Который создаль отъ начала всв вещи. Онъ, неподлежащій измененіямъ Творецъ, въчный, живущій въ эфиръ, который изливаеть неистощимо на добрыхъ потокъ своихъ благодвяній, и гивьъ Котораго производить войну, голодъ и слезныя скорби у злыхъ... Зачъмъ ты гибнешь въ своемъ высокоуміи, родъ челов'ьческій? Какъ не стыдишься ты того, что изъ кошекъ и злыхъ животныхъ сдълаль себъ боговъ? Въ силу какого безумнаго ослъпленія ты призналь, что твои боги крадуть блюда и облизывають павлиновъ. Вмёсто того, чтобы хранить золотое владычество неба твои боги пожираются червями и ихъ оскверняютъ пауки. Безумные люди, падающіе ницъ предъ змівями, кошками и собаками. Вы молитесь птицамъ и ядовитымъ тварямъ, пресмыкающимся во прахъ, каменнымъ изображеніямъ и столбамъ, жоторые воздвигли ваши собственныя руки, даже грубымъ каменнымъ кучамъ собраннымъ на дорогъ. Безумные смертные этихъ боговъ изображаютъ себя, чтобы приносить имъ жертвы, поелику изъ рта таковыхъ боговъ течетъ причиняющій смерть ядъ. Предъ темъ, которому принадлежитъ жизнь и владычество надъ въчнымъ свътомъ, Который подаетъ людямъ радости болбе сладкія, чёмъ сладкій медъ, предъ Тёмъ однимъ нужно склонять голову, чтобы имъть предъ собою открытымъ тотъ путь, по которому благочестивые люди ходятъ уже стольтія. Но вы оставили этого Бога. Вы истощили всю чашу небеснаго правосудія—тяжелую и глубокую чашу полную теплаго, несмѣшаннаго вина. Вы упорствовали въ вашемъ ослъпленіи, вы не желали возвратиться ству правды и не хотфли признавать Бога-царя, Который владычествуетъ надъ всемъ. Поэтому надъ вами разразится буря, полная опаляющаго зноя, и вы погибнете въ пламени и навсегда уничгожитесь. Съ поворомъ вы вспомните о вашихъ лживыхъ и безсильныхъ богахъ, между темъ какъ те, которые почитали истиннаго, въчнаго Бога, получатъ въчную жизнь въ наследственный удель. Они поселятся на всю вечность цветущихъ садахъ рая и будутъ питаться сладкимъ хлебомъ звъзлнаго неба".

Сами за себя, думаемъ мы, говорять эти рѣчи таинственныхъ пророчицъ. Какъ могутъ люди говорить, что Богъ ихъ оставилъ, что Онъ не далъ имъ откровенія о себѣ, что Онъ предоставилъ ихъ ихъ собственнымъ путямъ. Кѣмъ бы ни были написаны эти строки—фальсификаторомъ-ли іудеемъ, язычникомъ ли, который изучалъ іудейство и котораго оно плѣнило, во всякомъ случаѣ эти строки направляли читающихъ къ истинѣ. Ренанъ очень наивно называетъ рѣчи александрійской сивиллы деизмомъ. Но деизмъ, понимаемый въ самомъ широкомъ смыслѣ, отрицаетъ совсѣмъ вмѣшательство Божества въ исторію человѣчества, понимаемый въ смыслѣ ограниченномъ, отрицаетъ церковь и историческое откровеніе. Сивилла, напротивъ, указываетъ на благочестивый народъ, т. е., на церковь (и историческое откровеніе), говоритъ о божественномъ законѣ, называетъ язычниковъ отступниками отъ Бога, т. е., значитъ,

утверждаетъ, что ихъ предки—хотя-бы и отдаленнъйшіе пребывали въ дъйствительномъ Богообщеніи. Авторы сивиллиныхъ книгъ разсматриваютъ политеизмъ, какъ отступленіе. Это библейская точка зрѣнія. Нѣкогда книги сивиллъ почитали весьма высоко, въ нихъ видѣли то же, чѣмъ были пророческія книги для евреевъ. Христіанскій міръ въ древніе и средніе вѣка такъ же высоко ставилъ и Вергилія. Вергилій въ средневѣковомъ представленіи былъ языческимъ Исаією. Его пророчество объ имѣющемъ родиться и царствовать владыкѣ, о томъ что наступитъ время, когда весь міръ станетъ римской провинціей, когда

> "Съ устраненіемъ войнъ времена укротятся крутыя, "Върность съдая и Веста и Ремъ при братъ Кворянъ "Будутъ законы давать; желъзомъ затворовъ запрутся "Грозныя двери войны".

Влагаемыя имъ въ уста Юпитера слова объ имѣющемъ наступить съ устраненіемъ войнъ всемірномъ владычествѣ римлянъ, вселенной владыкъ, народа одѣтаго въ тогу,

Этихъ власти уже ни границъ, ни временъ я не ставлю, Царство вмъ дамъ безъ конца,

его возвышенные нравственные, можно сказать, мессіанскіе идеалы, все это высоко подняло образъ изыческаго поэта въ христіанскомъ представленіи. Изъ его произведеній черпали краски для описанія ада и рая, и Дантъ не могъ найти себъ лучшаго ментора для странствованій по небу и аду, какъ этого поэта золотого въка римской литературы. Сложилась легенда о христіанствъ Виргилія—хотя Виргилій умеръ почти за двадцать лёть до рожденія Христа. Потомъ сивилль превратили въ миеъ, а Виргилія стали представлять какимъ-то плагіаторомъ іудейскихъ фальсификаторовъ. Теорія мина не проливаеть ни мальйшаго свыта на происхождение загадочныхъ книгъ (не говоримъ объ ихъ размножени и разростания), а взглядъ на Виргилія, какъ плагіатора плохихъ и мало содержательныхъ александрійскихъ стиховъ плохо гармонируетъ съ темъ фактомъ, что онъ быль любимъйшимъ и наиболъе читаемымъ поэтомъ Рима. Безъ сомнънія, въ средневъковомъ взглядъ на Ари-

стотеля, Виргилія, Сивиллъ было много историческихъ ошибокъ и психологическихъ преувеличеній, но все-таки мы думаємъ, что въ общемъ въ опънкъ этихъ лицъ и книгъ средневъковые богословы погръщали менъе, чъмъ новъйшіе раціоналистическіе ученые. Сущность среднев ковых возарвній по данному вопросу заключалась въ томъ, что эти лица были посланы провиденіемъ, чтобы вести человечество къ истине и благу. И такія воззрінія мы считаемъ справедливыми. Ложь средневіковыхъ возарвній состояла въ томъ, что они видели въ названныхъ лицахъ носителей полной истины и окружали ихъ совоображениемъ сверхъестественнымъ зданнымъ собственнымъ ореоломъ. Средневъковые богословы думали, что они слишкомъ хорошо понимають пути Провиденія и, не име историческихъ свъдъній о ходъ религіозныхъ судебъ человъчества въ прошедшемъ, смъло рисовали ихъ сами. Новъйшіе ученые думають, что никаких ь путей провиденія не существуєть, и, зная также мало, какъ и ихъ предки, о прошедшемъ человъчества, отрицаютъ представленія своихъ предковъ во вмя принциповъ. Мы думаемъ, что дети более неправы, чемъ отцы. Провидение существуетъ и хотя отчасти, хотя въ безконечно малой мъръ намъ дано уразумъвать его, чтобы идти болъе или менъе сознательно туда, куда Оно насъ ведетъ. Отсюда, въ нъкоторой мъръ, намъ дано уразумъвать и прошлое человъчества. Намъ говорять, что знакомство Аристотеля съ еврейскимъ мыслителемъ сказка псевдоклеарха, сивиллины книги-жалкая фальсификація претенціозныхъ порабощенныхъ евреевъ, пъсни Виргилія—наивное заблужденіе поэта. Но у Аристотеля мы находимъ ученіе о Единомъ перводвижитель, сивиллины книги говорять, что Онъ есть Тоть, Котораго почитають евреи и Котораго должны почитать всв. Виргилій мечтаеть о томъ блаженномъ времени, когда наступитъ это всеобщее истинное Богопочитаніе. Философія Аристотеля была доступна лишь избраннымъ, сивилливы книги читали многіе. Виргилія читали всъ. Такъ истины ветхозавътнаго откровенія возвъщались все большимъ и большимъ кругамъ человъчества, по мъръ того какъ человъчество становилось способнъе и способнъе къ воспріятію этихъ истинъ.

Въ какой мѣрѣ воспринимались эти истины? Бертолетъ въ изслѣдованіи объ отношеніи егреевъ къ чужеземцамъ собралъ многочисленныя свидѣтельства того, что іудейскіе вѣра и обычаи получили широкое распространеніе въ римскомъ мірѣ около времени Рождества Христова. Резюмируемъ кратко его соображенія.

Есть основанія полагать, что уже Александръ Македонскій даль евресямь, которые переселились въ Александрію, тъ-же права, что и македонянамъ (Ios. c. Apion. II, 4), можетъ быть воспоминание этого представляють въ Премудр. Солом. 19, 15 (16) ст. τῶν αὐτῶν μετεγηχότας δικαίων. Для птоломеевъ и селевкидовъ образъ действій Александра, можеть быть, послужиль примъромъ. Въ римскую эпоху положение евреевъ было не менье благопріятно. Ихъ общины допускались, какъ нькіе ферейны. Средоточіемъ ихъ общинъ были синагоги. Ничто не препятствовало іудеямъ открыть ихъ для чужеземцевъ. Если въ Римѣ одна синагога была названа по имени Августа, другая по имени Агриппы, то уже эти одни названія говорять противъ исключенія чужеземцевъ изъ синагоги. У Овидія говорится, что красавицъ города нужно отыскивать въ синаготахъ (Ars. amator. 175). Изъ свидетельства книги Деян. XIII, 44 видно, что населеніе Антіохіи писидійской было если не іудейскимъ, то готовымъ слушать іудеевъ-почти весь городъ". Не менъе доказываетъ это дъйствіе тъхъ дорійскихъ юношей, которые повидимому изъ оснотото получаютъ доступъ въ синагогу, чтобы выставить тамъ портретъ Кесаря, чтобы онъ стоялъ открыто для чужеземцевъ (Ant. XIX 63) см. 1 Rop. 14, 16. Върные и невърные ('юю тус) повидимому были раздълены. Были отлученія отъ синагоги. По свидетельству Филона въ Египтъ жилъ милліонъ іудеевъ и <sup>2</sup>/<sub>5</sub> Александріи были іудейскими (In Flaccum § 6 M. II § 23 Ri VI 47). Надо полагать, что въ это число входятъ прозелиты.

Іосифъ приводитъ слова Страбона. "Не легко найдти мѣсто въ мірѣ, въ которомъ не было бы этого народа (іудеевъ) и которое не находилось бы подъ вліяніемъ ихъ силы. Такъ случилось, что египтяне и киренцы, находящіеся подъ одною властію, и другіе народы почувствовали себя принужденными

точно содержать повельнія іудеевь и такимъ образомъ при исполненіи іудейскихъ законовъ съ ними стали велики" (Antiq. XIV, 72). Самъ Іосифъ говоритъ: "наши законы испробованы всти другими людьми и у нихъ вызываютъ къ себт все большее вниманіе. Поелику хотя философы у еллиновъ по наружности сохраняють свои отеческіе обычаи, однако они усвоили себъ подобныя іудейскимъ представленія о Богъ и ихъ обычаи и простоту жизни. Да, уже цълыя народы не съ недавняго времени со многою ревностью обращаются къ нашей религіи, и нътъ болъе ни одного еллипскаго города, гдъ только они существують, и нёть варваровь, къ которымь не проникъ-бы нашъ обычай седьмаго дня, въ который мы пребываемъ въ поков. И посты, и возжигание свътильниковъ, и неупотребление многихъ изъ запрещенныхъ нашимъ закономъ кушаній (Исх. 35. 3). Стараются подражать нашему дружественному взаимному обращенію, нашей щедрости, трудолюбію и твердости въ нашихъ бъдствіяхъ. И что наиболье удивительно: законъ привлекаетъ самъ собою безъ всякой приманки и объщаній. И какъ Богъ вездёсущъ въ мірё, такъ нашъ законъ оказывается удобнымъ для всёхъ людей. Каждый, кто пожелаетъ присмотръться къ своему отечеству и собственному дому, не откажеть въ въръ моимъ словамъ" (С. Apion. II 39). Въ другомъ мфстф Іосифъ говоритъ: отъ эллиновъ мы отличаемся болье мыстомы, чымь обычаями, такь что съ нашей стороны по отношенію къ нимъ ніть никакой вражды и зависти; напротивъ, многіе изъ нихъ по своей воль приняли нашъ законъ (Apion. II 10; cpas. I, 22).

Здісь, конечно, річь не о прозелитахъ, а прежде всего о замчникахъ синкретистахъ.

Свидътельство о распространившемся обычав почитанія 7-го дня можно найдти у языческихъ писателей. Персей насмъхается надъ своими согражданами, которые

блёднёють въ субботу обрёзанныхъ (Satir V. 184). Ювеналъ говоритъ:

Sed pater in causa, cui septima quoque fuit lux Ignava et partem vitae non attigit ullam

Sat. XIV 105.

#### Также и Овидій:

Quaque die redeunt, rebus minus apta gerendis Culta Palaestino septima festa Syro Цят. изъ Гаусрата, neutest. Zeitgesch. 1872. II p. 124.

#### Также Горацій:

Tempore dicam; hodic tricesima sabbata: vin tu meliore Curtis sudaeis oppedere?

Sat. I. 968-72 (unus multorum).

Сенека говорить о себь (Ер. 185), что онь подъ вліяніемь философа Соціона сталь вегетерьянцемь, но потомь опять принялся за животную пищу, чтобы не внушить подогрънія, что онь приверженець "ненавистнаго іудейства". У Сенеки есть легкое указаніе на возженіе свътильниковь: accendere aliquem lucernas sabbatis prohibeamus, срав. Persius. Sat. V. 179 f. О принятіи язычниками отдъльныхь іудейскихь обычаевь свидътельствують также эти его слова: Cum interim usque eo sceleratissimae gentis consuetudo convaluit, ut per omnes iam terra recepta sit, victi victoribus leges dederunt... Hi tamen causas ritus sui noverunt; maior pars populi facit quod cur faciat ignorat (De supertitione въ Augustin. Civit. D. VI, 11).

Rutilius Numatians (3-мя въками поэже Селеки) писаль:
Atque utinam numquam Iudaea subacta fuisset
Pompei bellis imperiisque Titil
Latius excisae pestis contagia serpunt
Victoresque suos natio victa premit.

Также и Тертулліану были изв'єстны язычники, которые вм'єсть съ почитаніемъ ихъ языческихъ боговъ сл'єдовали н'єкоторымъ языческимъ обычаямъ. Ad. nationes I, 13.

Профессорг С. С. Глаголевъ.

(Окончаніе будеть).

# ФИЛОСОФІЯ ПАСКАЛЯ.

(Изложеніе и критика).

ВВЕДЕНІЕ.

§ I.

Мъсто и значеніе Паскаля въ исторіи философіи.

Много дъятелей въ исторіи человъчества, и въ области науки и искусства, и въ области философіи, остаются неизвъстными, забытыми и неоціненными по заслугамъ. Проходитъ болье или менье продолжительное время, и вдругъ въ памяти человъчества воскресаетъ какой-нибудь великій человькъ, и привлекаетъ внимание людей то оригинальностью и глубиной своихъ идей, то неутомимой энергісй въ области научныхъ изслівдованій, то выдающимся талантомъ въ области искусствъ. И начинають люди производить разысканія въ прошлой исторіи, чтобы понять и открыть все, что касается того деятеля, который воскресъ въ памяти людей. И тотъ кладъ знанія, изслівдованій, размышленій, который оставиль этоть діятель въ наследіе человечеству, становится, такимъ образомъ, снова живымъ достояніемъ людей, ихъ мысли и жизни. Большинство этихъ забытыхъ и неодъненныхъ дъятелей обязано своимъ вабвеніемъ часто направленію того віка, когда они жили, а иногда-тому одностороннему взгляду на нихъ, который образовывался въ толпъ и средъ ученыхъ людей подъ вліяніемъ какого-нибудь кориося въка, заправлявшаго умами людей; большею же частію постигаеть того или другаго деятеля невниманіе и забвеніе людей вследствіе непониманія техт идей, которыя были дёломъ его жизни.—Великихъ людей вообще рёдко понимаютъ современники, сще рёже они цёнятъ ихъ по достоинству. Высокія и новыя идеи ихъ часто бываютъ вовсе недоступны современникамъ, и лишь съ теченіемъ времени люди мало-по-малу доростаютъ до пониманія ихъ. Если же эти дёятели человёческой мысли проявляютъ свою дёятельность въ области нравственной и религіозной, вносятъ здёсь новыя идеи, новыя понятія, идущія въ разрёзъ съ общепринятыми, то ихъ, большею частію, постигаютъ гоненія, вражда, либо холодность и равнодушіе со стороны современниковъ.

Такая участь постигла одного изъ французскихъ ученыхъ и философовъ XVII-го въка, — Паскаля. Блозъ Паскаль — почти совстви забытый философъ. Его помнили лишь какъ ученаго математика и физика. Только сравнительно въ недавнее время всномнили Паскаля, какъ философа, и принялись за изученіе его религіозной философіи. Не такъ давно во Франціи Нурисонъ написалъ даже "Защиту Паскаля" ("Defense de Pascal"). И теперь уже не смотрять на Паскаля, какъ только на ученаго математика и физика, но видять въ немъ оригинальнаго и глубокаго философа и даютъ ему очень определенное в весьма почетное мъсто въ исторіи философіи и въ исторіи христіанской богословской мысли. Теперь смотрять на Паскаля, какъ на лучшаго представителя картезіанства, приложившаго картезіанскій методъ къ области христіанской догим и морали. Великая и неоцівнимая заслуга Паскаля, безспорно состоить въ томъ, что онъ далъ опыть научнаю оправданія христіанства, указавь этимъ полную возможность чисто научнаго раскрытія христіанскаго ученія на основахъ человіческаго разума.

На Паскаля долгое время смотрели глазами Вольтера, саркастическій отзывъ котораго о Паскалѣ повторяютъ и Вовепаргъ, и Лелю, и Кузенъ, и Кондорсэ, а философы и ученые конца XVIII-го и начала XIX-го вѣковъ провозгласили Паскаля даже сумасшедшимъ, помѣшанвымъ мистикомъ и религіознымъ маніакомъ, Донъ-Кихотомъ Христіанства.—И однако этотъ Донъ-Кихотъ христіанской мысли даже своими врагами и порицателями былъ признанъ геніемъ-философомъ; и однако онъ создалъ во Франціи цѣлую философскую религіозную школу, которая продолжаетъ существовать цѣлыхъ два съ половиною вѣка. Теперь же, при нѣкоторомъ религіозномъ оживленіи, Паскаль начинаетъ изучаться повсюду, его переводять на всѣ европейскіе языки, пишутъ о немъ и его философіи трактаты, воздають ему то, чего онъ не получилъ при своей жизни,—находятъ, что многія философскія идеи Паскаля оригинальны, глубоки, основательны, велики и геніальны. Хотя философское міровоззрѣніе Паскаля есть живое произведеніе и творчество его ума, однако оно сложилось у него подъ несомнѣннымъ вліяніемъ изученія другихъ философовъ, какъ ближайшихъ его предшественниковъ, такъ и древнѣйшихъ.—Поэтому для насъ важно знать, чье именно вліяніе сказалось въ философіи Паскаля.

# § II.

# Связь философіи Паскаля съ философскими возгрѣніями его предшественниковъ.

Философія Паскаля стоить въ несомнівнюй связи съ воззрівніями Декарта, Монтэня, Лярошфуко. Гоббса и вообще съ философскими идеями XVI-го и XVII-го въковъ. Кромъ того, видно въ философіи Паскаля и то, что онъ изучалъ Пиррона, Эпиктета и Платона. Отъ Декарта Паскаль усвоилъ взглядъ на матерію, мысль и нравственное сознаніе въ человъкъ. Извъстную формулу Декарта, въ которой утверждается несомнънность существованія мыслящаго существа, Паскаль нфсколько видоизмёнилъ, сообщивъ ей нравственный смыслъ: "я сочувствую ближнимъ, следовательно, а существую". У Монкритическое отношеніе Паскаль заимствовалъ его вообще ко всемъ познаніямъ человека, его отрицательный взглядъ на осуществление человъкомъ на землъ нравственныхъ идеаловъ, -- справедливости, истины, добра, усвоилъ все, что Монтонь раскрываетъ относительно фальши, деланности, искусственности и безсмыслія жизни людской. Всёмъ этимъ Паскаль воспользовался, чтобы показать, насколько жизнь человъка не соотвътствуетъ его природъ, сколько въ этой жизни, какъ и въ самомъ человъкъ противоръчій и загадокъ. Все это Паскалю было необходимо въ его собственныхъ цёляхъ оправданія христіанства изъ природы и жизни человъка. У Лярошфуко и Гоббса Паскаль заимствоваль ихъ взглядъ на значеніе эюизма въ человъкъ. Ляротфуко въ своихъ "Maximes" считаетъ эгоизиъ основнымъ природнымъ свойствомъ человъческаго "я". То же говорить часто и Паскаль: "Природное свойство самолюбія и человіческаго я состоить въ томъ, чтобы любить только себя и иметь въ виду только себя" 1). Нельзя върить ни сожальнію, ни самоотверженію, ни дружбь, потому что человъкъ для другого человъка-волкъ, каковое положение старается доказать и Гоббсъ въ своемъ сочинении "De Cire". Видно въ философіи Паскаля и то, что онъ изучаль Пиррова и его скептическую философію, быль знакомъ съ идеями п воззръніями Платона и Аристотеля 2), Эпиктета 3), вообще съ ученіями стоиковъ, эпикурейцевъ, и академиковъ 4); агностицизмъ послъднихъ и эпикурейскій принципъ счастья, наслажденія—систематически проводятся въ философіи Паскаля. Взглядъ на жизнь, исторію и значеніе еврейскаго народа, который (взглядъ) является въ философіи Паскаля однивъ изъ аргументовъ истинности христіанства, онъ усвоиль изъ изученія Филона и Іосифа Флавія 5). Въ моральной своей философіи Паскаль проводить взгляды бл. Августина: онъ именно признаетъ необходимость для нравственнаго возрастанія блалодати 6), ссылаясь при этомъ прямо на этого отца и говоря, что разумь должень подчиняться въръ.

Но, главнымъ образомъ, въ философіи Паскаля мы видимъ отраженіе общихъ идей XVII-го въка, стремленіе освободиться отъ мертвыхъ оковъ схоластики, желаніе дать знаніямъ человъка прочное, разумное основаніе, а главнымъ образомъ,—вывести чисто научнымъ путемъ, путемъ изученія живыхъ фактовъ человъческой психологіи, необходимость христіанства для объясненія человъку самого себя. —И вся заслуга Паскаля

<sup>1) &</sup>quot;Мысли о религи". СПБ. 88 г. Пер. Первова. Гл. III, VIII, стр. 50.

<sup>2) &</sup>quot;Mucan" crp. 94. ra. VIII, ra. IV, 61. 227 crp. ra. XXIV.

<sup>8)</sup> Ibid. crp. 113 rs. X.

<sup>4)</sup> Ibid. XIII, crp. 135.

<sup>5) &</sup>quot;Мысли" 145, гл. XV, стр. 169, гл. XVIII.

<sup>6)</sup> lbid. cr. 139, ra. XIV.

состоить именно въ томъ, что онъ сконцентрироваль эти идеи въ своемъ міросозерцаніи, пережиль ихъ своимъ недюжиннымъ умомъ, перечувствоваль отзывчивымъ сердцемъ и указаль тотъ единственно-върный путь изученія души и жизни человъка, которымъ онъ пришелъ къ признанію христіанства, какъ непоколебимой истины.

## § III.

#### Характеръ философіи Паскаля.

Не смотря на то, что воззрѣнія Паскаля образовались подъ вліяніемъ изученія другихъ философовъ, на философіи Паскаля лежитъ глубокій отпечатокъ оригинальности, самостоятельности, убѣжденности и основательности. Недаромъ, напримѣръ, Паскаль, очевидно, на заявленія, что овъ свои воззрѣнія заимствуетъ у Монтэна, писалъ: "не вз Монтэнъ, а вз себъ самомз я нахожу все то, что вижу здѣсь" (т. е., въ жизни и природѣ человѣка) 1).

Философію Паскаля обозначають именемь христіанскаго скептицизма, но это название характеризуетъ философію какъ-то неопредъленно, въ этомъ названіи даже мы можемъ усмотръть нъкоторое противоръчіе. Если Паскаля и можно назвать скептикомъ, то скепсисъ его простирается только на область человъческой, естественной гносеологіи. Паскаль сомнъвается въ силь человыческого разума, въ достовырности показаній чувствы и т. п., но никакого сомивнія онъ не допускаеть въ области христіанскаго ученія, какъ въ догм'в, такъ и въ морали. Онъ не только върующій въ истинность христіанства, но и горячо убъжденный въ ней. Паскаль прилагаетъ критическую способность своего ума вездё и во всёхъ отношеніяхъ, исключая Христіанства. Только въ Христіанствъ его критическій умъ вполнъ удовлетворяется и его критика умолкаетъ предъ величіемъ непостижимыхъ фактовъ Божественнаго Откровенія и предъ возвышенной моралью Христіанства. Поэтому философію Паскаля скорее можно назвать "критической философіей Христіанства". Паскаля можно вполнъ назвать "критикомъ человъческаго разума" и всей вообще человъческой жизни. Это

<sup>1) 245</sup> ctp. rs. XXV, ots. XXIV.

не безсильный скептикъ, приходящій только къ сознанію невозможности достовърнаго познанія для человъка, а твердо убъжденный критикъ всего того, что не даетъ и не можетъ дать человъку познанія смысла его жизни, познанія природы человъка и значенія факта его смерти главнъе всего. Словомъ, обладая горячей и одушевленной върой въ истинность Христіанства апологетовъ первыхъ въковъ, онъ является безпощаднымъ критикомъ человъческаго знанія и человъческой жизни безъ Бога.

Главное философское сочиненіе Паскаля "Pensées"—"Мысли" (о религіи) представляєть изь себя обширный плань "Апологія Христіанства", написанный отрывочными афоризмами. Паскаль въ задуманномъ сочиненіи хотьль разсмотрьть всь въроученія и философскія доктрины, чтобы доказать ту мысль, что человькъ по природь своей полонъ загадокъ и эта загадочность его объяснима лишь при свъть Христіанства. Съ этой стороны философію Паскаля можно назвать религіозной, христіанской. И такъ какъ въ оправданіи Христіанства Паскаль старается доказать необходимость въры, то со стороны гносеологической философія Паскаля является философіей въры. Можно назвать ее и апологетической, потому что цъль ея была защитить Христіанство отъ нападеній различныхъ отрицателей и убъдить скептиковъ въ непреложности Христіанства.

# Изложение философіи Паскаля.

§ I.

# Критика познанія и жизни человѣка.

Въ своей гносеологіи Наскаль является рёшительнымъ скептикомъ. Онъ находить сомнительнымъ все въ человъкъ: его умъ, чувства, стремленія, мнѣнія, вѣрованія, мысли, дѣятельность... Бсю работу человъческаго ума онъ сводить къ фантазіи, предразсудку и обычаю 1). Человъкъ въ своей дѣятельности плохо пользуется разумомъ: воображая, что все онъ стро-

<sup>1)</sup> Мысли, гл. VI. стр. 54-66.

итъ на основахъ истины, онъ только оказывается орудіемъ своихъ предразсудковъ, привычекъ и чувствъ.

Достовърно, съ полною несомнънностію человъкъ не можетъ познать ровно ничего. Въ познаніи вившнаго міра онъ заключенъ въ узкія рамки возможно-познаваемаго: безконечно великія и малыя величины человіку недоступны.-Притомъ мы познаемъ только "видимости" окружающей насъ среды. Наше познаніе слишкомъ односторонне и субъективно 1). Сущность вещей, причины, принципы ускользають оть насъ. Это нужно сказать не только относительно обыденнаго познанія, но и научное знаніе, по метнію Паскаля, неполно, относительно и ограниченно.-Критеріемъ его всетаки является сознаніе очевидности, этотъ критерій низводить научное познаніе на степень обыкновеннаго, а это познаніе для Паскаля не убъдительно. Особенно безсиленъ разумъ человъка въ ръшеніи для него въковъчныхъ человъческихъ проблемъ, жгучихъ вопросовъ его жизни. Человъкъ безсиленъ познать самого себя, свое назначеніе въ мірѣ, смыслъ своей жизни, цѣль мірового бытія, безсиленъ познать Бога, доказать Его бытіе, распутаться въ противоръчіяхъ своей природы, мысли и жизни 2). Скептицизмъ Паскаля обращается въ сильный, безпощадный, проникнутый горькимъ юморомъ критицизмъ, когда онъ устремляетъ свое вниманіе на то, чюму живеть человінь. Везді Паскаль видить ничтожество, суетность, безполезность, безсмысліе, ложь, самообманъ, самообольщение. Пессимистически онъ относится и къ человьческимъ удовольствіямъ, считая ихъ причинами новыхъ мученій и страданій. Причину всего этого Паскаль видить въ ненормальности жизни человъка, въ извращенности его положенія въ міръ, въ незнаніи и нежеланіи человъка знать, что такое онъ. Если бы человъкъ пользовался полнымъ счастіемъ, то и это не помогло бы ему, если бы его не развлекали, а дали возможность обдумать и поразмыслить, что онъ такое... Потому-то люди такъ и стремятся къ игръ, обществу женщинъ, къ войнъ и великимъ подвигамъ. Не то, чтобы въ этомъ на

<sup>1)</sup> l'a. II, crp. 43.

<sup>2) &</sup>quot;Мысан", г. I, 32—35. га. XI, II, ст. 121. гл. IX, 97 ст. гл. II, I, стр. 37—39. 40. 41.

самомъ дълъ заключалось счастье или чтобы люди воображали. что истинное блаженство въ деньгахъ, которыя можно выиграть, или въ зайцв, за которымъ охотятся. Ищутъ-занятія, которое даетъ намъ возможность не думать о нашемъ несчастномъ положении, той сутолоки, которая насъ отвращаетъ отъ мысли о нашемъ несчастномъ положении 1). Критически относится Паскаль ко всевояможнымъ человъческимъ профессіямъ. разумный выборъ, а случай делаеть людей то каменыщиками, то солдатами, то кровельщиками. Причина спеціальностей-привычка. "Сила привычки столь велика, что изъ техъ, которыхъ природа сделала только людьми, выходять всевозможные спеціалисты 2). Нельпы и глупы и всякіе обычаи, создающіеся въ зависимости отъ климата, политическихъ границъ, эпохи. Вмъсто постояннаго и прочнаго начала справедливости, говоритъ Паскаль, мы видимъ фантазіи и капризы персовъ и нѣмцевъ". Три градуса широты ставять вверхъ дномъ всю юриспруденцію! Пройдешь одинъ меридіанъ, и встретишь новое рошеніе истины. Забавна справедливость, ограниченная ръкой! Чтоистина по сю сторону Пиринеевъ, ложь—по ту сторону" 3).

### § II.

# Главный предметъ философіи Паскаля.

Главнымъ предметомъ мысли и жизни человѣка Паскаль считалъ рѣшеніе жгучихъ вопросовъ человѣческой жизни, и поэтому онъ, разочаровавшись въ наукѣ, которая дала ему только познаніе о мірѣ, апеллировалъ къ человѣческому разуму,
но разумъ отослалъ его къ нравственной природѣ человѣка.
Внѣшній міръ нѣмъ, и ничего онъ не можетъ сказать человѣка,
вѣку о самомъ человѣкѣ, не можетъ онъ дать познанія о назначеніи человѣка въ мірѣ, о смыслѣ его жизни, о злѣ и
добрѣ, о Богѣ и будущей жизни человѣка. А всѣ эти вопросы
и составляютъ то, что должна рѣшать человѣку философія.
Рѣшить ихъ можетъ человѣкъ только чрезъ изученіе своей

<sup>1)</sup> Гл. V, II, стр. 69 - 70.

<sup>2)</sup> La. IV, II, cr. 58.

<sup>3)</sup> Гл. IV, IV, 59.

природы. Человък съ его духовно-правственной природой составляетъ *главный предметт философіи* 1). Философія должна выяснить положение человъка на земль и вообще въ быти. Такъ какъ эта философія всецёло совпадаеть съ религіознымъ ученіемъ, то поэтому философія у Паскаля-это то же, что и разумно обоснованная религія. И такъ какъ истинной религіей, непререкаемой и непреложной является Христіанство, то въ философіи Паскаля человъкъ представляется такимъ, какимъ его изображаетъ Христіанство, т. е., нуждающимся въ оправданіи и спасеніи. Изследуя природу человека, Паскаль находить ен величие въ мысли человека и въ нравственномъ законъ. Исходнымъ же пунктомъ своей философіи Паскаль считаетъ проблему безсмертія души 2). Вся жизнь, вся философія зависять отъ вопроса: смертна-ли наша душа или безсмертна? "Можно, говоритъ Паскаль, не развивать систему Коперника, но вопрост о безсмертии души непременно должень быть решенъ въ томъ или другомъ смыслв".

# § III.

#### Загадочность человъка.

Такъ какъ главнымъ предметомъ философіи, по воззрѣніямъ Паскаля, является человѣкъ съ главными вопросами его мысли и жизни, то поэтому Паскаль весь анализъ своего ума, всю силу своей логики направляетъ къ тому, чтобы опредѣлить, что такое представляетъ изъ себя человѣкъ по природѣ и въ жизни, и онъ находитъ, что между природой и жизнью человѣкъ существуетъ коренное противорѣчіе, и самъ человѣкъ является для себя рѣшительно непостижимой загадкой. Въ сравненіи съ міромъ человѣкъ является ничтожествомъ, разумѣется какъ вещь въ ряду другихъ вещей физическаго міра, но онъ неизмѣримо выше стоитъ цѣлаго міра своей мыслью и своимъ сознаніемъ своего ничтожества, т. е., нравственнымъ сознаніемъ. Человѣкъ великъ и ничтоженъ. "Какую химеру представляетъ человѣкъ! Какая рѣдкость, какое чудовище, какой хаосъ, ка-

<sup>1)</sup> Γs. I, 32-33, rs. X I, cr. 108-111.

<sup>2)</sup> Мысли I, 30 стр. XXIV, LIV, 227.

кой предметъ противоръчій, какое диво! Это судія всъхъ вещей, глупый червь земной, хранитель истины, клоака неизвістности и ошибокъ, слава и отбросокъ вселенной. Кто распутаетъ эту запутанность"? 1) Человъкъ сознаетъ себя безконечно великимъ въ своей мысли и нравственныхъ влеченіяхъ своей души, но онъ въ то же время является ничтожностью, какъ частичка слепого механического міра 2). И въ самомъ человъкъ, въ его духовной природъ, существуетъ разладъ, противоръчія въ его мысляхъ, стремленіяхъ, чувствахъ. Эта двойственность человька столь очевидна, что иные думають, что мы имбемъ дет души, такъ какъ одинъ однородный предметъ имъ кажется неспособнымъ на такія и столь внезапныя измівненія" 3). Что же можеть распутать эту запутанность? На это Паскаль отвёчаетъ: "всё эти именно противорючія и привели всего скоръе меня къ истинной религи (4). Посмотримъ-же, какимъ образомъ Паскаль дошелъ до этого именно признанія.

# § IV.

#### Разръшение загадочности человъка въ христіанствъ.

Ни одна изъ философій и естественныхъ религій не дала Паскалю яснаго, полнаго и основательнаго объясненія и разрѣшенія загадочности человѣческаго существованія в. Только въ одномъ христіанствѣ Паскаль нашелъ это объясненіе и разрѣшеніе. Мало того, эти именно противорѣчія между природой и жизнью, нравственнымъ чувствомъ и земными влеченіями человѣка и привели Паскаля чисто логическимъ путемъ къ признанію христіанства, какъ истинной религіи и подлинно Божественнаго Откровенія истины о человѣкѣ. "Признаюсь. говоритъ Паскаль, что лишь христіанская религія открыла мнѣ то, что природа людей испорчена и отпала отъ Бога. Я тотчасъ повсюду сталъ видѣть признаки этой истины; потому что природа че-

<sup>1)</sup> Мысли. Х, І. стр. 109-110.

<sup>2)</sup> XI, IV, 122.

<sup>8)</sup> Ibid. XIII, III, 135.

<sup>4)</sup> Idem 17.

<sup>5)</sup> X, I, 110.

ловъка такова, что она повсюду видитъ 1) утраченнаго Бога и въ человъкъ, и ввъ человъка, и испорченную природу" 2). Такимъ образомъ Паскаль чрезъ изучение человъка пришелъ какъ разъ къ тому опредъленію человъка, какое даетъ Христіанство, т. е., чисто научнымъ путемъ психологическаго анализа и философской критики установиль то положение, что человыкь, какъ учить Христіанство, существо падшее. Паскаль постоянно говорить объ этомъ. Онъ старается доказать, что изъ самонаблюденія и изученія внутренней жизни человіка каждый можеть придти къ признанію истинности Христіанства, такъ какъ оно изображаетъ человъка такимъ, какимъ онъ является въ дъйствительности. Тайна прохопаденія человька распутываеть и разрѣщаетъ всю загадочность человъческаго существа. Если бы человъкъ не палъ, то онъ обладалъ бы истиной, благомъ, счастьемъ, но онъ только стремится къ нимъ, следовательно, человъкъ имъетъ искаженную природу и жизнь. Человъкъ уклонился отъ истиннаго своего назначенія въ мірь, такъ какъ нельзя допустить того, что такимъ, каковъ онъ есть, человъкъ существуетъ съ самаго начала своего появленія въ мірѣ: если человькъ всегда быль такимъ испорченнымъ, то онъ ничего бы не зналъ объ истинъ, добръ и не стремился бы къ нравственному совершенству. "Тайна преемственности гръха и есть та вещь, безъ которой мы не можему имъть никакого познанія о насъ самихъ. Узель нашего существованія завизанъ на дий этой пропасти, такъ что человък болье непонятен безъ этой тайны, чъмъ эта тайна непонятна человьку<sup>2</sup> 3). Это соотвътствіе между наличною природою и жизнію человька и ученіемъ Христіанства о гръхопаденіи и необходимости искупленія человіка иміветь весьма важное значеніе: оно необходимо ведетъ къ признанію истинности Христіанства. къ оправданію его, какъ божественнаго откровенія абсолютной истины о человъкъ.

Но такъ какъ эти доводы Паскаля для оправданія истинности и необходимости Христіанства могутъ показаться нѣкото-

<sup>1)</sup> Галлицизмъ, —нужпо было бы правильнъе перевести "указываеть" (voit).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) XIII, III, 135.

<sup>3)</sup> X, I, 110-111.

рымъ людямъ недостаточно убъдительными, то поэтому Паскаль предлагаетъ и другія доказательства истинности христіанства.

§ V.

#### Доказательства истинности Христіанства.

Такъ какъ главными истинами всякой религіи является бытіе Бога и безсмертіе души, то эти истины Паскаль и старается оправдать разными доказательствами. Отрицая всв метафизическія доказательства бытія Бога и безсмертія души 1), Паскаль прежде всего прибъгаетъ къ теоріи въроятностей, столь употребимой въ наукъ, и говоритъ, что человъку въ силу самаго обыкновеннаго расчета следуетъ признать бытіе Бога и безсмертіе человіческаго духа, такъ какъ при отрицаніи ихъ человъкъ теряетъ безконечно многое и дорогое, и ему грозитъ послф краткой и полной страданій жизни-небытіе, тогда какъ при признавіи указанныхъ истинъ человѣку приходится для достиженія безконечного блаженства въ будущей жизни жертвовать временной земной жизнью. Следовательно, человеку просто высодите признать бытіе Бога и безсмертіе души 2). Но Паскаль не придаеть этимъ своимъ соображеніямъ особенной цѣны, они направлены у него къ тому лишь, чтобы затронуть людей, совствит индифферентныхъ къ религіи. Сосредоточіе философіи Паскаля заключается въ томъ воззреніи, что въ Інсусъ Христъ люди получили разръшение всъхъ своихъ въковъчныхъ вопросовъ: фактически познали Бога и безсмертіе духа. "Люди хотять, говорить Паскаль, познать Бога, оставляя въ сторонъ Іисуса Христа... Между тъмъ Іисусъ Христосъ есть предмета и центра, къ которому все стремится. Кто Его повнаетъ, тотъ познаетъ основание вспах вещей. Познать Інсуса Христа можно только, познавая вмъсть и Бога, и свое ничтожество. Вото почему я не берусь здёсь доказывать основаніями, извлеченными изъ изученія природы существованіе Бога, безсмерmie души или еще что-нибудь въ этомъ родъ" 3). Въ Інсусъ

<sup>1)</sup> XI, II, 121.

<sup>2)</sup> XI, I, 115.

<sup>3)</sup> XI, II, 121.

Христъ люди познали смыслъ своей жизни, истину своей богоподобной природы и научены истинной нравственности 1). Паскаль приводить и еще не мало частныхъ доказательствъ истинности вообще Христіанства. "Доказательства христіанской религіи, говоритъ Паскаль, следующія: 1) прочность ея основанія, 2) святость, высота и смиреніе христіанской души, 3) чудеса, 4) Іисусъ Христось въ частности, 5) Апостолы въ частности, 6) Моисей и пророки въ частности, 7) Іудейскій народъ, 8) пророчества, 9) Безпрерывность Христіанства, 10) ученіе, которое все объясняеть, 11) Стятость Христ. закона 22). Такимъ образомъ, Христіанство истинно потому, что оно, прежде всего, основывается на вёчныхъ началахъ, на существенныхъ принципахъ человъческой природы и человъческого разума, на чувствъ истины и добра. Христіанство - разумно, истинно, достойно уваженія и любви, потому что оно соотв'єтствуєть вапросамъ человъческой природы и мысли, основано на фактахъ человъческой исторіи и объщаеть человъку истинную жизнь и блаженство <sup>3</sup>). Велико Христіанство особенно по своему ученію о нравственности, ученію о томъ, какз жить человъку на землъ.

# § VI.

#### Моральная философія Паскаля.

Считая сущностью христіанской догмы ученіе о первородномъ грѣхѣ и о возстановленіи человѣческой природы во Христѣ, Паскаль сущность морали полагаль въ сознаніи человѣкомъ своей испорченности и въ жизни по любви къ Богу и ближнему 4). Такъ какъ кореннымъ источникомъ испорченности человѣка является гордость 5), то поэтому любовь и смиреніе, какъ отрицаніе ея, являются источникомъ всякихъ добродѣтелей человѣка 6). Въ мірѣ царятъ три страсти: похоть плоти—чувственность, похоть зрѣнія—страсть къ очевидному знанію, гордость

<sup>1)</sup> Ibid. IV, 124. XI, 130.

<sup>2)</sup> Ibid. XII, 130.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) XXIV, XXIII, 219 стр. LXXIX, 236.

<sup>4)</sup> XXIV, XIII, 214.

<sup>5)</sup> Ibid, V, 211. III, VIII, 50.

<sup>6)</sup> Ibid, XXIX, 219. XXV rs. LXXII, 254.

житейская— эгоизмъ и тщеславіе. Это три огненныя рѣки, которыя воспламеняють вемлю <sup>1</sup>). Истинная добродѣтель состоитъ въ самоотверженіи и любви къ другимъ, въ себѣ же нужно любить лишь то, что составляетъ наше истинное существо, т. е., нравственное сознаніе <sup>2</sup>). Причемъ для нравственнаго возрастанія человѣку необходима благодать <sup>3</sup>). Словомъ, въ ученіи Паскаля мы можемъ найти цѣлую моральную систему христіанства, обоснованную такъ же, какъ и догма, на фактахъчеловѣческой природы и жизни.

#### § VII.

#### Цъль философіи Паскаля.

Если кто-нибудь спросилъ-бы, какая основная идея руководила Паскалемъ въ изложени его воззрѣній на религію вообще и христіанство по преимуществу, въ его изслѣдованіяхъ о природѣ и жизни человѣка, т. е., въ чемъ главнымъ образомъ заключается цѣль всей философіи Паскаля. то на это долженъ быть данъ тотъ отвѣтъ, что вся философія Паскаля имѣла въ виду одно: на вполнѣ прочныхъ и глубокихъ, разумныхъ основаніяхъ установить то, что необходимо человѣку знать для выполненія своего подлиннаго назначенія въ мірѣ. "Мое сердце, говоритъ Паскаль, всѣми своими силами стремится познать, гдѣ истинное благо, чтобы слѣдовать ему" 4).

Считая особенно важнымъ для человъка ръшеніе именно въковъчныхъ вопросовъ человъческой мысли и жизни, Паскаль всю цъль сеоей философіи полагаетъ въ томъ, чтобы ръшить, для чего, во имя какого смысла и какт слъдуетъ жить человъку, чтобы оказаться существомъ, достойнымъ названія человъка 5). Ръшеніе всего этого онъ находитъ въ христіанствъ, въ его великомъ ученіи о безсмертіи человъка и предназначеніи его къ истинъ и блаженству и въ заповъди Христа о любви и

<sup>1)</sup> XXIV, XXX, 220.

<sup>2)</sup> XXIV, XXXV, 221.

<sup>3)</sup> Ibid. LXVII, 233-234.

<sup>4)</sup> XV, I, 143 cm.

<sup>5)</sup> I. I. 30-35.

самоотверженіи. Такимъ образомъ, философія Паскаля является по преимуществу нравственной философіей христіанства.

Критическій взглядь на философію Паскаля.

§ I.

Взгляды нѣкоторыхъ философовъ и критиковъ на философію Паскаля.

О философіи Паскаля писали очень немногіе философы и критики. Лейбницъ, Вольтерь, Кондорсэ, Шатобріанъ, Вовенаргъ, Кузенъ, Демуленъ, Фожеръ, Лелю, Винъ, Мэйнаръ, Сентъ-Бёвъ и Нурисонъ-вотъ всѣ наиболѣе серьезные критики Паскаля. Всв эти критики высказывали слишкомъ односторонніе, крайне разнообразные и даже совству противоръчивые взгляды на философію Паскаля. Вообще же нужно сказать, что въ критикъ до Сентъ-Бёва и Нурисона существовалъ почти одинъ отрицательный взглядъ на философію Паскаля подъ вліяніемъ "Remarques sur les Pensées de Pascal" Вольтера, который всей силой своего желчнаго сарказма осмънваетъ, главнымъ образомъ, пессимистическій взглядъ Паскаля на жизнь и на людей. Подобно Вольтеру, Лелю и Кузенъ также относятся скептически къ тому, что изображаетъ Паскаль относительно жизни, природы и познанія людей, считая эти взгляды Паскаля односторонними, ненормальными, ложными. Кондорсо, восхваляя ученые труды Паскаля, насмёхается надъ его "философіей ханжи". Наоборотъ, Сентъ-Бёвъ и Нурисовъ считаютъ философію Паскаля очень глубокой и основательной, а главнымъ образомъ-чисто христіанской и глубоко-правственной. Вообще если бы мы стали перечислять различныя мивнія о философіи Паскаля, то нашли бы, что каждое почти положеніе ея, каждый принципъ былъ, съ одной стороны, подвергаемъ строгой критикв и отридаемъ, а съ другой, -- горячо защищаемъ и оправдываемъ. Впрочемъ критика, можно сказать всегда бываетъ одностороння, потому что бываетъ индивидуальна. Въ ней въ большей или меньшей степени всегда выражается собственное міровоззрініе того человіка, который является вы качествъ критика. Оставивъ въ сторонъ всъ высказанныя о Паскалъ мнънія разныхъ философовъ, мы выскажемъ свои взгляды на его философію, конечно, немало не претендуя на то, чтобы выдавать свои взгляды за какіе либо непогръшимые. Мы подвергнемъ критикъ только тъ начала и принципы, на которыхъ строилъ Паскаль свою религіозно-нравственную философію, стараясь при этомъ не только опровергать нъкоторыя слабыя стороны этой философіи, но и указать положительныя ея достоинства.

## § II.

#### Скептицизмъ и критицизмъ Паскаля.

Паскаль, несомнънно правъ въ своемъ скептическомъ отношеніи къ человъческому знанію. Онъ еще за долго до Канта указалъ на субъективность, односторонность и относительность человъческаго знанія. Конечно мы у Паскаля не находимъ развитой теоріи познанія, но за то его краткіе, но сильные афоризмы говорять иногда убъдительные цылыхъ томовъ. Паскаль собственно и не преследоваль той цели, чтобы раскрыть весь механизмъ человъческой мысли, ему нужно было одно доказать, что разумъ человъка совершенно безсиленъ въ решени высшихъ вековечныхъ вопросовъ, въ деле религи и въры. Французскій философъ Кузенъ ставиль это въ упрекъ Паскалю, но онъ, очевидно, не понималъ, чего собственно добивался Паскаль: ему нужно было показать безсиліе человіческихъ познаній, хотя бы даже и научныхъ, выдти изъ заколдованнаго круга субъективности и относительности. Паскаль судить съ точки эрвнія непреложной истины. А такой истины въ области человъческаго знанія онъ ингдъ не находить. Подобно Декарту, который выбрался изъ этого заколдованнаго круга субъективности посредствомъ идеи Божества, Паскаль выбирается изъ нея посредствомъ признанія факта явленія Бога въ мірѣ, что указало ему на непреложную истинность только одного разумно-правственнаго. Паскаль хотълъ познать человъка. СЪ его врковраними ми. А этого не могла дать ему наука, ни изучение міра, ни самаго себя. Изученіе міра и его явленій привело Паскаля

къ признанію ничтожества человіка, а изученіе себя—къ признанію величія человіка. За наукой и за самопознаніемъ Паскаль признаетъ только подготовительное значеніе въ разрішеніи человікомъ высшихъ вопросовъ своей жизни и мысли, хотя для познанія своего величія и ничтожества человіку вовсе и не требуется никакой науки. Это хорошо каждый можетъ знать изъ самонаблюденія. Но все таки Паскаль, самъ не замітно для себя, указаль на необходимость тщательнаго изученія природы человіка, когда онъ на основаніи этого именно изученія находитъ, что человікъ падшее существо по своей природі, что именно и послужило главной основой, для признанія истинности христіанства. И разумітеся, только строго-научное познаніе природы человіка можеть дать эту непоколебимую основу для христіанства.

И въ критикъ жизни человъческой Паскаль, несомнънно, во многомъ правъ, когда рисуетъ ее безсмысленной, бозтолковой, полной лжи и фарисейства. И развъ въ извъстномъ смыслъ не правъ Паскаль даже и тогда, когда онъ утверждаетъ, что самое счастье человъка и есть именно его великое и первое несчастье?...

# § III.

# Эпикуреизмъ и утилитаризмъ въ возгрѣніяхъ Паскаля.

Главнымъ могивомъ для признанія истинности религіи, бытія Бога и безсмертія души Паскаль считаєть то, что религія даєть человѣку благо въ будущей жизни, блаженство, счастье. Хотя этотъ взглядъ на будущую жизнь давно существуетъ среди язычествующихъ христіанъ, но конечно, онъ совсѣмъ невѣрный взглядъ, какъ порожденный земными вожделѣніями человѣка. Переносить на будущую жизнь то, что имѣетъ смыслъ только въ земной жизни, значитъ уничтожать прямо значеніе будущей жизни. И нельзя не признать страннымъ доказательство бытія Бога и безсмертія души, основанное на расчетѣ, на выгодѣ! Впрочемъ, нужно сказать, что этому доказательству самъ Паскаль и не придавалъ значенія настоящаю доказательства. Притомъ нельзя не замѣтить и того, что терминами: выгода, расчетъ, цѣнность—въ примѣненіи къ будущей жизни Паскаль

пользуется только какъ *образными* выраженіями для того, чтобы обозначить всю важность признанія бытія Бога и безсмертія души, всю великость истины будущей жизни.

# § IV.

Значеніе философіи Паскаля для религіи и философін.

Не смотря на нѣкоторые недочеты, за Паскалемъ исторія философіи и религіи, особенно-же христіанская философія, должны признать не мало заслугъ.

Паскаль старался рёшить именно тё вопросы, тё проблемы, надъ которыми искони трудится человёческая мысль. Онъ ставиль себё эти вопросы и рёшаль на основаніи изученія природы человёка. И его философія совпала съ ученіемъ Христіанства. Этимъ Паскаль указаль тотъ единственно истинный путь, которымъ долженъ идти философъ-христіанинъ въ рёшеніи вёковёчныхъ вопросовъ: это путь изученія природы и жизни человёка и изученія Христіанства. Паскаль указаль, куда должны направляться всё усилія философовъ, —именно, на Христіанство, потому что только въ фактё явленія Бога въ міръ дано универсальное рёшеніе всёхъ главныхъ и животрепещущихъ вопросовъ, искони занимающихъ человёка.

Словомъ, вся заслуга Паскаля состоитъ въ томъ, что онъ, не рискуя быть безосновательнымъ и голословнымъ, указалъ полную возможность чисто-философскаго и научно-доказательнаго оправданія Христіанства путемъ убъдительныхъ и непреложныхъ фактовъ жизни, природы и исторіи.

B. T-#5.

# Сверхъестественное Откровеніе и естественное Богопознаніе внѣ истинной церкви.

(Окончаніе \*).

Евреи бывали рабами и рабынями въ языческихъ домахъ. Императрица Юлія им'вла еврейскую служанку Акму (Antiq. XVII 57 71). Повидимому, основное зерно іудейской общины въ Рим' образовалось изъ прежнихъ рабовъ (Phil. ad Caj. см. о синагогъ либертинцевъ Дъян. VI, 9). Распоряжение Тиберія объ удаленіи изъ Рима евреевъ, очевидно, распространилось и на прозедитовъ, какъ объ этомъ свидетельствуютъ слова указа, передаваемыя Светоніемъ... reliquos gentis eiusdem vel similia sectantes urbe submovit sub poena perpetuae servitutis nisi obtemperassent (Tiber. c. 36). То же повидимому находится въ параллельномъ мъстъ у Діона Кассія: ὑφ ης (ἀθεότητος) και άλλοι είς τὰ τῶν Ιουδαίων ήθη εξοκελλοντες πολλοί κατεδικάσθησαν, καὶ οί μεν ἀπέθανον, οί δε τῶν γοῦν οὐσιῶν ἐστερήθησαν L. LXVII). Кажется, въ Римъ іудейство нашло себъ доступъ даже къ высшимъ классамъ. Іосифъ Флавій имфлъ сношенія съ супругой Нерона Помпеей (Vita Kap. 3). Она ходатайствовала за іудеевъ (Ant XX, 8 11) и Іосифъ называеть ее благочестивой (деобевдь). Ветурія Павла, mater synagogarum, которая согласно надписи на ея гробницъ, перешла въ іудейство 76 літь и жила еще въ общині подъ именемъ Сары 16 льтъ, принадлежала повидимому къ знатному роду (Corp. Inscript. Graec. № 9905). Помпонія Грецина была прозелиткою (Hasenclever 1. с. р. 47 хх). О прозелиткахъ гово-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разунъ" за 1899 г., № 23.

рять надгробныя надписи. О прозелитахь въ Антіохіи свидьтельствует ь Іосифъ (В. S. VII за см. Деян. VI, 5). Въ Дамаскъ были даже очень многія женщины, перешедшія въ і действо (ύπηγμένας τῆ Ιονδαϊκῆ θρησκεία). Въ Дѣнн. 2, 10 перечисляются прозелиты изъ всёхъ перечисленныхъ странъ. Повидимому, гдъ были іуден, были и прозелиты. Указаніе на прозелитовъ находится въ апокалипсисъ Варуха 41, 4: alios autem iterum vidi, qui reliquerunt vanitatem suam et confugerunt sub alas tuas, и 42, 5: eorum qui antea nescierunt et postea noverunt vitam et commisti sunt semini populorum, quod se segregavit (см. Kneucker, d. Buch Baruch, p. 195). По преданію быль прозелитомъ и хромой въ Листръ. Знаменитымъ прозелитомъ средины перваго или начала второго стольтія быль Онкелось (собственно Aquilas), къ которому раввинское преданіе съ гордостію примінило слова, что Богъ наділиль Іафета прекраснымъ языкомъ, и что Іафетъ теперь вселился въ шатрахъ Симовыхъ (см. Евсев. Demonst, evang. VII 132).

Өеодотіонъ Св. Иринеемъ и Епифаніемъ называется іудейскимъ прозелитомъ III 211) 1).

Широкое распространеніе еврейскаго прозелитизма, вотъосновной факть, выдвигаемый Бертло. Но рядомь съ этимъ основнымъ довольно замътно выступаетъ другой-ненависть и презрѣніе нѣкоторой части общества и даже представителей общества къ іудеямъ. По нашему мевнію, этотъ второй фактъ только подтверждаетъ первый. Такъ, вёдь, относились язычники и къ христіанству. Въ то время какъ въ составъ христіанской церкви входили все новые и новые члены, упорные язычники считали христіанство явленіемъ ненавистнымъ, суевфріемъ грубымъ и безмфрнымъ. Когда стали замфтными признаки того, что христіанство завоюеть мірь, языческіе мыслители образованіе которыхъ должно бы было отталкивать ихъ отъ простой въры іудеевъ, стали заявлять, что іудейство лучше и выше христіанства. Вотъ, что писалъ ученый полемистъ противъ христіанъ, неоплатоникъ Порфирій, въ своемъ \_έχ λογίων φιλοσοφίας".

<sup>1)</sup> Cu. Bertholet, Die Stellung der Israeliten und der Iuden zu den Fremden. 1896-

"Нѣкто, разсказываетъ Порфирій въ одномъ мѣстѣ, желая отвлечь жену свою отъ христ.анстна, спросиль однажды Аполлона, какому божеству нужно молиться о помощи въ этомъ дель? Аполлонъ отвъчалъ: "легче было-бы тебъ писать по водъ или подобно птицъ летать по воздуху, чъмъ образумить твою нечестивую, осквернившуюся жену. Оставь ее, пусть она, если хочеть, остается въ пустомъ обольщении и безцёльными рыданіями оплакиваетъ умершаго бога, приговореннаго справедливыми судьями къ позорной смерти на крестъ". Объ этомъ изреченіи Порфирій разсуждаеть: "такъ ясно свид'ятельствуеть оракуль о неизлъчимости образа мыслей христіань и говорить, что іуден лучше понимали Бога, чёмъ христіане". Въ подтвержденіе послідняго имъ приводится другое изреченіе Аполлона, отвівчающее на вопросъ, какая религія лучше: іудейская или христіанская: "іуден вірують въ Бога Отца и царя прежде всего, предъ лицемъ котораго трепещутъ небо и земля, море и преисподняя ада, и сами божества ужасаются: законъ ихъ есть отецъ, котораго благоговъйно чтутъ еврейскіе святые". О Христь оракулъ у Порфирія говорить следующее: Христось быль очень благочестивь и сделался безсмертнымъ, вообще, боги о немъ говорили почтительно. Но въ то же самое время они уввряли, что христіане люди порочные, печестивые, опутанные заблужденіями и вообще сильно поридали ихъ...

Поэтому эти последнія души ненавистны богамъ, но Христосъ, какъ благочестивый пребываетъ на небе съ благочестивыми. Итакъ не порицай его, но сожалей о глупости людей, причиной погибели которыхъ былъ онъ.

Въ ту пору, когда Порфирій писалъ эти строки, іудейство уже не пріобрътало многочисленныхъ прозелитовъ, и враждебное отношеніе къ нему исчезло. Ранте, когда іудейство, подобно тому какъ впослъдствіи христіанство привлекало къ себъ язычниковъ, оно было ненавидимо ттми, которые не желали ему слъдовать. Психологическая причина этого факта понятна. О немъ возвъстилъ самъ Господь, сказавъ: не миръ, но мечъ принесъ Я на землю, огонь принесъ Я, и какъ-бы желалъ, чтобы онъ скорте возгорълся. Новая религія, которую одни въ извъстной средъ принимаютъ, а другіе—нътъ, вно-

сить раздёленіе въ эту среду. Язычникъ, принимавшій іудейство, покидаль отца и братьевь, становился чуждымъ своей общинъ, враждебнымъ ея обычаямъ, культу, убъжденіямъ, понятно, что эта община должна была ненавидеть то, что отнимало у нея члена и притомъ хорошаго члена-ненавидъть іудейскую религію. Поэтому та ненависть, то отвращеніе, которыя мы слышимъ у нъкоторыхъ писателей по отношенію къ іудейству, показывають, что іудейство было силою отнимавшею у нихъ близкихъ людей, разрушавшею дорогое для нихъ богопочтеніе. Но потомъ іудейство перестало быть этою силою. Изъ словъ Порфирія мы видимъ, что языческій философъ находилъ для себя вполнъ возможнымъ отзываться одобрительно объ іудействъ. Позднъе Порфирія Юліанъ прамо бичеваль отступничество христіань оть іудейства. Христіане говорятъ, писалъ онъ, что они, какъ и Монсей, признаютъ одного Бога, но какъ они согласять это свое увърение со словами Іоанна: "вначалъ было Слово, и Слово было у Бога, и Слово было Богомъ. Оно было въ началъ у Бога" (Іоанн. 1, 1-2)? Здёсь говорится о какомъ-то второмъ Богв, да иначе Галилеяне и не усвоили-бы Маріи имени Матери Божіей. Никто изъ пророковъ не говорилъ, что все чрезъ Него и Имъ было создано. Галилеяне не только отвергли преданіе Моисея, они не остались върными ученію первыхъ апостоловъ. Ни Павелъ, ни Матеей, ни Лука, ни Маркъ не говорили, что Інсусъ быль Богомъ. Іоаннъ былъ первый, назвавшій Христа Богомъ. Что касается до обрядовой стороны, то почему Галилеяне отвергли обръзаніе, жертвы, пасху, отвергли ради обычаевъ, чуждыхь іудейству и всей древности? Зачемь у нихь это суевърное уважение къ гробницамъ и этотъ культъ мертвецовъ? Положимъ, ап. Павелъ говоритъ объ обръзании сердца, но онъ противоръчить Христу, Который поддерживаль всё установленія закона. Напрасно галиленне говорять, что новый законь разрушиль ветхій, Інсусь сказаль: "Я не пришель нарушить законъ, но исполнить". Съ другой стороны, Моисей говорилъ объ этомъ (ветхомъ) законъ, какъ неизмѣнномъ и вѣчномъ: "да не прибавите ничего къ заповъдямъ, которыя я далъ вамъ, и да не отвимите, отъ нихъ ничего". По мевнію Юліана христівне поступили-бы лучше, если-бы совсёмъ обратились къ іудейству, оставивъ почитаніе своихъ мертвецовъ и своего креста. Правда, они почитали-бы тогда вмёсто многихъ одного, но зато не человёка или даже не многихъ несчастныхъ лицъ, но Бога и имёли-бы законъ, хотя варварскій и суровый, жестоко карающій преступленія въ противоположность мягкому языческому закону, но всетаки это было-бы лучше для нихъ<sup>1</sup>).

Мягкое отношение языческихъ мыслителей къ іудейству подало и подаетъ поводъ многимъ современнымъ западнымъ богословамъ развивать теорію развитія универсализма въ юданзмѣ. Это отчасти высказываль Ренань, къ этому склоняется Бертолетъ. Замътимъ прежде всего, что эти ихъ взгляды несогласуются съ ихъ хронологическими представленіями еврейской исторіи. По ихъ воззрвніямъ сначала были пророки, которые универсальны, а потомъ явился законъ, который націоналенъ. Но какъ невърно ихъ воззрвніе на ходъ религіозной исторіи евреевъ, такъ невъренъ ихъ взглядъ на развитіе универсализма въ іудействе передъ началомъ христіанства. Неть, мы полагаемъ и утверждаемъ, что юданзмъ пересталъ быть универсальнымъ и космополитичнымъ именно тогда, когда изъ его среды выступили писатели, которыхъ характеризуютъ этими признаками-Филонъ и Флавій. Эти писатели, по нашему мибнію, были не пророками универсализма, а сторонниками компромиссовъ. Филонъ проповъдывалъ компромиссы на почвъ теоретической, Іосифъ прибъгалъ къ нимъ въ практической жизни.

Филонъ былъ современникомъ Христа (родился въроятно, 15—20 годами ранъе). По своему происхожденію онъ принадлежаль къ знатнъйшимъ фамиліямъ Александріи. Его братъ Александръ Лизимахъ занималъ должность арабарха или представителя александрійскихъ іудеевъ и былъ необыкновенно богатымъ и вліятельнымъ человъкомъ. Въ своихъ отношеніяхъ къ римлянамъ и Ироду онъ играетъ почти роль царя. Онъ оказываетъ іерусалимскимъ царямъ великія услуги, содъйствуетъ увеличенію ихъ благосостоянія, одолжаетъ имъ чудовищныя



<sup>1)</sup> Сочиненія Порфирія и Юліана не дошли до нашего времени. Изъ нихъ сохранились только отрывки въ сочиненіяхъ свв. отцовъ, написанныхъ противъ этихъ неоплатониковъ. См. Vachero, L'Histoire critique de l'Ecole de'Alexandr.

денежныя суммы. Одинъ изъ его сыновей женится на знаменитой Вероникъ. Другой Тиберій Александръ играль важную роль въ римской политикъ 1-го стольтія нашей эры. Точно также и Филонъ былъ богатъ и вліятеленъ. Въ 39 или 40 году нашей эры онъ быль послань, какъ уполномоченный отъ александійской синагоги, къ Калигуль защищать интересы іудеевъ. Штатгальтеръ этого императора Публій Авилій Флаккъ благоволилъ въ Александрів къ греческой народной партін, которая была враждебна къ іудеямъ. Такъ какъ іуден отказались ставить въ синагогахъ статуи императора, то онъ не только оставляль безь наказанія кровавыя расправы съ ними и уличныя преследованія ихъ, но кроме этого воздвигь противъ нихъ судебное преследованіе. Нарушая привиллегін, данныя іудеямь, онъ 38 ихъ представителей синагогъ подвергъ обезчещивающимъ наказаніямъ. Хотя скоро последовало паденіе этого штатгальтера,-онъ былъ посланъ на островъ Андросъ и тамъ умерщвленъ приказанію Калигулы, однако ПО община Александріи не успокоилась съ его смертію. Она ръшила возстановить свои попранныя права при помощи посольства въ Римъ. Во главъ посольства находился Филонъ. Въ то-же время противная партія тоже послада посольство въ Римъ, во главъ котораго былъ грамматикъ Апіонъ. Ни то, ни другое посольство, повидимому, не добилось вполнъ исполненія своихъ желаній. Оффиціальной аудіенціи евреямъ не было дано, Филопъ быль принять Калигулой только въ частной аудіенцін. Императоръ тогда уже почти безумный-ограничился въ бесъдъ лишь насмъшками надъ іудеями и говорилъ, кажется, болье о свининъ, чъмъ объ іудейскихъ привиллегіяхъ. Посольство вернулось ни съ чёмъ. Но къ счастію для іудеевъ вскор'в последовала смерть Калигулы, и Клавдій вернуль іудеямь ихъ попранныя права и освободиль ихъ алабарха. Во время правленія Клавдія, Филонъ, должно быть и умеръ. Годъ его смерти точно не извѣстенъ.

(Свъдънія о жизни Филона—очень немногочисленныя—находятся отчасти въ сочиненіяхъ самого Филона, у Іосифа Флавія, Евсевія, Іеронима, Исидора Пелусіота, Фотія и Свиды)

Филонъ владълъ прекраснымъ греческимъ образованіемъ и

питаль глубокое уважение къ греческой философіи. Будучи совершеннымъ эллинистомъ, онъ старался остаться всецёло іудеемъ. Аллегорическій методъ, который онъ довель до крайности, помогь ему согласить Монсея съ Платономъ. То, какъ пользуется Филонъ аллегорическимъ методомъ, по нашему мивнію доказываетъ, что этотъ методъ-не новое, только что пущенное въ ходъ оружіе, и что у Филона были предшественники. Къ таковымъ, полагаемъ, принадлежалъ Аристовулъ. Филонъ дошель до того, что у него библейскій тексть, изъясненіемъ котораго онъ занимался, былъ въ сущности только предлогомъ для изложенія и развитія собственныхъ мыслей. Иногда, можетъ быть, этотъ текстъ наводиль его на мысли, въ развитіи которыхъ онъ нисколько не считалъ нужнымъ считаться съ буквою текста. Такъ, повъствование кв. Бытія о первородномъ грфхф, Филонъ объясняетъ следующимъ образомъ. Пространство между Богомъ и матеріальнымъ міромъ наполнено безчисленными душами. Души, которыя ближе другихъ находятся къ земль, привлекаются землею и кончають тымь, что соединяются съ веществомъ. Это великое бъдствіе, такъ какъ матерія сама по себъ есть зло и начало всъхъ злыхъ инстинктовъ въ человъкъ. Такимъ образомъ происхождение рода человъческаго имъетъ своею причиною первоначальный гръхъ, утверждается на фактъ преступнаго желанія. Всъ стремленія и усилія добродътели должны быть направлены на то, чтобы разорвать существующую нечестивую связь души съ матеріею и возвратить душу ея первоначальной свободь и чистоть. Этоть взглядь Филопа есть выводъ изъ его основной теоріи о Богв и мірв. Міръ, по Филону, въченъ и Богъ въ сущности не есть его Творецъ. Богъ не пребываетъ въ поков, потому что Его сущность есть діятельность. Твореніе началось съ началомъ временъ. Богъ есть первая причина всякаго действія въ каждомъ отдёльномъ существъ, какъ и во всемъ универсъ. Истиная дъятельность принадлежитъ Ему одному. Все, что существуетъ, проникнуто его дыханіемъ, Онъ есть всеобъединяющій принципъ, въ Немъ живетъ все. Онъ есть все. (Είς και τὸ πᾶν ἀυτός ἐστιν). Богъ есть начало, міръ есть конецъ, посредствующее суть духи, то, что стоить ближе всего къ Богу, очевидно, должно иметь природу

подобную Божественной. Это, по Филону, Логосъ-ангель Ісговы Библін, старійшій сынь Божій, архангель или первый изъ хора ангеловъ, внутреннее слово Божіе, въчный ивъ Бога истекающій разумъ. Какъ слово изреченное догос проформос въ противоположность λόγος ενδιάθετος, онъ есть дъйствительная самостоятельная субстанція. Однажды у Филона Онъ навывается вторымъ Богомъ (О πρώθεός. De Abrah. II, 17). За догос онъ следуеть дальней шій рядь существь догос или силы (бохацея). За ними, постепенно ниспускаясь, духовныя существа доходять до вещественнаго міра. Представленіе этого міра и его исторія, какъ они даются Библіею, понимаются Филоном в очень своеобразно. Эдемъ, по нему, символизируетъ премудрость Божію, четыре ріки Эдема представляють четыре добродътели, истекающія изъ этой премудрости. Небесный дождь, оплодотворяющій землю, есть божественный разумъ, который подобно живому источнику орошаеть и живить человъческія чувства. Святое святыхъ в переносная скинія Монсея это суть невидимые символические предметы, открывающиеся только духовному зрѣнію. За всѣмъ тѣмъ, по Филону, истинное богопочтеніе содержить лишь народъ іудейскій. По его мнвнію іудейскій народъ получиль свои преимущества, потому что онъ всегда былъ совершеннъйшимъ, справедливъйшимъ, разумнъйшимъ, человъчнъйшимъ и религіозні йшимъ народомъ міра. Ради добродітелей его и его предковъ Візчный избраль евреевъ, какъ свой любимый народъ. Теперь этотъ народъ находится въ рабствъ. Но это лишь его временный удълъ. Впослёдствій владычествующіе надъ іудеями, охваченные удивлевіемъ предъ ихъ доброд'втелями, откажутся отъ того, чтобы повелѣвать столь добродѣтельными людьми. Тогда освобожденные іудеи изъ отдаленнъйшихъ странъ и острововъ устремятся въ Палестину. Свътящійся столпъ-видимый однимъ праведнымъ-поведетъ ихъ къ цели. У этой цели, т. е., въ Палестинъ ожидаетъ евреевъ величайшее счастье. Они одни сдълаются свободными и могущественными и будуть имъть возможность владычествовать надъ всеми. Тогда разрушенные города воздвигнутся безъ содъйствія человіческой руки, пустыни оживятся и безплодныя области покроются богатфишии

плодами. Эта блаженная цёль станеть дёйствительностью, если люди обратятся къ іудейству. Тогда дикія животныя стануть служить человёку, и исчезнуть всё нарушители мира. Тогда наступить миръ, который будеть охранять великій могущественный царь (греческ. перев. Числ. XXIV, 7).

Такъ аллегорическимъ ръчамъ пророковъ Филонъ придалъ буквальный смысль, какъ наобороть историческія повёствованія Моисея разр'вшиль въ аллегорію. Въ конців концовъ все его ученіе является предъ нами лишеннымъ связи, заключающимъ противоръчія и крайне эластичнымъ. Послъдній признакъ никогда не можетъ принадлежать тому, что истинно, и отрицаетъ для себя возможность долгожизненности. Нътъ основаній сомевваться въ искренности вёры Филона, но, думаемъ. нельзя также сомнёваться и въ томъ, что въ его изложеніи еврейская религія могла сохраниться лишь въ той формъ въ томъ видъ, въ какихъ греческій политеизмъ существоваль у неоплатониковъ. Аллегоріей и символомъ можно оправдать все. Сатурнъ, пожирающій дітей-вічность, въ которой поглощается время. Какое философское объяснение ужаснъйшаго дътоубійства! Но оправдывая смыслъ мина, это объясненіе уничтожаєть реальность Сатурна, разрушаєть политеистическія вірованія. Филонъ (въ значительной мірь, не говоримъ вполнъ) разръшаетъ въ мисъ законъ Моисен. Пусть евреи-лучшій народъ и ихъ законъ совершеннъйшій, и всь должны принять этотъ законъ. Но какъ его понимать? Филономъ представляется безграничный произволъ въ дълъ пониманія. Но человікъ ищеть въ религіи твердой опоры, а не неустойчивой рамки, въ которую онъ могъ-бы вставлять, какое угодно ему содержаніе. Поэтому віра Филона никогда не могла стать космополитичной или, говоря нашимъ языкомъ, вселенской втрой. Но его втра могла быть мостомъ, который, думается, могъ нёкоторыхъ направить къ пониманію и принятію ученія Христа. Есть сказаніє о томъ, что Филонъ сталь жристіаниномъ (Евсев. Церков. Истор. XVII. І. Блажен. Ісрон. De vir. illustrib. II; Photius, Cod. 105). Несомнънно, что въ душт этого замъчательнаго человъка было многое родственное христіанству. Его ученіе ο χάρις, о томъ, что чело-

въкъ своими собственными силами не можетъ творить добраго, что добрыя дёла человева суть плодъ божественной благодати, его уважение къ созерцательно-монашеской жизни оерапевтовъ, его возвышенный образъ мыслей и его благородная нравственность, все это повидимому делало его блестяще подготовленнымъ къ тому, чтобы воспринять проповедь св. Марка или другого благовъстника въ Александріи. Но однако. представляемъ мы себъ, было нъчто, что должно было стать между нимъ и безхитростною проповъдью Евангелія. Это нівчто его увлечение греческой философіей, не просто знаніе этой философіи, а именно признаніе ея истинной, въ то время какъ пятокнижіе Моисея оказывается только символомъ, образомъ, аллегоріей этой истины. Филонъ, видъвшій откровенную истину у Платона и прикровенную у Моисея, какъ долженъ былъ отнестись къ безхитростной проповеди галилейскихъ рыбаковъ? Могь-ли онъ допустить, что утаенное отъ премудрыхъ и разумныхъ могло быть открыто буймъ міра? Мы не знаемъ этого. Но во всякомъ случат намъ Филонъ представляется уже человъкомъ распутія. Прежде призывавшіе къ іудейству, привывали действительно къ торе Моисея и писаніямъ пророковъ. подобно своимъ соплеменнымъ предшественникамъ тоже зоветь къ іудейству, но оно у него расширяется, становится туманнымъ и неяснымъ все равно, какъ предметъ, который мы далеко отодвинули отъ фокуса увеличительного стекла. Въ концъ концовъ ученикъ Филона скоръе, пожалуй, окажется способнымъ принять нагорную проповёдь, чёмъ принять иго закона. И намъ представляется глубоко замъчательнымъ, что свободомыслящее еврейство разрышилось ко времени Христа такой философіей.

На цълое покольніе моложе Филона является Іосифъ Флавій (род. 37 или 38 г. по Р. Х. при императоръ Калигулъ) последній универсалисть іуданзма. Онъ быль изъ знатнаго священническаго рода и по матери быль родственникомъ гасмонеевъ. Онъ быль воспитанъ строго въ іудейскомъ законъ и принадлежаль къ сектъ фарисеевъ. Въ шестнадцатильтнемъ возрастъ онъ прошелъ три школы: фарисеевъ, саддукеевъ и ессеевъ и еще быль у пустынника Бопуса. 19-ти лътъ онъ оффиціально при-

мкнулъ къ фарисевиъ. Когда ему было 26 лътъ, случилось, что нъкоторые дружественные ему священники были заключены въ тюрьму. Это побудило его (64 г. по Р. Х.) отправиться въ Римъ хлопотать объ ихъ освобожденіи. При помощи одного іудейскаго актера Алитира онъ съумёль найти доступь къ императрицѣ Поппеѣ и достигъ своей цѣли. По возвращении въ Палестину (66 г. по Р. Х.) онъ нашелъ своихъ соотечественниковъ возставшими противъ римлянъ. Онъ по его показанію убъждаль своихь соплеменниковь отказаться оть этого намфренія; когда ему это не удалось (послф побфды надъ Гестіемъ Галломъ іуден безповоротно решились на возстаніе), онъ вступилъ въ ряды борцовъ противъ римлянъ и былъ предводителемъ войскъ въ Галилев. Здесь она въ течение полутора мъсяца защищалъ кръпость Іотопату. Послъ завоеванія римлянами крепости онъ попаль въ плень къ Веспасіану, надо признать, довольно безславнымъ образомъ. Передъ диллемою смерть или пленъ Іосифъ не заколебался въ выборе. Жизнь, какая-бы то ни была, была по его представленію лучше смерти, и даже безсмертіе за гробомъ-ему фарисею-показалось чёмъ-то не безусловно надежнымъ. Поэтому овъ предпочелъ жизнь и плънъ. Плънъ скоро долженъ былъ стать для него не тяжелымъ. Онъ съумълъ приблизиться къ Веспасіану, показалъ ему пророчество IX гл. кн. пророка Даніила, согласно которому Іерусалимъ долженъ быть разрушенъ языческимъ вождемъ (26 ст.) и этотъ вождь, т. е., Веспасіанъ-по пророчеству Іосифа, выданному за Даніилово, долженъ стать императоромъ. Въ 69 г. по Р. Х. пророчество Іосифа исполнилось, Веспасіанъ-Флавійшестидесяти льтъ отъ роду-получилъ корону и щедро одарилъ и отпустилъ на свободу Іосифа, который, присоединивъ къ своему имени прозвище Флавія, сталь близкимь къ дому Флавіевъ. Онъ былъ вийсти съ Титомъ, сыномъ Веспасіана, при осадъ Герусалима. Тщетно онъ убъждалъ своихъ соплеменниковъ-жителей Сіона, отказаться отъ безумнаго намеренія вести борьбу противъ римлянъ. Его ръчи были напрасны, тъмъ болье, что авторитеть его небезпричинно стояль невысоко въ глазахъ его сродниковъ по плоти. Послѣ взятія Іерусалима онъ вмёстё съ Титомъ отправился въ Римъ. Пользуась милостію императора, онъ старался всячески расположить его въ пользу своего несчастнаго народа и успъвалъ въ этомъ. Въ 93 г. нашей эры онъ быль еще живь. Когда онъ сошель въ могилу. неизвъстно, но онъ уже былъ евреемъ, пережившимъ свою политическую исторію. Еврейство, какъ государство, умерло раньше смерти Флавія. Вместе съ этимъ кончилась и религіозная миссія евреевъ. Ветхозавѣтное Откровеніе смѣнилось Новозавътнымъ. Церковь іудейская сманилась церковью вселенской, и на мъсто разрушеннаго храма въ Сіонъ воздвиглись безчисленныя церкви, где вмёсто тельцовъ и овновъ стали возносить пречистое тело и кровь Господа Інсуса. Миссія еврейскаго народа, какъ мы говорили, была миссіею пророка Іоны-указывать спасеніе народамъ. Наиболее полная истина въ ветхозавътный періодъ была въ законъ Моисеевомъ, на этотъ законъ и на его исполнителей евреевъ и указывали народамъ тъ, которые хотели вести народы ко благу. Въ ряду такихъ духовныхъ вождей человъчества, которые были или прямыми посланниками Божінми или хотя дійствовали и по собственному начинанію и не безъ заблужденій, но несомнінно съ одобренія Божія ихъ намфреніямъ, въ ряду такихъ Филонъ быль последнимъ. Какъбы то ни было, его дъятельность была направлена главнымъ образомъ на доказательство истинности и святости Моисеева вакона. Его главные труды-комментаріи пятокнижія. онъ-еврей-кромъ еврейскаго закона хвалить еще и евреевъ, то и это у него направляется къ апологіи закона: у лучшаго народа долженъ быть и лучшій и совершеннёйшій законъ. Труды Флавія, только повидимому, имфють ту-же цель. Онъ въ сущности болье върный сынъ ветхозавътной религи, чъмъ Филонъ, гораздо менѣе думаетъ о ней, чѣмъ о себѣ и своемъ народь. Въ своихъ сочиненіяхъ онъ не столько борется противъ языческихъ принциповъ, противъ язычества, сколько противъ антисемитовъ. Его задача реабилитировать несчастныхъ соплеменниковъ, разсъянныхъ по міру. Онъ защищаетъ народъ, но не дело народа. Народъ совершилъ свое дело, исполниль свою миссію. Теперь этотъ народъ будетъ жить уже для себя, а не для выполненія исторической миссіи. Ему не нужно защищать свое дёло, потому что у него нётъ дёла, но ему нужно

защищать самого себя, и сочиненія Іосифа суть главнымъ образомъ апологіи еврейскаго народа и самого Іосифа-типичнаго представителя этого народа. Его произведение De vita suaэто самооправданіе, его сочиненіе противъ Апіона-, о древности іудейскаго народа"--- это восхваленіе іудейскаго народа и его значенія, его Іообаїх даруаю до до вскаженіе библейской и вообще дъйствительной исторіи ad maiorem Iudaeorum gloгіат. Приведемъ доказательства этого. Въ своей "іудейской археологіи" онъ сообщаеть о фактахъ, которыхъ не знаетъ Библія и другіе историческіе источники. Онъ повъствуетъ походъ Моисея противъ эніоповъ, объ эніопской принцессъ Тарбисъ, которая предложила Моисею свою руку, онъ говорить о магическихъ знаніяхъ Соломона, мы приводили его разсказъ о встрече Александра Македонскаго съ Іоддаемъ. Приводили другія его сообщенія о храбрости еврейскаго народа. Такъ народъ и его сыны упорно восхваляются имъ. Но онъ нногда смущается говорить о благоденніяхъ Бога еврейскому народу, мысль, что описываемое имъ событіе покажется страннымъ или невероятнымъ, смущала и удерживала его. Такъ, изложивъ исторію перехода евреевъ черезъ Чермное море, онъ замбчаеть, что "онъ разсказаль эту исторію такъ, какъ она излагается въ священныхъ книгахъ, и онъ предоставляетъ каждому самому ръшить-произошло-ли это событие вслъдствие непосредственнаго Божественнаго воздёйствія, или-же оно было произведено естественными причинами?" Историческую правду и историческую критику онъ допускаль лишь въ техъ пределахъ, въ какихъ они не были вредны или были полезны для его интересовъ. Въ этомъ отношеніи любопытна его полемика съ Апіономъ. Всякимъ свидетельствомъ, говорящимъ въ пользу его тезисовъ, Іосифъ пользуется, обыкновенно не подвергая сомнѣнію его подлинность и правдивость. Если свидѣтельство сложно и частію говорить въ пользу Іосифа, частію противъ него, онъ отвергалъ то, что было противъ, и утверждалъ то, что было за. Знаменательна его уклончивость въ сужденіи о мессіанскихъ пророчествахъ и въ раскрытіи мессіанскихъ идеаловъ. Въ противоположность Филону и авторамъ сивиллиныхъ книгь онъ не выдвигаетъ напередъ этихъ пророчествъ.

Онъ не проповъдуетъ о Мессін, онъ не призываетъ къ въръвъ него и къ надеждъ на него. И онъ правъ: о надеждъ было говорить уже печего, потому что Мессія уже пришель. Въсвоей жизни онъ руководился не отдаленными надеждами и возвышенными идеалами, но правилами того житейскаго благоразумія, которое часто заставляеть поступаться върою и любовью. Въ сущности онъ былъ хорошимъ челов комъ, глубоковърилъ въ истиннаго Бога и кръпко любилъ свой народъ. Но онъ былъ слабымъ человъкомъ и онъ измънялъ Своему Богу въ своихъ писаніяхъ и своему народу въ своихъ дёлахъ. Онъ писаль свои произведенія въ то время, когда быль написань Новый Завътъ. Тънь проходила, и истина возвъщалась открыто и громко всему міру. Болье уже не было нужды въ особыхъ посланникахъ и особыхъ дъятеляхъ для ознакомленія человъчества съ откровеніемъ. Дъло раскрытія религіозной истины предъ всемъ человечествомъ стало деломъ церкви. Въ ветхомъ завътъ не было такъ. Церковь не возвъщала тамъ громко истину всему міру, напротивъ, охраняла ее отъ нескромныхъ взоровъ и нечистыхъ прикосновеній. Было много причинъ для этого. Укажемъ изъ нихъ одну. Ветхозавътное откровение объщало блага въ отдаленномъ будущемъ и участіе въ этихъ благахъ обусловливало исполнениемъ суровыхъ требований закона въ настоящемъ. Немногіе были способны подчинить себя игу закона при такихъ условіяхъ. Немногимъ поэтому и предлагался законъ. Онъ сталъ распространяться более и более незадолго предъ темъ, какъ долженъ былъ прейдти, и это понятно: для того, чтобы принять новое откровеніе, міръ долженъ былъ ознакомиться съ ветхимъ. Но для этого не нужно было много въковъ. До времени Александра Македонскаго въ Европ'я не знали іудеевъ-хотя какъ мы думаемъ-объ истинпомъ Богъ европейцы получали знанія-хотя и не непосредственно-отъ іудеевъ. Послѣ Александра, мы видѣли, ветхозавътное откровение начинаетъ быстро распространяться въ древнемъ культурномъ мірћ. Это было предварительнымъ приготовленіемъ почвы для распространенія и утвержденія церкви Христовой.

Краткимъ разсужденіемъ объ Іосифі Флавіи, какъ писате-

ль, который знакомиль съ сверхъестественнымь откровеніемъ тъхъ, кто не принадлежалъ къ истинной церкви, мы заканчиваемъ нашу річь о вні библейскихъ свидітельствахъ того, что съ откровеніемъ знакомились и могли знакомиться и неевреи, и что доступъ къ религіозной истинъ быль открыть и въ ветхомъ завътъ для тъхъ, кто всею душою искалъ истины. Частію къ народамъ проникали посредственнымъ путемъ важнъйшія и высочайшія религіозныя и правственныя истины. Частію народамъ или отдёльнымъ людямъ указывалось, гдё хранилась истина. Изследуя вне библейскія свидетельства распространенія откровенія вий избраннаго народа, мы приходимъ къ заключенію, что въ ихъ исторической судьб'й должно признать три последовательных періода. Первый древней шій. Свидетельства самыя слабыя. Эти свидетельства говорять намъ, что народы, разойдясь изъ своей прародины или можетъ быть оставаясь и близь ея, но уклонившись отъ религіи своихъ праотцовъ, однако иногда надолго сохраняли элементы истины. Мысль о высочайшемъ единомъ Богъ у нихъ затемлялась, но не исчезала. Чувство правды искажалось, но не угасало. Второй періодъ. Свидътельства болъе многочисленныя и иногда безспорныя. Къ народамъ, религіозныя представленія которыхъ приняли уже грубо ложный характеръ и натуралистическую окруску, путемъ, который ускользаль отъ ихъ наблюденія и взоровъ, проникали высокія истины и святыя заповъди ветхо-завътнаго откровенія. Рука, подававшая имъ этотъ даръ, оставалась во мракъ, и имена учителей оставались для нихъ скрытыми, но учение принималось, усвоялось и тамъ, гдъ была добрая почва, приносило добрые плоды. Наконецъ, періодъ третій. Здісь сверхъестественное откровение авляется міру уже не въ вид'в преданія, дошедшаго отъ времени древнихъ, не въ видъ ученія варварскихъ философовъ, занесенныхъ неизвъстно къмъ и неизвъстно прямо, какъ завътъ, данный Богомъ Такъ, у вавилонянъ, ассиріянъ и египтанъ мы добрыя правила и въ ихъ обращеніяхъ къ Богу неба вногда слышимъ отзвукъ того, въ чемъ должны были быть наставлены Ной и его предки. Такъ, въ ученіи персовъ несомивно и въ верованіяхъ и заповедяхъ римлянъ не вполив

увъренно мы находимъ проникновение къ арійцамъ върованій и убъжденій южной вътви съверныхъ семитовъ—богоизбраннаго еврейскаго народа. Такъ, наконецъ въ александрійскомъ переводъ Ветхаго Завъта, въ писаніяхъ сивиллъ, въ твореніяхъ Филона, Флавія и другихъ мы видимъ ясное возвъщеніе греческому—слъдовательно, всему культурному міру,—что истина у и отъ іудеевъ.

Но однако истина не была возвъщена всъмъ народамъ, не была открыта каждому человъку. Да, несомнънно на землъ умирали многіе милліоны, не зная ничего и о пропов'єди пророковъ и мессіи, какъ умираютъ многіе милліоны и теперь, не зная ничего о Его ученів. Почему такъ? Мы не знаемъ этого. Мы думаемъ, что людей по ихъ отношенію къ принятію откровенія можно раздёлить на три очень неравные класса: Люди, непосредственно принимавшіе откровеніе отъ Бога, т. е. такіе, для которыхъ откровеніе виъсть было и Богоявленіемъ. Люди, получающіе откровеніе отъ другихъ, наставляемые въ его истинахъ церковью; наконецъ, третій многочисленный классъ, до слуха которыхъ совстви не доходитъ учение церкви. Мы не смеми думать, чтобы последніе были самыми грешными и самыми преступными. Восемнадцать жертвъ, погибшихъ подъ развалинами силоамской башни, не были, по слоку Христа, виновнъе всъхъ, живущихъ во Іерусалимъ (Лук. XIII, 4). Такъ и тъ, которымъ не дано слышать и разумъть слово Божіе, вовсе не самые виновные изъ всёхъ человъковъ. Непосредственнаго Откровенія иногда удостоивались не наилучшіе, и для нихъ оно могло быть и въ осужденіе. И наоборотъ, инымъ могло быть не подаваемо откровеніе, что бы они не приняли горшаго осужденія. Часто говорили и выражали недоумфнія, почему Богъ не открыль своей воли и не явиль Себя такимъ великимъ мужамъ древности, какъ Пиоагоръ, Платонъ или Сократъ? Мы не знаемъ-можетъ-быть оно и было имъ возвъщено въ ту мъру, въ которую они могли его вмъстить. Но если сверхдестественное откровеніе и совсёмъ не коспулась ихъ слуха, то это по нашему мненію значить только то, что для нихълучше было то, чтобы истина не была возвъщена имъ. Простыя истины въры могли быть камнемъ претыканія и соблазна для этихъ людей знанія. Поччительна въ этомъ отношенім притча Господа о богатомъ и Лазаръ. Богачъ, находящійся въ аду въ мученіяхъ за то, что не слушаль (и слёдовательно не вёриль) повельній Моисея и пророковь, просить Авраама, чтобы онь послалъ на землю находившагося на лонъ авраамовомъ, нъкогда презрѣннаго имъ несчастнаго бѣдняка". Прошу тебя, говоритъ онъ, отче, пошли его въ домъ отца моего; ибо у меня пять братьевъ, пусть онъ засвидътельствуетъ имъ, чтобы и они не првигли въ это мъсто мученія. Авраамъ сказаль ему: у нихъ есть Монсей и пророки: пусть слушають ихъ. Онъ же сказаль: нътъ, отче Аврааме, но если кто изъ мертвыхъ прійдетъ къ нимъ, покаются. Тогда Авраамъ сказалъ ему: если Монсея и пророковъ не слушають, то если-бы кто и изъ мертвыхъ воскресъ, не повърятъ" (Лук. XVI, 27-31). Но если не повърятъ восиресшему изъ мертвыхъ, то тъмъ болъе не повърять слову того, кто уже давно умеръ. Спиноза сказалъ о себъ, что, если бы чудо воскрешенія Лазаря было истиной, то онъ разбиль-бы всю свою систему. Но онъ не разбилъ своей системы, по которой въ міръ нътъ мъста никакому чуду. Изъ приведеннаго нами выше разсужденія Іосифа Флавія о переход'я евреевъ черезъ Чермное море мы можемъ догадываться, что въ древности, какъ и во дни Спинозы, находились люди, для которыхъ слово Божіе и повъствованіе о дълахъ Божінхъ являлось юродствомъ, бевуміемъ и слёдовательно соблазномъ. Таковымъ, для которыхъ оно могло явиться особенно тяжкимъ соблазномъ и повести къ горшему осужденію, оно, можетъ-быть, и не возвіщалось.

Затемъ въ вопросе о сообщении и распространении Откровений всегда нужно помнить, что люди не обособленныя единицы, но всегда—семья, племя, народъ, что въ деле спасения и Богообщения иметъ место не индивидуализмъ, а соборность. Отсюда призвание Авраама и выделение еврейскаго народа изъ среды всехъ народовъ земли, отсюда-же пребывание целыхъ народовъ въ тени и сени смертной. Близкие между собою по про-исхождению люди близки между собою и по духовнымъ качествамъ. Вотъ—почему и общия правила и законы для народовъ и общия наказания. Вотъ почему и дарование и лишение Откровения. Религиовныя истины всегда возвещались большему

числу лицъ, чѣмъ сколько принимало ихъ. Развѣ во дни Моисся аммонитяне, моавитяне, эдомляне не должны были знать, что Богъ евреевъ есть истинный Богъ и что данный Имъ законъ есть спасительный законъ. Однако они не пожелали знать этого. И Богъ оставилъ ихъ ходить путями своими, какъ оставилъ кодить таковыми путями и другіе народы. Но это "оставилъ" не нужно понимать въ грубо буквальномъ смыслѣ. Онк были отлучены отъ церкви и истины лишь въ той мѣрѣ, въ какой это было полезно для нихъ. Церковь налагаетъ анасему для блага анасематствуемаго. Богъ скрываетъ себя отъ человѣка для блага человѣка.

Но однако если ветхозавѣтному явычнику не сообщалось Откровенія, то это не значить, что ему не дѣлалось никаких указаній, какъ искать истину и въ чемъ заключается истина Нѣтъ, кромѣ сверхъестественнаго Откровенія въ ту пору, какъ и теперь, было естественное Богопознаніе. Путь къ истинѣ указывался всякому и чувство истины подавалось всѣмъ. "Былъ свѣтъ истиный, который просвѣщаетъ всякаго человѣка, приходящаго въ міръ" (Іоанн. 1, 9). Этотъ свѣтъ освѣщалъ в освѣщаетъ всѣмъ путь и смыслъ жизни, и тотъ, кто не хочетъ видѣть и отрицаетъ его, претъ противъ рожна. Душѣ человѣка по мѣрѣ того, какъ она развивается, всѣ ея силы, все, что открывается ея знанію, все указываетъ на высочайщую Истину. О томъ, какъ происходитъ это, и о томъ, что безотвѣтвы тѣ, которые не принимаютъ таковыхъ указаній, мы будемъ говорить во второй части нашего труда.

Профессоръ С. С. Глаголевъ.

## Законъ достаточнаго основанія и законъ причинности.

## І. Законъ достаточнаго основанія.

Характеристическимъ признакомъ мышленія, какъ разсудочной познавательной діятельности, въ отличіе отъ низшихъ познавательныхъ процессовъ, служить сопровождающее всв его акты сознаніе активности, самодівтельности и свободы дійствующей въ нихъ мыслительной силы: понятія, сужденія, умозаключенія не даются намъ ответ съ принудительною силою подобно ощущеніямъ, не образуются механически, помимо произвольной нашей д'вятельности, подобно ассоціаціи представленій, но суть продукты самодівтельной работы нашей мысли; въ составленій понятій, сужденій и умозаключеній мы признаемъ себя настолько же свободными и активными виновниками порождающей ихъ умственной деятельности, какъ и въ совершеніи любого вижшняго, произвольнаго поступка. Но какъ въ области собственно-нравственной деятельности свобода, чтобы не быть синонимомъ произвола и беззаконія, должна подчиняться известнаго рода внутренней необходимости, такъ и познавательная деятельность возможна лишь подъ условіемъ соединенія въ ней свободы съ необходимостью; безъ этой последней въ мысляхъ не было бы порядка и связи, не было бы, следовательно, и познанія, какъ одного стройнаго целаго, а могли бы быть только отдёльные, безсвязные акты мысли, неизвъстно для чего существующіе. Такой моменть необходимости, обусловливающій собою возможность нашего познанія, мы дъйствительно находимъ въ своемъ мышленіи. Откуда же яв-

ляется, или, по крайней мірі, въ чемъ состоить такая необходимость? Очевидно, съ одной стороны, чтобы быть необходимостью, она должна противостоять нашей мысли, какъ нѣчто независимое отъ нашего произвола, съ другой стороны, чтобы быть совместимою съ свободой, она можетъ быть мыслима только въ качествъ нормы, которой должно слъдовать наше мышленіе, если хочеть быть самимъ собою, т. е., познавательной дъятельностію, но которой можеть и не слъдовать настолько, насколько можетъ не следовать своей природе и назначенію. Такинъ идеалонъ нашей мысли, независимымъ отъ ея произвола, является руководящая встми ея процессами идея истины; она-то и вносить въ нашу мысль присущій ей моменть идеальной необходимости: всякая мысль оценивается въ своемъ достоинстве съ точки зренія истины и по степени соответствія ей получаеть ту или иную степень достов'врности, т. е. ту или иную степень внутренней необходимости ся признанія, и самая эта степень необходимо 1) должна быть признана за ней всякимъ мыслящимъ умомъ.

То, что мы называемъ закономъ достаточнаго основанія, въ сущности есть требованіе, чтобы всякая мысль, сопровождающаяся сознаніемъ своей состоятельности и достовърности, утверждала за собою послёднія не по произволу, а по логической необходимости. Если мы теперь примемъ во вниманіе, что логическая необходимость и истинность суть понятія совпадающія, если не по содержанію, то по объему, то въ результатъ мы получаемъ, что законъ достаточнаго основанія есть только особая форма требованія истинности отъ нашихъ мыслей. Для чего же и почему существуеть эта частная форма общаго требованія нашего мышленія? Требованіе истинности нашихъ мыслей, или просто идея истины, говорить намъ только, что всякая мысль должна быть логически необходима. Но съ другой стороны, на самомъ дълъ наши мысли большею частію, не носятъ въ себъ ничего такого, что бы обязывало насъ къ



<sup>1)</sup> Такимъ образомъ моментъ необходимости присущъ не однимъ только аподиктическимъ, но всёмъ вообще сужденіямъ, оцёниваемымъ съ точки зрёнія вствны; онъ, значить, долженъ быть призначъ и за вёроятными только сужденіями: если ихъ вёроятность раскрыта ясно, то она необходимо должна быть признана.

принятію ихъ въ качествъ необходимыхъ. Является вопросъ: откуда же эти мысли могутъ получить необходимость? Отвътомъ на этотъ вопросъ и должно служить болъе частное приложеніе общаго требованія истинности нашихъ мыслей, каковымъ и является законъ достаточнаго основанія. Переходъ отъ указанваго требованія къ этому закону долженъ быть представленъ въ такомъ видъ.

Мы сказали, что истина есть идеаль нашей мысли, а последняя можеть быть определена, какъ отношение мыслящаго субъекта къ какому-либо объекту. Въ чемъ же состоитъ это отношеніе? Оно не можеть быть мыслимо, какъ полное совпаденіе объекта съ субъектомъ, потому что тогда всякое различіе между ними исчезаеть, а при полномъ тожеств'ь неть отношевія, а если ніть послідняго, то віть и истины. Въ виду этого указанное отношение должно ограничиться возможно точнымъ воспроизведениемъ объекта въ субъектъ. А насколько оно можеть быть точнымъ? Очевидно настолько, насколько это возможно при условіи, что бытіе не должно дёлаться мыслію. последняя воспроизводимымъ бытіемъ, т. е., при условіи сохраненія и неприкосновенности специфических отличій мышленія и бытія; мышленіе, стремящееся переступить прелълы и условія своего существованія и чрезъ то разрішиться въ бытіе, этимъ само отъ себя отказывается, само себя, а следовательно и познаніе, а егдо и истину разрушаєть. Поэтому идеаломъ мышленія въ его осношеніи къ бытію должно служить согласіе перваго съ его собственною сущностію, съ его законами и условіями и въ немъ же, въ этомъ согласіи, значитъ, должна заключаться и истина; въ противномъ случав ея для насъ совствить не существуетъ 1). А такъ какъ выше мы



<sup>1)</sup> Что отрицаніе законовъ и условій нашего мышленія, какъ послідняго ручательства истины для насъ, ведетъ къ безысходному свептицизму—это вещь понятная. Но съ другой стороны понятно также, что абсолютный свептицизмъ въ области философской мысли явленіе ненормальное и въ опроверженіи совстыв не нуждается. Опровергать свептика—это все равно, что противополагать горькому круглое, убъждать больного, чтобы онъ выздоровьть, или доказывать что-либо глухонтымому посредствомъ словъ, въ частности доказывать ему, что онъ неразумно поступаетъ, не понимая насъ: какъ отъ глухонтымого мы ничего не добъемся, кроміт отрицательнаго жеста, такъ отъ скептика на всіт наши опроверженія ничего не услышимъ, кроміт его "не знако", и онъ, конечно, останется неуязвимъ.

определили истину, какъ условіе присущей нашимъ мыслямъ необходимости, то теперь можемъ сказать, что это условіе заключается въ согласіи мыслимаго содержанія съ законами и условіями нашего мышленія. Эти законы и условія мышленія предстоять нашему сознанію вь видь болье или менье опредыденныхъ общихъ требованій и положеній, которыя, какъ условія истинности всего нашего познанія, сами не могутъ быть подвергаемы сомнънію относительно ихъ истинности: спрашивать объ ихъ истинности значитъ спрашивать объ ихъ согласін съ самими собою, иначе, уже въ самомъ вопросѣ давать на него утвердительный отвётъ. Такъ какъ истина есть то. что вносить въ наше познание элементъ необходимости, то положенія, выражающія собою основныя требованія самой природы мышленія и, какъ мы сказали, служащія условіемъ истины всёхъ остальныхъ знаній, должны прежде всего въ себѣ самихъ, въ качествъ послъдняго завъренія своей истины, носить признакъ необходимости. Таковымъ и является непосредственная очевидность и самодостовърность основоположеній нашего разума, съ принудительностію заставляющихъ признать себя подъ угрозою лишенія последняго всехъ присущихъ ему правъ. Необходимость этихъ истинъ, основывающаяся на ихъ очевидности или лучше составляющая одно съ последнею, служитъ источникомъ необходимости, какую мы можемъ признавать за всякимъ другимъ познаніемъ; способъ же, посредствомъ котораго эти последнія получають доступь къ названному источнику необходимости, и есть законъ достаточнаго основанія.

Законъ достаточнаго основанія требуеть, чтобы между основными и самодостовърными истинами нашего разума съ одной стороны, и между основнымъ разнообразнымъ содержаніемъ нашего познанія съ другой, была связь, въ силу которой послъднее отъ первыхъ заимствовало бы свою достовърность. Какъ же можетъ быть установлена эта связь? Послъднія основоположенія нашего разума суть самыя общія и отвлеченныя схемы нашего познанія, матеріалъ же его, даваемый опытомъ, представляетъ собою всегда нъчто конкретное, индивидуальное; очевидно, значитъ, что этотъ матеріалъ и названныя схемы суть два противоположныхъ полюса въ нашемъ познаніи, между

которыми непосредственной связи быть не можетъ: только рядомъ последовательныхъ отвлеченій отъ конкретности матеріала. или рядомъ ограниченій объема общихъ схемъ посредствомъ присоединенія къ нимъ конкретнаго содержанія можеть быть установлена логическая связь между формою и содержаніемъ нашего познанія. Очевидно, значить, что законь достаточнаго основанія не можеть требовать, чтобы всякое положение въ нашемъ познани основывалось непосредственно на самодостовърныхъ положеніяхъ; требованіе его можно понимать только въ томъ смысль, что каждая наша мысль должна утверждать свою истинность не по произволу 1), а на основаніи своей логической связи съ другою мыслію, которой истинность или, что то же, связь съ основными требованіями нашего разума уже установлена или имъетъ быть установлена. Такимъ образомъ, послъ сказаннаго мы можемъ опредълить законъ достаточнаго основанія, какъ такое требованіе, которое устанавливаеть связь нашихъ мыслей между собою и съ основными истинами, вытекающими изъ самой природы нашего разума, и чрезъ то приводитъ насъ къ познанію, потому что безъ указанной связи и основательности мысли, какъ было уже сказано выше, познанія быть не можетъ.

Мышленіе наше въ пріобрѣтеніи познацій можетъ идти двоякимъ путемъ: или переходить отъ извѣстнаго къ неизвѣстному, или брать неизвѣстное (конечно неизвѣстное со стороны своей достовѣрности) своимъ исходнымъ пунктомъ и для него подъискивать устанавливающія его достовѣрность извѣстныя. Сообразно съ этимъ и законъ достаточнаго основанія, руководящій устанавливаемою въ этомъ случаѣ связью мыслей, является въ двухъ видахъ: какъ законъ умозаключеній и законъ доказательствъ. Въ первомъ случаѣ онъ говоритъ: истинность основаній (будетъ ли она непосредственно очевидная, т. е., аксіоматическая, или также выведенная изъ постороннихъ основаній, которыя въ концѣ концовъ опираются на аксіомы нашего разума—это все равно) ручается за истинность и логическую необходимость правильно выведенныхъ слѣдствій;



<sup>1)</sup> Это быль бы прямой абсурдь, потому-что истинное должно быть необходимых, а необходимость и произволь взаимно уничтожающіяся величины.

во второмъ случай требуетъ, чтобы достовирность всявато положенія утверждалась за нимъ подъ условіемъ несомийнной его связи съ другимъ положеніемъ, истинность котораго не можетъ подлежать сомийнію (опять или по непосредственной самодостовирности, или потому, что оно рядомъ другихъ посредствующихъ положеній связано съ самодостовирными истинами). Но въ томъ и другомъ случай мы въ сущности ими емъ одинъ и тотъ же законъ, требующій, чтобы всякая мысль, не ими истину, заимствовала его отъ другой мысли, эта въ свою очередь, если она не самодостовирна, опиралась на третьей и т. д., пока не дойдемъ до истины самодостовирной, обосновывающей весь пройденный такимъ образомъ рядъ мыслей 1).

Изъ сказаннаго видно, что мы признаемъ законъ достаточнаго основанія закономъ демонстраціи и умозаключеній, потому что онъ имѣетъ приложеніе лишь тамъ, гдѣ имѣетъ мѣсто выводъ или обоснованіе истинности одной мысли изъ истинности другой. Но такое пониманіе разсматриваемаго закона вовсе не исключаетъ того взгляда на него, по которому онъ признается "всеобщимъ началомъ мышленія" 2), поскольку

<sup>1)</sup> Въ сущности весь указанный смыслъ разсиатриваемаго закона вполнъ исчернывается терминомъ "основаніе". Спрашивается, что-жъ имбеть въ виду законъ, прибавляя къ этому термину еще другой, именно понятіе достаточности? Если понятіе "основаніе" брать въ его полномъ значенін, то, конечно, не можеть быть и рачи о недостаточномъ основании: недостаточное основание не есть основаніе. Въ этомъ случать слово "достаточний" можеть указывать только ва то, что термият "основаніе" берется въ его полномъ и подлинномъ значенів. Но если понятіе достаточности ничего не прибавляеть въ смыслу закона, то ово можеть служить полезнымь предостережениемь противь возможныхь его нарушеній: оно имбеть въ виду предупредить поставленіе въ логическую связь такихь мыслей, между которыми этой связи нёть, или поставление ихъ въ связь совершенно иную, чёмъ вакая между ними действительно находится по смыслу содержащихся въ нвхъ понятій и по законамъ соединяющаго ихъ разума. Этотъ терминъ требуетъ: если даны посылки, то изъ нихъ должно выводиться именно столько, сколько даеть ихъ смысль и ни больше, ни меньше того, потому что первое вело бы прямо къ заблужденію, второе по крайней мірів къ односторовности; если доказывается извъстное положение, то доказательства должны давать право утверждать, по крайней мерт, ни какъ не меньше того, что содержится въ доказываемомъ положенін.

<sup>2)</sup> См. Троинкаю "Учебникъ догики" кн. 2-я, 108—109. Троицкій видимо относится къ числу противниковъ закона достаточнаго основанія и потому, накъ

каждый актъ последняго претендуеть на истинность и потому содержить въ себъ скрытое умозаключение. Положимъ, что я мыслю какое-нибудь понятіе и при этомъ уверенъ, что мыслимое мною понятіе истинно; въдь эта увъренность, если она не хочеть быть лишь субъективнымъ чувствомъ, должна имъть основаніе, и посліднее, чтобы не быть субъективнымъ, должно быть именно мыслыю; если. напр., мое понятіе имфетъ своимъ предметомъ какой либо объектъ внёшняго чувственнаго воспріятія, то основаніемъ логической достовфрности 1) понятія должно служить не воспріятіе, какъ таковое, а мысль о его истинности, т. е., мысль о томъ, что воспріятіе меня не обмануло, что оно дало именно то, что нужно для составленія моего понятія. Всв эти разсужденія обыкновенно сопровождаютъ понятіе implicite, какъ сами собою разумѣющіяся; но разъ понятіе высказано и хочеть утвердить за собою право называться истиннымъ, то оно должно ссылаться на постороннія основанія, значить, сопровождаться актомь умозаключенія.

Такъ какъ область закона достаточнаго основанія совпадаетъ съ областью дискурсивнаго мышленія, а послёднее находитъ свой предёль въ основныхъ истинахъ разума, то здёсь же оканчивается и приложимость разсматриваемаго закона: основныя истины разума не подлежатъ уже ему, поскольку не требуютъ основанія логическаго, основанія внё себя. Поэтому всякая попытка опосредствовать подобныя истины будетъ заключать въ себё логическій кругъ или тавтологію. Почему мы признаемъ положеніе, что всякая мысль должна быть тожественна сама съ собой? Потому что противоположное немыслимо, скажемъ мы? Но сказать это не значитъ ли, вмёсто того, что-

цумается, преувеличваетъ сбивчивость и неопредъленность ученія о немъ; для этого онъ старается разділить представителей ученія о немъ на два противнимъ другь другу лагеря, изъ которыхъ одни признають за законамъ основанія значеніе всеобщаго начала мышленія, другіе—значеніе начала умозаключеній; такое противопоставленіе является совершенно искусственнимъ по той простой причнив, что указанные взгляды вовсе не исключаются взанино, какъ то кажется Тронцкому.

<sup>1)</sup> Логическую достовърность, какъ согласіе ума съ извъстнымъ положеніемъ, нужно отличать отъ психологической достовърности, какъ простого чувства увъренности. ср. Sigwart, Logik, B. 1-й, 203—212.

бы опосредствовать мысль, просто на-просто повторить ее въ въсколько измъненной формъ: мы должны признать тожество мысли самой съ собою, потому что не можемъ не признать; но лолжны признать" и "не можемъ не признать"--- не одно ли это и то же? Очевидно, отыскивая для мысли основаніе внѣ ея, мы только повторили ее же, т. е., къ ней опять возвратились. Сошлемся мы на природу нашего разума и скажемъ, что законъ тожества есть ея требованіе? Но на это намъ совершенно основательно могутъ возразить: если вы своею ссылкою хотите указать источникъ закона, то совершенно напрасно это дълаете, такъ какъ ръчь идетъ не объ источникъ закона, а объ основаній для признанія его истины; если же вы ею хотите указать именно такое основаніе, то вы вичего новаго опять не сказали, такъ какъ въ этомъ случав слова ваши могутъ имъть только тотъ смыслъ, что мы не можемъ думать иначе, а это есть, какъ уже сказано, только повтореніе той самой мысли. которую вы хотели обосновать. То же самое повторится, если мы вздумаемъ сослаться на очевидность закона тожества. Усмотрвніе этой очевидности или самодостов врности и есть акть признанія истины, а для этого акта мы и ищемъ основаній: поэтому на вопросъ объ основании принятія данной истини ссылаться на ея очевидность-это значить описывать тотъ самый акть, для котораго мы ищемь объясненій, значить отвічать на вопросъ: кака (мы признаемъ), а не почему. Отсюд видпо, что истина этихъ положеній не выводится откуда либо: она воспринимается непосредственнымъ, интуитивнымъ путемъ и въ этомъ самомъ фактъ воспріятія ея находится и основаніе для ея признанія, очевидно основаніе уже не логическое, но если такъ можно назвать его, разумно психологическое. На всв наши вопросы "почему" мысль находить возможнымъ только констатировать фактъ, показывая темъ самымъ, что здесь ме имъемъ пограничную линію между бытіемъ и познаніемъ, гдъ области ихъ совпадаютъ 1) и перейти которую для разума нельзя, не переставая быть твиъ, что онъ есть.



<sup>1)</sup> Что это дъйствительно такъ, видно изъ того, что на исв наши вопросы объ основаніи истинъ разунъ въ концъ концовъ додженъ сослаться на ихъ причину. т. е. на свою природу.

Заковъ достаточнаго основанія сталь разсматриваться въ качествъ логическаго закона въ сравнительно недавнее время, именно со времени Лейбница, который впервые говорить о немъ. какъ объ особомъ законъ, долженствующемъ занять мъсто въ логикъ наряду съ закономъ противоръчія; до этого времени заковъ достаточнаго основанія смёшивался или прямо отожествлялся съ закономъ причинности: понятія causa и ratio не только у древнихъ, но и у новыхъ филосовъ (Декартъ, Спинова) считались взаимно замънимыми. Но и самъ Лейбницъ, указавшій впервые на законъ основанія, какъ на логическій законъ, не определилъ ясно его отличія отъ закона причинности. и даже видимо смешиваеть его съ последнимъ, когда, напр., говорить, что "ничто не происходить безъдостаточнаго основанія" 1); во всякомъ случать Лейбницъ ограничиваль приложимость закона основанія лишь областью эмпирическихъ познаній и думаль, что основаніе последнихь должно соответствовать реальнымъ причинамъ фактовъ: никакой фактъ, по его мевнію, и никакое положеніе не могуть быть признаны въ качествъ истичныхъ, если нътъ достаточныхъ основаній для ихъ существованія именно въ данномъ, а не въ иномъ видъ, "котя очень часто эти основанія намъ и неизвъстны" 2); послъдняя фраза особенно характеристична, какъ доказательство того, насколько смутное понятіе имълъ Лейбницъ о выставленномъ имъ впервые логическомъ законъ достаточнаго основанія. Послъ Лейбница еще долгое время толковали о законъ основанія, ясно не умъя опредълить его смыслъ и отличіе отъ закона причинности. Первый, кажется 3), Кантъ ръшительно отмътиль различие между двумя сходными, и, какъ увидимъ, по самой природъ своей весьма близкими законами. Но и послѣ Канта мы встрѣчаемъ мыслителей, которые подобно Лейбницу полагали, что основание въ мысли должно совпадать съ реальными причинами бытія 4).

<sup>1)</sup> Ed König, Die Entwickelung, des Causalproblems von Cartesias bis Kant, 122.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Шопенгауэръ, О четверномъ корнъ закона достаточнаго основанія, пер. Фета, взд. 1886, стр. 20.

<sup>4)</sup> См. напр. Ueberweg'a Logik, 203; еще большую спутанность понятія о зажонь достаточнаго основанія можно видьть у Грота (Критика понятія свободы вози въ связи съ понятіемь причинности, 23—24 и др.).

При такой сбивчивости и смутности понятія о законъ достаточнаго основанія ученіе о немъ, естественно, не успыю пріобръсти себъ прочнаго мъста въ логикъ даже до сего времени. Въ то время какъ одни писатели по логикъ не считають даже нужнымь говорить о его правахь на существованіе въ этой наукъ и безъ всякаго оправданія его, какъ логическаго принципа, вводять его въ свои логики, другіе не находять нужнымъ даже упоминать о немъ въ своихъ трудахъ по гикъ или упоминаютъ лишь затъмъ, чтобы отвергнуть его. какъ совершенно ненужный въ наукъ о нормахъ мышленія. Положеніе вопроса, конечно, далеко не нормальное, потоку что по меньшей мъръ странно разсуждать о предметъ, не справившись напередъ, существуетъ ли этотъ предметъ, или мы попусту тратимъ слова о словахъ же, которыя сами, Богь знаетъ, зачемъ выдумали. Итакъ, существуетъ ли на самонъ льль законъ основанія, какъ законъ нашего мышленія? Наше непосредственное сознание говоритъ каждому изъ насъ, что такой законъ действительно существуеть и что безъ него само мышленіе, какъ рядъ отличающихся другь отъ друга и въ то же время связанныхъ другъ съ другомъ актовъ, существовать не можетъ. Почему-жъ тогда отрицаютъ его право на существованіе? За отвітомъ на этоть вопрось приходится обратиться къ самимъ представителямъ указаннаго отрицанія. Таковыми являются въ нашей русской литературъ по логикъ профф. Владиславлевъ и Троицкій; ихъ возраженія противъ закона достаточнаго основанія мы и разсмотримъ кратко.

Проф. Владиславлевъ отвергаетъ разсматриваемый законъ на основаніяхъ троякаго рода: 1-е изъ нихъ то, что "мысль можетъ быть твердою и кръпкою, и не удовлетворяя ему"; 2-е то, что требованіе достаточнаго основанія въ нѣкоторыхъ случаяхъ не приложимо (въ примъръ указываются аксіомы в художественныя произведенія), наконецъ 3-е указываетъ на неопредъленность закона, которая будто бы дълаетъ совствиъ непонатнымъ, чего законъ требуетъ 1). Первыя два возраженія противъ закона основанія настолько несерьезны, что даже



<sup>1)</sup> Владиславлевъ, Логика, стр. 23-24.

странно ихъ видъть въ книгъ, написанной профессоромъ философіи. Онъ забываетъ очевидно, что разсматриваемый законъ имфетъ свою область примфненія, внф которой искать его приложенія можно лишь по недоразумівнію: если законы тяжести не примънимы къ явленіямъ психическаго міра, то слъдуетъ ли отсюда, что эти законы не имфють своего права на существованіе въ физикъ? или еще ближе: если законы не примънимы къ области мысли, то слъдуетъ ли отсюда несостоятельность названныхъ законовъ? Мы не отрицаемъ того, что мысль, не удовлетвория закону основанія, можеть быть твердою и крѣпкою, если ее разсматривать, напр., какъ актъ психического бытія, но если ее разсматривать, какъ актъ познавательный и потому претендующій на истинность, то она уже не можеть обойтись безъ закона основанія: въ первомъ случав она, какъ фактъ психической жизни, входить въ область законовъ бытія, во второмъ же въ качеств'в акта познанія входить уже въ область законовъ последняго и въ частности въ область закона основанія. Итакъ мысль, можетъ быть, и бываетъ когда-нибудь прочной и кръпкой 1), не удовлетворяя закону основанія, но это возможно лишь въ томъ случать, когда она выходить изъ сферы приложимости закона основанія, какъ закона познанія. Что касается далье аксіомь, то, какъ мы видъли, онъ не подчиняются закону основанія также потому, что выходять за предёлы дискурсивнаго мышленія, которое собственно и составляеть сферу приложимости закона основанія. Наконецъ, ссылка на художественныя произведенія едва лучше того, какъ если бы Владиславлевъ указалъ на независимость пищеварительныхъ процессовъ отъ закона достаточнаго основанія. Гораздо серіозні посліднее основаніе, на которое ссылается Владиславлевъ и, кажется, не одинъ онъ, а и всъ отрицающіе законъ достаточнаго основаніи, какъ особый логическій принципъ; проф. Троицкій, въ этомъ случаю, присоединяясь



<sup>1)</sup> Выражаемся такъ неопредъленно, потому что очень трудно понять, что нужно разумьть подъ "твердостью и криностью мысли", не удовлетворяющей закону основанія, т. е., завидомо ложной? отсутствіе противоричія? но Владиславлену корошо извистно (его Логика 17 стр.), что это далеко и все, что требуется оть мысли, какъ акта познавательнаго.

къ числу ихъ, говоритъ: "отрицатели этого начала правы въ томъ отношеніи, что они не усматриваютъ, какую бы пользу для логики можно было извлечь изъ этого голословнаго требованія основательности упозаключеній, которыми хотять замістить ихъ дъйствительныя основанія, т. е., аксіомы, дедукціи и индукцін<sup>и 1</sup>). Мы оставляемъ пока въ сторонъ вопросъ: правда ли, что дъйствительными основаніями дедукцій и индукцій служать виставленныя у Троицкаго аксіомы, а законъ основанія служить только ихъ замъною, или скоръе правду нужно видъть въ обратномъ продставленіи дела. Очевидно, что сила возраженія заключается въ томъ, что законъ основанія, какъ не содержащій въ себъ ясныхъ и опредъленныхъ указаній смысла своихъ требованій и потому совершенно безполезный для нашего познанія, ео ірко лишенъ права занимать місто въ логиків. Ми спросимъ прежде всего: чёмъ должна руководствоваться логика для признапія или непризнанія извёстныхъ законовъ въ кадествъ законовъ нашей мысли: должна ли она имъть въ виду практическую пользу законовъ, и сообразно съ этой цёлію совершенно произвольно ихъ придумывать, или, наоборотъ, она должна только формулировать лишь тѣ законы, которые въ качествъ необходимыхъ условій мышленія нераздъльно съ нимъ даны намъ въ сознаніи нашемъ? Думаемъ, что самыхъ элементарныхъ сведеній о задачахъ логики достаточно, чтобы видеть правду на сторонъ послъдней именно мысли. Если же теперь мы примемъ во вниманіе, что законъ основанія есть требованіе. необходино предъявляемое нашимъ сознаніемъ ко встыъ претендующимъ на истину актамъ мышленія, и обусловливаетъ собою самую возможность достиженія последнимь своего назначенія, т. е. познанія, то намъ будеть, конечно, очень хорошо понятно, что одна лишь неопределенность закона, затрудняющая его практическое примъненіе, не можетъ служить основаніемъ для его отрицанія: этотъ законъ есть фактъ нашего сознанія, который уже въ силу своего несомивниаго и притомъ необходимаго существованія никакъ не можетъ быть отрицаемъ. Чтожъ касается практической безполезности закона, обусло-



<sup>1)</sup> Учебникъ Логики, кн. 2, 110.

вленной его неопредъленностію, то и она-эта безполезность, очевидно, преувеличивается противниками закона: въдь нельзя же сказать, чтобы каждый развитой человъкъ не понималь, что отъ него требуетъ законъ основанія; смыслъ его требованій конечно лучше познается непосредственно, чемъ поддается какой-либо опредъленной словесной формуль, но нужно выдь замътить, что такова судьба всъхъ первоосновныхъ и невыводныхъ истинъ нашего мышленія; онв сами по себв безотчетны и потому во встав ихъ формулахъ остается итчто недосказанное, хотя само собою понятное. Проф. Владиславлевъ думаетъ, что эта неопределенность можеть создать затруднение въ примъненіи этого закона; "здъсь, говоритъ онъ, возникаютъ сомнънія: чімъ руководиться при обсужденій, основана или не основана мысль, какіе признаки достаточности основанія и т. д.". На это мы спросимъ только: а чёмъ руководиться для признаніи тожества мысли самой съ собою? Повидимому, очень странный вопросъ, а онъ именно такой же, какой предлагаетъ и Владиславлевъ. Тожество мыслей усматривается нами непосредственно и правилъ, которыми мы здёсь руководимся, никакъ даже невозможно формулировать; мало того, пріемы, которые мы здёсь употребляемь, такъ просты и непосредственны, такъ тесно связаны съ самой сущностію мыщленія, что намъ даже страннымъ кажется вопросъ о правилахъ, которымъ они подлежать, кажется даже, что такихъ правиль и совсемь нетъ. То же самое нужно сказать и о законъ основанія. Приложеніе его къ каждому частному случаю происходить совершенно непосредственно, безъ раздъльнаго сознанія руководящихъ нами въ этомъ случат правиль; связь мыслей по закону основанія не нуждается въ какихъ либо ясно формулированныхъ внешнихъ признакахъ, по которой можно было бы ее узнать, но усматривается нами чисто интуптивнымъ путемъ, хотя можетъ быть усмотреніе это и труднее, чемъ усмотреніе тожества, но по крайней мъръ оно настолько безотчетно и потому неопред $^*$ лимо посредствомъ точныхъ терминовъ  $^1$ ).

Теперь остановимся кратко на техъ аксіомахъ, которыя вво-



<sup>1)</sup> Можно указывать частные случам и выды связи, но не признаки ея, которые сами по себф непереводимы на словесныя выраженія.

дить проф. Тронцкій 1) на м'есто закона достаточнаго основанія: суть ли он'т первоначальныя требованія нашего разума или выводныя, и служить ли поэтому законь основанія ихъ замѣною, или наоборотъ онѣ подставляются на подмѣну этого закона? Первая изъ этихъ аксіомъ говоритъ: "что истинно относительно целаго класса, то истинно относительно каждой вещи, какъ принадлежащей къ этому классу". Спрашивается, есть ли эта истина первоначальная, не сводимая на другія болье общія основныя требованія нашего разума? Очевидно, что она не только не исключаетъ закона основанія, а напротивъ есть только частный видъ его приложенія, потому что "право" говорить о какой-либо вещи, какъ о принадлежащей къ извістному классу, и есть основание для признанія за ней тёхъ признаковъ, которые общи всему классу. Что же касается самаго этого "права", то оно безъ сомнинія предполагаеть законь тожества, заставляющій видеть тожество общаго понятія съ подчиненнымъ ему частнымъ, за исключениемъ индивидуальныхъ признаковъ последняго. Но, можетъ быть, и дальнъйшая операція, т. е., признаніе за данною вещію того признака, который принадлежить цілому классу, на основаніи отожествленія ніжоторыхъ (общихъ) признаковъ вещи съ признаками класса, эта операція, говоримъ, есть то же приложеніе закона тожества, а не закона основанія? Если бы это и было такъ, то говорило бы не въ пользу Троицкаго, а въ пользу того мнвнія, что законъ достаточнаго основанія по крайней мврв въ случаямъ разсматриваемаго рода можетъ быть сведенъ на законъ тожества. Но и этого въ данномь случав нельзя сказать. Для ясности мы возьмемъ примъръ. Положимъ, дано такое умазаключение: всь организмы разрушимы, -- деревья суть органи мы; следовательно деревья разрушимы. Мы говоримъ, что дорево относится нами къ классу организмовъ на основаніи усматриваемаго нами тожества между нікоторыми признака и дерева и признаками, мыслимыми нами въ понятіи орган ізма. Вопросъ теперь состоить въ томъ, признаніе за дерегомъ признака организмовъ-разрушимости не совершается

<sup>1)</sup> Тронцкій. Учебникъ Логики, кн. 2, 106.

ли также по закону тожества, и не состоить ли только въ усмотрвній въ обоихъ отожествленныхъ понятіяхъ одного и того же признака? Извъстно каждому, что нътъ: оно не состоить въ усмотръніи уже существующаго въ понятіяхъ тожества, а въ перенесении извъстнаго признака съ одного понятія, въ которомъ онъ уже мыслился, на другое, которое въ извъстномъ смыслъ признано тожественнымъ съ первымъ, но въ которомъ онъ прежде не мыслился. Значитъ здёсь мы имфемъ процессъ мысли, не основанный на непосредственно усматриваемомъ тожествъ, а только посредственнымъ путемъ приводящій къ его признанію. Если бы мы на самомъ деле непосредственно усматривали въ понятів дерева признакъ разрушамости (а это въдь и нужно для признанія его тожества съ соотвътствующимъ признакомъ понятія организма), то тогда вся наша работа мысли, потраченная на выводъ умоваключенія, оказалась бы совершенно праздной, потому что мы тогда искали, то, что дано намъ прежде всякихъ поисковъ. Такимъ образомъ первая аксіома Троицкаго не можетъ быть отнесена къ числу первоначальныхъ требованій мышленія, но предполагаетъ уже данными законы тожества и основанія.

Другая, выставленная Троицкимъ, аксіома говоритъ: "изъ истинныхъ посылокъ, при правильномъ выводъ, нельзя получить ложнаго следствія". Здесь мы видимъ только частную формулу закона основанія, потому что аксіому Троицкаго можно перефразировать такъ: истинныя посылки не могутъ служить основаніемъ ложнаго следствія; а такъ какъ дале посылки и суть именно основанія по отношенію къ своимъ следствіямъ, то то же положение можно выразить въ словахъ: "изъ истинныхъ основаній не могуть вытекать ложныя следствія"; что эта формула есть только частное примъненіе закона основанія --- это уже видно само собою. Главнымъ мотивомъ для проф. Троицкаго при введеніи разсматриваемыхъ аксіомъ въ логику вивсто закона основанія служила неопредвленность послідняго, оставляющая открытымъ вопросъ о томъ, какое основание нужно признать достаточнымъ. Но такъ какъ приведенная нами вторая аксіома Троицкаго есть только видоизм'яненіе того же отрицаемаго имъ закона, то указанный вопросъ и здёсь долженъ имъть мъсто; и онъ дъйствительно не только имъетъ здъсь мъсто, но и остается въ томъ же самомъ положении (т. е. безъ отвъта), какъ и во всякой другой формулъ закона, хотя Тронцкій этого и не замізаеть; не замізаеть же очевидно потому, что съ видоизмѣневіемъ формулы закона и самый вопросъ долженъ измѣнить свою словесную форму: приведенная Троицкимъ аксіома оставляеть въ полной силь вопрось о томъ, что нужно разумьть подъ правильностію вывода следствій изъ основаній, какіе ея признаки; въ общемъ смыслѣ это именно и есть вопросъ о признакахъ связи основаній со слёдствіями, т. е., тотъ самый вопросъ, который привель въ смущение профф. Владиславлева и Троицкаго, заставивъ ихъ отказаться отъ закона достаточнаго основанія, и который, повторимъ, съ нашей точки зрвнія разрвшается легко въ томъ смысль, что искомые здесь признаки не добываются путемъ отвлеченнаго мышленія, а усматриваются питуитивно, а потому естественно и не подлаются точному словесному определенію.

Третья аксіема проф. Троицкаго (все возникающее имъеть свою причину) есть очевидно не что иное, какъ законъ причинности. Объ отношеніи его къ закону основанія мы будемъ говорить впослёдствіи, а теперь замётимъ только, что Троицкій совершенно напрасно пом'єщаетъ его между началами умозаключеній, т. е., въ формальной логик , когда очевидно, что этотъ законъ управляетъ не самыми процессами нашей мысли, а только тёмъ, что составляетъ ея матеріалъ, т. е., объективно-понимаемымъ опытомъ, и соотв'єтственно этому самъ можетъ служить лишь матеріаломъ, а не формальнымъ принципомъ для познавательныхъ актовъ мысли.

Такимъ образомъ мы теперь положительно можемъ сказать, что устранение закона достаточнаго основания изъ числа нормъ или законовъ мышления не имъетъ для себя достаточныхъ оснований.

## II. Законъ причинности.

Судьба вопроса о законъ причинности поучительна настолько же и въ томъ же отношеніи, какъ и судьба любой другой философской проблеммы. Исторія этого вопроса начинается въ

саныхъ первыхъ проблескахъ философствующей мысли человъчества и, кажется, никогда не достигнетъ своего конца; едва ли есть еще предметъ, о которомъ говорили бы больше, чёмъ о причинахъ и законъ причинности, и при всемъ томъ многія стороны вопроса едва ли когда дождутся вполнъ опредъленнаго и всеми согласно признаваемаго раскрытія. Такую судьбу закона разделяють, какъ сказано, всё философскіе вопросы, и объясняется она не случаемъ, а самымъ существомъ этихъ вопросовъ; именно, сверхъопытностью и неопределенностію лежащихъ въ основе ихъ понятій. Возьмемъ мы на самомъ деле понятіе "субстанція?" На первый вопросъ о томъ, что такое субстанція, получается еще довольно определенный и, главное, всёми признаваемый отвётъ: субстанція есть пребывающая основа всёхъ наблюдаемыхъ въ предмете состояній и измёненій. Но если мы вздумаемъ не остановиться на этомъ, а продолжать свои вопросы, если мы, напр., вздумаемъ спросить, что жъ такое представляетъ собою эта основа, то тутъ уже является чрезвычайное разнообразіе отвётовъ, которое свести воедино не всегда бываетъ возможно, и все дёло будетъ зависъть конечно отъ того, что неопредъленность понятія не указываеть съ необходимостію, какіе конкретные признаки должны быть мыслимы въ его содержаніи, а можеть быть даже и исключаетъ само по себъ мыслимость этихъ конкретныхъ признаковъ. Точно также дело обстоитъ и съ закономъ причинности. На первый вопросъ о томъ, что нужно разумъть подъ закономъ причинности, каждый, кто понимаетъ, о чемъ тутъ идетъ рьчь, непременно ответить безь затрудненій, что это такой законъ, по которому для насъ совершенно немыслимо, чтобы чтонибудь произошло (начало быть), не им'ья на то причины внъ себя. Но если спросить, въ чемъ же именно состоить отношеніе происходящаго къ своей причинів, и что такое сама эта причина, то тутъ возникаютъ едва ли чемъ устранимыя разногласія: одни говорять, что причинность есть только безусловная последовательность, другіе стараются сблизить ее съ закономъ сохраненія энергів, третьи объявляють, что причинность можеть быть мыслима лишь, какъ творчество. Здесь мы постараемся прежде всего опредёлить источникъ разногласій. Онъ, вообще говоря, лежить въ томъ, что каждое направление въ разрешени вопроса о законе причинности, прежде чемъ определить точнымъ образомъ то, что можно сказать о законв несомивниято, старается привнести ивчто такое, что можеть еще подлежать сомнинію, т. е., изв'ястное, непосредственно присущее нашему сознанію понятіе причинности они стараются напередъ истолковать путемъ сопоставленія съ другими, уже имьющимися въ умь понятіями, - умозрительными или опытными, или теми и другими вместе, и затемъ полученное такимъ путемъ толкование закона причинности выдаютъ за его непосредственный и первоначальный смысль; но очевидно, что за прявильность толкованія этого ручается уже не непосредственное совнаніе, а достоинство того міровоззрінія, которымъ толкованіе обусловлено. А такъ какъ одно прочное и для всёхъ одинаково и окончательно убъдительное міровоззрівніе есть только идеялъ философіи, то и однообразное пониманіе и толкованіе закона причинности также остается идеаломъ, степень достиженія котораго зависить отъ степени достиженія перваго. Вотъ почему нужно, провести строгую гранвцу между непосредственно и неоспоримо присущимъ закону смысломъ и тъмъ, что составляетъ толкованіе его при помощи постороннихъ понятій и что можеть быть принято лишь съ большею или меньшею в роятностью, пока не доказано съ очевидностію и необходимостію, что эти привнесенныя отвив понятія во 1-хъ, несомивным въ своей внутренней истинности и во 2-хъ, суть именно тѣ, съ которыми долженъ быть поставленъ въ связь законъ причинности и что ни съ какимъ другимъ понятіемъ онъ въ такую связь поставленъ быть не можетъ. Но такъ какъ, повторяемъ, последняя задача очень трудна и сложна, то и надежды на ея полное разрѣшеніе вообще, а тѣмъ болѣе на скорое разръшение мало.

Какой же смыслъ несомнѣнно соединяемъ и должны соединять мы съ понятіемъ о законѣ причинности? Извѣстно, что для закона причинности чаще всего указывають отрицательную формулу: ничто не происходить безъ причины (извѣстное латинское "ex nihilo nihil fit" здѣсь лучше было бы видоизмѣнить въ "per nihilum nihil fit"), и мы сознаемъ, что такая

формула дается закону причинности не случайно, а потому что она удачиве и непосредствениве всего выражаетъ собою исотдълимый отъ нашего сознанія постулять причинности вещей; этотъ постулять въ своемъ первоначальномъ смыслъ носить отрицательный жарактеръ, именно: онъ отрицаетъ возможность случайнаго происхожденія. Отрицаніе же случая есть утвержденіе необходимости. Поэтому законъ причинности есть принципъ, устраняющій случай въ происхождоніи вещей и устанавливающій въ немъ необходимость. Такъ какъ далье случайность синонимъ безпорядка, а напротивъ порядокъ мыслимъ только тамъ, гдъ есть необходимость (какого-бы то ни рода-идеальная или механическая), то, примъняя эти соображенія къ закону причинности, мы должны признать за нимъ роль вполнъ аналогичную той, какую имъетъ законъ достаточнаго основанія, именно: законъ причинности долженъ устанавливать связь и порядокъ между моментами конечнаго бытія, какъ законъ достаточнаго основанія устанавливаеть ихъ между моментами познанія, и какъ последнее безъ закона основанія не могло бы существовать, такъ и первое въ качествъ единаго цъльнаго міра невозможно безъ закона причинности. Очевидно, впрочемъ, последній сделанный нами выводь о законе причинности, какъ законъ взаимной связи вещей, предполагаеть одну не поставленную нами посылку, именно, мысль о томъ, что необходимость происходящей вещи должна лежать выть ся и потому должна обусловливать ея связь съ другою вещію. Но эту посылку поставить очень не трудно. Дело въ томъ, что внутренняя необходимость происходящей вещи есть вопіющее логическое противоръчіе: происхожденіе вещи предполагаеть ея предварительное небытіе; но возможность небытія вещи есть уже само по себъ отридание внутренняго присутствия въ ней необходимости бытія; значить изъ понятій необходимости и происхожденія по закону противорьчія съ совершенною очевидностью вытекаетъ зависимость происходящей вещи отъ чего-либо ей внъшняго. Итакъ, если върно, что законъ причинности усграняетъ случайность происхождения, и если върно далее, что случайность противоположна необходимости 1), то



<sup>1)</sup> Случайности можно повидимому противополагать разумность, но это лишь постольку, поскольку разумность носить въ себт моменть необходимости, и на-

раскрытый выше смыслъ закона причинности несомивнно ему долженъ принадлежать.

Возможенъ, правда, и еще шагъ въ раскрытіи закона, бегъ нарушенія его достовърнаго смысла, но тогда уже нужно помнить, что мы имбемъ дёло не съ самымъ закономъ, а съ выводами изъ него. Эти выводы, хотя и вполив законные, не заключаются въ немъ непосредственно и по тому самому не носять въ себъ той очевидности, какая присуща непосредственному смыслу закона. Необходимость, которую мы, въ силу закона причинности, приписываемъ всему происходящему, должна быть понимаема нами, какъ совит данная полнота условій бытія. Но въ такомъ случав строгое пониманіе закона причинности непременно выводить насъ за пределы явленій. На самомъ деле явленіе А можеть имъть мёсто въ природів только тогда, когда существують на лицо В+С; но для того, чтобы были ва лицо B+C, должны быть еще прежде на лицо D+F+G+H, н данность этихъ последнихъ необходима для А, поскольку необходима для В+С. Иначе говоря, въ числъ условій каждаго явленія предполагается и то, чтобы было условіе его слижайшихъ условій, и то, чтобы было условіе этого условія и т. д. до того предъла, на которомъ условія сами перестають быть условными. И это безусловное необходимо должно предположить, чтобы получить полноту условій для даннаго намъ явленія, потому что самъ по себъ рядъ условныхъ никогда не даетъ полноты условій для даннаго явленія, какъ десятичнаь періодическая дробь 0, (9) никогда не дастъ единицы, сколько бы разъ им не повторяли цифру 9. Иначе говоря, если всякое происхождение предполагаеть предшествующую ему необходымость бытія, то такая необходимость, если только она есть, а не составляеть нашей иллюзіи, предполагаеть лежащее въ основъ всякаго происхожденія нъчто пребывающее. На самомъ дъль: если ньть таковаго, тогда значить есть только происходящее, а последнее не иметь въ себе необходимости; следова-



обороть последняя—моменть разумности: насколько случай слешь, настолько необходимость разумна; если же иногда говорять о слепой необходимости, то этимь лишь хотять въ сущности указать на ея непреложность, а не на неразумность.

тельно отсутствие чего-либо непроисходящаго ведеть къ отрипанію всякой необходимости, а если нізть необходимаго, то не можеть быть и происхожденія, потому что последнее предполагаеть предварительную необходимость, по закону причинности. Такъ законъ причинности, если онъ не хочетъ придти къ отрицанію происхожденія, а вмість съ нимъ всякаго бытія и наконецъ себя самого, долженъ самъ себя ограничить, т. е., долженъ признать нъчто такое, что не происходить и даетъ возможность другому происходить; это непроисходящее очевидно не имъетъ причины, поскольку послъдняя нужна лишь для происхожденія. Итакъ, если въ пашихъ разсужденіяхъ нетъ логическихъ ошибокъ, то все сказанное несомнино вытекаетъ изъ присущаго пашему сознанію закона причинности, и потому мы должны или совстмъ отвергнуть законъ причинности, по крайней мёре въ томъ виде, какъ его даетъ непосредственное сознаніе, или принять все то, что выведено изъ него по необходимымъ логическимъ законамъ: или правда, что законъ причинности устраняетъ случай и требуетъ необходимости въ происхожденіи вещей, и тогда за необходимыя логическія посл'яствія этого закона должно быть принято все то, что выведено нами изъ указанныхъ положеній; или неправда, что законъ причинности заключается въ указанныхъ требованіяхъ, но тогда нельзя указать ничего такого, въ чемъ онъ могь бы заключаться.

Итакъ, на основани сказаннаго, мы опредъляемъ заковъ причивности какъ такой заковъ, по которому всякое происхождение должно быть понято, какъ необходимый результатъ внъшнихъ условій. Нѣтъ-ли однако возможности дать этому требованію закова большую опредъленность? Нѣтъ-ли, т. е., возможности опредълить, въ чемъ именно должно заключаться требуемое отношеніе между дъйствіемъ и его причиной? На этотъ вопросъ возможны различные отвъты, и здъсь-то именно заключается источникъ разногласій о заковъ причинности. Мы для того, чтобы отвътить на вопросъ, разсмотримъ главнъйшія направленія въ его разръшеніи. Здъсь мы прежде всего встръчаемъ совершенное отрицаніе специфическаго характера, причинной связи, т. е., находимъ попытку замънить понятіе причинной связи понятіемъ простой послъдовательности. Но на эту

попытку въ виду ея прямаго противоръчія несомнънному факту существованія въ насъ понятія причинности, специфическиотличнаго отъ понятія простой последовательности, можно лишь указать. Это воззрѣніе является, результатомъ предвзятой мысли объ опытномъ происхождени идеи причинности.-По другой теорін въ первый разъ высказанной Бономъ 1), законъ причивности сближается съ закономъ сохраненія энергіи. Очень возможно, что въ міръ матеріальныхъ явленій эти два закова и совпадають. Но поскольку указанная теорія хочеть быть всеобщею формулою 2) закона причинности, она должна быть отверінута, какъ не адэкватная его прямому смыслу. На самомъ дѣлѣ, эта теорія предполагаетъ, что причина должна переходить въ свое дъйствіе и послёднее есть только видоизм'вненіе своей причины. Такое представленіе отношенія между причиною и действіемъ нельзя назвать еднественно мыслимымъ; по крайней мъръ человъчество, не исключая и наиболье развитыхъ его представителей, всегда находило возможнымъ мыслить причину творческую, которая въ свои дъйствія не переходить и въ нихъ не исчерпывается: факты такой причинности всегда признавались въ области человъческой и божеской дъятельности. Источникъ односторовности разсматриваемой теоріи очевиденъ. Законъ причинности самъ по себъ констатируетъ необходимость связи извъстнам явленія съ чёмъ-либо ему внёшнимъ; связь требуется такая, чтобы въ томъ, что предшествуетъ явленію, были даны всь условія его бытія. Но въ чемъ должны заключаться эти условія? На этотъ вопросъ законъ причинности ответа не даеть: для него это вопросъ безразличный, лишь бы даны были ест условія бытія явленія, дабы его происхожденіе не было даломъ случая. Но указанная теорія хочетъ устранить эту неопределенность закона, а такъ какъ самъ онъ не содержить въ себъ для этого данныхъ, то приходится обращаться въ другимъ понятіямъ; такимъ ответ привносимымъ понятіемъ въ



<sup>1)</sup> Троицкій Учебн. Логиви 169—174 вн. 2-я.

<sup>2)</sup> Самъ Бэнъ впрочемъ далекъ отъ того, чтобы видъть въ ней такую формулу но его посатдователи въ этомъ отношении не всегда обнаруживаютъ свойственную ему осторожность.

нашемъ случать служитъ понятіе энергіи. Неудобство формулы, построенной на этомъ понятіи, оказалось въ томъ, что она безъ нужды суживаетъ смыслъ закона, исключая совершенно мыслимую по существу дела творческую причинность. Совершенно противоположный этому опыть опредёленія причинности даетъ профессоръ Лопатинъ во второй части своего извъстняго труда: "Положительныя задачи философіи". Онъ не только признаеть лежащій въ основі всякой причинности творческій актъ, а пытается понатіе творчества отождествить съ общимъ и непосредственнымъ смысломъ закона причинности, отчего последняя у него сама по себе обращается въ творчество; по крайней мфрф, по его словамъ, "весь смыслъ закона причинности заключается въ утверждаемомъ имъ отношеній всякаго явленія къ осуществляющейся въ немъ доятельной мощи" 1). Въ обоснование своей мысли онъ ссылается на обывновенное общечеловъческое понимание причинности, по которому "истинная причина есть то, что доподлинно носитъ въ себъ положительную мощь своего дъйствія" 2). Наконецъ непосредственно съ этимъ связывается у г. Лопатина мысль о томъ, что действіе не предопределено въ своей причине съ необходимостію, или что мы до крайней мірь можемъ и не мыслить такого отношенія между причиною и действіемъ 3). Что мы дъйствительно, когда хотимъ понятію причинности придать известного рода конкретность и представимость, мыслимъ ее, какъ отношение явления къ осуществленной имъ дъятельной мощи, т. е., по аналогіи съ отношеніемъ нашихъ волевыхъ актовъ къ субъекту ихъ-волё-это вёрно, потому что, выражаясь словами Лопатина, "всякое содержательное (т. е., сопровождаемое опредъленными конкретными признаками) понятіе должно выростать на почет какого нибудь воззрительнаго матерiала" 1) (но едва ли непремънно из самаго матеріала). Но что же отсюда следуеть? Следуеть ли, т. е., что понятія причинности и производящей діятельности совпа-

<sup>1)</sup> Лопативъ. Положит. задачи философіи ч. 2, 205.

<sup>2)</sup> Ibidem 108.

<sup>3)</sup> Ibidem 108, 208-211.

<sup>4)</sup> Ibidem. 38 crp.

дають? Извъстно, что понятіе и конкретный знакъ, его сопровождающій, могуть быть далеко не тожественны по своему объему и смыслу. А такимъ знакомъ и служить въ данномъ случав представление нашей двятельности. Но какъ символъ, оно можеть быть мыслимо не адэкватнымъ обозначаемому имъ понятію; постоянство же въ употребленіи одного и того же символа объясняется тёмъ, что наша дёятельность одна только даетъ намъ возможность ваблюдать причинность, какъ внутренній и неподлежащій сомнівнію фактъ 1). Мы могли бы согласиться съ г. Лопатинымъ только въ томъ случав, если-бы самое понятіе причинности возникало изъ наблюденій надъ нашей д'вятельностію, когда бы оно было отвлеченным обобщеніем в конкретныхъ фактовъ внутренняго опыта, а не развивалось только при посредствъ его, какъ нъчто, по крайней мъръ, въ идеальномъ смыслъ, напередъ данное. Но въдь тогда приложеніе этого понятія къ міру объектовъ было бы незаконнымъ его расширеніемъ, а это едва ли признаетъ Лопативъ; съ другой стороны мы тогда не въ состояніи будемъ объяснить присущаго понятію признака необходимости, потому что внутрентолько констатировать факта причинной ній опыть можеть зависимости, но не можетъ дать этому факту силу общеобязательной нормы, противоположность которой немыслима 3). Итакъ котя мы для понятія причинности не имбемъ никакого опредъленнаю, конкретнаю представленія, кромѣ представленія производящей д'ятельности, но, поскольку это понятіе по объему своему мыслится нами не совпадающимъ съ названной дъятельностію, мы не вправъ считать представленіе послъдней адэкватнымъ выраженіемъ непосредственнаго смысла закона причинности.



<sup>1)</sup> Очень возможно, напримъръ, что если би и понятіе о человъвъ вообще составиль на основавін признаковъ одного только человъва (предполагается, что о другихъ и ничего не зналь вроит того только, что они существують), то въроятно и каждый разъ мысляль би понятіе о человъвъ вообще въ связи съ представленіемъ объодномъ извъстномъ мит человъвъ.

<sup>2)</sup> Силу этого возраженія виділь и самъ Лопатинь и благодаря этому быль явнуждень выволить идею причинности со стороны своего конкретнаго содержанія изъ внутренняго опыта, а со стороны присущаго ей признака необходимости изъ закона тожества (Цитов. соч. 184—193). Но уже это двойственность не указываеть ли на то, что Лопатинъ стоить здісь на ложномъ путк?

Мы вовсе не хотимъ отрицать того, что причина въ собственномъ и строгомъ смыслъ есть волящая дъятельность, но мы еще разъ вастаиваемъ на необходимости различать непосредственный смыслъ закона и выводъ изъ него. Первый долженъ быть для всёхъ очевиденъ, несомнененъ и обязателенъ; относительно втораго, при всей его кажущейся законности, возможны сомебнія, действительно-ли онъ вытекаеть изъ закона мли только искусственно къ нему привязанъ, какъ это действительно и бываетъ всегда: есть, напр., люди, которые скорве захотять мыслить въ безконечность уходящій рядъ причинъ, чвыъ признать какую-нибудь первопричину бытія, и о нихъ однако мы еще не имъемъ права говорить, что они совсвиъ не понимають, что такое причина. Затемь съ точки зренія г. Лопатина мы должны или совершенно отказать въ логической состоятельности обычному и научному и ненаучному взгляду, признающему причиной одного явленія другое явленіе, или должны олицетворить всв предметы, которымъ приписываемъ причинность 1). Последнее конечно немыслимо для насъ, но и отъ перваго мы не можемъ отръшиться; на самомъ дълъ, какъ бы мы ни убъждали себя, что въ строгомъ смыслъ существуетъ только одна причина, а все остальное-рядъ ея действій, мы никогда не перестанемъ отыскивать причины даннаго явленія въ другихъ, ему сопутствующихъ явленіяхъ, забывая за ними о дальнёйшихъ условіяхъ, хотя можетъ быть и не признавая ихъ отсутствующими. Мы признаемъ несомнаннымъ, что такое стремленіе отыскивать причину условнаго въ условномъ же даеть въ результать познание дъйствительной причинной связи міровыхъ явленій и не только не погращаетъ противъ закона причинности, а напротивъ наиболъе всего соотвътствуетъ его непосредственному (хотя и не до конца раскрытому) смыслу, поскольку большинство людей склонно считать несомежными лишь то, что прямо очевидно и сомнёваться въ томъ, что хотя логически выведено правильно, однако выводить насъ слишкомъ далеко за предёлы возможнаго опыта и вмёстё наглядной представляемости. Въ самомъ дълъ, даже съ точки зрънія раскры-



<sup>1)</sup> Лопатинъ говоритъ въ одномъ мѣстѣ: "лицо, воля, причина—подятія тожественныя". Цитов. соч. стр. 148.

таго взгляда на причинность евть препятствій къ тому, чтобы извъстное явление или группу ихъ мыслить въ качествъ причины даннаго явленія. Мы сказали, что причинность есть напередъ данная полнота условій явленія; если мы хотимъ найти конечный источникъ этихъ условій, мы, разумівется, придемъ къ первопричинъ, но мъщаетъ-ли это намъ видъть полноту условій, какъ нѣчто въ окончательномъ видѣ данное и опредѣлившееся, вывщенною въ известнаго рода условныхъ предметахъ и явленіяхъ? Отвъчать на это отрицательно, значить утрировать монистическій взглядь и идти противь того, что всегда со стороны общечеловъческаго убъжденія признавалось и признается, какъ ближайшій въ практическому употребленію и вифсть несомевнный по своей очевидности смысль закона причинности. Но уже съ этимъ смысломъ очевидно не совпадаетъ взглядъ на причинность, непремённо какъ на деятельную мошь или волю, если только мы не хотимъ придти къ безграничному антропоморфизму или путаться въ понятіяхъ. Какъ же теперь объяснить, что и проф. Лопатинъ, и мы, исходя изъ одного и того же стремленія-защитить права общечеловіческаго пониманія причинности 1), приходимъ къ противоположнымъ результатамъ? Объяснить это не трудно послъ сказаннаго: проф. Лопатинъ вивсто того, чтобы защищать общечеловвческое пониманіе причинности, на самомъ діль защищаеть общечеловъческое представление ея 2); отсюда у него и получился выводъ, что обычное научное пониманіе причинности никуда не годится; мы же напротивь имели въ виду неотделимое отъ нашего сознанія понятіе причинности въ его общемъ и отвлеченномъ смыслъ, и отъ этого у насъ получился совствиъ другой результатъ 3).

<sup>1)</sup> Положит. задачи философіи кн. 2-я, стр. 109, 275 и др.

<sup>2)</sup> Но скажуть, такого понимавія вовсе не существуєть у большинства людей, а есть только представленіе. Фактически оно дійствительно бываеть слито съ посліднимь у большинства людей, но этимь не уничтожается возможность обособленія перваго при благопріятныхь обстоятельствахъ (конечно при развитів отвлеченнаго мышленія); у большинства людей ніть даже, строго говоря, и представленія о причинности вообще, а есть только потребность прилагать категорію причинности къ частнымь случаямь ея реализація, но это, конечно, нисколько протявь нась не говорить.

<sup>3)</sup> Мы совершенно оставили безъ опроверженія играющее у Лопатина видимо

Отрицая присущій всякому развитому сознанію отвлеченный смыслъ причинности, г. Лопатинъ, какъ мы говорили, уже хочетъ чрезъ это устранить характеръ полной предопредбленности, мыслимый въ понятіи действія съ очевидною целію отстоять свободу воли. Но, оказывая очень плохую услугу свободь воли, эта мысль Лопатина совершенно разрушаеть понятіе причинной связи. Мы напротивъ положительно утверждаемъ, что причинная связь необходимо предполагаеть предопредёленность дъйствія и безъ нея совершенно не мыслима. На самомъ ль: допустимъ, что какой-нибудь признакъ не предопредъленъ въ причинъ; тогда какъ и почему является онъ въ дъйствіи? Случайно? Но случай, какъ мы знаемъ, —понятіе, прямо разрушающее причинность. Допустивъ, что какой-нибудь признакъ возникъ въ дъйствіи случайно, мы этимъ нисколько не говоримъ и въ пользу свободы воли: въдь если признакъ не предопредильнъ въ дъйствіи, то этимъ самимъ утверждается независимость даннаго признака отъ причины, которою служитъ въ разсматриваемомъ случав свободная воля. Но неужели свободу воли нужно понимать въ смыслъ независимости отъ нея ея же собственныхъ актовъ, во всемъ ли ихъ содержаніи, или только со стороны некоторыхъ признаковъ? Очевидно проф. Лопатинъ въ данномъ случав съ предвзятою целію перекроивая понятіе о причинной связи, самъ того не замъчая, попаль въ затруднительное положение. Но, показавъ, что проф. Лопатинъ пришелъ совстмъ не къ тому, къ чему хоттлъ придти, мы этимъ всетаки не обнаружили несостоятельности его мысли: для этого мы должны устранить приводимыя въ пользу



не маную розь филологическое основание въ пользу его взгляда, именно его ссыву на слово "причина" (отъ слова причинять, производить); скажемъ поэтому здѣсь нѣсколько словъ о ней: во первыхъ это название съ нашимъ взглядомъ гармовируеть ничѣмъ не меньше, чѣмъ съ взглядомъ Лопатина, а во вторыхъ оно ровно ничего не доказываетъ: во всѣхъ языкахъ слова, служащия для обозначения отвлеченныхъ поиятий, очень часто по своему первоначальному филологическому смыслу восятъ чисто конкретный, чувственный характеръ; что слово причина не обязываетъ еще признавать за понятіемъ, имъ обозначаемымъ, указываемый Лопатинымъ смыслъ, это видно уже изъ того, что не во всѣхъ языкахъ оно носятъ отитачаемый профессоромъ оттѣнокъ: нѣмецкое, напр.,—Ursache по точемому переводу значитъ перво—вещь.

ея доказательства. Изъ нихъ самымъ сильнымъ и едва ли даже не единственнымъ служитъ такого рода примъръ: вообразимъ, разсуждаетъ проф. Лопатинъ (для краткости излагаемъ не дословно) монаду, находящуюся въ пустомъ пространствъ, которая имъетъ внутреннее побуждение къ движению, но не имъетъ мотива движение въ одну сторону предпочесть движенію въ другую-відь такое положеніе мыслимо? даліве, такая монада, чтобы не стать въ противоръчіе съ собственной природой, должна въдь двинуться въ какомъ-нибудь опредъленномъ направленія? Очевидно, должна, и вотъ это-то направленіе движенія и будетъ признакомъ, не предопредъленнымъ въ причинъ, что и требовалось доказать. "Противъ этого спорить трудно", говоритъ г. Лопатинъ, но по нашему мнѣнію противъ этого-то и нельзя не спорить. Мы смёло можемъ утверждать, что пока въ монадъ нътъ никакого мотива движение въ одну сторону предпочесть движенію въ другую, и самое движеніе, за недостаткомъ полноты къ нему условій, не состоится. Но, говоритъ г. Лопатинъ, тогда монада станетъ въ противоръчіе съ своей природой. На это приходится сказать, что монада, конечно, не можетъ стоять въ противоръчи съ своей природой, но г. Лопатинъ дъйствительно сталъ въ противоръчіе самъ съ собою, приписавъ монадъ по самой природъ ей принадлежащую неизбъжность движенія и отсутствіе мотивовъ къ опредъленному направленію движенія: если необходимость движенія принадлежить монадів по самой ся природів, тогда эта необходимость не мыслима иначе, какъ въ видъ стремленія, опредёлившагося во всёхъ своихъ индивидульныхъ признакахъ, такъ же немыслима иначе, какъ немыслима въ мірв реальномъ монада вообще (а не опредъленная монада) и движение вообще (а не движение опредъленнаго вида и направления).

Только что разсмотрънныя неудачныя попытки придать закону причинности болье опредъленный смысль, чъмъ какой даеть ему наше непосредственное сознаніе, должны предохранить нась отъ новой попытки такого же рода, и потому мы переходимъ къ вопросу о взаимномъ отношеніи законовъ причинности и достаточнаго основанія.

## III. Взаимоотношение закона достаточнаго основания и закона причинности.

Уже одно то обстоятельство, что законъ достаточнаго основанія и законъ причинности долгое время не только смішивались другь съ другомъ, а и прямо сливались въ одинъ, даетъ полное право предполагать между ними близкое отношеніе. Это отношеніе однако до сихъ поръ не опреділено въточности и существующіе на него взгляды оставляють возможность желать гораздо большаго согласія.

Мы встръчаемъ здъсь неустранимыя взаимныя противоръчія говорящихъ о предметъ мыслителей: одни, какъ Зигвартъ, говорятъ, что законъ причинности не имъетъ къ закону основанія отношенія болье близкаго, чъмъ всякое другое общее положеніе, дающее ему матеріалъ 1); другіе, какъ Вундтъ, наоборотъ признаютъ въ законъ причинности лишь приложеніе закона достаточнаго основанія; третьи, какъ Шопенгауэръ, не уничтожая ихъ относительной самостоятельности, ставятъ ихъ въ отношеніе соподчиненія.

После того, какъ законъ основанія быль выдёлень, въ качествъ особаго закона, изъ закона причинности, съ которымъ долгое время смѣшивался, вполнъ естественно, главное вниманіе тахъ, которые говорили объ этихъ двухъ законахъ, было направлено на то, чтобы устранить всякіе поводы къ ихъ смѣшенію; а потому болье отмычались черты различія этихь законовъ, чъмъ точки соприкосновенія. О различіяхъ между законами говорилось такъ много, что во избъжание необходимости повторять чужія мысли до подробностей, мы скажемъ о нихъ кратко. Главное изъ нихъ, какое указывалось и указывается больше всего, то, что законъ причинности есть законъ бытія объективнаго, или точиве, необходимо мыслится нами въ качествъ таковаго, а законъ достаточнаго основанія есть законъ познанія. Поскольку познаніе далье стоить въ необходимой и ближайшей связи съ субъектомъ, а бытіе не предполагаетъ прямо и непосредственно такого отношенія 2), законъ осно-

<sup>1)</sup> Logik, B. I, 211. 2) Logik, B. I, 549. 3) op. cit.

<sup>2)</sup> Эту мысль считаемъ нужнымъ пояснить: что бытіе предметовъ вифиняго мі-

ванія противополагается закону причины, какъ законъ свободы закону необходимости. Отсюда вытекаетъ и то различіе между ними, что причина неотдѣлима отъ своего слѣдствія и всегда ведетъ за собою послѣднее, основаніе же напротивъ можетъ быть дано безъ слѣдствія 1). Чтобы отмѣтить съ особенною силою различіе между законами указываютъ еще на два факта: во-первыхъ на то, что всякая мысль должна имѣть для себя не только основаніе, а и причину 2), во вторыхъ то, что для познанія причинъ основаніемъ часто служатъ дъйствія ихъ 3).

Для насъ впрочемъ гораздо важнѣе отмѣтить не различіе, а точки соприкосмовенія двухъ разсматриваемыхъ законовъ, не только въ виду того, что на него меньше обращалось вниманія, но также и въ виду того, что для науки всегда интереснѣе единство въ различіи, чѣмъ рѣзкое разграниченіе, устраняющее всякую мысль о единствѣ. Намъ думается на самомъ дѣлѣ, что только одною потребностію къ разграниченію и раздѣльности трудно—различимыхъ понятій нужно объяснить тотъ вышеуказанный взглядъ на взаимоотлошеніе разсматриваемыхъ нами законовъ, по которому оно ограничивается лишь тѣмъ, что законъ причинности, подобно всякому другому общему положенію, служитъ только матеріаломъ для приложенія закона основанія: для прямого и не заинтересованнаго лишь различіемъ и за нимъ не замѣчающаго сходства взгляда, по-

ра не стоить въ непосредственной связи съ субъектомъ (т. е. волящимъ существомъ), или, по крайней мъръ, нашимъ мышленіемъ, можеть не поставлиться въ такую связь—это дъло очевидное. Но даже и по отношенію къ нашимъ поступкамъ и мыслямъ (поскольку послъднія разсматриваются, какъ акти бытія) это примънимо, потому что и тъ и другія съ данной точки зрънія мыслятся какъ би отдъленными отъ нашего я, получившими отъ него (относительно) самостоятельное бытіе; познаніе же даже мысленно нельзя отдълить отъ нашего яя": въ послъднемъ центръ познанія.

<sup>1)</sup> Это последнее различие мы однако находине нужныме ограничить: основание само по себе, именно каке основание, конечно не мыслимо безе следстви, каке своего неизбежнаго коррелята, только мысль, служащая основаниеме, но не сознаваемая ве данный моменте ве качестве таковаго, можеть и не сопровожлаться своиме следствиеме.

<sup>2)</sup> Sigwart, Logik, В. I, 205—209; на это указываеть и Совишамия въ своенъ "Учебникв догики".

<sup>3)</sup> Sigwart, ibid. 211.

слѣднее выступаетъ гораздо рѣшительнѣе на видъ, чѣмъ первое. Можетъ быть потому больше и стараются указать различіе двухъ законовъ, что ихъ сходство слишкомъ очевидно (извѣстно, что къ чему мы больше привыкли, на то обращаемъ меньше вниманія) и слишкомъ просто усматривается: ужъ одно то должно бы было бросаться каждому въ глаза, что оба вакона отвѣчаютъ на одинъ и тотъ же вопросъ "почему"? и для всякаго очевидно, что это не случайное совпаденіе, а прямой результатъ единства природы обоихъ законовъ.

Впрочемъ, хотя сходство между разсматриваемыми законами, какъ мы сказали, само собою бросается въ глаза, однако нельзя не сознаться, что точное определение его представляеть вопросъ, трудный для разрешенія. Въ существующихъ попыткахъ опредъленія сущности этого сходства можно отмѣтить два направленія: одни стараются сблизить два принципа съ матеріальной стороны, то есть со стороны подводимаго подъ нихъ содержанія, другіе стараются найти ихъ объединяющее начало въ формальной сторонъ законовъ, въ общихъ условіяхъ признакахъ ихъ мыслимости. Представители перваго направленія надіются достигнуть объединенія законовъ въ томъ случав, если будетъ установлено полное соотвътствие между реальной причинной связью и связью нашихъ мыслей по закону основанія: "сведеніе причинности на законъ познанія, говорить Вундть, тогда, но и только тогда, могло бы быть оправдано, если бы причинами можно было пользоваться, какъ посылками, изъ которыхъ, не обращая внимание на свидътельство наблюденій, можно бы было заключать къ следствіямъ" 1). И Вундтъ, кажется, не считаетъ такого положенія дёла невозможнымъ. Допустимъ однако, что желаніе Вундта исполнилось: чтожъ тогда, будеть ли ясно показано этимъ, что законъ причинности--- это лишь къ опыту прилагаемый законъ основанія? Едва ли это такъ. Очевидно, что и въ такомъ случат понятія "причина" и "основаніе" (разумтется, познанія), "дъйствіе" и "слъдствіе" не объединились бы. Отношеніе между законами осталось бы отношениемъ полнаго соотвътствия и гар-

<sup>1)</sup> Logik, B. I, 548.

моніи, но не тожества, поскольку они продолжали бы противополагаться другь другу, какъ законъ познанія закону бытія (или лучше, быванія); отношеніе ихъ было бы точно такое же, какое полагается нами между нашимъ представленіемъ и соотвѣтствующимъ ему объектомъ: не причина служила бы основаніемъ извѣстныхъ слѣдствій, а мысль о причинѣ, и наоборотъ дѣйствіе, о которомъ бы дѣлалось заключеніе отъ его причины, считалось бы результатомъ ея, какъ объективно, а не въ нашемъ только мысленномъ воспроизведеніи данной.

Вообще объединение двухъ названныхъ законовъ, или поставленіе ихъ въ связь болье тьсную, чьмъ какую указываеть между ними Зигвартъ, невозможно до техъ поръ, пока мы будемъ искать ихъ объединяющаго начала въ матеріалъ, дающемъ содержание этимъ законамъ, и въ условіяхъ ихъ действительнаго приложенія 1). Но зато положеніе дёла тотчась же измѣняется къ лучшему, какъ только мы обратимъ вниманіе на общія условія существованія этихъ законовъ-не на объекты ихъ, на которые простирается ихъ приложимость, а на субъектъ, которому они принадлежатъ, какъ требованія 2). Здёсь прежде всего устраняется та, мёшающая ихъ объединенію, съ перваго взгляда непереходимая, преграда, которую ставить между ними ихъ различие въ сферахъ приложимости, т. е., устраняется взглядъ на нихъ, какъ на законы двухъ противостоящихъ другъ другу областей-познанія и существованія. На самомъ деле. Здесь мы заметимъ, что законъ причинности, разсматриваемый, какъ таковой, т. е., именно какъ законъ или требованіе, а не какъ общая схема извъстнаго фактическаго матеріала или обобщенное отвлеченіе отъ него, имфеть своимъ субъектомъ не бытіе внёшнее, а само наше мышленіе: что всякое происхождение необходимо должно имъть свою причину-то есть прежде всего постулять нашей мысли, который она предъявляеть всякому происходящему существованію и ко-



<sup>1)</sup> Поэтому-то Вундъ, стоящій на этой точкѣ зрѣнія, долженъ быль признать объединеніе двукъ законовъ дѣломъ будущаго.

<sup>2)</sup> На эту почву ставить вопрось Шопенгауэрь, по онь не доводить до конца предпринятое имъ объединение законовь и они больше у него объединяются названиемь, чёмъ какимъ нибудь действительнымъ принципомъ, какъ онъ и самъпочти сознается (О четверномъ корнё, 155).

торый находить действительно осуществленнымь въ міре объектовъ. Итакъ оба наши закона суть законы мышленія 1) съ тъмъ однако различіемъ, что одинъ изъ нихъ мысль предписываетъ сама себъ, какъ познавательному процессу, а другойвсякому вообще существованію, поскольку оно происходить или измѣниется (что въ сущности совершенно все равно). Теперь уже конечно легче найти отношение между законами, чёми въ томъ случат, если бы они принадлежали двумъ различнымъ субъектамъ. Но прежде чъмъ назвать уже очевидно и теперь напрашивающійся терминъ, которымъ нужно обозначить это отношеніе, мы считаемъ долгомъ выставить на видъ его главныя условія. Очевидно, условіемъ для объединенія и сближенія понятій должно служить единство и сходство признаковъ, какіе въ данномъ случат мы имтемъ, -- признаковъ, которые бы подавали поводъ или основание для сближения двухъ законовъ? Это, очевидно, самые общіе и вмістів съ тімь главные признаки законовъ, выражающіе самое существо ихъ требованій: оба они для своего осуществленія требують: 1) множественности послідовательныхъ моментовъ и 2) такой связи между ними, которая бы устанавливала необходимость этой последовательности, устраняя изъ нея случайность и произволъ. Оба закона, значить, вносять необходимую связь въ последовательное и множественное. Эта связь въ обоихъ случаяхъ можетъ быть мыслима нами въ общемъ видъ, какъ связь двухъ простыхъ сужденій, составляющих суждение условное. Въ такомъ случав очевиднымъ уже становится, что изъ двухъ этихъ законовъ первенствующая роль принадлежить закону основанія 2), но однако такимъ образомъ, что законъ причинности долженъ быть признанъ не "приложеніемъ" только закона основанія къ опыту, какъ неточно по нашему мненію выражается Вундть 3), а его объективаціей; отсюда и отношеніе между ними не есть видъ ча-

<sup>1)</sup> Вундтъ, котораго взгляда мы коснулись выше, самъ не разъ высказываетъ эту мысль, но только въ данномъ случать, т. е., при разсмотртніи отношенія между законами, онъ не ставить ее на видъ, какъ бы это по нашему митнію случавло сделать.

<sup>2)</sup> Это видно еще и изъ того, что законъ основанія есть ближайшій къ законодателю, которымъ является мышленіе.

<sup>3)</sup> Logik, B. 1, 549.

стнаго тожества (т. е., законъ причинности не включается въ законъ основанія, какъ его часть), а отношеніе родоваго единства и видоваго различія, вытекающаго изъ сферъ ихъ приложимости. На самомъ дълъ, это различие въ концъ концовъ сводится къ одному - къ различію въ характеръ необходимости, налагаемой темъ и другимъ закономъ. Такъ какъ, по занному уже, законъ основанія мысль ставить самой то, поскольку она есть деятельность, принадлежащая бодному субъекту и неотделимая отъ него, и необходимость, налагаемая этимъ закономъ, есть внутренняя, а не вибшняя; а поскольку, далъе, внутренняя необходимость нами можетъ и должна быть мыслима, лишь какъ свыше или apriori данная разумность свободы. то и необходимость закона основанія есть не что иное, какъ непосредственно въ немъ усматриваемая разумность или истинность. И такъ какъ, съ другой стороны, законъ причинности мысль ставить бытію, то, поскольку последнее мыслится нами отдълившимся отъ свободнаго субъекта или даже, по крайней мъръ, на первый взглядъ, совершенно не имъющаго съ нимъ связи, и независимо отъ него даннымъ, и необходимость здёсь является для мысли необходимостью внешнею: это есть разумность, выступившая изъ своей собственной сферы 1) (сферы познанія) и потому отлившаяся невозвратно въ неизмінную форму, --форму отвив положенной всецьлой предопредвленности. Отсюда и механическая необходимость внёшняго міра для всякаго неповерхностнаго взгляда есть вовнъ реализовавшаяся разумность или Божественная логика, отлившаяся въ безконечные рядъ вит Божественной мысли положенныхъ посылокъ и заключеній; а для тёхъ, кто этого не видитъ, разумность міра есть лишь слібпая необходимость, неизвістно откуда проистекшая, и съ неодолимою силою реализующая въ фактахъ тотъ самый законъ, который въ мір'в нашей мысли сознается, какъ законъ разума и свободы.



<sup>1)</sup> Мы не говоримъ здѣсь о томъ, откула и почему происходитъ такая реализація разумности (очевидно, она возможно лишь подъ условіемъ соединенія съ извѣстнымъ актомъ воли), потому что наша рѣчь о законѣ причинности самомъ въ оебѣ, о его непосредственномъ смыслѣ, а не объ источникѣ причинности и средствахъ ея реализацій, до которыхъ можно доходить путемъ умозаключеній.

Сравнивая законъ достаточнаго основанія съ другими логическими законами, мы замъчаетъ между ними одно различіе, которое стоить въ близкомъ отношении къ разсматриваемому нами вопросу. Именно: тв три закона суть законы не только мышленія, а и бытія, т. е., они въ себъ непосредственно заключають и свою объективацію, какъ неотделимую оть нихъ ихъ сторону. Что мысль должна быть всегда сама собой-это такъ же върно, какъ и то, что всякій предметь должень быть самъ себъ равенъ; прстиворъчій не должно быть не только въ мысли, а и въ бытін; что изъ двухъ взаимно другъ друга отрицающихъ возможностей 1) одна должна быть, а другая не быть --- это правило относительно нашей мысли должно имъть такую же силу, какъ и относительно бытія. Но по отношенію къ закону основанія этого какъ будто не замічается съ перваго раза, а между тъмъ и онъ имъетъ, какъ мы уже знаемъ теперь, свою объективированную сторону-законъ причинности. Это зависить, какъ намъ кажется, вотъ отчего. Ближайшее приложеніе первыхъ трехъ законовъ простирается на отдільные элементы мысли, послёдній же законъ управляеть ихъ связью; въ первомъ случат мышленіе и бытіе не противостоять еще другъ другу въ видъ противоположныхъ и специфически-различныхъ сферъ 2), а потому и разсматриваемые заковы не раздѣляются на виды, соотвётствующіе областямъ ихъ примёненія, а имёють лишь по двъ обыкновенно даже не различаемыхъ стороны; во второмъ случав мышленіе и бытіе противостоять другь другу, какъ области-субъективная (т. е., неразрывно связанная съ субъектомъ) и объективная, т. е., область свободы и предопредъленной необходимости: поскольку субъектъ здъсь есть начало дъятельное, вносящее связь въ страдательный, отвив данный матеріалъ. Сообразно съ этимъ и законъ основанія, понимаемый въ общемъ смысль, въ смысль закона разумности, необхо-



<sup>1)</sup> Напр., что известный видимый мною предметь должень быть независимо отъ моей мысли или столомъ или не столомъ, это также верно, кака и то, что я на одинъ и тотъ же вопросъ долженъ отвечать или да, или нетъ.

<sup>2)</sup> Мысль, не признанная въ качестве истены (а таковою она можеть быть признана лишь подъ условіемъ связи съ другими мыслями по закону основанія), есть актъ бытія, а не познанія въ собственномъ смысле (если не называть познаніемъ одну только сознаваемость).

димости и синтеза, является въ двухъ видахъ, поскольку требуемая имъ разумность является въ одной сферт какъ чисто субъективная (т. е., отъ субъекта неотдълимая), а во второмъкакъ объективировавшаяся, воплотившаяся въ реальныя, неизмънныя формы. Поэтому-то законъ достаточнаго основанія и законъ причинности должны быть разсматриваемы какъ двъ стороны одного и того же закона, но настолько обособившіяся вслъдствіе различія въ сферахъ приложимости, что ихъ никоимъ образомъ нельзя сливать въ одно, а нужно считать различными видами этого закона.

Н. Городенскій.

# ЛИСТОКЪ

для

# Харьновсной Епархіи

ЦРИ

ВОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКОМЪ ЖУРНАЛЪ

"В ЂРА и РАЗУМЪ".



TOME III.

ХАРЬКОВЪ. Типографія Губернскаго Правленія. 1899.

# **УКАЗАТЕЛЬ**

статей, содержащихся въ "Листкъ для Харьковской епархіи "при богословско философскомъ журналъ "Въра и Разумъ" за 1899 годъ.

#### А. Высочайшія Манифесты:

Отъ 14-го Іюня, о благополучномъ разрѣшеній отъ бремени ГОСУДАРЫНИ ИМПЕРАТРИЦЫ АЛЕКСАНДРЫ ӨЕОДОРОВНЫ рожденіемъ Дочери, нареченной МАРІЕЙ (стр. 287—288).

Отъ 28-го Іюня, о кончинѣ въ Абасъ-Туманѣ НАСЛЪДНИКА ЦЕСАРЕВИЧА И ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ ГЕОРГІЯ АЛЕКСАНД-РОВИЧА (стр. 319).

#### В. Высочайшія повельнія.

Объ установленіи въ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ трехлітняго курса обученія, вмісто двухлітняго (стр. 51—52). О Высочайшемъ утвержденіи въ 30-й день мая, Всеподданнійшаго доклада Святійшаго Супода о бытів викарію Харьковской епархів, преосвященному Сумскому Петру, епископомъ Смоленскимъ и Дорогобужскимъ (стр. 288). О Высочайшемъ утвержденіи во 2-й день Іюля, Всеподданнійшаго доклада Святійшаго Сунода о бытів ректору Литовской духовной семинарів Архимандриту Иннокентію епископомъ Сумскимъ, викаріемъ Харьковской епархів, съ тімъ, чтобы нареченіе в посвященіе его въ епископскій санъ проняведено было въ городії С.-Петербургії (стр. 349).

#### В. Опредъленія Святайшаго Сунода.

Отъ 13—15 января 1899 года за № 78, о совершеній въ текущемъ году поминовенія въ Бозѣ почившихъ Государей Императоровъ Александра II и Александра III въ субботу сырной седмицы, 27 февраля (стр. 52). Отъ 5—16 февраля за № 461, о постановъвъ на станціяхъ желѣзныхъ дорогъ кіотовъ съ иконами, а равно и кружевъ для сбора пожертвованій (стр. 101—102). О награжденій лицъ духовнаго званія (стр. 232—233). Отъ 7-го іголя 1899 года за № 2534, о новой формѣ возношенія при богослуженів Высочайщихъ Именъ Августѣйшей Фамиліп (стр. 349—350). Отъ 2—7 овтября 1899 года за № 226, о празднованій дня Рожденія и Тезоименитства Государя Наслъдниба и Великаго Князя Миханила Александровича (стр. 557—558). По возбужденному Правленіемъ одной изъ духовныхъ семинарій вопросу относительно предѣльнаго возраста, установленнаго для поступающихъ въ 1-й классъ духовныхъ семинарій (стр. 616).

#### Г. Епархіальныя навіщенія.

О назначеніяхъ, опредѣленіяхъ на должности, увольненіяхъ отъ должности, награжденіяхъ, о вакантныхъ мѣстахъ и пр. (стр. 14, 37, 67, 86, 117, 150, 167, 220, 243, 258, 368, 400, 423, 444, 479, 503, 543, 575, 601, 622, 645).

#### Д. Сивсь.

- Именной Высочайшій Указъ Правительствующему Сенату (стр. 349).
  - Указъ Святъйшему Правительствующему Суноду (стр. 557).
  - Телеграмма Государя Императора о. Іоанну Сергіеву (стр. 379).
  - Высочайшій приказъ (стр. 585).
  - Высочайшія награды (стр. 1, 52, 75, 161, 231, 257, 585,615,641).
  - Высочайшая отмътка (стр. 51, 75, 101, 615).
  - Восемь поученій о Миссіонерскомъ ділів (стр. 1-6, 1-18).
  - Возванія (стр. 1-2, 1-2, 3-4, 35-37).
  - Отчеть о літнихь педагогическихь курсахь для учителей

- второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году (стр. 1—6, 23,—30, 53,—64, 76—81).
- Отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за 18<sup>98</sup>/99 учебный годь (стр. 6—14, 30—35, 64—67, 81—86, 112—117, 140—150).
  - Отъ редакцін журнала "В'тра и Разумъ" (стр. 1).
  - Отъ Псковскаго Губернскаго Предводителя Дворянства (стр. 2).
- Отъ Высочайше утвержденнаго Комитета по сооруженію православнаго соборнаго храма въ Варшавѣ (стр. 102).
- Отчеть о лётнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году (стр. 103—112, 133—140).
- Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшемъ Сунодь (стр. 131—132).
- Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи (стр. 132, 310—311, 398—399, 478, 560).
- Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Совъта по миссіонерскимъ дъламъ (стр. 1—4).
- Съёздъ Наблюдателей церковныхъ школъ Харьковской епархін (стр. 1-16, 17-30, 31-44).
- Отчеть о состоящей при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищь образцовой одновлассной церковно-приходской школь за  $18^{97}/98$  учебный годъ (стр. 161-166).
- Оть Совета Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища (стр. 166, 219—220).
  - Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Попечительства (стр. 1—2).
- Отъ Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Сунодъ (стр. 185—186, 485—486).
  - Отъ Министерства Финансовъ (стр. 186).
- Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковноприходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189<sup>7</sup>/s учеб. годъ (стр. 207—219, 288—293, 319—329, 349—363, 486—499, 530—536, 567—575, 592—597).
  - Отъ Игуменія Хорошевскаго монастыря (стр. 220).

- Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища (стр. 233—234).
- Отчеть о приходів, расходів и остатків сумми эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархів за 1898 годь (четвертый годь со времени открытія кассы) (стр. 234—243).
  - Оть Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совета (стр. 258).
- Отъ Епархіальнаго Наблюдателя церковно-приходскихъ школь (стр. 258).
- Списокъ воспитанницъ пригот., 1-хъ, 2-хъ, 3-хъ 4-хъ и 5-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составленный послѣ годичныхъ испытаній за  $18^{98}/_{99}$  учебный годъ (стр. 294-304).
- Дѣла, подлежащія обсужденію Съѣзда Епархіальнаго духовенства, бывшаго 18-го августа н. г., по Харьковскому Епархіальному Женскому Училищу (стр. 305).
- Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи, составленный послів годичныхъ испытаній за 18<sup>98</sup>/м учебный годъ (стр. 305—310).
- Росписаніе пріемныхъ экзаменовъ и переэкзаменовокъ въ Харьковской Духовной Семинаріи въ августъ 1899 года (стр. 311).
- Отъ Виленскаго, Ковенскаго и Гродненскаго Генералъ-Губернатора (стр. 1—2).
- Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго Училища, составленный Правленіемъ училища послів годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ маїт и іюнів мівсицахъ 1899 года и утвержденный Его Высокопреосвященствомъ 18 іюня с. г. (стр. 329—333).
  - Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища (стр. 333).
- Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго духовнаго училища за 1898/9 учебный годъ (стр. 334—337).
  - Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища (стр. 337—338).
- Разрядный списовъ воспитанниковъ Купянскаго Духовнаго Училища за 1898/я учебный годъ (стр. 338—341).
- Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища (стр. 341—342).
- Отчеть Комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ, въ южной Болгаріи, для въчнаго поминове-

нія вонновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ, по 31 декабря 1898 г. (стр. 342—343).

- Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковской Духовной Семинарів, за 1899 годъ (стр. 363—368).
- Списокъ лицъ, служащихъ въ Харьковскомъ Духовномъ училищъ, съ краткими біографическими свъдъніями о каждомъ изъ нихъ (стр. 379—380).
  - Оть Сумскаго духовнаго училища (стр. 380-381).
- Наличный составъ лицъ, служащихъ въ Купанскомъ духовномъ училищъ, съ краткими біографическими свъдъніями о каждомъ изъ нихъ за 1899 годъ (стр. 381—384).
- Свёдёнія о служебномъ составё лицъ, служащихъ въ Харьжовскомъ Епархіальномъ женскомъ училищё (стр. 384—391).
- Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской в Таврической епархіи (стр. 391—398, 409—421, 433—444, 466—478).
  - Отъ Московской Синодальний Типографіи (стр. 399-400).
- Въдомость церковнаго кружечнаго сбора въ пользу нуждающихся Славянъ, полученнаго СПБ. Славянскимъ Обществомъ въ течение 1898 года (стр. 421—422).
- Журналы Харьковскаго XVII Епархіальнаго Съёзда духовенства (стр. 457—466).
- Журналы Съёзда духовенства Харьковскаго Училищнаго Округа за 1899 г. (стр. 500—503).
- Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній (стр. 519—529, 560—567, 586—592, 617—622).
- Журналы Съёзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 21 сентября 1899 года (стр. 536—540).
- Журналъ Съёзда духовенства Купянскаю училищнаю округа, бывшаго 1-го сентября 1899 года (стр. 540—543).
- Правила объ устройствѣ народныхъ библіотекъ Духовнаго Вѣдомства (стр. 558—560).
- Росписаніе очереднаго пропов'єданія слова Божія протоіереямъ и священникамъ города Харькова и подгороднихъ селеній въ теченіе 1900 года (стр. 597—601).

— Правила для образцовой учебной пасъки съ курсами для сельскихъ учителей и практикантовъ (стр. 642—645).

#### Е. Известія и заметки.

(Изъ мъствой хроники и извлеченія изъ періодическихъ органовъ печати).

Именные Высочайшіе Указы. — Дізтельность церковных братствъ. Братство законоучителей. - Къ вопросу объ улучшения быта духовенства. - Церковныя школы въ Сибири. - Добрые плоды церковныхъ школъ. - Заботы о матеріальномъ обезпеченів учителей церковныхъ школъ. -- Успъхи православія. -- Сооруженіе новыхъ церввей (стр. 15-22). Католическая пропаганда на Востовъ.-Стреиленіе индусовъ въ православію. - Новая севта въ С.-Америвъ. -Къ вопросу о штундизмв. Заботы епархіальной власти объ улучшеній приходской жизни.—Двятельность Виленскаго братства.— Участіе членовъ причта въ обученій дітей прихожанъ. —О мізрахъ въ упорядочению продажи церковныхъ восковыхъ свъчъ.--Попечительство о слепыхъ (стр. 38-50). Высочайщая милость голодающимъ. — Дъятельность съъздовъ духовенства. — Статистическія дан. ныя объ образовательномъ цензв духовенства. - Новое православное братство. - Достойная вниманія дівтельность приходскаго братства. - Общество распространенія религіозно-правственнаго просвъщенія. - Пранославныя училища въ прибалтійскомъ крав. -Чрезвычайный сеймъ представителей финскаго народа (стр. 68-74). Събздъ духовенства въ Привислянскомъ крав. - Епархіальная библіотека въ г. Вяткъ. - Одно изъ средствъ въ матеріальному обезпеченію вдовъ п сиротъ духовенства. - Успахи миссіонерскаго дала среди впородцевъ. - Московское Кирилло-Меоодіевское ство. - Къ вопросу о церковномъ винъ. - Пчеловодная выставка въ Москвъ.-Распоряжение Министерства Финансовъ.-Кончина президента французской республики и избрание новаго президента. -Некрологъ (стр. 87-99). Болезнь паны Льва XIII.-Новый православный храмъ въ Южной Америкъ.-Конференція по вопросу о всеобщемъ мірв. - Заботы о призрвній престарвлыхъ свищеннослужителей. -- Похоронная касса духовенства въ Симбирской спархін. — Тажелое положеніе духовенства въ голодающихъ епархіяхъ. — Достойный примъръ подражанія борьбы съ суевъріемъ. — Мъры къ поднятію народной нравственности (стр. 118—129). Церковно-при-

ходскія поцечительства. -- Кирилло-Месодієвское братство въ Оренбургской енархіи. - Эмеритальныя кассы для учителей церковноприходскихъ шволъ.-Просвътительная двятельность второ-власныхъ церковно-приходскихъ шволъ. -- Средства къ сохраненію добраго вліянія церковно-приходскихъ школъ на бывшихъ питомцевъ. Общее говение учащихся. - Количество церковно-приходскихъ школъ (стр. 151-160). Положение русскихъ уніатовъ въ Америкъ. - Русская церковь въ Нью-Іоркъ. - Переходъ 1600 сербовъ католиковъ въ православіе. — Освященіе Софійскаго собора въ Гродив. -- Двительность благотворительных учрежденій. -- Красный кресть въ 1898 году. - Необходимость пастырскаго наблюденія за отправляющемися на отхожіе промыслы.-О хожденів по церкви съ кружкой во время Богослуженія.—Вниманію сельскихъ матушекъ. - Вредъ пьянства. - Общеполезныя свёдёнія (стр. 167-184). Православное торжество въ Вѣнѣ.-Могилевское Богоявленское братство. - Годичное собраніе Харьковскаго отділенія миссіонерскаго общества. - Перенесеніе Озерянской иконы Божіей Матери въ Куряжскій монастырь. -- Къ вопросу о пініи и чтеніи въ церквахъ. - Заботы о предупрежденія продажи церковныхъ свічей частными заводами.--Мфры противъ пожаровъ.--Церковно-преольныя лътописи. - Добавочные оклады учетелямъ церковно-приходскихъ школъ. - Домъ трудолюбія при женскомъ монастыръ. -- Літніе дітскіе пріюты. Вопрось о введеній въ Россій сберегательных карточевъ (стр. 187-206). Положение церковнаго и школьнаго строительства въ разонъ Сибирской жельзной дороги.-- Дъятельность епархівльных братствь. - Устройство миссіонерских вружковь. -Единовирческія церкви. — И конописныя школы (стр. 221-230). Цервовныя братства, какъ средство въ возвышенію религіозно-нравственной жизни.-Ограничение торговли въ праздничные дни.-Открытіе въ Курскъ отдъленія православнаго мессіонерскаго общества. — Съвздъ наблюдателей церковно-приходскихъ школъ въ Москвъ.-Летніе курсы при второклассныхъ школахъ.-Школьное образование въ Туркестинской епархии.-- Паломинчество воспитаннивовъ Тифлисской семинаріи.-Одинъ изъ способовъ обезпеченія вдовъ и сироть дуковенства. — Помощь нуждающимся крестьянамъ.-- Примъръ достойный подражанія.-- Христіанство въ тав. -- Мириан конференція въ Гаагв (стр. 244-256). менное состояніе церковно-общественной жизни въ Греціи.--Церковное торжество въ Псковъ. Предстоявшіе 100-льтніе юбилен

Калужской и Пензенской епархій. — "Отпусты"въ Подольской епархів. - Двятельность съвздовъ духовенства. - Народно-образовательная дъятельность духовнаго въдомства. - Одвиъ изъ способовъ распространенія книгь въ народь. — О вивклассномъ чтеніи учащихся. — Годичное собрание православнаго миссионерскаго общества въ Москвв. - Двительность астраханского миссіонерского комитета. - Присоединеніе въ православію католического ксендза.—Новая секта.—Заботы о благоустройствъ сельскихъ кладбищъ. — Сенатское распораже ніе объ узаконенія дітей раскольниковъ. — Археологическій съйздъ въ Кіевъ. - Всероссійская выставка пчеловодства. - Санитарные курсы при монастыряхъ. – Кассы взаимопомощи. – Ссуды на постройку зданій для библіотекъ и читаленъ.-Разъясненіе относительно паспортныхъ княжевъ. - Новыя правила о переводать денегь по почтв. - Общеполезныя сведенія (стр. 259-285). Празднованіе Патадесятивцы въ Леснянскомъ монастыре. - Присоединение въ православію штундистовъ. - Книгоноши сектавтских общинъ. - Церковныя библіотеки для прихожанъ. - Вратство законоучителей. - Церковно-приходскія попечительства.—Влінніе спиртныхъ напитковъ ва здоровье и нравственность. - Некрологъ (стр. 312-318). Память Его Императорскаго Высочества Наследника Цасаревича Георги Александровеча. —О народныхъ чтеніяхъ. —Забытыя сокровеща. — Памятники церковной старины (стр. 343-348).—Наследникь Це саревичъ Великій Князь Михаилъ Александровичъ. — Правительственное сообщение о Гаагской конференции.-- Церковь и государство въ Италіп. - Французское духовенство. - Вопросъ о кажденів въ англиканской церкви. - Успёхи православія въ Америкъ. - Распространеніе православія среди несторіанъ.—Вліяніе православнаго богослуженія на раскольниковъ. - Д'вятельность сестеръ излосердія.—Крупное пожертвованіе (стр. 369-378). Результаты гаагской конференців. -- Папскія притязанія на свётскую власть. --Третейскій судь в духовенство. - Армяно-католическая церковь (стр. 401-407). Миссіонерство среди инородцевъ. - Дъятельность церковно-приходскихъ попечительствъ. - Общество хоругвеносцевъ. -Общество вспомоществованія церковно-приходскить школамъ. Наблюдение за преподаваниемъ Закона Вожия въ народныхъ школахъ. - Марыкъ матеріаль ному обезпеченію духовенства. - Добрый обычай. - Церковное торжество въ Твери. - Поломничество въ Россіи (стр. 423 --- 432). Религіозное состояніе современной Индів. -- Русская православная миссія въ Персіи.-Инородческія церковно-приходскія шеолы.—Вліяніе церковно-приходской школы на раскольи сектантовъ. -- Участіе н и вовъ **УЧЕННКОВЪ** церковно-приходчтенін и пінін за богослуженіемъ.-- Цершколъ въ ковно-школьныя братства. — Епархіальныя бябліотекв. — Уличныя библіотеки. -- Обученіе иконописанію въ духовныхъ семинаріяхъ. — Одна взъ мітръ въ матеріальному обезпеченію духовенства (стр. 445-456). Религіозность сиро-халдейцевъ.-- Православный храмъ въ Гамбургв. -- Кочевыя киргизскія школы. -- Предположенія Оренбургскаго миссіонерскаго комитета. — Заботы о религіознонравственномъ воспитанів подрастающаго поколінія, - Реформа свётской средней школы (стр. 479-483). Перенесеніе чудотворной Озерянской иконы Божіей Матери изъ Куряжскаго монастыря въ Харьковскій Покровскій монастырь. -- 600-летіе со дня кончины ісв. Осодора, Ярославскаго чудотворца.-- Перковно-приходскія братства въ сельскихъ приходахъ. Одна изъ мёръ въ бдагоустройству церковно-приходской жизни. - Значеніе приходскаго храма. - Вивбогослужебныя чтенія и собесвдованія. - Сельско-хозяйственныя, ремесленныя и рукодыльныя занятія въ церковно-приходскихъ школахъ. -- Предстоящіе юбилен епархій. -- Торжество въ г. Сумахъ. - Завладва новаго зданія судебныхъ установленій въ г. Харьковъ.-Число религій, существующихъ на земномъ шаръ.-Общеполезныя свёдёнія (стр. 504-517). Предстоящій юбилей Высокопреосвященивнияго Іоанникія, Митрополита Кіевскаго. — Посвщение Высокопреосвящениватимъ Іоанивсіемъ города Харьковъ. - Юбилейное торжество. - Проектъ новаго узаконенія (стр. 544-555). Новый православный храмъ за границей.-250-льтіе Казанской иконы Божіей Матери.—Некрологь (стр. 576-583). Празднованіе юбилен Высокопреосвященнъйшаго Митрополита Кіевскаго Іоанникія.—Съёздъ деятелей по инородческому просвещенію. - Дівательность съйздовъ духовенства. - Орловское Петро-Павловское братство. - Протојерей о. Іоаннъ Кронштадтскій по отзывамъ иностранцевъ. - Замъчательный образъ. - Открытіе Восточнаго Института.-Полезное нововведение въ крестьянскомъ быту. -- Южно-Африканская война. -- Общеполезныя свёдёнія (стр. 601-613). Движеніе на запад'я въ освобожденію отъ духовнаго владычества Рима. -- Отношеніе въ церкви во Франціи. -- Новый православный храмъ въ Финляндін. -- Архипастырскія распоряженія. -- Миссіонерскій съвздъ въ Свибирскь. -- Миссіонерскій комитеть въ Исковъ. Дентельность Свято-Тронцкаго братства. - Новая женская община.—Причтовыя постройки на церковной земль.— Къ вопросу о преобразованіи календаря.—Празднованіе въ Россів новыхъ стольтій въ прежнее время.—Русскій Красный Кресть въ Южной Африкъ.—Общенолезныя свъдынія (стр. 624—640). Сооруженіе новыхъ храмовъ.—Отрадное извыстіе для духовенства.— Дъятельность сестеръ милосердія.—Борьба съ нищенствомъ (стр. 646—649).

# ЛИСТОКЪ

REA

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

हर्केटी 15 Января ಈ № 1. 🐕 1899 года.

Содержаніе. Высочайтія награды.—Отчеть о літнихь педагогическихь курсахь для учителей второклассныхь церковно-приходскихь школь, учрежденныхь въ г. Харькові въ 1898 г.—Отчеть о состоянін Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямь за 1897/98 учебный годъ.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святьйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 3-й день декабря, на сопричисленіе за 50-ти-льтнюю службу протоіерея Архангело-Михайловской церкви, города Харькова, Іоанна Өедорова, къ ордену св. Владиміра 4-й степени; діаконовъ церквей: Николаевской въ слободъ Тернахъ, Купянскаго уъзда, Василія Царевскаго, и Петропавловской въ слободъ Петропавловсь, Старобъльскаго уъзда, Іакова Раздольскаго, — къ ордену св. Анны 3-й степени.

Отчеть о летнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году.

#### І. Открытіе курсовъ.

По опредъленію Св. Синода отъ 17/29 марта 1898 г. № 105 предположено было учредить въ г. Харьковъ лътомъ 1898 года педагогическіе вурсы для учителей второклассныхъ школь уже открытыхъ, и кандидатовъ на сію должность во вновь открываемыя второклассныя школы для губерній: Владикавказской, Воронежской, Донской, Орловской, Пензенской, Ставропольской, Сухумской, Таврической, Тамбовской и Харьковской. Курсы должны были продолжаться въ теченій шести недъль, — съ 25 іюня по 6

августа. Согласно съ этимъ опредъленіемъ Св. Синода, 25 івови 1898 года, по благословенію Высокопреосвященні вішаго Амвросія Архіепископа Харьковскаго, и последовало открытіе курсовъ прв Харьковской Духовной Семинаріи. Въ 12 часовъ дня, въ присутствін членовъ Епархіальнаго Училищнаго Сопета, членовъ распорядительной коммиссіи, лекторовъ, нікоторыхъ убзяныхъ наблюдателей и благочинныхъ епархіи и всёхъ явившихся на учителей, Ректоромъ Семинаріи протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, въ сослужении протојереевъ и свищенниковъ Епархіальнаго Училищнаго Совета и наблюдателей, совершено было Господу Богу молебное пеніе предъ началомъ ученія. На молебив пель хорь курсистовь подъ управлениемь учителя пенія Епархіальнаго женскаго училища свищенника Іоанна Петровскаго. По окончаніи молебна, всв присутствовавшіе на немъ перешли въ Семинарскій актовый заль, обращенный въ аудиторію, и здісьпослѣ краткаго привѣтствія, обращеннаго къ учителямъ со стороны Ректора Семинарів, в выясненія виж значенія второклассныхъ школь и педагогическихъ курсовъ, для слушанія которыхъ они собрались, курсы объявлены были открытыми.

## ІІ. Управленіе курсами.

На основаніи § 5 правиль на устройство курсовь для учителей второклассныхь школь, Харьковскимъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совѣтомъ въ засѣданіи 30 апрѣля избрана была распорядительная коммиссія, утвержденная резолюцією Его Высокопреосвященства Высокопреосвященьѣйшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, отъ 8 мая. Въ составъ коммиссіи вошли слѣдующія лица: Предсѣдатель Епархіальнаго Училищнаго Совѣта Ректоръ семинаріи протоіерей Іоаннъ Знаменскій, въ качествѣ инспектора курсовъ, членъ п дѣлопровзводитель Училищнаго Совѣта, преподаватель семинаріи Семенъ Өоменко, въ качествѣ смотрителя курсовъ, и экономъ семинаріи А. Енько экономомъ курсовъ. Сверхъ того, по распоряженію Его Высокопреосвященства, въ составъ распорядительной коммиссіи включенъ былъ и епархіальный наблюдатель В. Давыденко.

## III. Составъ лекторовъ.

Для чтеній лекцій на педагогическихъ курсахъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совѣтомъ приглашены были слѣдующія лица:

1) По Закону Божію профессоръ богословія Харьковскаго Университета, магистръ богословія, протсіерей Тимовей Буткевичъ.

- 2) По церковному пѣнію съ младшей группой курсистовъ занимался учитель пѣнія при Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищѣ, священникъ Іоаннъ Петровскій, получившій права учителя пѣнія по экзамену при С.-Петербургской придворной капеллѣ; съ старшей группой велъ занятія по церковному пѣнію учитель пѣнія при Харьковской Семинаріи Н. Ковинъ, окончившій курсъ Московскаго Синодальнаго пѣвческаго училища.
- 3. По педагогивъ съ методивой русскаго языка съ церковнославянскимъ—преподаватель педагогиви при Харьковской Духовной семинаріи и руководитель образцовой школы, магистръ богословія, Н. Страховъ. Кромъ занятій при семинаріи преподаетъ педагогику и руководить практическими занятіями въ педагогическомъ классъ 2-хъ женскихъ гимназій и Епархіальномъ женскомъ училищъ.
- 4. По физикъ и геометрическому черченію—преподаватель математики и физики въ Духовной семинаріи, кандидатъ университета, И. Кудревичъ. Кромъ семинаріи преподавалъ методику ариометики и руководилъ практическими занятіями въ педагогическомъ классъ въ женской гимназіи.
- 5. По методивъ географіи и исторіи—преподаватель исторіи въ Духовной семинаріи, кандидатъ богословія, І. Корнѣенко; преподаетъ географію и исторію въ женской гимназіи.
- 6. По школьной гигіент въ связи съ анатоміей и физіологіей человъческаго тъла—докторъ медицины Яковъ Труговскій.
- 7. По пчеловодству—преподаватель пчеловодства въ Харьковскомъ Земледъльческомъ училищъ, Сергъй Ляпидевскій.
- 8. Руководителемъ по столярному и товарному мастерству былъ приглашенъ бывшій преподаватель столярнаго мастерства въ Харьвовскомъ ремесленномъ училищі, Адріанъ Енько.
- 9. По переплетному мастерству руководилъ курсистовъ, занимавшихся этимъ мастерствомъ, переплетчикъ Шепелевъ.
- 10. Кройкъ обучала учительницъ, бывшихъ въ числъ слушательницъ курсовъ, учительница кройки Е. Рейнфельдъ.
- 11. Игръ на сврипкъ, фортеніано и фистармоніи обучалъ желающихъ учитель пънія Николай Ковинъ.

## IV. Составъ слушателей курсовъ.

На основаніи опред'єленія Св. Синода отъ 17—19 марта для слушанія педагогическихъ курсовъ въ г. Харьков вызваны были учители второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ и кандидаты на эту должность изъ вышеноименованныхъ 10-ти епархій в следующемъ количестве: 1) из Владикавказской — явились 3 учителя и 2 учительницы: Вишневскій Петръ, Грузиненко Димитрід, Дзіовъ Алексъй, Лаврова Ольга и Синьковская Анна. 2) Изт Воронежской епархіи по назначенію Воронежскаго Епархіальнаго Учь лищнаго Совъта явились 10 учителей и 10 учительницъ: Боловитиновъ Гавріилъ, Бондаренко Михаплъ, Васильевъ Алексії. Игнатовъ Митрофанъ, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Прохоровъ Владиміръ, Скрынченко Николай, Яковлевъ Михаилъ, Богатырева Клавдія, Верижская Марія, Глаголев Дарія, Дамаскина Марія, Дробовская Александра, Зайцева Валевтина, Кременецкая Серафима, Русинова Антонина, Склобовская Антонина и Стефановская Параскева. 3) Изъ Донской епархін по назначенію Донского Епархіальнаго Училищнаго Совета явились следующіе 9 учителей и 5 учительниць: Вальневъ Николай, Добрынипъ Петръ, Жоголевъ Иванъ, Ивліевъ Иванъ, Клавсуцъ Ивань, Михайловъ Аристархъ, Писаревъ Иванъ, Поповъ Миханлъ, Преврасновъ Семенъ, Григорьева Екатерина, Дикарева Антонина, Ло бачева Марія, Попова Марія и Шевцова Серафима. 4) Изт Орловской епархіи по назначенію Орловскаго Епархіальнаго Училишнаго Совъта явились 10 учителей: Бородулинъ Алексви, Дизертивскій Сергьй, Инановъ Сергьй, Ивановъ Өедоръ, Калинниковъ Василій, Нецвътаевъ Василій, Первозванскій Иванъ, Петровскій Василій, Турбинъ Павелъ и Феноменовъ Василій. 5) Изт Пензенской епархів по назначенію Пензенскаго Епархіальнаго Училищнаго Совіта нвились 11 учителей и 9 учительницъ; Ардентовъ Иванъ, Арвстидовъ Алексъй, Гиидинъ Александръ, Ключевъ Николай, Любимовъ Викторъ, Мироносицкій Веніаминъ, Петропавловскій Сергій. Покровскій Петръ, Троицкій Василій, Трояновъ Николай, Урановъ Алексьй, Геометрова Софія, Діалектова Марія, Краснопольская Софія, Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Покровская 38нанда, Разумовская Александра, Соболевская Анастасія, Успенская Наталія. 6. Изт Ставропольской епархіи по назначевію Ставропольскаго Епархіальнаго Училищнаго Сов'єта прибыли нажесльдующіе 8 учителей: Борисовъ Ивань, Евфимовъ Арбадій, Махровскій Василій, Никольскій Иванъ, Пронинъ Сергъй, Фелицынъ Александръ, Өедоровъ Вячеславъ в Өедоровскій Васвлій. 7. Изъ Сухумской епархіи по назначенію Сухумскаго Епархіаль наго Училищнаго Совъта прибыли 4 учителя и 1 учительница: Глаголевъ Алексъй, Бжанія Мелитонъ, Солоповъ Діонисій, Тихо-

иравовъ Иванъ и Глаголева Александра. 8. Изъ Таврической епархіи по назначенію Таврическаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта прибыли 4 учителя и 1 учительница: Власовъ Даніилъ, Грибовскій Николай, Звітревъ Николай, Сіриго Александръ и Иваницкая Екатерина. 9. Изт Тамбовской епархіи по назначенію Тамбовскаго Епархіальнаго Училищнаго Совета явились 14 учителей в 3 учительницы: Архангельскій Петръ, Воскресенскій Василій, Вътринскій Василій, Елеонскій Михаиль, Константиновскій Михаиль, Красивскій Александрь, Крыловь Димитрій, Лавровь Николай, Маловъ Григорій, Неуроновъ Павелъ, Орловъ Василій, священникъ Синцеровъ Димитрій, Тронцкій Левъ, Уваровъ Алевсандръ, Богоявленсвая Александра, Громова Марія в Щеглова Любовь. 10. Изъ Харьковской епархіи по назначенію Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совтта явплись 16 учителей: Коноваловъ Константинъ, діаконъ Крыжановскій Григорій, діаконъ Насъдвинъ Іаковъ, Нестеровъ Василій, Огинскій Василій, Оглоблинъ Николай, Панкратьевъ Андрей, Поповъ Григорій, Поповъ Семенъ, Созонтьевъ Андрей, Соколовъ Валеріанъ, Стефановскій Николай, Филевскій Захарій, Фіалковскій Константинъ, Юшковъ Александръ и Өедоровъ Александръ. Кром'я того по собственному желанію прибыли 2 учительницы: Рудинская Параскева и Н. Лаврентьева. Всего изъ Харьковской епархін было 18 слушателей педагогичесвихъ курсовъ.

Такимъ образомъ изъ всёхъ 10 епархій прибыли для занятій на курсахъ: по назначенію училищныхъ советовъ 120 учителей и учительницъ и по собственному желанію 2 учительницы, а всего 122 человёка.

Изъ числа 122 слушателей и слушательницъ педагогическихъ курсовъ, уже состояли въ должности учителей второклассныхъ школъ 27 учителей, 4 были учителями двухклассныхъ школъ, 60 учителей и учительницъ одноклассныхъ церковно - приходскихъ школъ и 31 человъкъ, несостоявшихъ еще въ должности учителей.

По образовательному цензу слушатели и слушательницы курсовъ распредъляются слъдующимъ образомъ: 61 окончили полный курсъ Духовной Семинаріи и 2 Миссіонерской Семинаріи, 4 окончили полный курсъ Учительской Семинаріи, 28 окончили полный курсъ Епархіальнаго Училища, 5 окончили курсъ женской гимназіп и 22 имъющихъ свидътельство на званіе народнаго учителя или учителя церковно-приходской школы. Изъ числа послъднихъ 8 выбыли изъ 3 и 4 классовъ Духовной Семинаріи, 1 не окончившій Учи-

тельской Семинаріи, 1 не окончившій курсъ гимназіи, 1 не окончившій курсъ реальнаго училища, 2 окончившихъ курсъ земледѣльческаго училища, 2 окончившихъ курсъ духовнаго училища в 6 окончившихъ курсъ уѣзднаго училища п окружнаго училища (области войска Донского).

Такимъ образомъ  $^4$ /5 слушателей курсовъ имѣли цензъ среднеучебнаго заведенія, а остальная  $^1$ /5 курсистовъ хотя и не имѣли средняго образованія, но получили спеціальную подготовку къ занятіямъ въ школахъ.

(Продолжение будетъ).

# Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь ва $18^{97}/98$ учебный годъ.

#### 1. Личный составт служащихт.

Въ личномъ составъ служащихъ въ Училищъ, сравнительно съ концомъ 1896/г учебнаго года, въ отчетномъ году произошли слъдующія перемъны:

- а) Журнальнымъ постановленіемъ Совѣта отъ 9 сентября 1897 года, утвержденнымъ 28 того же сентября Его Высовопреосвященствомъ, учительницею музыки въ Училище опредѣлена вдова статскаго совѣтника Екатерина Петровна Соснякова, окончившая курсъ Таганрогской Маріинской женской гимназіи и ниѣющая удостовѣреніе отъ г. Директора музыкальнаго училища въ совершенно-достаточномъ знаніи игры на фортеніано и педагогической опытности въ ней.
- 6) Журнальнымъ постановленіемъ Совъта отъ 28 ноября 1897 г., утвержденнымъ 9 декабря Его Высокопреосвищенствомъ, уволена, по прошенію, младшая воспитательница Училища Антонниа Семеновна Подольская, и на ея мъсто опредълена вдова священника Анастасія Фаворова, окончившая курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домащней учительницы.
- в) Журнальнымъ постановленіемъ Совьта отъ 18 августа 1897 года уроки чистописанія въ 1 параллельномъ классь поручены временно младшей воспитательниць того-же училища Серафимъ Ивановнъ Пономаревой.

Вследствіе указанныхъ перемёнь, къ концу отчетнаго года образовался следующій составь служащихъ въ училище лицъ:



#### А. Составъ Совъта.

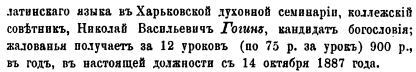
- 1. Предсъдатель Совъта, профессоръ богословія въ Императорскомъ Харьковскомъ Университеть, Протоїерей Тимофей Ивановичь Буткевичь, магистръ богословія; жалованья получаеть 300 р. и ему лично 200 руб.—всего 500 руб.; въ настоящей должности съ 26 августа 1883 года.
- 2. Начальница училища, дворянка, двинца Евгенія Николаевна Гейцыг, окончила курсь въ Харьковскомъ Институть Благородныхъ дьищъ; жалованья получаеть при казенной квартирь со столомъ 984 руб. и 100 руб. ежегодной награды—всего 1084 руб.; въ настоящей должности съ 1 августа 1883 года.
- 3. Инспекторъ классовъ, Протојерей Никандръ Іоновичъ Оникевичъ, кандидатъ богословія; жалованья получаетъ 500 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 30 марта 1873 года.
- 4. Членъ Совъта отъ духовенства Священникъ Харьковской Кресто-Воздвиженской церкви Николай Николаевичъ *Любарскій*, кандидатъ богословія; жалованья получаетъ 180 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 21 февраля 1895 года.
- 5. Членъ Совъта отъ духовенства, Священняєъ Харьковской Тронцкой церкви Павелъ  $\Theta$ еодоровичъ Tимо $\Theta$ ее $\theta$  $\theta$ ; окончилъ курсъ въ Харьковской духовной семинаріи; жалованья получаетъ 180 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 28 мая 1893 года.
- 6. Попечительница Училища, жена дъйствительнаго статскаго совътника Дарія Діевна *Оболенская*; въ настоящей должности съ 22 января 1897 года.
- 7. Почетный блюститель по хозяйственной части, потомственный почетный гражданинъ Николай Осиповичъ Лещинскій; въ настоящей должности съ 22 февраля 1897 года.
- 8. Завъдующій казначейскою частію, онъ же и духовникъ училища, протоіерей Харьковской Кладбищенской Іоанно-Усъкновенской церкви Георгій Ивановичь Волобуевь; окончиль курсь Харьковской духовной семинаріи; жалованья получаеть по должности духовника 120 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 16 августа 1871 года.
- 9. И. д. ділопроизводителя Совіта,—онъ же и письмоводитель, діаконъ Харьковской Кладбищенской Іоанно-Усівновенской церкви, Өеодоть Димитріевичь Чернявскій; онъ же служить при совершеніи Богослуженія въ училищной церкви; окончиль курсь духовнаго училища; жалованья получаеть 500 руб. и за совершеніе

Богослуженія 60 руб.—всего 560 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 18 декабря 1884 года.

#### Б) Преподаватели и учительницы обязательных предметовг.

- 1. Закона Божія въ III, IV норм., V норм., V парал. 
  в VI норм. классахъ и церковно-славянскаго языка въ обонхъ 
  отдъленіяхъ IV в V классовъ, Инспекторъ классовъ, протоіерей 
  Никандръ Іоновнчъ Оникеоичъ, кандидатъ богословія; жалованья 
  получаетъ за 21 урокъ (въ III классъ по 50 р., а въ остальныхъ 
  классахъ по 75 р. за урокъ) 1475 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 30 марта 1873 года.
- 2. Того-же предмета въ I норм., I парал. и IV парал. вл. священникъ Харьковской Вознесенской церкви Николай Васильевичь Борисоглыбский, кандидатъ богословія; жалованье получаеть за 11 уроковъ (въ I норм. и I парал. по 50 р., а въ IV по 75 р. за урокъ) 625 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 14 февраля 1892 года.
- 3. Того же предмета въ II норм. и II парал. влассахъ членъ Совъта отъ духовенства, священнивъ Николай Николаевичъ Любарскій, кандидатъ богословія; жалованье получаетъ за 8 уроковъ (по 50 руб. за урокъ) 400 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 сентября 1896 года.
- 4. Того же предмета въ приготовительномъ классѣ членъ совъта отъ духовенства, священникъ Павелъ Өеодоровичъ Тимооеевъ; окончилъ курсъ Харьковской духовной семинарів; жалованья получаеть за 3 урока (по 35 р. за урокъ) 105 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 11 августа 1894 года.
- 5. Русскаго языка въ I параллельномъ, II, IV и V парал. влассахъ и въ V норм. кл. и церковно-славянскаго языка въ I и II парал. классахъ, надворный совътникъ Михаилъ Андреевичъ Кокоревъ (штатный преподаватель училища), кандидатъ богословія; жалованья получаеть за 17 уроковъ (по 75 р. за уроковъ) 1275 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 26 августа, 1888 года.
- 6. Того же предмета въ I норм., IV и VI норм. клас. п церковно-славянскаго языка въ I норм. классъ, преподаватель греческаго языка въ Харьковской духовной семинаріи статскій совътникъ Михаплъ Васильевичъ Добронравовъ; кандидатъ богословія; жалованья получаеть за 11 уроковъ (по 75 р. за урокъ) 825 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 августа 1883 года.
- 7. Того же предмета въ II и III норм. и VI парал. влассахъ и церковно-славянскаго языка во II норм. влассъ, преподаватель





- 8) Ариеметики въ II норм., III норм., IV норм. и V парал. клас., геометріи въ VI парал. клас., физики въ V и VI параллельномъ и космографіи въ VI парал. классъ, коллежскій совътникъ, Яковъ Михайловичъ Колосовскій (штатный преподаватель училища), кандидатъ университета; жалованья получаетъ (во II и III клас. по 50 руб., а въ остальныхъ по 75 р., за урокъ) за 22 урока—1450 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 11 августа 1887 года.
- 9. Ариометики въ IV парал. и V норм. классъ, физики въ V и VI норм. клас., геометріи и космографіи въ VI норм. классъ, преподаватель математики и физики въ Харьковской Маріинской женской гимназіи коллежскій ассесоръ Василій Николаевичъ Мощенковъ, кандидатъ университета; жалованья получаетъ за 14 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 1050 руб. въ годъ; въ настоящей полжности съ 18 октября 1889 года.
- 10. Учительница ариометики въ I норм., I парал. и II парал. клас сахъ, вдова лаборанта Императорскаго Харьковскаго Университета, Марія Димитрієвна Дмитрієва; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ съ званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ за 12 уроковъ (по 50 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 сентября 1896 года.
- 11. Географів въ IV, V в VI нормальн. классахъ, священнякъ Харьковской Христо-Рождественской церкви Андрей Өеодоровичь Балоновскій, кандидатъ богословія; жалованья нолучаеть за 8 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 16 октября 1886 года.
- 12. Географіи въ II норм. в II парал. влассахъ, воспитательница училища, дъвица Людмила Евфимовна Дълкова, окончила курсъ женской гимназіи со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть за 4 урока (по 50 руб. за урокъ) 200 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 25 сентября 1881 года.
- 13. Географіи въ III, IV, V и VI парал. и гражданской исторіи въ V парал., VI норм. и VI параллельномъ классахъ, коллежскій ассесоръ, Евгеній Пароеніевичъ  $Tpu\phiuriees$  (штатный преподаватель училища); жалованья получаетъ за 21 урокъ (въ III клас-



сѣ по 50 руб., въ остальныхъ по 75 руб. за уровъ) 1500 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 6 сентября 1893 года.

- 14. Гражданской исторіи въ IV нормал., IV нарал. и V нормал. классахъ, преподаватель церковной исторіи въ Харьковской духовной семинаріи статскій сов'єтникъ, Алекс'й Өеодоровичъ Вертеловскій, кандидатъ богословія; жалованья получаетъ за 8 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 12 августа 1875 года.
- 15. Дидактики въ обоихъ отдъленіяхъ V и VI классовъ, преподаватель философіи и педагогиви въ Харьковской духовной семинаріи статскій совътникъ Николай Николаевичъ Страховъ, магистръ богословія; жалованья получаеть за 6 уроковъ (по 75 руб. за урокъ) 450 р.; въ настоящей должности съ 16 августа 1877 г.
- 16. Церковнаго пѣнія во всѣхъ штатныхъ классахъ Училища. священникъ Іоаннъ Васильевичъ Петровскій, онъ же и чистописанія въ ІІІ классѣ; имѣетъ свидѣтельство 3 разряда отъ придворной капеллы; жалованья получаетъ за 22 урока церковнаго пѣнія (по 40 руб. за урокъ) 880 руб. и за 2 урока чистописанія (по 35 руб. за урокъ) 70 руб. всего 950 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 18 октября 1893 года.
- 17. Чистописанія въ І, ІІ и ІУ нормальных влассахь и въ ІУ параллельномъ влассь и рисованія во всёхъ влассахъ Училища, учитель тёхъ же предметовъ въ Харьковской 3 мужской гимназів статскій совётникъ Алексей Дмитріевичъ Дмитріево, ученый рисовальщикъ; жалованья получаетъ за 12 уроковъ (по 35 руб. за урокъ) 420 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 24 августа 1896 года.
- 18. Того же предмета во II параллельномъ влассѣ, младшая воспитательница того же власса, Елисавета Андреевна Курасовская; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищѣ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ за 2 урова (по 35 руб. за урокъ) 70 руб. въ годъ; въ настоящей должностя съ 12 сентября 1896 года.
- 19. Того же предмета въ 1 параллельномъ классв, младшан воспитательница того же класса, Серафима Ивановна Пономарева; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епарх. Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ за 4 урока (по 35 р за урокъ) 140 руб. въ годъ, въ настоящей должности съ 18 августа 1897 года.
  - 20. Учительница русскаго языка, счисленія, церковнаго панія и



чистописанія въ приготовительномъ классѣ, дѣвнца Тансія Андреевна Щелкунова; окончила курсъ женской гимназіи съ званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть за 15 уроковъ (за 2 урока пѣнія по 25 руб. и по 35 руб. остальные) 505 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 8 августа 1890 года.

- 21. Учительница рукодълія дъвица Меланія Дмитріевна Чернявская; окончила курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ съ званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 222 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 16 августа 1877 года.
- 22. Учительница рукодёлія, вдова коллежскаго секретаря, Александра Ивановна Соколова; окончила курсъ въ частномъ пансіонъ; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 222 руб. въ годь; въ настоящей должности съ 17 августа 1880 г.
- 23. Учительница рукодълія, дъвица Александра Африкановна Домницкая; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 222 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 27 августа 1896 года.
  - В. Учители и учительницы необязательных предметовъ.
- 1. Учительница французскаго языка во всёхъ штатныхъ классахъ училища, Начальница училища, дёвица Евгенія Николаевна Гейцыга, окончила курсъ въ Харьковскомъ Институтъ Благородныхъ дёвицъ; жалованья получаеть за 12 уроковъ (по 50 руб. за урокъ) 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 1 августа 1883 года.
- 2. Учитель музыки (игры на роялѣ) Николай Александровичъ Орловский; оксичилъ курсъ гимназіи и обучался музыкѣ частнимъ образомъ; жалованья получаетъ съ 17 ученицъ по 23 руб. и съ 13 ученицъ по 20 руб. за каждую, всего—685 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 28 августа 1882 года.
- 3. Учительница музыки (на роялѣ) Варвара Петровна Эварницкая; окончила курсъ въ частномъ пансіонѣ; жалованья получаетъ по 17 руб. 50 коп. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 20 сентября 1883 года.
- 4. Учительница музыки (на ронли) Вильгельмина Рудольфовна Корнильева; домашняго образованія; жалованья получаеть по 17 руб. 50 коп. съ ученицы въ годъ; въ настоящей должности съ 8 ноября 1888 года.
  - 5. Учительница музыки (на роялъ), дъвица Неонила Васильев-

на Михайлова; окончила курсъ женской гимназів; жалованья получаеть по 17 руб. 50 коп. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 21 сентября 1892 года.

- 6. Учительница музыки (на роялѣ), дѣвица Өеодосія Васильевна Михайлова; окончила курсъ въ Харьковскомъ музыкальномъ училищѣ съ аттестатомъ 1 степени; жалованья получаетъ по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 20 августа 1893 года.
- 7. Учительница музыки (на роялѣ), вдова коллежскаго регистратора, Марія Павловна *Ястремская*; окончила курсъ женской гииназіи; жалованья получаеть по 17 руб. 50 коп. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 22 сентября 1894 года.
- 8. Учительница музыки (на роялѣ) Софія Леопольдовна *Овельта*; окончила курсъ женской гимназіи; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 11 сентибря 1895 года.
- 9. Учительница музыви, вдова статскаго совътника, Екатерина Петровна Соснякова; окончила курсъ женской гимназіи; жалованья получаеть по 17 р. 50 к. въ годъ съ ученицы; въ настоящей должности съ 28 сентября 1897 года.
- 10. Учитель музыки (игры на скрипкъ) Александръ Ивановичь Колесниково; жалованья получаеть 600 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 23 октября 1891 года.

## Г. Старшія воспитательницы.

1. Въ приготовительномъ классъ, дъвица Александра Ивановна Левандовская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 руб. въ годъ и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 7 февраля 1895 года.

2. Въ I нормальномъ классъ, дъвица Зинанда Ивановна Нельговская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 руб. въ годъ и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 августа 1884 года.

3. Въ I параллельномъ классъ, дъвица Ольга Өеодоровна Вертеловская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья



получаетъ при казенной квартирѣ со столомъ 282 руб. и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 6 сентября 1890 года.

- 4. Во II нормальномъ классъ, дъвица Анна Гавриловна *Тро-ицкая*; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 руб. въ годъ и 30 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 августа 1884 года.
- 5. Во II параллельномъ классь, дъвица Елисавета Андреевна Курасовская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 6 сентябри 1890 года.
- 6. Въ III классъ, дъвица Анастасія Александровна Ястремская; окончила въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и ежегодной награды 30 р.; въ настоящей должности съ 28 января 1888 года.
- 7. Въ IV нормальномъ классъ, вдова поручика Евдокія Павловна Сорокина; окончила курсъ въ женской гимназін; жалованья получаеть при казенной квартирѣ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 13 сентября 1871 года по 3 августа 1884 года и вторично съ 10 августа 1887 года.
- 8. Въ IV параллельномъ классъ, дъвица Аполлинарія Павловна Вышемірская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 11 августа 1894 года.
- 9. Въ V нормальномъ классѣ, дѣвица Зинаида Михайловна Инпокова; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищѣ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при казенной квартирѣ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 8 октября 1896 года.
- 10. Въ V параллельномъ классъ, дъвица Елисавета Яковлевна Пуковская; окончила курсъ въ Харьковскомъ епархіальномъ жен-

скомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованы получаеть при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ в 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 17 августа 1895 года.

- 11. Въ VI нормальномъ влассъ, дъвица Людмила Евфимовна Дьякова; овончила курсъ въ женской гимназіи; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды; въ настоящей должности съ 10 сентября 1872 года.
- 12. Въ VI параллельномъ влассъ, дъвица Серафима Андреевна Пономарева; овончила курсъ въ Харьвовскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаетъ при вазенной квартиръ со столомъ 282 р. въ годъ и 30 р. ежегодной награды, въ настоящей должности съ 11 января 1897 года.

(Продолжение будетъ).

# Епархіальныя извъщенія.

Благочиный 2 округа Купянскаго уйзда, протоіерей Василій Попосъ, согласно прошенію, 14 декабря 1898 года уволень оть должности, а на его мъсто 30 декабря того же года назначень исправляющимъ должность благочиннаго священникъ Александро-Невской церкви, сл. Тополей, Купянскаго уйзда, Александръ Подольскій.

- Сынъ псаломщика, Николай Попова, допущенъ къ исправленію должности псаломщика при церкви м. Ново-Ахтырки, Старобальскаго убзда.
- Окончившій курсь въ Сумскомъ духовномъ училищъ, Петръ  $\mathbf{\mathit{Hpo-копович}}_{\sigma}$ , опредъленъ н. д. псаломщика къ церкви слоб. Мартовой, Волчанскаго уъзда.
- Окончившій курсь въ Купянскомъ духовномъ учелищь, Николав Гончаревскій, опредълень и. д. псаломщика къ той же церкви.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Пятницкой церква сл. Бакировки, Ахтырскаго убзда, кр. Петръ Касьяненко; Рождество-Богеродичной церкви, с. Каменки, Ахтырскаго убзда, кр. Трофимъ Шевченко; Вознесенской церкви, г. Лебедина, кр. Алексви Власенко; Крестовоздвиженской церкви, сл. Баромли, Ахтырскаго убзда, кр. Даніилъ Давиденко; Преображенской церкви, сл. Котельвы, Ахтырскаго убзда, кр. Нвань Матошенко; Іоанно-Богословской церкви, сл. Большой-Чернетчины, Сумскаго убзда, кр. Семенъ Тарасенко; Николаевской церкви, с. Стараго. Сумскаго убзда, кр. Іоаннъ Коровай.

#### ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Именные Высочайшіе Указы.—Діятельность церковныхь братствь.— Братство законоучителей.—Кь вопросу объ улучшенія быта духовенства.—Церковныя школы въ Сибири.—Добрые плоды церковныхъ школъ.—Заботы о матеріальномъ обезпеченія учителей церковныхъ школъ.—Успъхи православія.—Сооруженіе новыхъ церквей.

Именнымъ Высочайшимъ Указомъ Всемилостивъйше повелъно Синодальному члену, митрополиту Кіевскому Іоанникію быть первенствующимъ членомъ Святъйшаго Синода, съ тъмъ, чтобы въ отсутствіи митрополита Іоанникія пзъ С.-Петербурга, исполненіе обязанностей первенствующаго возлагалось на старъйшаго изъ присутствующихъ въ Синодъ іерарховъ.— Архіепископу Финлиндскому Антонію именнымъ Высочайшимъ Указомъ Всемилостивъйше повельно быть митрополитомъ С.-Петербургскимъ и Ладожскимъ, Свято-Троицкія Александро-Невскія Лавры священно-архимандритомъ и членомъ Святъйшаго Синода.

 Православныя братства—Стефано-Провоніевское въ Великомъ-Устюгь и Димитріевскомъ въ Томской епархін-предприняли весьма существенное восполнение имъющихся миссіонерскихъ средствъ и учрежденій. Первое братство открыло, по словамъ «Церк. Въст.». въ Великомъ-Устюгь противораскольническую миссіонерскую школу. которая, согласно ея уставу, имфетъ цфлію подготовлять совершеннолътнихъ лицъ мужскаго пола, преимущественно изъ крестьянъ, къ противораскольнической миссіонерско-просвътительной дъятельности и къ учительству въ школахъ грамоты въ мъстностяхъ съ старообрядческимъ - раскольническимъ населеніемъ. Согласно объявленію совъта братства, сдъланному чрезъ епархіальныя въдомости и чрезъ священниковъ приходовъ Велико-устюжскаго викаріатства, зараженныхъ расколомъ, прибыло желающихъ обучаться въ школъ 8 человъкъ изъ Сольвычегодскаго и Устьсысольскаго увздовъ. - Совътъ братства св. Димитрія Ростовскаго обратился къ Томскому епархіальному духовенству, миссіонерамъ и сотрудникамъ съ подробными указаніями относительно организаціи противораскольнической и противосектантской миссіи, согласно постановленіямь 1-го епархіальнаго миссіонерскаго събада. Эти указанія начинаются съ выясненія миссіи приходской, причемъ выражаетси то положеніе, что для успъховъ миссіонерскаго дъла въ епархіи въ настоящее время самою насущною потребностью является навболће прочная организація приходской миссін; таковая же можеть быть достигнута въ томъ только случав, когда во главв приходскаго миссіонерскаго діла станеть не кто иной, какъ приходскій священникь. Онъ должень быть главнымъ миссіонеромъ въ своемъ приході. Тамъ, гді приходское духовенство не доросло до сознанія своихъ миссіонерскихъ обязанностей и пастырскаго долга вразумлять заблудшихъ, гді не замітно въ немъ серьезнаго стремленія и желанія самому стать въ центрі борьбы съ расколомъ, тамъ не можеть быть и річи объ успіхахъ миссіонерскаго діла. Поэтому, совіть братства считаеть особенно благовременнымъ напомнить приходскимъ священнякамъ распоряженіе высшей церковной власти о томъ, чтобы вникто изъ священниковъ, съ учрежденіемъ должностей спеціальныхъ миссіонеровъ епархіальныхъ вли окружныхъ, не считаль себя свободнымъ отъ миссіонерской ділельности, напротивъ каждый по своей пастырской обязанности непрерывно вель бы миссіонерское діло въ своемъ приході".

- Съ благословенія высокопреосвященнаго Флавіана, экзарха Грузіи, въ Баку, какъ передаеть «Каспій», открыто братство законоучителей Бакинской губернів. Цёль братства: объединиться преподавателямъ Закона Божія въ пріемахъ преподаванія; рѣшать вопросы какъ лучше воздѣйствовать въ религіозно-правственномъ отношенів на учащихся, ихъ родителей, на простой народъ и пителлигенцію, на сектантовъ, старообрядцевъ, внородцевъ и т. д.; изучать мѣстную старину во всѣхъ ея видахъ и, по мѣрѣ возможности, вести научно-популярныя чтенія. Братство намѣрено также устраивать торжественныя богослуженія исключительно для всѣхъ учащихся дѣтей: по городамъ—въ соборныхъ храмахъ и въ сельскихъ цервахъ съ произнесеніемъ поученій,—съ тѣмъ чтобы учащіеся при богослуженіи сами пѣли и читали. Судя по этимъ цѣлямъ, нельзя не пожелать успѣха Бакинскому братству.
- По сообщенію «Церк. Вѣсти.» ,на Кишиневскомъ съѣздѣ духовенства былъ возбужденъ и разсмотрѣнъ, въ числѣ другихъ, важный въ житейскомъ отношеніи вопросъ, касающійся быта духовенства. Одинъ изъ депутатовъ представилъ съѣзду докладиую записку о принятіи мѣръ къ обезпеченію священно-церковнослужителей епархіи квартирами чрезъ предложеніе со стороны епархіальнаго начальства обществамъ прихожанъ, гдѣ это возможно будетъ, построить удобные дома со службами для помѣщенія въ нихъ мѣстныхъ священниковъ и псаломщиковъ или, гдѣ это невозможно, черезъ употребленіе на наемъ квартиръ подъ помѣщеніе священно-церковнослужителей части остаточной церковной суммы, на осно-

ваніи § 38 инструкців старость. Съйздь, соглашансь съ соображеніями депутата и находя, что духовенство всей епархіи дійствительно испытываеть большія нужды въ отношеніи квартирнаго поміжненія, рішиль просить епархіальнаго преосвященнаго о приведеніи въ исполненіе постановленія депутатовъ епархіал. съйзда 1897 года, каковымъ постановленіемъ предположено было ежегодное отчисленіе изъ наличныхъ остаточныхъ церковныхъ суммъ 1/4 части на постройку и исправленіе причтовыхъ поміжненій. Преосвященный утвердиль рішеніе съйзда.

- Въ видахъ возможно лучшей постановки и развитія дела школьнаго просвъщенія сельскаго населенія Сибири, въ духовномъ въдомствъ выработаны въ настоящее время мъропріятія, которыя въ главныхъ чертахъ сводятся къ следующему. Всё начальныя народныя училища въ Сибири, содержимыя на средства сельскаго населенія, предполагается сосредоточить въ духовномъ въдомствъ и преобразовать въ церковныя; затъмъ, въ виду постройки новыхъ церквей въ Сибири, одновременно съ открытіемъ всякаго новаго прихода, открывать въ немъ при приходской церкви и церковно-приходскую школу; открыть правильно-организованныя школы грамотности во всехъ селенияхъ Сибири, имеющвхъ болье 200 душъ жителей; для върнъйшаго преуспъянія сибирскихъ церковно-приходскихъ школъ расходъ по содержанію этихъ школъ предполагается увеличить съ 400 до 700 рублей въ годъ, но содержанію же школъ грамотности отъ 120 до 360 руб. ежегодно. Для удовлетворенія потребностей въ учительскомъ персональ проектируется существующія нынь и содержимыя на губернскія и земскія средства учительскія семинарія въ Иркутскъ, Красноярски и Омски, передать въ духовное видомство съ преобразованіемъ ихъ въ церковно-учительскія семинарів и, кромъ того, учредить новыя церковно-учительскія семинаріи въ Тобольскъ, Влаговъщенскъ и Якутскъ. Намъченныя мъропріятія въ непродолжительномъ времени будуть обсуждаться въ Училищномъ Совътъ при Св. Спнодъ. «Оренб. Еп. Въд.»
- Существованіе церковно-приходскихъ школъ доказало воочію, что направленіе ихъ воистину народное, ибо народъ полюбилъ эти школы. Не замедлили оказаться, по словамъ «Корм.», добрые плоды этого, выразившіеся прежде въ томъ, что въ настоящее время и земскія и министерскія школы обратили особенно серьезное вниманіе на Законъ Божій, церковно-славянское чтеніе, пѣ-

ніе, на религіозно-правственное воспитаніе школьниковъ. Не могли въдающіе школьное діло въ земскихъ школахъ не замітить, что церковныя школы особенно привлекають къ себъ народонаселеніе тъми именно сторонами своей учебно-воспитательной организація, которыя до послёдняго времени были въ тени въ первыхъ школахъ. Законъ Божій, церковно-славянское чтеніе, церковное пініе. уважение въ храму, чтение въ церкви, хоровое пание,-все это иначе, чёмъ въ школахъ гражданского ведомства, поставленное въ церковныхъ школахъ послужило причиною той тесной связи, той сердечной любви, которыя возникли и установились между церковной школой и народомъ, ею просвищаемымъ. Замитивши это, дъятели земскіе-конечно, тъ изъ нихъ, кто искренно и честно работаетъ на пользу народа, а не своихъ предвзятыхъ идей и идеаловъ, -- поспъшили дать и своимъ школамъ соотвътствующее желаніямъ народнымъ направленіе. Въ иныхъ случаяхъ такое похвальное и вполив здравое направление ивкоторыхъ земствъ дошло до того, что училищные ихъ советы предоставили заведывание тъмъ или другимъ училищемъ приходскому пастырю: онъ и учителя рекомендуеть, и порядки въ школь устанавливаеть, и за школьнымъ хозяйствомъ наблюдаеть, и потому теперь, даже тамъ гдъ еще недавно слышались ръчи противъ церковныхъ школа. нерѣдко можно встрѣтить школы, только по имени земскія, а по существу ставшія церковно-приходскими. Нередки также случан поддержки земствами церковныхъ школъ. Такъ, въ Олонецкой губерній изъ шести недавно бывшихъ земскихъ собраній одно ассигновало на перковныя школы 3,417 руб., другое-2,000 руб. третье-844 руб., четвертное-2,939 руб. и кром'в того 125 руб. на открытіе новой церковной школы, пятое-3,220 р., шестое-3,560 руб., при чемъ нъкоторыми земствами прежній кредить на церковныя школы усилень. Все это весьма отрадно и несомивнио придасть новую энергію діятелямь церковныхь школь.

— На последнемъ съезде председателей уездныхъ отделений Херсонскаго епархіальнаго училищнаго совета и уездныхъ наслищателей церковныхъ школъ Херсонской епархіи, какъ сообщаеть «Одес. Лист.», обсуждался вопросъ объ улучшенія матеріальнаго положенія учителей церковныхъ школъ. Съездъ призналь желательнымъ и даже необходимымъ по возможности приблизить размёръ содержанія учителей церковныхъ школъ къ размёру содержанія учителей дерковныхъ школъ къ размёру содержанія учителей другихъ вёдомствъ, а именю: учите-

лямъ церковно-приходскихъ школъ назначить минвмумъ 300 руб. и учителямъ школъ грамоты 120 руб. Что касается матеріальнаго положенія учителей второклассныхъ школъ, то Херсонская епархін въ сравненія съ другими находится въ особыхъ условіяхъ,
какъ по сравнительной дороговизнъ жизни, такъ и по недостатку
окончивающихъ курсъ духовной семинаріи. Въ виду этого, съъздомъ
признано необходимымъ, для процвътанія этихъ школъ въ епархіи,
ходатайствовать предъ училищнымъ совътомъ при Св. Сунодъ объ
увеличенія содержанія старшему учителю второклассной школы до
500 руб., второму—400 руб. и третьему—до 300 руб. При этомъ
признано необходимымъ, чтобы однообразное вознагражденіе учителямъ выдавалось аккуратно въ извъстные сроки и чтобы для
обезпеченія будущности учителей организована была касса взаимономощи учителямъ церковныхъ школъ.

- «Миссіонер. Обозр.» отмінаєть світлыя стороны въще ковной жизни Самарской епархів, которыя дають возможность надъяться, что совмъстными усиліями пастырей и прихода будуть приведены въ церковную ограду не только отнадшіе отъ церкви, но и бывшіе въ ней иновтрцы и язычники. Авторъ пишетъ, ч "въ последние семь-восемь леть не узнать духовной нивы нашей епархія, такъ она успешно очищается отъ терній и воляцевъ сектанства и благоукрашается побъгами христіанскихъ насажденій на полост иновтриества. Случаи обращения въ православие перестали быть единичными фактами. Изъ раскола возсоединяются сотии и образовано нъсколько единовърческихъ приходовъ. Инородческая миссія подвинулась быстро впередъ, стройно организовавшись". Приводя эти извъстія, «Корм.» замъчаеть: "весьма отрадно читать и слышать о подобныхъ фактахъ въ пастырской практикъ. Но всё эти и подобные случаи являются чрезвычайно разрозненными, если когда-нибудь они и попадають въ печать, а большая часть свётлыхъ явленій молчаливо сирывается подъ спудомъ, осв'вшая вакой-нибудь одинь глухой край. А между твиъ возможно болве широкое обнародование нодобныхъ фактовъ представляетъ прямой интересь въ дъль пастырской миссів. Больше успъхабольше энергін пастырямъ. Энергія можеть пробудиться даже тамъ, гдв ея раньше не было, гдв не сознавалась вся высота просвътительно-миссіонерскаго служенія".

— Въ последнее время, какъ сообщаетъ «Церк. Вести.», устроено и освящено несколько новыхъ православныхъ церквей въ некото-

рыхъ изътъхъ мъстностей, гдъ эти церкви особенно нужны. З ноября послъдовало давно ожидавшееся православными варшавянами освященіе храма при варшавской 1-й мужской гимназів. Храмь этоть признается сооруженіемъ замічательнымъ по тщательности и изяществу внутренней его отдълки, по художественной иконной и станной живописи и по богатству утварв. Сооружая и устрояя его, строители имали въ виду не только религіозно-воспитательное вліяніе церкви на учащихся дітей, но и потребность въ устройствъ соотвътственнаго памятинка на мъстъ временнаго погребенія царя Василія Ивановича Шуйскаго, умершаго 12 сентября 1612 года въ польскомъ плену и въ 1620 году похоропеннаго именно на томъ приблизительно мъсть, которое занято нынь фасадомъ зданія гимназіи, гдъ помъщается вновь устроенная церковь. Вследствие этого храму въ наружныхъ его очертанияхъ придавъ характеръ построекъ времени царя Василія Шуйскаго. Общая стовмость расходовь по сооруженію церкви, устроенной на пожертвованія, простирается до 100,000 р. Починъ въ пожертвованіять сдъланъ былъ о. Іоанномъ Кронштадтскимъ, приславшимъ разновременно 18,000 р.—Въ концъ сентября совершено освящение вновь устроенной, вмісто прежней крайне веткой и грозпвшей паденіемъ, православной церкви въ Рождественскомъ заводѣ (Ножовкѣ). Оханскаго убзда, гдв население въ большинстве состоить изъ раскольниковъ и гдб поэтому нужда въ новомъ православномъ храмъ чувствовалась въ преимущественной степени. Новый храмъ начать быль постройкою самими прихожанами, но, вслёдствіе б'ёдности последнихъ, на ихъ средства не могъ быть достроенъ. Выло время, когда казалось, что постройка будеть пріостановлена, и Богь знаеть. когда бы она возобновилась, если бы на помощь ножовцамъ не явился пермскій купецъ Г. В. Б., который довель постройку до конца, отделалъ храмъ и совив и впутри, снабдилъ утварью, ризницею и полнымъ кругомъ богослужебныхъ книгъ. - Ръшеніемъ Кышиневскаго епархіальнаго духовенства, принятымъ на последнемъ его събздъ, обезпечена достройва новаго зданія единовърческой церкви въ гор. Измаилъ и единоверческой церкви-школы въ гор. Кагуль. Выразивъ въ своемъ опредъления по этому предмету полное сочувствие делу развития въ Измаильскомъ увзде единоверия и выразивъ признаніе неотложной нужды въ скорьйшемъ сооруженін въ Кагул'в новой церкви-школы и въ уплат'в долговъ по сооруженію Изманльской единовърческой церкви, съёздъ отпустиль

изъ средствъ епархіальнаго свічного завода потребную для указанной цели сумму, въ количестве 3,800 р. Сделавъ эту ассигновку, Кишиневскій събздъ далъ наилучшее назначеніе свободнымъ заводскимъ суммамъ, и можно лишь пожелать, чтобы его првыбру, въ случаяхъ подобныхъ исключительныхъ церковно-строительныхъ нуждъ, следовали и другіе съезды.—На собираемыя пожертвованія вмістся въ воду предпринять и частію уже предпринято сооружение нъсколькихь церквей въ западномъ крав, гдъ, при малочисленности православныхъ церквей, -- нужда въ нихъ несравненно ощутительное, чомъ наприморъ, въ центральной Россіи. Какъ тяжело православнымъ людямъ на западной окравнъ жить вдали отъ церкви, показываеть примъръ поселенцевъ-крестьянъ, которые нер'ядко именно по причинъ отсутствія православной церкви вблизи ихъ поселеній, продавъ за безцінокъ свою землю, возвращаются на прежнюю родину. Въ «Литов. Еп. Въд.» указывается въ видь примъра, на село Богородицкое, Ковенскаго укада, гдё лёть 15 тому назадъ числилось до 16 семействъ русскихъ поселенцевъ, а теперь ихъ здесь всего только 5: одиннадцять семействъ не выдержали, стосковались по роднымъ храмамъ и возвратились внутрь Россіи, распродавъ за безценовъ земли и строенія. Отдаленность церквей нередко является и ближайшею причиною охлажденія православнаго населенія въ своей въръ. Нельзя поэтому не желать, чтобы въ виду этихъ обстоятельствъ, православные западно-руссы не оставались въ своихъ церковно-строительныхъ нуждахъ безъ братской поддержки со стороны прочаго единовърнаго населенія Россіи.

Тиражъ выигрышей билетовъ перваго внутренняго 5° о займа, произведенный въ Петербургъ 2-го января 1899 года.

Главные вышрыши пали на слыдующіе Лель билетовь:

| ЛèЛè<br>cepiй. | .\÷.N∳<br>6илет. | Сумма  | .№.№<br>серій. | №.№<br>билет. | Сумма | .№.№<br>серій. | №№<br>билет. | Сунна | .№.№<br>cepiā. | №.№<br>6m.10t. | Сумиа |
|----------------|------------------|--------|----------------|---------------|-------|----------------|--------------|-------|----------------|----------------|-------|
| 4760           | 19               | 200000 | 4918           | 16            | 8000  | 750            | 3            | 1000  | 4674           | 6              | 1000  |
| 15885          | 24               | 75000  | 18505          | 39            | 8000  | 11199          | 34           | 1000  | 16440          | 24             | 1000  |
| 6420           | 20               | 40000  | 7578           | 4             | 5000  | 4791           | 48           | 1000  | 2285           | 5 16           | 1000  |
| 2056           | 42               | 25000  | 18003          | 47            | 5000  | 13917          | 38           | 1000  | 17667          | 7 28           | 1000  |
| 16925          | 43               | 10000  | 3397           | 43            | 5000  | 562            | 11           | 1000  | 17396          | 34             | 1000  |
| 13723          | 4                | 10000  | 494            | 46            | 5000  | 12778          | 27           | 1000  | 8519           | 19             | 1000  |
| 1781           | 22               | 10000  | 6455           | 32            | 5000  | 3193           | 7            | 1000  | 3880           | 50             | 1000  |
| 9222           | 42               | 8000   | 6586           | 22            | 5000  | 1547           | 48           | 1000  | 981            | 18             | 1000  |
| 8236           | 17               | 8000   | 10368          | 19            | 5000  | 3839           | 12           | 1000  | 5216           | 13             | 1000  |
| 1534           | 40               | 8000   | 17325          | 38            | 5000  | 13364          | 45           | 1000  | 8675           | 46             | 1000  |

|            |                       |       |        | II    | o 50 | 0 рубле | eŭ Ko | іждый: |      |       |       |       |      |
|------------|-----------------------|-------|--------|-------|------|---------|-------|--------|------|-------|-------|-------|------|
| N:N:       | $\lambda_i \lambda_i$ | ₩.₩   | .\2.\2 | .V.V. | N-M  | Ne.Ne   | 7474  | No.No. | NA   | .V.V. | Ne.Ne | Nè.Ne | N-N- |
| cep.       | óna.                  | cep.  | CH).   | cep.  | бил. | cep.    | GMA.  | cep.   | бил. | cep.  | GHI.  | cep.  | GEA. |
| 1592       | 1                     | 19973 | 6      | 4939  |      | 13492   | 22    | 16745  | 30   | 13415 | 38    | 18650 | 44   |
| 12881      | 1                     | 2440  | 7      | 6328  | 15   | 13720   |       | 16772  | 30   | 14573 | 38    | 19950 | 44   |
| 14478      | 1                     | 5395  | 7      | 6384  | 15   | 17712   | 22    | 237    | 31   | 17115 | 38    | 5512  | 45   |
| 16841      | 1                     | 6606  | 7      | 8899  | 15   | 3001    | 23    | 4694   | 31   | 17304 | 38    | 5733  |      |
| 708        | 2                     | 14439 | 7      | 14862 | 15   | 6391    | 23    | 4820   | 31   | 4342  | 39    | 12337 | 45   |
| 2422       | 2                     | 18480 | 7      | 17549 | 15   | 7253    | 23    | 7298   | 31   | 5731  | 39    | 12879 |      |
| 3241       | 2                     | 472   | 8      | 192   | 16   | 16494   | 23    | 9191   | 31   | 7207  | 39    | 15472 |      |
| 5270       | 2                     | 5454  | 8      | 1422  | 16   | 539     | 24    | 13846  | 31   | 8420  | 39    | 15525 |      |
| 9142       | 2                     | 5491  | 8      | 7892  | 16   | 13371   | 24    | 17232  | 31   | 10007 | 39    | 17833 |      |
| 9913       | 2                     | 5851  | 8      | 9368  | 16   | 6685    | 25    | 19179  | 31   | 11613 | 39    | 9587  |      |
| 13593      | 2                     | 9980  | 8      | 10530 | 16   | 7290    | 25    | 19237  | 31   | 12778 | 39    | 10107 |      |
| 14677      | 2                     | 12140 | 8      | 16359 | 16   | 14464   | 25    | 350    | 32   | 16937 | 39    | 13125 |      |
| 14856      | 2                     | 14061 | 8      | 7752  | 17   | 16990   | 25    | 4016   | 32   | 19508 | 39    | 13944 |      |
| 16631      | 2                     | 17714 | 8      | 8554  | 17   | 19590   | 25    | 6012   | 32   | 7433  | 40    | 3531  | 47   |
| 19969      | 2                     | 17718 | 8      | 10934 | 17   | 2255    | 26    | 15637  | 32   | 7876  | 40    | 5901  | 47   |
| 433        | 3                     | 3411  | 9      | 12622 | 17   | 4810    | 26    | 16168  | 32   | 12864 | 40    | 7165  |      |
| 2606       | 3                     | 7029  | 9      | 2614  | 18   | 5945    | 26    | 1424   | 33   | 12460 | 41    | 7497  |      |
| 2879       | 3                     | 18188 | 9      | 4396  | 18   | 8079    | 26    | 4327   | 33   | 358   | 42    | 555   |      |
| 10627      | 3                     | 1411  | 10     | 8701  | 18   | 14633   | 26    | 4728   | 33   | 2495  | 42    | 913   |      |
| 2573       | 4                     | 8484  | 10     | 9103  | 18   | 16715   | 26    | 4840   | 33   | 2714  | 42    | 1303  |      |
| 3487       | 4                     | 16203 | 10     | 13404 | 18   | 18976   | 26    | 10723  | 33   | 2842  | 42    | 8168  | 48   |
| 8832       | 4                     | 1546  | 11     | 15191 | 18   | 19216   | 26    | 7040   | 34   | 7278  | 42    | 13254 | 48   |
| 14077      | 4                     | 3605  | 11     | 138   | 19   | 1224    | 27    | 8408   | 34   | 7405  | 42    | 15645 |      |
| 18695      | 4                     | 9133  | 11     | 259   | 19   | 5708    | 27    | 9361   | 34   | 7477  | 42    | 4022  |      |
| 4518       | 5                     | 16253 | 11     | 1145  | 19   | 7619    | 27    | 9763   | 34   | 7911  | 42    | 7008  |      |
| 5228       | 5                     | 17395 | 11     | 2407  | 19   | 7647    | 27    | 9839   | 34   | 10478 | 42    | 10469 |      |
| 9662       | 5                     | 18781 | 11     | 5375  | 19   | 13536   | 27    | 12193  | 34   | 18112 | 42    | 12909 |      |
| 13821      | 5                     | 4033  | 12     | 13649 | 19   | 13561   | 27    | 5512   | 35   | 8575  | 43    | 5277  |      |
| 16999      | 5                     | 4206  | 12     | 16884 | 19   | 4632    | 28    | 11529  | 35   | 8997  | 43    | 7323  |      |
| 17212      | 5                     | 11381 | 12     | 9188  | 20   | 11943   | 28    | 11841  | 35   | 12000 | 43    | 8080  |      |
| 19056      | 5                     | 13614 | 12     | 18599 | 20   | 15429   | 28    | 14468  | 35   | 14126 | 43    | 11239 |      |
| 19213      | 5                     | 13827 | 12     | 3352  | 21   | 656     | 29    | 8854   | 36   | 17448 | 43    | 13488 | 50   |
| 19909      | 5                     | 3968  | 13     | 12729 | 21   | 3296    | 29    | 9032   | 36   | 18449 | 43    |       |      |
| 917        | 6                     | 4745  | 14     | 19760 | 21   | 8777    | 29    | 18394  | 36   | 18781 | 43    |       |      |
| 7211       | 6                     | 6941  | 14     | 51    | 22   | 8023    | 30    | 1028   | 37   | 2131  | 44    |       |      |
| 8323       | 6                     | 18827 | 14     | 7841  | 22   | 8497    | 30    | 1290   | 37   | 10938 | 44    |       |      |
| 12778      | 6                     | 19056 | 14     | 9583  | 22   | 8817    | 30    | 4000   | 37   | 13289 | 44    |       |      |
| 13559      | 6                     | 19174 | 14     | 13033 | 22   | 11103   | 30    | 11694  | 38   | 13970 | 44    |       |      |
| <b>T</b> 7 |                       |       |        |       |      |         |       |        |      | _     |       | ^     |      |

Уилата выигрышей будетъ производиться исключительно въ банкъ въ С.-Цетербургъ съ 1-го апръли 1899 года.

Таблица билетовъ серій 1-го внутренняго 50/0 съ выигрышами займа, вышедшихъ въ тиражъ погашенія, произведенный въ правленіи Государственнаго банка 2-го января 1899 года:

№ серій: 2358, 1102, 16063, 17501, 19690, 14653, 4148, 19154, 4186, 1086, 4587, 5274, 17349, 17138, 15150, 5564, 171, 7687, 898, 11731, 17635, 14526, 9312, 5330, 13080, 15714, 7774, 7754, 1854, 19651, 3755, 11556, 8613, 1698, 8517, 5381, 15619, 2506, 16749, 12291, 9932, 2442, 3417, 6818, 13867, 8999, 12894, 16389, 8904, 387, 4283, 4331, 10700, 3284, 11406, 12692, 276, 936, 5188, 10776, 4201, 1036, 14994, 199, 13186, 2817, 3694, 2137, 19618, 13829, 1921, 11506, 19769, 11109, 5640, 5287, 10384, 9284, 17587, 1750, 4669, 8775, 15753, 17611, 29, 7517, 13666, 16973, 19628, 9460, 9783, 11158, 15082, 18320, 11350, 1230, 4500, 14492, 19423, 15940, 8877, 388, 15469, 14641, 1861, 6838, 16788, 2820, 19621, 1842, 5850, 19653, 15038, 14474, 13101, 8881, 16920, 17893, 19515, 19802, 12967, 1397, 16421, 16666, 3875, 16321, 17634, 13035, 5514, 13441, 10252, 1327, 15008, 18556, 1625, 16058.

Уплата капитала по вышедшинь въ тиражь билетамъ будеть производиться съ 1-го апреля 1899 года въ Государственномъ банкъ, его конторахъ и отдъленіяхъ.

### ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

# Харьковекаго Общества последователей гомеопатіи.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и л'вчебники по гомеопатіи. Домашнія аптечки. Прейсъ-Куранть высылается по требованію безплатно.

вышли въ свътъ новыя книги.

### Новое сочинение ДМ. ИВ. ЭВАРНИЦКАГО:

### ПО СЛЪДАМЪ ЗАПОРОЖЦЕВЪ.

Продается у автора, Москва, Упрверситет. Цена 1 р. 50 к.

### "Нъсколько изслъдованій историческихъ и разсужденій о вопросахъ современныхъ".

Профессора Н. И. Барсова. С.-П.-В. 1899. Ц. 2 р.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго стиля. Болье важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналь выходить дважды въ мъсяцъ, --каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная цьна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіямъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнаго Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Въ Америнъ: America, New York, City. 823 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

У протојерея Іоанна Лукича Чижевскаго (въ Харьковъ, Конторская уляца д. № 64-й).

Можно получать следующія его изданія: 1. Собраніе церковно-гражданских постановленій о монашествующих в монастырихъ. Хирьковъ 1898 г., стр. 1—191. Цъни 2 р. съ перес. 2. Церковное письмоводство. Собраніе правиль и поставовленій къ правильному веденію онаго; изданіе четвертое исправленное и дополненное. Харьковъ 1898 г., стран. VIII – 282. Цвна экзем. 2 р., за 10 — по 1 р. 80 к., а свыше 10 экзем. по 1 р. 30 к. за каждый. 3. Устройство Православной Россійской Церкви, ся учрежденія и дійствующія узаконенія по ся управленію. Харьковь 1898 г., стран. XVII—442. Ц. 2 р., съ перес. 2 р. 30 к. Настоящій сборникъ, по разсмотръніи онаго въ рукописи Московскимъ Духовно Цензурнымъ Комитетомъ, представляемъ быль на благоусмотръніе и разръшеніе къ вапечатанію Свят. Суноду и опредъленіемъ его состоявшимся 4 імня 1897 г. разръшенъ къ напечатанію. - Журналъ "Миссіоперское Обозръніе", за 1898 г. въ Сентябрьской книжкъ, на стран. 1224-25 помъстиль объ этомъ Сборникъ слъдующій отзывь: "Предлагаемая вниманію читателей нашего журнала книга протојерен Чижевскаго заключаеть въ себъ болье или менье подробныя свъдъвія объ устройствъ Православной Россійской Церкви и знакомить, если не со всъми, то съ самонуживишими церковно-гражланскими узаковеними и постановленіями оной. Трудь о. Чижевскаго распадается на девять отділовь. Первый отдыть знакомить съ управленіемъ Россійскою Церковію вообще, второй—трактуєть о луховенствь; третій—о приходахь; четвертый—о благоустройствь храмовъ; пятый — о богослужени; шестой — о значении воскресныхъ и праздничныхъ дней, седьной - объ охранении и распространении православной въры: восьмой о построеніи церквей, и, паконець, девятый-о церковномь хозяйстві \*). Пов этого краткаго перечия отделовъ явствуетъ, что разсматриваемая нами кинга заключаеть въ себв несьма много полезныхъ свъденій для духовенства. Въ частвости для лицъ, пресладующихъ миссіонерскія цали, она представляеть наиболье интереса своимъ седьмимъ отдъломъ, трактующимъ объ охраневін и распространеній православной втры. Изъ восьми главъ этого отділа—посліднія четыре вмі-ють спеціально миссіонерскій характеръ. Такъ V глава—касается вопроса с пресвчении и предупреждении распространия расколовъ и ересей между православными. Она трактуеть о мірахъ къ предупрежденію распространенія штувач и другихъ еретическихъ лжеученій и раскола; касается правиль просоединенія обратившихся изъ раскола къ Православной или Единовърческой Церкви. VI глава разсматриваеть вопрось о предупреждении и пресычении привлечения православныхъ христіанъ въ вновіріе; VII глава посвящена вопросу о присоедивенів иновірцевъ къ православной Церкви, а также язычниковъ, магометанъ в евреевъ; трактуетъ также о бракахъ православныхъ съ иновърными и VIII глава касается вопроса о предупреждения и преседени отступления отъ прав. веры новообратившихся къ ней язычниковъ, магометанъ и евреевъ". Далъе празсмотрънная нами книга, говорить рецензія журнала "Миссіонерское Обозръніе". изложена изыкомъ вполна простымъ и общедоступнымъ. Къ числу достопиствъ труда о. Чижевского нужно отнести и то обстоятельство, что тамъ читатели находять по каждому вопросу самыя полныя ссылки на общероссійскія законоположенія, Сунодальные указы и распоряженія містныхъ духовныхъ консисторій. Можно въ силу вышесказаннаго, рекомендовать вниманию нашихъ читателей трукъ о, протојерен Чимевскаго, какъ заключающій въ себя много свёдёній полезимую и необходимых въ практической дъятельности священниковъ и въ частности миссіонеровъ". Газета "Жизнь и Искуство" № 3, 1898 г., между прочимъ заввила, что "изданіе о. Чижевскаго можеть служить весьма полезною настольног справочною бингою не только для духовенства, но, въ искоторыхъ случаляхъ, в для юристовъ, такъ какъ узаконенія принадлежащія по управленію духовных дълъ православнаго исповъданія не вошли въ Свод. Законовъ, и потому, на основанін приложенія къ ст. 16 учрежд. Правит. Сенат. т. 1, ч. 11 Свод. Зак. вад. 1886 г., въ потребнихъ случаяхъ должни бить приводоми непосредственно изъ увазовъ и постановленій Правительства, а сборникъ о. Чижевскаго, удовлетеоряєть этой потребности". Такіе же благопріятные отзывы пом'єстили на своихъ страницахъ: "Хар. Губ. Въд.", газета Южный Край" и др. журналы и газеты.

<sup>\*)</sup> Такіе сборники на основаніи ст. 257 Цензурнаго Устава т. XIV изд. 1890 г. должны заключать въ себъ "Основательное собраніе, явъясненіе и совокупленіе правиль церковнаго укравненія" и только такіе признаются достойными одобренія и разрѣшаются из напечатанію. Бъ отдѣль этоть подробно вошло все то, что заключалось въ изданномъ мною сборника, выдержышемъ три изданія (въ 1873, 75 и 91 г.г.) подъ загл. "Церковное Хозя́ство", втор. пад. которате отпечатано съ разрѣшенія Св. Сунода, по представленію С.-Петербург. Духовно-Цензури. Комитта

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на духовно-анадемическіе журналы

# "ДЕРКОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ и ХРИСТІАНСКОЕ ЧТЕНІЕ"

съ приложеніемъ полнаго собранія твореній св. Іоанна Златоуста.

С.-Петербургская Духовная Академія, въ твердой ръшимости и впредь служить по мъръ сель тому дъзу, которому она служила до сихъ поръ посредствомъ своихъ журналовъ, будеть издавать въ 1899 году "Церковный Въстникъ" и "Христіанское Чтеніе" по следующей програмив. Въ **Церковномо Впост**нечество печатаются: 1) Передовым статьи, нивощія своимь содержаніємь обсужденіє богословских и перковно-исторических вопросовь, какь они выдвигаются запросами времени; 2) Статьи церковно-общественнаго характера, посвященныя обсуждению различныхъ церковныхъ и общественныхъ явлений, по мъръ того, какъ выдвигаеть ихъ текущая жизнь; въ этомъ отдъле редакція даеть шировое мъсто и голосу своихъ подписчиковъ и читателей, которые соблаговолять выскапаться по твич или другимъ назръвающимъ вопросамъ жизни; 3) Мивнія и отзывы — отдель, вы которомь излагаются и подвергаются критическимь зам'ячаніямь факты в явленія церковно-общественной жизни, какъ они отображаются въ текущей духовной и светской печати; 4) Въ области церковно-приходской практики—отдъль, въ которомъ редакція даеть разрышеніе недоумънныхъ вопросовъ изъ пастырской практиви; 5) Корреспояденцій изъ епархій и изъ-за границы о выдающихся явленіяхъ мъстной жизни; 6) Обозръніе книгъ и духовныхъ, а равно н свътскихъ журналовъ; 7) Постановления и распоражения правительства; 8) Лътопись церковной и общественной жизни въ России и за границей на пространстив всего земного шара; 9) Разныя известія и заметки, разнообразныя интересныя свідінія, не укладывающіяся въ вышеозначенныхъ отділахъ.

Въ Христіанское чтеніе входять самостоятельныя и переводныя статья богословскаго, историческаго и назидательнаго содержанія, въ которыхъ съ серьезностью научной постановки дала соединяется и общедоступность изложенія, а также критическія замічанія о выдающихся новостяхь отечественной и иностранной богословской литературы. Кромів того съ 1895 года редакція приступила въ изданію ПОЛНАГО СОБРАНІЯ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА въ русскомъ переводъ на весьма льготныхъ для своихъ подписчиковъ условіяхъ. Именно подписчики на оба журнала получають ежегодно большой томъ этихъ твореній въ двухъ книгахъ около 1000 страниць убористаго, но четкаго шрифта выъсто номинальной цены въ три рубля за одинъ рубль, и подписчики на одинъ журналь за 1 р. 50 к., считая въ томъ и пересылку. При такихъ льготныхъ условінив всв подписчики Церковнаго Вестинка и Христіанскаго Чтенія получають возможность при самомъ незначительномъ ежегодномъ расходъ пріобръсть полное собраніе твореній одного изъ величайшихъ отцовъ церкви, — собраніе воторое по богатству и разнообразію содержанія составляеть цілую библіотеку богословской литературы ея золотого въка. Въ 1899 г. будеть изданъ пятый том ъ въдвухъкнигахъ. Въ него войдуть БЕСБДЫ СВ. 10АННА ЗЛАТОУСТА на псалны. Новые подписчики, желающіе получить и первые четыре тома, благоволять прилагать въ подписной цвив по два рубля за томъ, въ изящномъ англійскомъ переплеть-по два руб. 50 коп. за томъ съ пересылкой.

Условія подписни. Годовая ціна въ Россін: а) за оба журнала 8 (восемь) руб., съ приложеніемъ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА—9 (девять) руб. въ влящномъ переплеть—9 р. 50 коп. б) отдъльно за Церковный Въстинкъ 5 (пять) руб. съ приложеніемъ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА—6 руб. 50 к., въ нзящномъ переплеть 7 руб.; за Христіанское Чтеніе 5 (пять) руб., съ приложеніемъ ТВОРЕНІЙ СВ. ІОАННА ЗЛАТОУСТА—6 р. 50 к., въ нзящномъ переплеть 7 руб. За гранней, для всъхъ мъстъ: За оба журнала 10 (десять) р.; съ приложеніемъ Твореній св. Іоанна Златоуста—11 р. 50 к., въ переплеть—12 р.; за важдый отдъльно 7 (семь) руб., съ приложеніемъ Твореній св. Іоанна Златоуста—9 руб., въ переплеть—9 р. 50 к. Иногородные подписчики надписывають свои требованія такъ: Въ Редакцію Церковнаго Въстинка и Христіанскаго Чтенія въ С.-Петербургь.

Редавторъ проф. А. Лопукинъ.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА ЖУРНАЛЪ на 1899 годъ

# .ВОПРОСЫ ФИЛОСОФІИ И ПСИХОЛО

Изданіе Московского Исихологического Общества, состоящого при Императорскомъ Московскомъ Университеть. Журналь издается подъ редакціей В. П. Преображенскаго, при непосредственномъ содействін Н. Я. Грота, Л. М. Ловатим и вн. С. Н. Трубецкого и при ближайшемъ участіи В. А. Гольцева, В. Н. Масновскаго, Н. А. Иванцова, С. С. Корсакова, Вл. С. Соловьева, А. А. Токарскаго. Н. А. Умова. Журваль выходить пять разь въ годъ приблизительно въ концъфевраля, апръля, іюня, октября и декабря книгами не менфе 15 печатных листовъ. Условія подписки: На годъ съ 1 ливаря 1899 г. по 1 ливаря 1900 года безъ доставин-6 р., съ доставкой въ Москвъ-6 р. 50 к., съ пересилкой въ другіе города—7 р., за границу 8 руб.

Учащіеся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, сельскіе учителя и сельскіе сыщенники пользуются свидкой въ 2 руб. Подписка на льготныхъ условівхъ в льготная выписка старыхъ годовъ журнала принимаются тольно въ конторъ редавців. Подписна кроит кнежныхъ магазиновъ, принимается въ конторъ журнала: Москва, Большая Никитская, Шереметевскій пер., д. гр. Шереметева, 2, д. кв. 28, въ помъщения журнала "Русская Мысль".

Редакторъ В. П. Пресбраженскій.

Председатель Московского Психологического Общества Н. Я. Гротъ-

-6 р. 50 к.

# ластъ въ теченіе

подписчики "НИВЫ" получать въ 1899 г.:

**52 №№ жур.,,НИВА"**(до 1500 стол. текста и 500 грав.). Въ нум. Нивы за 1899 г. будеть печатат. пріобрыт, ред. въ рукоп. новый ром. Графа Льва Николаевича ТОЛ-СТОГО: "BOCKPECEHIE" со множеств. рисунковъ иллюстрацій Л. О. Пастернака. 12 m. полн. собран. соч. И. А. Гончарова, 12 № М "Парвжскихъ модъ" (до 300 которое явится первымъ по полнотъ содер-модныхъ гравюръ по послъднымъ фасо-жанія (такъ какъ въ него войдутъ произв. намъ лучшихъ мастеровъ). Гончарова, не помъщ. въ прежн. издан., 12 № руколъльныхъ и выпильныхъ стоющихъ 18 р. 50 к.) и будетъ отпечатано работъ и выкроекъ въ натуральную велена хорошей бълой глазированной бумагь. чину (около 600 рисунк. и чертеж.). ратурных приложеній (романы, печатан, краскамя.

ПОДПИСНАЯ ЦЪНА "НИВЫ" на годъ со всеми приложенівмя: Безъ достав- 5 р. 50 к. Съ пере-CHAR. BO Съдоставною въ СПБ. . Вр. 50 к. всъ городанивст. ОДНОГО 1899 Г. Безъ доставки: 1) въ Мо- Россіи. . 7 р. сквъ, въ Конторъ Н. Цеч- За границсвоимъ подписчикамъ ковской — 6 р. 25 к.; 2) 10 руб. Въ Одессв, въ книжи. Разсрочь магазинь "Образованіе" платежа въ 3

ПОЛНОЕ СОВРАНІЕ

и 3 срока.

12 нниго "ежемпьсячных лите-Стрнной календарь на 1899 год.

повъсти, разсвазы, популярно - научныя Иллюстрированное объявление о подписть

статьи и проч. современныхъ авторовъ) высылается безплатно.

Требованія адресовать вз Главную Контору журн. "НИВА", С.-Петербургъ, Малая Морская. 22.

### Вольшой семейный иллюстрированный и литературный журналь

# ЖИВОПИСНОЕ ОВОЗРВНІЕ

ШЕСТЬДЕСЯТЪ ЧЕТВЕРТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

Издаваемый Спб. Акціон. Общ. печатнаго дела ИЗДАТЕЛЬ,

# подъ редакціею извѣстнаго писателя А. К. ШЕЛЛЕРА (А. МИХАЙЛОВА).

Съ 1-го января 1897 года изданіе журнала "Живописное Обозръміе" перешло въ собственность Сиб. Акціонернаго Общества печатнаго дѣла И З Д А Т Е Л Ь. Приступая къ дальнѣйшему издательству журнала "Живописное Обозрѣніе", Правленіе Общества издатель употребило всѣ зависящія отъ него усилія, чтобы въ 1898 году журналь Нивописное обозрѣніе отвѣчаль современнымъ требованіямъ большого художественно-литературнаго журнала, какія предъявляются лучшимъ заграничнымъ изданіямъ этого рода. Въ литературномъ отдѣлѣ журнала Мивописное обозрѣніе въ 1898 году были помѣщены большія оригинальныя провзведенія, романы Великій старикъ В. И. Немировича-Данченко, На сѣверѣ Д. П. Муравлина (кн Голицина, Особый міръ В. А. Рышкова, Полая вода А. И. Лемана, Побѣдители З. Н. Гиппіусъ, Наслѣдство А. М. Өедорова, не считая мелкихъ по размѣрамъ повѣстей и разсказовъ. Изъ иностранныхъ романовъ журналъ своевременно далъ переводы Парижъ Э. Золя, Опора семья А. Дода Арахнея І. Эберса и др. Въ наступающемъ 1899 году будутъ приложены Правленіемъ и Редакціей всѣ силы въ тому, чтобы еще болѣе улучшить и оживить журналъ какъ въ художественномъ, такъ и въ литературномъ отношеніяхъ, что возможно только изданію, имѣющему въ своемъ распоряженія, кромѣ пятидесяти двухъ объемистыхъ по формату и числу листовъ еженедъльныхъ нумеровъ, еще двѣнацать квигъ формата большихъ ежемѣсячныхъ журналовъ. Въ 1899 г. журналъ Нивописное Обозрѣніе, не возвышая подписной цѣны, дастъ гг. подписчивамъ

### Два самостоятельныхъ литературныхъ изданія:

1) еженедыльный семейный художественно-литературный журналь.

52 иллюстрированных нумера изящной литературы исключительно известных русских и иностранных пистелей. Каждый нумерь состоить, въ общемь, изъ 21/2—3-хъ листовъ большого формата, отпечатанных на роскошной бълой бумагь съ 7—10 рисунками. При нумерахъ журнала, между прочимъ, въ теченіе года выдается: 1. 12 нумеровъ Парижскихъ новъйшихъ модъ съ рисунками.—2. 12 раскрашенныхъ вартинъ (модние дамскіе костюмы и рукоцілія).—3. Рисунки для вышивки бълыя, платьевъ и костюмовъ—шерстью, шнурками, шелкомъ, золотомъ и проч.—4. 12 выкроекъ въ натуральную величину.—5. Рисунки для выпиливанія оригинальные разныхъ изящныхъ предметовъ, полезныхъ въ хозяйствъ.—6. 12 новъйшихъ музыкальныхъ шьесъ: романсы, танцы и проч.—7. Стънной календарь, отпечатанный цвътными красками. 2) ежемъсляное литературное приложеніе ДВЪНАДЦАТЬ БОЛЬШИХЪ ТОМОВЪ. Подписная годовая цвна прежния на годъ съ дост. по Имперія 8 р.—Безъ доставки въ Сиб. 7 р.— въ Москвъ 7 р. 75 к. На полгода съ доставкою по Имперіи 4 р.—На три мъсяца 2 р.—Заграницу: на годъ—16 р. Разсрочка взносовъ на другіе сроки допускается, но по соглашенію съ главною конторою.

Главная контора журнала: СПБ., Невскій просп., д. № 68—40.

### Открыта подписка на 1899 годъ.

# изданія. "С В В Е Р В" изданія.

еженедъльный иллюстрированный литературно-художественный журналь.
Подписчики СЪВЕРА въ 1899 г. получать:

52 № илиострированнаго журнала, изъ которыхъ съ цвътными рисунками извъстнихъ русскихъ и иностранныхъ художниковъ 12 № 52 № еженедъльнаго обозрѣнія Съверъ въ формать газетнаго листа убористой печати. 12 № ежемъсячнаго журнала Хозяйство и домоводство, въ которомъ будутъ даваться полезные совъты и указанія, необходяния для сельсяго хозяйства и домашнято обихода. 12 № ежемъсячнаго журнала Паримскія моды, со множествомъ рисунковъ въ текстъ, выходящихъ одновременно съ однимъ изъ лучшихъ парижскихъ моднихъ журналовъ. 12 № выкроекъ на отдъльныхъ большихъ ларижскихъ моднихъ журналовъ. 12 № выкроекъ на отдъльныхъ большихъ ларижскихъ моднихъ журналовъ. 12 № выкроекъ на отдъльныхъ большихъ ларижскихъ моднихъ журналовъ. 12 томовъ Библіотени Съвера, каждый томъ—объемомъ отъ 160 до 240 и болъе страницъ плотнаго шрифта, въ которихъ будетъ дано собране сочиненій ІОСИФА КРАПІЕВСКАГО: 1. Два свъта, 2. Панъ Твардовскій, 3. Остапъ Бондарчукъ, 4. Кунигасъ, 5. Ермола, 6. Явъ Собъскій, 7. Мученица на троятъ, 8. Древнее сказаніе, 9. Уляна, 10. Черный день, 11. Чудаки, 12. Гнъвъ Божій. Вь отдъльной продажть сочиненія эти стоятъ около 20 руб.

Романы и повъсти I. Крашевскаго всегда пользовались большимъ успъхомъ среди читающей публики. Кромъ всъхъ своихъ выдающихся литературныхъ достоинствь, талантъ Крашевскаго обладаетъ еще и другихъ, неотъемлемымъ и незамънимымъ, качествомъ: каждое произведеніе, вышедшее изъ-подъ пера этого писателя, читается съ захватывающимъ интересомъ. Годовые подписчики Съвера, кромъ всъхъ другихъ приложеній, получаютъ безплатно

### РОСКОШНЫЙ АЛЬБОМЪ

изъ 24 художественныхъ излюстрацій на отдівльныхъ листахъ къ собранію сочиненій

### ГЕНРИКА САНКЕВИЧА:

Излюстраціи этв. вибя самостоятельное значеніе, какъ художественное произведеніе, еще болбе рельефно выділяють полныя жизни и потрясающаго драматизма сцень, которыя созданы геніальнымъ перомъ знаменитаго художника слова.

#### Подписная цъна остается прежняя:

6 руб. на годъ безъ доставви и пересылки въ С.-Петербургъ 7 р б. съ достав. и перес. во всъ города Россіп; за границу на голъ 11 руб. На б'иъс. съ дост. и пер. 3 руб. 50 коп., на 3 мъс. съ дост. и пер. 1 руб. 75 коп., за 1 мъс. съ дост. и пер. 60 коп. Примъчаніе. Безплатныя библіотеки и читальни, каролняя и церковно-приходскія начальныя школы и училища, городскіе и сель кіе учителя и учительницы, сельскіе спященники и діяконы, фельдшера и фельдерицы, и волостныя правленія пользуются исключительнымъ правомъ получать жерналь Стверъ, со всёми къ нему приложеніями и преміями, на особо-льготных достовіяхъ, а вменно: за 5 руб. съ дост. и перес. Подписка на льготные экз выпяры принимаются исключительно въ Главной конторъ журнала Стверъ (СПБ-Екатерининская 4).

### ТОЛЬКО ДО 1 ФЕВРАЛЯ 1899 ГОДА.

и не иначе какъ на годичный срокъ не более 1 экз. на каждое лицо или учрежденіе, безъ права передачи. Подписка адресуется въ Главную контору журналі Стверъ, (СПБ. Екатерининская, 4) на имя издателя Н. Ө. МЕРТЦА.

Редавторъ А. А. Коринфскій.

Издатель Н. О. Мортца



# листокъ

RLL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Отчеть о літнихь пелагогическихь курсахь для учителей второклассныхь церковно-прихолскихь школь, учрежденныхь въ г. Харьков'я въ 1898 г. (продолженіе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частимь за 1897/ж учебный годь (продолженіе). — Воззваніе. — Епархіальныя изв'ященія. — Изв'ястія и зам'ятки.— Объявленія.

Отчеть о літнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковіз въ 1898 году.

(Продолжение \*).

V. Учебныя занятія на педагогических курсах во г. Харьковъ.

Чтеніе лекцій началось на Харьковскихъ курсахъ съ 26 іюня и непрерывно продолжалось до 5 августа. Предъ началомъ лекцій инспекторомъ курсовъ составлено было росписаніе лекцій, которое затѣмъ и выполнялось неизмѣнно. Учебныя занятія слушателей курсовъ раздѣлялись на обязательныя и необязательныя. Къчислу обязательныхъ занятій относилось слушаніе и записываніе лекцій и другія учебныя упражненія по предметамъ школьнаго обученія: Закону Божію, церковному пѣнію, педагогикѣ, географіи, исторіи, физикѣ, геометрическому черченію, землемѣрію и космографіи, а также и по тѣмъ предметамъ, которые хотя и не входять въ составъ школьныхъ программъ, но знаніе которыхъ весьма полезно для учителя сельской школы,—такова школьная гигіена и пчеловодство.

Не обязательныя занятія курсистовъ состояли въ изученіи мастерства: токарнаго, столярнаго и переплетнаго, скрипичной и фортепіанной игры и для учительницъ—кройки.

Лекціи по обязательнымъ предметамъ распредвлялись въ теченіи учебнаго дня следующимъ образомъ: три часовыхъ лекціи съ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 1.

9 до 12<sup>1</sup>/2 час., а иногда 4 до 1<sup>8</sup>/4 час. утромъ и 2 левців съ 5 до 7<sup>1</sup>/2 час. вечеромъ. Наванунѣ праздничныхъ и воскресныхъ дней вечернихъ левцій не было. Въ промежуткахъ времени между утренними левціями и обѣдомъ, а также послѣ ужина почти ежелневно были устрояемы спѣвки частію для богослуженій въ воскресные и праздничные дни, а частію и для упражненія въ пѣнів.

Количество и содержаніе лекцій, читанныхъ на педагогических курсахъ въ г. Харьковъ, было слъдующее:

- 1. По Закону Божію профессоромъ Богословія Протої времь Тимовсемъ Буткевичемъ прочитано было 12 лекцій. Содержаніскъ этихъ лекцій служило развитіе вопросовъ, указанныхъ для разъясненія слушателямъ Педагогическихъ курсовъ въ проэкть программъ для второклассныхъ школъ. Лекторъ говорилъ о значени цервовно-приходской школы, характеристическихъ чертахъ ея, отличів ен отъ всёхъ другихъ элементарныхъ школъ; о томъ, что толью христіанство представляеть твердыя основы истиннаго просвещенія и что православная церковь есть единственно вфриан хранительница и истолковательница христіанскихъ истинъ. Учитель Христосъ и способъ пзложенія Имъ Своего ученія, ученіе Апостоловъ, ватехизическім школы въ первенствующей церкви Христовой, школы Александрійская и Антіохійская и ихъ представатели; школы церковныя въ Россіи съ начала ея существованія до нашего времени и ихъ воспитательное значение. По церковному уставу слушателямъ было сообщено: о церковномъ уставъ в его разделенів на два отдела: литургійный и двециплинарный, о храмъ, какъ мъсть общественнаго богослуженія, о призывъ къ богослуженію, о кругь суточнаго богослуженія, о совершенів тавиствь и богослуженій по октоиху, минен и тріоди.
- 2. По церковному птийо слушатели и слушательницы курсовь по испытаніи ихъ въ теоріи музыки, были раздёлены на 2 групны: старшую (въ которую были включены болёе знающіе) и младшую (въ которой были отнесены менёе знающіе), при чемъ старшую группу составляли 33 слушателя, а младшую 89. Въ теченіи 41 урова съ слушателями младшей группы пройдена была элементарная теорія музыки, а также имъбыли сообщены самых необходимых свёдёнія изъ элементарной гармоніи. Содержаніе лекців было слёдующее: понятіе о звукі; длительность звука; изображеніе его въ цифирной и нотной системахъ; о ратмів, тактів и темиів; о разміврів, паузів; значеніе легато; значеніе терминовъ: largo, adagio, andante, allegro; изученіе высоты звуковъ; построеніе гаммъ: ма-

жорныхъ: образцовой do мажоръ, ге мажоръ, fa мажоръ, la мажоръ; минорныхъ: ті миноръ, fa дізъ миноръ, ге, sol и do миноръ. Понятіе о гармоніи, о составъ хора, аккордъ; широкомъ и тъсномъ расположеніи голосовъ и обращеніи аккордовъ. Знакомство съ руководствами по обученію пънію; методика преподаванія пънія. Всъ эти теоретическія свъдънія сопровождались и закръплялись въ памяти слушателей посредствомъ соотвътствующихъ нотныхъ упражненій. На урокахъ, кромъ упражненій, пропъты были всъ догматики знаменнаго распъва и нъкоторыя пъснопънія всенощнаго бдънія и литургіи: "Благослови, душе моя, Господа", "Хвалите имя Господне" и т. п.

Съ старшей группой въ теченія 41 урока, кром'в ознакомленія съ построеніемъ мажорныхъ и минорныхъ гаммъ, пройдено было: церковно-пъвческая гамма и церковные лады, понятіе объ интервалахъ, объ аккордахъ и ихъ построеніи, удвоеніе тоновъ, квартоквинтное и секундное соединеніе, обращеніе трезвучій, обращеніе септъ-аккордовъ, фигурація, понятіе о модуляціяхъ, уклоненія отъ строгихъ гармоническихъ правилъ, знакомство съ полиоонической музыкой, разборъ обычныхъ распъвовъ и практическія правила преподаванія пінія, сущность метода обученія пінію и постановка голосовъ. Въ этой группъ сообщение теоретическихъ свъдъній постоянно сопровождалось упражненіями въ гармонизаціи мелодій, нотными диктовками и разборомъ соотвътствующихъ образповыхъ нотныхъ произведеній. Такимъ образомъ съ младшею группою полностію пройдена теорія музыки по программѣ 1-го и 2-го года, съ старшей группой по программ'в частію 2-го и полностію 3-го года второвлассныхъ школъ.

Старшую группу составляли следующіе слушатели и слушательницы: Владикавказской епархіи: Вишневскій Петръ, Грузиненко Димитрій. Воронежской епархіи: Игнатовъ Митрофанъ, Богатырева Клавдія, Верижская Марія, Дробовская Александра, Кременецкая Серафима и Склобовская Анастасія. Донской епархіи: Жоголевъ Иванъ и Прекрасновъ Семенъ. Орловской епархіи: Нецветаевъ Василій и Феноменовъ Василій. Пензенской епархіи: Покровскій Петръ, Троицкій Василій, Трояновъ Николай, Урановъ Алексей, Геометрова Софія и Успенская Наталія. Ставропольской епархіи: Махровскій Василій, Никольскій Иванъ и Федоровскій Василій. Сухумской епархіи: Солоповъ Діонисій и Глаголева Александра. Таврической епархіи: Власовъ Даніилъ, Грибовскій Николай и Звёревъ Николай. Тамбовской епархіи: Архангельскій Петръ, Елеонскій Михаилъ, Красивскій Александръ,

Константиновскій Михаилъ, Маловъ Григорій и Неуроновъ Павелъ. *Харьковской епархіи*: Поповъ Семенъ.

Младшую группу составляли следующіе слушатели и слушательницы: Владикавказской епархіи: Дзіовъ Алексей, Лаврова Ольга и Синьковская Анна. Воронежской епархіи: Болховитиновъ Гавріилъ, Бондаренко Михаилъ, Васильевъ Алексей, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Прохоровъ Владиміръ, Скринченко Николяй, Яковлевъ Михаилъ, Глаголева Дарія, Дамаскина Марія, Зайцева Валентина, Русинова Антонина в Стефановская Параскева. Донской епархіи: Вальневъ Николай, Добрынинъ Петръ, Ивліевъ Иванъ, Клавсуцъ Иванъ, Михайловъ Арвстархъ, Писаревъ Иванъ, Поновъ Михаилъ, Григорьева Екатерина, Двиарева Антонина, Лобачева Марія, Попова Марія и Шевцова Серафима. Орловской епархіи: Бородулинъ Алексьй, Дизертинскій Сергій, Ивановъ Сергій, Ивановъ Өеодоръ, Калинниковъ Василій, Первозванскій Иванъ, Петровскій Василій и Турбинъ Павелъ. Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексъй, Гнидинъ Александръ, Ключевъ Николай, Любимовъ Викторъ, Мироносицкій Веніаминъ, Петропавловскій Сергьй, Діалектова Марія, Краснопольская Софія, Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Повровская Зинанда, Разумовская Александра в Соболевская Анастасія. Ставропольской епархіп: Борисовъ Иванъ, Евенмовъ Аркадій, Пронинъ Сергій, Фелицынъ Александръ, Өедоровъ Вячеславъ. Сухумской епархіи: Бжанія Мелитонъ, Глаголевъ Алексьй и Тихоправовъ Иванъ. Тапрической епархіи: Сериго Александръ, и Иваницкая Екатерина. Тамбовской епархіи: Воскресенскій Васплій, Вітринскій Василій, Крыловъ Димитрій, Лавровъ Николай. Орловъ Василій, Синцеровъ Димитрій (священнивъ), Тронцкій Левъ, Уваровъ Александръ, Богоявленская Александра, Громова Марія и Щеглова Любовь. Харьковской епархіи: Коноваловъ Константинъ, Крыжановскій Григорій (діаконъ), Насёдкинъ Яковъ (діаконъ), Несторовъ Василій, Огинскій Василій, Оглоблинъ Неколай, Панкратьевъ Андрей, Соколовъ Валеріанъ, Поповъ Григорій, Созонтьевъ Андрей, Стефановскій Николай, Филевскій Захарій, Фіалковскій Константинъ, Юшковъ Александръ, Осморовъ Александръ, Лаврентьева Н. и Рудинская Параскева.

3. По педагогикт и дидактикт лекторомъ Н. Страховымъ прочитано было 20 лекцій. Передъ началомъ лекцій г. Страховъ просилъ слушателей курсовъ письменно заявить ему, желають ли они прослушать полный курсь педагогики, вли только нёкоторые от-

дѣлы ен въ болѣе подробномъ развитіи. Отъ учителей всѣхъ епаркій поступило мотивированное заявленіе, что они желають прослушать полный курсъ педагогики. Только учители Орловской епаркіи не дали никакого отвѣта. Поэтому содержаніе лекцій по педагогикѣ было таково: понятіе о педагогикѣ, цѣль воспитанія; воспитаніе семейное и школьное; раздѣленіе воспитанія на физическое и психическое.

Задачи умственнаго воспитанія. Наглядность при обученія, вниманіе; невнимательность; память и воспоминаніе; фантазія, игры; образовательное значеніе сказокъ; отношеніе воспитанія и обученія въ дѣятельности разсудка. Общее обозрѣніе учебной программы для второвлассныхъ школь со стороны подбора учебныхъ предметовъ и цѣлесообразность этого подбора; объ особыхъ свойствахъ учебнаго метода; о методахъ аналитическомъ и синтетическомъ, о примѣненіи ихъ въ обученію. О примѣненіи разныхъ формъ преподаванія въ дѣлѣ школьнаго обученія, о нравственномъ воспитавіи; о развитіи нравственнаго совершеннаго характера, какъ главной цѣли нравственнаго воспитанія; о правильной постановкѣ воспитательной дисциплины и условіяхъ благопріятнаго вліянія ея на воспитываемыхъ; о наказаніяхъ въ примѣненіи къ воспитанію; о воспитаніи сердца въ отношеніи къ нравственности; объ эстетическомъ воспитаніи.

4 в 5. По физикъ 12 лекцій в геометрическому черченію и землеморію 12 левцій посвящены были левторомъ Кудревичемъ на сообщение свъдъний, заключающихся въ проектъ программъ по симъ предметамъ. Несмотря на ограниченное количество лекцій, лекторъ успълъ полностію и съ надлежащею обстоятельностію выполнить эти программы. Содержаніе лекцій было сліздующее: указаніе и разборъ учебныхъ руководствъ, указаніе приборовъ и матеріаловъ для составленія недорогого физическаго кабинета при школь съ объяснениемъ ихъ назначения, способовъ пользования и цень; указаніе химических препаратовъ и матеріаловъ для физическаго кабинета и ихъ назначение; о преподавании физикп въ школъ; разборъ программы по физикъ для второклассныхъ школъ; о высь тыль; о простыхъ машинахъ; о жидкостяхъ и ихъ свойствахъ; о газахъ и ихъ свойствахъ; о теплотъ; о химическихъ явленіяхъ; о свътъ; о волшебномъ фонаръ; объ электричествъ; о гальванизмв. Въ заключение были сообщены краткия свъдвния по космографіи: о горизонтъ, о небесномъ сводъ, о созвъздіяхъ: Большая Медвелица, Лира, Орелъ, Оріонъ, Лебедь, Волопасъ,

Digitized by Google

Свордіонъ, Стрілецъ, Змісносецъ, Сівверный вілецъ; о суточномъ движеніи звіздъ; объ изміненіи высоты звіздъ для наблюдателя при переміні міста на земной поверхности; о годовомъ движеніи солнца, о вращеніи земли оволо оси и вовругь солнца.

Что касается ознакомленія съ учебной литературой предмета, то кром'в указанія и краткаго разбора учебныхъ руководствъ но физик'в, лекторомъ былъ отлитографированъ и выданъ всімть слушателямъ курсовъ какъ списокъ учебныхъ руководствъ и пособій, такъ и списокъ необходимъйшихъ физическихъ приборовъ для составленія физическаго кабинета.

Содержаніемъ лекцій по черченію служило: указаніе существующихъ руководствъ по геометрів и черченію; указаніе матеріаловъ для черченія; знакомство съ приборами и некоторыми столярными инструментами, необходимыми для черченія; знакомство съ измърительными приборами; разборъ программы по черченію для второвлассныхъ церковно-приходскихъ школъ; линейное черченіе, ръшеніе главивишихъ задачь на построеніе: дъленіе прямой и угла на части; построеніе угла, треугольника, квадрата, примоугольника, черченіе правильныхъ многоугольниковъ; задачи на построеніе, относящіяся въ окружности; черченіе звіздообразныхъ многоугольниковъ, измърение площадей: примоугольника, ввадрата, параллелограмма, треугольника, трапеціи, правильнаго многоугольника, круга, неправильнаго многоугольника; разсмотрѣніе тъль, воображаемых вы пространстве, измереніе объемовы н поверхностей тель. По землемърію сообщено: понятіе о подобныхъ многоугольникахъ, черчение плана; понятие объ астролябии, буссоли и способъ пользоваться ими; понятіе о магнитномъ склоненіи и румбическомъ углѣ; пользованіе отвѣсомъ; рѣшеніе задачъ на опредъленіе разстоянія недоступныхъ точекъ; указаніе в разборъ руководствъ по землемфрію; приборы для землемфрія: буссоль, эккеръ, астролябія, мензула и способъ пользованія ими; высотомъръ, нивеллиръ и рейка и ихъ употребленіе.

6. По исторіи лекторомъ Корнвенко прочитано было 8 лекцій. Задачею лектора, послів сообщенія понятія объ исторіи какъ наукв, служило ознакомленіе слушателей съ значеніемъ преподаванія исторіи и вліяніемъ его на учащихся, съ существующими методами преподаванія исторіи и методомъ прогрессивно-хронологическимъ, какъ наиболіве пригоднымъ для преподаванія исторіи во второклассныхъ школахъ, съ вопросомъ о необходимости указанія на значеніе Православной Церкви въ ділів внутренняго и вніш-

няго преуспанія русскаго государства; съ основными формами историческаго обученія: акроаматическаго и катихизическаго, съ вопросомъ о письменныхъ упражненіяхъ; значенія хронологій при изученія исторій, учебныхъ пособій, картъ, картинъ, атласовъ, памятниковъ археологія и т. п. Въ заключеніе лекторомъ подробно разобраны были учебники, рекомендованные въ проэктъ программы по этому предмету, съ указаніемъ ихъ достоинствъ и недостатковъ.

- 7. По методики географіи было сдёлано 8 лекцій. Слушателямъ курсовъ сообщались свёдёнія о географіи, какъ учебномъ предметё и о пользё ея преподаванія въ школахъ, о методахъ преподаванія географіи съ критическою ихъ оцёнкою; о пособіяхъ при преподаваніи географіи, о наглядномъ обученіи, значеніи географическихъ экскурсій, кабинетовъ, коллекцій, рельефовъ, географическихъ картъ; объ астрономическихъ картахъ, глобусахъ; о черченіи картъ, о географическихъ прогулкахъ; объ отчизновёденіи. Въ заключеніе лекторомъ подробно разсмотрёны были программы по географіи для двуклассныхъ и второклассныхъ школъ, учебныя руководства и пособія по географіи.
- 8. На лекціяхъ по гигіенть, которыхъ прочитано было 10, докторъ медицины Яковъ Трутовскій счелъ нужнымъ вначаль остановиться на сообщения необходимыхъ свъдъний по анатомии и физіологін человъческаго тъла, исходя изъ той мысли, что знакомство, хотя бы элементарное, съ анатоміей и физіологіей человъческаго теля служить основаниемъ гигиены. Поэтому имъ сообщены были сведенія объ общей форме и внешних свойствахь человеческаго тела: строеніе человеческаго тела, соразмерности частей, мышечной силь, дыханіи, пульсь, температурь, о вліяніи на внышнія свойства тела наследственных и бытовых условій: пола, возраста, питанія, занятій; о наружныхъ покровахъ человіческаго тъла, объ остовъ, черепъ и мозгъ; объ органахъ зрънія, слука, обонянія, вкуса, мышечной системь; о туловищь, сердць, легкихъ, органахъ питанія и кровообращенія. Затімь лекторь перешель къ вздоженію свъдъній но гигіень: о вліяніи на человька разнаго рода вибшнихъ условій, о воздухів, одеждів, жилищів и его содержанів и о водь. Следующія лекців посвящены были указанію способовъ подачи первой помощи въ несчастныхъ случаяхъ: при ушибахъ, сотрясеніяхъ, вывихахъ, переломахъ, вровотеченіяхъ, солнечныхъ ударахъ, поражении молніей, задушении разныхъ видовъ, утопленів, замерзанів, отравленів, обморокахъ, апоплексическомъ

ударъ, падучей бользии и другихъ припадкахъ. Виъстъ съ тъиъ сообщались свъдънія по школьной гигіенъ.

9. Курсъ пчеловодства прочитанъ былъ въ 12 лекцій. Программа лекцій была слівдующая: три вида обитателей улья, описаніе матки и отличіе ея отъ рабочей пчелы; описаніе рабочихъ пчелъ и ихъ обязанности въ ульів; описаніе трутней, ихъ назначеніе, ограниченіе ихъ вывода и уничтоженіе; образованіе вощины; производство меда; необходимость цвітня и воды; роеніе естественное и искусственное, неудобства естественнаго роенія и необходимость его предупрежденія; уходъ за пчелами со времени ихъ перваго облета до приготовленія къзимовків; различныя системы ульевь: неразборные, линеечные, рамочные; устройство рамокъ, ульи надставочные. Для слушателей, желавшихъ подробніве ознакомиться съ пчеловодствомъ, лекторомъ рекомендованы были учебныя руководства и пособія.

(Продолженіе будеть).

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямь за  $18^{97}/98$  учебный годъ.

(Продолжение \*).

### Д) Младшія воспитательницы.

1) Въ приготовительномъ влассѣ—дѣвица Анастасія Ябовлевна Павлова, 2) въ І нормальномъ классѣ—дѣвица Павла Өедоровна Власовская, 3) въ І параллельномъ влассѣ—дѣвица Серафима Ивановна Пономарева, 4) во ІІ нормальномъ влассѣ—дѣвица Анастасія Никаноровна Копъйчикова, 5) во ІІ нараллельномъ влассѣ—дѣвица Евгенія Ивановна Павлова, 6) въ ІІІ нормальномъ влассѣ—дѣвица Софія Павловна Реутская, 7) въ ІV нормальномъ влассѣ—дѣвица Валентина Ивановна Степурская, 8) въ ІV параллельномъ классѣ—вдова священника Анастасія Васильевна Өаворова, 9) въ V нормальномъ влассѣ—дѣвица Евдокія Александровна Стефановская, 10) въ V параллельномъ влассѣ—дѣвица Марія Явовлевна Павлова, 11) въ VІ нормальномъ влассѣ—дѣвица Вѣра Константиновна Аристова, 12) въ VІ параллельномъ влассѣ—дѣвица Вѣра Константиновна Аристова, 12) въ VІ параллельномъ влассѣ—дѣвица Вѣра Константиновна Аристова, 12) въ VІ параллельномъ влассѣ—дѣвица Анна Михайловна Котлярова; всѣ



<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 1, за 1899 г.

онъ окончили курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училищъ со званіемъ домашней учительницы, жалованья получаетъ каждая при казенной квартиръ со столомъ, 150 р. въ годъ и 25 руб. ежегодной награды; въ настоящей должности: Павла Власовская, Анастасія Копъйчикова и Софія Реутская съ 27 августа 1896 года; Евгенія Павлова съ 17 августа 1895 года; Валентина Степурская съ 13 октября 1895 года; Анастасія Оаворова съ 9 декабря 1897 года; Евдокія Стефановская съ 8 октября 1896 года; Марія Павлова съ 6 сентября 1893 года, Анна Котлярова съ 24 января 1897 года, а всъ остальныя съ 20 августа 1893 года.

### Е) Другія служащія въ Училищь лица.

- 1). Завъдующая фундаментальною, ученическою и музыкальною учелящными библіотеками, учебнаками и учебными принадлежностями, вдова дворянка, Ольга Герасимовна *Перлика*; жалованья получаеть при казенной квартиръ со столомъ 180 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 8 іюня 1896 года.
- 2) Врачъ при училищной больниці, Харьковскій Губернскій врачебный инспекторъ, дійствительный статскій совітникъ, Михайловичъ Стефановичъ-Севастіановичъ, докторъ медицины; жалованья получаетъ 300 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 13 января 1877 года.
- 3) Надзирательница училищной больницы, вдова священника Лукія Павловна *Ковалева*, домашняго образованія; жалованья получаеть при казенной квартирі со столомъ 242 р. въ годъ; въ настоящей должиости съ 10 октября 1871 года.
- 4) Помощница больничной надзирательницы, девица Пелагія Петровна Прокофоева; окончили курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училище со званіемъ домашней учительницы; жалованья получаеть при казенной квартире со столомъ 150 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 4 октября 1880 года.
- 5) Помощница больничной надзирательницы, вдова діавона Татьяна Петровна Краснокутская; окончила курсъ въ Харьковскомъ Епархіальномъ Женскомъ Училище со званіемъ домашней учительницы: жалованья получаетъ при казенной квартире со столомъ 150 руб. въ годъ; въ настоящей должности съ 5 апрёля 1894 года.
- 6) И. д. эконома мѣщанинъ Алексѣй Өеодоровичъ Васильеет; жалованья получаетъ при вазенной квартирѣ со столомъ—560 р. въ годъ; въ настоящей должности съ 22 августа 1894 года.

Примъчаніе. Кром'в вышепоименованных лиць при Училищь состояли еще: а) кастелянща, зав'ядывавшая б'ядьем'в и одеждою воспитанниць и б) ключница, зав'ядывавшая столовою и буфетомъ.

#### 2. Составъ учащихся.

Харьковское Епархіальное Женское Училище—*шестиклассное* съ приготовительнымъ классомъ и иятью параллельными отдёленіями.

Составъ учащихся въ немъ въ концъ 1897/98 учебнаго года показываетъ слъдующая таблица:

| классы.              | Общее число<br>учащихси. | Духовнихъ. | Иносослов-<br>выхъ. | Жввущихт<br>въ общежв-<br>тін. | Приходя-<br>щихъ. | На полномъ<br>епархіяль-<br>номъ содер-<br>жанін. | На половин-<br>номъ. | Стипендіат-<br>ки и содер-<br>жащіася на<br>средства бла-<br>готворителей | Окончили курст в удо-<br>стоены вт-<br>теститовъ. |
|----------------------|--------------------------|------------|---------------------|--------------------------------|-------------------|---------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| Патастовати          | 48                       | 41         | 7                   | 48                             |                   | 7                                                 |                      | ,                                                                         |                                                   |
| Приготовител.        | 45                       | 34         |                     | 45                             | _                 | 1                                                 | 2                    | i c                                                                       | _ 1                                               |
| I нормальный.        |                          |            |                     |                                | _                 | 1                                                 | 2 3                  | 6                                                                         |                                                   |
| I параллельн.        | 45                       | 31         | 14                  | 45                             |                   | 4                                                 | ) 3                  | 4                                                                         | _                                                 |
| II нориальный.       | 44                       | 39         | 5                   | 44                             | _                 | 9<br>6<br>5                                       | _                    | 2                                                                         |                                                   |
| II параллельн.       | 43                       | 27         | 16                  | 43                             | -                 | 6                                                 | 1                    | _                                                                         | _ 1                                               |
| III "                | 60                       | 48         |                     | 60                             | _                 | 5                                                 | 3                    | 3                                                                         | - 1                                               |
| IV нориальный.       | 47                       | 40         |                     | 47                             | <del></del>       | 9<br>9                                            | 1                    | 2                                                                         |                                                   |
| IV параллельн.       | 48                       | 39         | 9                   | 48                             | _                 | 9                                                 | _                    | 1                                                                         |                                                   |
| <b>V</b> вориальный. | 37                       | 25         |                     | 36                             | 11)               | 1                                                 | 1                    | 4                                                                         | _ "                                               |
| V параллельн.        | 38                       | 28         | 10                  | <b>3</b> 8                     | _                 | 7                                                 | 2                    | 1                                                                         | - 1                                               |
| VI пормальный.       | 49                       | 31         | 18                  | 49                             |                   | 8<br>9                                            | 2                    | 1<br>3<br>5                                                               | 48 <sup>2</sup> )                                 |
| VI параллельн.       | 53                       | 46         | 7                   | 53                             | _                 | 9                                                 | 5                    | 5                                                                         | 53                                                |
|                      |                          |            |                     |                                |                   |                                                   |                      |                                                                           |                                                   |
| всего .              | 557                      | 429        | 128                 | <b>5</b> 56                    | 1                 | 75                                                | 22                   | 32                                                                        | 101                                               |

Примъчаніе. За полную пансіонерку взносится 70 р. въ годъ, за половинную (съ уменьшеннымъ взносомъ, но пользующуюся отъ Училища всемъ, наравие съ полными пансіонерками) 50 р. въ годъ, за дочерей духовенства иноепархіальнаго 180 р. и за девицъ светскаго происхожденія 200 руб.

#### 3. Учебно-воспитательная часть.

- а) Недпльное распредъление уроковъ въ отчетномъ году было слъдующее:
- аа) Въ приготовительномо класст въ понедъльникъ—Законъ Вожій, русскій языкъ, церковное пініе, рукоділіе; во вторникъ—

<sup>1)</sup> Приходящ, Остроумова Въра.

 <sup>2) 1</sup> воспитанница въ VI нормальномъ классѣ оставлена по просъбѣ отца по болѣзин.

русскій языкъ, чистописаніе, русскій языкъ; въ среду-Законъ Божій, русскій языкъ, счисленіе, рукоділіє; въ четвергь-русскій язывъ, чистописаніе, русскій язывъ; въ пятницу-Завовъ Божій, русскій языкъ, русскій языкъ и рисованіе; въ субботу-русскій языкъ, счисленіе, русскій языкъ; бб) вт І нормальном класствъ понедъльникъ-чистописание, Законъ Божий, ариометика, перковное пініє; во вторивкъ-диктовка, русскій языкъ, Законъ Божій, церковное пініе; въ среду-ариометика, русскій языкъ, чистописаніе, французскій языкъ; въ четвергь-арнометика, русскій языкъ, Законъ Божій, рукод'яліе; въ пятницу—чистописаніе, русскій язывъ, французскій языкъ, диктовка, рисованіе; въ субботу-ариометика, чистописаніе, Законъ Божій, рукодівніе; вв) во 1 парамельномо классю: въ понедъльникъ-русскій языкъ, ариеметика, церковное пъніе, чистописаніе; во вторникъ - рукодъліе, Законъ Вожій, ариометика, чистописаніе; въ среду-диктовка, русскій намкъ, Законъ Божій, французскій языкъ; въ четвергь-русскій языкъ, чистописаніе, рукоділіе, Законъ Божій; въ патницу-русскій языкъ, ариеметика, французскій языкъ, диктовка, рисованіе; въ субботучистописаніе, ариометика, церковное пічніе, Законъ Божій: 11) вт II нормальномо классть: въ понедельникъ-Законъ Божій, чистописаніе, русскій языкъ, французскій языкъ; во вторникъ-Законъ Божій, русскій языкъ, рукоділіе, ариометика; въ среду-ариометика, церковное пъніе, географія, диктовка; въ четвергъ-ариометика, Законъ Божій, французскій языкъ, рукоділіє; въ пятницудиктовка, чистописаніе, ариометика, русскій языкъ, рисованіе; въ субботу-церковное пѣніе, русскій языкъ, Законъ Божій, географія; дд) во ІІ парамельном классь: въ понедельнивъ-диктовка, Законъ Божій, русскій языкъ, французскій языкъ; во вторникъ-географія, Законъ Божій, рукоделіе, ариометика; въ среду - диктовка, ариометика, русскій языкъ, церковное пѣніе; въ четвергъ-Законъ Божій, ариометика, французскій языкъ, чистописаніе; въ пятницу-ариометика, рукоділіе, русскій языкъ, церковное пініе, рисованіе; въ субботу - русскій языкъ, Законъ Божій, географія, чистописаніе; ее) вт III классю: въ понедільнивъ -чистописаніе, ариометика, Законъ Божій, русскій языкъ; во вторникъ-диктовка, церковное пъніе, русскій языкъ, Законъ Божій; въ среду-французскій языкъ, географія, чистописаніе, ариеметика; въ четвергъ-рукоделіе, ариометика, географія, Законъ Божій; въ пятницу-французскій язывъ, церковное ивніе, русскій языкъ, Законъ Божій; въ субботу-ариометика, географія, рукоділіе, русскій наыкъ; жжі в ІУ нормальном классть: въ понедъльникъ – ариометика, церковное пъніе, географія, Законъ Божій; во вторникъ-ариеметика, рукоделіе, русскій языкъ, французскій язывъ; въ среду-диктовка, чистописаніе, исторія, русскій языкъ; въ четвергъ-Законъ Божій, французскій языкъ, русскій языкъ, церковное паніе; въ пятницу-рукодаліе, географія, Законъ Божій, ариометика, рисованіе; въ субботу-чистописаніе, славянскій языкь, географія, исторія; 33) въ IV параллельном классю: въ понедыневъ-славянскій языкъ, дектовка, чистописаніе, географія; во вторивкъ-Законъ Божій, русскій языкъ, церковное пініе, фракцузскій языкъ; въ среду — чистописаніе, ариометика, географія, русскій азывъ; въ чегвергь-рукоділіе, французскій язывъ, исторія, ариометика; въ пятницу-Законъ Вожій, ариометика, рукодъліе, русскій наыкъ, рисованіе; въ субботу-Законъ Божій, церковное пініе, всторія, географія; ии) ет У нормальном класск въ понедъльнивъ-французскій языкъ, географія, ариометива, но торія; во вторинкъ-русскій языкъ, рукоділіе, Законъ Божій, ариометика; въ среду-церковное пеніе, Законъ Божій, физика, всторія; въ четвертъ-французскій языкъ, русскій языкъ, церковное пъніе, исторія; въ пятинцу-географія, Законъ Божій, арвеметика, исторія, рисованія; въ субботу — дидактика, русскій языкь, физика, географія; іі) въ У параллельном классю: въ понедільникъ-французскій языкъ, русскій языкъ, исторія, физика; во вторнивъ-исторія, Законъ Божій, арнеметика, географія; въ среду-русскій языкъ, ариометика, Законъ Божій, географія; въ четвергъ-французскій языкь, церковное пініе, Законъ Божій, физика; въ пятницу-ариометика, русскій языкъ, исторія, рукоділіс, рисованіе; въ субботу - исторія, дидактика, географія, церковное ивніе; кк) в VI нормальном классь: въ понедъльникъ-гоографія, Законъ Божій, дидактика, физика; во вторникъ-церковное пъніе, исторія, геометрія, русская литература; въ среду-Завонь Божій, французскій азыкъ, русская грамматива, космографія; въ четвергь-географія, Законъ Божій, геометрія, русская литература: въ питницу-перковное пъніе, исторіи, русская литература, физика, рисованіе; въ субботу-французскій языкъ, исторія, дидактика, физика; лл) вз VI параллельном классъ-въ понедъльникъ-Законъ Божій, русская литература, геометрія, дидактива; во вторникъ-русская грамматика, космографія, географія, руссвая литература; въ среду-исторія, французскій языкъ, физика, Законъ Божій; въ четвергь-церковное пініе, Законъ Божій, геометрія, исторія; въ пятницу—исторія, физика, церковное пѣніе, географія, рисованіе; въ субботу—французскій языкъ, физика, русская литература, дидактика.

1 уровъ продолжался отъ 9 до 9 ч. 55 м., 2 уровъ—отъ 10 ч. 5 м. до 11 ч., 3 уровъ—отъ 11 ч. 30 м. до 12 ч. 25 м., 4 уровъ
— отъ 12 ч. 35 м. до 1 ч. 30 м., 5 уровъ—отъ 3 ч. до 5 ч.

Въ этомъ распредъления допущены следующия отступления отъ новыхъ программъ изданныхъ въ 1895 г. Св. Сунодомъ для Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ: а) удержаны прежніе добавочные урови (по одному) въ IV влассв по церковно-славянскому языку и въ VI власст по русской грамматикт; б) удержанъ также въ V классъ одинъ урокъ по дидактикъ. Первое отступление сдълано было потому, что Совътъ Училища, ръшивши, согласно опредъленію Св. Сунода отъ 3-10 іюля 1896 года, вводеть новыя программы постепенно, начиная съ 1 класса, въ этихъ классахъ нашель необходимымъ оставить прежнія программы, а потому и прежнее число уроковъ; что же касается добавочнаго урока-дидактики въ У влассв, то Советь Училища въ этомъ случав руководился разрашениемъ, даннымъ объяснительною запискою, приложенною къ новой программъ этого предмета, дозволяющею вводить этотъ уробъ «если гдв это окажется возможнымъ по местнымъ условіямъ и средствамъ.

(Продолжение будеть).

### Воззваніе нъ православнымъ христіанамъ.

Аще забуду тебъ, Іерусалиме, забвенна буди десница моя.

Съ этими глубоко-знаменательными словами Императорское Православное Палестинское Общество обращается ко всёмъ ревнителямъ Святой истины.

Іерусалимъ ознаменованъ величайшими, священнъйшими событіями изъ земной жизни Христа Спасителя. Здъсь Онъ совершилъ спасеніе наше Своими страданіями и крестною смертію, будучи вознесенъ на кресть, какъ Агнецъ Божій, взявшій на Себи гръхи всего міра. Геосиманскій садъ орошенъ Его слезами и падавшимъ съ лица Его отъ туги и изнеможенія кровавымъ потомъ. Голгоеа освящена Его страданіями и окроплена Его святою, безцѣнною

кровію. Садъ Ариманейскій освящень положеннымь въ немъ пречистымъ Его теломъ в прославленъ Его славнымъ воспресениемъ изъ мертвыхъ. Гора Елеонъ свидетельствуеть о славномъ Его вознесенів. Такъ все священно, такъ все дорого върующему сердцу. И не только эти мъста свищенны для него-и вся Святая Земля должна быть достойна честаго и святаго воспоминанія; вся она освящена богочеловъческими стопами Христа Спасителя, исполнена безчисленными знаменіями и делами Его любви въ человічеству и оглашена Его Святымъ ученіемъ. А Виолеемъ, місто Его земнаго рожденія, Назареть, місто Его воспитанія в приготовленія въ служенію, священный Іордань, м'всто Его врещенія отъ Іоанна,-все это такія міста, въ которымь невольно льнеть вірующее сердце съ своими глубокими чувствами любви и благоговъйнаго поклоненія и почтенія, -все это невольно побуждаеть въ семъ вакъ бы влятвеннымъ словамъ: аще забуду тебе, Герусалиме, забвенна буди десница моя.

Не дивно, посл'є того, что Іерусалимъ и Святая Земля всегда выбрующіе стремились въ нимъ, горъли желаніемъ видьть и облобызать ихъ, сію величайшую Святыню. Но эти священныя путешествія, вакъ выраженіе влеченій сердпа, искавшаго себ'є посл'єдняго, высшаго удовлетворенія, въ прежнее время соединялись съ великими опасностями даже за жизнь; враги Христа, овлад'євшіе этими Священными м'єстами, д'єлали всякія прит'єсненія и подвергали путешественниковъ-христіанъ крайнимъ нуждамъ.

Но что мы видимъ теперь? Удобство, сповойствіе на пути, огражденіе на Святыхъ мѣстахъ, легкость къ посѣщенію ихъ и при этомъ возможное удешевленіе во всемъ, такъ что посѣщеніе Святыхъ мѣстъ сдѣлалось доступнымъ и для людей, не обладающихъ значительными средствами. Все это есть плодъ дѣятельности состоящаго подъ Августѣйшимъ Предсѣдательствомъ Великаго Князя Сергѣя Александровича Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества, которое приняло на себя заботы не только объ облегченіи путешествій, но и о возможномъ благоустройствѣ и удобствѣ поклонниковъ въ Святой Землѣ. Святая задача его—укрѣпить и утвердить православіе въ насельникахъ Святой Земли, исповѣдующихъ истину и весьма часто терпящихъ притѣсненія отъ иновѣрцевъ; устройство храмовъ, школъ, богадѣленъ и разныхъ пріютовъ для воспитанія дѣтей составляєть необходимое средство къ выполненію этой задачи. Въ оправданіе Святой истъ-

ны Евангелія предъ невірующими и сомнівающимися оно ділаєть боліве: ділаєть раскопки, открываєть древніе памятники, назначаєть ученыя путешествія и изслідованія,—а все это необходимо требуєть и усиленія расходовь. Но, ділствуя такъ во славу Божію, оно ділствуєть какъ представитель всего Русскаго Православнаго народа, для славы его имени.

Съ трудомъ върится, стобы встинновърующее сердве не откликнулось на помощь такой Святой задачь Общества и не явило своей ревности по славъ Божіей своими возможными приношеніями и жертвами. Да не смущается сердце желающихъ содъйствовать благому дълу малостью жертвы, памятуя, какъ отнесся Спаситель къ лептъ вдовицы, и что каждая отъ сердца данная жертва вознаградится благодарною молитвою какъ Русскихъ богомольцевъ, такъ и единовърныхъ намъ Палестинскихъ жителей у живоноснаго гроба Даровавшаго намъ животъ въчный.

Императорское Православное Палестинское Общество, состоящее подъ Августъйшимъ Предсъдательствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князи Сергън Александровича.

С.-Петербургъ, Вознесенскій пр., 36.

### Епархіальныя извъщенія.

Священняки: с. Борщеваго, Зміевскаго увзда, Василій *Николаевскій* и Архангело-Миханловской церкви сл. Лимана, того же увзда, Іоаннъ *Торанскій*, 8 декабря 1898 года, награждены скуфьями.

- Діаконъ Тронцкой церкви с. Василевки, Лебединскаго увзда, Владиміръ Волобуевъ, перемъщенъ, согласно прошенію, къ Іоанно-Предтечевской церкви с. Терешковки, Сумскаго увзда.
- Псаломщикъ Владимірской церкви с. Могрицы, Сумскаго убзда, Хрисанфъ *Авксентъевъ*, рукоположенъ въ санъ діакона, съ оставленіемъ на псаломщицкой вакансіи при сей же церкви.
- Духовнивъ 2 округа Ахтырскаго убяда, штатный священникъ Василій Авксентъевъ, волею Божіею, умеръ.
- Священникъ Митрофаніевской церкви сл. Поляннаго, Ахтырскаго убла, Іоаннъ Мартиновичъ, волею Божією, умеръ.
- Діаконъ Іоанно-Предтечевской церкви сл. Терешковки, Сумскаго убяда, Никаноръ Торанскій, волею Божіею, умеръ.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Католическая пропаганда на Востокъ.—Стремленіе индусовъ въ православію.—Новая секта въ С.-Америкъ.—Еъ вопросу о штундизмъ.—Заботы епархівльной власти объ улучшеніи приходской жизни.—Дъятельность Виленскаго брагства.—Участіе членовъ причта въ обученіи дътей прихожанъ.—О мъракъ въ упорядоченію продажи церковенихъ восковнихъ севчъ.—Попечительство о слъннихъ.

Въ «Моск. Въд.» на основании отчета римской "конгрегации пропаганды", состоящей подъ управленіемъ извістнаго католическаго фанатика, бывшаго познанскаго архіепископа кардинала Ледоковскаго, сообщаются следующія интересныя сведенія объ успехахъ римскаго католичества на Востокъ за послъдніе годы.-Въ Азіятской Турцін, по даннымъ текущаго года, пропаганда считаетъ 129.680 ватоливовъ (въ 1895 году вкъ было 128.700). Католиви эти принадлежать вакъ къ латинскому, такъ и къ сирійскому и сиро-халдейскому обрядамъ. Они имъють 210 священниковъ и 528 школъ, а тавже насколько благотворительных учрежденій. Въ константинопольскомъ апостольскомъ викаріать, простирающемъ свою духовную юрисдивцію на Константинополь, Адріанополь, Салониви и Битолію съ ихъ обругами и въ Азін, на малоазіятскія области съ принадлежащами къ нимъ островами (за исключениемъ Смирнской епархін), числится 45.000 католивовъ. По отчету "пропаганды", число католиковъ въ означенныхъ областяхъ не увеличилось, но за то количество священниковъ возросло съ 200 до 300 человъвъ. Въ Египтъ католическая церковь управляется апостольскимъ викаріемъ, проживающимъ въ Александріи. Ему подчинены 57,420 католиковъ латинскаго обряда, за исключениемъ 17.416 папистовъ принадлежащихъ въ другимъ обрядамъ. Египетскій викаріать находится въ веденіи ордена миноритовь, и въ немъ, по последнимъ сведеніямъ, числится 42 миссіонерскихъ 64 церквей съ 94 священниками и 81 школа. На ряду съ апостольскимъ викаріатомъ въ Египтв, существуеть еще коптскокатолическая патріархія, управляемая въ настоящее время апостольскимъ администраторомъ, монсиньйоромъ Кирилломъ Макаріемъ. По посл'яднимъ св'ядініямъ "римской пропаганды", коптокатоликовъ до 20.000 человъкъ, и распространение римскаго католичества между ними достигаеть значительных успёховъ. Такъ, въ теченіе последникъ трекъ лётъ число католиковъ между ними увеличилось съ 10.000 до 20.000 человъвъ. Количество католичесвихъ церквей и часовень также увеличилось, и въ настоящее время число ихъ достигаеть 60, что для небольшой общины бо-

лье чымь достаточно. Зато и успыхы католичества здысь поразителенъ. Въ Абиссиніи, такъ же, какъ и въ Егицтя, учрежденъ апостольскій викаріать, находящійся въ Керень, гдь также устроена семинарія, 10 школъ и пріють для дітей обоего пола. Въ общемъ въ Абиссиніи считается до 30.000 католиковъ, принадлежащихъ въ зеіопскому обряду. Католическое населеніе Греціи и Архипелага раздъляется на три архіепископіи: аоинскую, коріатскую и наксоскую, и четыре епархів, въ которыхъ 34.710 католиковъ, 189 церквей и часовень и столько же священниковъ, двъ семинарів и 72 школы съ благотворительными учрежденіями. Что касается славянскихъ земель Балканскаго полуострова, то и здёсь католическая пропаганда усилилась и сопровождается выдающимиси успахами. Такъ, въ Босніи и Герцоговина, по оффиціальному отчету оккупаціоннаго правительства, всёхъ католиковъ считалось 334.142 (на общее число 1.591.040 жителей, въ томъ числѣ 675.246 человъкъ православнаго исповъданія). Въ Сараевъ в Травникъ находятся католическія духовныя семинарів, управляемыя ісзунтами; вром'в того въ Травник'в существуеть еще ватолическая гимназія. Во всёхъ болёе или менёе значительныхъ городахъ учреждены разныя благотворительныя заведенія, состоящія въ завідываніи монашеских орденовъ. Сравнивая приведенныя цефры съ количествомъ католиковъ за 1896 годъ, оказывается, что число католиковъ въ Босніи и Герцеговинъ значительно увеличилось. Въ Румыніи въ настоящее время 152,000 католиковъ, числа ихъ увеличилось на 40.000 человъкъ. Самые большіе успіхи католичество пріобрітаеть въ Букурештской епархія. Въ Черногорів ватоличество также усиливается. По отчету "пропаганды", число католиковъ въ Черногоріи за последніе три года, при общемъ числъ католиковъ въ 6.350, увеличилось на 1.000 человъкъ. Въ одной Македоніи, несмотря на всв усилія пропаганды и поддержку со стороны Австро-Венгріи, католичество не имъетъ ни малъйшаго успъха, и въ теченіе последнихъ трехъ лътъ число католиковъ въ этой области не увеличи-«Моск. Выл» AOCL.

— Корреспонденть «Туркестан. Вёд.» сообщаеть о замёчательной миссіи, которую онъ, во время своего пребыванія въ Индіи, взяль на себя, по просьбё индусскаго архіепископа, отъ лица 15,000 христіанъ-индусовъ, принадлежащихъ къ антіохійской церкви, основанной въ Индіи св. Оомой. По разсказу архіепископа, послёдователи этой церкви не признають главенства папы. Они

имьють своего архіспископа, котораго поставляеть антіохійская церковь, но съ теченіемъ времени является все болве и болве затрудненій въ назначеніи архіепископовъ, въ виду того, что антіохійсвая церковь не располагаеть достаточнымь числомь лиць, которыя могли бы занимать этоть пость въ Индів. Можеть случиться, что индусы останутся безъ настыря, и церкви ихъ грозить опасность быть обращенной въ натоличество, темъ болбе, что уже и теперь католики делають попытки захватить ее въ свои руки. Далее архіспископъ прибавиль, что въ виду всего этого они, въ числъ пятнадцатя тысячь человекь, решили принять православіе, съ которымъ они знакомы по разсказамъ священниковъ добровольнаго флота. Просьба индуса, по словамъ ворреспондента, заключается только въ томъ, чтобы Россія пока прислала въ Индію одного свищенника, говорящаго по-англійски, для ознакомленія индусовъ съ карактеромъ русскаго богослуженія. Мы согласны, говорилъ архіепископъ, съ этою цёлью сдёлать какія уголно уступки, и тогда уже окончательно всв (15 тысячь) приняли бы православіе и просили бы и впредь присылать къ нимъ священниковъ и архіепископа. Въ выраженіи этого желанія отъ лица пятнадцати тысяцъ индусовъ и состояло прошеніе, переданное архівнископомъ автору для представленія въ Петербургъ. По словамъ корреспондента, было засвидетельствовано нашимъ консуломъ, что желаніе это-искреннее, почему онъ и объщаль прошеніе это доставить въ Петербургь, въ уверенности, что англичане противъ такого движенія индусовъ ничего им'єть не будуть; англичанъ только в спасаеть въ Индів то, что онв не касаются религіозной стороны жизни населенія. Ни одинъ англичанинъ не быль (да и не имъеть права быть) въ святилищахъ индусскихъ храмовъ. Сами же англичане относятся одинаково ко всемъ религіямъ въ Индін, чёмъ оне очень гордится и хвалятся, а потому съ этой стороны не могло быть никакихъ опасеній за исхоль віла относительно принятія православія индусами. Такимъ образомъ, если сообщение ворреспондента върно, должно засвидътельствовать крайне отрадный факть возможнаго перехода видусовъхристіанъ въ православіе, подобно тому, какъ это было недавно съ присоединеніемъ урміанъ сиро-халдейской церкви. «Рус. Пал.».

— Журналъ «Міръ Божій» знакомить съ интересной американской сектой, обитающей въ сѣверной части штата Новая Мексика. Секта носить названіе "Кающіеся братья" и представляеть образчикь ханжества, непроходимаго невѣжества и изувѣрства. Въ



обыкновенное время "Кающіеся братья" живуть смирно и покойно, но ст наступленіемъ маслянивцы в поста, у нихъ начинаются религіозные обряды и процессів, мало-по-малу разжигающіе ихъ религіозный фанатизмъ, такъ что къ концу поста онъ уже доходить до высшихъ предъловъ. Съ наступленіемъ же страстной недъли, на одномъ изъ холиовъ, въ некоторомъ разстояніи отъ молельни, водружается кресть, грубо сколоченный изъ дерева. Холмъ получаеть название Голговы и туда ежедневно отправляются процессін "Кающихся братьевъ", причемъ важдый изъ "братьевъ" придумываеть для себя какое-нибудь особенное истязаніе. Обывновенно такія процессіи происходять въ полночь, и въ нихъ иногда принимають участіе до 200 и болье человькь. Впереди идеть музыканть— «pitero», извлекающій изъ своей деревянной флейты, самаго первобытнаго устройства, такіе раздирательные звуки, которые способны обратить въ бъгство важдаго непривычнаго человъка. За нимъ идетъ "братъ", несущій деревянный кресть въ два фута длиной, и далъе следують остальные "братья", образуя длинную, торжественную процессію. Дорога, по которой онв вдуть, усыпана острыми каменьями, и они ступають по ней голыми ногами и въ то же время бичують себя вътками кактуса, такъ что кровь капаеть на ихъ набедренную повязку, составляющую ихъ единственное одъяніе. Достигнувъ Голговы, они становятся на колфии и начинають распевать или, вернее, завывать поканные гимны, продалжая бичеваніе в, наконецъ, какъ по приказу, всѣ поднимаются одновременно и отправляются обратно въ молельню. Такъ продолжается цёлую недёлю, но когда наступаеть последній день то изъ 12-ти "Кающихся братьевъ", добровольно выражающихъ желаніе подвергнуться распятію, выбирають одного, по жребію, и какъ только солнце начинаеть склоняться въ западу, на крышѣ молельни начинають звонить въ колоколь и эти зловъщіе звуки, возвѣщающіе всему округу о томъ, что готовится нѣчто ужасное, далеко разносятся по горамъ. Въ поселенів "Кающихся братьевъ" все приходить въ движение. Женщины, девушки, дети и старики-вст сптшать къ молельнт и окружають ее въ глубокомъ молчанія, ожидая появленія того, кто добровольно идеть на казнь. Кавъ только онъ выходить въ вънкъ изъ колючаго кактуса, тотчасъ же раздаются плачъ и стенанія. Процессія отправляется на Голгону и тамъ приступають въ распятію. Въ прежнее время несчастную жертву приколачивали гвоздими къ кресту, но теперь привизывають ее веревками и при томъ такъ крѣпко, что веревки врезаются въ тело. Въ такомъ положения распятый остается около по-

лучаса; потомъ, по знаку старшаго изъ братьевъ, называемаго-«hermanos major», вресть вынимають в владуть на землю. Несчатвая жертва находится въ безчувственномъ состояніи; ее снимають съ креста, заворачивають въ бълую бумажную ткань и относять на носникахъ въ особо устроенную для этой цёли пещеру, гдё уже опытные въ этомъ дълъ братья беруть ее на свое попеченіе. Остальные "Касающіеся братья", подъ звуки монотонной мелодів, отправляются по доманъ. Мало-по-малу, подъ вліяніснъ различныхъ средствъ, употребляемыхъ для приведенія его въ чувство, распятый приходить въ себя и, обывновенно, черезъ насколько часовъ его торжественно приносять въ хижвну. Нечего и говореть, что, вынося эту пытку, онъ становится героемъ въ глазахъ всего населенія и покрываеть себя славой, и не только онъ самъ. но его жена в двти пользуются всеобщимъ почетомъ в уваженіемъ. Туть уже для него начинается награда за вспытанныя виъ мученія и, повидимому, награда эта настолько заманчива, что никогда не бываеть недостатка въ желающихъ подвергнуться пыткъ, и иногда честолюбивыя жены сами побуждають своихъ мужей принять вінець мученичества.

«Мисс. Обозр.» обращаеть внимание на обнаруживающееся сильное оживление среди штундистовъ. Этимъ оживлениемъ штундизмъ обязанъ неослабному вліянію нёмецкихъ баптистическихъ секть. Какъ изв'ястно, положениемъ 1879 года баптизму не только предоставлена полная свобода вёронсповёданія, вплоть до наданія на русскомъ языкъ богослужебныхъ внигъ, но даже однимъ изъ недавнихъ кассаціонныхъ різшеній Правительствующаго Сената (въ 1896 году) баптизиъ признанъ наравий съ инославными исповъданіями, то-есть католическою и лютеранскою церковью (по отвътственности виновныхъ за совращение). Это привиллегированное положение бантизма и послужило могучимъ толчкомъ, направившимъ стремленія последователей штунды къ сліянію съ баптизмомъ, для обхода, такимъ образомъ, распространяемыхъ на последователей штунды правиль Высочайшаго положенія 4 іюля 1894 года, какъ на последователей вредной ереси. Такому обороту дъла не мало способствовали, конечно, и сами бантистскіе проповедники, которые, вследь за устройствомъ своего церковнаго быта, значительно усилили свою пропаганду, между прочимъ, в среди штундистскаго населенія. Въ этомъ отношеніи годъ переписи послужилъ особенно удобнымъ поводомъ для распространенія всевозможныхъ посланій, обстоятельно разъясняющихъ всв выгоды, которыя обезпечиваеть для последователей штундистской сех-

ты присоединение къ баптизму, и побудившихъ значительное число ситливыхъ штундистовъ записаться последователями баптизма. Духовные журналы приводять даже жалобы штундистовь, поступввшія въ начальствующимъ лицамъ, на непринятіе подобныхъ записей со стороны некоторых переписчиковь. Этому подъему духа среди штундистовъ не мало способствовали кассаціонныя різшенія Правительствующаго Сепата отъ 3 и 20 октября 1897 года, признавшія незаконность привлеченія къ отвітственности противозаконныя религіозныя собранія посл'ёдователей штундобаптизма. Эти решенія распространяются среди штундистовъ въ видь нотаріально-засвидьтельствованных копій и предъявляются миссіонерамъ и властямъ, при исполненій последними своихъ обязанностей, и мировымъ судьямъ и судамъ, при привленіи штундистовъ въ ответственности. Обывновенно, когла дело васается неисполненія штундистами правилъ Положенія 1894 года, со стороны штундистовъ получается одинъ отвъть: "Ошибаетесь господинъ,--мы не штундисты, а баптисты, такъ призналъ насъ указъ Его Величества", и затъмъ, вавъ сообщаеть «Миссіонерское Обозрвніе, начинается торжественное чтеніе кассаціонняго решенія Сената, съ кривотолками дъйствующими на православную массу: "вотъ де слышите, -- самъ Государь знаеть о нашей въръ, Сенать по Его Величества указу оправдываеть нашихъ братьевъ и предписываеть дать намъ свободуч. Вполив понятно, въ какое положеніе ставить все это и народь, и власти въ отношеніи последователей этого новообразовавшагося штундо-баптизма и какъ трудно установить пределы дозволеннаго и недозволеннаго въ отношенів тіхъ или другихъ дійствій послідователей штунды прикрывающихся знаменемъ баптизма. Все это въ значительной степени усиливаеть жизненность современнаго пітундизма, которая не объщаеть ничего хорошаго въ будущемъ. Недавно одесскіе штундисты въ прошеніи предъявили епархіальной власти требованіе о предоставленів имъ, какъ баптистамъ, полной свободы въроисповъданія, какая предоставлена последователямъ этой немецкой секты. И въ настоящее время, какъ полагаетъ «Миссіон. Обозр., должно ожидать поголовной подачи прошеній со стороны штундистовъ о предоставленів имъ всёхъ религіозныхъ и проповедническихъ правъ, которыми пользуются ифмецкіе баптисты, вилоть до подчиненія пхъ судебной ответственности за совращеніе православныхъ не какъ за совращеніе въ ересь вли расколь, но 196 стать Уложенія о Наказаніяхь, а какь за совращение въ пнославное дозволенное въ Россіи христіянское испо-

въданіе, по 187 статьъ. И этой возможности нельзя не отрицать. ниви въ виду многочисленные факты въ Херсонской губернів, когда администраціей разрішались всі недоразумінія такого рода въ пользу штувдистовъ, примънительно въ Положенію 1879 года, темъ более что вопросъ о религіозныхъ собраніяхъ и нынъ уже рышается вы пользу сектантовы, на основания тыхь же пресловутыхъ "копій", которыя принимаются за вполні достаточный локументь, устанавливающій законность штундо-баптизма. Безконечным недоразумънія этого рода побудили, наконецъ, обратить на эту сторону свое внимание и миссію; съ этою целью спеціально опганизованъ былъ, минувщаго 17 сентября, епархіальный миссіонерскій съёздъ для выясненія взаимнаго отношенія штупдизма и бантизма. На основани обстоятельных и исканій, миссіонерскій събздъ пришель къ следующему решенію: 1) Ни наука сектовъдънія, не миссіонерская практика, ни законъ-не знають баптизма, какъ отдельной русской секты. 2) Основа догматическаго ученія, а равно и главныя формы культа у штунды п бантизма сходны. 3) Въ то же время, однако, несомивано и различіе между символическими книгами штунцистовъ и баптистовъ, тогда вавъ у бантистовъ существують опредъленныя символическія книги, обязательныя для всёхъ последователей этой секты, -- штундисты до извъстнаго циркуляра 1894 года, запрещающаго штундовыя общественныя моленія, не иміли в теперь не иміроть одного опредъленнаго въроизложенія: они пользуются толстовскимъ катихизисомъ братства Інсусова, катихизисомъ, составленнымъ Рябошанкою, Цимбаломъ и другими вожаками штунды, пользуются даже такими символами, въ которыхъ проповедуется датинское "Filioque". 4) Поэтому имъющіяся у штундистовъ символическія тетради ни коимъ образомъ не могутъ быть признаны полнымъ, всеобщимъ и обязательнымъ выраженіемъ сущности ихъ въроченія. 5) На протяженів своей исторів штучдисты неоднократно обнаруживали и теперь обпаруживають соціалистическія, атенстическія и нигилистическія стремленія, что совершенно справедливо признасть и циркулярь Мин. Внутр. Дель 1894 года. 6) Вследствіе сего русская штунда должна быть признана севтою особенно вредною в на въ коемъ случав не можеть быть отождествляема съ баптизмомъ, о которомъ мы знаемъ по его символическимъ книгамъ и по закону 1879 г. 7) Русскіе штундисты и сами не могуть доказать своего тождества съ немецкимъ баптизмомъ, потому что не имеють никавихъ оффиціальныхъ, признанныхъ Правительствомъ, актовъ ихъ религіознаго и семейнаго состоянія. 8) На основаніи всего

вышеналоженняго, стремленія штундистовъ присвоить себі имя бантистовъ, съ цълью пріобретенія правъ закономъ дозволенной нъмецкой секты, какъ отрывающія ихъ окончательно отъ роднаго Православія и вносящія смуту въ сознаніе Русскаго народа, нужно признать незавоннымъ посягательствомъ на цёлость Православной Церкви и единство Русской народности и противоръчіемъ Державной воль Государя Императора, недавно выраженной въ знаменательныхъ словахъ: "Русскіе же люли искони были и будуть православными и вифств съ Царемъ своимъ и Царицей выше всего чтуть и любять родную Православную Церковь". А посему съёздъ находить необходимымъ почтительнёйше просить Его Высокопреосвященство войти съ ходатайствомъ къ г. Оберъ-Прокурору Святьйшаго Свнода, -- дабы законъ 1879 года, вмівюшій въ виду нёмцевъ-колонистовъ, не быль распространяемъ на нашихъ русскихъ штундистовъ, которые должны подчиняться существующимъ законамъ о въръ.

- Относительно разныхъ сторонъ двительности церковныхъ причтовъ, какъ сообщаетъ «Церк. Въстникъ», епархіальными преосвященными и консисторіями сділаны въ посліднее время нікоторыя новыя указанія м'встному духовенству. Такъ, по вопросу о благоустройствъ церковнаго богослуженія, въ связи съ потребностями миссіонерсвими, сдёланы увазанія въ казанской и самарской епархіяхъ. Въ первой изъ этихъ епархій, по поподу донесенія одного изъ благочинныхъ о томъ, что, вследствіе недоступности для инородцевъ славянского языка, некоторые священники отдають предпочтение татарскому языку и что оттого возбуждается ропотъ между русскими, не понимающими церковныхъ пъсноивній на пнородческихъ языкахъ, циркулярно объявлено, чтобы въ чисто инородческихъ приходахъ совершалось богослужение на народномъ язывъ прихожанъ, а въ смъщанныхъ приходахъ на двухъ или, если въ приходъ три народности, на трехъ языкахъ. Въ той же епархів, по новоду такъ называемой очереди въ служенів, наблюдаемой священно-церковнослужителями, епархіальнымъ архіереемъ указано, что священники могутъ наблюдать очередь, но этимъ не освобождаются отъ посъщенія храма при богослуженіи для помощи очередному священнику и пънія на клирось, а также для наблюденія за порядкомъ; для діаконовъ же и псаломщиковъ очереди не должно быть, развъ только при исполнении требъ; они должны быть въ храмъ за всъми богослуженіями, дабы пъніе было не въ одинъ голосъ очередного псаломщика. Въ Самарской епархів къ руководству духовенства объявлено общее распоряженіе о

времени совершенія утреннихъ богослуженій и литургій въ селахъ. въ виду жалобъ отъ прихожанъ, что богослужения въ сельскихъ в увадныхъ городскихъ церквахъ совершаются не своевременно, а вавъ вздумается священничамъ. Въ вазанской епархіи, по поводу донесенія одного изъ благочинныхъ объ отпускъ раскольниками своихъ дътей обоего поля для обученія въ приходскія школы, изъ которыхъ въ одной более половины учащихся состоить изъ раскольническихъ детей, предложено причтамъ селъ, где есть раскольники, обратить внимание на школы и особенно на преподеваніе въ нихъ Закона Божін, чтобы чрезъ школы съ детства воспитывать прихожань въ правилахъ христіанской жизни и чрезъ это вліять на ослабленіе раскола. Затімь, по поводу донесенія одного изъ благочинныхъ о томъ, что книги для чтенія прихожанамъ и лля воскресныхъ собесъдованій имъются въ церквахъ не въ достаточномъ количествъ и не вездъ, а духовные журналы, кромъ "Православнаго Собесъдника" и "Церковныхъ Въдомостей", выписываются въ весьма немногихъ церквахъ, указано причтамъ, чтобы они старались пріобр'ятать въ церковныя библіотеки візроучительныя и назидательныя книги и такимъ образомъ изъ года въ годъ пополняли бы библіотеки новыми полезными изданіями. того, признавая полезнымъ и необходимымъ помѣщеніе въ печатномъ епархіальномъ органъ сообщеній о всьхъ выдающихся явленіяхъ религіозной жазни въ приходахъ и въ томъ числѣ объ усерьной лъятельности духовныхъ лицъ, такъ какъ печатаніе такихъ свыдый послужить для однихь поощрениемь къ дальный шему труду, а въ другихъ возбудить стремление къ такой же дъятельности и вообще можеть способствовать оживлению и подъему бодроста духа и энергій во всемъ духовенствъ, духовная власть въ казанской епархів предписала благочиннымъ, чтобы они при оффиціальных сообщеніях о выдающихся церковно-религіозных событіяхь непремінно прилагали, для напечатанія въ "Епархіальныхъ Извъстіяхъ", подробное описаніе этихъ событій, и затьмъ, при донесеніяхъ о смерти выдающихся духовныхъ лицъ, ставлялии бы обстоятельно и тщательно составленные неврологи, а равно слова и ръчи, произнесенныя при ихъ погребеніи. Въ одной епархів обращено особое вниманіе містной духовной властв на обезопашение церквей отъ пожаровъ, столь часто причиняющихъ у насъ непочислимый ущербъ мъстому населенію, и въ двухъ епархіяхъ-на нѣкоторое обезпеченіе нуждающихся лицъ духовнаго званія отъ матеріальныхъ лишеній. Уничтоженіе церквей пожарами обратило вниманіе преосвященнаго олонецкаго и м'єстной консисторів, которая пригласила всё причты съ церковными старостами тщательно заботиться о предотвращении въ церквахъ пожаровъ, часто возникающихъ отъ неосторожнаго обращенія съ огнемъ, и дала по этому предмету частныя указанія причтамъ и старостамъ. На нъкоторыя нужды лицъ духовнаго званія указано въ симбирской и курской епархіяхъ. Въ симбирской епархіи преосвященный Никандръ нашелъ, что при многихъ церквахъ, вопреки распоряжению впархіальной власти, обызанности просфоренъ исполняются крестьянскими девицами, врестьянскими или солдатскими вдовами, между тъмъ какъ изъ множества поступающихъ въ преосвященному прошеній отъ вдовъ и сироть духовнаго званія о предоставленій имъ этихъ обязанностей, а также изъличныхъ бесвдъ усматривается, что нужды въ замещении просфорническихъ должностей лицами иносословными не имълось бы, если бы духовенство болъе участливо относилось къ бъдственной жизни его вдовъ и спроть. Производство по подобнымъ дъламъ показало, что эти бъдствующія лица обращаются къ священникамъ, отъ которыхъ зависить допустить ихъ къ исполнению обязанностей просфоренъ, но получають отказъ съ ссылкой на то, что нътъ вакансій; между тімъ какъ для другихъ вакансів находятся. Выражая порицаніе такому образу дійствій священниковь, симбирскій архипастырь приглашаеть духовенство на будущее время не допускать къ приготовленію просфоръ лицъ иносословныхъ за исключеніемъ случаевъ необходимости, о чемъ консисторіею и объявлено по епархів. Въ курской епархів также рішено містнымъ духовнымъ начальствомъ-предоставлять приготовление просфоръ всего вдовамъ в спротамъ духовнаго званія. Утверждая постановленіе консисторія, епархіальный архіерей выразплъ: "Оо. благочинные и оо. јерен обратятъ особенное вниманје на это постановленіе консисторіи: мы должны заботиться и вообще о вдовахъ и сиротахъ (Іак. 1, 27), особенно же о вдовахъ и сиротахъ служителей церкви Христовой" (1 Тим. У, 8).

— Въ «Литов. Еп. Въд.» помъщены слъдующія свъдънія о дъятельности Виленскаго Свято-Духовскаго братства по устройству религіозно-правственныхъ чтеній для народа съ свътовыми вартинами. Въ дъятельности братства, закончившаго свое трехлътіе, чтенія перешли изъ городовъ даже въ деревни. Всего отъ братства было устроено 60 чтеній, при чемъ наименьшее количество слушателей было 150 человъкъ, а иногда желающихъ являлось стольво, что многимъ приходилось отказывать по недостатку помъщенія. Изъ числа посътителей наибольшій процентъ принадлежалъ

римско-католикамъ, посъщали чтенія лютеране и старообряды. Устройствомъ чтеній зав'ядывала особая коммиссія изъ преподавателей Литовской духовной семинаріи и нівкоторыхъ другихъ лицъ. Помощниками ихъ являлись учителя школъ в воспитанники мъстной духовной семинаріи. Последнимъ это участіе въ дель религіозно-правственнаго просв'ященія народа вмінялось въ обязанность и нельзя не приветствовать такое распоряжение епархіальной власти. На устройство чтеній и пріобретеніе световыхъ картинъ братствомъ было ассигновано 300 рублей. Излишне говорить, замъчаетъ названный журналь, о воспитательномь значении для народа подобныхъ чтеній. Сопровождаемыя свётовыми картинами съ живымъ поясненіемъ ихъ и прерываемыя стройнымъ пініемъ, чтенія эти наглядно представляють доступные для подражанія живые примъры святыхъ, расширяютъ вругъ религіознаго и церковнаго знанія, возгръвають религіозное чувство, сближають лицъ разныхъ въроисповъданій и племенъ въ единствъ правды и добра. Католики, не зная нашего вфроученія и отъ колыбели предубъжденные противъ православныхъ, вакъ схизматиковъ, узнаютъ на чтеніяхъ, что мы признаемъ Св. Тронцу, Матерь Божію, все евангеліе, что у насъ есть общія съ ними молитвы, общія палествискія святыни, общіе святые, въ числів конхъ есть даже римскіе епископы. Тамъ же они слышать объ единствъ для всъхъ христіанъ Божественняго Откровенія, что за всъхъ равно пострадаль Інсусъ Христосъ и всё мы, искупленные Имъ и примиренные съ Богомъ, должны жить по закону любви евангельской, какъ братья. Это католивъ в можетъ только услышать на нашихъ школьныхъ чтеніяхъ, такъ какъ въ православный храмъ онъ не пойдетъ, не прочитаеть объ этомъ и въ русской книжев, которан ему запрещена церковною властью. Въ школу же, гдъ учатся дъти его, гдф понятно читають свътскіе люди и наглядно объясняють прочитанное по вартинамъ, онъ идетъ охотно, и несомивнио, такія посвщенія им'йють благотворное вліяніе на успокоеніе воспитанной всеназами религіозной вражды, переходящей здёсь въ политику и жизнь.

— Преосвищенный Рязанскій Мелетій на одномъ изъ протоволовь бывшаго миссіонерскаго съйзда положиль, по сообщенію «Ряз. Еп. Від.», слідующую, достойную вниманія, резолюцію: "Къ обученію дітей въ школахъ призваны всі члены причтовъ: никто не долженъ уклоняться отъ этой обязанности. При отсутствів школь надо заниматься домашнимъ обученіемъ или завести воскресныя школы для дітей и для взрослыхъ. Для поощренія младшихъ членовъ причта къ этому ділу Свитійшій Синодъ разрів-

шилъ труждающихся въ учени псаломщиковъ производить въ санъ діакона, что и исполняется съ цѣлію поощренія и возмездія за труды; но на дѣлѣ оказывается, что не всѣ діаконы занимаются обученіемъ дѣтей, за что справедливо дѣлается съ нихъ вычетъ 1/в доходовъ на вознагражденіе учителей, ихъ замѣняющихъ. Обученіе пѣнію верхъ желаній для приходовъ. Потому если не обучаютъ ни грамотѣ, ни пѣнію діаконы и причетники, то не заслуживаютъ никакого извиненія за свое небреженіе и непростительную лѣность".

- Общеспархіальный събздъ духовенства Рязанской спархіи констатироваль факть, что многіе церковные старосты этой епархін, уклоняются отъ покупки свічь изь епархіальнаго завода, покупають для церквей свічи у частных свідчеторговцевь, иногла по дешевой ціні, недоброкачественныя. Чтобы пресічь зло, Рязанскимъ епархіальнымъ начальствомъ выработаны следующія мъры: 1) предъ утвержденіемъ на второе трехльтіе въ должности избранныхъ старостъ входить въ сношение съ правлениемъ свъчного завода по вопросу о томъ, обращается ли избранное лицо въ епархіальные склады за покупкою церковныхъ свычь в въ какомъ количествъ имъ ежегодно покупалось свъчей для церкви; 2) о.о. благочиннымъ вменить въ обязанность въ представленіяхъ въ наградамъ церковныхъ старостъ непременно обозначать количество свъчной прибыли отъ продажи восковыхъ церковныхъ свъчей, купленныхъ изъ епархіальнаго свічного склада, или его отдівленій; 3) въ суждениять объ удостоении представляемыхъ къ наградамъ церковныхъ старостъ всякій разъ сноситься консисторія съ правденіемъ свічного завода и принимать въ соображеніе отзывъ правленія завода о количествъ покупаемыхъ таковыми лицами свъчъ изъ епархіальныхъ складовъ; 4) предложить о.о. благочиннымъ разъяснить церковнымъ старостамъ, почему либо доселв уклоняющимся отъ точнаго руководства 23 § инструкціи, что только при условій выполненія инструкцій церковные старосты могуть расчитывать на вниманіе къ ихъ заслугамъ со стороны епархіальнаго начальства, въ противномъ случав, согласно указа Святвишаго Сунода, отъ 23-го октября 1864 г., «всякія ходатайства о награжденів такихъ старостъ, которые не показали въ теченіе своей службы надлежащаго усердія по приращенію церковныхъ и въ особенности свъчныхъ доходовъ, какъ противныя законамъ, будутъ оставлены безъ последствій, безъ всяких въ семъ случав изъятій или отступленія отъ закона, и 5) предложить о.о. благочиннымъ, при своихъ ревизінхъ церковныхъ приходо-расходныхъ книгъ, обращать особливое вниманіе на оправдятельные документы по покупкѣ восковыхъ свѣчъ для предупрежденія незаконной покупки, и въ случаѣ несоблюденія со стороны причта и старосты предписаннаго закономъ правила о пріобрѣтеніи церковныхъ свѣчъ изъ епархіальнаго свѣчного склада или его отдѣленій, поступать согласно 49 § инстр. церк. стар., т. е. доносить о томъ епархіальному архіерею». «Рязан. Еп. Вѣд».

- Дъятельность понечительства Императрицы Марія Александровны о слепыхъ, направленная въ предупреждению слепоты въ населенія, выражалась, по словамъ «Прав. Вѣст.», въ истекшемъ году въ командировании въ разныя мъстности Имперіи летучихъ отрядовъ для поданія безплатной врачебной, превмущественно оперативной, помощи больнымъ глазами среди бъднъйшаго населенія, устройствъ и содержание собственныхъ лъчебницъ попечительства, содержаній постоянныхъ кроватей въ льчебницахъ другихъ въдомствъ, организаціи постоянной глазной помощи въ ніъкоторыхъ пунктахъ Россіи, и, навонецъ, выдачѣ, черезъ уполномоченныхъ. неимущемъ больнымъ денежнихъ пособій на ліченіе глазъ и на пробадъ къ мъсту лъченія. Въ продолженіе года снаряжены 33 глазныхъ отряда, въ томъ числъ три были направлены въ такія мъстности, гдъ работали отряды въ прежије годы, а для остальныхъ 30 избраны новые пункты. Всв отряды двиствовали главнымъ образомъ въ лътнее время съ мая по октябрь. Въ работъ отрядовъ принимали участіе 107 врачей, въ томъ числѣ 40 командированныхъ попечительствомъ и 17 студентовъ старшихъ курсовъ Императорскихъ военно-медицинскихъ академін в университетовъ. Деятельность важдаго отряда продолжалась отъ трехъ недёль до трехъ мёсяцевъ, ограничивансь, въ среднемъ, площадью въ 60-70 верстъ. Всеми отрядами принято въ течение года 53.828 больныхъ, причемъ произведено 16.029 операцій. Какъ и въ предыдущіе годы, глазные отряды пользовались повсюду полнымъ довъріемъ со стороны сельского населенія и сочувствіемъ общества, много способствовавшимъ успъху ихъ дъятельности. Своимъ успрамъ отряды обязаны также оказанному имъ содъйствію какъ со стороны учрежденій и должностныхъ лицъ, которымъ принадлежалъ починъ приглашенія отрядовъ, такъ в со стороны многихъ частныхъ лицъ изъ мёстныхъ землевладёльцевъ и жителей, отводившихъ помъщенія подъ устройство покоевъ для трудно-оперативныхъ больныхъ и квартиръ для личиаго состава отрядовъ. За последнія пять леть отрядами принято 168.618 больныхъ и произведено 48.576 операцій.

Только-что вышля изъ печати книга

## Земля, гдв жиль Інсусь Христось и сосвднія сь нею земли.

Путевыя впечататнія изъ потіздки по Египту, Палестинт, Сиріи, Малой Азіи, Греціи и Италіи I. А. Френ.

Цъна безъ переплета 1 руб. 50 коп., въ красявомъ оригинальномъ переплетъ 2 руб. 30 коп.

Книга содержить 556 стр. и 200 политипажей. Она знакомить читателя со страною чудесь, Египтомъ и ен жителими. Затьмъ она ведеть читателя въ Ханаанъ, знакомить его со страною, населеніемъ и нравами, а также съ ханаанскими городами: Герусалимомъ. Виолеемомъ, Назаретомъ, Виолеіей, Дамаскомъ и друг. Читатель находится то на берегахъ Гордана, то на взморьт Мертваго моря или-же тасть по Гепинсаретскому озеру. Однимъ словомъ—онъ путешествуеть о "Земліт, гліт жиль Інсусъ Христосъ". Въ заключеніе читатель переносится въ Грецію, въ знаменитыя Афины и затімъ тасть въ поэтическую Италію, останавливаєсь въ живописномъ Неаполіт, ва вічномъ Римъ и сказачной Венеція.

Книга эта уже печатана на четырехъ языкахъ и вездъ заслужила лестные отзывы. Съ заказами слъдуетъ обращаться въ г. Ригу, книжн. магазинъ І. А. Фрея.

#### ВО ВСЪХЪ ИЗВЪСТНЫХЪ КНИЖНЫХЪ МАГАЗИНАХЪ ПРОДАЕТСЯ

## "ПРИВЪТЪ",

ивтературно-научно-художественный сборникъ, изданный съ благотворительною цълью, въ пользу Общества вспомоществованія нужлающимся ученицамъ Васильеостровской женской гимназів въ С.-Петербургъ. Цѣна 3 рубля, 440 столбовь іп 40; въ перешетъ 4 рубля. Содержаніе. 25 картинъ-фототипій художнивовъ: Рѣпина, Лагоріо, Антонова, Бёмъ, Баниной, Волкова, Ге, Далькевича, Животовскаго, Ивановой, Каразина, бар. Клодта, Кондратенко, Лоренца, Мазуровскаго, Малышева, Михайлова. Никитина, Новоскольцева, Овсяникова, Писемскаго, Сергъева, Соколовскаго и Соломко. Повъсти, разсказы, очерки, комедіи, легенды: гг. Мамина-Сибиряка, Засодимскаго, Ал. Чехова, Мордонцева, Салова, Баранцевича, Рускина, В. Тихонова, А. Тихонова (Лугового), Фирсова, Гитьдича, Потапенко, Лихачева, Станюковича, Н. П. Вагнера (Кота-Мурлыки), Л. Оболенскаго, Наумова, Журавской, Михневича, Нефедова. Стихоторенія: К. Р., гг. Полонскаго, Лихачова, Жемчужникова, Быкова, Фофанова, Горбунова-Посадова, А. Михайлова (А. К. Шеллера), Михайловскаго, Фидлера, Чюминой, Чешихина, Ватсовъ, Вейнберга, Коринфскаго, Зарина, Ясинскаго, Познякова, Пушкарева, Ладиженскаго, Холодкомскаго, Бунина, Вейдлинга, Якубовича. Научныя и критиче, скія статьы: авадемика А. Веселовскаго, профессоровъ Гольцева, Кайгородова Петри, Гундобина, Венгерова, Шлипкина и Некольскаго, г-жъ Чебышевой-Дмитріевой, Леонтьевой, гг. Познякова, Острогорскаго, д-ра Жихарева, Куннцкаго, Чуйко, Цвруля, Евг. Гаршина. Посмертныя стихотворенія и письма: Всеволода Гаршина, В. Д. Сиповскаго, Н. М. Ядринцова, Д. Л. Минаева, Н. С. Лъскова, А. Н. Островскаго, М. О. Микъшина и І. Юзова. Отзывы о сборникъ "Привътъ" см.: "Нива", "Русское Богатство", "Русская Мысль", "Новь", "Всемірная Иллюстрація", "Живописное Обозрѣніе", "Петербургская Газета", "Свверный Въстникъ", "Образованіе", "Жизпь", "С.-Петербургская Бадомости", "Княжий Въстникъ" и мн. др.

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ КНИГА:

### I. robyahckiň.

Опытная психологія въ двухъ частяхъ. Составлена по новъйшемъ источникамъ примѣнительно къ программѣ по психологів для духовныхъ семинарій.

С.-Петербургъ. Изданіе К. Л. Риккера. 1898. Ц. 1 р. 60 к.

## Православный Собесъдникъ

### ИЗДАНІЕ КАЗАНСКОЙ АКАДЕМІИ ВЪ 1899 ГОДУ

будеть выходить попрежнему емемъсично, книжками отъ 10 до 12 печатных листовъ въ каждой, и будеть издаваться по прежней програмив, въ томъ же строго-православномъ духв и въ томъ же ученомъ направления, какъ издавался досель. Въ 1899 году къ одной изъ книжекъ Православнаго Себесвдника безплатно будетъ приложенъ второй выпускъ Твореній св. Ипполита, епископа Римскаго, въ русскомъ переводъ Въ составъ этого выпуска войдуть следующія сочиненія: "О Христь и антихристь" (новый переводъ по недавно открытой болье древней и исправной редакціи), "О кончинѣ міра, объ антихристь и второмъ пришествін Христовомъ" (подложное, но нифощее весьма важное значеніе въ изученіи русскаго раскола), "Противъ Ноэта", "Слово на день Богоявленія" и некоторые болье важные и интересные, дошедшіе до настоящаго времени, отрывки изъ другихъ его сочиненій.

Всѣ новые полисчики получать также безплатно уже вышедшій первый выпускъ Твореній св. Ипполита, представлющій переводь недавно открытаго ві полномъ пидѣ его Толкованія на книгу пророка Даніила. Въ пособіе на издавіе журнала и въ 1899 году ассигнована особая сумма Его Высокопреосвященнѣйшямъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Каланскимъ и Свіяжскимъ. На средства Владыки будуть печататься между прочимъ лекній по Основному Богословію педавно почившаго преосв. Михаила (Грибановскаго), епископа Таврическаго, и др. статьи богословскаго содержанія. Журналь Православный Собесѣдникъ рекомендованъ Свѣтѣйшимъ Синодомъ для выписыванія въ перковным библіотеки, какъ изданіе полезное для пастырскаго служенія духовенства (Синодопред. 8 сент. 1874 г. № 2792). Цѣна за полное годовое изданіе, со всѣми пръдоженіями къ нему, остается прежняя: съ пересылкою во всѣ мѣста Имперів—

#### семь рублей.

При журналь: Православный Собесьдникъ издаются

#### извъстія по казанской епархіи,

выходящів два раза въ мѣсяцъ, нумерами до 3 печатныхъ лястовъ (виѣсто 2-хъ) въ важдомъ, убористаго шрифта. Размѣръ изданія увеличенъ сравнительно съ прежнимъ на 24 лечатныхъ листа въ годъ вслѣдствіе установленнаго по особому распорлженію Высокопреосвященнѣйшаго Архіепископа Арсенія пособія на изданіе Епархіальныхъ Извѣстій отъ монастырей Казанской епархіи. Цѣна Извѣстій для духовенства Казанской епархіи, съ приложеніемъ журнала "Православный Собесѣдникъ" и съ пересылкой по почтѣ ВОСЕМЬ РУБЛЕЙ. Подписка привнимется въ Редавціи Православнаго Собесѣдника, при Духовной Академіи, въ Казань.

#### Принимается подписка на 1899 годъ

HA

## МОСКОВСКІЖ ЦЄРКОВНЫЖ ВЪДОМОСТИ еженедъльное изданіе

#### Общества Любителей Духовнаго Просвѣщенія въ Москвѣ.

Каждый № въ разибръ 2-хъ печатныхъ листовъ.

Московскій Церковный Відомости иміють своею цілію доставлять серьезное чтеніе по вопросамь религіозно-нравственнымь, церковно-псторический и практический не для духовнихъ только, но и світскихъ лиць, витересующихся означенными вопросами. Кромі этого, въ 1899 году въ Московскихъ Церковнихъ Відомостяхъ будутъ поміщаться: а) иміющія то яли другое приложеніе къ существеннымъ вопросамъ жизни извлеченія изъ твореній св. отцевъ церкви и б) статьи съ историко-археологический описаніемъ Московской церковной старины и чтимой святыни. Московскій Церковным відомости вибють въ виду предлагать сужденія о фактахъ и явленіяхь жизни съ точки зрібнія ученія Православной Церкви, —подпертать обсужденію тіз вопросы, которые вызываются самою жизнію и потребностими времени и потому должны представлять современный интересъ.

По временамъ будутъ помъщаться иллюстрацім. Подписка принимается: а) въ Епархіальной библіотекъ, въ Петровскомъ монастыръ, на Петровкъ, b) въ редавція: Б. Якиманка, церковь Петра и Павла, квартира священника Іоанна Федоровича Мансветона, с) въ конторъ Печковской—на Петровкъ я въ извъстныхъ книжныхъ магазинатъ г. Москвы. Подписная цъма: На годъ съ перес. 5 р.—безъ

перес. 3 р. 50 к. На полгода съ перес. 3 р.—безъ перес. 2 руб.

Редакторъ Священникъ Іоаннъ Мансветовъ.

#### ..KIEBCKOECJOBO"

ежедневная литературно-политическая и экономическая газета

будетъ выходить въ 1899 году на прежнихъ основаніяхъ.

#### IIPOTPAMMA TASETЫ:

1) Передовыя статьи по вопросамъ: политическимъ, хозяйственнымъ, недагогическимъ, законодательнымъ, судебнымъ, земскимъ и т. п. 2) Телеграммы внутреннія и заграничныя. 3) Корреспонденцій внутреннія и заграничныя. 4) Извізстів взъ славнискихъ земель. 5) Повъсти и разсказы, 6) Бесъды по разнымъ вопросамъ дня (фельетонъ). 7) Обозрвніе русскихъ журналовъ и газеть. 8) Критика литературная, художественная и театральная. 9) Внутренныя хроника: законодательство и распоряжения Правительства. Местная хроника г. Кіева: краткія изв'ястія изъ разныхъ мість отечества, преимущественно изъ юго-запалнаго врам. 101 Справочный отдель: курсы, фонды, ипотечным и другія процентным бумаги и акціи. Товарный рыновъ. Жельзным дороги, пароходы, дечебницы, театры и т. п. Судебным известія. Подписная цёна на "Кіевское Слово" съ доставкой и пересылкой на годъ 10 р., на 6 м.-5 р., на 3 м.-3 р., на 1 м.-1 р., безъ доставки и пересылки— на годъ—8 р., на 6 м.—4 р., на 3 м.—2 р. 25 к., на 1 м.—75 к. Для годовыхъ подписчиковъ допускается разсрочка подшисной платы на следующихъ условіяхъ: съ дост. и перес. при подписке 5 р. и черезь 5 месяцевъ вторые 5 р.; безъ доставки въ те же сроки по 4 р. Заграничные подписчики прилагають въ цънъ безь доставки по 60 к. за каждый мъ-сяцъ. За перемъну иногороднаго адреса—20 к. Подписка и объявленія принимаются въ Кіевъ: 1) Въ главной конторъ на Большой Владимірской, д. Антоновича, № 43. 2) На Крещатикъ, въ магазинахъ; С. В. Кульженко и Л. Идзиковскаго. Въ Москвъ и Петербургъ у Мегцлъ и К<sup>о</sup>. Гг. иногороднихъ подписчиковъ просять обращаться непосредственно въ Главную Контору "Кіевскаго Слова", Большая Владвијрская, домъ № 43. Редакторъ Е. Игнатьевъ.

Издательница В. М. Антоновичь.

## Объ изданіи миссіонерскаго журнала "ПРАВОСЛАВНЫЙ БЛА-ГОВЪСТНИКЪ" въ 1899 г. (Седьмой годъ изданія).

Изданіе миссіонерскаго журнала "Православный Благовъстникъ" будетъ проделжаться и въ 1899 году "Православный Влаговістникь", какъ органа Православ-наго Миссіонерскаго Общества по прежнему будеть иміть своею цілію—сь одной стороны выяснение великой важности миссіонерскаго служенія для Русской православной церкви и Русскаго государства, а съ другой-возможно-полное в върное изображение дъятельности нашихъ отечественныхъ въропроповъдниковъ (миссіонеронь), и тахъ условій, среди которыхъ она совершается въ настоящее время. Сообщение этихъ, имъющихъ столь важное церковно государственное значеніе, свідьній и будеть составлять главное и существенное содержаніе инссіонерскаго журнала "Православный Блоговъстникъ". Въ настоящемъ году Редакція предполагаеть, между прочимь, обратить особенное внимание на изложение и опроверженіе магометанства. Программа журнала слідующая: І. Отділь оффиціальный. Постановленія и распоряженія Правительства, касающіяся Миссіоверскаго Общества и его дъятельности Распоряжения Совъта Миссіонерскаго Общества. Его отчеты. Сведенія о деятельности Епархіальныхъ Комитетовъ Общества. 11. Рувоводящія статьи по вопросамъ, касающимся миссіонерскаго дала въ Россіи. ІІІ. Современное положение отечественныхъ миссій. 1V. Очерни и разсказы язъ исторія первоначального распространенія христіанства въ разныхъ странахъ світа в преимущественно въ Россіи. Сульбы отечественныхъмисс й въближайшемъ прошломъ. У. Миссіонерская даятельность на запада. Спаданія о католическихъ и протестаніских миссіях и их діятельности превиущественно въ тіх містаж в странахъ, гдъ эти миссіи вступають въ соприкосновеніе и борьбу съ православісиъ. VI. Извъстія и замътни: краткія отравочныя свъдънія, относящіяся къ мессіонерскому ділу и заимствуечыя изъ газеть, писемъ и пр. VII. Библіографія. Отзывы о разныхъ книгахъ и статьяхъ, относящихся къ миссіонерству. VIII. Извъстія о пожертвованіяхъ, поступающихъ въ пользу православно-русскихъ миссій. IX. Объявленія. Журналь выходить два раза въ мёсяць (15 и 30) книжками, въ объемъ не менъе четырехъ печатныхъ листовъ. Цъна изданія четыре рубля 50 коп. безъ пересылки и пять рублей съ пересылкою, за границу-шесть рублей. Подписка принимается въ редакція журпала "Православный Благовъстникъ", а также въ канцелярін Совъта Православнаго Миссіоперскаго Общества. Адресъ редакців и ванцелиріи: Москва, Срвтенка, домъ Спасской церкви. Остающіеся въ небольшомъ количестий экземпляры журнала за прошедшіе годы могутъ быть высланы Редакторъ Н. Комаровъ. по четыре рубля.

### Объявленіе отъ редакцім "Варшавскихъ Университетскихъ Изв'ястій".

"Варшанскія Университетскія Изв'ястія" заключають нь себ'я два отділа: оффиціальный и ученый. Въ первомъ отділь печатаются: 1) совращенные протоводы застіданій Совта Университета, 2) обозрічня преподаванія по полугодіямь в свідънія о личномъ составъ Университета, 3) извлеченія изъ отчетовъ о состоянів и дінтельности Университета, 4) отчеты профессоровь и преподавателей объ ученыхъ командировкахъ, 5) автовыя ръчи профессоровъ, 61 отзывы о диссертаціяхъ докторскихъ, магистерскихъ и pro venia legendi, 7) программы университетскихъ лекцій, 8) сочиненія студентовъ, удостоенныя награды золотою медалью и 9) отзывы о медальныхъ сочиненияхъ. Во второмъ отделе печатаются паучныя статьк профессоровъ, преподавателей и другихъ лицъ, служащихъ при Университеть, а также вступительныя лекціи профессоровь и преподавателей; въ зависимости отъ состоянія средствъ "Извъстій" въ этомъ отдъль нечатаются также курсы университетскихъ лекцій, диссертаціи и другіе научные труды большаго объена. Въ прибавленіяхъ печатаются таблицы метеорологическихъ наблюденій я списки книгь, поступающихъ въ библіотеку Университета, при чемъ эти списки издаются одниъ разъ въ годъ въ видь особаго приложения къ майской книжкъ "Извъстій" "Варшавскія Университетскія Изв'ястія" выходить 9 разъ въ годъ (въ концѣ каждаго учебнаго месяца) книжвами въ размере до 12 печатныхъ листовъ каждав. Годовая подписная цена-5 руб. съ пересылкою. Подписка принимается въ Правденіи Университета. Редавторъ профессоръ 6. Леон товичъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1899 годъ

(вінаден едот ймтеп)

НА ЕЖЕНЕДЪЛЬНЫЙ ЖУРНАЛЪ

## "С.-ПЕТЕРБУРГСКІЙ ДУХОВНЫЙ ВЪСТНИКЪ",

нздаваемый "Обществомъ распространенія религіозно правственнаго просвъщенія въ духъ Православной Церкви" въ С.-Петербургъ Въ 1899 году, интомъ--изданія журнала въ каждомъ № будеть нечататься проповідь или бесізда на предстоящій праздинчный или воскресный день, при томъ, съ такимъ разсчетомъ, чтобы она могла быть получена заблаговременно и вь провинціи. Будуть печататься письма знаменитаго богослова, 28 льтъ прожившаго въ строгомъ затворъ, но не прерывавтаго общения съ міромъ посредствомъ своихъ глубоко-назидательныхъ писемъ въ разнымъ лицамъ, въ Бозъ почившаго святителя Өеофана-въ В. В. Швидковской и Н. В. Елагину. Будуть печататься взвлечения изъ дневнивовь отца Іоанна Кронштадтскаго и его проповеди, а также проповеди протоіерея М. И. Хитрова. Журналь откликается на ист крупныя событія церковнообщественной жизни. Подписная ціна въ годъ съ доставкой и пересылкой — 5 р., 1/2 года—3 р., за границу—6 р. Въ розначной продажѣ 10 к. за №. Журналъ выходить по питинцамъ, въ размъръ не менье 11/2 печатного листа каждый . . Адресь реданціи и конторы: С.-Петербургь, Николаевская ул., д. № 5. Редавція, дан анчиныхъ объясненій съ редакторомъ, открыта по четвергамъ отъ 2 до 3 час. дня. Подписка принимается въ конторъ, которая открыта ежедневно съ 10 час, утра до 4 час. пополудни, кромъ воскресныхъ и праздничныхъ дней. Въ конторъ продаются и отдъльные ЖМ журнала. Имъются экземиляры журнала за 1895, 1896, 1897 и 1898 г.г. по 5 руб.

Редакторъ, Протојерей Философъ Орнатскій.

#### О продолженім изданія журнала "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ"

Въ 1899 ГОДУ

(годъ изданія сороновый).

Журналь "Труды Кіевской Духовной Академін" будеть издаваться и въ 1899 г. по прежней программъ. Въ немъ печатаются статьи по всёмъ отраслямъ наукъ, преподаваемыхъ въ духовной академін, по предметамъ общезанимательныя и по содержанію доступныя большинству читателей, а также переводы твореній блаж Іеронима и блаж. Августина, которые въ отдільных оттисках будуть служить продолженіемь изданія подь общимь названіемь "Библіотека твореній св. отцевъ и учителей церкви запалныхъ". Указомъ св. Синода отъ 2/29 февр. 1884 г. подписка на "Труды" и "Библіотеку твореній св. отцевъ и учителей церкви Западпыхъ" рекомендована для духовныхъ семинарій, штатныхъ мужскихъ монастырей, канедральных соборовь и болье достаточных приходских церквей. Журналь выходить ежемъсично книгами отъ 10 до 12 и болье печатныхъ листовъ. Цена за годовое изданіе 7р., а за границу 8р. За прежиїе годы "Труды" прозаются по уменьшеннымъ ценамъ, именно: за 1860-1878 г.г. по 5 р., за 1879 —1883 г.г. по **6 р**., за 1885—1898 г.г. по прежней цѣнѣ, т. е., но **7 р**. съ перес. Экземпляры "Трудовъ" за 1867-68 и 1884 гг. распроданы. Кромъ того въ конторъ редавціи продаются между прочимъ слідующія изданія и вниги: "Библіотека твореній св. отцевъ и учителей церкви Западныхъ": а) св. Кипріана еп. каро. части 1 и 2, б) блаж. Геронима части 1—14 и в) блаж. Августина части 1-8. Ціна важдой части 2 р. съ перес., кромі 9-й части творен. блаж. Іеронима, которая стоить 1 р. 50 к. "Опыть правосл. догнатическаго богословія" еп. Сильвестра. Т. 1 (изд. 3-е) ц. 1 р. 70 к., т. 2 (изд. 3-е) ц. 3 р. 30 к., т. т. 3, 4 в 5 (изд. 2-е) по 3 р. каждый. Булдизит и христіанство. С. Г. Келлога. Перев. съ англ. Ө. С. Орнатскаго. Изл. 2-е исправл. и лополи. К. 1894 г. Ц. 1 р. 75 коп. Съ требованіями относительно журнала и книгь редакція просить обращаться непосредственно къ ней по сятд. адресу: въ редакцію журнала "Труды Кіевской Духовной Академіи", въ г. Кіевт (Ильин. д. № 8).

Редакторъ профессоръ В. О. Пъвниций.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

H A

## ОЛОНЕЦКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

на 1899 годъ-(второй годъ изданія).

"Олонецкія Епархіальныя Відомости" выходять въ 2-хъ частях»: Оффиціальной и Неоффиціальной, 2 раза въ місяць 1 го и 15-го. Подписная ціна: На обі части вийсть, съ доставкою и пересылкой во вст города Россійской Имперіи, на годъ—5 рублей на полгода—3 рубля. Подписка принимается въ редакціи "Олонецких Епархіальныхъ Відомостей", при Олонецкой духовной семинаріи.

# О подпискъ на общественно-педагогическую и литературную еженедъльную газету "ЖИЗНЬ И ШКОЛА" съ приложеніемъ "ШКОЛЬНОЕ ОБОЗРЪНІЕ" (г. XI).

"Жизнь и Школа" имъетъ цълью служить органомъ объединенія русскихъ учителей и интересамъ лицъ, стоящихъ близво къ дълу образованія въ Россія, в издается по следующей программе: 1) Правительственныя узаконенія и распоряженія, касающіяся образованія въ Россія. 2) Научно-популярныя статьи (съ чертежами и рисунками). 3) Мелкія повъсти и разсказы (бытовые и историческіе), путешествія, очерки я др. подоб. произведенія. 4) Статьи по педагогика, дидактикъ, методикъ, училищевъдънію, школьной гигіенъ. Очерки по народному образованию въ России и на Западъ. 5) Русская печать о школьномъ двяв. Митенія и сужденія печати по педагогическимь вопросамь. 6) Библіотечное дало въ Россів и за границей. Организація общественных в школьных библіотекь и др., образовательных учрежденій для народа. 7) Библіографія. Критика и рецензів педагогическихъ сочиненій какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ, разборъ учебииковъ и пособій. Обозрѣніе періодическихъ изданій какъ общихъ, такъ и спеціальныхъ: научныхъ, педагогическихъ и т. п. 8) Корреспонденціи. Современное обозрѣніе воспитанія и обученія у наст п за границей. 9) Политическія извѣстія и новости русской жизни. Обозрвніе выдающихся событій въ Россін и др. государствахъ. 10: Смъсь. Наблюденія и замьтки изъ швольнаго міра. Педагогическія темы. 11) Справочный указатель. Справки и указанія по различнымъ практическимъ вопросамъ учебнаго дела и школьнаго быта. 12) Что намъ пишутъ. Письма и сообщенія въ редакцію. 13) Книжный листокъ. Свъдънія о вновь вышедшихъ внигахъ и указатель статей, встрвчающихся въ повременныхъ изданіяхъ и заслуживающихъ вниманія какъ учителей, такъ и вообще образованнаго читателя. 14) Почтовый ящикъ. Отвъты редакцін. 15) Объявленія. Послъднія печатаются на первой стр. по 50 к., на последней по 10 к. Подписчики (годовые) печатають безплатно. При газеть издается, въ видь приложенія, особий сбор-нивь, подъ заглавіемъ "Школьпое Обозрвніе", въ которомъ помещаются статья, по объему, не удобныя для еженедельного изданія, а также портреты Августейшихъ Особъ и выдающихся лъятелей въ сферь государственной дъятельности, благотворительности и народнаго образованія. Подписная цъна съ доставной и пересылкой 5 руб., за полгода 3 руб. и за три мъсяца 2 руб., для начальных в иколь и учителей 4 руб., за границу 6 руб., за годь. Оставшеся въ небольшомъ количествъ полные компекты газеты за 1893 и 1894 г. можно получать за два руб., 1895 и 1896 по три руб. за годъ. Вибліотеки и безплатныя читальни пользуются особой уступьой. Подписчиви, пріобратающіе за вса годи пользуются, сверхъ того, уступкой 50%. Вышедшіе ЖМ "Школьнаго Обозрвнія" и "Жизнь и Школа" тек. г. по требованію, высылаются наложеннымъ платежомъ на счеть конторы. Подписка принимается въ главной Конторь "Жизнь и Школа": С.-Петербургъ, Загородный пр., 34.

Редавторъ-Издатель М. Е. Виноградовъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на литературный, научный и политическій журналь



Выходить 3 раза въ мѣсяцъ (1, 11, 21). 36 книгъ въ годъ. Рисунки и портреты.

Съ 1899 г. журнал будет выходить при обновленном составъ редакціи и сотрудников.

12 внижевъ, выходящихъ 1-го числа каждаго и всица, завлючаютъ въ себѣ интературный отдълъ журнала. Въ него входятъ: беллетристива, литерат. вритива и искусство.

12 книжекъ, выходищихъ 11-го числа, заключають въ себѣ научный отдълъ журнала. Въ него входять статьи по естествознанию и по общественнымъ наукамъ (соціологія, политическая экономія, право, исторія).

Особое внимание будеть обращено на ознакомление читат. съ новъйш. науч-

ными теченіями.

12 книжевъ, виходящихъ 21-го числа, содержатъ въ себѣ политическій отдѣлъ журнала. Въ него входятъ: руководящія статьи по текущинъ вопросанъ русской и заграничной жизни, корреспонденція изъ провинціи и изъ-за границы.

Особое внимание будеть обращено на разработку вопросовъ, касающихся

крестьянскаго, городского и земскаго самоуправленія.

Постоянныя корреспонденців изъ Германів, Франців, Англів, С. Ам. Соед. Штатовъ, Австрія, Бельгів и др.

Библіографія распредъявется по соотивтствующинь отдівламь.

Къ каждой изъ 36 внижевъ прилагается обзоръ русской и иностранной жизни за 10 дней. Этимъ будетъ достигнуто соединение удобстиъ ежемъсячнаго и еженедъльнаго издания.

Кромъ того ежемъсично будутъ помъщаться новости литературы, искусства и

науки, а также мелочи русской и заграничной жизни

Многія статьи (по искусству, исторія и т. д.) будуть излюстрированы снижами съ картинь и портретами. Помъщеніемь рисунковь и портретовь редакція однако отнюдь не думаєть придать журналу характерь излюстрированнаго изданія.

Стремясь избътать помъщенія больших витературных произведеній небольшими отрывками редавція рішня выпечатать переводь новаго большого романа Гемфри Уордь (автора Марчелы, Сэра Дж. Тресседи, Давида Грива и др.) Хельбевь изъ Баннисдэля отдъльной внегой и разослать его въ первой четверти 1899 года всёмъ подписчивамъ, внесшимъ полную годовую плату въ видъ безплатваго приложенія. Контора редавція готова исполнять порученія иногороднихъ подписчиковъ по покупкъ и высылкъ вингь.

Первыя три (январьскія) книжки печатаются и выйдуть въ декабрѣ. Желающимъ ознакомиться съ журналомъ, онв высылаются за одинъ рубль. Выписавшіе ихъ,

продолжають подписку за 6 рублей.

Подписная цёна съ доставкой и пересынкой: на годъ—7 руб., на 1/2 года—4 руб. Допускается разорочка отъ 1 руб. въ жёсяцъ.

#### Главная контора СПБ. Бассейная № 14.

Отдъленія конторы въ Москвъ: кн. маг. "Книжное Дѣло" (Моховая, домъ Бенкендорфа); кн. скл. А. М. Муриновой (Трехпрудный пер., собств. домъ).

Редакторъ-Издатель Д. М. Остафьевъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1899 г.

на еженедъльный иллюстрированный журналъ путешествій и приключеній на сушь и на морь

## "BORPYLE CBETA"

годъ изданія ху.

Пятналцаный годь своего существованія журналь "Вокругь Света", давшій своимъ подписчикамъ собрание сочинений трехъ знаменитыхъ авторовъ: Майнъ-Рида, Жюля Верна и Купера, намфренъ отметить выпускомъ въ светъ, во-первыхъ, полнаго иллюстрированнаго изданія "Донъ-Кихота", съ рисунками Густава Дорэ, въ двухъ томахъ, и, во-вторыхъ, собранія романовъ Густава Эмара. Въ 1899 году въ журналь будуть участвовать следующее сотрудники: Д. Н. Манки. Сибирявъ, Н. Н. Каразинъ, В. И. Немировичъ-Данченко, К. М. Станювовичъ А. Н. Грепъ, Н. А. Чоглоковъ, Л. Ф. Черскій, В. Н. Светловъ, В. О. Гордань А. П. Смирновъ, П. П. Инфантьевъ, К. В. Носиловъ, С. А. Качіони, А. В. Павловъ, С. Л. Загорскій, А. А. Осиповъ, А. И. Красницкій, П. Н. Казицкій, Л. А. Прибыльскій и мн. др. Множество большихъ романовъ и повістей, написанных извъститимими русскими и вностранными анторами, наполнять страницы журнала въ 1899 году интересными описанілми всевозможныхъ путешествій и приключеній на сушь и на морь; цвами рядь путешествій и географическихь очержовь, украшенныхъ превосходными налюстраціями, будеть знавомить читателей "Вокругь Свъта" съ современнымъ движениемъ впередъ географической науки; попудярнонаучный отдъть будеть наполняться очерками и статьями по всемъ отраслязь знаній. Ежемъсячное приложеніе будеть состоять въ 1899 году изъ двухъ томогъ романа Сервантеса "Донъ-Кихотъ", съ замъчательными иллюстрацілми знаменитаго Густава Дорэ и изъ десяти томовъ сочиненій Густава Эмара, заключалщихъ въ себь слъдующие его романы, въ полныхъ и точныхъ переводахъ: І. "Арпавь вы сеоб слыдующе его романи, вы полных и точных переводах: 1. "Арванаасскіе трапперы", 1 томъ. ИІ. "Пограничные бродяги", 1 томъ. ИІ. "Вольные стрыки", 1 томъ. IV. "Чистое сердце", 1 томъ. V. "Гамбузиноси", 1 томъ. VI. "Сакраменто", 1 томъ. VII. "Масъ-Горка", 1 томъ. VIII. "Розасъ", 1 томъ. IX. "Красивая ръка" (часть II—"Фотъ Дюкенъ"). Х. "Красивая ръка" (часть II—" Атласная зыта"). Первый томъ "Донъ-Кихота" будеть данъ из ливарь, а второй—въ іють. Въ то же время редавція будеть продолжать изданіе сочиненій Жюля Верна, вибя въ вилу довести это издание до возможно полнаго собрания сочинений любимаго столь мегими автора и желая дать возможность своимъ подписчикамъ пріобръсти это собраніе за возможно дешевую ціну. Въ 1899 г. изданы будуть савдующіе шесть романовъ Жюля Верна: 1) "Ченслеръ", 2) "Пятнадцатильтній капитанъ", 3) "Гевторъ Сервадакъ", 4) "Три русскихъ и три англичанина", 5) "Михаилъ Строговъ", и 6) "Иловучій городъ". Эту дополнительную серію гг. подписчики "Вокругь Света" могуть пріобретать за 3 р. съ пересыякой. Кроме того, подписчика при доплать одного рубля получать "деть росношныя преміни олеографів. исполненныя въ 28 красокъ въ художественной мастерской братьевъ Кауфманъ. въ Берлинъ: 1) Буря у береговъ Крыма, съ вартини профессора И. К. Айвазовскаго. 2) Севастополь-отпрытый рейдз, съ картины профессора Лагоріо. Подлинникъ "Бури у береговъ Крыма" нашисанъ нашимъ маститымъ высокоталантливымъ художникомъ спеціально для премін въ журналу "Вокругь Свьта" Оригиналь "Севастополя" пріобрътень издателями "Вокругь Свъта" у автора, г. Лагоріо, въ исключительную собственность съ тою же цілью. Боліс изящную премію трудно придумать. Какъ та, такъ и другая картина отлачаются высовими ходужественными достоинствами». Подписная цена на журналь: На годь съ приложениемъ романа Сервантеса, Донъ-Кихотъ"и собраниемъ романовъ Густава Эмари, съ дост и пересылкою 4 р. То же съ премінии (2-мя картинами) 5 р. На 6 мъсяцевъ 2 р. 50 к. На 3 мъсяца 1 р. 40 к. Допускается разсрочка подписной цены: при подписке 2 р., къ 1 апреля и 1 иоля по 1 р. Подписка принимается въ редавци журнала – Москва, Ильинскія ворота, д. Титова, и во вськъ внижникъ магазинакъ Москви, Петербурга и другикъ городовъ Россіи.

Изданіе Т-ва И. Д. Сытина.

Редакторъ Е. Н. Киселевъ.

## листокъ

RLL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

. 15 Февраля % № 3. % 1899 года.

Содержаніе. Высочайшее повельніе.—Высочайшая отмытка.—Высочайшая награда.
— Опредыленіе Святыйшаго Сунода.—Отчеть о лытних педагогических курсахы для учителей второ-классных церковно-прихолских школь, учрежденных въ г. Харьковь вы 1898 г. (продолженіе).—Отчеть о состояніи Харькогскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямы за 1897/98 учебный годь (продолженіе).—Епархіальныя извыщенія.—Извыстія и замытик.—Объявленія.

#### Высочайшее повельніе.

Объ установленім въ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ трехлѣтняго курса обученія, вмѣсто двухлѣтняго.

Во исполнение опредъления Святьйшаго Сунода отъ 28 октября —4 ноября 1898 года за № 4221, Г. Оберъ-Прокуроръ имълъ счастіе испрашивать Высочайшее Его Императорскаго Величества соизволение на установление въ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ трехлетняго курса обученія, вместо двухлетняго, а въ таковыхъ же школахъ въ мъстностихъ съ инородческимъ населеніемъ-четырехлітняго курса обученія, и на соотвітственное измънение § 5 Высочайте утвержденныхъ 13 июня 1884 года правиль о церковно-приходскихъ школахъ, съ предоставлениемъ Училищному при Святьйшемъ Сунодъ Совъту, по воспослъдовании Высочайшаго соизволенія на увеличеніе продолжительности курса одновлассныхъ церковно-приходскихъ школъ до 3 и 4 лътъ, распредълить учебный матеріаль, содержащійся въ программ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, въ соответствіе съ продолжительностію курса ученія, на три и на четыре года. Его Императорскому Величеству благоугодно было въ 24 день декабря 1898 года собственноручно начертать на всеподланный шемъ его, Оберъ-Прокурору, по сему предмету докладь: «Согласенъ».

#### Высочайшая отмѣтка.

Отъ Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго поступило къ Оберъ-Прокурору Святьйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что въ память и ознаменованіе Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ: крестьянинъ Сергьй Ересько пожертновалъ въ Покровскую церковь слободы Верхней: Писаревки, Волчанскаго уёзда, гробницу для плащаницы, стоимостів 195 руб., два большихъ креста въ 20 руб., и семисвёчанкъ цёною въ 35 руб.

На всеподданнъйшемъ докладъ Сунодальнаго Оберъ-Прокурора о таковыхъ выраженіяхъ върноподданническихъ и религіозно-патріотическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству, въ 20-й день ноября 1898 года, благоугодно было Собственноручно начертать "Прочелъ съ удовольствіемъ".

#### Высочайшая награда.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Суводального Оберъ-Прокурора, согласно опредъленію Святъйшаго Сувода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 24-й день декабря 1898 г., на награжденіе, за труды по народному образованію, серебряною медалію, съ надписью "за усердіе", для ношенія на груди на Александровской лентъ, діакона Троицкой церкви заштатнаго города Славянска, Изюмскаго уъзда, Іоанна Вербицкаго.

### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Отъ 13—15 января 1899 года за № 78, о совершеніи въ текущемъ году поминевенія въ Бозѣ почившихъ Государей Императоровъ Александра II и Александра III еъ субботу сырной седмицы, 27 февраля.

По указу Его Императорскаго Величества, Святьйшій Правительствующій Сунодь имьли сужденіе о совершенів въ текущемь году поминовенія въ Бозь почившихъ Государей Императоровь Александра II и Александра III въдни кончины перваго, 1 марта, и рожденія втораго, 26 февраля. Приказали: Принимая во вивманіе, что въ текущемъ году дни поминовенія въ Бозь почившихъ Государей Императоровъ Александра II—1-го марта и Александра III—26-го февраля упадають первый на понедъльникъ первой седмицы Великаго поста, а второй—на иятницу сырной седмицы, когда, по уставу Церкви, не положено совершеніе Божественной литургів, Святьйшій Сунодъ опредъляєть: перенести въ текущемъ году поминовеніе въ Бозь почившихъ Государей Имиераторовъ Александра II и Александра III съ вышеуказанныхъ дней на субботу сырной седмицы, 27-го февраля, о чемъ и напечатать въ журналь «Церковныя Въдомости».

#### Отчеть с літних педагогических курсахь для учителей второклассных церковно-приходских школь, учрежденных въ г. Харькові въ 1898 году.

(Продолжение \*).

#### **VI.** Образцовые уроки и демонстрирование чтеній.

Сообщение теоретическихъ свъдъній по всъмъ вышеозначеннымъ предметамъ сопровождалось приложениемъ ихъ къ дълу или ихъ иллюстраций при помощи потребныхъ учебныхъ пособій, препаратовъ и приборовъ.

- 1) Обучение церковному пънію соединялось почти съ ежедневными спъвками, которыя служили практическимъ примъненіемъ къ дълу теоретическихъ свъдъній и постоянными упражненіями и диктовками на урокахъ. Пособіемъ при обученіи церковному пънію служила игра на піанино и фистармоніи и обученіе игръ на скрипкъ. Кромъ того по церковному пънію дано было 2 образцовыхъ урока: учителемъ Пензенской епархіи Николаемъ Трояновымъ о высотъ звука и Ставропольской епархіи Иваномъ Никольскить о длительности звуковъ и изображеніи ихъ нотами.
- 2) По физикъ даны были 2 образцовыхъ урока учителями Тамбовской епархіи: Григоріемъ Маловымъ—о жидкостихъ и ихъ свойствахъ и Василіемъ Воскресенскимъ—о воздухоплаваніи.
- 3) По черченю образцовые уроки вели: учитель Воронежской епархіи Михаиль Бондаренко—о линіяхь и углахь и учитель Ставропольской епархіи Вичеславь Өедоровь—о треугольникахь и многоугольникахь. Левціи по черченію и землемѣрію иллюстрировались моделями, геометрическими фигурами и приборами изъ семинарскаго физическаго кабинета; такъ слушателямъ повазаны были: астролябія, эккеръ, буссоль и мензула, причемъ подробно объяснено было устройство сихъ инструментовъ и способъ употребленія. Кромѣ того слушатели курсовъ подъ руководствомъ лектора упраживлись въ землемѣріи на семинарскомъ дворѣ при помощи означенныхъ инструментовъ и затѣмъ на основаніи добытыхъ свѣдѣній въ своихъ тетрадяхъ начертили планъ снятой мѣстности.

Левціи по физикть постоянно сопровождались производствомъ физическихъ опытовъ при помощи физическихъ инструментовъ и машинъ семинарскаго физическаго кабинета. Сверхъ сего лекторъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 2, за 1899 годъ.

старался по возможноств научить слушателей курсовъ самостоятельно изготовлять простейшіе физическіе приборы, объясняя имъ способъ ихъ изготовленія и указывая потребный для этого матеріалъ. Лекціи по космографіи иллюстрировались разсматриваніемъ въ телескопъ главнейшихъ планетъ, видимыхъ на небосклоне въ Іюле месяце: Сатурна, Венеры и указаніемъ на небосклоне в на глобуст изучаемыхъ созвездій. По черченію кроме лекцій, положенныхъ по росписанію, курсисты практически занимались черченіемъ различныхъ фигуръ и рисунковъ подъ руководствомъ лектора не мене 3 часовъ въ неделю.

- 4) По исторіи давали образцовые урови: учитель Донской епархів Клавсуцъ Иванъ—о языческой религіи славинъ и христіанствъ на Руси до св. Владиміра; Воронежской епархів Прохоровъ Владиміръ—о крещевіи Руси св. Владиміромъ и о влінній на него христіанской религіи; Ставропольской епархів Борисовъ Иванъ—о раздѣленіи русской земли на удѣлы по смерти Ярослова Мудраго, и Сухумской епархів Глаголевъ Алексъй—о первомъ и второмъ нашествіи татаръ на русскую землю.
- 5) По географіи образцовые уроки даны были: учителемъ Орловской епархіи Бородулинымъ Алексвемъ—объ устройстві поверхности Европейской Россіи; учителемъ той же епархіи Дизертинскимъ Сергвемъ—о щарообразности земли; учителемъ Пензенской епархіи Мироносицкимъ Веніаминомъ—о центральномъ пространсть Россійской Имперіи и учителемъ Ставропольской епархів Пропинымъ Сергвемъ—о климать Европейской Россій.

Такимь образомъ слушателями курсовъ дано 14 образцовыхъ уроковъ, которые между учителями разныхъ епархій распреділялись такимъ образомъ: 2 урока даны учителями Воронежской епархіи, 1 урокъ учителемъ Донской епархіи, 2 урока учителями Орловской епархіи, 2 урока учителями Пензенской епархіи, 4 урока учителями Ставрополіской епархіи, 1 урокъ учителемъ Сухумской епархіи и 2 урока учителями Томбовской епархіи. Для каждаго урока бралось соотвътствующее ему отдъленіе ученнковъ образцовой школы и употреблялись потребным учебныя принадлежности и пособія. Каждый урокъ самими учителями, при руководствъ лекторовъ, подвергался всесторонней оцінкъ, при чемъ указывались его достоинства и недостатки. Несмотря на пользу образцовыхъ уроковъ большее количество ихъ невозможно было сділать частію по недостатку времени, а главнымъ образомъ по-

тому, что въ настоящемъ году на курсахъ не было лекцій по главнымъ школьнымъ предметамъ: русскому языку, письму и ариометикъ.

- 6) Лекціи по гитісню излюстрировались при помощи различныхъ анатомическихъ картинъ и скелета.
- 7) На лекціяхъ по пчеловодству въ аудиторіи лекторомъ были демонстрированы: разборная модель ичелы; натуральные препараты матки, рабочей ичелы и трутня; соты съ различнаго рода лчевками; натуральные в свищевые маточники; маточныя клівточки, колпачки для матокъ; Ганемановскія різшотки в т. п. При посъщении Харьковского земледъльческого училища, на пасъкъ, находящейся въ завъдыванія лектора Ляпидевскаго, слушателямъ курсовъ были показаны ульи различныхъ системъ: Берлепша. Левицкаго, Зубарева, Русскаго общества ичеловодства и Дадана; при чемъ нъкоторые ульи съ семьями пчелъ, представлявщими особый интересъ для слушателей, были разобраны; устройство нуклеуса, мъсто зимовки пчелъ и другія принадлежности посъчнаго хозяйства. Кром'в того, на ферм'в въ присутствив и при участи самихъ курсистовъ были произведены следующія работы: растапливаніе вощины и получение чистаго воски; приготовление искусственной вощины посредствомъ вальцовъ и вафельницъ; наващиваніе рамокъ, отдъленіе меда на центробъжкъ. Каждый курсисть изъ купленнаго для нихъ 1/2 пуда воску слълалъ для себя форму пскусственной вощины, которыя они и взяли съ собою.

#### VII. Занятія необязательныя.

Къ числу необязательныхъ занятій на Харьковскихъ курсахъ относились обученіе игрѣ на фортепіано, фистармоніи и скрипичной игрѣ, занятія ремеслами: токарнымъ, столирнымъ и переплетнымъ и для учительницъ—кройка. Эти занятія производились въ послѣ объденное время отъ 3 до 5 часовъ.

1) По столярному ремеслу дано было 11 уроковъ по 2 часа каждый.

Задачею руководителя занятій служило ознакомлечіе слушателей курсовъ съ инструментами, употребляющимися въ столярномъ ремеслѣ. Имъ сообщено было: названіе инструментовъ и примѣненіе ихъ къ дѣлу; о заготовкѣ и просушкѣ матеріала; пріемы съ столярной пилой, шершебелемъ, рубанкомъ одинарнымъ и двойнымъ, фуганкомъ, угольникомъ, ресмусомъ, долотомъ; повазаны

были пріемы запиливанія шиповъ и долбленія проушковъ, связки на зубчатые шипы въ прямомъ и въ косыхъ направленіяхъ.

2) По токарному ремеслу дано было 11 уроковъ по 2 часа каждый.

Цѣль преслѣдовалась главнымъ образомъ та же, что и при обученіи столярному ремеслу—ознакомленіе съ инструментами, употребляющимися въ токарномъ ремеслѣ, и умѣнье пользоваться ими. Изучавшимъ ремесло сообщено было: названіе инструментовъ, о пріемахъ обращенія съ ними, разборкѣ станковъ, перешивкѣ ремней, установкѣ дерева и т. д. Показано было, какъ точить рееромъ (полукруглымъ долотомъ), и плоскимъ долотомъ; какъ точить цилиндръ по циркулю рееромъ и плоскимъ долотомъ, какъ вырѣзывать на цилиндрѣ закругленія и выемки и т. д.

Обученіе токарному и столярному ремесламъ производилось въ четныя числа, такъ какъ многіе изъ обучавшихся этимъ ремесламъ въ нечетныя числа занимались переплетнымъ мастерствомъ. Но тъ слушатели курсовъ, которые переплетнаго ремесла не изучали, занимались, при участіи руководителя, токарнымъ и столярнымъ ремеслами и въ нечетныя числа. Для обученія токарному и столярному ремеслу, взяты на прокатъ 3 токарныхъ станка и 5 верстаковъ съ достаточнымъ количествомъ инструментовъ. Хотя въ такой короткій срокъ невозможно было сдёлать многое, тъмъ не менъе курсистами сдълано было совершенно самостоятельно нъсколько вещей: нъсколько табуретовъ, столъ съ точеными ножками, улей, нъсколько ящиковъ, пюпитръ, нъсколько въщалокъ, много точеныхъ фигурокъ и мелкихъ вещей, которыя курсисты взяли съ собою и т. п.

Столярнымъ ремесломъ занимались следующе 47 курсистовъ: Владикавкизской епархіи: Грузипенко Димитрій, Дзіовъ Алексей; Воронежской епархіи: Болховитиновъ Гавріилъ, Игнатовъ Митрофанъ, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Яковлевъ Михаилъ; Донской епархіи: Вальневъ Николай, Клавсуцъ Иванъ; Орловской епархіи: Дизертинскій Сергей, Ивановъ Өеодоръ, Петровскій Василій, Турбинъ Павелъ; Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексей, Любимовъ Викторъ, Мироносицвій Веніаминъ, Петропавловскій Сергей, Покровскій Петръ, Тронцкій Василій, Трояновъ Николай, Урановъ Алексей; Ставропольской епархіи: Евенмовъ Аркадій, Фелицынъ Александръ; Тамбовской епархіи: Воскресенскій Василій, Вётринскій Василій,

Елеонскій Михаилъ, Константиновскій Михаилъ, Красивскій Алевсандръ, Маловъ Григорій, Неуроновъ Павелъ, Синцеровъ Димитрій (священнявъ), Уваровъ Александръ; Таорической епархіи: Грибовскій Николай, Звѣревъ Николай, Сѣриго Александръ; Харъковской епархіи: Крыжановскій Григорій (діаконъ), Огинскій Василій, Оглоблинъ Николай, Панкратьевъ Андрей, Созонтьевъ Андрей, Соколовъ Валеріанъ, Стефановскій Николай, Фіалковскій Константинъ, Филевскій Захарій и Юшковъ Александръ.

Товарнымъ ремесломъ занимались следующіе 23 вурсиста: Владикавказской епархіи: Грузиненко Димитрій, Дзіовъ Алексей;
Воронежской епархіи: Поповъ Георгій, Скрынчепко Николяй,
Яковлевъ Михаилъ; Донской епархіи: Клавсуцъ Иванъ; Орловской епархіи: Дизертинскій Сергей, Петровскій Василій; Пензенской епархіи: Ардентовъ Иванъ, Аристидовъ Алексей, Любимовъ
Викторъ, Мироносицкій Веніаминъ, Петропавловскій Сергей, Тронцкій Василій, Трояновъ Николай, Урановъ Алексей; Сухумской
епархіи: Бжанія Мелитонъ; Тамбовской епархіи: Воскресенскій
Василій, Елеонскій Михаилъ, Константиновскій Михаилъ, Крыловъ Димитрій; Таврической епархіи: Власовъ Даніилъ и Грибовскій Николай.

3) По переплетному мастерству дано 14 уроковъ; изучавшіе это мастерство раздёлены были на двё группы, такъ какъ для всёхъ 69 человёкъ, занимавшихся переплетнымъ мастерствомъ, недоставало станковъ. Въ первой группё занятія шли съ 1 іюля, во второй съ 20 іюля. Изучавшіе это ремесло прошли полный курсъ его; имъ показано было: разборка книгъ, старыхъ и новыхъ; напилка корешковъ и сшивка внигъ; заклейка корешка и обрёзка; набивка фальца, приклейка картона; наклейка сафьяннаго корешка и золоченіе его; приклейка мраморнаго листа на наружной и бёлаго на внутренней сторонё картона. Всё эти работы выполнялись затёмъ самими курсистами, такъ что въ результатё получилось много переплетенныхъ изучавшими это мастерство книгъ, которыя потомъ имъ же самимъ и были розданы.

Переплетное мастерство изучали слѣдующіе 69 курсистовъ: Владикасказкой епархіи: Вишневскій Петръ, Синьковская Анна; Воронежской епархіи: Болховитиновъ Гавріплъ, Бондаренко Михаилъ, Игнатовъ Митрофанъ, Крыловъ Владиміръ, Поповъ Георгій, Поповъ Яковъ, Скрынченко Николай, Яковлевъ Михаилъ, Богатырева Клавдія, Глаголева Дарья, Дамаскина Марія, Дробовская Александра, Руси-

нова Антонина; Донской епархіи: Вальневъ Николяй, Добрыник Петръ, Жоголевъ Иванъ, Клавсуцъ Иванъ, Писаревъ Иванъ, Прекрасновъ Семенъ. Дикарева Антонина, Попова Марія; *Орловск*ой епархіи: Дизертинскій Сергій, Ивановъ Сергій, Ивановъ Се доръ, Калинниковъ Василій, Первозванскій Иванъ, Петровскій, Василій, Турбинъ Павелъ, Феноменовъ Василій; Пензенской спархіи: Ардентовъ Иванъ, Любимовъ Викторъ, Покровскій Петръ Тронцкій Василій, Геометрова Софія, Діалектова Марія. Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Разумовская Александра, Успенская Наталія; Ставропольской епархіи: Борисовъ Ивань, Евопновь Аркадій, Никольскій Иванъ, Фелицынъ Александръ, Оедоровскій Василій, Өедоровъ Вичеславъ; Сухумской епархіи: Бжанія Мелитонъ, Глаголевъ Алекски, Глаголева Александра, *Таврической* епархіи: Власовъ Даніиль, Съриго Александръ; Тамбовской епархіи: Архангельскій Петръ, Воскресенскій Василій, Константиновскій Михаилъ, Красивскій Александръ, Неуроновъ Павелъ, Орловъ Василій, Уваровъ Алексапдръ; Харьковской епархіи: Крыжановскій Григорій (діаконъ), Наседкинъ Яковъ (діаконъ), Несторовъ Василій, Огинскій Василій, Оглоблинъ Николай, Поповъ Григорій. Созонтьевъ Андрей, Юшковъ Александръ, Фіальовскій Константинъ и Рудинская Параскева.

4) Игрть на скрипкть желающіе обучались въ утренніе часи отъ 8 до 9 часовъ до начала лекцій, а также и по окончаніп вечернихъ лекцій. Обученіе продолжалось въ теченіе місяца. Въ продолженіе этого времени изучающіе скрипичную игру, посліряда подготовительныхъ упражненій, изучали важнійшія гаммы (do и sol), необходимые для школьнаго преподаванія штрихи, интервалы. Больше успівшіе играли нетрудныя сольфеджіо. Всего дано 12 уроковъ.

Игрѣ на скрипкѣ обучались слѣдующіе 11 курсистовъ: Воронежской епархіи: Верижская Марія; Орловской епархіи: Калинниковъ Василій, Петровскій Василій, Турбинъ Павелъ; Пензенской епархіи: Діалектова Марія, Пекорина Лидія, Разумовская Александра, Соболевская Анастасія, Ставропольской епархіи: Фелицынъ Александръ; Томбовской епархіи: Щеглова Любовь; Харъковской епархіи: Юшковъ Александръ.

По форменіано дано 8 уроковъ. Игрались приготовительныя упражненія Шмидта, мажорныя и нівоторыя минорныя гаммы и нетрудныя піесы въ 2 руки (Черни, Келлера и т. п.). Обучались

слѣдующіе 10 курсистовъ: Владикавказской епархіи: Лаврова Ольга; Воронежской епархіи: Игнатовъ Митрофанъ, Прохоровъ Владиміръ, Богатырева Клавдія, Глаголева Дарья, Дробовская Александра, Кременецкая Серафима, Русинова Антонина; Донской епархіи: Григорьева Екатерина и Дикарева Антонина.

По фистармоніи дано было 10 уроковъ. Игрались мажорныя и минорныя гаммы, одно и двухголосныя упражненія для одной и нетрудныя піесы для 2-хъ рукъ (по школѣ Пахэ). Кромѣ того упражнялись въ чтеніи á livre ouvert.

Изученіемъ вгры на фастармоніи занимались сл'єдующія 6 курсистокъ: Воронежской епархіи: Склобовская Анастасія, Стефановская Параскева; Пензенской епархіи: Геометрова Софія, Краснопольская Софья, Миловзорова Антонина и Успенская Наталія.

5) Кройкт обучались 13 учительницъ. Дано было 22 урова. На уровахъ этого мастерства учительницы научились кроить дътскія и женскія одежды, которыя сами затъмъ кроили и швли изъ купленнаго для этого матеріала.

Кройкѣ обучались слѣдующія 13 учительниць: Воронежской епархіи: Дамаскина Марія, Зайцева Валентина, Русинова Антонина, Склобовская Анастасія; Пензенской епархіи: Геометрова Софія, Діалектова Марія, Миловзорова Антонина, Пекорина Лидія, Разумовская Александра, Соболевская Анастасія, Успенская Наталія; Таврической епархіи: Иваницкая Екатерина и Тамбовской епархіи: Богоявленская Александра.

Такимъ образомъ значительное большинство слушателей курсовъ изучали то или другое ремесло, а нѣкоторые всѣ. Столярное ремесло изучали 47 человѣкъ, токарное—23, переплетное 69, скрипичную игру—11, игру на фортепіано—10, игру на фистармоніи—6 и кройку—13, а всего 179 человѣкъ (нѣкоторые повторялись на нѣсколькихъ мастерствахъ).

Совсъмъ не изучали никакого ремесла и искусства: Воронежской епархіи—1 челов.; Донской епархіи—5 челов.; Орловской епархіи—2; Пензенской—3; Ставропольской—2; Сухумской—2; Тамбовской—3 и Харьковской—3, а всего 21 человъвъ.

Обучение ремесламъ можно наглядно представить въ следую-

| имена и фамиліи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Столярное ремесло.  | Токарное режесло. | Переплетное<br>ремесло.                                                                                                                          | Kpokks. | Игра на скрипкъ. | Игра на<br>фистарионіи. | Игра на<br>фортеніано,                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------------|-------------------------|-------------------------------------------|
| Владикавказской епархіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                     |                   |                                                                                                                                                  |         |                  |                         |                                           |
| Вишневскій Петрь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Изуч.<br>Изуч.<br>— | Изуч.<br>—        | Изуч.<br>—<br>—<br>—<br>Изуч.                                                                                                                    | _       |                  |                         | Hays.                                     |
| Бондаренко Михаилъ Васильевъ Алексвй Игнатовъ Митрофанъ Крыловъ Владиміръ Поповъ Георгій Поповъ Яковъ Прохоровъ Владиміръ Скрынченко Николай Яковлевъ Михаилъ Богатырева Клавдія Верижская Марія Лаголева Дарья Дамаскина Марія Дробовская Александра Зайцева Валентина Кременецкая Серафима Русинова Антонина Склобовская Анастасія Стефановская Параскева |                     |                   | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>———————————————————————————————————— |         | Heyu.            | H874.                   | H374.<br>H374.<br>H374.<br>H374.<br>H374. |
| Донской епархии.  Вальневъ Николай Добрынинъ Петръ Клавсуцъ Иванъ Клавсуцъ Иванъ Иванъ Иванъ Иванъ Иванъ Иванъ Инсаревъ Иванъ Поповъ Миханлъ Прекрасновъ Семенъ Григорьева Екатерина Дикарева Антонина Лобачева Марія Поповъ Марія Поповъ Марія                                                                                                             | Изуч.               | Изуч.<br>—        | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.                                                                                                        |         |                  |                         | Hayas                                     |

| имена и фамиліи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Столярное ремесло.                                  | Токарное<br>ремесло.                                              | Переплетное<br>ремесло.                                              | Kpoärs. | Игра на<br>скрипкъ.  | Игра на<br>фистармонін. | Игра на<br>фортепіано. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------|----------------------|-------------------------|------------------------|
| Орловской епархіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                     |                                                                   |                                                                      |         |                      |                         |                        |
| Бородулинъ Алексви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.           |                                                                   | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. |         |                      | _                       |                        |
| Ардентовъ Иванъ Аристидовъ Алексвй Гнидинъ Александръ Ключевъ Николай Любимовъ Викторъ Мироносицкій Веніаминъ Петронавловскій Сергвй Покровскій Петръ Тронцкій Василій Трояновъ Николай Урановъ Алексвй Геометрова Софія Діалектова Марія Краснопольская Софья Миловзорова Антонина Пекорина Лидія Покровская Зинаида Разумовская Анастасія Успенская Наталія | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>—<br>— | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>—<br>—<br>— | Изуч.,<br>————————————————————————————————————                       |         |                      | ! -                     |                        |
| Махровскій Василій                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Изуч.                                               |                                                                   | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.                            |         | —<br>—<br>—<br>Изуч. |                         |                        |
| ЕСукумской епаркій.  Бжанія Мелитонъ  Глаголевъ Алексѣй  Солоновъ Діонисій  Тихонравовъ Иванъ  Глаголева Александра .                                                                                                                                                                                                                                         |                                                     | Изуч.<br>—<br>—                                                   | Изуч.<br>Нзуч.<br>—<br>Нзуч.                                         | =       | -<br> -<br> -<br> -  |                         |                        |

9

| имена и фамилін.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Столярное<br>ремесло.                                       | Токарное<br>ремесло.    | Переплетное<br>ремесло.                                                                           | Кройка. | Игра на<br>скрипкв.                                                                    | Игра на<br>фистармонія. | Игра на<br>фортенівно. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------|
| Таврической епархіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                             | <b>!</b><br>!           | !                                                                                                 | •       | •                                                                                      | !<br>!                  |                        |
| Власовъ Даніилъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Изуч.<br>Изуч.                                              | Изуч.                   | Изуч.<br>Нзуч.                                                                                    | _       |                                                                                        |                         |                        |
| Тамбовской спархіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                             |                         | 1                                                                                                 |         |                                                                                        |                         |                        |
| Архангельскій Петрь Воскресенскій Василій Василій Василій Василій Елеонскій Василій Елеонскій Михаилъ Константиновъ Михаилъ Красивскій Александръ Крыловъ Николай Маловъ Григорій Веуроновъ Василій Синцеровъ Димит. (свящ.) Тронцвій Левъ Уваровъ Александръ Богоявленская Александра Громова Марія Щеглова Любовь | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Нзуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. | Нзуч.<br>Нзуч.<br>Нзуч. |                                                                                                   |         | H3yq.                                                                                  |                         |                        |
| Харьковской епархіи.                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                             |                         |                                                                                                   |         |                                                                                        |                         |                        |
| Филевскій Захарій<br>Фіалковскій Константинъ                                                                                                                                                                                                                                                                        | Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Изуч. |                         | Науч.<br>Науч.<br>Науч.<br>Изуч.<br>Изуч.<br>Науч.<br>—<br>—<br>Науч.<br>—<br>Изуч.<br>—<br>Изуч. |         | —<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>—<br>— |                         |                        |
| итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 47                                                          | 23                      | 69                                                                                                | 13      | 11                                                                                     | 6                       | 10                     |

#### VIII. Экскурсіи слушателей курсовъ.

Экскурсів слушателей Харьковскихъ курсовъ устроялись или съ цълями религіозно-патріотическими, или съ цълями научными.

- 1. Съ религозною и патріотическою цюлію были сдъланы слъдующія экскурсів:
- а) 26 Іюля въ Воскресенье повздка въ Спасовъ Скить на мъсто крушевія Царсваго потада. Ректоромъ Семинарія при участів курсистовъ отслужена была въ Соборъ, устроенномъ около мъста крушенія Царсваго побада, наннихида по почившемъ Государь Император'ь Александр'в III, въ сослужени съ Сухумскимъ епархіальнымъ наблюдателемъ, свищенникомъ Василіемъ Гавріил. Ястребовымъ и слушателемъ курсовъ священникомъ Димитріемъ Синцеровымъ. Какъ литургію, такъ и паннихиду пізля курсисты; затізмъ подробно осмотрвим были самый соборъ, часовия, устроенияя на месте крутиенія, самое місто врушенія поізда, деревянная церковь, устроенная вь Скить, и другія достопримьчательности Скита и его окрестностей. Затемъ ректоромъ Семинаріи предъ містомъ крушенія царскаго повзда прочитана была брошкора относительно этого событія. Чтеніе закончено было пъніемъ гимна: "Воже, Царя Храна".— Въ поездие принималь участие Его Превосходительство, помощникъ Всероссійскаго наблюдателя церковныхъ школъ Павелъ Акимовичъ Игнатовичъ.
- 6) 2-го Іюля повздка въ Куряжскій Преображенскій монастырь на поклоненіе чудотворной Озерянской иконв Божіей Матери. Литургію совершаль Преосвященный Петрь, Епископь Сумской. Послів литургія ректоромъ Семинаріи отслужень быль молебенъ предъ нконою Божіей Матери; пізли курсисты. Затімь ректоромъ Семинаріи прочитана была брошюра: "сказаніе о святой чудотворной иконв Пресвятой Богородицы Озерянской съ исторією Куряжскаго монастыря". А. Ковалевскаго.
  - 2. Съ учебными цълями:
- в) 5 и 8 Іюля посъщены были зоологическій музей и музей изящныхъ искуствъ Харьковскаго Университета;
- г) 12 и 15 Іюля вурсисты, раздѣленные на 2 партіп, ходили въ Ветеринарный Институть, гдѣ Директоромъ Института, Аркадіемъ Александровичемъ Раевскимъ прочитана была лекція по бактеріологіи и затѣмъ показаны были подъ микроскопомъ и въ стеклишныхъ сосудахъ разнаго рода бактеріи и препараты ихъ;
  - д) 22 Іюля вздили на сельско-козяйственную ферму, гдв препо-

даватель Липидевскій читаль лекціи по пчеловодству и демонстрироваль ульи разныхъ системь и другія принадлежности ичеловодства.

При этомъ курсисты сами растапливали воскъ, выдълывали вскусственную вощину, наващивали рамки, выгоняли медъ изъ сотовъ на центробъжкъ и т. л. Путешествіе на ферму имъло цълю закръпленіе въ памяти курсистовъ теоретическихъ свъдъній по пчеловодству, полученныхъ на лекціяхъ. Болье этого невозможно было сдълать никакихъ экскурсій по той причинъ, что въ учебние дип не было совершенно свободнаго времени, праздники же всъ заняты были экскурсіями.

(Продолжение будетъ).

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частявъ за 18<sup>97</sup>/ж учебный годъ.

(Продолжение \*).

б) Указаніе руководствъ, употребляемых въ Училищть, но не указанных въ установленной программь.

Хотя въ отчетномъ году новыя программы введены были полностью въ первомъ и во второмъ классв, а въ остальныхъ классахъ только по темъ предметамъ, преподавание которыхъ начивалось или продолжалось въ томъ или другомъ классв, напр., во II и III классь по географів, въ IV и V по гражданской исторів: однакожъ новые учебники введены, почти во всехъ классахъ и ис всьмъ предметамъ. Прежніе учебники оставались только въ тыз случаяхъ, когда въ томъ или другомъ классв продолжалось прехождение извъстнаго предмета, начатое въ классъ предыдущемъ или повторялся предметь, пройденный въ какомъ-либо изъ предыдущихъ влассовъ. Такъ, по русскому языку въ III влассъ этвмологія заканчивалась по учебнику Кирпичникова, потому что по этому учебнику начато прохождение ея въ 1895/в учебномъ году въ I класст и продолжалось въ 1896/г г. во II класст; по тому же учебнику Кириичникова повторялись въ VI классъ этимологія в синтаксись, потому что по нему воспитанницы этого власса проходили русскую грамматику въ низшихъ классахъ; космографія въ VI классъ проходилась по прежнему учебнику Аригейма, потом

<sup>\*)</sup> Си. ж. "Въра и Разунъ" № 2, за 1899 г.

что воспитанницы этого власса проходили географію въ предыдущихъ влассахъ по прежней программѣ и прежнимъ учебникамъ, вслъдствие чего въ VI классъ должны были проходить географію Россійской Имперіи полностью.

#### а) Программы преподаванія учебных предметовъ.

Преподаваніе учебныхъ предметовъ въ отчетномъ году велось отчасти по новымъ программамъ, отчасти по старымъ, именно: новыя программы примфиялись полностью только въ приготовительномъ, первомъ и во второмъ классахъ, а въ остальныхъ классахъ эти программы введены были только по темъ предметамъ, пручение которыхъ начиналось въ данномъ влассв или продолжалось отъ предыдущаго власса, -- остальные же предметы проходились по старымъ программамъ, приложеннымъ въ Высочайше утвержденному 20 сентября 1868 г. Уставу Епархіальных жепских Училищъ. Въ частности программы преподаванія въ отчетномъ году были слівдующія: аа) по Закону Божію—въ приготовительномъ классь изучались общеупотребительныя молитвы и все прочее, указанное въ новой Синодальной программы; въ І классы проходилась Священная Исторія Ветхаго Завъта; во ІІ классъ Священная Исторія Новаго Завъта; въ III классъ Священная Исторія Новаго Завъта; въ IV классь первая часть пространнаго Катихизиса; въ V классь вторая в третьи части пространнаго Катихизиса и церковный уставъ съ объяснениемъ Богослужения, въ VI классъ вся история церкви; бб) по русскому языку-въ приготовительномъ классв чтеніе по-русски и въ связи съ нимъ, по вопросамъ, ознакомление съ простымъ предложениемъ и его главными членами и главићишими правилами ореографіи, а также заучиваніе стихотвореній и прозаических отрывковь; въ І влассь этимологія въ томъ же объемъ, какъ указано въ новой программъ; во П классъ окончание этимологіи; въ ІІІ классь повтореніе всей этимологіп въ систематическомъ порядкъ и продолжение спитавсиса до соединения предложеній по способу сочиненія; въ ІУ власст предложенія сочиненныя, періоды и первая часть теорія словесности до разсужденія; въ У классь окончаніе теоріп словесности и повтореніе всего курса этого предмета; въ VI власст исторія русской литературы в повтореніе свитаксиса; по церковно-славянскому языку -- въ приготовительномъ классъ чтеніе по-славянски, въ I классъ то же упражнение въ чтени и изучение славянскаго алфавита, сравнительно съ русскимъ, титлъ, надстрочныхъ и строчныхъ

знаковъ и числоваго значенія славянскихъ буквъ; во II классь свлоненіе именъ существительныхъ, мъстовменій, числительныхъ, прилагательныхъ, степени сравненія ихъ; въ IV классь изучевіе всей славянской этимологіи; въ У влассв повтореніе этимологія и ознакомленіе, практически, при подробномъ разборф и переволь съ славинскаго изыка на русскій, съ главитипини особенностин славинского синтаксиса, и) по аривметикъ-къ приготовительномъ классъ умственныя упражнения въ производствъ надъ целыми числами въ пределахъ первой сотни, нумерація до милліона и ознакомленіе съ употребительнайшими марами; въ l классь начала систематического курса ариометики и письменно четыре действія надъ отвлеченными числами; во ІІ классь составныя именованныя числа и попятіе о единицахъ различных мфръ; въ III влассф о делителихъ, нахождение наименьшаго вратнаго п наибольшаго делителя и проч. и четыре действія съ дробями; въ IV классъ десятичныя дроби, отношенія и пропорціи и простое тройное правило; въ У классъ сложное тройное правило правила процентовъ, товарищества, смъшенія в повтореніе систематическаго курса ариометики,  $\partial \partial$ ) по исометріи—въ VI влассъ. по новой программъ, объ основныхъ геометрическихъ понятихъ о линіяхъ треугольникахъ и многоугольникахъ, о кругь, и проч. ее) по физикъ-въ У классъ пройдены, по новой программѣ, предварительныя понятія о жидкостяхъ, газахъ и теплородь; въ VI классв, по новой программв, о свлахъ, звукв, гальванизив н проч. жж) по космографіи-въ VI классь, по старой програмић, вся математическая географія, по учебнику Аригейна, 33) по исографіи-въ II влассь, по новой программь, математьческая и физическая географія и краткій обзоръ Россійской Ихперін, въ III классв по новой программв, географія Азін, Афрака, Америки и Австраліи, въ IV классв, по старой программв, reографія тыхь же странь съ колоніями европейцевь; въ У влассь, по старой программѣ, Европа, въ VI влассѣ, по старой программѣ, Россійская Имперія, ии) по Гражданской исторіи—въ IV влассь, по новой программъ, древняя исторія; въ У классъ, по новой программъ, русская исторія до воцаренія дома Романовыхъ и изъ всеобщей исторіи отъ паденія Западной Римской Имперіи до эпохи изобрітеній и открытій; въ VI классь, по старой программь, изъ Русской Исторів отъ воцаренія дома Романовыхъ до Александра І-го; изъ всеобщей исторіи отъ эпохи изобрітеній и открытій до объединенія Герианін; ii) по дидактикь—въ V влассв изъ методики пройдено обу-

ченіе грамоть и счисленію; въ VI классь-общая дидактика и нзъ методики: преподавание Зекона Божия, обучение пению, чис тописанію, исторіи и географій и исторіи русской начальной школы; кк) по церковному пънію-въ приготовительномъ влассъ - предварительным голосовым упражнения и пъніе съ голоса, унисонъ, общеупотребительныхъ молитвъ; въ 1 классъ ознакомленіе съ квадратною нотою, изученіе по этой ноті всей гаммы съ упражненіями, по учебнику Ражскаго и изъ всенощнаго бдівнія пініе, въ унисонъ, 1 и 2 гласовъ на "Господи воззвахъ" и на "Богъ l'осподь" со стихирами и тропарами; во II классъ изученіе по учебнику Ражскаго верхняго и нижняго тетракордовъсъ украшеніями, изученіе изъ всенощнаго бдінія "Благослови, душе моя, Господа", "Блаженъ Мужъ", "Господи воззвахъ" и "Богъ Господь" всехъ гласовъ; пеніе на два и на три голоса простейшихъ по мелодіи пъспопьній изъ литургіи и всенощнаго бавнія; въ III классъ ознакомленіе съ круглою нотою, изученіе разныхъ родовъ ритма и мажорныхъ гамиъ съ первыми двумя знавами; пъніе на четыре голоса по круглой нотв; въ ІУ влассв пвніе на четыре голоса всего осьмогласія церковнаго, изученіе минорныхъ гаммъ и пріемовъ задаванія тона; въ V и VI классахъ большан часть урововъ посвящалась на приготовление воспитанницъ въ пънію въ церкви; на остальныхъ урокахъ изучались гаммы съ тремя знавами, повторилась теорія музыки и сообщались правила преподаванія перковнаго пінія въ народныхъ школахъ.

## Епархіальныя извъщенія.

Помощникъ Благочинаго 1 округа Старобъльскаго увзда, священникъ Николаевской церкви, города Старобъльска, Петръ *Торанскій*, утверждень въ должности Благочиннаго 1 округа, того же увзда.

- Священники: Рождество-Богородичной церкви с. Алексвевки, Сумскаго увзда, Георгій Золотаревь, Георгіевской церкви села Біловода, Сумскаго увзда, Константинъ Сперанскій, награждены набедренниками.
- Студентъ Харьковской Духовной Семинаріи, Иванъ Панкратьсев, опредъленъ на священническое мъсто при церкви слоб. Нижияго Бурлучка Волчанскаго убъда.
- Псаломицикъ Рождество-Богородичной церкви с. Великой Камышевахи, Изюмскаго увзда, Павель Поповъ, согласно его прошению, уволенъ за штатъ, по болъзни, а на его ивсто опредъленъ исправляющинъ должность псаломицика Оедоръ Поповъ.

- На праздное псаломиникое мъсто къ Рождество-Богородичной перки города Сунъ опредъленъ безмъстный псаломинить, Іосифъ Поздилкова.
- Сынъ псаломщика, Данінлъ *Шелоковскій*, допущень къ исправенію должности псаломщика при Николаевской церкви, слоб. Богодаровей, Старобізльскаго уізда.
- Церковные старосты: г. Изюма Крестовоздвиженской церкви, купець Евграфъ Маршика, Успенской церкви, слоб. Борвенковой, Изюмскаго уйзда, крестьяннить Захарій Ишенко и Іосифо-Обручницкой церкви слоб. Мечебиловой, того же уйзда, крестьяннить Артемій Носа, согласно ходатайству Епархіальнаго Начальства, за усердную и полезную службу ихъ. Всемилостинайше 6 декабри 1898 г. награждены медалями съ надписью за усердіе, для ношенія на шей: Маршикъ—золотой, на Станиславской лентъ, а Ищенко и Нось—серебряными, на такой же лентъ.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Петро-Павловской церкви г. Бълополья, Сумского уъзда, крестьянинъ Спиридонъ Заргоцкій. Пророко-Ильниской церкви хутора Андреевскаго, Лебединскаго уъзда, крестьянинъ Іоаннъ I'ригоръевъ; церковный староста Троицкой церкви, города Лебедина, купецъ Константинъ Cmetuenko, согласно прошенію, уволенъ отъ занимаемой должности.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Височай пая милость голодающиму.— Дівятельность събздовъ духовенства.—Статистическія данныя объ образовательномъ цензъ духовенства.—Новое православное братство.—Достойная вниманія діятельность приходскаго братства.—Общество распространенія религіозно-правственнаго просвіщенія.— Православным училища въ прибалтійскомъ краб.— Чрезвычайный сеймъ представителей финскаго народа.

Нужды потерпъвшаго отъ неурожая населенія вновь обратили на себя милостивое вниманіе Государи Императора. Его Величеству благоугодно было пожертвовать въ кассу главнаго управленія Общества Краснаго Креста милліонъ рублей для помощи крестьянамъ стъсненнымъ въ средствахъ, вслъдствіе недорода въ 1898 году. Сообщая объ этомъ, «Моск. Въд.» пишутъ слъдующее: "Это новый трогательный актъ Высочайшаго великодушія и неустанныхъ заботъ о крестьянскомъ населеніи Россіи, новое свядътельство того, что съ высоты престола Монархъ чутко и внимательно относится къ народнымъ нуждамъ и своевременно приходитъ къ нимъ на помощь. Каковы бы ни были размъры недорода постигшаго въ прошломъ году нъсколько уъздовъ, какъ бы ни была обострена въ нихъ нужда, но помощь частвая, общест-

венная и правительственная дълають свое дъло, избавляя бъдноту оть несчастья. Щедрое пожертвование Его Величества, уже вторичное на этотъ предметь и болве значительное по сравнению съ первымъ, дастъ усиленную матеріальную помощь стесненнымъ врестьянамъ и несомивнио подниметь ихъ благосостояніе на значительную высоту. Но помимо матеріальной стороны, пожертвованіе милліона рублей имфеть несонзміримо высокое значеніе въ смыслъ правственномъ. Оно велико по сопровождающимъ его чувствамъ, служа еще разъ доказательствомъ для встахъ Русскихъ людей, что отзывчивое сердце Возлюбленнаго нашего Монарха бьется всегда въ унисонъ съ милліонами народныхъ сердецъ, Ему беззавётно преданныхъ. Щедрый Царскій даръ говорить о томъ трогательномъ единенія Царя и Россіи, Власти и народа, о которомъ другія страны могуть только мечтать, и которое живо чувствуется у насъ въ минуты высокихъ подъемовъ духа въ дълахъ общенародныхъ, общегосударственныхъ. Всв національности входящія въ составъ Россін, всв сословін, люди самыхъ разнообразныхъ убъжденій, отнеслись одинаково восторженно къ высокому проявленію любии Монарха въ Своему народу, и этимъ единеніемъ свидетельствують о силь того величін, которымь обладаеть Царсван милость, и о томъ значеній ен, которое способствуеть укръпленію въ сердцахъ върноподданныхъ преданности къ Престолу, любви другъ другу, сознанія общности интересовъ и чувствъ".

- Последніе съезды депутатовъ духовенства, миссіонеровъ, наблюдателей церковныхъ школъ и другихъ служащихъ по духовному ведомству приняли, по словамъ «Цер. Вест.», несколько весьма существенныхъ ръшеній по епархіальнымъ дъламъ. Събздъ миссіонеровъ самарской епархін, между прочимъ, ради большаго расположенія раскольниковъ къ церковнимъ школамъ, на основаніи указаній опыта, призналь полезнымь-торжественное отправленіе молитвы въ школъ священникомъ, по возможности въ епитрахили, и, если священникъ находитъ возможнымъ, то съ псполненіемъ такъ называемаго седмипоклоннаго начала, и истовое и правильное изображение врестнаго знамения не только свищениикомъ, но и всеми учениками школы. Вывшій въ Одессь съвздъ предсъдателей отдъленій епархіальнаго училищнаго совъта и наблюдателей церковныхъ школъ вновь поручиль особой коммиссіи состявить къ будущему съвзду обстоительный докладъ о введенів всеобщаго обученія въ епархіи. Съвадъ наблюдателей школь костромской енярхів приняль нівсколько полевныхь міврь для улучше-

нія постановки шволь грамоты. Съёздь дуковенства богучарскаго увада, разсуждая о средствахъ къ обезпечению церковныхъ школь, ръшиль ходатайствовать: о взиманія въ пользу школь 1/2 діавонскихъ доходовъ съ причтовъ приходовъ, гдѣ по штату положенъ діаконъ, но его ніть, о разрішенів увеличить взнось оть церквей, вмёсто 1/2 коп., до 1 коп. съ приходской души, и о разрешения расходовать изъ церковныхъ суммъ на улучшение школьныхъ зданів отъ 200 до 300 р. Събадъ депутатовъ ставропольскаго епархіальнаю духовенства просилъ епархіальнаго преосвященнаго ходатайствовать предъ Св. Свнодомъ объ ускоренів діла по утвержденію устава о пожарномъ вапиталъ ставропольского духовенства. Уфимскій епархіальный съйздъ вновь призналъ настоятельно необходимымъ отврыть епархіальный свічной заводь, позаимствовавь на этоть предметь нужную сумму, въ количествъ 120,000 р., изъ церковныхъ вавиталовъ, которыхъ вытестся до 400,000 р., съ уплатою <sup>0</sup>/о на завыствованный вапиталь. Симбирскій епарх. съйздь, заслушавь сообщеніе о томъ, что Св. Спнодомъ не отвазано въ ходатайствъ о постройкъ новыхъ зданій для симбирской семинаріи и выражено липь желаніе относительно объединенія казеннаго общежитія съ епархіальнымъ подъ условіемъ отпуска на устройство объединеннаго общежитія изъ епархіальныхъ средствъ 60 тыс. рублей, выразиль свое согласіе на такое объединеніе на указанномъ условів, но съ твиъ, между прочимъ, чтобы въ дальнвишемъ расходы по содержанію семинарскихъ зданій были приняты на синодальныя средства, въ виду скудости средствъ церквей епархіи.

— Въ виду не прекращающихся толковъ о недостаточной по мѣстамъ степени образованія членовъ православныхъ причтовъ в въ виду вообще интереса, какой представляетъ нынѣ вопросъ объ образованіи духовенства, призваннаго быть главнымъ руководителемъ народнаго просвѣщенія, въ саратовской епархів, признано своевременнымъ и нужнымъ—сообщить въ мѣстномъ епархівльномъ изданіи точныя цифровыя данныя объ образовательномъ цензѣ наличныхъ членовъ причтовъ этой епархів. Такія свѣдѣнія даны въ «Сарат. Еп. Вѣд.» пока относительно городского духовенства епархів. Изъ этихъ свѣдѣній, относищихся къ времени до 1 октября прошлаго года, оказывается, что всѣ городскіе священники и протоіерея, за исключеніемъ ляшь 10 человѣкъ, изъ которыхъ половина все-таки училась въ среднихъ классакъ семинарів, обладаютъ полнымъ богословскимъ образованіемъ, иричемъ 20 человѣкъ изъ нихъ даже высшемъ; почти 1/з діаконовъ (изъ

67-20) также съ полнымъ богословскимъ образованиемъ, а изъ остальныхъ-18 учились въ духовной семинаріи, 7 кончили полный курсь духовнаго училища и 5, можно сказать, съ среднимъ свътскимъ образованіемъ (окончили курсъ: 1 учительскаго института, 3 учительской семинарів и 1 саратовскаго александровскаго ремесленняго училища), и болже 1/4 (изъ 98-26) городскихъ псаломщиковъ также окончили полный курсъ семинаріи, 25 учились въ ней, 16 окончили курсъ дух. училища и 5 съ свътскимъ обра зованіемъ (1 изъ 4 класса гимнязіи, 2 окончили курсъ учит. семинарів, 2-ремесленное училище и 1-3-хъ классное городское училище) и лишь остальное духовенство съ низшимъ (51 человъвъ) и домашнимъ (12 человъвъ) образованіемъ. Нельзя не пожелать, замівчаеть по этому поводу «Цер. Віст.», чтобы собраніе и опубликованіе статистических в сведеній по указанному предмету, произведенное въ саратовской епархін, было произведено и во всъхъ епархіяхъ. Желательно это въ виду значительной пользы предпріятія во многихъ отношеніяхъ, и прежде всего въ томъ, что сообщение такихъ свъдъний о всемъ нашемъ духовенствъ, какъ можно предполагать, оправдало бы тоть благопріятный взгладъ на образованіе духовенства, который послужиль основаніемь для предоставленія ему ближайшаго зав'ядыванія деломъ народнаго образованія. Во всякомъ случав, эти свіддінія, вийсті съ статистическими данными о членахъ причтовъ, занимающихся обученіемъ въ церковныхъ школахъ, дали бы болѣе твердую почву для сужденій о пригодности духовенства въ этому ділу, а равно и вообще о способности его выполнить тв многочисленным и разнообразныя требованія, которыя нын'в къ нему предъявляются. Въ частности, указанным свъдънім дали бы возможность судить съ большею увъренностью и о причинахъ того, почему спархіальные журналы, которые могли бы быть весьма полезною силою въ устроеніи містныхъ спархіальныхъ діять и церковной жизни и которые во всикомъ случав должны быть органами духовенства, вообще пока въ недостаточной мъръ являются такими органами, и почему въ большей части ихъ въ столь слабой степени отражается епархіальная жизнь, -- обстоительство, на которое чаще и чаще указываеть и мъстная духовная печать.

— По словамъ «Моск. Въд.», оффиціально отврыто православное Эстонское Братство. Братство посвящено памяти одного изъ борцовъ за православіе въ Эстонскомъ крат, именно священно-мученика Исидора Юрьевскаго, который въ 1472 году пострадалъ за православіе, будучи вийстё со своими прихожанами, въ числё 72 человёвть, утопленъ нёмцами въ рёчной проруби въ празднивъ Крещеніи за то, что совершалъ обрядъ водосвятія. Поэтому Братство называется Исидоровскимъ, вийетъ хорургвь и вкону названнаго свитаго. Главною своею цёлью Братство поставило постройку собственнаго храма, устройство библіотеки и помощь школі. Въ члены Совёта братства, между прочимъ, избраны все ділтели Общества распространенія религіознаго нравственнаго просвіщенія,— Общества, знаменитаго своею просвітительною ділтельностім в постройкой трехъ храмовъ въ самое короткое время.

- Среди приходскихъ братствъ, Вологодское братство при Благовъщенской городской церкви обращаеть на себя внимание своею дъятельностію. Вступивъ въ третій годъ своего существоваія, братство, по словамъ «Волог. Еп. Від.», имівло цілію обязаніе нужвонневительно не только матеріальной, но и духовно-правственной пользы. Съ этою целію еженедельно по средамъ въ названной церкви совершалась поздняя литургія, за которою произносились поученія и бесізды и молебствіе съ акаонстомъ Божіей Материпричемъ въ праздничные дни раздавались молящимся Тронцкіе листки и брошюры релягіозно-нравственнаго содержанія. Матеріальная помощь выражалась въ единовременныхъ п ежемъсячныхъ пособіямъ, изъ нихъ самое меньшее равнялось 90 коп., на покупку валенокъ для больной женщины, а большее-52 рублямъвыданныхъ единовременно. Ежемъсячныя пособія пе превышали 3 рублей. Второй годъ существованія братства ознаменовался открытіемъ одноклассной церковно-приходской женской школы. При отсутствін достаточныхъ средствъ въ кассь братства, это возможно было сдълать только благодари особому сочувствію братчиковъ. Такъ, протојерей Благовъщенской церкви о. В. Сиземскій далъ для школы помъщение въ своемъ домъ. Учительницей сделалась его дочь, не взиман за свой трудъ никакой платы. Само братство приняло на себя устройство классной мебели и пополнение класса учебными предметами. Учащихся было 24, изъ нихъ-22 дъвочки и 2 мальчика. Двительность братства нашла для себя живое сочувствіе среди містнаго населенія. Отдільным лица обязывали братству разнообразную помощь и поддержку, такъ, напримъръ, одинъ изъ городскихъ врачей предоставиль для братства постоянную кровать въ своей больниць, другой жертвователь-мъсто въ въ богадельне и т. п. Матеріальныя средства братства пока еще

не очень велики—2,352 руб. 56 к.; изъ нихъ на выдачу пособій израсходовано 179 р. 39 к. и на устройство школы—107 р. 87 к. Канцелярскіе расходы выразились въ небольшой сумив—9 р. 5 к. Всего оставалось въ кассъ братства къ 8 сентября 1898 года 2,056 р. 25 к., изъ которыхъ, согласно уставу братства, 1,909 рублей составляли неприкосновенный капиталъ, а 147 руб. 25 к.—запасной. Отрадно видъть постепенное развитіе братской дъятельности, начатой въ самыхъ скромныхъ и незамътныхъ размърахъ.

- 2 февраля, при громадномъ стеченів народа (болъе 2,000 чел.) въ Петербурга, по сообщению «Моск. Вад.», состоялось годичное собраніе Общества распространенія религіозно-правственнаго просвъщенія въ духѣ Православной Церкви. Председатель совета Общества, протојерей Ф. Н. Орнатскій, доложиль присутствовавшвиъ о только-что последовавшей, въ 29 день января, Высочайшей милости къ Обществу. По всеподданнъйшему докладу министра Финансовъ Государь Императоръ повелять соизволилъ отпустить изъ средствъ Государственнаго Казначейства 5.000 рублей на покрытіе расходовъ Общества по устройству отврытаго третьяго храма Общества, на Выборгской сторонъ, въ мъстности, населенной фабричнымъ людомъ и вместе съ темъ удаленной отъ приходскихъ церквей. Изъ прочитаннаго отчета за истекшій восемнадцатый годъ существованія видно, что Общество въ минувшемъ году вмёло поступленій 56.875 р. 54 к., въ томъ числівотъ трехъ общественныхъ храмовъ поступило 50.000 руб, и членскихъ взносовъ было 4.085 р.; израсходовано за годъ было 68.813 р. 50 к. и осталось на 1 января 1899 года 6.779 р. 40 к. Число членовъ на 1 января 1899 года составляло 1.100 человъвъ. Главная цель Общества-распространение среди народа ясныхъ понятій о Церкви, выполнялась путемъ релвгіозно-нравственныхъ бесъдъ съ народомъ въ 50 пунктахъ столицы; за годъ было произнесено 3.733 бестды, посттителей на нихъ перебывало свыше 1.500.000 человъвъ. Общество содержитъ 3 библіотеки и 3 книжные склада, учредило два братства трезвости, одно при своей церкви, у Варшавскаго вакзала, и другое при новой церкви, на Выборгской сторонъ. При церкви у Варшавскаго вокзала содержится школа на 152 учащихся, для той же целе Общество купило домъ на Стремянной удиць, гдь также будуть устроены школа, читальня и библіотека.

— " Православныя народныя учелеща въ Прабалтійскихъ губерніяхъ, какъ ведно взъ только-что появившагося отчета, находились въ 1897-1898 учебномъ году въ такомъ положения. Всего нивлось 487 православныхъ школь, въ томъ чесле приходских врухвлассных 12, одновлассных 195, вспомогательных 280. Въ этихъ школахъ обучались 11.641 мальчикъ и 6.366 дівочекъ, въ томъ числь православныхъ 13.357, лютеранъ 4.058 и т. д. Такое значительное число учениковъ-лютеранъ въ православной школь, несмотря на то, что повсемъстно имфются школы лютеранскія, достойно вниманія. Больше всего православнихъ школъ въ Лифляндской губернін, а вменно 372, въ Курляндской—46 школь в въ Эстлиндской - 69. Число лютеранъ въ православныхъ школихъ особенно значительно въ Курляндской губернів, гдѣ на 992 православныхъ ученина приходится 951 лютеранинъ. Курсъ въ православныхъ школахъ окончили 2.152 учащихся. Отчетъ свидътельствуеть, что состояние приходскихъ школъ должно быть признано д овлетворительнымъ, а состояние вспомогательныхъ школъ съ каждымъ годомъ улучшается. «Прав. Віст.».

- 12 нивари состоялся въ Гельсингфорсъ чрезвычайный севиъ представителей финскаго варода. Въ Высочайшей Государи Инператора ръчи земскимъ чинамъ, прочитанной при открытіи сейма отъ Августвишаго Имени финлиндскимъ генералъ-губернаторомъ. генералъ-алъютантомъ Бобриковымъ, после указанія на то, что "Финландія, неразд'яльно соединенная съ имперіею, состоя полъ кровомъ и защитою всего россійскаго государства не имветь нужды въ обособленномъ отъ русской армін войскъ, я что "Уставъ о воинской въ ней повинности долженъ поэтому быть согласованъ съ дъйствующимъ въ имперіи уставомъ, было выражено, что для согласованія вновь вводимаго устава, по возможности, и съ м'естными особенностями кран, признано соотвътственнымъ проекть устава, выбств съ основными началами положенія объ устройствъ и управлении финскихъ войскъ, передать на предварительное обсуждение сейма, "въ твердой увъренности, что земские чины въ точности исполнять возлагаемое на нихъ поручение и тъмъ оправлаютъ Монаршее къ нимъ довърје". Чрезъ нъсколько дней послъ открытія сейма было обнародовано въ Гельсингфорсь Высочайшее новельніе объ обязательномъ знанім государственнаго русскаго явыка финлиндскими сенаторами и губернаторами и нообще высшвин административными лицами края. Согласно телеграмы взъ Гельсингфорса, все русское население восторжение привътствовало это распоряжение, какъ прочный залогь блага края и тесифишаго **Шерк.** Въсти. единенія его съ виперіей.

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ НА ЖУРНАЛЪ

## РУССКІЙ ВЪСТНИКЪ

ДЛЯ ЛИЦЪ СЕЛЬСКАГО ДУХОВЕНСТВА

Годовов изданів Русскаго Въстиника, состоящее изъ 12 княгь, отъ 27 до 30 печатныхъ листовъ въ каждой княгъ, лицамъ сельскаго духовенства будетъ высылаться за десять рублей (вмъсто обычныхъ 17 рублей).

Допускается разсрочка: можно высылать по одному рублю въ мъсяцъ въ течение десяти мъсяцевъ года съ января по октябрь.

Адресъ журнала *Русскій Въстникъ*: Москва, Малая Динтровка, д. № 29. Редакторъ-Издатель *М. М. Катковъ*.

## ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

## Харьковекаго Общества последователей гомеопати.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и лъчебники по гомеопатіи. Домашнія аптечки. Прейсъ-Курантъ высылается по требованію безплатно.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго сталя. Болве важныя п существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходить дважды въ мъсяцъ, --каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная цтна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіямъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургь. Редакція "Церковнаго Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Bb Amepurt: America, New York, City. 828 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

#### Вольной семейный иллюстрированный и литературный журналь

# ЖИВОПИСНОЕ ОВОЗРВНІЕ

ШЕСТЬДЕСЯТЪ ЧЕТВЕРТЫЙ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

Издаваемый Спб. Акціон. Общ. печатнаго дела ИЗДАТЕЛЬ.

## подъ редакцією извъстнаго писателя А. К. ШЕЛЛЕРА (А. МИХАЙЛОВА).

Съ 1-го января 1897 года изданіе журнала "Живописное Обозриміе" перешло въ собственность Спб. Акціонернаго Общества печатнаго дъм ИЗДАТЕЛЬ, Приступан въ дальнейшему издательству журнала "Живописное Обозрвніе", Правленіе Общества издатель употребило всв зависящів отъ него усилія, чтобы въ 1898 году журналь Живописное обозрвніе отвічаль современных требованіямь большого художественно-литературнаго журнала, какія предъявляются лучшимъ заграничнымъ изданіямъ этого рода. Въ литературномъ отдель журнала Живописное обозраніе въ 1898 году были помещены большія оригипальныя произведенія, романи Велякій старикъ В. И. Немпровича-Данченко, На старей Д. II. Муравлина (ви Голицына, Особый міръ В. А. Рышкова, Полая вода А. И. Лемана, Побъдители З. Н. Гиппіусъ, Наслъдство А. М. Оедорова, не считал мельную по размърамъ повъстей и разсказовъ. Изъ иностранныхъ романовь журналъ сноевременно далъ переводы Парижъ Э. Золя, Опора семьи А. Дом, Арахиен I. Эберса и др. Въ наступающемъ 1899 году будутъ приложены Правленіень и Редакціей всь силы кь тому, чтобы еще болье улучшить и оживить журналъ какъ въ художественномъ, такъ и въ литературномъ отношениять, что возможно только изданию, имъющему въ своемъ распоряжения, кромъ патидесятя двухъ объемистыхъ по формату и числу листовъ еженедъльныхъ иумеровъ, еще двінаціать книгь формата большихь ежемісячнихь журналовь. Вь 1899 г. журна і в Живописное Обозрѣніе, не возвышая подписной цѣны, дасть гг. подписчикамъ

#### Два самостоятельныхъ литературныхъ изданія:

1) еженедальный семейный художественно-литературный журналь.

52 иллюстрированных нумера изящной литературы исключительно известных русских в иностранных писттелей. Кажый нумерь состоить, въ общемъ, изъ 2½2-3-хъ листовъ большого формата, отпечатанных на роскошной бълой бумагь съ 7—10 рисунками. При нумерахъ журнала, между прочимъ, въ течене года выдается: 1. 12 нумеровъ Парижскихъ новъйшихъ модъ съ рисунками.—2. 12 раскрашенныхъ картинъ (подине дамскіе костюми и рукоцълія).—3. Рисунки для вышиви бълва, платьевъ и костюмовъ—шерстью, ширукама, шелкомъ, золотомъ и проч.—4. 12 выкроекъ въ натуральную величину —5. Расунки для выпиливанія оригинальные разныхъ изящимъ иредметовъ, полезнихъ въ холяйствъ.—6. 12 новъйшихъ музикальныхъ пьесъ: романси, танцы и проч.—7. Стънной календарь, отпечатанный цвътными красками. 2) ежемъсячое литературное приложеніе ДВБНАДЦАТЬ БОЛЬШИХЪ ТОМОВЪ. Подписная годовая цъна прежняя на годъ съ дост. по Имперіи 8 р.—Безъ доставко въ Спб. 7 р.—въ Москвъ 7 р. 75 к. На полгода съ доставкою по Имперіи 4 р.—На тря иъсяца съ доставкою по Имперіи 4 р.—На тря иъсяца съ доставкою по Имперіи 4 р.—На тря иъсяца съ селоста, но по соглашенію съ главною конторою.

Главная контора журнала: СПБ., Невскій просп., д. № 68—40.

### листокъ

ДЛЯ

#### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ලිම්විත්ම 28 Февраля 🤲 № 4. මේ 1899 года.

Содержаніе. Высочайшая награда.—Высочайшая отитка.—Отчеть о літнихь педагогических курсахь для учителей второклассных церковно-прихолских школь, учрежденныхь въ г. Харькові въ 1898 г. (окончаніе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частямь за 1897/ж учебный годь (продолженіе).—Епархіальныя извіщенія.—Изибстія и замітки.—Объявленія.

#### Высочайшая награда.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Кавалерской думы ордена святаго Владиміра, Всемилостивъйше соизволилъ въ 22-й день сентября 1898 года, пожаловать кавалеромъ сего ордена 4-й степени врача при Харьковской Духовной Семинарів, статскаго совътника, Евтихін Ностенно, за безпорочную 35-тильтнюю выслугу въ классныхъ чинахъ.

#### Высочайшая отмътка.

Отъ Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго в Ахтырскаго поступило къ Оберъ-Прокурору Святвйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что въ память о въ Бозв почившемъ Государв Императорв Александрв III потомственный почетный гражданинъ Михаилъ Клеменовъ пожертвовалъ нъ Маріе-Магдалининскую церковь Харьковскаго Института благородныхъ дъвицъ полныя священническое и діаконское облаченія изъ серебряной парчи, стопмостію 275 рублей.

На всеподданнъйшемъ докладъ Сунодальнаго Оберъ-Прокурора о таковыхъ выраженіяхъ върноподданническихъ и религіозно-патріотвическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству, во 2-й день января 1899 года, благоугодно было Собственноручно начертать: "Прочель съ удовольствиемъ".

Отчеть о літнихь педагогическихь курсахь для учителей второвлассныхь церковно-приходскихь школь, учрежденныхь въ г. Харьковів въ 1898 году.

(Окончаніе \*).

#### ІХ. Поведеніе слушателей курсовъ.

Къ учебнымъ занятіямъ почти всѣ слушатели курсовъ относились вполнѣ добросовѣстно и усердио. На лекціи утреннія и вечернія, а также и на занятія по ремесламъ являлись своевременно и въ полномъ составѣ, во время лекцій не позволяли себѣ на выходить изъ аудиторіи, ни заниматься какими либо посторонними дѣлами; большая часть слушателей вели запись лекцій почти по всѣмъ предметамъ.

Въ часы, свободные отъ занятій, которыхъ впрочемъ было очень мало, слушатели курсовъ вели себя очень скромно и въ этомъ отношеніи не заслуживають никакого упрека. Въ теченіе шестинедѣльнаго пребыванія ихъ въ г. Харьковѣ не было ни одного случая нарушенія внѣшняго порядка ни въ зданіяхъ Семинарів, ни внѣ ихъ.

Вообще громадное большинство слушателей курсовъ отличалось скромностію, усердіемъ къ дёлу и исполнительностію въ отношеніи къ требованіямъ дисциплины; особенно всёми этими качествами отличались учительницы, вслёдствіе чего занятіи на курсахъ во все время ихъ продолженія вообще шли стройно, энергично, не прерываясь ни на одинъ часъ и безъ нарушенія порядка.

#### Х. Помпичение слушателей курсовь и ихъ содержание.

Внъшняя жизнь курсистовъ обставлена была всевозможными удобствами. Въ ихъ распоряжение для дневныхъ занятий были предоставлены въ семинарскомъ общежити три просторныхъ, чистыхъ, свътлыхъ комнаты съ такимъ же корридоромъ, четыре спальныхъ комнаты, столовая, для левцій отведенъ былъ прекрасный семинарскій залъ; для больныхъ учителей и занятій ремеслами — отдъльныя просторныя комнаты, ученическія занятныя въ главномъ семинарскомъ корпусъ. Учительницы еще съ большимъ удобствомъ размъщены были въ семинарской больницъ. Въ



<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 3, за 1899 годъ.

ихъ распоряженів находалась семинарская бавя, а для прогулокъ — семинарскіе сады и все вообще обширное семинарское пом'ястье. Столъ курсистовъ, не заключая въ себѣ никакихъ излишествъ и роскоши, былъ во все время курсовъ вполнів исправнымъ, булучи приготовляемъ изъ свѣжаго и питательнаго матеріала. Обѣдъ ихъ всегда состоялъ изъ трехъ блюдъ и ужинъ изъ одного блюда. Кром'в того два раза въ день пили чай съ бѣлымъ хлібомъ.

Вследствіе всёхъ этихъ благопріятныхъ гигіеническихъ условій здоровье курсистовъ было во все времи продолженіи курсовъ вполнё удовлетворительно. Только 4 учители болёли въ теченіе нёкотораго времени, но болёзнь ихъ не имёла никакой связи съ пребываніемъ на курсахъ: у 2-хъ были нарывы на ногахъ, у одного нарывъ въ горлё, четвертый же довольно долго болёлъ желудкомъ, который онъ повидимому застудилъ въ банё подъ холоднымъ душемъ.

Въ отношении учебныхъ занятій слушатели курсовъ находились тавже въ благопріятныхъ условіяхъ. Не говоря уже о томъ, что всѣ лекторы во все продолжение курсовъ, своимъ усердіемъ въ исполневів принятыхъ на себя обязанностей и готовностію удовлетворять всякое проявленіе любознательности и разъяснять всякое недоумъніе курсистовъ, всемърно старались содъйствовать успъху учебныхъ занятій, слушатели курсовъ въ достаточномъ количествъ были снабжены программами, всёми учебниками и учебными пособіями, указанными въ программахъ, пріобретенными распорядительною коммиссіею; письменныя принадлежности, нотная бумага. принадлежности для уроковъ черченія и кройки, какъ то: готовальни, циркули, угольники, линейки, резины и т. п., пріобратены были въ достаточномъ количества; въ ихъ распоряженій находплся семинарскій физическій кабинеть, которымь очи пользовались, подъ наблюденіемъ лектора, въ широкихъ разм'врахъ; въ ихъ распоряжение предоставлены были почти всё журналы духовные и свътскіе, находящіеся въ семинарской библіотект и редакців журнала «Въра и Разумъ», а также инструменты семинарскаго оркестра. Съ ихъ стороны требовалось только усердіе и желаніе пользоваться тъми средствами пополненія своихъ знаній. которыя имъ охотно и съ полнымъ расположениемъ предлагались.

#### ХІ. Исполненіе смыты по устройству курсовг.

На устройство курсовъ въ г. Харьковъ распорядительною коммиссіею получено отъ Училищнаго Совъта при Св. Синодъ. 7888 руб. 5 воп. По статьямъ сумыя эта распредълялась такивъ образомъ: 1) на путевыя расходы учителямъ 3163 р. 5 к., 2) на содержание дома 400 руб., 3) на содержание учителей пищею в чаемъ—1875 руб., 4) на вознаграждение лекторовъ 1100 руб., 5) на вознаграждение членовъ распорядительной коммиссии 650 р., 6) на учебныя принадлежности и пособія—400 руб. и 7) на мелочные и экстраординарные расходы—300 руб.

Смъта эта приблизительно выдержана по всемъ статьимъ.

- 1) На путевые расходы курсистовъ отпущено 3163 руб. 5 воп. дъйствительно выдано 3146 р. 51 коп., менъе на 16 р. 54 коп. потому что неявившемуся на курсы учителю Русаневичу не выдано 10 руб. 54 коп. и на 6 руб. выдано менъе на путевые расходы, вслъдствие неявки полнаго количества учителей.
- 2) По содержанію пом'ященія для вурсистовъ и прислуги ассигновано 400 руб., израсходовано 497 руб. 29 коп., бол'я на 97 р. 29 коп. всл'ядствіе того, что 400 руб. на содержаніе дома недостаточно.
- 3) По содержанію курсистовъ пищею и часить ассигновано 1875 руб., израсходовано—1809 руб. 18 коп., менфе на 65 руб. 82 коп., всл'ядствіе того, что содержалось не 125, а 121 челов'ять.
- 4) На вознагражденіе лекторовъ ассигновано было 1100 руб., дъйствительно израсходовано 1008 руб., менте на 92 руб. вслъдствіе того, что лекторъ по Закону Божію протоіерей Буткевичъ читаль безплатно, а по сельскому хозяйству оказалось невозможнымъ найти опытнаго лектора.
- 5) На вознаграждение членовъ распорядительной коммиссии ассигновано и израсходовано 650 руб.
- 6) На учебники и учебныя пособія выслано 400 руб., израсходовано 411 р. 73 к., болже на 11 р. 73 коп.—Эта передержка произошла отъ того, что для занятій по токарному, столярному в переплетному ремеслу и кройкѣ были взяты на прокать токарные станки и верстаки и покупались учебныя пособія, какъ то: сантиметры, рѣзцы, резины, линейки и матеріаль для работь, всего на 65 р. 63 коп. п для уроковь шѣнія брались на прокать музыкальные инструменты.

Всѣ книги, пріобрѣтенныя распорядительною коммиссіею, по распоряженію Училищнаго Совѣта при Св. Синодѣ, розданы слушателямъ курсовъ. Училищный Совѣтъ счелъ полезнымъ оставить только по одному экземпляру каждаго названія, а также учебныя

принадлежности, пріобр'єтенным для уроковъ черченім и кройки, какъ то: готовальни, циркули, линейки, р'єзцы, сантиметры и т. п.

7) На мелочные и экстраординарные расходы ассигновано 300 руб., израсходовано 365 руб. 34 коп., болье на 65 р. 34 к. Деньги по этой стать в расходовались главнымъ образомъ на устройство экскурсій въ Спасовъ Скитъ, Куряжскій монастырь, сельско-хозяйственную ферму, для каковой цёли на одни билеты для провзда по жельзн. дорогь израсходовано свыше 200 руб.

И такъ по стт. 2, 6 и 7 перерасходовано 174 р. 36 коп., по стт. 1, 3 и 4-й сбереженій 174 р. 36 коп.; такимъ образомъ встрасходы по содержанію курсовъ покрыты полностію. Экономическій отчеть съ оправдательными документами при семъ прилагается.

#### XII. О лицахъ, посъщавшихъ педающиеские курсы.

Въ теченіе шестинедъльнаго срока курсы были посъщаемы лицами высокопоставленными и интересующимися дъломъ народнаго образованія.

Его Высокопреосвященство, Высокопреосвящень вшій Амвросій, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, изволиль 20 іюля посфтить вурсы. Въ этотъ день литургію въ Семинарской церкви совершаль Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской. Послѣ литургіи въ Семинарскомъ залѣ въ присутствій Его Высокопреосвященства Высокопреосвящень вшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, Его Превосходительства г. Попечителя Харьковскаго учебнаго Округа И. П. Хрущова, г. Харьковскаго вицегубернатора М. М. Осоргана, городскаго головы И. Т. Голенищева-Кутузова, директора народныхъ училищъ, представителей учебныхъ заведеній, членовъ Епархіальнаго Училищаго Совъта и многихъ духовныхъ лицъ произнесена была рѣчь Его Высокопреосвященства: "о значеніи молитвы въ дѣлѣ въры".

25 іюля Харьковскіе курсы посѣтвлъ Его Превосходительство, помощнивъ всероссійскаго наблюдателя церковныхъ школъ д. с. с. Павелъ Акимовичъ Игнатовичъ. Его Превосходительство посѣтвлъ лекціи по Закону Божію и церковному пѣнію, предлагалъ курсистамъ пропѣть догматики, Хвалите имя Господне, воскресные ирмосы подъ управленіемъ самихъ курсистовъ, по указанію инспектора курсовъ, бесѣдовалъ съ учителями объ учебныхъ ихъ занятіяхъ, осмотрѣлъ помѣщенія, занимаемыя курсистами, спальни, столовую, помѣщеніе учительницъ, и 26 іюля принялъ участіе въ поѣздкѣ вмѣстѣ съ курсистами въ Спасовъ Скитъ.

Въ числ'є посітителей курсовъ нужно отмітить: членовъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совіта, Сухумскаго епархіальнаго паблюдателя священника В. Г. Ястребова, который жиль при курсахъ дней 10; членовъ убадныхъ отділеній Харьковской епархів.

Кром'в того, многіе священники Харьковской епархін посъщале курсы и слушали лекціп, читавшіяся на нихъ. Къ сожальнію священники, по обязанностямъ своего служенія, не могли оставаться для слушанія лекцій на продолжительное время и посъщали курсы только на короткій срокъ. Не мало также и св'єтскихъ лицъ интересующихся дівломъ народнаго образованія, посъщали курсы.

#### XIII. Закрытіе курсовъ.

5-го августа въ среду закончены были учебныя занятія на курсахъ и 6 августа, по благословенію Его Высокопреосвященства Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, согласно опредвленію Св. Синода отъ 17-19 марта 1898 года за № 1005, состоялось закрытіе курсовъ. Въ этотъ день литургія въ семинарской церкви и послів нея благодарственный Господу Богу молебенъ совершены были инсиекторомъ курсовъ ректоромъ семинаріи протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, въ сослуженій епархіальнаго наблюдателя Сухумской епархів, свищевника Василія Ястребова и духовника семпнарів при пінні общаго хора курсистовъ и учениковъ образцовой при семинаріи школы. Акть начался прніемь молитвы "Царю Небесный", посль которой слушателями курсовъ въ полномъ составъ стройно и величественно пропеть быль догматикь 6 гл. "Кто тебе не ублажить". По окончаній догматика инспекторомъ курсовъ прочитанъ былъ настоящій отчеть въ сокращенномъ видь. Затьмъ всьми курсистами пропътъ былъ догматикъ 2 гл. "Прейде сънь законная", послъ во тораго инспекторъ курсовъ, отъ лица распорядительной коммиссін высказаль курсистамь благодарность за усердное отношеніе въ занятіямъ и просиль ихъ приложить ть сведенія, которыя получены ими во время курсовъ, къ дълу развитія второклассныхъ школъ. Въ отвътъ на это одинъ изъ курсистовъ Владиміръ Прохоровъ, отъ лица своихъ товарищей, благодарилъ коммиссію в лекторовъ за заботы о нихъ въ теченіи шестинедъльнаго срока. пропътъ быль гимнъ "Боже, Цари Храни" и пъніемъ "Достойно есть" акть быль окончень. На актв присутствоваля члены распорядительной коммиссіи, члены Училищнаго Consta, лекторы, епархіяльные и убздные наблюдателя и нѣкоторые представителя духовенства. Въ залъ, гдъ происходилъ актъ, были выставлены работы курсистовъ, по столярному, токарному и переплетному мастерствамъ, и кройкъ. 6 и 7 августа всъ слушатели курсовъ отбыли на мъсто своего служенія.

Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямъ ва 18<sup>97</sup>/№ учебный годъ.

(Продолжение \*).

i) Распредъленіе письменных упражненій и степень достиіаемых ими успъховъ.

Письменныя упражненія въ отчетномъ году состояли: аа) изт списыванія ст книги и диктовки, которыми въ приготовительномъ класст занималась учительница, а въ первыхъ четырехъ классахъ воспитательницы этихъ классовъ, въ назначенние для этого росписаніемъ уроковъ часы; бб) изт грамматических упражненій, классныхъ и домашнихъ, которыя велись преподавателями русскаго языка параллельно съ уроками грамматики и вв) изт сочиненій, классныхъ и домашнихъ, которыя въ первыхъ трехъ классахъ назначались учителями русскаго языка, а въ остальныхъ классахъ преподавателями - Закона Божія, Гражданской Исторіи, географів и дидактиви. Сочиненія эти въ І, ІІ и отчасти въ ІІІ классѣ состояли изъ разсказовъ и описаній по даннымъ статьямъ, во второе полугодіе въ III классь и въ четвертомъ-пзъ разсказовъ и описаній самостоятельныхъ, въ V и VI классахъ изъ такихъ же самостоятельныхъ разсужденій. Каждое сочиненіе сопровождалось кратко изложеннымъ планомъ, который въ низшихъ классахъ вырабатывался предварительно въ классъ воспитанницами при помощи преподавателя, а въ III, IV, V и VI классахъ составлялся учащимися самостоятельно. Темы для сочиненій въ I и II классахъ назначались самостоятельно преподавателями русскаго языка, которые избирали и время для классныхъ сочиненій и назначали сроки для сочиненій домашнихь, руководясь только тімь правиломъ, чтобы последнія давались не менее одного раза въ месяцъ;

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 3, за 1899 г.

для III, IV, V и VI влассовъ выборъ темъ и опредъленіе сроковъ
для написанія сочиненій производились Совѣтомъ и утверждались
Его Высокопреосвященствомъ. Въ продолженіе отчетнаго года
воспитанницы III власса написали 7 сочиненій по русскому
языку, 2 классныхъ в 5 домашнихъ: воспитанницы IV власса
написали 7 сочиненій,—1 классное и 6 домашнихъ— въ томъ
числѣ 3 сочиненія по русскому, 1 по Закону Вожію, 1 по географіи и 2 по исторіи; воспитанницы V власса написали 7 сочиненій—одно классное и 6 домашнихъ,—въ томъ числѣ 4 сочиненій
по русскому, 1 по Закону Вожію, 1 по исторіи и 1 по географія;
воспитанницы VI власса написали 7 сочиненій, 1 классное и 6
домашнихъ, въ томъ числѣ 3 сочиненій по русскому языку, 1 по
Закону Божію, 1 по исторіи, 1 по географіи и 1 по дидактикъ.

Кромф указанныхъ сочиненій, воспитанницы III, IV и V классовь составляли въ мѣсяцъ по одному письменному ариометическому отвъту, въ которомъ подробно излагали весь ходъ рѣшенія данной задачи.

Предъ устными испытаніями воспитанницами всъхъ классовь было написано по одной экзаменской экспромптовой письменной работь. Въ приготовительномъ, I и II классахъ работы эти состояли изъ провърочной диктовки, въ III классъ изъ пересказа давной статьи, а въ остальныхъ классахъ изъ самостоятельныхъ сочиненій на данныя темы. Упражненія эти были прочитаны въ приготовительномъ, I, II и III классахъ преподавателями русскаго языка въ этихъ классахъ; въ обоихъ отдъленіяхъ IV и V классовъ сочиненія были прочитаны также преподавателями русскаго языка, при чемъ каждый читалъ сочиненія чужого класса, а въ VI нормальномъ и VI параллельномъ классахъ—Инспекторомъ классовъ

Баллы воспитанняцъ по письменнымъ работамъ приготовительнаго I и II классовъ присоединялись учителями русскаго языка къ отмъткамъ за устные отвъты и изъ тъхъ и другихъ выволились общіе баллы по этому предмету, двухмъсячные и годовые. Начиная же съ III класса, баллы письменныхъ упражненій по всъмъ предметамъ вносились Инспекторомъ классовъ въ особує въдомость, затъмъ изъ нихъ сдъланъ средній выводъ, сложенъ съ среднимъ выводомъ устныхъ отвътовъ по русскому языку и изъ этихъ двухъ выводовъ составленъ общій балъ по этому предмету.

Успъхи воспитанницъ по письменнымъ упражненінмъ въ отчетномъ году вообще можно признать удовлетворительными. Въ экзаменскихъ сочиненияхъ выпускныхъ воспитанницъ грубыхъ грамматическихъ и ороографическихъ ошибокъ попадалось очень мало:

написаны эти сочиненія въ общемъ достаточно связно и посл'ядовательно, а сочиненія лучшихъ воспитанницъ оказались во вс'яхъ отношеніяхъ очень хорошими.

Въ среднемъ выводъ воспитанницы старшихъ влассовъ, начиная съ III, получили по сочинениямъ слъдующие бяллы:

| TTT 400                                                                                                            |                               |          |     |               |      |                                      |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|----------|-----|---------------|------|--------------------------------------|--|
| _                                                                                                                  | III классъ (60 воспитанниць). |          |     |               |      |                                      |  |
| Баллъ                                                                                                              | 5 по                          | лучили   | 2   | воспитанницы  | ил и |                                      |  |
|                                                                                                                    | 4                             | _        | 19  |               | _    | $31^{2}/3^{0}/o$                     |  |
|                                                                                                                    | 3                             | _        | 38  |               | _    | $63^{1}/8^{0}$ , o                   |  |
|                                                                                                                    | 2                             | _        | 1   |               | _    | $1^{2}/8^{0}/o$                      |  |
| Средній баллъ всего класса 311/20                                                                                  |                               |          |     |               |      |                                      |  |
| IV нормальный классь (47 воспитанниць).                                                                            |                               |          |     |               |      |                                      |  |
|                                                                                                                    |                               |          |     | восинтанницы  |      | 824/470/0                            |  |
| _                                                                                                                  | 4                             | _        | 15  | <u> </u>      | _    | $31^{43}/47^{0}/0$                   |  |
|                                                                                                                    | 3                             |          | 23  |               |      | 4844/4700                            |  |
| _                                                                                                                  | 2                             | _        | 5   | _             |      | 1081/470/0                           |  |
| Средні                                                                                                             | ій бал                        | глъ всег | ю к | ласса         |      | 318/470 0                            |  |
| IV параллельный классъ (48 вос <b>п</b> итанниць).                                                                 |                               |          |     |               |      |                                      |  |
|                                                                                                                    |                               |          |     | воспитаниицы  |      |                                      |  |
|                                                                                                                    | 4                             | ,<br>    | 16  | _             |      | $33^{1}/3^{0}/0$                     |  |
|                                                                                                                    | 3                             |          | 21  |               | _    | 433/40/0                             |  |
| _                                                                                                                  | $\frac{3}{2}$                 | _        | 8   |               |      | $16^2/s^0/o$                         |  |
| Cnar                                                                                                               | _                             | - DA     | -   | P 10 000      | _    |                                      |  |
| ,                                                                                                                  |                               |          |     |               |      |                                      |  |
| V нормальный класст (37 воспитанницт).<br>Баллъ 5 получили 4 воспитанинды или 10 <sup>80</sup> /вт <sup>0</sup> /о |                               |          |     |               |      |                                      |  |
| Балл                                                                                                               |                               | олучили  |     | воспитанцицы  |      |                                      |  |
|                                                                                                                    | 4                             |          | 9   |               |      | 2412/870/0                           |  |
|                                                                                                                    | 3                             | _        | 24  |               | _    | $63^9/37^0/0$                        |  |
| Сред                                                                                                               | ній б                         | аллъ вс  | его | класса        | • •  | 317/87.                              |  |
| V параллельный классь (38 воспитанниць).                                                                           |                               |          |     |               |      |                                      |  |
| Балл                                                                                                               | ъ 5 п                         | олучила  | 1   | воспитанница, | или  | $2^{12}/_{19}^{0}$ o                 |  |
|                                                                                                                    | 4                             |          | 11  |               |      | $28^{18}/_{19}^{0}/_{0}$             |  |
|                                                                                                                    | 3                             |          | 23  |               | _    | 6010/19                              |  |
| _                                                                                                                  | 2                             |          | 3   | _             | _    | $7^{17}/19^{0}/0$                    |  |
| Сред                                                                                                               | ній б                         | аллъ вс  | его | класса        |      | 3 <sup>5</sup> /19.                  |  |
| VI нормальный классь (49 воспитанниць).                                                                            |                               |          |     |               |      |                                      |  |
|                                                                                                                    |                               |          |     | воспытанницы  |      |                                      |  |
|                                                                                                                    | 4                             |          | 12  |               |      | 24 <sup>24</sup> /49 <sup>0</sup> /0 |  |
|                                                                                                                    | 3                             |          | 34  |               |      | 9 <sup>19</sup> /49 <sup>0</sup> /3  |  |
| Срел                                                                                                               | •                             | аллъ вс  |     | класса        |      | 18/49.                               |  |
| - L-W                                                                                                              |                               |          |     |               |      |                                      |  |

VI параллельный класст (53 воспитанницы).

Баллъ 5 не получили ни одна воспитанница
— 4 получила 7 воспитанницъ или 13<sup>11</sup>/ьз<sup>0</sup>/о
— 3 — 45 — 84<sup>48</sup>/ьз<sup>0</sup>/о

— 2 — 1 — — 1<sup>47</sup>|ss<sup>0</sup>/0 Средній баллъ всего класса . . . . 3<sup>6</sup>/ss.

Примъчаніе. Въ эту вѣдомость вошли только тѣ воспитанняцы, которые представили всѣ или, по крайней мѣрѣ, большую часть годовыхъ сочиненій.

д) Продолжительность учебнаго года и время экзаменовъ.

Ученіе въ отчетномъ году началось 18 августа и окончилось 1 мая. Письменный экзаменъ воспитанницамъ всёхъ классовъ былъ произведенъ 1 мая. Устные экзамены начались 2 мая и окончелись 4 іюня, а 7 іюня происходилъ торжественный актъ, которымъ закончился учебный годъ. Пріемные экзамены и переэкзаменовки произведены 10—12 августа 1898 года.

е) Число переведенных изъ класса въ классъ, число окончивших курсъ съ аттестатами, число оставленных на повторительный курсъ и число выбывших изъ Училища по разнымъ причинамъ.

Къ началу учебнаго года состояло воспитанницъ: въ приготовительномъ классѣ—53, въ I нормальномъ—46, въ I параллельномъ—44, въ II параллельномъ—44, въ III влассѣ—61, въ IV нормальномъ—48, въ IV параллельномъ классѣ—51, въ V нормальномъ—39, въ V параллельномъ—38, въ VI нормальномъ—39, въ V параллельномъ—53; итого 571 воспитанница.

Выбыло среди учебнаго года: изъ приготовительнаго класса 8 воспитанниць (4 уволены по просьбѣ родителей и 4 по неявкѣ). изъ 1 нормальнаго класса—2 (обѣ уволены по просьбамъ родителей), изъ I параллельнаго класса—3 (по просьбѣ родителей). изъ II параллельнаго—3 (одна уволена по просьбѣ родителей, 1 по неявкѣ въ Училищѣ и 1 умерла), изъ III класса—1 (уволена по просьбѣ родителей), изъ IV нормальнаго класса—1 (умерла въ училищѣ отъ тифа, осложненнаго дифтеритомъ), изъ IV параллельнаго класса—3 (1 уволена по просьбѣ родителей, 1 по неявкѣ, 1 по малоуспѣшности), изъ V нормальнаго класса—2 (обѣ уволены по просьбамъ родителей), итого 23 воспитанницы.

Принято вновь среди учебнаго года: въ приготовительный 3 воспитанницы, въ 1 параллельный классъ—2, въ I нормальный—1, во II параллельный 2, итого 8 воспитанницъ.

Оставалось въ вонцу учебныхъ годичныхъ занятій: въ приготовительномъ влассѣ—48 воспитанницъ, въ І нормальномъ влассѣ—45, въ І параллельномъ влассѣ—45, во ІІ нормальномъ влассѣ—44, во ІІ параллельномъ влассѣ—43, въ ІІІ влассѣ—60, въ ІУ нормальномъ влассѣ—47, въ ІУ параллельномъ влассѣ—48, въ У нормальномъ влассѣ—37, въ У параллельномъ влассѣ—38, въ УІ нормальномъ влассѣ—49, въ УІ параллельномъ влассѣ—53, итого 557 воспитанницъ.

Экзаменовалось воспитанниць: въ приготовительномъ классѣ—46, въ I нормальномъ классѣ—44, во II нормальномъ классѣ—43, во II параллельномъ классѣ—43, въ Третьемъ классѣ—60, въ IV нормальномъ классѣ—46, въ IV параллельномъ классѣ—46, въ V нормальномъ классѣ—35, въ V параллельномъ классѣ—36, въ VI нормальномъ классѣ—48, въ VI параллельномъ классѣ—36, въ VI нормальномъ классѣ—48, въ VI параллельномъ классѣ—53; итого—544 воспитанницы.

Не подвергались экзаменамо: въ приготовительномъ классѣ—2 воснитанницы, въ I нормальномъ классѣ—1, въ I параллельномъ—1, во II нормальномъ—1, въ IV параллельномъ—2, въ V параллельномъ—2, въ V параллельномъ—2, въ VI нормальномъ—1; итого 13 воспитанницъ.

Переведены вз слюдующіе классы: изъ приготовительнаго въ І классъ—42 воспитанницы (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 18), изъ І нормальнаго во ІІ классъ—35 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 15), изъ І параллельнаго во ІІ классъ—32 воспитанницы (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 16), изъ ІІ нормальнаго въ ІІІ классъ—38 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 12), изъ ІІ параллельнаго въ ІІІ классъ—30 воспитанницъ (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 11), изъ ІІІ класса въ ІV классъ—41 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 14), изъ ІV нормальнаго въ V классъ—35 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 12), изъ ІV параллельнаго въ V классъ—26 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 10), изъ V параллельнаго въ VI классъ—26 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 10), изъ V параллельнаго класса въ VI классъ—27 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 10), изъ V параллельнаго класса въ VI классъ—27 (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9); итого 332 воспитанницы.

Оставлены вз тъх же классах на повторительный курсъ: въ приготовительномъ классъ—2 (по малоуспѣшности), въ I нормальномъ—5 (по малоуспѣшности), въ I параллельномъ—4 (1 по просъбъ матери, 3 по малоуспѣшности), во II нормальномъ—2, во II

параллельномъ—3, въ III—3, въ IV нормальномъ—4, (1 по болъзни, 3 по малоуспъшности), въ IV параллельномъ—10 (4 по просьбъ родителей 6 по малоуспъшности), въ V нормальномъ—1 (по просьбъ отца), въ V параллельномъ—7 (1 по болъзни, 6 по малоуспъшности), въ VI нормальномъ—1 (по просьбъ родителей), итого—40 воспитанницъ.

Окончило курст съ аттестатами 101 воспитанница.

Уволено изъ Училища послъ эвзаменовъ и перезвзаменововъ: изъ приготовительнаго класса—2, (за неявкою), изъ I нормальнаго—1 и I параллельнаго—1 (объ по просьбъ матери), изъ II параллельнаго—1, (по малоуспъшности), изъ III—1, изъ IV парал.—1 (по малоуспъшности), изъ V норм.—1 (по болъзни), изъ V парал.—4 (по просьбъ родителей); итого 12 воспитанницъ.

Такимъ образомъ къ началу 1898/99 учебнаго года въ Училищь числилось—444 воспитанницы.

Въ августъ 1898 года вновь принято 97 воспитанницъ: въ првготовительный классъ—57; въ I—26; во II—7; въ III—1; въ IV —5; въ V—1 воспитанница.

Учебный годъ начался при 541 воспитанниць.

По влассамъ онѣ распредѣлены такъ: въ приготов. влассѣ—59 воспит., въ I норм.—42, въ I парал.—42, во II норм.—45, во II парал.—37, въ IV норм.—39, въ IV парал.—38, въ V норм.—43, въ V парал.—42, въ VI норм.—36, въ VI парал.—29 воспитанницъ.

(Продолжение будетъ).

#### Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Николаевской церкви города Старобъльска, Петръ Торонскій, утвержденъ въ должности благочиннаго 1 округа, Старобъльскаго утада.

- Священникъ церкви Ново-Александровскаго конскаго завода, Старобъльскаго убада, Ома *Оедоровский*, награжденъ набедренникомъ.
- Безмъстный діаконъ Покровской церкви с. Малой Писаревки, Богодуховскаго убзда, Константинъ Стефановскій, опредъленъ діакономъ къ Троицкой церкви с. Василевки, Лебединскаго убзда.
- Псаломщикъ Всъхсвятской церкви с. Малой Чернетчины, Сумсваге уъзда, Александръ  $\Theta edopoecki\check{u}$ , рукоположенъ въ санъ діакона, съ оставленемъ на псаломщицкой вакансіи при той же церкви.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Андреевской церкви с. Млинковъ, Актырскаго увзда, крест. Маркъ *Рахмановъ*; Преображенской церкви с. Старо-Ивановки, Актырскаго увзда, кр. Авксентій *Ткаченко*.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Събздъ духовенства въ Привислянскомъ край. — Епархіальная библіотека въ г. Вяткв. — Одно изъ средствъ къ матеріальному обезпеченію вдовъ и сироть духовенства. — Успѣхи миссіонерскаго дѣла среди инородцевъ. — Московское Кирило-Мессойское братство. — Къ вопросу о церковномъ винъ. — Пчеловодная выставка въ Москов. — Распоряженіе министерства Финансовъ. — Кончина президента французской республики и избраніе новаго президента. — Некрологъ.

По сообщению «Моск. Въдом.», съ 25 по 28 января въ г. Холмъ происходилъ събадъ духовенства Привислянскаго края подъ предсъдательствомъ преосвященняго Іеронима, архіепископа Холмско-Варшавскаго. Съездъ этотъ, иментий первоначально скромную цъль-разсуждение о дълахъ эмеритальной кассы и объ обезпеченій вдовъ и сироть духовваго званія, приняль, благодаря заботамь архіспископа, весьма серіозный и поучительный характеръ. На съйзди владыкой быль поставлень вопрось о мирахъ къ возвращенію "упорствующихъ" въ лоно Православной Церкви. Этоть вопросъ, поднятый влядыкой, вызваль оживленный обмёнь мыслей среди собравшихся пастырей. Былъ сдёланъ историческій обзоръ дъятельности духовенства и роста Православія за 25-льтній періодъ, отмінались настоящее положеніе діла и желательныя измівненія въ немъ, намічались пути для будущей дівятельности. Архіепископъ побуждаль пастырей усилить дукъ апостольства и діятельной любви. Затемъ владыка обратиль внимание собравшихся пастырей на то, что въ семъ враб нетъ спеціяльно-духовнаго женского учебного заведенія, гдв бы воспитывались въ надлежащемъ духъ будущім жены пастырей -- сотрудницы и помощницы въ вуб дентельности. Въ заботауъ о развитии школьнаго дела. съ-вздъ сдълалъ постановленіе отчислять 10/0 съ валоваго церковнаго дохода на нужды церковно-приходскихъ школъ. Затъмъ, по мысли владыки, решено ввести съ будущаго учебнаго года въ Холмской духовной семинаріи преподаваніе медицины, для чего съвздъ ассигновалъ необходимую для этого сумму.

— Въ г. Вяткв, 10 января, состоялось въ зданія духовной консисторіи торжество освященія и открытія преосвящен нымъ Алексвемъ епархіальной библіотеки съ безплатною при ней читальней для лицъ всвях сословій. Въ изящно убранномъ поміщеніи библіотеки преосвященнымъ былъ совершенъ молебенъ съ водосвятіемъ, причемъ владыка сказалъ річь о духовно-просвітительныхъ задачахъ открываемой библіотеки. По окопчаніи молебна, народу были розданы правила пользованія книгами и періодическими изданіями библіо-

Digitized by Google

теки-читальни, и избранцая публика, среди которой находились представители свътскаго общества, прикосновенные къ дълу народнаго просвъщения, а также мъстное духовенство и корпораців духовно-учебныхъ заведеній, направились въ залъ присутствія консисторіи, гдв и состоялся акть открытія библіотеки. На акть преподаватель семинарів А. И. Одоевъ прочель живо составлевную историческую записку объ учреждении библютеки съ характеристикой духовнаго состоянія разныхъ, по превмуществу русскихъ, мыслителей, вщущихъ удовлетворения духовнымъ запросамъ вив теснаго общенія съ христіанской религіей и православною перковью. Затымъ преосвъщенный послъ новой краткой ръчи объявиль библіотеку потврытою". Торжество закончилось "Тебе Бога хвалимъ" и чтеніемъ привѣтственныхъ телеграммъ. По словамъ «Цер. Въст.», яысль о создания библютеки возникала неоднакратно и ранће. Но свое осуществление эта мысль получила только съ прібодомъ въ Витку преосвищеннаго Алексія. Созданный имъ комитетъ собралъ по подпискъ отъ духовенства 2600 р., духовно-учебныхъ заведеній 185 руб. и лицъ разныхъ сословій 1000 руб., всего болже 3 тысячъ съ половиной, да подучиль отъ духовнаго концерта боле 300 руб. и изъ средствъ епархів, по назначенію епархіальнаго съйзда, 1000 рублей. Но собранныхъ такимъ путемъ инти тысячъ рублей было недостаточно даже для устройства приличнаго зданія для библіотеки. Къ счастію, закончившійся къ этому времени ремонть **ВОВСИСТОВІВ** освободиль три просторныхъ комнаты, которыми комитеть, по предложенію консисторія, и воспользовался. Онъ приспособиль пхъ для целей библіотеки, обставиль библіотечною мебелью, пріобрвлъ, по заранве составленнымъ спискамъ, книги и, наконецъ, выработалъ уставъ библіотеки-читальни и правила пользованія книгами. Составилась библіотека изъ книгъ старой библіотеки, --книгъ, пожертвованныхъ разными лидами и учрежденіями (средн нихъ видное мъсто занимають пожертвованія казанской духови. академін н многихъ ея профессоровъ), и книгъ, вновь пріобратенныхъ на сумму свыше 700 рублей. Несмотря на сравнительно небольшое количество книгъ (около 4500 томовъ, считая въ томъ числъ брошюры). составъ библіотеки очень разнообразенъ и разсчитанъ на удовлетвореніе духовныхъ потребностей различной по образованію и возрасту публики. Первое м'всто въ ней, конечно, занимаетъ богословскій отділь со многими подразділеніями; затімь слідуеть отдълъ церковно-историческій съ виднымъ под-отдъломъ "нсторія вятскаго кран", далѣе—довольно богатый миссіонерскій-противораскольническій отдѣлъ и отдѣлъ періодическихъ изданій духовныхъ и свѣтскихъ, соотвѣтствующихъ цѣлямъ библіотеки. Заслуживаютъ вниманія и послѣдніе отдѣлы—церковно-школьный и книгъ для дѣтей и простого народа. Условія пользованія книгами библіотеки—общедоступны. Плата за чтеніе книгъ и новыхъ періодическихъ изданій и газетъ на дому назначается въ годъ 3 р., на полгода 2 р. и на мѣсяцъ 50 к.; плата за чтеніе книгъ и старыхъ періодическихъ изданій на дому—въ годъ 2 р., на полгода 1 р. и на мѣсяцъ 30 к. Пользованіе книгами и журналами только но отдѣлу для дѣтей и простого народа—безплатное. Вибліотека управляется комитетомъ изъ 12 членовъ;въ числѣ ихъ находятся предсѣдатель, завѣдующій библіотекой и казначей. Выдачей книгъ и журналовъзавѣдують особый библіотекарь, получающій особое жалованье.

- Во встать епархіяхъ есть попечительства о бъдныхъ духовнаго званія и эти попечительства располагають денежными средствами, процентами съ которыхъ оказывають помощь бъднымъ духовнаго званія. Въ пъкоторыхъ попечительствахъ спеціальный капиталь на этоть предметь достигь уже значительной суммы; но п тамъ, гдъ скопленъ такой капиталъ, помощь бъднымъ и сиротамъ, по ихъ множеству, оказывается самая ничтожная. Оказывается возможнымъ выдавать на одно лицо въ годъ по 7, 8, 10 и 12 рублей, и ръдво кому выдается 20 или 25 руб. Для восполпенія этого недостатка епархіальное духовенство въ нівкоторыхъ м встахъ начало заботиться теперь объ учреждении эмеритальныхъ кассъ, изъ которыхъ, отъ пожизненняго скопленія, оставившіе службу священно и церковно-служители, въ годы старческого одряхлфція, вли ихъ осиротъвшія семейства могли бы еще облегчить свое положение. Но все это, и суммы, которыми располагають епархіальныя попечительства, и эмеритура, - недостаточно обезпечиваеть бъдность заштатнаго духовенства и сироть его, а между тъмъ есть благонадежный, законный и вполнъ върный источникъ, изъ когораго можно бы было получить не только въ довольствъ обезпеченіе духовнымъ біднымъ, но и поділиться съ бідными людьми прихода, если бы сами священники, завъдывающие приходами, обдуманно и неотступно пользовались этимъ источникомъ. Источникъ этотъ, -- ни для кого нестъснительный, указанъ въ законъ при самомъ составленія закона, когда принималь въ этомъ великомъ двяв участіе родившійся, выросшій и воспитавшійся на дуковной почві, впослідствій великій государственный мужь, графь

Михаилъ Михаиловичъ Сперанскій. Его широкообъемлющій ук предвидћиъ, гдв можно найти источникъ дли обезпеченія дуковевства при концв его службы, и въ сводв законовъ было положено: при всёхъ его церквахъ, кроме монастырей, должны быть учреждены кружки для сбора пожертвованій на предметь призріні духовенства епархів" (ст. 1581 и 1583 т. XIII уст. общ. прид. свод. зак. 1857 г. сн. ст. 753-755). Этой кружев предоставлево большое право. Кружка для сбора пожертвованій въ пользу попсчетельства о бедныхъ духовнаго званія должна быть обносния вы перивать постоянно, наравив съ кошелькомъ и кружкою на цервовныя потребности (4—24 марта 1876 г. № 398. «Ц. В.» № 14). "Какой удобный способъ,—пишеть по поводу этого въ «Цер. Встникъ одинъ изъ настоятелей собора, предоставленъ духовеяству этимъ завоноположениемъ получать средства въ отвращение и способр счина резукованенный! его бѣлности него нивакого стестненія, нивакого вынужииспытаеть отъ кружкой, -- хочешь, опускай въ нее свор СЪ нія. Пройдуть лепту, не хочешь, ничего не давай. Всякая жертва здёсь зависить отъ Божія внущенія. Чье сердце расположить Господь сотворить милость, тотъ и сотворилъ ее. Если бы всё настоятеля церквей съ того времени, когда законъ предоставилъ такое прав собирать въ кружку пожертвованія на бідныхъ, исполняли въ точности и настойчиво вышеприведенную статью закона, то какими колоссальными капиталами располагали бы теперь епархіальных попечительства! Отъ этихъ богодарованныхъ средствъ могле бы теперь получать потребное къ содержанію своему не только быные священно и церковно-служители, оставившіе на склонъ свонхъ лътъ служение, и ихъ осиротъвшия семейства, но и сироты прихожанъ могли бы питаться отъ церкви Божіей, какъ это веследнее и было въ давнія временя на святой Руси. Это не голословность, но совершенная истина, которую мы постараемся вогтвердить самымъ деломъ. Въ течение продолжительнаго моего служенія Господь благословиль быть мив настоятелень собора в одномъ небольшомъ безувздномъ городв. Здвсь какъ и во вскъ церквахъ епархіи, не носилась кружка на бъдныхъ духовнаго змнія, но по укоренившемуся обыкновенію, отсылалось въ попечь тельство кружечнаго сбора 12 рублей въ годъ, удъляемыхъ въ общей церковной суммы. Староста при соборъ былъ человых весьма набожный и благочестивый. Съ нимъ посему удобно было повести бестду о порядкъ сбора на бъдныхъ духовнаго званів.

какой указанъ въ законъ, и я объяснилъ ему, что неисполнение этого законнаго порядка по сбору не безгръшно и равносильно обидь и притеснению общимать. Къ сердцу онъ приняль мон слова н рышиль распоридиться, чтобы вружка на быдныхь духовнаго званія обносима была непремінно и постоянно за церковною кружкою; и что же оказалось? Годичный сборь въ эту кружку достался едва не въ 300 рублей. Четыре года пробылъ я на этомъ мъстъ, и Божій даръ бъдствующимъ не оскудъвалъ. Переведенъ затъмъ и быль въ канедральный соборъ. Здёсь, хотя быль я не набольшимъ, но и въ соборѣ Господь помогъ убъдить носить кружку на бъдныхъ духовнаго званія за церковною кружкою. И здісь, при не особенно тщательномъ исполнения сего законнаго порядка кружка эта приносила нъ годъ до 150 рублей, тогда какъ прежде отсылаемо было въ епархіальное попечительство въ годъ рублей 16. Не очевидно ли послъ сего, какая великая польза отъ сбора на бъдныхъ духовнаго знанія въ порядкъ, предоставленномъ закономъ? Пора бы, хотя теперь, чёмъ ныть и стонать, полумать луховенству объ этомъ источникъ, заключающемся въ самой Божіей цервви, в начать пользоваться предоставленнымъ самимъ закономъ правомъ. Даруй Господи, чтобы это было. При исполненів сего, несомивнио не только бъдные духовные будуть удовольствованы, но в опять появятся при церквахъ веллія для нищехъ, питающихся отъ церкви Вожіей". «Еватериносл. Еп. Въд.»

Забайкальской миссін, помъщенный въ - Отчетъ Влагов.», отивчаеть быстрые успёхи обрусвийя среди осванихъ инородцевъ Сибири, которые стремятся слиться съ русскимъ населеніемъ. Такія стремленія сами собой указывають на характерную черту бурять -- вкъ способность и воспрівичивость къ христіанской культуръ, и служать залогомъ, съ перемъною жизненныхъ условій, къ развитію ихъ нъ будущемъ. Осёдлые янородцы, при своемъ усердін быть русскими, при своей наблюдательности и быстрой переничивости, делають въ этомъ отношения весьма замътные успъхи. Идеалъ взрослыхъ-типъ степеннаго хозяйственнаго русскаго мужичка: идеалъ молодаго человъкя-прывлекательный образь "добра-молодца", инородческія же дівушки перестають быть "басаганъ" (молодой буряткой), существомъ и по костюму и ухваткамъ трудно определимаго на первый взглядъ пола, нетъ,онъ стремятся воплотить въ себъ не менъе привлевательный образь "красно-девицы". Какъ пріятно смотреть на хознина-бурята въ русской рубахъ, сапогахъ и шанкъ, съ развалистою походочкой, который то копошится по домашнимъ дъламъ, то въ храм'в владеть истовые покловы, -- тогда забываеть эту бурятскую физіономію, всь черты инородца сглаживаются, и воть чудится. что предъ тобою возстаетъ во весь свой богатырскій рость сермяжный русскій мужичекъ-хлібопашець. Очевидною и неоспорымою истиной становится тотъ выводъ, что должно направить усплія на то, чтобы взъ бурять сділать осідлых внородцевъ-карымовъ (черныхъ христіанъ), какъ ихъ здёсь называють, и поставить ихъ подъ просветительное действие Церкви и проды. Только при такомъ положении дъла можно и должно ожидать того. что эти инородцы вполить сольются съ Русскими, плотно приростутъ къ государственному организму, станутъ во всъхъ отношеніяхъ "единымъ стадомъ". Только тогда и возможно всестороннее раскрытіе жизни бурять, быстрый и желательный прогрессь, какого никогда не дасть изычество, а тъмъ менве мертвый булдизмъ, хотя бы его и старались всячески регулировать.

- Московское Кирилло-Месодіевское братство 14-го февраля праздновало, по словамъ «Моск. Въд.», тринадцатую годовщину своего существованія. Посл'в Богослуженія въ церкви московской духовной семинаріи состоялось въ актовомъ залѣ семинаріи пь дичное собраніе членовъ братства, подъ предсёдательствомъ преосвященнаго Тихона, епископа можайскаго. Севретаремъ быль прочитанъ отчеть о деятельности братства, ведающаго церковноприходскими шволами московской епархіи, за минувшій годъ. Въ отчетномъ году церковно-приходскихъ школъ въ епархіи насчитывалось 441, въ томъ числъ 5 образцовихъ, 6 второклассныхъ, 14 двухилассныхъ, 338 одноклассныхъ, 72 школы грамоты в 6 воспресныхъ школъ для взрослыхъ. Вновь было открыто 47 школъ разнаго типа изъ нихъ 9 въ Москив. Въ церковно-приходскихъ школахъ обучалось 11.183 мальчика и 5.119 дъвочекъ; въ образцовыхъ школахъ – 177 и 56; въ школахъ грамоты – 1.022 и 570 и въ воскресныхъ школакъ-356 детей обоего пола. Окончили полный курсъ ученія съ правомъ полученія свидьтельствъ 1.378 мальчика и 642 дівочки. 145 школь содержались на містныя средства. Въ отчетномъ году на содержание школъ изъ разныхъ источинковъ поступило 169.156 рублей, въ томъ числъ отъ попечителей и попечительницъ 90.338 руб., отъ Св. Синода свыше 35.000 руб., отъ монястырей 24.614 руб., отъ церквей 20.815 руб., отъ волостныхъ и сельскихъ обществъ 8.747 руб. Въ смъту братства на 1899 г. внесено 30.00 р. на церковно-приходскія шволы.

— Въ «Моск. Въд.» помъщена статья по вопросу о мърахъ для доставленія нашимъ православнымъ церквамъ вина достойнаго своего высоваго назначенія. Источники, которые могуть доставлять такое вино, авторъ указываеть следующе. Въ одной Европейской Россін считается болье 5 милл. десятинъ земли удобной для виноградства или виноделія. Пусть на избранномъ участке такой земли, положимъ въ Кавказской области, или на пескахъ юга Россів, оснуется Св. обитель, и пусть она пригоговляеть виноградное вино для встать нашихъ православныхъ церквей, со строжайшимъ воспрещениемъ имъ пріобратать вино изъ другихъ источниковъ. Дълан затемъ приблизительный разсчетъ, авторъ пвшетъ: 1) "Хотну насъ считается около 45 тысячъ церквей, но, такъ какъ число ихъ, по милости Божіей и любви народной въ Православной Вѣръ, увеличизается, то я дълаю разсчетъ на 50 тысячъ церквей. 2) Полагая, что въ каждой церкви совершается въ годъ 200 литургій, и для нихъ требуется до 3 ведеръ вина, мы приходимъ къ завлюченію, что для 50 тысячь церквей потребуется ежегодно до 150 тысячь ведерь вина. 3) Въ Россіи средняя годичная добыча вина съ одной десятины считается въ 150 ведеръ; следовательно, чтобы получить 150 тыс. ведеръ вина, нужно имъть подъ виноградинкомъ до 1.000 десятинъ. 4) Приготовление земли, съ посадкой лозъ и уходомъ за виноградникомъ до начала урожая, то-есть въ теченіе трехъ літь, потребуеть расхода не менте 300 руб. на десятину, а на 1.000 дес. - до 300.000 рублей. 5) Допустимъ что построение монастырской обители съ церковью и келліями братій, пом'вщеніемъ для рабочихъ, устройствомъ винныхъ погребовъ и другихъ хозийственныхъ службъ, далће пріобретеніе разныхъ принадлежностей для виноделія, посуды для вина и т. д.,все это потребуеть еще 300.000 руб., что съ первою статьей расхода составить итогь 600.000 руб. Какін же выгоды? Конечно, первая, самая существенная, которую можно назвать священною, это-пріобрітеніе св. церквами вина достойнаго высочайшаго своего назначенія. Но п другія выгоды иміють воистину великое значеніе. Полагають что, въ общей сложности, наши церкви пріобрътаютъ виноградное вино, иногда только носящее это имя, по 10 руб. за ведро. Это значить, что предполагаемыя 50 тысячь церквей, при расходъ трехъ ведеръ въ годъ, должны израсходовать на этотъ предметъ до полутора милліона рублей. Если же предполигаемая обитель будеть уступать православнымъ церквамъ свое вино только по 3 руб. за ведро, по цене, однако, прибыльной для нея, то эта цъна, во-первыхъ, уменьшить расходы цервый на этотъ предметъ до 450.000 руб.; во-вторыхъ, эта монополія дасть обители такой доходъ, что всв вышеозначенные расходы нокроются въ самое непродолжительное время, такъ какъ за 150.000 ведеръ вина получится валоваго дохода до полумелліона рублей. Допустимъ, что три четверти изъ этой выручии пойдутъ на вокшеніе затраченнаго капитала, на покрытіе расходовъ по содержа: нію обители и на самое виноділіе, — и за всімъ тімъ должи остаться сумма (свыше 100.000 р.) которая, при погашении затраченняго капиталя, постепенно будеть возрастать и со временень будеть служить не бъднымъ источникомъ для поддержания бъднъйшихъ православныхъ церквей, причтовъ, церковно-приходских школъ и нашего бъднаго своими средствами, но великаго въ государственномъ отношенів, миссіонерскаго делав. Отвечая на деласмое возражение, что неприлично обители, именуемой святово, заниматься виноделіемъ, авторъ ссылается на то, что наши свв. обетели приготовляють другую часть входящую въ составъ этого Тавиства в что наша Св. Перковь благословляеть пшенциу. вино в елей и молится объ умноженів ихъ во всемъ мірѣ. Что касается того, гдё найти спеціально-подготовленныхъ для этого дёла дёлателей, то, по мивнію автора, въ нашихъ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ немало питомцевъ, воторымъ не по силамъ наука, но которые могуть превратиться въ хорошихъ виноградарей и виноділовъ. Навонецъ, относительно пріобрѣтенія земли, едвали сколько нибудь можно сомнъваться, что правительство отважеть въ ней для такой высокой цёли. Для поддержанія Херсонскаго монастыря око дало взъ вазенныхъ земель 2.300 дес.; недавно оно назначило 500 десят. для Кіевскаго разсадника садоводства. На Кавказі огромное пространство земель принадлежить казив, и почти всв земли удобны для разведенія винограда. Другія міры, при которыхь наши цервви получали бы вино, достойное своего высоваго назначенія, чистое, безъ примъси п отравъ, авторъ указываеть следующія. Можно сділать вызовъ, — не составится ли товарищество для приготовленія церковнаго вина на всю православную Русь, на самыхъ выгодныхъ условіяхъ для нашихъ церквей. Можно открыть свладъ церковнаго вина при архіерейскихъ домахъ, монастырахъ и т. п., вина, которое до поступленія въ склады должно быть подвергнуто самому строгому химическому анализу, стало-быть. чистаго и достойнаго своего высокаго назначенія. При этомъ только одно обизательство должно быть свито исполняемо: брать вано для

Св. Евхаристій православнымъ церквамъ изъ однихъ этихъ склаловъ, въ закупоренной и запечатанной посудѣ, какъ берутся только изъ рукъ мѣстыхъ епархіальныхъ начальствъ св. муро и антиминсы. Въ заключеніе авторъ пишетъ: "основаніе свв. обителей съ виноградными насажденіями, пзъ которыхъ текло бы чистое, достойное своего высокаго назначенія вино, дѣло осуществимое и неоспоримо можетъ сопровождаться большими благами. Но все это для своего осуществленія потребуетъ не мало времени, трудовъ и денежныхъ расходовъ. Складъ же церковнаго вина при епархіальныхъ властихъ или монастыряхъ можетъ совершиться скоро, если не быть холодными къ нашей святой Православной Церкви и равнодушно не смотрѣть на тѣ церковныя вина, которыя не достойны своего высокаго назначенія".

- Отделеніемъ пчеловодства Императорскаго русскаго общества акклиматизаців животныхъ и растеній лётомъ текущаго года устранвается въ Москвё пчеловодная выставка. Выставка будетъ устроена въ московскомъ зоологическомъ саду, съ отделеніемъ на Измайловской опытной насёкё общества, гдё рёшено выставить ульи съ живыми пчелами и, кромё того, произвести посёкъ медоносныхъ растеній. Въ зоологическомъ саду будуть размёщены предметы пчеловодства научнаго и учебно-практическаго характера. Открытіе выставки въ зоологическомъ саду предположено въ началё второй половины іюли. Что касается выставки ульевъ съ живыми пчелами, то ее постановлено открыть на пасёкё въ первыхъ числахъ іюни, причемъ одновременно будетъ устроенъ конкурсъ, и за лучшіе выставленные предметы по веденію правильнаго крестьянскаго пчеловодства будуть выдаваться денежным преміи. Устройство выставки возложено на особый комитетъ. «Прав. Вёст.».
- Министерство финансовъ объявило, что, на основани Высочайше утвержденнаго мивнія Государственнаго Совъта, окончательнымъ срокомъ для обмъна кредитныхъ билетовъ 25 р., 10 р. п 5 р. достоинства, образца 1887 года, назначено 31 декабря 1899 года. По истеченій этого срока, означенные кредитные билеты не будуть принимаемы въ казенные платежи в не обязательны въ обращенію между частными лицами. Црменаки этихъ билетовъ слъдующіе: рисуновъ лицевой стороны отпечатанъ густою синею краскою по свътло-коричневому фону; годъ выпуска обозначенъ внизу лицевой стороны: въ 5 руб. билетъ (не позже 1894 г.)—слъва, а въ 10 р. (не позже 1892 г.) и 25 р. билетахъ (всъ 1887 г.)—посрединъ билета; оборотная сторона билета со-

держить поперечный рисуновь съ государственнымь гербомъ посрединь, крупною цифрою вльво и извлечениемъ изъ манифеста вираво и отпечатано 5 р.—синею краскою, 10 р.—красною краскою и 25 р.—лиловою краскою.

- Францію постигло тяжкое національное горе. 4 февраля въ 10 ч. вечера скоропостижно скончался въ своемъ рабочемъ кабанеть ея глава, президенть Феликсъ Форъ. Онъ скончался отъ апоплексического удара, и о кончинъ его газеты сообщаютъ слъдующія подробности. Президенть по обычаю занимался въ своемь государственномъ кабинетъ, какъ почувствовалъ себя дурно. в, подойди къ двери смежнаго съ нимъ кабинета Легалли, сказалъ: "Я чувствую себя дурно! Помогите мив!" Легалль немедленно бросвлся къ Фору, который шатался на ногахъ, п, держа его за руку, подвель къ дивану. Президенть хватился за голову, повтория, потирая рукой лобъ: "Мић не хорошо, мић не хорошо". Легалы спросилъ, что онъ чувствуетъ и гдѣ боль. Форъ въ полномъ сознанів отвътиль: "Это общая слабость, я чувствую, что все вовчено". Легалль приказалъ позвать Блонделя п попросилъ его сходить поскорбе за докторомъ. Находившійся случайно въ Елисейскомъ дворцъ у своего родственника Эмбера докторъ былъ призванъ бъ президенту; осмотръвъ его, далъ ему июхать эфиръ и визчаль не нашель состояние больного очень опаснымъ. Но табъ какъ президенту не становилось лучше, онъ следаль подкожное впрысвивание кофенна. Президенть оставался все въ томъ же положенів, повторяя: "чувствую, что все кончено, все кончено", и выразиль желаніе видіть жену и дітей. Г-жа Форь немедленно явилась съ Люціей Форъ. Президентъ повторилъ: "Очень боленъ, чувствую, все конченои. Г-жа Бержъ съ мужемъ явилась немного позже. Въ 8 часовъ явился докторъ Ланнелонгъ, осмотрълъ президента в заявиль тихо Легаллю свои заключенія, очень пессимиствческія. Легаль счель тогда необходимымь извістить немедленно Шарля Дюпюн. Дюцюи отвътилъ, что прибудеть сейчасъ въ Елисейскій дворецъ. Легалль замітплъ, что присутствіе министра, можеть быть, произведеть слишкомъ сильное впечатлъніе на г-жу Форъ и дътей, которымъ еще не вполнъ выяснена вся опасность состоянія больного. Дюпюн отвътиль, что остается въ министерствъ внутреннихъ д'влъ, готовый явиться по первому призыву, и зат**ежь** предупредилъ другихъ министровъ. Форъ тъмъ временемъ продолжаль лежать на дивань, повторяя, что нисколько не заблуждается относительно исхода бользии. Жепа была при немъ. Онъ съ нею простил-

ся, благодарилъ ее за ея любовь и за предапность, которую она всегда къ нему проявляла. Простился онъ также съ дътьми, сказалъ нъскольво сердечныхъ словъ Легаллю, выразилъ ему признательность за его столь върное и сердечное сотрудничество, затъмъ, обратившись къ дворецкому, напомишлъ ему, что онъ иногда съ нимъ грубо обращался, и просиль простить ему это, а также связаль насколько добрыхъ словъ своему камердинеру Бродье. Въ 9 час. стился на диванъ и лишился сознанія, несмотря на поставленныя пінвки. Прибыли доктора Потэнъ, Бержеронъ, Шерло, а также Дюпюн, когда узналь, что нъть болье надежды. Въ 10 ч. Форъ скончался, не придя въ себя, сраженный кровоизліяніемъ въ мозгу и затылет. Нъсколькими минутами раньше, по настоятельнымъ просьбамъ г-жи Форъ и другихъ членовъ семьи, послять за священникомъ, майоръ Моро, одинъ изъ сержантовъ Елисейскаго дворца, отправился въ церковь св. Магдалины, чтобы пригласить священника. Но его не оказалось дома. Тогда слугъ п солдатъ разослали во всъ стороны для розысковъ священника. Одинъ изъ солдать увидель въ предместьи Сенть-Оноре аббата, спокойно шедшаго своею дорогой. Солдать схватиль его за рису и сказаль: "Умираетъ больной! Идите, идите, батюшка"! Аббатъ, по имени Рено, не зная, куда ведуть его, пошель за солдатомъ. Онъ пришель въ Елисейскій дворець, сталь на кольни предъ умирающимъ и пріобщиль его. Вскорт посль того пришель доминиканець, а затъмъ священникъ изъ церкви св. Маглалины, который и пріобщилъ президента республики Св. Тапиъ. Почившему призиденту было 58 лёть отъ рода. Такъ неожиданно скончался глава дружественнаго намъ народа, - президентъ, впервые побывавшій въ Россів в оставивній по себ' наилучшее впечатл'вніе. Отовсюду получены были многочисленныя заявленія самого глубокаго сожалънія о его кончинъ и особенно тронула всъхъ глубоко прочувствованная телеграмма отъ Государя Императора Россін. На другой день посл'в кончины президента состоялось зас'Еданіе конгресса, который озаботился избраніемъ новаго президента. Выборъ палъ на Эмиля Лубе (60 лътъ отъ роду), предсъдателя сената в близваго покойному президенту человъка. Хотя и не было недостатка въ крикливыхъ протестахъ уличныхъ коноводовъ противъ этого избравія, но въ общемъ оно удовлетворило всв партін, такъ какъ Лубе извъстенъ своимъ добродушіемъ и миролюбіемъ. «Церк. Въст.»

#### некрологъ.

15 января н. г. въ 12 часовъ дня скончался священивкъ о. Капитонъ Андреевичъ Баженовъ, на 73 году своей жизни. Почившій о. Капитонъ происходилъ изъ духовнаго званія, родился 7 марта 1826 года въ сл. Ново-Бъленькой, Старобъльского ублда, гдв отецъ его заглмалъ скромную должность дьячкя при Рождество-Богородичной церкви. Имъя отъ роду только пять леть, онъ потеряль отца и съ ранияго детства првнуждень быль заботиться о себъ и съ большинь трудонъ пробивать себъ дорогу. Такая жизнь вибла свое доброе вліяніе на о. Бапитона. Она съмолоду пріучила сироту быть всегда въ трудъ, быть воздержнымъ, скромнымъ, отзывчивымъ. Такимъ остался о. Капитонъ до самой послъдней иннуты. По окончанів курса въ Духовной Семинарів съ аттестатомъ 2 разряда, онъ быль уволень въ спархіальное въдомство 15 іюля 1851 г. Самь будучи сиротою, онъ и судьбу свою соединиль съ сиротою, дочерью сви-щенника. 2 іюня 1852 г. о. Капитонъ былъ произведенъ въ санъ сващенника въ новостроившейся Вознесенскей церкви мут. Шпотана, Старобъльскаго увода, куда и отправился искоръ послъ посвящения. 15 декабря 1852 г. о. Капитонъ быль переведенъ въ Предтеченской церкви сл. Евсуга. 1 августа 1853 года, согласно прошенію, онъ быль перемъщень къ Повровской церкви сл. Брусовки, гдв и служиль около пятидесяти лать. Съ поступлениемъ на этотъ приходъ о. Капитонъ задался целию привести въ порядокъ свой хранъ, въ ченъ и успълъ. Начальство оцвинло его труды и 6 августа 1856 г., "за усердіе къ благольнію храма", о. Капатонъ быль награжденъ набедренинковъ. 27 ноября 1857 г. онъ получилъ броизовый наперсный кресть на Владимірской ленть въ память войны 1853-56 г.г. 11 іюня 1863 г., "за пожертвованіе на благольпіе приходскаго храма", ему преподано благословение Св. Сунода, которое спосившествовало труданъ о. Капитона въ его дъятельности. 17 мая 1869 г., "за пожертвование въ пользу храма", ему снова преподано было благословение Св. Сунода. 15 апръля 1872 г. онъ награжденъ скуфією; 20 апръля 1880 г. — камилавкою; 17 апръля 1892 г. — наперснымъ престомъ. Съ 18 января 1884 г. о. Капитовъ проходиль должность законоучителя въ земскомъ начальномъ училищъ, а съ 1894 г. и въ церковной школъ. Почившій въ продолженіе долголетняго служенія невзивню представляль собою образь добраго пастыря, пекущагося о благь своей небогатой паствы. Онъ училь прихожань какъ словомъ, такъ и примъромъ собственной высоконравственной жизни. Онъ въ особенности любиль простыя, непринужденныя вивбогослужебныя бесвды, когда прихожане, не стъсняясь, выступаль въ качествъ дъйствительныхъ собесъдниковъ. Они часто и по долгу внимали слованъ своего умудреннаго батюшки, который обладаль даромъ сообщать своей рычи особую привлекательность. О. Капитонъ былъ прекраснымъ семьяниномъ, примърнымъ супругомъ и добрымъ отцомъ своихъ дътей.

18 января въ храмъ въ громадномъ колвчествъ явились отдать послъдній долгь усопшему его пасомые и почитателя. Отпъвапіе совершено съ трогательною торжественностію 8 священниками и 3 діаконами. Усопшаго почтили ръчами священники о. Андрей Базилевичъ, о. Владиміръ Чебановъ

м о. Григорій Кузнецовъ. Гробъ съ останками опущенъ въ могилу съ восточной стороны храма.

Со святыми упокой, Христе, душу усопшаго раба Твоего, јерея Капитона!

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА

### Лирика Я. П. Полонскаго.

Критическій этюдъ Н. М. Соколова. Изданіе П. П. Сойкина. С.П.Б. Ціна 60 коп.

### ЗУБНОЙ ВРАЧЪ

ПРИ ХАРЬКОВСКОМЪ ДУХОВНОМЪ УЧИЛИЩЪ

### Владиміръ Яковлевичъ Липскій.

Лечитъ, пломбируетъ и вставляетъ **искусственные зубы**, Сумская ул., № 16—домъ Григорьевой.

1899 годъ.

#### вышла

Х годъ.

I-я (январь—февраль) книга журнала <sup>ч</sup>

### "ВОПРОСЫ ФИЛОСОФІИ И ПСИХОЛОГІИ"

изданіе Мосновснаго Общества. Ел содержаніе: Отъ Совёта Московскаго Психологическаго Общества. Ел содержаніе: Отъ Совёта Московскаго Психологическаго Общества. — Отъ Совёта С.-Петербургскаго Философскаго Общества. — М. С. Корелевъ †. В. О. Ключевскаго. — Утопія всенароднаго некусства. Ф. Д. Батюшкова. — Философія ирава. Б. Н. Чичерна. — Что такое философія и что она можеть и чего не можеть дать А. Н. Гилярова. — Римская элегія и романтизмъ. Ө. Е. Корша. — Психологія насёкомыхъ. В. А. Вагнера. — Критика и библіографія. — Психологическое Общество. — Философское Общество. Журналь выходить пять разъ въ годъ приблизительно въ концѣ февраля, апрѣля, іюня, октября и девабря книгами не менѣе 15 печатныхъ листовъ. Условія подписми: На годъ съ 1 ливаря 1899 г. по 1 января 1900 года безъ доставки — 6 р., съ доставкой въ Москвѣ — 6 р. бо к., съ пересылкой въ другіе города — 7 р., за границу 8 руб. Учащіеся въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, сельскіе учителя и сельскіе священники пользуются сквякой въ 2 руб. Подписка на льготныхъ условіяхъ и льготная выписка старыхъ годовъ журнала принимаются только въ конторъ редакціи. Подписка кромѣ книжныхъ магазновъ, в отдѣленія конторы въ книжномъ магазинть "Русская Мысль", принимается въ конторѣ журнала: Москва, Большая Никитская, Ппереметевскій пер., д. гр. Шереметева, 2/з, кв. 28, въ помѣщеніи журнала "Русская Мысль".

Редакторъ В. П. Преображенскій.

Председатель Московского Психологического Общества Н. Я. Гротъ.

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ НА ЖУРНАЛЪ

### РУССКІЙ ВЪСТНИКЪ

для лицъ сельскаго духовенства

Годовое изданіе *Русскаго Въстиника*, состоящее изъ 12 книгъ, отъ 27 до 30 печатныхъ листовъ въ каждой книгъ, лицамъ сельскаго духовенства будетъ высылаться за *десять* рублей (виъсто обычныхъ 17 рублей).

Допускается разсрочка: можно высылать по одному рублю въ мъсяцъ въ теченіе десяти мъсяцевъ года съ января по октябрь.

Адресъ журнала *Русскій Въстникъ*: Москва, Малая Дмитровка, д. № 29. Редакторъ-Издатель *М. М. Катковъ*.

### ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

### Харьковекаго Общества последователей гомеопатіи.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и лъчебники по гомеопатія. Домашнія аптечки. Прейсъ-Куранть высылается по требованію безплатно.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Въстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго стиля. Болье важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходитъ дважды въ мъсяцъ, —каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная цъна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіянъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнаго Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Въ Америнъ: America, New ¡York, City. 323 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовиций.

Только-что вышла изъ печати кинга

### Земля, гдъ жилъ Інсусь Христось и сосъднія сь нею земли.

Путевыя впечатабнія назь побадки по Египту. Палестин', Сирів, Малой Азів, Греців в Италів I. А. Фрея.

Цъна безъ переплета 1 руб. 50 коп., въ красивомъ орвгинальномъ переплетъ 2 руб. 30 коп.

Книга содержить 556 стр. и 200 политипажей. Она знакомить читателя со страною чудесь, Египтомъ и ен жителями. Затъмъ она ведеть читателя въ Ханаавъ, знакомить его со страною, населеніемъ и правами, а также съ ханаанскими городами: Іерусалимомъ, Виелеемомъ, Назаретомъ, Виелеей, Данаскомъ и друг. Читатель находится то на берегахъ Іорана, то на взморът Мергваго мори или-же тлеть по Геннисаретскому озеру. Однимъ словомъ—онъ путешествуеть по "Землъ, глъ жилъ Інсусъ Христосъ". Въ заключение читатель переносится въ Грецію, въ знаменитмя Аеним и затъмъ тлеть въ поэтическую Италію, останавливаясь въ живописломъ Неаполъ, на въчномъ Римъ и сказачной Венеців.

Книга эта уже печатана на четырехъ языкахъ и вездѣ заслужила лестные отзывы. Съ заказами слѣдуетъ обращаться въ г. Ригу, кинжи. магазинъ І. А. Фрел.

#### ВО ВСБХЪ ИЗВЪСТНЫХЪ КНИЖНЫХЪ МАГАЗИНАХЪ ПРОДАЕТСЯ

### "ПРИВѣТЪ",

литературно-научно-художественний сборникъ, изданний съ благотворительной цёлью, въд пользу Общества вспомоществованія нуждающимся ученицамъ Васильеостровской женской гимназіи въ С.-Петербургѣ. Ціфна 3 рубля, 440 столбцовъ ін 40; въ переплетѣ 4 рубля. Содержаніе. 25 картинъ-фототипій хуложниковъ: Рѣпина, Лагоріо, Антонова, Бёмъ, Банной, Волкова, Ге, Далькевича, Животовскаго, Ивановой, Каразипа, бар. Клодта, Кондратенко, Лоренца, Мазуровскаго, Малышева, Михайлова. Никитина, Новоскольцева, Овсяникова, Писемскаго, Сергѣева, Соколовскаго и Соломко. Повѣсти, разсказы, очерки, комедін, легенды: гг. Мамнана-Сибиряка, Засодимскаго, Ал. Чехова, Мордовцева, Салова, Баравцевича, Рускина, В. Тихонова, А. Тихонова (Лугового), Фирсова, Гифаича, Поталенко, Лихачева, Станюкопича, Н. П. Вагнера (Кота-Мурлыки), Л. Оболенскаго, Наумова, Журавской, Михневича, Нефедова. Стихотворенія: К. Р., гг. Полонскаго, Лихачова, Жемчужникова, Быкова, Фофанова, Горбунова-Посадова, А. Михайловса (А. К. Пеллера), Михайловскаго, Фидлера, Чюмноой, Чешяхина, Ватсонъ, Вейнберга, Коринфскаго, Зарина, Ясинскаго, Познякова, Пушкарева, Лариженскаго, Коринфскаго, Бунина, Вейдлинга, Якубовича. Научныя и вритическія статьи: академика А. Веселовскаго, профессоровт Гольцева, Кайгородова, Петри, Гундобина, Венгерова, Шляпкина и Никольскаго, г-жъ Чебышевой-Димтріевой, Леонтьевой, гг. Познякова, Острогорскаго, д-ра Жихарева, Куницкаго, Чуйко, Царуля, Евг. Гаршина. Посмертныя стахотворенія и письма: Всеволода Гаршина, В. Д. Сиповскаго, Н. М. Ядринцова, Д. Л. Минаева, Н. С. Лъскова, А. Н. Островскаго, М. О. Микѣшина и І. Юзова, Отзывы о сборникѣ "Привъбъсм.", "Нева", "Русское Богатство", "Русская Мисль", "Новь", "Северный Въстинкъ" и мн. др.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ НА ЖУРНАЛЪ

### ЧИТАТЕЛЬ.

Годовое изданіе журнала состоить изъ 50 книгь отъ 64 до 256 страницъ въ каждой.

Подписная цёна на годъ 5 р. Съ дост. и перес. 6 р.

Въ каждой книге журнала «Читатель» помещается по возможности одно или исколько законченных провзведеній беллетристических и популярно-научаны сколько законченных провзведени осилетристических и популярно-научему Въ журналъ помъщаются произведения гг.: А. В. Амфитеатрова, К. С. Бараневенча, С. И. Васюкова, В. Л. Велечко, кн. М. Н. Волконскаго, Д. Гарена, П. П. Гъйдича, кп. Д. И. Голинына (Муравлина), В. А. Гольцева, Е. И. Гославскаго, проф. И. И. Иванова, А. А. Лугового, Д. Н. Мамина-Сибиряка, В. М. Михееве. Вл. И. Немеровича-Давченко, П. М. Невъжвва, В. А. Рышкова, И. А. Салов. В. Я. Свътлова, Н. И. Северина, П. А. Сергвенко, С. Т. Семенова, С. И. Сиврновой, К. М. Станоковича, проф. Н. И. Сторожевка, М. К. Съверной, вроф. К. А. Твиирязева, В. А. Тихонова, С. Н. Филиппова, Ант. П. Чехова, проф. А. И. Чупрова, О. Н. Чюминой, И. Л. Щеглова, В. Р. Щигрова, академика И. И. Янжула и лотикъ. Янжула и другихъ.

Большинство изъ читающей публики не имветь средствъ выписывать вст дерого стоющіе журнали и газети. Одна изъ главнихъ задачь "Читатела", по прамъру иностранныхъ изданій подобнаго рода, доставить своимъ подивечивых возможность составить за крайне дешевую цвну собственную библютеку изъ ыдающихся произведеній беллетристических и популярно-научныхъ, напечатавных во всехъ церіодических изданіяхъ, т. с. нашь журналь имбеть въ виду интереса главных образом, техъ читателей, которые пріобретають въ отдельныхъ или ніяхъ тв же произведенія какія были напечатаны въ журналахъ и газетахъ.

Въ составъ нашего журнала входять: произведения какъ русскихъ, такъ в иностранныхъ писателей, частью напечатанныя ранбе въ русскихъ періодических изданіяхъ, частью спеціально написанныя или переведенныя изъ иностраницъ

изданій для нашего журнала.

ПРОГРАММА ЖУРНАЛА: 1) беллетристика (произведенія оригинальния в переводныя: романы, повъсти, очерки и разсказы), 2) критика и быбліографія. 3) Популярно-научныя статьи: а) по исторіи, б) по исторіи литературы русскої и иностранной, в) по вопросанъ экономическимъ, естественно-научнымъ и филсофскимъ, г) по искусстванъ: драма, музыка, живопись.

Въ особомъ отдълъ, подъ названіемъ "смёсь", журналъ будеть давать обзоръ наиболье важныхъ явленій въ области науки, искусствъ и заграначной и русскої общественной жизни. Времи отъ времени къ журналу булуть прилагаться ристики, снимки съ картинъ и портретовъ, а также и выпострирацій къ нівкотория. провзведеніяхъ.

Контора редакцін-въ Москвъ: уг. Бол. Дмитровки и Столешникова пер., д. Чуксина. Допускается разсрочка: при подписке безъ доставки уплачивается 2 руб., съ перес. 3 руб. и затъмъ въ 1 февр., въ 1 марта и въ 1 апръля по 1 рублю.

Для народныхъ учителей, учительницъ фельдшерицъ и фельдшеровъ допускается льготная разсрочка: при подписка вносится 1 р. и затама по 50 к. (можно и жочимовыми марками) еженъсячно до уплаты подписной сумын. Отдальные 36% ота 20 в. до 1 р. 50 в. Полные экземпляры журнала "Читатель" за 1896—97 гг. всё распроданы. За 1898 г. полныхъ вомилектовъ осталось ограниченное воличество. Новые подписчики на 1899 г. могутъ до 1 марта 1899 г. получитъ журваль

за 1898 гг. по подписной цене, пересылка по разстоянию.

За редавтора А. С. СЕРГТЕВЪ.

Издательница О. К. КУМАНИНА.

### листокъ

KLL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

уста № 5. № 1899 года.

Содержаніе. Высочайшая отмътка.—Опредъленіе Св. Сунода.—Отъ Высочайше утвержденнаго Комвтета по сооруженію православнаго соборнаго храма въ Варшавъ.—Отчеть о льтиную перагогических курсахъ для учителей одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году.—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и правственно-воспитательной частимъ за 1897/98 учебный годъ (продолженіе).—

Епархіальния извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

#### Высочайшая отмътка.

Оть Высокопреосвященняго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго поступило къ Оберъ-Прокурору Святьйшаго Сунода сообщеніе о томъ, что, въ ознаменованіе Священнаго Коронованія Ихъ Императорскихъ Величествъ, прихожанниъ Покровской церкви села Матвъевки, Богодуховскаго утада, мъщанинъ Яковъ Комышанъ пріобрълъ для приходской церкви: Евангеліе, трехсвъчникъ и выносный фонарь, все стоимостію 106 р.; Харьковскій купецъ Иванъ Лихолетъ, въ память бракосочетанія Ихъ Императорскихъ Величествъ соорудилъ на собственныя средства для Сороковской церковно-приходской школы, Зміевскаго утада, новое зданіе, стоимостію 1,000 руб.

На всеподданнъйшемъ докладъ Сунодальнаго Оберъ-Прокурора о таковыхъ выраженіяхъ върноподданническихъ и религіозно-патріотическихъ чувствъ Его Императорскому Величеству, въ 10-й день января 1899 года, благоугодно было Собственноручно начертать: "Прочелъ съ удовольствиемъ".

#### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Опредъленіемъ Святъйшаго Сунода отъ 5—16 февраля сего года в № 461, постановлено: дать знать по духовному въдомству, для уководства и исполненія: а) что всё ходатайства отъ монастырей о постанове на станціях железных дорогь віотовь съ иконамі, а равно и кружекъ для сбора пожертвованій должны поступать къ містнымъ епархіальнымъ преосвященнымъ, отъ которыхъ в будеть зависёть, по сношеніи съ подлежащими начальниками и управляющими железныхъ дорогь, разрішеніе таковыхъ ходатайствь, при чемъ въ самыхъ ходатайствахъ должны быть указаны средства на кои предполагается поставить и впослідствій содержать кіоты въ надлежащемъ благолівній и видів, и б) что кіоты съ иконами и при нихъ кружки для сбора пожертвованій поставляются по превмуществу на пассажирскихъ станціонныхъ платформахъ в должны быть ограждаемы приличною, достаточной величины рісшеткою.

# Отъ Высочайше утвержденнаго Комитета по сооруженію православнаго соборнаго храма въ Варшавъ.

Русскіе люди съ живымъ интересомъ относятся въ строющемуся въ г. Варшавъ православному храму, чему яснымъ доказательствомъ служать стекающіяся со вськъ концовъ русской земли пожертвованія, сумма которыхъ достигаеть въ настоящее время болбе полумилліона рублей. Въ виду сего Высочайше утвержденный Комитеть по постройкъ соборнаго храма въ Варшавъ относительно хода постройки собора въ Варшавъ и о состоянии Комитетскихъ средствъ сообщаеть, что постройка означеннаго собора, начатая въ 1894 г. будеть закончена вчернъ въ непродолжительномъ времени. Теперь зданіе выведено до оконъ барабановъ. Въ наступающемъ стронтельномъ сезонъ предположено сдълать купола и главки, которыя будутъ покрыты міздными золоченными листами. Основной стровтельный фондъ составили частныя пожертвованія обильно стекавшіяся со всёхъ концовъ Россіи в достигающія въ настоящее время вмёсть съ процентами болье полу милліона рублей. Сумма эта краснорычиво свидытельствуеть о томъ искреннемъ интересы, съ которымъ русскіе люди относятся въ строющемуся въ г. Варшавъ православному храму. Дальнъйшія пожертвованія, необходимыя для успъшнаго и безостановочнаго хода работъ, могутъ быть направляемы на ими Варшавского Генераль-Губернатора и строительнаго Комитета или сдаваться непосредственно въ мъстныхъ губернскихъ и увздныхъ казначействахъ. Въ распоряжени Комитета къ 1 аввари 1899 г. состоить свободныхъ суммъ 172,083 р.  $73^{1/2}$  к.

Отчеть о лётнихь педагогическихъ курсахъ для учителей одновлассныхъ церковно-приходскихъ школъ, учрежденныхъ въ г. Харьковъ въ 1898 году.

#### І. Открытіе курсовъ.

По определенію Св. Синода отъ 12 мая летомъ 1898 г. въ г. Харьковъ учреждены были педагогическіе курсы для учителей одновлассныхъ школъ Харьковской епархіи. Курсы должны были продолжаться отъ 4 до 6 недель. Согласно съ этимъ определеніемъ Св. Синода, 25 іюня 1898 г., по благословенію Высокопреосвященивников Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, и последовало открытіе курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ при Харьковскомъ мужскомъ духовномъ училищъ. Въ означенный день въ 11 часовъ утра въ присутствіи членовъ епархіальнаго училищнаго совіта, членовъ распорядительной коммиссів, членовъ Харьковскаго уфзднаго отделенія Совета, Епархіальнаго и некоторыхъ увздныхъ оо. наблюдателей, некоторыхъ о.о. благочинныхъ и представителей духовенства и всехъ явившихся на курсы учителей, предсъдателемъ Епархіальнаго училищнаго Совъта ректоромъ Семпнаріи протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ, въ сослуженіи протојереевъ и священниковъ, членовъ Епархіальнаго училищнаго Совъта, Харьковскаго уъзднаго отдъленія, наблюдателей и прочаго духовенства, совершено было Господу Богу молебное паніе предъ началомъ ученія. На молебнь ибль корь курсистовъ-учителей подъ управленіемъ учителя пінія свящ. Іоанна Петровскаго. По окончаніи молебнаго панія, вст присутствовавшіе на немъ перешли въ залъ, въ которомъ устроена была аудиторія, и здісь предсфдатель Епархіальнаго училищнаго Совета въ краткомъ приветственномъ словъ, обращенномъ къ курсистамъ, выяснилъ имъ цъль и значеніе открываемыхъ курсовъ, а Епархіальный наблюдатель Вас. Давыденко указаль имъ, въ чемъ должны будутъ состоять ихъ занятія на курсахъ. Послъ этого курсы объявлены были отврытыми.

ІІ. Управленіе курсами.

На основаніи § 4 "временных правиль для устройства курсовъ педагогических и церковнаго пінія для учителей школь церковноприходских и грамоты" Харьковским Епархіальным училищным Совітом въ засіданіи 20 апріли избрана была распорядительная коммиссія, утвержденная резолюцією Его Высокопреосвященть парківностью, Архієпископа

Харьковскаго, отъ 29 того же апръля. Въ составъ коммиссіа вошли слъдующія лица: Предсъдатель Епархіальнаго училищнаго Совъта, ректоръ Семинаріи протоіерей Іоаннъ Знаменскій, въ качествъ инспектора курсовъ; Епархіальный наблюдатель школъ Харьковской епархіи, Василій Давыденко, въ качествъ смотрителя курсовъ, и экономъ Харьковскаго мужскаго духовнаго училища діаконъ Василій Ковалевскій, въ качествъ эконома курсовъ. Кромъ того для ознакомленія съ задачами курсовъ, ходомъ учебныхъ занятій и достигаемыми на курсахъ результатами приглашались для присутствованія на курсахъ въ помощь распорядительной коммиссіи уъздные наблюдатели.

#### III. Составъ преподавателей.

Для руководства учебными запятіями на курсахъ приглашени были Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ слъдующія лица:

- 1) По закону Божію—законоучитель церк.-прих. школы въ г. Харькова, членъ Харьковскаго Общества Грамотности священникъ Вас. Ветуховъ.
- 2) По церковному уставу—предсъдатель Епарк. Учил. Совъта, Ректоръ Семинаріи Протоіерей Іоаннъ Знаменскій.
- 3) По церковному пѣнію—для старшей группы учитель пѣнія Хар. Дух. Семинаріи, Ник. Ковинъ, окончившій курсъ Московскаго Синодальнаго училища церковнаго пѣнія; для младшей группы—учитель пѣнія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго училища, свящ. Іоаннъ Петровскій, получившій права учителя пѣнія по экзамену при С.-Петербургской придворной пѣвческой капеллѣ. Кромѣ уроковъ церковнаго пѣнія—г. Ковинъ обучалъ учителей игрѣ на скрипкѣ, а о. Петровскій преполавалъ хоровое пѣніе.
- 4) По дидактик в и методик в обучения русскому языку, ц.-славинскому и письму—преподаватель педагогики при Харьковской Духовной Семинаріи и руководитель образцовой при Семинаріи школы, магистръ богословія Н. Страховъ.
- 5) По методивъ обученія ариометивъ преподаватель математиви при Хар. Дух. Семинаріи, кандидать университета, Иванъ Кудревичъ, руководившій преподаваніемъ этого предмета въ педагогическихъ классахъ женской гимназіи.
- 6) Кром'в этихъ обязательныхъ предметовъ школьнаго курса, на курсахъ ведено было обучение переплетному мастерству подъруководствомъ переплетчика Сергъя Шепелева.

#### IV. Составъ слушателей курсовъ.

Для слушанія педагогических в курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ Харьковской епархіи вызваны были 80 учителей и 1 учительница изъ всёхъ 11 уёздовъ Харьковской епархіи въ слёдующемъ количестве:

- 1) Изъ Ахтырскаго упъда 7 учителей: діаконъ Мих. Артюховскій, Ал-ръ Г'лушковъ, псалом. Іак. Левицкій, діак. Вас. Лобковскій, псал. Мих. Нестеренко, псал. Ив. Покровскій и Мих. Сукачевъ.
- 2) Изъ Богодужовского упада 6 учителей: діак. Стеф. Волковъ, Петръ Марченко, псал. Ив. Семеновъ, псал. Өеод. Толмачевъ, псал. Мих. Улановъ в псал. Ив. Ястремскій.
- 3) Изт Валковскаго упода 5 учителей: Ник. Богословскій, діак. Іакинфъ Бугуцкій, псалом. Дим. Крыжановскій, псал. Өеод. Николаевскій и псал. Яковъ Фальченко.
- 4) Изт Волчанскаго упъзда 4 учителя: діак. Пав. Гревизирскій, псал. Ив. Рубинскій, діак. Никифоръ Рубинскій и Ал-ръ Труфановъ.
- 5) Изъ Зміевскаго унада 8 учителей: Андр. Крутьевъ, діав. Мих. Павловъ, Іаковъ Подлуцкій, Григ. Рогальскій, діак. Стеф. Стефановскій, псал. Георг. Толмачевъ, діак. Іоаннъ Троицкій в Ив. Ходаковскій.
- 6) Изъ Изюмскаго упъзда 8 учителей: діак. Арист. Бѣляковъ, діак. Іак. Даневскій, діак. Дим. Кприченко, діак. Порфирій Котляревскій, діак. Дим. Наумовъ, псал. Евг. Огульковъ, псал. Ал-дръ Титовъ п діак. Ал-ръ Черняевъ.
- 7) Изъ Купянскаго упэда 8 учителей в 1 учительница: псал. Мих. Вольисъ, исал. Мих. Дзюбановъ, діак. Мих. Иваницкій, псал. Ник. Келебердинскій, Иванъ Колотовскій, діак. Алексъй Мухинъ, діак. Тих. Платоновъ, псал. Өеод. Стесенковъ и учительница Евдокія Абросимова.
- 8) Изт Лебединскаго упозда 7 учителей: діак. Леонт. Антоновъ, псал. Григ. Дюбарскій, діак. Ал. Подольскій, діак. Іоаннъ Приходинъ, псал. Евенмій Радовскій, псал. Ив. Рубинскій и діак. Іоаннъ Эварницкій.
- 9) Изъ Старобъльского упэда 10 учителей: Миронъ Бондаренко, Сергви Бутковъ, Өеоктистъ Видутенко, псал. Ив. Должанскій, Конст. Захарьевъ, Савва Квитка, Яковъ Мащенко, діак. Іоаннъ Мухинъ, Семенъ Роменскій и Василій Царевскій.
- 10) *Изъ Сумскаго упъда* 8 учителей: діак. Іоаннъ Бородаевскій, исал. Ив. Бородаевскій, псал. Мих. Бородаевскій, діак. Іоаннъ

Григорьевъ, Мих. Клисенко, Констант. Николаевъ, псал. Вас. Раевскій п Георгій Рубинскій.

11) Изб Харьковскаго упода 9 учителей: Ив. Бутъ, Григ. Гавчинскій, исал. Василій Иваницкій, Георгій Кіяновскій, діак. Петрь Лобковскій, псал. Конст. Петровскій, псал. Дим. Протопоновъ, Демитрій Рагулинъ в Ево. Темный.

Изъ числа 81 слушателей педагогическихъ курсовъ только 3 еще не были учителями, всё же остальные большій или меньшій срокъ уже служили въ школахъ, именно: 18 состояли 1 годъ въ должности учителя, 5-2 года, 16-3 года, 23-4 года, 5-5 лѣтъ, 1-6 лѣтъ, 3-7 лѣтъ, 2-8 лѣтъ, 2-9 лѣтъ, 1 -10 лѣтъ, 1-12 лѣтъ, и 1-13 лѣтъ.

По образовательному цензу слушатели курсовъ распредълнются слъдующимъ образомъ: уволенныхъ изъ разныхъ классовъ лух. Семинаріи 14, именно: изъ 5 кл. 2, изъ 4 кл. 2, изъ 3 кв. 2, изъ 2 кл.—4 и изъ 1 кл. 4; окончившихъ курсъ духовн. училища 16, не окончившихъ курса дух. училища 23, изъ 5-го кл. мужской гимназіи 1, изъ 4 кл. муж. гим. 1, изъ городского училища 10, изъ двухкласснаго министерскаго училища 4, окончившихъ курсъ церковно-приход. и земской школы 6, изъ фельдшерской школы 1 и домашняго образованія 5. Изъ нихъ имѣющихъ званіе учителя было 34, не имъющихъ—47.

### V. Учебныя занятія на педагогических курсах для учителей одноклассных школь.

Учебныя занятія на курсахъ начались съ 26 іюня и пепрерывно продолжались до 4 августа. Предъ началомъ занятій инспекторомъ курсовъ составлено было росписаніе уроковъ, которое затѣмъ и выполнялось неизмѣнно. Учебныя зацятія въ теченіе дня распредѣлялись слѣдующимъ образомъ: 4 часовыхъ урока съ 9 до 1³/4 ч. утромъ и 2 урока съ 5 до 7¹/4 ч. вечеромъ. Наканунѣ воскресныхъ и праздничныхъ дней вечернихъ занятій не было. Послѣ ужива часто устроялись спѣвки частію для богослуженія въ воскресные и праздничные дни, частію для упражненія въ пѣніи.

Количество и содержание лекцій было слідующее:

1) По заксну Божію дано было 6 уроковъ законоучителемъ свящ. Вас. Ветуховымъ. Предметомъ уроковъ служило практическое ознакомленіе слушателей со способами и пріемами обученія молитвамъ, Свящ. исторіи и катихизису и указаніе, какимъ образомъ учебный матеріалъ, намѣченный программою, распредѣляется межту классными группами и въ теченіе всего учебнаго года.

- 2) По церковному уставу 5 уроковъ дано было предсъдателемъ Епарх. училищи. Совъта, Ректоромъ Семинаріи Протоіереемъ Іоанномъ Знаменскимъ. Предметомъ уроковъ служило практичесвое ознакомление слушателей съ порядкомъ совершения богослуженія по церковнымъ книгамъ. Затрудненіемъ къ усофиному выполненію данной задачи служило то обстоятельство, что на 80 слушателей было только 2 экз. богослужебныхъ книгъ, и только благодаря тому, что большую часть слушателей составляли члены причта, можно было кое-какъ обходиться такимъ незначительнымъ количествомъ богослужебныхъ книгъ. После краткаго вступительнаго объясненія курсистамъ значенія церковнаго устава для совершенія богослуженія, указанія состава и содержанія типикона п другихъ богослужебныхъ книгъ, съ слушателями курсовъ последовательно пройденъ былъ порядокъ следующихъ службъ церковныхъ: малой вечерни, повседневной вечерни обыкновенной и великопостной, великой вечерни, совершаемой отдёльно отъ утрени и вмізсть съ утреней (всенощное бденіе); утрени повселневной обыкновенной и великопостной и утрени праздничной, совершаемой отдёльно отъ вечерни и вмъсть съ вечерней (всенощное бдъніе); часовъ обывновенныхъ и великопостныхъ, съ указаніемъ на особенности часовъ царскихъ; литургія. При 5 часовыхъ урокахъ, конечно, невозможно было вдаваться въ подробности и пространныя объясненія, но порядокъ означенныхъ службъ и при томъ по богослужебнымъ книгамъ указанъ былъ по типикону.
- 3) По церковному пънію слушатели курсовъ, по испытаніи ихъ въ знаніи теоріи музыки и пѣнія, были раздѣлены на 2 группы: старшую, въ которую были включены болѣе знающіе, и и младшую, къ которой были отнесены менѣе знающіе, при чемъ старшую группу составили 55 учителей, а младшую 26.

Въ теченіе 58 часовых уроковъ съ слушателями младшей группы пройдено было все, что требовалось приложенной къ правиламъ программой учебных занятій по пѣнію съ младшей группой, именно: І) по изустному и нотному изученію круга богослужебнаго пънія православной церкви выполнено было: взустно обычнымъ московскимъ напѣвомъ: 1) Господи воззвахъ на всѣ 8 гласовъ со стихирами воскресными догматиками (послѣдніе Знаменскаго роспѣва); 2) Богъ Господь на всѣ 8 гласовъ съ тропарями воскресными и праздничными; 3) ирмосы воскресные 8-ми гласовъ и праздничные; 4) прокимны воскресные 8-ми гласовъ утренніе и литургійные; 5) пеосмогласныя пѣснопѣнія всенощнаго бдівнія и литургін. По нотамъ выполняли церковныя півснопівнія какъ по московскому напівну, такъ и большому и малому столповымъ распівнамъ.

П) по общей теоріи пънія взучали: о звукф, о различін звуковъ по долготь в высоть, о нотахъ в цифрахъ, какъ знакахъ
для записыванія и изображенія звуковъ, о цьлой ноть, 1/2, 1/4, 1/4, 1/4, 1/4,
измфреніи ихъ длительности; о названіи и значеніи знаковъ, употребляемыхъ при нотахъ; сокращенія и увеличенія длительности
ноть; упражненіе въ даваніи размъра рукой; о тонь и полутонь,
о гаммь; изученіе звуковъ: до, ре, ми, фа, соль, ля, си; объ интервалахъ; о гаммахъ мажорныхъ и минорныхъ и ихъ построеніи.
О обученіи церковному пьнію въ церковно-приходскихъ школахъ;
объ образованіи церковнаго хора и управленіи имъ. Изученіе теоретическихъ правилъ постоянно сопровождалось упражненіями
въ ивніи, диктовками и выполненіемъ образцовъ по руководству
Ряжскаго.

Съ старшей группой въ теченіе 58 уроковъ пройдено все, требуемое тою же программою, съ небольшимъ сокращениеть изученія осмогласія. Сокращеніе это вызывалось неподготовленностів слушателей, ихъ малыми и безпорядочными знаніями теорів, всл'адствіе чего большую часть уроковъ пришлось употребать на изучение теоріи пінія и на ознакомленіе съ нотной азбукой. Впрочемъ это сокращение изучения осмогласия восполнено было на урокахъ хороваго пенія. Вся теоретическая часть программы выполнена полностію, именно изучено было: І) по общей теоріи пънія: о длетельности звуковъ, о ритмъ, тактъ, синкопахъ, наузахъ, темпъ, значенін largo, adagio, andante, allegro; о высотъ звуковъ, гаммъ, интервалахъ, построеній гаммъ мажорныхъ: соль мажоръ, ре мажоръ, ли мажоръ, фа мажоръ, си бемоль мажоръ ми бемоль мажоръ, -- минорныхъ: ля миноръ, ми миноръ, си миноръ, различіе звука по тембру и силь. ІІ) по гармоніи: понятіе о консонансь и диссонансь, о трезвучій мажорной гаммы, о тоникь, доминантъ и субодоминантъ; о трезвучіи минорной гаммы; положеніи трезвучія на 4 голоса; удвоенів тоновъ, широкомъ и тесномъ расположении голосовъ; сочетании трезвучий, каденцияхъ, правилахъ голосоведенія, о переходъ гармоніи изъ мажора въ миноръ. III) методика преподованія цер. пънія и устройство хора: воспитательное значение церковнаго пфиія, задачи и цели школьнаго преподаванія пінія, методъ, постановка голоса, пініе по слуху, развитие слуха и ритмического чувства; молитвы, какъ ма-

теріаль пінія; изученіе гласовь и півснопіній обычныхь службь, паніе по нотамъ, изученіе нотописи, диктанть, школьный хоръ. IV) изучение круга богослужебного пънія: Господи воззвахъ съ воспресными стихирами и догмативами и Богъ Господь съ воскресными тропарями. Каждый отдель теоретической программы усванвался при помощи правтическихъ упражненій. Инсались, сольмизировались и пелись гаммы, интервалы, акворды, сольфеджіо. Музыкальный диктантъ составляль непремфиную принадлежность каждаго урока. При изученій осмогласія мелодія каждаго голоса делилась на строки, указывалось число и порядокъ следованія строкъ, распевались тексты стихиръ, при чемъ делались переходы изъ одного гласа въ другой. Кромъ осмогласія изучались неосмогласныя пъснопънія всенощнаго бдівнія и литургін, при чемъ указывались тоны этихъ песнопеній для разныхъ видовъ хора.

Кром'в этого изученія церковнаго півнія по группамъ, на 14 урокахъ хороваго півнія, которые служили частію приготовленіемъ къ воскресному и праздничному богослуженію, всі курсисты изучали осмогласіе и неосмогласныя півснопівнія всенощнаго бубнія и литургій и такимъ образомъ уроки эти служили воспоминаніемъ и помощію для уроковъ півнія по группамъ.

Старшую группу составляли слёдующіе 26 учителей: діак. Антоновъ Леонтій, Бутъ Ив., Богославскій Ник., исал. Бородаевскій Ив., исал. Бородаевскій Ив., исал. Бородаевскій Ив., исал. Бородаевскій Ив., діак. Бёликовъ Арист., Видутенко Өеоктистъ, пс. Волкисъ Мих., Гапчинскій Гр., діак. Даневскій Іак., діак. Котляревскій Порф., Мащенко Іак., діак. Мухинъ Алексёй, діак. Мухинъ Іоаннъ, діак. Наумовъ Дим., діак. Павловъ Мих., псал. Петровскій Коист., діак. Приходинъ Іоаннъ, діак. Платоновъ Тих., Темный Ево., псал. Толмачевъ Өеод., діак. Тропцкій Іоаннъ, псал. Труфановъ Ал-дръ, псал. Улановъ Мих., псал. Фальченко Іак. и Царевскій Василій.

Младшую группу составляли слёдующіе 54 учителя и 1 учительница: Абросимова Евдокія, діак. Артюховскій Мих., Бондаренко Миронъ, діак. Бородаевскій Іоаннъ, діак. Бугуцкій Іакинфъ, Бутковъ Сергій, діак. Воиновъ Стеф., Глушковъ Ал-дръ, діак. Гревизирскій Пав., діак. Григорьевъ Іоаннъ, псал. Дзюбановъ Мих., псал. Должанскій Ив., Захарьевъ Конст., исал. Иваницкій Вас., діак. Иваницкій Мих., Квитка Савва, исал. Келебердинскій Нив., діак. Кириченко Дим., Кіяновскій Геор., Клисенко Мих., Колотовскій Ив., Крутьевъ Андр., Крыжановскій Дим., Левицкій Іак., діак. Лобковскій Васи-

лій, діак. Лобковскій Петръ, псал. Любарсвій Грпг., Марченко Петръ псал. Нестеренко Мих., псал. Николаевскій Оеод., Николаевъ Вовст. псал. Огульковъ Евг., Подлуцкій Іоан., діак. Подольскій Ал-Епсал. Покровскій Ив., Протопоповъ Дим., псал. Раевскій Вас., Рагальскій Григ., Рогулинъ Дим., исал. Родовскій Еве., Роменскій Сем., Рубинскій Георг., псал. Рубинскій Ив., діак. Рубинскій Ник., псал. Семеновъ Ив., псал. Стесенковъ Оеод., діак. Стефановскій Стеф., Сукачевъ Мих., псал. Титовъ Ал-ръ, Толучевъ Георг., Ходаковскій Ив., діак. Черниевъ Ал-ръ, діак. Эварницкій Іоаннъ и псал. Ястремскій Ив.

4) По дидактикъ и методикъ русскаго языка, ц.-слав. языка и письма въ 36 урововъ пройдено было следующее: о томъ, что приготовление къ учительству должно быть вмаста и теоретическимъ и практическимъ, и въ чемъ должно состоять то и другое: общее обозрвніе программъ ц.-пр. школъ со стороны подбора з постановки учебныхъ предметовъ; о важности правильныхъ спсобовъ обученія; о свойствахъ и особенностяхъ учебнаго метоля; главныхъ видахъ учебнаго метода-аналитическомъ и синтетическомъ и о примъненіи ихъ при школьномъ обученіи; объ анз литическомъ, спитетическомъ и генетическомъ пріемахъ и о при мъненіи ихъ при школьномъ обученіи; о разныхъ формахъ преподаванія и о прим'вненіи ихъ при школьномъ обученів; о разсказі и описанія, какъ основныхъ и главныхъ видахъ формы обученія; взложеніе правиль относительно вопросовъ и отвътовъ при катихизической формъ обучения; о примънения ваглядности при начальномъ обучения; о важности правильнаго не тода въ дъль обученія грамоть; краткое обозрыніе главныйшых методовъ обученія этому предмету; опредъленіе блажайшяхъ цъ лей обученія русской грамоть; опредъленіе наиболье правильнаго метода обученія грамоть; о первыхь занятіяхь съ только что поступившими въ школу, цель и содержание этих занятій; о начальныхъ упражненіяхъ въ черченіи по вліточваны о графической съткъ, тактъ и наблюдении за правильностию положенія учащихся при письм'ь; о звуковых упражненіях і прісмы выделенія звуковъ изъ словъ; о приготовительныхъ письмевныхъ упражненіяхъ; о письм'в элементовъ буквъ; объ собственно письму в чтенію; пріемы ознавсиленія съ букваме в первыхъ упражненій въ чтенін; о последовательномъ порядкъ взученія буквъ-письменныхъ п печатныхъ и пріемахъ учащихся къ правильному сліянію звуковъ при чтеніи; объ усовершенствованіи механизма чтенія; объ условіяхъ и средствахъ выработки правильности и бѣглости чтенія; объ усовершенствованіи механизма письма; обученіе чистописанію въ теченіи перваго года одновлассной ц.-пр. школы; объ упражненіяхъ въ чистописаніи во второмъ году одновл. ц.-пр. школы, въ 3-мъ и 4-мъ году двуклассной ц.-пр. школы; объ ученіи церковно-славянски грамоть; пріемы ознакомленія учащихся съ особенностями ц.-сл. грамоты по сравненію съ русской; о задачахъ и пріемахъ обученія церк.-слав. чтенію; о задачахъ и пріемахъ объяснительнаго русскаго чтенія; объ упражненіяхъ въ пересказѣ прочитанннаго; объ условіяхъ и средствахъ выработки выразительнаго чтенія; о веденій письменныхъ упражненій, направленныхъ къ наученію учащихся правописанію и пріученію ихъ къ толковому построенію пасьменной рѣчи въ ен простѣйшихъ формахъ.

5) По методикъ ариометики. 17 урововъ по методикъ ариометики были посвящены следующимъ предметамъ: предметы первоначальной ариометики; ціль методики ариометики; особенности обученія ариометикъ въ такъ называемой старой школь: производство дъйствій сразу надъ большими числами, преобладаніе письменныхъ вычисленій надъ устными, механическое заучиваніе арибметическихъ правилъ; особенности методы Грубе въ примънении ея къ русской школъ Евтуппевскимъ: преслъдование цъли формальнаго развитія учащихся, раздёленіе курса ариометики на приготовительный и систематическій, послідовательное "изученіе" чиселъ, какъ главное содержание приготовительнаго курса, наглядныя пособія; изученіе числа 8 по метод'в Евтушевскаго (прим'тръ); недостатки методы Евтушевского. Новыя руководства по методивъ ариеметики: Гольденберга, Шохоръ-Троцкаго, Тенишева, Вишневскаго; изучение дъйствий надъ числами въ порядкъ послъдовательныхъ ступеней: отъ 1 до 10, отъ 10 до 100 и надъ числами любой величины; содержаніе каждой ступени: 1) счеть, 2) дійствія надъ числами, 3) ръшенія задачъ. Наглядныя пособія: спички. палочки, русскіе счеты, ариометическій ящикъ. Первая ступень от 1 до 10: обучение сознательному счету прямому и обратному; дъйствія сложенія, вычитанія, умноженія и дёленія на наглядныхъ пособінхъ п отвлеченныхъ примърахъ; ознакомленіе съ различными терминами действій; решеніе устныхь задачь; ознакомленіе съ цифрами, знавами действій и знакомъ=; десятеричная система и возможность другой, напр. восьмеричной. Вторая ступень отъ 10 до 100. Счетъ и дъйствія надъ числами отъ 10 до

100; нумерація чисель оть 10 до 100; знакомство съ десяткомъ в сотней. Переходь оть откладыванія чисель на счетахъ къ письмевному изображенію ихъ цифрами. Цодробное изученіе двйствій сложенія, вычитанія, умноженія и двленія; нумерація чисель выше 100; счеты и ариометическій ящикъ; разряды и классы; славянскія и римскія цифры. Третья ступень. Особенность третьей ступени изученія ариометики: преобладаніе письменныхъ вычисленій надъ устными; сложеніе, вычитаніе, умноженіе и двленіе многозначныхъ чисель. Решеніе и объясненіе болье трудныхъ задачь изъ 2-й ч. сборника Комарова.

Изложеніе пріемовъ изученія пменованныхъ чиселъ, при чемъ указано было на то, что понятія о мѣрахъ длины, вѣса, сыпучихъ и жидкихъ тѣлъ и т. д. должны сообщаться ученикамъ постепенно на первыхъ ступеняхъ обученія, при рѣшеніи практическихъ задачъ, а въ концѣ курса нужно повторить всѣ мѣры въ системѣ съ нѣкоторыми дополненіями. Свѣдѣнія о времясчисленів; десятичная (француз.) система мѣръ. Пріемы раздробленія и превращенія именованныхъ чиселъ; дѣйствія съ этими числами. Рѣшеніе болѣе трудныхъ задачъ на вычисленіе времени. Кромѣ того преподавателемъ каждому учителю дано было по нѣскольку задачъ для рѣшенія на дому.

(Окончаніе будеть).

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частявъ за 18<sup>97</sup>/98 учебный годъ.

(Продолжение \*).

ж) Общія свидинія объ успихахъ, поведеніи и состояніи здоровья воспитанницъ.

Успѣхи воспитанницъ въ отчетномъ году наглядно изображаются въ нижеслѣдующей таблицѣ, показывающей число воспитанницъ каждаго класса, получившихъ баллы 5, 4, 3 и 2 по всѣмъ предметамъ вмѣстѣ.

см. ж. "Въра и Разумъ" № 4, за 1899 г.

Въ каждомъ классв показаны только тв воспитанницы, которыя имъютъ годовые и экзаменскіе баллы по всёмъ предметамъ.

Примпъчаніе. Въ составъ общаго балла по Русскому языку въ ІП, IV, V и VI классахъ вошли и баллы письменныхъ упражненій по всёмъ предметамъ, а въ составъ общаго балла по дидактикъ въ VI классъ вошли и отмътки за практическія занятія воснитанницъ этого класса въ Училищной образцовой церковно приходской школъ.

Приготовительный классь (46).

| Приготовительный класс <b>ь (46)</b> .       |     |           |       |              |       |                                        |  |  |  |  |
|----------------------------------------------|-----|-----------|-------|--------------|-------|----------------------------------------|--|--|--|--|
| Баллъ                                        | 5   | псирукоп  | 11    | воспитанницъ | или   | $23^{21}/23^{0}/0$                     |  |  |  |  |
|                                              | 4   |           | 7     | _            |       | $15^{5/23^{0}}$ 0                      |  |  |  |  |
|                                              | 3   |           | 24    | _            |       | $52^4/28^0/0$                          |  |  |  |  |
|                                              | 2   | _         | 4     |              | _     | $8^{16}/23^{0}/0$                      |  |  |  |  |
| Средні                                       | ŭ   | баллъ все | го к  | jacca        |       | 325/46                                 |  |  |  |  |
| 1 нормальный класст (44 воспитанницы).       |     |           |       |              |       |                                        |  |  |  |  |
| Баллъ                                        | 5   | получили  | 3     | воспитанницы | или   | 6 <sup>9</sup> /11 <sup>0</sup> , 0    |  |  |  |  |
| _                                            | 4   | _         | 12    |              | _     | $278/11^{0}/0$                         |  |  |  |  |
| _                                            | 3   | _         | 20    |              | _     | $45^{5/}_{11}^{0/}_{0}$                |  |  |  |  |
|                                              | 2   | _         | 9     |              |       | $20^{5}/11^{0}/o$                      |  |  |  |  |
| Средній баллъ всего класса 39/44             |     |           |       |              |       |                                        |  |  |  |  |
| 1 параллельный класст (44 воспитанницы).     |     |           |       |              |       |                                        |  |  |  |  |
| Баллъ                                        | 5   | получили  | 3     | воспитанниць | arn r | 6 <sup>9</sup> /11 <sup>0</sup> /0     |  |  |  |  |
|                                              | 4   | _         | 13    |              | _     | $26^6/11^0/o$                          |  |  |  |  |
|                                              | 3   |           | 16    |              | _     | 364/110/o                              |  |  |  |  |
|                                              | 2   | _         | 12    |              |       | $27^{8/_{11}0/_{0}}$                   |  |  |  |  |
| Средн                                        | iä  | баллъ все | ro i  | класса       | . —   | - 3 <sup>27</sup> /44                  |  |  |  |  |
| II нормальный классь (43 воспитанницы).      |     |           |       |              |       |                                        |  |  |  |  |
| Баллъ                                        | 5   | получили  | 3     | воспитанници | ara r | 6 <sup>42</sup> /43 <sup>0</sup> /0    |  |  |  |  |
| _                                            | 4   |           | 9     |              | _     | 20 <sup>40/</sup> 43 <sup>0</sup> /0   |  |  |  |  |
|                                              | 3   | _         | 26    | _            | _     | 60 <sup>20</sup> 43 <sup>0</sup> /0    |  |  |  |  |
| _                                            | 2   |           | 5     | _            |       | $-11^{87}/48^{0}/o$                    |  |  |  |  |
| Средн                                        | iй  | баллъ все | ero i | власса       |       | $3^{10}/_{48}$                         |  |  |  |  |
| II параллельный класст (4 $3$ воспитанницы). |     |           |       |              |       |                                        |  |  |  |  |
| Баллт                                        | 5 5 | получили  | 1 2   | воспитанници | ILN E | 4. 4 <sup>28/</sup> 48 <sup>0</sup> /o |  |  |  |  |
| _                                            | 4   | =         | ç     |              |       |                                        |  |  |  |  |
| _                                            | 3   |           | 19    | _            | _     | $-44^{8/43^{0}/0}$                     |  |  |  |  |
| _                                            | 2   | _         | 18    | 3 —          |       | 30 <sup>10</sup> /48 <sup>0</sup> /0   |  |  |  |  |
| Средн                                        | ıiğ | баллъ вс  | ero   | класса       |       | $3^{11/}48$                            |  |  |  |  |

# III классь (60 воспитанниць).

| Баллъ                                                                               | 5   | акврукоп   | 1    | воспитанница | BKB   | 1 <sup>3</sup> /8 <sup>0</sup> /0   |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-----|------------|------|--------------|-------|-------------------------------------|--|--|--|--|
|                                                                                     | 4   |            | 13   | _            | _     | 212/80/0                            |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 3   |            | 27   | _            | _     | 450/o                               |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 2   | -          | 19   |              | _     | 312/20/0                            |  |  |  |  |
| Средні                                                                              | ă c | аллъ всег  | О Б  | ласса        |       | $2^{10}/15$                         |  |  |  |  |
| IV нормальный классь (46 воспитанниць).                                             |     |            |      |              |       |                                     |  |  |  |  |
| Баллъ                                                                               | 5   | получили   | 4    | воспатанниць | 8 E E | 816/230/0                           |  |  |  |  |
|                                                                                     | 4   | -          | 8    | _            |       | 17 <sup>9</sup> /23 <sup>0</sup> /o |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 3   |            | 23   |              | _     | $50^{0/o}$                          |  |  |  |  |
|                                                                                     | 2   | _          | 11   |              | _     | $23^{2}/21^{0}/o$                   |  |  |  |  |
| Средні                                                                              | ä ( | баллъ всег | 0 E  | гласса       |       | $3^{5}/46$                          |  |  |  |  |
| IV параллельный классъ (46 воспитанниць)                                            |     |            |      |              |       |                                     |  |  |  |  |
| Баллъ                                                                               | 5   | получили   | 2    | воспитанницы | , илв | $4^{8/23}$ $^{0}$ $^{0}$            |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 4   |            | 3    |              | _     | $6^{12}/33^{0}/0$                   |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 3   |            | 21   | _            |       | 4520/2300                           |  |  |  |  |
| -                                                                                   | 2   |            | 20   | _            | _     | $43^{11}/28^{0}/0$                  |  |  |  |  |
| Средні                                                                              | йб  | баллъ всег | O I  | gacca        |       | $2^{88/46}$                         |  |  |  |  |
| <b>Г</b> нормальный (35 воспитанниць).                                              |     |            |      |              |       |                                     |  |  |  |  |
| Баллъ                                                                               | 5   | получили   | 4    | воспитанницы | , вли | 11 <b>3</b> /50/o                   |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 4   |            | 6    |              | _     | $17^{1}/_{7}^{0}/_{0}$              |  |  |  |  |
|                                                                                     | 3   |            | 16   | _            | _     | 45 <sup>5</sup> /7 <sup>0</sup> /0  |  |  |  |  |
| -                                                                                   | 2   | _          | 9    |              | _     | $25^{5/70}$ o                       |  |  |  |  |
| Средні                                                                              | й ( | баллъ всег | ı o  | ласса        |       | $3^{1/7}$                           |  |  |  |  |
| V параллельный классъ (36 воспитанницъ).                                            |     |            |      |              |       |                                     |  |  |  |  |
| Баллъ                                                                               | 5   | получили   | 3    | воспитавницы | , или | $8^{1}/8^{6}/o$                     |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 4   | _          | 6    | _            |       | $16^{2}/s^{0}/o$                    |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 3   |            | 18   | -            | _     | 50°/o                               |  |  |  |  |
| _                                                                                   | 2   |            | 9    | _            | _     | $25^{0/o}$                          |  |  |  |  |
| Средні                                                                              | й   | баллъ все  | ro 1 | власса       |       | $3^{1}/12$                          |  |  |  |  |
| $VI$ нормальный класс $oldsymbol{\epsilon}$ (48 воспитаниц $oldsymbol{\epsilon}$ ). |     |            |      |              |       |                                     |  |  |  |  |
| Баллъ                                                                               | 5   | получили   | 11   | воспитанницъ | , влв | $22^{11}/12$                        |  |  |  |  |
| -                                                                                   | 4   |            | 16   | -            |       | $33^1/s^0/o$                        |  |  |  |  |
|                                                                                     | 3   |            | 21   | _            |       | - •                                 |  |  |  |  |
| Средні                                                                              | й ( | баллъ всеі | o e  | ласса        |       | $3^{19}/24$                         |  |  |  |  |

VI параллельный классь (53 воспитанницы).

Баллъ 5 получили 8 воспитанницъ, или 15<sup>5</sup>/12<sup>0</sup>/0

-4 -18 -  $33^{51}/ss^{0}/o$  -3 - 27 -  $50^{50}/ss^{0}/o$ 

Средній баллъ всего класса . . . . 384/sa

2) Въ поведеніи воспитанницъ въ отчетномъ году не замѣчено было никакихъ особенныхъ проступковъ въ дисциплинарномъ или правственномъ отношеніи, а потому всё они получили годовой баллъ 5 (отлично). Такое отрадное явленіе находится въ тёсной связи съ добросовёстнымъ исполненіемъ своихъ обязанностей всёхъ лицъ воспитательнаго персонала Училища.

Въ отчетномъ году, какъ в въ предыдущіе, было обращено особенное внимание на неопустительное и благоговъйное исполненіе воспитанницами своихъ христіанскихъ обязанностей и на развитіе въ нихъ добрыхъ навыковъ въ этомъ отношенія. Всв воспитанницы читали по очереди утреннія и вечернія молитвы, присутствовали на всенощномъ бдении и литургии во все воспресные и праздинчные дни и обязательно участвонали въ церковномъ чтенів и пініи, при чемъ воспитанницы старшихъ классовъ-V и VI пели въ церкви поочередно. Христіанскій долгь исповеди и причастія Св. Таинъ всв воспитанницы исполняли, какъ положено въ уставъ, два раза въ годъ; въ рождественскомъ посту предъ Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы в празднивомъ въ первую седмицу св. Четыредесятницы. Кромъ сего въ страстную сединцу изъ оставшихся на празднивъ Пасхи въ Училищъ говъло 137 воспитанницъ. Въ теченіе св. Четыредесятницы воспитанницы Училища присутствовали на каждой недълъ въ среду и пятницу при отправленіи въ училищной церкви литургіи преждеосвященныхъ Даровъ.

3) Дли здоровья воспетанницъ отчетный годъ былъ сравнительно благопріятенъ. Случаевъ заболѣванія было: въ августѣ—10, въ сентябрѣ—13, въ октябрѣ—27, въ ноябрѣ—6, въ декабрѣ—30, въ январѣ—5, въ февралѣ—8, въ мартѣ—15, въ апрѣлѣ—11, въ ма $\pm$ —2, всего 127.

Бользни были слъдующія: брюшной тифъ—14 случаевъ, кишечный катарръ—2, дифтеритъ 6, жаба филикул.—8, гриппь—8, корь—28, заушница—21, вътряная оспа—11, рожа—2, эритемъ —4, лишай—2, краснука—4, крапивная сыпь—1, нарывъ—4, ушибъ—2, малокровіе—2, воспаленіе дыхательныхъ вътвей—1, воспаленіе оболочки глаза—2 случая, ревматизмъ—2, костовдъ зуба—1, коклюшь—1, воспаленіе слухового прохода—1, трахома—6 случаевъ. Всё заразныя болёзни, какъ и всегда, завезены быле воспитанницами изъ домовъ родителей послё лётнихъ и зимнихъ каникулъ. Строгая изоляція больныхъ, тщательная дезинфекція всёхъ училищныхъ помёщеній, внимательный уходъ и леченіе заболёвшихъ помогли тому, что викакая изъ заразныхъ болёзней особенно не распространилась, и больныя выздоровёли, умерли только 2: 1 въ Училищё отъ тифа, осложненнаго дифтеритомъ и 1 въ домё родителей.

з) Число уроковъ, пропущенныхъ въ отчетномъ году преподавателями Училища.

Законоучителемъ, протојереемъ Никандромъ Оникевичемъ (21 урокъ въ недълю) пропущенъ 1 урокъ, по домашнимъ обстоятельствамъ. Законоучителемъ священникомъ Николаемъ Любарскимъ (8 уроковъ въ недълю) пропущено 5 уроковъ, по болезни. Законоучителемъ священникомъ Николаема Борисоглъбскима (11 уроковъ въ недълю) пропущено 50 уроковъ, по болъзни. Законоучителемъ священникомъ Павлома Тимовеевыма (3 урока въ недълю) пропущено 11 уроковъ, по обязанностямъ приходскаго священника. Преподавателемъ русскаго языка М. А. Кокоревыма (17 уроковъ въ недълю) пропущено 9 уроковъ, по болъзни. Преподавателемъ русскаго языка М. В. Добронравовыме (12 уроковъ въ недълю) пропущено 29 уроковъ, по обязанностимъ присяжнаго засъдателя. Преподавателемъ русскаго языка Н. В. Гогиныма (12 уроковъ въ недълю) не пропущено ни одного урока. Преподавателемъ физикоматематическихъ наукъ Я. М. Колосовскимо (22 урока въ недъль) пропущено 9 уроковъ, по болъзни. Преподавателемъ физико-математическихъ наукъ, В. Н. Мощенковымо (12 уроковъ въ недъло) пропущено 13 уроковъ, 5 по служебнымъ обязанностямъ, 8 по бользни. Учительницей ариометики Дмитрісвой (12 уроковъ въ недълю) не пропущено ни одного урока. Преподавателемъ географія, свящ. Андреем Балановскам (8 уроковъ въ недълю) пропущевъ 21 урокъ, по обязанностямъ приходскаго священника. Учительницей географіи Л. Е. Дыяковой (4 урока въ неділю) пропущено 3 урока, по болъзни. Преподавателемъ географіи и исторіи Е. П. Трифильсоым пропущено 60 уроковъ, по бользин. Преподавате лемъ гражданской исторіи А. Ө. Вертеловским (8 уроковъ въ недълю) пропущено 10 уроковъ, по обязанности присяжнаго засъдателя. Преподавателемъ дидактики Н. Н. Страховыма (6 уроковъ въ недъло) пропущено 4 урока, по болъзни. Учителенъ цервовнаго въвів в частописанія, свящ. Іоаннома Петровскима (24
урока въ недъло) пропущено 10 уроковъ, по семейнымъ обстоярельстванъ. Учителенъ частописанія в рисованія А. Д. Дмитрісомма (12 уроковъ въ недъло) пропущено 74 урока, 6 по обязанностянъ экоперта въ окружномъ судъ, а 68 по бользии. Учительницею чистописанія Е. А. Курасовскою (2 урока въ недълю)
не пропущено на одного урока. Учительницею чистописанія С.
П. Пономаревой (4 урока въ недълю) не пропущено ни одного
урока. Учительницею французскаго языка Е. Н. Гейцым (12 уроковъ въ недълю) пропущено 5 уроковъ, по обязанностямъ начальницы. Учительницею приготовительнаго класса Т. А. Щемуновой
(15 уроковъ въ недълю) не пропущено ни одного урока.

(Продолжение будетъ).

# Епархіальныя извъщенія.

- Утвериденъ въ долиности духовника благочинія 2 округа Ахтырскаго увада священникъ сола Криничнаго, Николей Ависентьево.
- Священнять Георгієвской церкви с. Дерновой, Алексій Краснокумкій, награждень бархатною фіолотовою скуфьею.
- Священивъ Покровской церкви г. Недригайлова, Лебединскаго убзда, Василій *Петруссыко*, каграндень набедренникомъ.
- Священнять Неколаевской церкви сл. Терновъ, Лебединскаго убзда, Василій Труфановъ, награжденъ набедренивномъ.
- Священники: церкви сл. Шульгинки, Старобъльскаго увзда, Осодоръ Войтова и сл. Литвиновии, того же увзда, Инполить Дейнеховский, согласно прошению, перемъщены однить на мъсто другаго.
- Діаковъ Тронцкой церкви сл. Котельвы, Актырскаго уёзда, Александръ Краснокутский, уволенъ отъ занименой виъ должности.
- Діакенъ Попровской цериви с. Писаревии, Сунскаго увзда, Тихонъ Бутоскій, волею Божіей, уперъ.
- Псаломщики церквей: Успенской сл. Хотвин, Сумскаго увзда, Никонай Попост и Покревской сл. Терновъ, Лебединскаго увзда, Павелъ Минкенко, перанъщены, согласно прошенію, одинь на ивсто другого.
- Заштатный исаловиникъ, Харданий *Твердожлюбова*, допущенъ къ ксправлению долиности исаловицика при Николеевской церкви с. Шабельровия, **К**Изюмскаго узада.

- Бывщій воспитанникъ 4 класса Купянскаго Духовнаго Училища, Наколай *Твердохлюбова*, допущенъ къ исправлению делжности исаленщика при Богородичной церкви, с. Кочина, Старобъльскаго увзда.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Архангело-Михайлесской церкви, города Ахтырки, крест. Романъ Гордосско; Ісанно-Предтечевской церкви с. Токарей, Сумскаго увяда, крест. Павель Батеракъ.

### N3BBCTIR N 3AMBTKN.

Содержаніе. Болізнь папы Льва XIII.—Новый православный храмъ въ Южной Амерікъ.—Конференція по вопросу о всеобщемъ мірь.—Заботы о призрівнія престарізаціє священно-служителей.—Похоронная касса духовенства і в Симбирской епархін.—Тяжелое положеніе духовенства въ голодающих впархінхъ.—Лостойный примітра подражанія борьбы съ суевізрісих.—Мітры въ поднятію народной правственности.

Какое важное значение папство сохраняеть и досель въ западнохристіанскомъ міръ, показываеть тоть факть, что мальйшая опасность въ здоровьи престарълаго напы Льва XIII повсюду проязводить чрезвычайно сильное впечатление. Такое висчатление произведено было, по словамъ «Цер. Въст.», извъстіемъ, что въ здоровьъ паны наступило серьезно ухудшеніе, такъ что понадобилось сділать довольно серьезную операцію, которая в исполнена была дучшина римскими хирургами и которую папа перенесъ съ замъчательнымъ мужествомъ, шутя съ своимъ обычнымъ острословіемъ надъ жестокимъ искусствомъ врачей. Послъ операціи наступило значетельное улучшеніє въ состоянія здоровья паны, а между тімъ весь римско-католическій мірь пришель въ необычайное движеніе. При первомъ слухф о болфзии папы получено было въ Ватиканф до 20,000 телеграммъ съ запросами о подробностихъ бользан и съ выражениемъ соболезнования. Въ самомъ Римъ интересъ былъ такъ великъ, что кардиналъ Ледоховскій не могъ отходить целий день отъ телефона, въ который отовсюду спрашивали его о состояній папы. Общее впечативніе было то, что бользнь будеть имъть роковой исходъ. И въ самомъ Ватикапъ всъ были убъядены въ скорой кончинъ св. отца. Это видно уже изъ того, что старъйшина коллегіи кардиналовъ Орельа провель въ Ватиканъ три часа, причемъ взялъ съ собою и зловъщій серебряный молотокъ, удары котораго, по установленному обычаю, возвъщають о смерти римскаго первосвященника. Самъ папа не сомиввался въ томъ, что не дни, а часы его уже сосчитаны. Въ Квириналъ тоже

ждяли близкой вончины чапы. Правительствомъ были приняты на всякій случай общирныя меры предосторожности. Легіонъ карабинеровъ и три батальова пехоты получили привазъ не отлучаться изъ казармъ, чтобы тотчасъ по полученіи извістія о смерти Льва XIII заградить всв доступы къ Ватикану в обезпечить свободу конклава. Министръ иностранныхъ дъдъ Каневаро при первомъ извести о болезни папы поехаль из министру-президенту генералу Пеллу и имълъ съ нимъ, а также затемъ съ министромъ юствиів, продолжительное совъщаніе. Иностранная печать уже подняла вопросъ, кто будеть преемникомъ Льва XIII. Вопросъ этотъ имъетъ безспорно громпдное значение. По многимъ причинамъ кардиналъ Рамполла, нынъщий секретарь, вивлъ бы безспорно большіе шансы быть избранцымъ, но цменно ныцфшняя его должность исключаеть его, по установлищемуся обычаю, изъ списка серьезныхъ кандидатовъ. Что папою будеть назначенъ нтальянець, въ этомъ едва ли можно сомнаваться, но делать предположенія насчеть лица, на которомъ остановится выборъ конклава, представляется пока празднымъ. Выдь часто случалось, что конклавъ избиралъ кординала, дотолъ почти никому неизвъстнаго. - Левъ XIII родился 18-го февраля (2-го марта) 1810 г. Тіару римско-католическаго первосиященника онъ носить уже двадцать первый годъ, будучи избранъ конклавомъ на папскій престолъ 8-го (20-го) февраля 1878 г. За этоть долгій срокъ онъ изм'вниль до неузнаваемости въ благопріятномъ смысл'в положевіе римско-католической церкви, завіщанное ему духовною "примолвнейностью его предпественника, Пін IX. Съ свойственными ему мудростью, осторожностью и постепенностью онъ сумблъ достигнуть поразительныхъ результатовъ, изъ которыхъ самыми крупными п выдающимися являются отмина въ Германіи большей части знаменитыхъ майскихъ законовъ, паданныхъ некогда Бисмаркомъ во время пресловутой вкультурной борьбы", почти полное примиреніе республиканской и антиклерикальной Франціи съ Ватикановъ и замътное усиление римскаго католицизма въ Англін. Добиваясь своихъ цівлей, исключительно направленныхъ къ исправленію различныхъ промаковъ покойнаго Пін IX, нынъшній папа дъйствовалъ постоянно съ редениъ полетеческимъ вскусствомъ и поразвтельною политическою проницательностью. Его не смущали толки непримиримыхъпринскихъ клериваловъ, находившви, что политическій діятель слишкомь часто заслоняеть въ

немъ дуковнате главу ранксе-натолической нерван. Въ политической жизии Европы за посладнее двадначилате онъ вгралъ огропную по своей заительности рель и въ бальшей части случесъ двательность его давала весьма благе результаты въ смысла премиренія свытскихъ правитальствь съ римске-натолическамъ дуковенствомъ, переставшимъ, по его вастоятельнему требовацію, визинаться въ политическія дала такъ тосударствь, гдв такое визинательстве правизвалось нежелательнить и даже вреднымъ. Вынуждений уже саминъ своимъ положеність на періодически веторающістя протести противъ лишенія рамскихъ первосвищенняєть изъ свытской власти, Лемъ ХІН прожиль, сдвако, въ Ватиканъ цёлыкъ 22 года при такихъ условіяхъ, которыя вовсе не были для него стасинтельны, котя и весьма неудобны для итальничнаго правительства.

- На отдаленной окраний Южной Америки соотоилось знаменательное православно-русское торжество, именно заклазка руссвой цервые вы столиців Аргентинской республики-Буэносъ-Айресв. Торжество, но сообщению «Цер. Въст.» состоилось 6 кекабря—въ день свит. Наполяя, которому будеть носвященъ одниъ наъ придълоръ храма. Духовенство служило въ великолепныхъ ризакъ, принесенныкъ въ даръ одной московской благотворительнапей. в вси остальнии обстановии свидетельствовала о той же сврдечной отзыванности православно-русских людей: чудный образь Вогоматери, пропливний изъ Москвы 15 тысячь версть, ламиадь, полсивания, прекрасной работы напрестольный кресть, кадиловсе это жертвы преннущественно носковских христолюбцевъ. Откливнулись и насельники св. Асопской горы, приславийе въ даръ новому храму явону "Самонанисавшейся" Божіей Мятери съ частицами св. угодинковъ Божівхъ. Кром'в обычныхъ многольтів за Гесударя Императора (осчастливившаго русскую колонію парственной жертвой на создание храма въ 5,000 рублей) со всемъ царствующимъ домомъ, Св. Синодъ, было произнесено многольтіе за вороля в королеву греческих, короля сербскаго и князи черногорскаго, то-есть правителей такъ православныхъ странъ, недданные которыхъ составляють эту паству; было произнесено многолетіе на испанскомъ изыке за превидента республики и всю аргонтинскую націю, что особенно понравилось всёмъ аргентинцамъ и вызвало спеціальную благодарность отъ президента, переданную посла его адъютантомъ русскому поваренному въ делахъ. Новые

храмъ воздвигнуть во вин св. Живоначальных Троицы, съ приделонъ въ честь святыхъ Неволяя Чудотворда и Марін Магдала. ны, въ память Священнаго Коронованія Ихъ Инператорских Величествъ. Эскизъ былъ составленъ въ стилв чисто-мосновскихъ нерквей XVII—XVIII въковъ архитекторомъ-анадемикомъ М. Т. Преображенскимъ; но разработка этого эсинза, составление плановь и чертежей, а также наблюдение за работями принадлежить всецью местному архитентору А. Кристоферсену, ноторый деласть все это совершенно безвозмеждно. Внизу предполагается шнола в небольшая библіотечка; вверху-церковь; свади храна воздвигается домъ для причта, въ которомъ онъ сельно нуждается, такъ какъ квартиры страшно дороги, особение теперь, съ изминенісмъ цинности аргентинской монеты. По приблизительными разсчетами, на постройку в отдълну вевять зданій потребуется до 93-95 тысячь аргентинскихъ пезовъ, безъ внутренией отделии церкви; тенерь это представляеть собою канеталь около 80.000 рублей, что ранъе было не больше 60.000.

- По сообщению газеть, вопрось о мъсть собрания мприой конференція рішень окончательно. Русское правительство, съ согласія Надерландскаго правительства, предложило городъ Гангу для засъданія конференців, которан должна обезпечить народань блягодвянія двиствительнаго и прочнаго мира, в всв державы, за исисключениемъ накоторыхъ, отватъ которыхъ еще ожидается, уже выразвле свое согласіе по поводу этого выбора; время собранія конференцін будеть установлено впоследствів. Посоль въ Лондонъ, дъйствительный тайный совътникъ Сталь, вобранъ въ качествъ полномочнаго представители Россів на конференціи въ Гаагъ. Тотъ фактъ, что это важное порученіе довърено столь выдающемуся дъятелю какъ г. Стаяль, высокоуважемому старыйшинъ Русскаго двиломатическаго ворпуса, служить свидетельствомъ того глубоваго интереса, съ которымъ Его Величество Государь Императоръ относится мъ веливому ділу, нынів предлагаемому цивилизованному мару. Вопрясы, которые будуть обсуждаться на этомъ собранія, столь сложнаго карактера, что въ распоряжение полномочнаго Русскаго представителя будеть нодлежащими Министерствами назначено несколько чиновинковъ-спеціалистовъ-
- Въ «Тамб, Еп. Въд.» напечатанъ отчетъ о состоянів тамбовскаго епархіальнаго пріюта для призрънія престарілыхъ и бъднівйшихъ лицъ духовнаго відомства—за 1897 годъ. Открытіе

пріюта состоялось въ августь 1895 года по пинціативь п прі шедрой матеріальной помощи бывшаго тамбовскаго, нын в холжваршавскаго, архіепископа Іеронима въ г. Лебедяни. Встать призрѣваемыхъ на полномъ содержанін находилось 19 человѣкъ, въ нихъ два были пансіонерами, а самое помъщеніе расчитано преблизительно на 30 человъкъ. Средства пріюта представляются в следующемъ виде: къ 1 января 1897 года всего BAHETAJA OCTAвалось наличными 4,878 рублей 38 к. и билетами 36,600 рублей, а всего 40,478 р. 38 в. Пополняются онв изъобизательнаго взыса духовенства епархів по 3 рубля со штата, изъ пружечных сборовъ въ церквахъ, процентовъ на капиталъ и частныхъ пожертвованій, иногда очень значительныхь, напримітрь — ежегодині пожизненный взнось высокопреосвященняго Іеронима 300 рублей. Въ пріють призръваются 2 священника, 1 діаконъ, 4 псаломинка и 12 вдовъ идочерей священнослужителей. -- Давно пора поставить на очередь вопросъ объ учрежденій подобныхъ пріютовъ во всвуъ епархіяхъ. Какъ часто престарвлымъ священнослужителяю и ихъ осиротельные семьямъ приходится искать себъ случайнам пріюта. Незначительная пенсія далеко не обезпечиваеть существованія, а очень часто по разнымъ причпнамъ и ее не бываеть в нужда следуеть за теми, кто более всехъ и прежде всехъ заслужиль себь службою у святаго престола право покойнаго существованія на склон'в дней.

Въ симбирской епархіи учреждена, касса взапиономоще для выдачи единовременныхъ пособій на случай смерти сыщенно-церковнослужителей спархін ихъ семьямъ. Она основан при эмеритальной кассь, какъ ся отдъленіе. Членами кассы се стоять обязательно всь священно-церковно-служители состоящіе на службъ, по разрядамъ: 1 разрядъ составляють протојерен и свищенники, которые при смерти лицъ своего званія вносять по 45 копісень, 2 разрядь составляють штатные дізкоторые при смерти священнослужителей 20 копъекъ и исаломщиковъ-по 10 в. Въ 3 разряду относятся псаломщиви, которые при смерти каждаго члена кассы вносять 10 кон. Единовременное вспомоществование семь умершаго члена вассы представляется въ следующей пропорців: смщеннява-400 рублей, діакона-240, псаломщика-140.- Излипне говорить о целесообразности и настоятельной необходимости подобныхъ учрежденій. Они отруть не одну слезу осиротвлой священнослужительской семьи, часто остающейся въ подобную критическую минуту жизни безъ всякихъ средствъ и поддержки. «С.-Петерб. Дух. Въст.».

- Въ «Цер. Въст.» было помъщенно слъдующее письмо одного священника о бъдственномъ положени казанскаго духовенства по случаю неурожая хлеба въ нынешнемъ году. "1898 г. – пишеть о. Л. – по своему бъдствію отъ неурожая, для казанской епархів, нисколько не уступаеть 1891 г. Голодъ, вслёдствіе полнаго неурожая живба, травъ, огородныхъ овощей въ Казанской губерній, сталь ощугательные вменно въ настоящую, осеннюю пору. Ржаная мува доходить до рубля, свио 45-50 коп. за пудъ; скотина сбывается крестьянами вследствіе безкормицы за ничтожную цену. Въ виду этого б'ёдствія неотступно является тревожный вопросъ, что должно дълать духовенство нашей епархів? Нечего говорить о томъ, что если врестыне бъдствують, то съ ними и духовенство; если постигла кара Божія неурожаемъ или пожаромъ прихожанъ, то съ нами вместе въ этихъ бедствіяхъ соучаствуеть и приходское дуковенство, ибо кому неизвъстно, что дуковенство на св. Руси почти все содержится на средства прихожанъ, пользуясь отъ нихъ нян ругой, или землей. Что же оно теперь должно ділать, когда у прихожанъ нътъ ни хлъба, ни денегъ, а церковная земля не дала ни одного фунта хлівба? Дівйствительно, духовенство призадумалось и настолько озабочено этимъ насущнымъ вопросомъ именно въ данную минуту, что решительно не знаеть, что предпринять въ обезпечение отъ голоди себя, своей семьи на целый длинный годъ до будущаго, который, еще неизвестно, дастъ ли что-нибуль. И пусть бы голодъ этотъ касался лично главы семьи-священивва вле діакона, или псаломщика, тогда бъда была бы не настолько велика, но въдь онъ касаетси целой семьи духовенства, у котораго дети учатся въ разныхъ учебныхъ заведеніяхъ, где требуются денежные взносы или ежемвсячно, или по третямъ года; воть здісь-то удручающая забота родителей подвергаеть ихъ тяжелымъ заботамъ и условіниъ-прибітать въ займамъ денегь и даже катьба у богатыхъ кулаковъ за огромные проценты, такъ что духовенство волей-неволей должно закабалить себя на долгіе годы въ неоплатные долги. Поистинъ положение духовенства безотрадное, безотраднее самихъ прихожанъ, потому что имъ помогаетъ правительство, напр. ссудой клібов на обсімененіе полей, разсроч-

вой податей и т. д., духовенству же неоткуда ждать номожи. О престыянахъ заботится вемство, само общество, составлия вомететь по сбору пожертвованій въ пользу голодающихъ, устранвая общественныя гуляныя въ бельшихъ городахъ, спектавли и тому водобное, о духовенствъ же негдъ не полслова, е опо остается предоставленнымъ всецъло самому себъ. Наконецъ, крестънкамъ выдають или саминь дозволяють собирать надежникь въ лесать. гдъ таковый есть; духовенство лишено и этого ирава, а между темъ это было би громаднымъ подспорьемъ въ быту сельскаю духовенства. Правда, духовенству казанской спархін выдавилясь деньги на повупку свимнъ для полей изъ мъстной эмеритуры заимообразно; но ссуда эта была грошовая, такъ какъ эмеритурная сумма сама по себь начтожная и удовлетнорыть вськъ нвесителей было решительно невозможно. Кстати нельзя заесь уменчать объ одномъ обстоятельстве, характеризующемъ отношевія мыстной власти къ духовенству. Въ 1891 г., по случаю престыянамъ дозволено было пользоваться валежнымъ лесомъ; после этого распоряженія вскор' посл'ідовало в другое-дозволять в духовенству возить вялежникъ для отопленія своихъ домовъ. Лъскачіе же, большею частью поляки, не дозволяли дуковенству воснольвоваться ни однимъ прутомъ! Всв жалобы на самовольныя дъйствія лесничихъ-поликовъ такъ и остались безъ последствія, духовевство же безъ пруга. Итакъ что же должно іделить духовенство въ годину своего страшнаго несчастія? Какъ бы то ин было, вопросъ этотъ само духовенсто решить некоимъ образомъ не можеть. Нуженъ хавоъ, нужны деньги сейчасъ, безотлагательно, а у духовенства не того, ни другого нёть и взять негдь. Кто же поможеть? Къ кому обратиться? Мы слышамь со всехь сторонъ в всюду: "духовенство проживетъ, -- оно богато". Это говорять и прихожане-крестьяне, и купцы, и чиновынки, однимь словомъ-публика вся увърена, что духовенство богато, и накто не станеть съ вами разсуждать о томъ, откуда духовенство возьметь богатство? Между темъ, стоило бы только кому-нибудь нав публики заглянуть на житье-бытье свищенника ли, псяломидам лв въ какое-небудь село Спасскаго, Свіяжскаго или Ланшевскаго увздовъ, тотъ сразу увидълъ бы всю наготу бълвости в безысхонвой нужды служителя православной Церкви. Действительно, быность поразительная! Дети оборвани, босые, въ дом'в убожество. Пища у этихъ бъдняковъ-ща изъ щанела или пранивы, съ ложкой молока въ видъ эмбълки. "Хлѣбъ бы только былъ, —говорять эти бъднаки, —мы были бы довольни, но в его нътъ, вотъ бъда". Оффиціальныя данным и какія угодно другім могутъ удостовърить, что псаломщикъ въ нашей епархіи въ самомъ богатъйшемъ приходъ не получитъ болье 300 руб.; въ это число суммы входятъ и всъ сборы, начиная съ клочка шерсти и кончая ругой. Понятно, что низшіе члены причтовъ не дають, да и не могутъ дать какого-нибудь образованія своимъ дътимъ, о дочеряхъ же и говоритъ нечего. Въ счастливме, урожайные годы духовенство безропотно несетъ жизненную тяготу, зная, что неотвуда ждать помощи; но въ такіе несчастные годы, какъ настонщій, по необходимости приходится давать о себъ знать и просить, умолять о помощи. Итакъ, помогите, отцы и братія, духовенству казанской епархін!"

- Въ «Вят. Еп. Въд.» навечатано слъдующее сообщение Уржумскаго внородческаго миссіонера священника Сергвя Громова оть 26 сентября 1898 года, съ одной стороны о попытка вравославныхъ черемисъ совершить 20 сентября при рощѣ села Стараго-Торьмла, Уржумскаго увада, языческое моленіе, съ праношеніемъ провавыхъ жертвъ, а съ другой стороны о пастырскихъ миссіонерскихъ действіяхъ свищенника означенняго села Іоанна Ергина противъ осуществленія его. Обстоятельства діла слівнующія: 20 сентября въ роще при селе Стараго-Торьяла православные Черемисы не только села Ст.-Торьяла и опрестныхъ деревень, но и Яранскаго убяда, оповъщениме чрезъ такъ называемый рубежь (палочку съ условными знаками), пересылаемый изъ деревни въ деревню вожавами, предполагали совершить молевіе, съ првиошевіемъ въ жертву по языческому въровавію пята большихь лошадей, около 30 головь рогатаго спота, много молодыхъ жеребять и птицъ. За подълю до сего молевія узналь о немъ местний священникъ села Стараго-Торьяла Іоаннъ Ергинъ. в предпринялъ весьма разумныя в цівлесообразныя місры нъ не допущению его. Въ видахъ отвлечения внимания превославныхъ черемись отъ предлагавшагоси изыческаго жертвоприношенія, въ продолжение недвля предъ назвиченнымъ днемъ по всвиъ черемисскимъ деревнямъ Старо-Торьяльского приходя совершевы были врестные, со св. нвониме, ходы и отслужены на полять водосвятные молебны, совровождаемые увъщаніями в разъясненіями приходскаго свищенных о греховности, противозаконности и безполезности жвычеснихь жертвоприношеній, соприженныхь съ большими расхода-

ми. Во время увъщанія замічено было особое упорство правосльныхъ черемисъ села Стараго-Торьяла, которые ссылались на какое-то дозволеніе молиться въ лівсу, на грімть бросить старую вівру вы недородъ клюба, какъ следствіе запрещенія черемисскихъ молеції по языческимъ върованіямъ. Наканунъ 20 сентября священик Іоаннъ Ергинъ отслужиль въ приходскомъ храмъ всенощное бдъніе, а на другой день утромъ литургію. Несмотря на приглашене, черемисы села Стараго-Торьила не пришли въ храмъ за св. пр нами для вторичнаго служенія въ ихъ хлібонов полів молеби. Тогда священникъ Іоаннъ Ергинъ пригласилъ изъ второкласской школы учениковъ, дътей инородцевъ, въ числъ питидесяти чеювъкъ, открылъ съ ними и всъми членами причта торжественный крестный ходъ чрезъ все село въ поле, куда явилось не болъе 50 черемисъ и ни одной женщины. Съ поля престный ходъ, съ участіемъ тваъ же детей, направился въ рощь на духовную борью съ остатками язычества ихъ отцевъ, которые къ тому времени уж начали собираться для вроваваго жертвоприношенія. Но величественная прекрасная картина церковной процессій, при трезвояв въ колокола и громогласномъ пъніи учащихся, устыдила чережесь и разсвяла многихъ изъ рощи. Здёсь, при виде приготовленных для жертвы дровъ, соборне быль отслужень водосвятный молебевь прочтеніемъ заклинательной на дука тымы молитвы. Послі цълованія черемисами вреста и овропленія св. водою рощи сыщенникъ Іоаннъ Ергинъ обратился къ черемисамъ со словомъ послв котораго объявиль имъ, что, при упова-Божію, онъ не допустить совершить на помощь ческое моленіе. Черемисы, увлекаемые BOMAKANU CBORNE & одержимые страхомъ вары "кереметя", послв цвлованія Св. Креста однако не могли противостоять увъщанию, ушли въ село, а духовенство со святыми вконами осталось въ роще, съ решмостью при вторичномъ вторженій ихъ въ рошу снова приступить къ совершению молебна и темъ воспрепятствовать начать изыческое моленіе. Узнавъ отъ прибывшаго въ рощу волостнаго старшины Канганурскаго правленія Осодора Матвъсва, что очень много черемись собралось въ концъ села, свищенникъ Іоаннъ Ергип повхаль въ село, а прочіе члены причта съ учащимися во второвляссной школ'в остались въ роще. Собравшихся въ селе изъ разныхъ деревень черемись о. Іояннъ Ергинъ вразумлялъ и умолалъ разойтись и не ходить въ рощу. Но большинство черемись и по превмуществу сельскіе на увіщаніе отвітили, что они пойдуть въ лісь молиться и готовы даже употребить силу. Священникъ Ергинъ съ большимъ мужествомъ подтвердилъ прежде высказанную виъ мысль, что онъ, какъ духовный отецъ, не позволять имъ, духовнымъ детямъ, крещеннымъ во ими Святой Троицы, молиться по ваыческому обряду, что ихъ угрозы насколько не стращать его и что онъ не выйдеть изъ леса до техъ норъ, пока они не раздумають молиться по языческому обычаю. Волостной старшина со своей стороны также объявиль, что онь затемь и прібхаль въ село, чтобы не допустить моленія, и что лицъ, кои угрожають силой, онъ будеть арестовывать; а потомъ, воспользовавшись собраніемъ черемисъ, онъ приступиль къ сбору податей. Не види новыхъ попытокъ черемисъ идти въ рощу, крестный ходъ около вечера возвратился во свитой храмъ. Ночью цънный жеребенокъ, предназначенный черемисами для жертвоприношенія, быль арестованъ, какъ безъярлычный, и потомъ возвращенъ хозяину. Но на другой день, около шести часовъ вечера, несмотри ни на колодъ, ни на дождь, черемисы снова пошли въ льсъ, что заметиль бдительный свищенникъ Іоаннъ Ергинъ, в. пригласивъ съ собою волостнаго старшину, повхаль по следамь ихъ. Своимь настырскимъ мужествомъ и неустрашимостью, ревностію и силою слова онъ привель черемись въ смущение: они со стыдомъ разсъялись. Такимъ образомъ предполагаемое моленіе православныхъ черемисъ въ рощъ по языческимъ върованіямъ не состоялось ни 20, нп 21 сентября.

— Вь одномъ изъ сельскихъ приходовъ Пермской епархіи установленъ особый надзоръ за нравственностью народа и, въ особенности, за воспитаніемъ въ духѣ православной вѣры подростающаго поколѣнія. По сообщенію «Перм. Еп. Вѣд.», благодаря этому духовно-нравственному надзору народные нравы тамъ уже улучшаются: сквернословіе, напримъръ, народъ сталъ считать порокомъ и стѣсняется публично произносить студныя выраженія, а отъ дѣтей сквернословіе вовсе не слышно, молодежь стала далеко степеннье; буйныхъ и неприличныхъ выходокъ уже не проявляеть; даже на вечеркахъ (деревенскіе клубы) водворенъ порядокъ и онѣ нѣсколько облагорожены. Въ кругъ дѣйствій этого духовно-нравственнаго надзора введено и попеченіе объ обездоленныхъ дѣтяхъсиротахъ и дѣтяхъ, находящихся въ услуженіи у разныхъ мастеровъ. Благодаря этому надзору уже улучшилось положеніе нѣкоторыхъ свротъ при мачихѣ или отчимѣ, отъ которыхъ обыкновен-

но ниъ приходитен тинко страдать. Между темъ какъ въ селяхъ начивають заботиться о возстановление народной правственности, въ городахъ и заводахъ продолжиетъ свободно цирпть полный просторъ разнузданноств. Въ воскресные и праздничные дни и накавунь ихъ, по менье центральнымы улицимь обывновенно слышно во иногих ивстахъ сквернословіе, открытые разговоры безстыняго содержавін пьяныхъ людей; по нотамъ происходять драки в саное отборное сввернословіе не уполкаеть въ теченіе продолжительнаго времени, часто расхаживають большін партін людей вска возрастовъ съ гармониками, спистомъ, гиканьямъ и пъсиями обывновенно нецензурнато содержанія. Очень нерідко личная брань на улицахъ произносится и днемъ въ рабочее времи. Не редко приходится встречать и пьяныхъ женщинъ, насказывающихъ всякую мерзость въ улицахъ. А въ заводахъ вольности допусвается еще больше. Въ людныхъ городахъ и заводахъ обыкновенно бываеть много пришлаго сельскаго люда, и онъ здесь легио заражается этими пороками, рабочій же народь, приходящій взъ деревень на заработки, здісь просто купается и правственной грази, какъ въ оксанъ. Вернувшись въ свои деревия нравственными калеками, съ подавленной совестью, эти рабочіе являются руководителные молодежи; и ихъ нраву уже не препятствуй-они сильны авторитетомъ города. Многіе находить, нравствееныя безобразія въ городахь и заводахь происходить веледствие слабости полицейского надзора. Но что можеть сделать едесь одна полиція, безь помощи общества? Она безсильна бороться съ народнымъ разнузданнымъ правомъ, не хватить у нея той силы, какой она располагаеть при современной организаців. Кромъ того, полиція есть по преимуществу сила физическая. Въ борьбъ же этой прежде всего необходима сила правственная, необходимо нравственное воздействие на народную массу, подъ покровительствомъ полицейской власти, при ся энергичномъ содбиствіи. Въ каждомъ городъ и даже заводъ, несомнънно, есть много просвещенных лиць, готовых откликнуться по первому же призову на благодарное и святое дъло борьбы съ народными пороками. И они ждуть этого призыва. Призывь этогь должень исходить, конечно, отъ духовныхъ вождей, которымъ подобаетъ въ своехъ приходахь начать и вести это великое просвётительное дело, эту войну съ народнымъ пагубнымъ невъжествомъ и преступной вольностью. Въ этомъ случав пастыри духовные, зная свое стадо,

избрада-бы въ немъ достаточное число просивщенныхъ, ревностныхъ слугь себъ. Изъ нихъ, съ надлежащого разръщения, составили-бы комитети, открыли-бы безплатныя народныя библіотеки съ инижими духовно-правственняго содержанія, пригласивъ для этого благотворителей; организовали бы въ центрать народной жизни чтенія съ туманными вартинамя и проч. Каждому члену кометета пастыри дали-бы въ почечение извъстный участокъ (кварталь или менье). Члени комитета въ своихъ участвахъ должны будуть стараться добрымь словомъ увещания ослаблять порожи, стеснять разнузданность народную, а о неподдающихся нхъ влінию сообщать или настырю, или комитету по указацію пастыря. Въ предпраздинение дни они будуть посыщать рабочія артеля и отдельныхъ лиць, склонныхъ къ разгулу и нхъ въ праздники вести себи степениве; при надобности, они просить полицію объ усиленіи надзора въ жав'ястныхъ за порядвомъ; въ особенности будуть заботиться предохранить детей, насколько везможно, отъ заражения пороками Члены вомитета также заботитись-бы охранать датей оть жестокаго обращенія какь со стороны родителей и воспитателей, такь и со стороны хозяевь, въ услужения у которыхъ дети неходятся. Кром'в того, въ ихъ заботу должно входить наблюдение за лицами съ звърскими порывани. Комитеты чрезъ своихъ членовъ, между прочимъ, будутъ стараться объ уменьшения числа туневаневъ-попрошаевь, выпрашивающихъ мелостыно и, затъмъ, пропивающихъ ее; и наобороть, комитеть посторается улучшить положение дъйствительно бъдствующихь оть безъисходной нужды, доводящей не ръдво несчастныхъ до различныхъ преступленій и даже до самоубійствъ.

## овъявленія

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

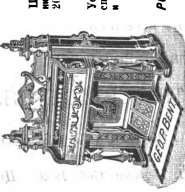
# СУМЕРКИ ПРОСВЪЩЕНІЯ.

СБОРНИКЪ СТАТЕЙ ПО ВОПРОСАМЪ ОБРАЗОВАНІЯ.

В. В. Розанова. Изданіе П. Перцева. Спб. 1899 г. Цпна 1 р.

# лучшіе инструменты для духовной в свътской

Myseiku:



# MIROMA VACA

Шидмайеръ. Карпантеръ, Бентъ и др. лучшихъ заграничныхъ фабримъ въ 85, 100, 110, 130, 135, 150, 160, 175, 190, 200, 225, 240, 250, 275, 300, 325, 350, 400, 450, 500 р. и дор.

!!НОВОСТЬ!! "ЭОЛІАНЪ-ОРГАНЫ".
Усовершенствованныя алерит. физгарменіи, имфющія приспособленіе для исполненія на вихъ различныхъ духовныхъ
и святснихъ пьесъ механическихъ способомъ—простимъ
нажнывніемъ педалей.

Цвин: 225, 300, 400, 500, 600, 700, 900 р. и дороже. РОЯЛИ и ПІАНИНО Ю. Блютнеръ, Э. Капсъ, Дидериксъ и другилъ лучшихъ фабрикъ.

РОЯЛИ отъ 550 рублей. ШАНИНО отъ 350 рублей и дороже.

нихъ духовныхъ пьесъ. Скрипки, гитары, цитры, мандоланы, гармоній, флейты я всё другіе музыкальные инстру-менты и принадлежности. Ноты для духовнаго, светскаго пенія в всевозможныхъ инструментовъ. Степлы, аристоны, фениксы, манопаны, півно-мелодико, концерто, и пр. мекан. инструменты Боньшой выборъ для An mays Ayrobraic sbaria doffickabiter paschofka natema new newyard buluboshayebbaxe wattyyndatobe.

KS MANOCTPHPOBAHHLIÑ MPEÑCЪ-KYPANTЪ M NATAAOFN MECЪ БЕЗПЛАТНО.

С-ИЕТЕРБУРГЪ, В. Морская, Ж 84-н уэнеций Мость, домъ Захарьни 海海滨市城外部 HE WIN

Digitized by Google

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА на 1899 г.

на еженедъльный иллюстрированный журналъ путешествій и приключеній на сушъ и на моръ

# "BORPYF'S CBBTA"

годъ изданія XV.

Пятнадцатый годъ своего существованія журналь "Вокругь Света", давшій своимъ подписчикамъ собраніе сочиненій трехъ знаменитихъ авторовь: Майнъ-Рида, Жюля Верна и Купера, намъренъ отмътить выпусконъ въ свъть, во-первыхъ, полнаго иллюстрированнаго издания "Донъ-Кихота", ст. рисунками Густава Дорэ, въ двухъ томахъ, и, во-вторыхъ, собрания романовъ Густава Эмара. Въ 1899 году въ журналь будутъ участвовать слъдующе сотрудники: Д. Н. Манна, Сибирявъ, Н. Н. Каразинъ, В. И. Немировичъ-Данченко, К. М. Становозичъ А. Н. Гревъ, Н. А. Чоглоковъ, Л. Ф. Черскій, В. Н. Свътловъ, В. О. Іорданъ, А. П. Смирновъ, П. П. Инфентьевъ, К. В. Носиловъ, С. А. Качіони, А. В. Павловъ, С. Л. Загорскій, А. А. Осиповъ, А. И. Красняцкій, П. Н. Казицкій, Л. А. Прибыльскій и мн. др. Множество большихъ романовъ и повъстей, нацисанныхъ извъститейшеми русскими и иностранными авторами, наполнять страницы журнала въ 1899 году витересныма описаніями всевозможныхъ путешествій и привлюченій на сушт и на морт; цтлый рядь путешествій и географических очерковь, украшенныхъ превосходными выпостраціями, будеть знакомить читателей "Вокругь Свъта" съ современнымъ движеніемъ впередъ географической науки; популярнонаучный отдель будеть наполниться очервани и статьями по всемь отраслямь званій. Еженфолчное приложеніе будеть состоять въ 1899 году изъдвухъ томовъ романа Сервантеса "Донъ-Кихотъ", съ замъчательными иллюстраціями знаменитаго Густава Дорэ и изъ десяти томовъ сочиненій Густава Эмара, заключающихъ въ себъ слъдующие его романы, въ полныхъ и точныхъ переводахъ: І. "Арванзасскіе трапперы". 1 томъ. II. "Погранвчные бродин", 1 томъ. III. "Вольные стрізлю", 1 томъ. IV. "Частоє сердце", 1 томъ. V. "Гамбузиносы", 1 томъ. VI. "Сакраменто", 1 томъ. VII. "Масъ-Горка", 1 томъ. VIII. "Розасъ", 1 томъ. IX. "Краснвая рівва" (часть І—"Фортъ Дюкенъ"). Х. "Краснвая рівва" (часть ІІ—" Атласная змізя"). Первый томъ "Донъ-Кихота" будетъ данъ въ миваръ, а второй — въ полів. Въ то же время редавція будеть продолжать изданіе сочиненій Жюля Верна, нися въ виду довести это издание до возножно полнаго собрания сочинений любимаго столь многими автора и желая дать возможность своимъ подписчикамъ пріобрести это собраніе за возможно дешевую ціну. Въ 1899 г. изданы будуть сабдующіе шесть романовъ Жюля Верна; 1) "Ченслеръ", 2) "Пятнадцатильтній капитанъ", 3) "Гекторъ Сервадавъ", 4) "Три русскихъ и три англичанина", 5) "Миханлъ Строгонъ", в 6) "Иловучій городь". Эту дополнятельную серію гг. подписчики "Вокругъ Свети" могуть пріобретать за 3 р. съ пересывкой. Кроме того, подписчики прв доплать одного рубля получать "деть роскошным преміи" олеографін, исполненныя зв. 28 красокъ въ художественной мастерской братьевъ Кауфманъ, въ Берлия: 1) Буря, у береговъ Крыма, съ вартины профессора И. К. Айвазовскаго. 2) *Севастополь—отперыный рейд*в, съ картини профессора Лагоріо. Подлинникъ "Бури у береговъ Крыма" написанъ нашимъ маститымъ высокоталантивнить художникомъ спеціально для пренін въ журналу "Вокругь Свата". Оригиналь "Севастополи" приобратень издателями "Вокругь Свата" у автора, г. Лагоріо, въ исключительную собстандность съ тою же цілью. Боліве изличную премію трудно придумать. Какъ та, такъ и другая картина отличаются высовние ходужественными достоинствами». Подписная цвиа на журналь: На годъ съ приложениемъ романа Сервантеса, Донъ-Кихотъ" и собразвиемъ романовъ Густава Эмара, съ дост и пересылкою 4 р. То же съ преміями (2-мя картинами) 5 р. На 6 мъсяцевъ 2 р. 50 к. На 3 мъсяца 1 р. 40 к. Допускается разсрочка подписной цѣны: при подпискѣ 2 р., къ 1 апръля и 1 юля по 1 р. Подписка принимается въ редавціи журнала—Москва, Ильинскія ворота, д. Титова, и во вськъ внижныхъ магазинахъ Москвы, Петербурга и другихъ городовъ Россіи.

Изданіе Т-ва И. Д. Сытина.

Редакторъ Е. Н. Киселевъ.

# ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на литературный, научный и поличическій журналь

# DE M S M Dee

Выходить 3 раза въ мъсяцъ (1, 11, 21). 36 книгъ въ годъ. Рисунки и мортреты.

Съ 1899 г. журнал будет выходить при обновленном со-

12 книжевъ, виходищихъ 1-го числа каждаго м'яслца, заключають въ себ'я птературний отдъль курнала. Въ него входять: беллетристика, литерат. критика и искусство.

12 инимень, выходищих 11-го числа, заключають нь себь научими отдых журнала. Вь него входять статьи по естествознамію и не общественнямь наукамь (соціологія, политическая экономія, право, истерія).

Особое винианіе будеть обращено на ознаконленіе читат. Съ новъйш. ваут-

ными точеніями.

12 книжевъ, виходящихъ 21-го числа, содержатъ въ себѣ политическій отдаль журнала. Въ него входять: руководящія статьи по текущим вопросамъ русский и заграмичной жизни, корреспонденція авъ провинція и мях-за грамичн.

Особое виниание будеть обращено на разработку вопросовъ, насающихся

крестьянского, городского и земского самоуправленія.

Постоления ворроспондении изъ l'ерманіи, Франціи, Англіи, С. Ан. Соед. Штатовъ, Австріи, Бельтіи и др.

Библіографія распреділяется по соотвітствующимъ отділамъ.

Къ каждой изъ 36 киплевъ придагается обзоръ русской и иностран и ой жиз ни за 10 двей. Этипъ будетъ достигнуто соединение удобствъ еженъслчивго и еженедальнаго издания.

Кроме того еженествие будуть новещаться новости литературы, искусства в науки, а также молоче русской и заграничной жизни

Многін статьи (по искусству, исторін и т. д.) будуть илистрировани снимавия съ картинъ и портретани. Понъщеніонъ рисунковъ и портретовъ редакція однаво отнюдь не думеть придать журналу характерь илистрированнаго изданія.

Стремясь вобагать появщенія большах литературних произведеній небольшими отривками редакція різшила напечатать перенодь новаго большого романа Генфри Уордь (автора Марчелін, Сэра Да. Тресседи, Давила Грива и др.) Хельбекь изъ Баннисдэли отдільной книгой и разослать его въ первой четверти 1899 года всімъ подписчивань, внесиних подную годовую леату въ виді безплатваго приложенія. Контора редакція готова исполнять порученія иногороднихь подписчивовь по покупкі и высилкі вих книгь.

Мервия тря (явварьскія) внежке нечатаются и энйдуть въ декабрѣ. Желающимъ озвакометься съ журналомъ, онъ висилаются за одниъ рубль. Виписавийе ихъ,

продолжають подписку за 6 рублей.

Подяжовая цёна оз достажой и переснякой: на году—7 руб., на 1/2 года—4 руб. Допускается разорочка отз 1 руб. за кіскца.

# Главная нонтора СПБ. Бассейная № 14.

Отділенія конторы въ Москві: кн. маг. "Книжное Діло" (Моховая, донъ Бевкендорфа); кн. скл. А. М. Муриновой (Трехпрудный пер., собств. донъ).

Редавторъ-Издатель Д. М. Остафаевъ.

# листокъ

д.ТЯ

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святййшемъ Сунодів.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семвнарів.—Отчеть о літнихъ педагогическихъ курсахъ для учителей однокласснихъ церковно-приходскихъ школь, учрежденныхъ въ г. Харькові въ 1898 году (окончаніе).—Отчеть о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Учвлища по учебной и правственно-воспитательной частямъ за 1897/98 учебный годъ (окончаніе).—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замістки.—Объявленія.

# Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшемъ Сунодь.

О пожертвованіях в Вонскіе монастыри и келліи.

Въ виду обнаруженныхъ повсемъстно въ Россіи недозволенныхъ сборовъ пожертвованій на православныя учрежденія на Востокъ, въ особенности на Абонскіе монастыри в келлія, въ "Церковныхъ Въдомостяхъ" неоднократно разъяснялось, что обращение настоятелей Анонскихъ келлій, именующихъ себя старцами, къ русскимъ благотворителямъ посредствомъ писемъ и воззваній является злоупотребленіемъ и крайне неблаговидною эксплоатаціею религіознаго чувства русскаго народа в что лишь тв пожертвованія достигають своей благотворительной цёли, кои производится по выдаваемымъ отъ Святвишаго Сунода, въ пользу дъйствительно нуждающихся обителей, сборнымъ книгамъ, при чемъ были объявлены во всеобщее свъдъніе имена нъкоторыхъ завъдомо неблагонадежныхъ сборщиковъ келліотовъ, которымъ отсылка пожертвованій, поступившихъ въ Хозийственное Управленіе, воспрещена Святьйшимъ Сунодомъ. Въ числъ таковыхъ сборщиковъ келліотовъ повменованы: 1) старецъ келлін Трехъ Святителей Варлаама Чернышев, 2) старецъ келлів Рождества Богородицы (нынъ Игнатія Богоносца) Моисей Буренина, 3) старецъ веллін Святыя Тронцы Серафима Мосягина, 4) старецъ беллін святителя Ниволая (Бізлозерки) іеросхимонахъ *Неофито*, 5) старецъ келліи Іоанна Предтечи іеромонахъ Иннокентій и 6) старецъ келлін Положенія Пояса Богоматери, іеромонахъ Іоанникій Литвиненко. Кром'в того, ве высылаются пожертвованія въ пользу перваго русскаго сиротскаю дома въ Константинопол'в, котораго въ д'авствительности не существуетъ.

Нынѣ получены свѣдѣнія о томъ, что старцемъ келлін святаю Николая (Бѣлозерки) состоить теперь не іеросхимонахъ Неофить, а іеромонахъ Петръ, о поведеніи котораго нѣтъ неодобрительныхъ свѣдѣній, и что къ числу неблагонадежныхъ, сверхъ указанныхъ выше, должны быть отнесены еще старцы Авонскихъ келлій: Иверской Божіей Матери (Кутлумушскаго монастыря) Семенъ Чеботоревъ, Казанской Божіей Матери (Ставронивитскаго монастыря) іеросхимонахъ Герасимъ Зиновъевъ и Введенія во храмъ Пресвятыя Богородицы (Ставронивитскаго монастыря) схимонахъ Матери Воронковъ, которые проживають не на Авонѣ, а въ Константинополѣ, откуда и ведутъ свою переписку.

На основанія этихъ свёдёній, Святёйшій Сунодъ постановнує келлію святаго Николая (Бёлозерки) исключить пзъ числа тёхъ, ковмъ была запрещена высылка пожертвованій, и поступающія на эту келлію пожертвованія высылать по назначенію; пожертвованія же, адресованныя на имя остальныхъ названныхъ выше келлій, или ихъ настоятелей, не высылать, а возвращать жертвователямъ, по мёрё ихъ требованія.

О таковомъ постановленія Святьйшаго Сунода Хозяйственное Управленіе сообщаеть во всеобщее свъдъніе и просить о перепечатаніи онаго въ Епархіальныхъ Въдомостихъ, для распространенія среди православнаго населенія.

# Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно журналу Правленія Семинарія отъ 16 іюня 1898 г., утвержденному Его Высокопреосвященствомъ 30 того же іюня, на разсмотрѣніе Епархіальнаго Съѣзда Духовенства Харьковской епархів, имѣющаго быть 18 августа 1899 г., будеть предложено ходатайство Правленія о покрытіи изъ епархіальныхъ средствъ дефицита, образовавшагося за прежніе годы по содержанію семинарскихъ зданій и объ увеличеніи сумиъ, высылаемыхъ ежегодно церквами епархів на этоть предметь, въ видахъ предупрежденія дефицита по этой статьѣ на будущее время. Кромѣ того Съѣздъ имѣетъ избрать двухъ членовъ Правленія Семинаріи отъ духовенства на новое трехлѣтіе и кандидатовъ къ нимъ.

Оттеть о лётнихь педагогическихь курсахь для учителей одноклассныхь церковно-приходскихь школь, учрежденныхь въ г. Харьковъ въ 1898 году.

(Окончаніе \*).

Кром'в этихъ обизательныхъ для всёхъ запятій по предметамъ школьнаго курса, н'вкоторые курсисты обучались еще игр'в на скрипк'в, и переплетному мастерству.

6. Игрѣ на скрипкъ обучались 23 учителя. Не всѣ учители изучали скрипичную игру частію потому, что нѣкоторые уже умѣли играть на скрипкѣ въ тѣхъ размѣрахъ, въ вакихъ можно было научиться этому искусству на курсахъ при ограниченномъ числѣ уроковъ, частію потому, что нѣкоторые учители, перешедшіе 30-лѣтній возрасть, уже устарѣли для этого занятія, а главнимъ образомъ потому, что оказалось возможнымъ достать только 23 скрипки пзъ епархіальнаго женскаго и сумскаго мужскаго училищъ. По скрипичной игрѣ дано 11 уроковъ. Послѣ подготовительныхъ упражненій игрались важнѣйшія гаммы—до, фа, соль—и не трудныя гласовыя мелодіи. Наиболѣе успѣвшими эти мелодіи игрались въ видѣ дуэта.

Свринст обучались следующе 23 учителя: Богославскій Ник., Бутковъ Серг., діак. Воиновъ Стеф., Глушковъ Ал-дръ, псал. Должанскій Ив., Захарьевъ Конст., Квитка Савва, Крыжановскій Дим., Марченко Петръ, псал. Николаевскій Феод., діак. Павловъ Мих., Подлуцкій Іоан., псалом. Протопоповъ Дим., псал. Раевскій Вас., Рубинскій Георг., Рубинскій Ив., псал. Семеновъ Ив., псал. Стесенковъ Феодоръ, Сукачевъ Мих., псал. Толмачевъ Георгій, псал., Труфановъ Ал-ръ, псал. Фальченко Іак. и діак. Черняєвъ Ал-дръ.

7. Переплетному мастерству курсисты обучались подъ руководствомъ переплетника Шепелеза. Дано было 10 уроковъ. Изучавшіе это мастерство прошли полный курсъ его. Имъ показано было: разборка старыхъ и новыхъ книгъ; напилка корешковъ и сшивка книгъ, заклейка корешка и обръзка; набивка фальца, приклейка картона; наклейка сафъяннаго корешка и золоченіе его, приклейка мраморнаго листа на наружной и бълаго на внутренней сторонъ кортона. Всъ эти работы выполнялись затъмъ самими учителями, такъ что въ результатъ получилось много переплетенныхъ ими книгъ, которыя потомъ имъ же и были розданы.

<sup>\*)</sup> Сн. ж. "Въра и Разумъ" за 1898 г., № 5.

Переплетное мастерство изучали слёдующіе 34 учителя: Богославскій Ник., діак. Бородаевскій Іоанпъ, исал. Бородаевскій Мих.,
діак. Бугуцкій Іакинфъ, Бутковъ Сергій, Видутенко Өеокт., діак.
Вовновъ Стеф., діак. Гревизирскій Пав., діак. Григорьевъ Іоаннъ,
псал. Дзюбановъ Мих., псал. Должанскій Ив., Захарьевъ Конст.,
Квитка Савва, псал. Келебердинскій Ник., Клисенко Мих., Марченко Петръ, діак. Наумовъ Дим., псал. Нестеренко Мих., псал.
Огульковъ Евг., діак. Павловъ Мих., Подлуцкій Іак., діак. Подольскій Ал-й, псал. Раевскій Вас., псал. Родовскій Еве., Роменскій Симеонъ, Рубинскій Георгій, Рубинскій Ив., діак. Рубинскій
Ник., псал. Семеновъ Ив., Сукачевъ Мих., псал. Толмачевъ Георг.,
псал. Фальченко Іак., Царевскій Вас. и діак. Черняевъ Ал-ръ.

# VI. Образиовые и пробные уроки на курсахъ.

Сообщеніе теоретических свідіній по методиві Закона Божія, церковнаго пінія, русскаго языка съ церковно-славянскимъ, письма и ариометиви сопровождалось образцовыми уроками, которые давались частію самими преподавателями предметовъ, частію учителемъ образцовой школы при Духовной Семинаріи, діакономъ Георгіемъ Олейниковымъ, и пробными уроками самихъ учителей—слушателей курсовъ.

- 1. По Закону Божію даны были 2 образцовые урока самниъ преподавателемъ, свящ. Вас. Ветуховымъ. Уроки имъли цълію показать, какъ нужно вести занятія одновременно съ двумя групнами учащихся по обученію молитвамъ в священной всторів.
- 2. По церковному пънію дано 3 пробных урова: 1) діакономъ Наумовымъ Дим.,—предметомъ урока было изученіе высоты звука; 2) учителемъ Ив. Бородаевскимъ— изученіе длительноств звука и 3) діакономъ Порф. Котляревскимъ—изученіе нотописи.
- 3. По русскому языку и письму дано было 15 уроковъ, вменно: 1 урокъ данъ былъ самимъ преподавателемъ Н. Страховымъ. Предметомъ урока служило начальное упражненіе учащихся въ черченів; 5 образцовыхъ уроковъ дано было учителемъ образ. школы, діав. Георгіемъ Олейниковымъ. Содержаніе его уроковъ было слѣдующее: а) вступительная беста съ учениками: беста о классной обстановкъ, объ обязанностяхъ учениковъ въ школъ; понятіе о звукъ, какъ составной части слова, разложеніе слова на звукъ в составленіе изъ звуковъ слова; б) разложеніе словъ на звукъ

сліяніе изъ звуковъ словъ, письмо элементовъ буквъ; в) письмо н чтеніе слова: "оса"; г) письмо и чтеніе слова: "сало"; составленіе взъ буквъ слова: оса, лиса, сила, соли, сало; д) предупредительная звуковая диктовка; различение ъ и ь въ концъ словъ; различение буквъ: б и п. 9 пробпыхъ уроковъ дано учителями: 1) Видутенко Өеоктистомъ-разложение предложений на слова, словъ на звуки, нахождение знакомыхъ звуковъ въ предложенныхъ словахъ, составление словъ изъ знакомыхъ звуковъ; 2) Крутьевымъ Андреемъ-писаніе элементовъ буквъ-наклонной линіи и прямой съ закругленіемъ внизу; линів писались учителями на классной доскъ, а учениками на грифельныхъ, сначала нъсколько линій ученики писали самостоятельно, а потомъ подъ тактъ; 3) Ганчинскимъ Григоріемъ-продолженіе предыдущаго урока-писали линіи, закругленныя вверху и внизу; при этомъ ученикамъ было разсказано, какъ держать при писаній корпусъ, кисть руки, грифель и доску; 4) Мащенко Ікковомъ-разложеніе на звуки слова "лапа", выдъленіе новаго звука п, писаніе его на доскахъ, а затъмъ и всего слова; 5) діав. Котляревскимъ Порфиріемъ-продолженіе предыдущаго урока-ознакомленіе учениковъ съ печатной буквой п, составление изъ печатныхъ буквъ словъ "лапа" и "липа", писаніе слова "липа" на доскахъ; 6) псалом. Нестеренко Михавломъ-взучение звука ш въ словъ "шило" и писание этого слова; 7) діак. Черняевымъ Ал-ромъ-составленіе пов подвижныхъ буквъ цълыхъ фразъ и чтеніе ихъ съ учениками, писаніе цълой фразы; 8) Рубинскимъ Иваномъ-объяснительное чтеніе басни Крылова "Квартетъ" и 9) Бутомъ Иваномъ-объяснительное чтеніе басни Крылова "Осель и соловей".

4. По ариеметикт учит. образцовой при Семинарія школы, діак. Георгіемъ Олейниковымъ, дано было 3 образцовыхъ урока: а) счетъ по порядку до 10, обратный счетъ; раздоженіе числа десять крестиками на классной доскѣ; устный счетъ парами, тройнами и т. д.; присчитываніе и отсчитываніе въ разбивку; б) рѣшеніе задачъ на сложеніе и вычитаніе въ предѣлахъ 10-ти; в) съ старшей группой: счетъ десятками до 100; непрерывный счетъ до 100; присчитываніе и отсчитываніе чиселъ въ предѣлахъ 100; устное рѣшеніе задачъ.

8 пробныхъ уроковъ дано было учителями—курсистами: 1) псал. Николаевскимъ Өеод.—сложение чиселъ 1-го десятка; 2) Огульковымъ Евгениемъ—вычитание чиселъ 1-го десятка; 3) Абросимовой

Евдовіей—4) діяв. Эварницвинъ Іоанномъ—рѣшеніе задачъ на всѣ дѣйствія надъ числами въ предѣлахъ 1-й сотни; 5) псаломщ. Должанскимъ Иваномъ и 6) Рубинскимъ Георгіемъ—рѣшеніе задачъ на числа выше 100; 7) Подлуцкимъ Өеод. и 8) псал. Повровскимь Ив.—рѣшеніе задачъ на числа выше 100 и выясненіе правилъ четырехъ арие. дѣйствій надъ этими числами.

Тавимъ образомъ всъхъ урововъ дано было 31. Дли важдаго урова бралось соотвътствующее ему отдъленіе учениковъ образцовой школы при Харьк. Духови. Семинаріи и употреблялись необходимыя учебныя принадлежности и пособія. Каждый пробный урокъ учителей—курсистовъ самими учителями, при руководствъ преподавателей, подвергался всесторонней оцънкъ, при чемъ указывались его достоинства и недостатки.

# VII. Экзамент по церковному пънію.

4-го и 5-го Августа учителямъ курсистамъ произведенъ быть экзаменъ по церковному пѣнію. Экзаменъ производился въ прв-сутствіи членовъ распорядительной коммиссіи, преподавателей и членовъ Епарх. Училищнаго Совѣта. Подвергнуты были экзамену всѣ слушатели курсовъ въ количествѣ 81 человѣка. Подвергавшіеся экзамену спрашивались по теоріи пѣнія и музыки въ предълахъ программы, приложенной къ "временнымъ правиламъ для устройства курсовъ", по осмогласію, методикѣ преподаванія цер. пѣнія въ школѣ и управленію хоромъ. Результаты экзамена получились слѣдующіе:

- а) въ старшей группъ взъ 26 учителей оказали очень корошіе успъхи по всъмъ отдъламъ программы церковнаго пънія и признаны достойными полученія удостовъренія о томъ, что они могуть обучать пънію въ школь, образовать хоръ и управлять имъ слъдующіе 19 учителей: Буть Иванъ, діаконъ Бъликовъ Аристархъ, Богославскій Николай, псаломщикъ Бородаевскій Иванъ, Видутенью Өеоктисть, псаломщикъ Волкисъ Михаилъ, Гапчинскій Григорій, діаконъ Даневскій Іаковъ, мащенко Іаковъ, діаконъ Мухинъ Іоаннъ, діаконъ Мухинъ Алексъй, діаконъ Наумовъ Диметрій, діаконъ Павловъ Михаилъ, псаломщикъ Петровскій Константинъ, діаконъ Приходинъ Іоаннъ, діаконъ Платоновъ Тихонъ, псаломщикъ Толмачевъ Өедоръ, діаконъ Тронцкій Іоаннъ и Царевскій Василів.
- б) въ старшей группъ оказали хорошіе и въ младшей очень хорошіе успъхи по всъмъ отдъламъ программы нерковнаго пънія



и признаны достойными полученія удостовъренія о томъ, что они знавомы съ одноголоснымъ пъніемъ и могуть обучать оному въ школь следующие 36 учителей 1) старшей группы: діаконъ Котлиревскій Порфирій, псал. Труфановъ Алексей и псаломіцикъ Улановъ Михаилъ. 2) младшей группы: діаконъ Артюховскій Миханль, діаконь Бородаевскій Іоаннь, діаконь Бугуцкій Іаквифъ, Бутковъ Сергьй, діаконъ Григорьевъ Іоаннъ, псаломщивъ Дзюбановъ Михаилъ, псаломщикъ Должанскій Иванъ, Захарьевъ Константинъ, исал. Иваницкій Василій, діаконъ Иваницкій Михаилъ, Квитка Савва, псал. Келебердинскій Николай, діаконъ Кириченко Дамитрій, Кінновскій Георгій, Клисенко Михаилъ, Крыжановскій Димитрів, Левицкій Іаковъ, діаконъ Лобковскій Василій, псал. Нестеренко Михаилъ, Николаевъ Константинъ, исал. Огульковъ Евгеній, діаконъ Подольскій Алексьй, псал. Покровскій Иванъ, Протопоповъ Димитрій, псал. Раевскій Василій, псал. Родовскій Евовмій, Рубинскій Георгій, діаконъ Рубинскій Никафоръ, псал. Семеновъ Иванъ, псал. Стесенковъ Өеодоръ, діаконъ Стефановскій Стефанъ, исял. Титовъ Александръ и псал. Ястремскій Иванъ.

# **VIII**. Экскурсіи слушателей курсовъ.

Для пополненія знаній, получавшихся слушателями вурсовъ на уровахъ по предметамъ школьнаго обученія, подъ руководствомъ г. смотрителя курсовъ, Епархіальнаго наблюдателя Вас. Давыденко, совершено было нѣсколько экскурсій, именно:

29 Іюня курсисты тадили на пастку представленя мтетнаго общества пчеловодовъ, проф. Университета Протогерея Тимоеея Буткевича, находящуюся въ 40 верстахъ отъ г. Харькова вблизи села Мерефы. На пасткт курсистамъ показаны были ульи разныхъ системъ и все пчеловодное хозяйство.

12 Іюля курсистамъ былъ показанъ музей изящныхъ искусствъ и зоологическій музей Харьковскаго Императорскаго Университета.

19 Іюля курсисты посѣтили Харьковскій Ветеринарный институть, гдѣ дпректоромъ института Арк. Ал. Раевскимъ была прочитана лекція по бактеріологія и затѣмъ показаны были подъмикроскопомъ и въ стеклянныхъ колбочкахъ разнаго рода бактеріи и ихъ колоніи: бактеріи сана, сибирской извы, холеры и т. д.

Навонецъ въ свободные праздничные дни слушатели курсовъ посъщали городскіе храмы, въ ихъ благольпіи находя побужденіе для заботы о таковомъ же благольпіи и своихъ сельскихъ храмовъ.

# ІХ. Помпщеніе слушателей курсовт и ихт содержаніе.

Внѣшная жизнь слушателей курсовъ обставлена была возможными удобствами. Въ ихъ распоряжении въ харьк. дух. училище для дневныхъ занятій отведена была просторная свѣтлая комната съ потребною мебелью и двѣ такихъ же комнаты для спаленъ и столовая. Для классныхъ занятій они имѣли двѣ просторныхъ, свѣтлыхъ, чистыхъ комнаты, свободно вмѣщавшихъ всѣхъ слушателей. Столъ ихъ, не заключая въ себѣ никакихъ излишествъ в роскоши, былъ во все время вполнѣ исправнымъ и питательнымъ, будучи приготовляемъ изъ свѣжаго и питательнаго матеріала. Обѣдъ курсистовъ всегда состоялъ изъ 3 блюдъ и ужинъ изъ одного. Кромѣ того 2 раза въ день они пили чай съ бѣлымъ хлѣбомъ.

Въ отношеніи учебных занятій слушатели курсовъ также находились въ благопріятных условіяхъ. Не говоря о томъ, что слушатели курсовъ располагались къ усердію въ занятіяхъ готовностію своихъ преподавателей удовлетворить всякое проявленіе любознательности съ ихъ стороны, въ ихъ распоряженіи находились программы церковно-приходскихъ школъ, потребные учебники и учебныя пособія, нотная бумага, письменныя принадлежности въ достаточномъ количествъ. При курсахъ была школа изъ учениковъ образцовой школы при Духовной Семинаріи, въ которой давались образцовые уроки вполнѣ опытнымъ учителемъ образцовой школы, діак. Олейниковымъ. Съ ихъ стороны требовалось только усердіе къзанятіямъ и желяніе пользоваться тѣми средствами пополненія своихъ знаній, которыя имъ съ полнымъ расположеніемъ предлагались.

# Х. Исполнение смыты по устройству курсовъ.

На устройсто лётнихъ курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ въ г. Харьковъ отъ Училищи. Совъта при Св. Сунодъ распорядительною коммиссіею получено было 3400 р. По статьниъ сумма эта распредълялась слъдующимъ образомъ: на провздъ слушателей курсовъ ассигновано 450 р., на содержаніе ихъ въ теченіи 6 нед. 1250 р., на вознагражденіе преподав. 700 р., на вознагражденіе членовъ распорядит. коммиссія 350 р., на пріобрътеніе учебнивовъ и письменныя принадлежности 250 р., на хозяйственные в мелочные расходы—400 р.

Смъта эта приблизительно выдержана по всвиъ статьямъ:

1. На путевые расходы курсистовъ ассигновано 450 р., надер-

жано 467 р. 18 к., болье на 17 р. 18 р. При этомъ нужно замътить, что прогоны выданы курсистамъ только въ одинъ конецъ; такимъ образомъ смътная сумма по этой стать оказывается совершенно недостаточною.

- 2. По содержанію курсистовъ пищею ассигновано 1250 р., издержано 1079 р. 59 к., менъе на 170 р. 41 к.
- 3. На вознагражденіе преподавателей ассигновано 700 р., издержано 682 р. 50 к., менте на 17 р. 50 к.
- 4. На вознаграждение членовъ распорядит. Коммиссия ассигновано и издержано 350 р.
- 5. На пріобр'втеніе учебниковъ и письменныхъ принадлежностей ассигновано 250 р., издержано 234 р. 38 в., мен'ве на 15 р. 62 в.
- 6. На хозяйственные и мелочные расходы ассигновано 400 р., издержано 416 р. 47 к. болье на 16 р. 47 к. Такимъ образомъ по 2, 3 и 5 ст. оказалось сбереженіе на 203 р. 53 к., а по ст. 1 и 6 перерасходъ на 33 р. 65 к., за покрытіемъ котораго остатокъ получился въ 169 р. 88 к. Итого устройство курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ обошлось въ 3230 р. 12 к.

### ХІ. О лицахъ, посъщавшихъ педающиеские курсы.

20 Іюля слушатели курсовъ для учителей одноклассныхъ школъ Харьковской епархіи были собраны вмість съ слушателями курсовъ для учителей второкляссныхъ школъ вь зданіи Харьковской Духовной Семинарів на литургію, которую совершаль Его Преосвященство, Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской. По окончанів литургія въ Семпнарскомъ заліз собрались: Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій Амвросій Архіен. Харьковскій и Ахтырскій, Харьковскій вице-губернаторъ, попечитель учебнаго округа, директоръ народныхъ училищъ, представители духовно-учебныхъ заведеній и учрожденій духовнаго в'ядомства, цервовно-школьная писпекція, городское в сельское духовенство и слушатели курсовъ-учители второвлассныхъ и одновлассныхъ шволъ. Здесь прочитана была речь Его Высокопреосвященства: "О значенів молитвы въ дёлё вёры", выслушанная всёми присутствующими съ полнымъ вниманіемъ и произведшая глубовое впечатленіе. Рычь эта роздана была затымы всымы почетнымы посытителямъ и слушателямъ курсовъ.

25 Іюля учительскіе курсы для учителей одноклассныхъ школъ постиль Его Превосходительство, старшій помощникъ наблюда-

теля церковныхъ школъ Имперіи, Павелъ Акимовичъ Игнатовичъ. Его Превосходительство присутствовалъ на урокъ церковнаго пънія, гдѣ учители, по его указанію, пропѣли нѣкоторые догматики, примосы, херувимскую пѣснь, тропари и другія церковным пѣснопѣнія какъ подъ управленіемъ преподавателя, свящ. Іоанна Петровскаго, такъ и подъ управленіемъ нѣкоторыхъ слушателей курсовъ. Затѣмъ Его Превосходительство осмотрѣлъ помѣщенія курсистовъ, столовую, кухню и присутствовалъ на обѣдѣ, а вечеромъ— на всенощномъ бдѣніи въ церкви духовнаго училища.

Неодновратно посъщали курсы и присутствовали на урокахъ по разнымъ предметамъ директоръ народныхъ училищъ Харьковской губерніи, д. с. с. Н. Гр. Жаворонковъ, Сухумскій Епарх. наблюдатель цер. школъ свящ. Вас. Гавр. Ястребовъ, члены Епарх. Учил. Совъта и уъздныхъ отдъленій и всь уъздные наблюдатели церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

# XII. Закрытіе курсовъ.

4-го Августа въ 11 ч. дня закончены были уроки на курсахъ для учителей одновляесныхъ школъ, съ 11 ч. 4-го Августа и 5-го произведенъ былъ экзаменъ слушателямъ курсовъ по церковному пънію и 6 Августа, по благословенію Его Высокопреосвищенства, Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, состоялось закрытіе курсовъ.

Отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища по учебной и нравственно-воспитательной частямъ ва 18°7/∞ учебный годъ.

(Окончаніе \*).

- и) Мъры, принятыя и проэктированныя къ возвышенію учебновоспитательнаго дъла въ Училищъ.
- 1) Учебно-воспитательное дёло въ отчетномъ году находилось въ удовлетворительномъ состоянія и велось правильно, вполив согласно съ § 83 "Устава Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ". Въ обстоятельствамъ, благопріятствовавшимъ успешному веденію учебнаго



<sup>.)</sup> Cu. ж. "Въра и Разумъ" N 4, за 1899 г.

дъла надо отнести то, что Училище имъстъ штатъ преподавателей исключительно съ высшимъ образованіемъ. Преподаватели относились въ своимъ обязанностямъ съ полнымъ вниманіемъ, усердіемъ н аккуратностію. Чрезъ каждые два місяца Инспекторъ кляссовъ вносиль въ Совъть Училища въдомость объ успъхахъ воспитанницъ, составленную на основанія отмътокъ преподавателей. Эта въдомость разсматривалась въ Совете при участія всехъ преподавателей, при чемъ выяснялись причины неуспъха воспитанницъ и указывались ибры для исправленія ихъ. Малоспособныя и недостаточно-развитыя воспитанницы поручались особому винманію преподавателей, а невнимательныя и нерадивыя подвергались взысканіямъ. Взысканія состояли въ выговоръ отъ имени Совъта. Начальница, воспитательницы и ихъ помощницы весьма усердно содъйствовали успъшному веденію дъла, присутствовали на урокахъ, во время вечернихъ занятій репетировали съ воспитанницами заданные уроки, своими объясненіями и указаніями способствовали успъщному и сознательному усвоенію ихъ и замізняли отсутствовавшихъ наставниковъ, занимансь съ дътъми чтеніемъ, письмомъ подъ диктовку, или рукодвліемъ.

2) Въ отчетномъ году второй годъ введены въ Училищѣ утвержденныя Св. Сунодомъ 6—28 сентября 1895 г. новыя программы учебныхъ предметовъ для шестиклассныхъ Епархіальныхъ Женскихъ Училищъ. Эти программы примънялись полностью только въ приготовительномъ, 1-мъ и 2-мъ классахъ.

Вмёстё съ новыми программами въ отчетномъ году во всёхъ классахъ были новые учебники. Эти учебники введены какъ по тёмъ предметамъ, которые преподавались по новымъ программамъ, такъ и по тёмъ, которые проходились по программамъ прежнимъ.

- 3) Признавая важное значене излюстрированія преподаваемых въ учебных заведеніях предметовъ посредствомъ туманных картинъ, Совътъ Училища озаботился въ отчетномъ году пріобрътеніемъ волшебнаго фонаря со всёми его принадлежностями. 13-го февраля 1898 г. преподавателемъ географін Е. П. Трифильевымъ и математики Я. М. Колосовскимъ показывались воспитанницамъ всѣхъ классовъ туманныя картины съ надлежащими при этомъ объясненіями.
- 4) Всявдствіе доклада Инспектора классовъ, въ отчетномъ году былъ пріобратенъ вновь полный кругь Богослужебныхъ книгъ для пользованія ученицъ V класса при изученіи церковнаго устава, такъ

какъ по новымъ программамъ уставъ церковный проходится въ Учвлищъ главнымъ образомъ практически, по богослужебнымъ кинганъ.

- 5. Вслёдствіе доклада Инспектора влассовъ о томъ, что для правильной постановки обученія рисованію въ Училищѣ необходию пріобрѣсти нѣкоторыя пособія, какъ, напр. школы рисованія, орвиналы для срисовыванія съ нихъ и т. п., Совѣтомъ Училища пріобрѣтены выпискою необходимыя пособія по рисованію мзъ находящагося въ Москвѣ магазина Ю. Ф. Брокмана въ количествъ 15 наименованій.
- 6. Къ началу отчетнаго года закончена внутренняя отделка новаго училищнаго корпуса, постройка котораго вызвана была необходимостью построить новую Церковь. 21 сентябри Училище торжественно праздновало освящение вновь сооруженнаго храма во имя Великомученицы Варвары. Прежняя домовая церковь, помъщавшаяся въ старомъ зданія Училища, вследствіе многочисленности воспитанницъ (около 600 душъ) стала тесною, а потому, съ благословенія Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, съ начала весны 1896 года Совътъ Училища приступилъ въ постройвъ новаго зданія въ три этажа; верхній этажь предназначень быль для училищной церкви. Постройкой зданія завідываль строительный вомитеть; планъ составленъ Епархіальнымъ Архитекторомъ В. Я. НЕМЕВНЫМЪ, подъ руководствомъ котораго в происходели стронтельныя работы. 20 сентября зданіе было окончено в новый храмъ готовъ былъ къ освящению. Наканунъ освящения въ новомъ краит торжественно было совершено всенощное блине Предсидателемъ Совъта Прот. Т. И. Буткевичемъ, а 21-го чинъ освящения в литургія Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ въ сослуженів съ Преосвященнымъ Викаріемъ и многочисленнымъ духовенствомъ, при превосходномъ пъніи архіерейскаго хора. На торжествъ присутствовали: Начальникъ губернів и высокопоставленныя лица г. Харькова, а также приглашены были почетивйшие протојерем г. Харькова и о. о. Благочинные Епархіи. Торжественный чинь освященія, умилительное пініз архієрейскихъ півчихъ, благолівпіе храма-все это производило сильное впечатленіе на молищихся. Укръпленію въ умахъ в сердцахъ дътей этого благотворнаго дъйствія торжества освященія новаго храма послужило учрежденное въ немъ, по обычаю, сорокодневное пепрерывное служение, которое совершали поочередно всв состоящие въ Училищъ члены Совъта и преподаватели, носящіе священный санъ, а также прожи-

вающіе въ г. Харьковъ отцы и родственники нѣкоторыхъ воспитанницъ. Дли богослуженія выбраны часы, дающіе желающимъ изъ воспитанницъ полную возможность присутствовать на всѣхъ церковныхъ службахъ. Новая училищная церковь отличается и обширностью, которою она превосходить всѣ домовыя церкви въ Епархіи и благольпіемъ. Въ ней не только свободно размыщаются всѣ воспитанницы, служащіе въ Училищь и ученики церковноприходской школы, но остается еще довольно мъста для постороннихъ посьтителей г. Харькова.

Въ этотъ день освищения въ торжественномъ залѣ состоился годичный училищный автъ, на которомъ была произнесена рѣчь Высокопреосвященнаго Амвросія: "О высшемъ назначеніи образованной женщины въ средѣ православнаго духовенства". Обшарная, многоназидательная рѣчь знаменитаго духовнаго витіи произвела на всѣхъ присутствовавшихъ сильное впечатлѣніе; особенно сильное впечатлѣніе отъ этой рѣчи осталось у воспитанныцъ Училища. Актъ закончился раздачею наградъ лучшимъ воспитанницамъ, послѣ чего всѣми воспитанницами пропѣтъ былъ народный гимнъ "Боже, Цари Храни"!

#### 4. Библіотека и физическій кабинетъ.

- а) Въ фундаментальной училищной библіотек в концу отчетнаго года числилось 1414 названій книгь въ 3644 томахъ. Въ отчетномъ году библіотека увеличилась на 30 названій книгь въ 122 томахъ, всё книги пріобретены на училищный счетъ. Книгами изъ фундаментальной библіотеки пользуются толььо начальствующіе, преподаватели, воспитательницы и другія служащія въ Училище лица.
- 6) Въ ученической библіотекъ часлилось въ вонцу отчетнаго года 1034 названія внигь въ 2186 томахъ. Въ отчетномъ году библіотека увеличилась на 114 названій внигь въ 149 томахъ, всѣ вниги пріобрѣтены на училищный счетъ. Изъ этой библіотеви внигами пользуются только воспитанницы Училища, причемъ для приготовительнаго, І и ІІ влассовъ берутъ вниги подъ свои росписки и отвѣтственность воспитательницы этихъ влассовъ, а воспитанницы остальныхъ влассовъ берутъ вниги сами, подъ свои росписки и отвѣтственоость. Въ выборѣ внигъ для чтенія и воспитательницы и воспитательници и воспитательниц

назначенной для важдаго класса въ отдёльности. Въ теченіе отчетнаго года воспитанницами всёхъ классовъ Училища взято было для чтенія 7237 кнюгъ, а вменно: воспитанницами приготовительнаго класса—84 книги,—1 норм.—121 кнюга, І парал.—127 кнюгъ, ІІ норм.—217 кнюгъ, ІІ парал.—146 книгъ, ІІ норм.—1350 книгъ, ІV норм.—1034 книги, ІV парал.—911 кнюгъ, V норм.—612 книгъ, V парал.—604 кнюгъ, VI норм.—1012 кнюгъ, VI парал.—1019 кнюгъ.

в) Въ музыкальной библіотек въ концу отчетнаго года состояло: 471 названіе ноть въ 556 экземплярахъ. Зав'ядывала всёми училищными библіотеками особая библіотекарша.

Для пополненія фундаментальной и ученической библіотекъ Совътомъ Училища выписаны на 1898 годъ слёдующія періодическія изданія: аа) для чтенія воспитанницамь: 1) "Церковноприходская школа", 2) "Цітскій отдыхь", 3) "Родникъ" (безъ педагогическаго отділа) и 4) "Дітское чтеніе"; 66) для чтенія служащимь во Училищь лицамь: 1) "Віра и Разумъ", 2) "Народное Образованіе", 3) "Журналъ Министерства Народнаго Просвіщенія", 4) "Русское Обозрівніе", 5) "Странникъ", 6) "Богословскій Вістникъ", 7) "Церковный Вістникъ и Христ. Чтеніе" (съ приложеніемъ "Твореній Св. Іоанна Златоуста"), 8) "Труды Кієвской Духовной Академій", 9) "Русская Старвна", 10) "Русскій Вістникъ", 11) "Историческій Вістникъ", 12) "Церковныя Відомости", 13) "Московскія Віздомости", 14) "Миссіонерское Обозрівніе", 15) "Харьковскія Губернскія Віздомости" и 16) "Южный Край".

Учебниками, учебными пособіями и учебными принадлежностями всё воспитанницы были въ достаточномъ количестве снабжены отъ Училища, безъ взноса за это особой платы. Учебники выдавались по одному экземпляру на каждую воспитанницу, а учебныя пособія по два экземпляра, и только въ исключительныхъ случаяхъ по 1 экземпляру на скамью, за которой помещаются з воспитанницы.

Въ физическомъ кабинетъ въ концу отчетнаго года часлилось приборовъ 91 названіе, вещей 214.

Въ географическомъ кабинетъ числилось 41 предметъ на сумму 340 руб.; пріобрътены они на средства Училища, 38 предметовъ пожертвовано.

Въ отчетномъ году пріобрітенъ Училищемъ волшебный фонарь со всіми принадлежностями изъ Лондона. На пріобрітеніе мате-

ріаловъ, необходимыхъ при провзводствѣ опытовъ, отпускалось на руки одному изъ преподавателей физики 25 руб. въ годъ, съ представленіемъ отъ него полнаго отчета въ употребленіи этихъ денегъ. Завѣдывали кабинетомъ преподаватели физики. На библіотеку, учебники и учебным пособія и учебным принадлежности по смѣтѣ ассигновано 1500 рублей въ годъ.

#### 5. Средства Училища.

| По дъйствовавшей въ 1897 экономическомъ году                  |
|---------------------------------------------------------------|
| смътъ Училище на свое содержаніе должно                       |
| было получить 94079 р. 23 к.                                  |
| Эта сумма слагалась изъ слёдующихъ статей:                    |
| а) Проценты съ неприкосновенняго училищ-                      |
| наго вапитала                                                 |
| б) Доходъ съ принадлежащей Училищу части дома                 |
| въ г. Харьковъ                                                |
| в) Изъ Епархіальныхъ средствъ                                 |
| г) 1% съ получаемаго духовенствомъ Епархіи                    |
| жалованья                                                     |
| д) Изъ прибылей Епархіальнаго свізчнаго завода. 7071 " — "    |
| е) Пожертвованія отъ монастырей, церквей и дру-               |
| гихъ учрежденій и лицъ                                        |
| ж) Отъ Хознаственнаго Управленія при Св. Сунодъ:              |
| аа) На содержаніе училищной образцовой цер-                   |
|                                                               |
| ковно-приходской школы 500 ,, — "                             |
| 66) На поврытіе 5% Государственнаго налога съ                 |
| капиталовъ Училища                                            |
| з) Пансіонерскій взносъ за своекоштныхъ вос-                  |
| потанноцъ                                                     |
| и) Взносъ на первоначальное обзаведение со вновь              |
| поступающихъ воспитанницъ 1000 ,, — "                         |
| і) Отъ училищной экономіи                                     |
| Расходт тою же смётою опредёлень въ 94743 " 83 "              |
| Въ дъйствительности въ 1897 экономическомъ                    |
| году поступило на приходъ 99061 " 31 "                        |
| Въ расходъ было въ томъ же году 98347 " 8 "                   |
| Примъчаніе. Въ смъту не вошли взносы за обученіе воспитан-    |
| ницъ необизательнымъ предметамъ, равно какъ и расходы по этой |

стать в 1), такъ какъ, на основани примъчания къ 80 § Устава Епарх. Женск. Училищъ, распорижение этою суммою не подвергается контролю Епархіальныхъ съвздовъ.

Въ 1897 экономическомъ году по этой статъв поступнио на приходъ 6924 р. 50 к. Въ расходъ было 5718 р. 98 к.

#### 6. Дополнительныя свъдънія.

а) Въ отчетномъ году исполнилось 30-ти латіе Училища со времени преобразованія его изъ училища дівиць духовнаго званія въ Епархіальное Женское Училище (1868—1898). Согласно постановленію Совъта, отъ 13 января 1898 г., утвержденному Его Высовопреосвященствомъ, празднество по этому случаю торжественно совершилось 25-го января въ следующемъ порядке. Накануне празднества, послъ всенощнаго бдънія, совершеннаго въ новомъ училищномъ храмъ, торжественно была совершена Предсъдателемъ Совъта Училища, прот. Т. Буткевичемъ въ сослужении о. Инспектора классовъ и членовъ Совъта отъ духовенства, панехида по почившимъ Архіепископамъ-Иннокентіп, Филареть, Макарів, Нектарів и Саввъ и всемъ служившимъ въ Училище и потрудившимся на пользу его. Въ Воскресенье же, 25 января, торжество чалось Богослуженіемъ въ Училищномъ храмъ, которое совершаль Преосвященный Петръ, Епископъ Сумской, въ сослужении многочисленняго духовенства. Пелъ хоръ изъ воспитанницъ старшихъ плассовъ. Торжественное Архіерейское Богослуженіе, стройное півніе воспитанниць, благолбиіе прекраснаго училищнаго производило самое пріятное впечатленіе на молящихса. После Богослуженія прибывшіе на торжество собрались въ актовомъ заль Училища. Здъсь были: Высокопреосвищенный Амвросій, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, Преосвященный Петръ, Еписвопъ Сумской, Управляющій губерніей графъ Мусинъ-Пушкивъ, Попечитель Учебнаго Округа, И. II. Хрущовъ, Председатель Харьковскаго окружнаго суда тайн. сов. В. В. Ненарочкинъ, Городской



<sup>1)</sup> Французскому языку въ отчетномъ году обучалось 162 воспитаниящы; въ томъ числъ 67 безплатно; игръ на фортепіано обучалось 234 воспитаниящы въ томъ числъ 36 безплатно; игръ на скрипкъ 40 воспитаниящъ, въ томъ числъ 35 безплатно; рисованію обучалось 60 воспитанинцъ, въ томъ числъ 32 безплатно. За обученіе французскому языку взносилось 10 р., за обученіе музыки—30 р. и за обученіе рисованію 5 р. въ годъ съ ученицы.

голова И. Т. Голенищевъ-Кутузовъ, Председатель училищнаго Совъта, Профессоръ Богословія о. Т. И. Буткевичь, Начальница училища Е. Н. Гейцыгъ, Директоръ народныхъ училищъ, Директора в Начальницы мужскихъ в женскихъ гимназій, ученицы внститута благородныхъ дъвицъ и женскихъ гимназій, ученицы учи. лища, духовенство и много приглашенныхъ лицъ. Въ залъ состониси торжественный акть, который начался пеніемь воспитанницами молитвы: "Царю Небесный", а затьмъ произнесена была ръчь Высокопреосвященнаго Амвросія: "О значенів искусства въ діль воспитанія и образованія". По окончаніи річи воспитанницы Училища произли изсколько церковныхъ пэснопаній, а Инспекторъ классовъ Училища Прот. о. Н. Онивеничъ прочелъ извлечение изъ составленной имъ исторической записки о состоянии Училища въ періодъ времени отъ преобразованія его по уставу 1868 года до настоящаго времени. По прочтенів исторической записки воспитанницы пропъли народный гимнъ, а потомъ всъ гости приглашены были въ училищный заль, гдв предложень быль любезными хозяевами объдъ.

б) Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященнъйшій Амвросій. Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій и въ отчетномъ году относился къ Училищу съ обычною своею заботливостью и любовію. Руководя самымъ внимательнымъ образомъ всёмъ ходомъ училишной жизни во всъхъ даже мальйшихъ ея частностяхъ, Владыка по прежнему неоднократно радоваль детей своими посещеніями Училища и участіємъ во всёхъ торжествахъ. 21 сентября Его Высокопреосвященство въ сослужения Преосвященняго Цетра совершиль освящение вновь устроенняго храма при Училищъ; 4 декабря присутствоваль на торжествъ училищномъ въ день храмового праздника; 9 января снова постиль Училище; 25 января присутствоваль на торжествъ по случаю 30-льтія Училища и 7 іюня Его Высокопреосвященство, по случаю выпуска окончившихъ курсъ воспитанивиъ, вмъстъ съ напутственнымъ своимъ благословеніемъ оставлявшимъ заведение дъвицамъ, роздалъ имъ аттестаты, Новый Завътъ и достойнъйшимъ наградныя книги.

Каждое посъщеніе Высокопреосвященнъйшаго Владыки было торжественнымъ событіемъ въ жизни Училища, производившимъ неизгладимые слъды въ сердцахъ воспитанницъ, а равно и лицъ служащихъ. Каждый разъ Милостивъйшій Архипастырь удостоввалъ сперва Начальницу Училища своими посъщеніями въ ея квартиръ и затъмъ уже слъдовалъ въ училищный автовый залъ, гдъ съ нетеривніемъ воспитанницы ожидали получить благословеніе отъ Высокопреосвященнъйшаго Архинастыря—Отца. При этомъ воспитанницы съ исирениею дътскою радостью и полнымъ усердіемъ исполняли по указанію Его Высокопреосвященства различныя церковныя пъснопънія и удостоивались слышать Архипастырское одобреніе за прекрасное стройное пъніе. Осчастливливаемым милостивымъ вниманіемъ со стороны Высокопреосвященнъйшаго своего Отца—Архипастыря воспитанницы изъявляли свои искреніе порывы чувства благодарности и преданности громогласнымъ пъніемъ "Исъ полла эти, деспота".

Преосвященый Петръ, Епископъ Сумской, Викарій Харьковской Епархіи, посітиль Училище 21 сентноря въ день освященія церкви, 4 декабря, въ день храмоваго праздника, 25 января въ день празднованія 30-літія Училища и 7 іюня въ день годичнаго акта, въ каковые дни совершаль литургію въ училищной церкви, а 11 мая, по порученія Его Высокопреосвященства, произвель экзаменъ воспитанницамъ VI параллельнаго класса по Закону Божію, а VI нормальнаго—по гражданской исторіи.

Посвіщали Училище и другія высокопоставленныя лица: Начальникъ Харьковской Губернін, Попечитель Харьковскаго Учебнаго Округа, профессоръ университета дъйствительный статскій совътникъ Оболенскій и другіе.

- в) Ревизіи со стороны членовъ Учебнаго Комитета при Сиятьйшемъ Сунодъ Училище въ отчетномъ году не подвергалось.
- г) Пожертвованія на разныя училищныя нужды въ отчетномъ году поступили отъ слідующихъ учрежденій и лицъ:
- аа) Нъкоторые монастыри и церкви Епархів по прежнему взносили деньги на содержаніе въ Училищъ воспитанницъ сироть, вменно: Святогорскій монастырь взнесъ на это въ отчетномъ учебномъ году 500 р., Ахтырскій Тропцкій 200 р., Раснянскій Димитріевскій 225 р., Стрільченскій—Николаевскій дъвичій 200 р., Старобъльскій Скорбященскій дъвичій 100 р. и Харьковская Кладбищенская Іоанно-Усъкновенская церковь 300 р.
- 66) Другими монастырями и церквами Епархіи на нужды Училища пожертвовано 53 р. 50 к.
- вв) Духовенствомъ епархів в церквами Харьковскаго Училищь наго округа на постройку въ Училищь новаго корпуса пожертвовано 17,666 р. 13 к.

- гг) На тотъ же предметъ пожертвовано: попечительницею Училица, Д. Д. Оболенскою 100 р., воспитанницами VI параллельнаго класса на запрестольный крестъ 35 р., воспитанницами VI нормальнаго класса 26 р. 50 к. на коверъ предъ престоломъ, воспитательницами, учительницами руколълія и другими служащими въ Училищъ 47 р., членомъ Совъта священникомъ Н. Любарскимъ 75 р., протоіереемъ Николаемъ Шокотовымъ 100 р., подрядчикомъ Ө. Ө. Цыцаркинымъ 70 р., священникомъ Владиміромъ Ястремскимъ 10 р., вынуто изъ кружки пожертвованныхъ воспитанницами Училища 6 р. 19 к.
- дд) На пожертвованную сумму Его Высокопреосвященствомъ пріобрътены въ Училище церковные колокола.
- ее) Почетнымъ блюстителемъ по хозяйственной части Николаемъ Осиповичемъ Лещинскимъ пожертвовано на нужды училища 1000 р.
- жж) Отъ почетной попечительницы Д. Д. Оболенской пожертвованъ большой рельефный глобусъ. Ею-же пожертвована 1 скрипка и 25 эвземиляровъ нотъ въ роскошныхъ переплетахъ въ награду воспитанницамъ, оказавшимъ отличные успѣхи по музыкѣ и 7<sup>1</sup>/2 пудовъ конфектъ для раздачи воспитанницамъ, оставшимся въ Училицѣ во время пасхальныхъ праздниковъ.
- ви) Отъ председателя Совета прот. Т. И. Буткевича пожертвована икона св. Тимоеея и св. Антонины.
- іі) Отъ члена Совъта свящ. Н. Любарскаго икона св. Николая и нанвкадило.
- кк) Отъ члена Совъта свящ. П. Тимофеева икона св. Амвросія Меліоланскаго и семисвъщникъ.
- лл) Отъ священника села Большой Даниловки Андрея Клементьева икона св. Андрея Критскаго и св. Анны.
- мм) Отъ подрядчиковъ-Цыцаркина и Хлыстова 2 паникадила, столяра Училища Мих. Клемина—2 бронзовыхъ подсвъчника въ 54 руб. и большой шелковый платокъ.
- нн) Отъ NN пожертвовано 20 р. бедивищей спроте изъ окончившихъ курсъ.
- оо) Отъ бывшей воспитанницы Училища Валентины Домбровской, рожд. Лашкаревой, пожертвованы дли училищной географической коллекціи образцы каменной соли—производства копей г. Бахмута.
- рр) Членами Совъта, и преподавателями Училища на увеселеніе воспитанниць во время Рождественскихъ праздниковъ пожертвовано—75 руб.

Digitized by Google

Такимъ образомъ въ теченіе отчетнаго года на разныя нужды Училища, не считая пожертвованій вещами, денежныхъ пожертвованій поступило 20938 р. 32 к.

## Епархіальныя извъщенія.

По распоряженію Его Высокопреосвященства, съйздъ епархівавнаго духовенства назначенъ на 18 августа сего года.

- Благочинный 4-го округа Старобъльскаго убла, протоверей Григорій Максимовъ, согласно прошенію, уволенъ отъ должности благочиннаго, в на сію должность назначенъ помощникъ благочиннаго, священникъ и. Стръльцовки, Павелъ Лисенко.
- Священняки перквей: Успенской, сл. Артемьевки, Волчанскаго укла, Николай Ястремскій и Митрофаніевской, сл. Отрадной, того же укла, Василій Рогальскій, награждены скуфьею.
- Діаконъ Тронцкой церкви с. Кривой Луки, Изюмскаго увзда, Іоаннъ *Буткевича* рукоположенъ въ санъ священника Митрофаніевской церкви села Полянаго, Ахтырскаго увзда.
- Окончившій вурсь въ Харьковской Духовной Семинарів, Василій Зубарево, рукоположень въ санъ священника Анно-Зачатіевской церкви с. Ильмовъ, Сумскаго убъзда.
- Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинарів, Александръ Оедорово, рукоположенъ въ санъ священника Благовъщенской церкви сл. Тростянца, Ахтырскаго убзда.
- Студентъ Харьковской Духовной Семинарін, Иванъ *Иваницкій*, рукоположенъ въ санъ священника Архангело-Миханловской церкви с. Павловокъ, Сумскаго убъзда.
- Діаконъ Казанской церкви, с. Деревокъ, Ахтырскаго увзда, Осодоръ Бутковскій, перемвщенъ, согласно прошенію, діакономъ же Тронцкой церкви с. Котельвы, того же увзда.
- Діаконъ Преображенской церкви, сл. Половинкиной, Старобъльскаго ућзда, Константинъ *Бутково* перемъщенъ на діаконское мъсто при церкви сл. Танюшевки, того же увзда.
- Бывшій діаконъ Тронцкой церкви с. Котельвы, Ахтырскаго убла. Александръ *Краснокутскій*, опредбленъ исправляющимъ должность діакона Казанской церкви с. Деревокъ, того же ублда.

- Псаломщики церквей: Тяхоновской, сл. Тятаровки, Старобъльскаго увзда. Аркадій Константинова в Няколаевской, Деркульскаго конскаго завода, того же увзда, Александръ B.гасова, перемъщены единъ на мъсто другаго.
- Псядовщикъ Покровской церкви сл. Покровскаго, Ахтырскаго убзда, Мечсей Краснопольский, посвященъ въ стихарь.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Васильевской церкви с. Ястребеннаго, Сумскаго убзда, крест. Василій Сапченко; Архангело-Миханловской церкви с. Павловокъ, Сумскаго убзда, крест. Петръ Берестомо; Николаевской церкви сл. Котельвы, Ахтырскаго убзда, крест. Иванъ Билецкій.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Церковао-приходскія попечительства.—Кирилло-Менодієвское братство въ Оренбургской епархін.—Эмеритальныя кассы для учителей церковно-приходскихъ школъ.—Просвътительная дъятельность второ-классныхъ церковно-приходскихъ школъ.—Средства къ сохраненію добраго вліянія церковно-приходскихъ школъ на бывшихъ питомцевъ.—Общее говініе учащихся.—Количество церковноприходскихъ школъ.

Мысль о необходимости внести нъсколько большее оживление въ обычное теченіе церковно-приходскихъ дёлъ чрезъ привлеченіе прихожанъ къ болве двятельному участію въ церковно-приходскихъ попечительствахъ, какъ видно изъ епархіальныхъ періодическихъ изданій, больше и больше распространяется. При этомъ, въ интересахъ благоустройства названныхъ учрежденій, на основанія опыта указывается на желательность некоторыхъ измененій въ ихъ организаціп, а также перемінь въ обычномь ході діль въ нікоторыхъ изъ нихъ. По мивнію многихъ благочинныхъ Подольской епархів, для возрожденія приходской жизни необходимо, чтобы въ составъ попечительства были люди, приверженные къ церкви и вліятельные въ приходъ. Недостаточно для дела, какъ говорится въ «Под. Еп. Въд.», что волостной старшина есть членъ всъхъ попечительствъ его волости: сель у него бываеть несколько, и онъ не можетъ должнымъ образомъ радъть о пользахъ каждаго взъ нихъ. Нужно, чтобы въ составъ попечительствъ былъ и сельскій староста, отъ котораго многое въ сель зависить и безъ ввдома котораго ничего важнаго въ приходъ не можетъ быть предпринято, а овъ между темъ не состоить непременнымъ членомъ попечительства. Необходимо настойчивъе привлекать въ попечительства и всёхъ лучшихъ по своему настроенію людей въ приходё: «чёмъ больше ихъ, тёмъ лучше, тёмъ полнёе будетъ приходъ жить церковно-религіозною жизнью, тёмъ ближе можетъ быть цостигнутъ идеалъ древне-приходской общины, считавшей религіозные интересы первою и главнёйшею своею обязанностью».

- Оренбургская епархія обогатилась новымъ религіозно-просвътительнымъ и благотворительнымъ учреждениемъ: въ слободъ Куртамышь, Челябинского уфада, открыто Братство вменя св. Просвътителей славянъ Кирилла и Меоодія. Кирилло-Меоодіевское братство, стремящееся по своимъ задачамъ возстановить древиюю форму южно-русскихъ братствъ, имфвиихъ столь большое значение въ нашей древней церковной исторіи и вообще въ жизни старыхъ "приходовъ", подобно большинству учрежденій этого рода ставить, по словань Оренб. Еп. Въд., своею цълію заботу о благоукрашенів и благольцій приходскаго храма, попеченіе о резвгіозно-правственномъ просвъщеній народа (для чего братство, между прочимъ, устраиваетъ чтенія со світовыми картинами), благотвореніе неимущимъ и бъднымъ, а также общую соединениую борьбу съ отряцательными сторонами современной сельской жазнв. Вратство имфетъ свой уставъ, взятый съ небольшими измънениями наъ устава подобнаго же сельскаго Братства въ селъ Озерскомъ Перемышльскаго убода, Калужской епархіи. Починъ въ учрежденін Братства и осуществленіе его принадлежить всецівло молодому мъстному свищ. о. Чернавскому, который, предварительно заручившись согласіемъ жителей на открытіе братства въ Куртамышь, возбудиль предъ Епархіальною властію дело объ учрежденіп его въ октябрѣ 1897 года. Въ день открытія Братства священникомъ о. Чернавскимъ приглашены были болъе вліятельные и состоятельные представители мастнаго общества, на сочувствие которыхъ можно было положиться; затемъ, после совершения молебнаго пънія покровителямъ Братства св. Кириллу и Месодію заслушанъ быль уставъ Братства, потребовавшій въ нѣкоторыхъ пунктахъ объяснения со стороны священника. На предложение свяшенника записаться въ число членовъ Братства присутствовавшіе изъявили полное согласіе, посл'в чего Братство объявлено быдо открытымъ. Тогда же на подписномъ листь записалось въ число почетныхъ членовъ 32 человъка, съ платою по 10 р. въ годъ, и въ число действительныхъ-38 человевъ, съ илатою не менће 3 руб., а всего собрано членскихъ взносовъ

436 руб. Кром'в того, ожидается новых в поступленій до 150 руб. Вообще учрежденіе Братства въ слоб. Куртамыш'в встр'вчено съ большимъ сочувствіемъ м'встнымъ обществомъ, которое охотно откликнулось на призывъ священника.

- Вопросъ объ улучшении положения учителей церковныхъ школъ не новый и объ немъ неоднократно заходила ръчь на епархіальныхъ събздахъ. Между прочимъ, этотъ вопросъ обсуждался на събздв наблюдателей въ Каменецъ-Подольскъ, Подольской епархіп, кавъ сообщають объ этомъ «Подол. Еп. Въд.» На этомъ съъздъ быль доложень проекть, чтобы церковно-школьныхъ учителей и учительницъ сділать участниками существующей въ Подольской епархів взаимно-вспомогательной кассы духовенства, приравнявъ ихъ по правамъ и взносамъ въ псаломщикамъ. Не сочувствуя этому проэкту, наблюдатели школъ пришли къ тому заключенію, что принять учителей въ члены взаимно-вспомогательной кассы рискованно для духовенства, такъ какъ весьма затруднительно будеть следить за темь, почему тоть или пругой учитель оставилъ ийсто, особенно, если предположить, что вёдь возможны и случан хитрости и злоупотребленія. Посл'в всесторонняго разсмотрвнін этого вопроса, събздъ нашелъ возможнымъ организовать кассу на совершенно вныхъ началахъ, нежели на какихъ существуеть касса епархіальнаго духовенства, а именно: учительская касса должна быть эмеритальной, т. е. выдавать денежныя пособія не въ несчастныхъ только случанхъ, а по выслугі извістнаго числа леть, и притомъ не въ размере 12-24 р. въ годъ, какъ это выдается взаимно-вспомогательной кассой епархіальнаго духовенства, а въ размъръ не менъе 100 р. или даже болъе, такъ чтобы на это пособіе можно было действительно существовать учителямъ и учительницамъ, потерявшимъ силы в здоровье на школьномъ поприщъ. Но такъ какъ организація и устройство подобной кассы является деломъ новымъ и требуетъ сложной предварительной работы, равно какъ и добровольнаго согласія учителей на участіе въ этой кассь, то рышено пока заняться каждому у вздному наблюдателю собраніемъ необходимаго матеріала и окончательное рашение вопроса объ учительской вассв отложить до следующаго съезда. Кроме того, предположено собрать точныя свъдънія, сколько учителей изъявять согласіе на участіе въ предполагаемой кассь, отчисление какого 0/0 отъ жалованья въ фондъ кассы будеть необременительнымъ, не могуть ли быть изысваны

для образованія в пополненія основнаго фонда кассы другіе источняки, кром'й жалованья, какой предільный срокъ службы желають установить сами учителя и какой размітръ минимальной и максимальной ежегодной пенсіи.— Нельзя не пожелать, чтобы это начинаніе нашло себі подражаніе и въ другихъ епархіяхъ. Осуществленіе этого проэкта пе такъ трудно, какъ кажется на первый взглядъ. Ежегодно почти во всіхъ епархіяхъ устранваются педагогическіе курсы, проіздъ на нихъ для учителей безплатный. Стоитъ только на нісколько дней придать курсамъ характеръ учительскаго съйзда, предоставнить имъ право активно участвовать въ обсужденіи этого вопроса, и тогда останется одинъ только шагъ къ осуществленію его на практикъ.

- Какое выветь значение для населения второклассиям церковно-приходская школа-это можно видеть изъ следующаго сообщенія «Астрах. Еп. Від.» о дівтельности второвлассной церковноприходской школы въ Капустиномъ-Яру, Царевскаго убада. Открытая съ настоящаго учебнаго года, эта школа уже заметно обнаруживаеть свою просветительную деятельность въ этой слободи. При школь ведутся народныя чтенія съ отделами: духовно-правственнымъ, историческимъ и литературнымъ, съ показаніемъ туманныхъ картинъ; чтенія сопровождаются півніемъ учащихся подъ управленіемъ учителя школы. Чтенія привлекають массу слушателей воть мала до велика". Они, видимо, пришлись по душть муживамъ, сближаютъ школу съ населеніемъ. Показателемъ сочувственнаго отношенія ибстныхъ крестьянъ къ школб служить сльдующій отрадный факть: сельское общество, по яниціативь участковаго земскаго начальника ассигновало 50 руб. на библіопри второклассной школъ; церковно-приходское попечительство съ своей стороны пришло съ пособіемъ на то-же діло въ размъръ 50 руб. Такимъ образомъ составилась почтенная для школьной библіотеки сумма въ 100 руб., на которую можно пріобръсти на первый разъ достаточное число книгъ, пособій и изданій. Совітомъ школы составлень обстоятельный списокъ книгь и изданій изъ одобренныхъ и рекомендованныхъ по духовному відомству для библіотекъ церковно-приходскихъ школъ-подлежащихъ выпискъ. Списокъ довольно разнообразный и по отдъламъ, и по содержанію: есть вниги духовно-правственныя, педагогическія, историческія, по географіи, литературф, изъ отдела полезныхъ знаній. Такимъ образомъ второклассная швола, видимо, сближается

съ населеніемъ, сростается правственно; въ ея жизни замѣтно здоровое теченіе, въ ея дѣятельности живыя силы, одушевленіе, стремленія. Нельзи не пожелать полиѣйшаго успѣха дѣятелямъ школы, учащимся и всѣмъ близко стоящимъ къ ея интересамъ.

- Какъ сохранить доброе влінніе на питомцевъ церковноприходской школы по окончаніи ими курса и какъ расширить ен просвётительное значеніе-по этимъ вопросамъ даются слёдующія разъясненія въ «Могил. Еп. Візд.» — Церковно-приходскан школа ставить себъ главною задачею передать дътямъ, вмъсть съ грамотою и возможными знаніями, развитіе въ духѣ православной Церкви, чтобы они были впоследствии хорошіе христіяне, хорошіе граждане, преданнные своему Государю, какъ истинному Отцу отечества, хорошіе члены семьи в общества. Ученивь, разрывая всякое общение со школою и выходя изъ-подъ вліянія окружающей его тамъ обстановки, остается лицомъ къ лицу съ темъ же невъжествомъ, съ той-же загрубълостью, съ тъми-же предразсудками и суевфріями, въ которыхъ пребывалъ раньше. Нельзи, конечно, отрицать этого вліннія и во время нахожденія въ школів, но тогда оно могло парализоваться личностью учитель и его толразумными объясненіями. Велика задача начальной школы, велики въ ней и труды. Поэтому учитель, если онъчеловъкъ честный, душой преданный своему святому дълу, не долженъ бросать этихъ бывшихъ своихъ питомцевъ на произволъ судьбы. Еще до выхода изъ школы дътей, ему слъдуеть внушить имъ, что они не должны совершенно удаляться отъ школы и заканчивать свое образование получениемъ свидътельства. Но, конечно, однихъ убъжденій мало, нужно и здісь приложить руки, твиъ болве, что народъ нашъ вполнъ ясно себъ еще не представляеть значенія школы. Такъ напр., устройствомъ хора при школ'в учитель успёшно можеть воспользоваться для привлеченія къ ней ученивовъ и по окончаніи курса: они будуть ходить въ ту же школу на спъвки, находиться подъ тъмъ же хорошимъ влінніемъ учителя, будуть аккуратно посъщать храмъ Божій, и наконецъ, будуть развивать у себя музыкальный вкусь, такч что пёніе какихъ нибудь безиравственныхъ, уличныхъ пъсенъ и на умъ не придетъ. При этомъ, если бывшіе питомцы будуть выходить изъ возраста дътскихъ голосовъ, то вкъ нужно переводить въ мужскія партів, это же обстоятельство опять действуеть на нихъ притягательно въ кору, и следовательно-къ шволе, въ храму. Детямъ,

да и вообще крестьянамъ очень нравится принимать участіе при богослужения. Это обстоятельство тоже представляеть возможность учителю продолжать доброе возд'айствие на д'атей;-пусть все, что приходится читать на клирост при церковныхъ службахъ, исполняють ученики, если много желающихь, то-по очереди, вещи болъе трудныя, какъ то: апостоль, канонь, ведение устава, давать болве взрослымъ и пр. Кромв того можно заставлять мальчивовъ прислуживать въ алтаръ. Нъкоторыхъ учениковъ изъ окончившихъ курсъ, болъе или менъе свободныхъ отъ домашнихъ хозяйственных работь, учитель можеть привлечь къ непосредственному посъщению школы заставляя ихъ помогать себъ въ занятіяхь; такіе мальчики могуть свободно субдить за самошкольниковъ и даже стоятельными работами вести вмъсто учителя. При этомъ болье способныхъ изъ нихъ учитель выдълнеть и обращаеть сильныйшее внимание на ихъ пелагогическія занятія — даеть методики, заставляеть готовиться въ серьезнымъ урокамъ и проводить подъ своимъ наблюденіемъ занятія, такъ что такіе мальчики, попрактиковавшись извістное время, могуть быть хорошими учителями для школь грамоты. Крестьянская же масса, видя такую реальную пользу школы, несомижнно будеть относиться къ ней болве сочувственно и довърчиво, а учитель въ ен глазахъ пріобрететь большій авторитеть и расположевіе. Въ женскихъ в смешанныхъ школахъ для девочекъ крайне полезно вводить занятія рукодфліемъ, но при этомъ нужно имъть въ виду, что, во время нахожденія ихъ въ школь, можно ограничиться небольшимъ запросомъ дела, напр. вязаніемъ чуловъ, вружевъ, вышиваніемъ по канвѣ, такъ какъ и безъ того достаточно учебно-школьныхъ занятій. По окончаніи же курса дівочками, можно продолжать занитие этимъ деломъ, выучить ихъ вышиванію гладью, шитью, а болье способныхь-кройкь. При той помощи, какую могуть учительниць оказать въ школь ученики или ученицы-практиканты, вполей возможно вести и рукодыльныя занятія. Кромф того для этой цфли можно удфлять вечернее времи. При этомъ нужно замътить, что, кромъ даваемой практической пользы, подобныя вечернія занятія крайне благотворно вліяють на дівочекь въ томъ отношенів, что отвлекають вхъ оть зла деревенской жизни - посидълокъ. - Наша деревня страдаеть отсутствіемъ осмысленныхъ и нравственныхъ удовольствій для дітей. Школа, какъ разсадница всего добраго, должна и въ этомъ слу-

чав придти на помощь народу. Въ праздвичные дни при школв ивлесообразно устранвать вокально-литературные вечера, для которыхъ удобно разучать съ хоромъ церковные концерты и другія пъснопънія, отлачающіяся своею музывальною врасотою. Смотря по времени, можно исполнять и пізсы светскаго содержанія боле серьезныя, а также и песни. Пусть на этихъ вечерахъ читаются стихотворенія наизусть, разыгрываются басни и т. п. И наконецъ, имьють большое воспитательное значение прогулки учителя съ дътьми весною въ лъсъ, въ поле; при чемъ собрание дътей не нужно ограничивать школьниками и окончившими курсъ учениками, а полезно привлекать и совстмъ неучащихся. Но непремънно нужно следить, при устройстве подобныхъ праздниковъ, чтобы они носили характеръ строгой благовоспитанности, иначе крестьяне на нихъ будутъ смотреть недоверчиво. Самое могущественное и върное средство въ рукахъ у учителя къ тому, чтобы знанія в навыви, даваемые школою, не забывались и затраты труда не терялись, а вознаграждались, это-школьная библіотека. Учитель должень, еще во время пребыванія дітей въ школів, вселить въ нихъ распоряжение къ книжев, а потомъ руководеть выборомъ, преследуя две задачи: религіозно-правственное развитіе и обогащение знаніями практического свойства въ сельскомъ быту и объ окружающемъ міръ. Самое удобное правило при этомъ-назначить выдачу внигь раза два въ недёлю въ вечернее время для того, чтобы имъть возможность побесъдовать по поводу прочитаннаго, вызвать учениковь на самостоятельныя заключенія о прочитанномь, если понято неправильно, разъяснить. Конечно въ подобныхъ бесъдахъ можеть быть возбуждено много и постороннихъ вопросовъ. но обязанность учителя въ этомъ случав завлючается въ томъ, чтобы поставить болье существенные, болье важные в требующіе правильного вниманія вопросы, напр. нравственнаго и общественнаго характера и потомъ общими силами и сознательно разръшить нкъ. При помощи библіотеки школа можеть расширить свою просвътительную дъятельность и на всю массу крестьянскаго населенія. При умеломъ составе внигъ для народа и при уменьи учируководить чтеніемъ, библіотека должна явиться нравственною силою, могуче вліяющею на духовную и экономическую сторону жизни престыянь. Библіотека-читальня (обязательно на первое время безплатная) можеть сослужить незаміннимую услугу ділу. Лля устройства и упорядоченія народныхъ библіотекъ Училищнымъ при Св. Сунодъ Совътомъ выработанъ списовъ внигъ, который можеть облеганть задачу-что выписывать для библютеми и что четать. Кром'в того люде, близко стоящіе въ народу, знають его духовине нужды и потому сами могуть сделать более или менъе правильный и подходищій выборъ книгь, тъмъ болье что лубочныя взданія въ настоящее время вытёсниются и свободео вездъ можно найти хорошую книгу. Такъ какъ нельзя свазать, что требование чтения нашихъ крестьянъ было бы слишкомъ велию и читающихъ много и такъ какъ крестьяне бывають свободны отъ работъ большею частію въ праздники и воскресные дни, а въ это время и швольное пом'вщение пустуеть, то очень удобно будеть воспользоваться имъ для читальни, темъ более, что и учитель въ эти дни свободенъ отъ занятій и съ большимъ вниманіемъ отнесется въ самообразованію сельских грамотвевъ. Народная библістева-читальня можеть удовлетворять духовныя потребности только у людей грамотныхъ, большинство же деревенскаго населенія, въ особенности пожилые люди и женщины, неграмотны, следовательно, этотъ способъ расширенія просвътительнаго вліянія не для всъхъ пригоденъ, почему является необходимость въ другомъ способъ воздъйствія на массу. Этимъ способомъ могуть быть народныя чтенія. Начало устроеній народныхъ чтеній опять принадзежить не крестьянамъ, а сельской интеллигенців, ядро которой представляеть школа. Выразительное и интересное по своему содержанію чтеніе можеть занимать слушателей, но для большаю привлеченія публики очень удобно иллюстрировать прочитаннюе показываніемъ туманныхъ картинъ при помощи фонари. Это дълаеть разсказь понятиве, интересиве и глубже запечатлеваеть вы памяти. Обывновенно врестьяне сначала смотрять съ недовъріемь на чтенія, считають ихъ забавою праздныхъ людей, поэтому необходимо съ самого начала прилать делу, какъ можно более, серьезный и важный характеръ. А потому иниціаторомъ этого убла удобнъе быть всего священнику; чтеніе открыть молебствіемъ в т. д. Если помъщение не велико, то дътей лучше всего не пускать на эти чтенія, потому что они интересуются больше картинама. а во время чтенія производить шумъ, мѣшая слушать взрослымъ. Удобиће дътямъ повязать картины и побесъдовать по поводу изъ раньше въ будній день-отдільно отъ взрослыхъ. Особенно важно привлекать на чтенія женщинь: на нихь лежить все домашвее воспитаніе дітей. Полезно назначать отдільныя, спеціально женскія чтенія съ подборомъ взвістнаго рода статей. Каждому учителю и учетельниць, какъжителямъ деревии, въ особенности тамъ. гдв школа существуеть непродолжительное время, вфроятно приходвлось не разъ слышать сътованіе молодыхъ и пожилыхъ крестьянъ на то, что они не умъють читать и писать, темъ более, что въ современной жизни грамотность представляетъ громадное практическое значение. Изъ варослыхъ врестынъ много найдется въ важдомъ селв желающихъ наччиться грамотв хотя бы на столько. чтобы разбирать книжную печать и рукопись, а также обогатить себя ариометическими познаніями примінительно къ жизненной правтивъ. Опять единственная въ этомъ случав надежда на учителя. Учитель для такихъ учениковъ можеть устроить вечернія занятія. Удобивитее время для этого-зима, а летомъ-праздииви. Въ продолжение длинныхъ зимнихъ вечеровъ можно многому полезному научить и взрослыхъ людей, занятія съ которыми несомивно будуть идти быстрве, чвмъ съ детьми, хотя занятія эти должны вестись въ томъ же порядкъ, какъ и въ школъ. При этомъ хорошо бы на вечернихъ урокахъ заниматься и съ учениками, окончившими курсъ, чтобы отчасти укращить, отчасти же развить далже научно-школьные предметы. Но при этомъ должно быть принято во вниманіе, что въ деревнъ обыкновенно одинъ учитель и у него мало отдыха, а потому нельзя предъявлять ему большихъ требованій къ вечернимъ занятіямъ, вполнѣ достаточно будеть, есля поступившіе неграмотные крестьяне научаться читать, писать и пройдуть сокращенный курсь закона Вожія.

— По постановленію комиссіи по народному образованію въ С.-Петербургѣ, сообщено гг. учащимъ въ начальныхъ городскихъ училищахъ, что, въ виду выраженнаго въ ея средѣ желанія о возможно большемъ распространеніи въ начальныхъ городскихъ училищахъ общаго говѣнія учащихся, по примѣрамъ предшествующаго года, предоставляется тѣмъ гг. учащимъ, которые введутъ общее говѣніе въ ихъ училищахъ, прекращать для сего, съ вѣдома гг. попечителей, классныя занятія въ пятницу и субботу на одной изъ недѣль Великаго поста. По окончаніи Великаго поста, учащіе, введшіе общія говѣнія, приглашаются сообщить комиссіи о томъ порядкѣ, въ какомъ говѣніе учащихся было вми исполнено. Между прочимъ, общее говѣніе введено въ 12-классномъ городскомъ училищѣ, состоящемъ въ вѣдѣнія предсѣдателя комиссіи: здѣсь на первой и четвертой недѣляхъ говѣютъ до 1,000 учащихся, и въ церкви Экспедиціи заготовленія государственных бумагь, гдь на второй и третьей недъляхь говыть свыше тасячи учащихся XXII школьнаго участка и многоклассных училищь І нарвскаго мужскаго и І коломенскаго смъщаннаго. «С.-Пет. Дух. Въстн.».

- По свъдъніямъ, недавно опубликованнымъ Училищнымъ Совътомъ при Святьйшемъ Сунодъ, всёхъ церковныхъ школъ въ Имперіп (включая сюда Кавказъ и Сибирь) въ 1 январа 1898 года числилось 38,456, изъ нихъ: церковно-учительскихъ и второилассныхъ 239; двухилассныхъ-236; одновлассныхъ 16,274; образцовыхъ при семвнаріяхъ и епархіальныхъ училищахъ — 107; шволъ грамоты-21,600. Въ 35 епархіяхъ, съ земскими учрежденіями, въ 1 январи 1898 г. церковнихъ школъ состоило 22,535, пзъ нихъ: церковно-учительскихъ и второклассныхъ-165; двухклассныхъ-145; одновлассныхъ-10,290; образцовыхъ при семинаріяхъ и епархіальныхъ женскихъ училищахъ-69; школъ грамоти —11,867. Въ 27 епархіяхъ, безъ земскихъ учрежденій, къ тому же 1 января 1898 г. церковныхъ школъ числилось 16,921; взъ нихъ: церковно-учительскихъ и второвляссныхъ-75; двухвляссныхъ —92, одновлассныхъ—5,984, образцовыхъ—38, шволъ грамоты— 9,733. Общее число учащихся въ церковныхъ школахъ на 1 явваря 1898 года во чсей Имперів состояло—1,337,501, изъ нихъ мальчиковъ 1,58,072, а дівочекъ-279,429. Въ отдільности, въ епархіяхъ съ земскими учрежденіями числилось всёхъ учящихся 821,687 (638,361 м., 183,326 д.); въ епархіяхъ же безъ земскихъ учрежденій — 515,814 (419,711 м. и 91,103 дів.). Что васается до церковныхъ школъ на Кавказъ и Спбири, то число ихъ крайне незначительно, въ сравнении съ числомъ школъ въ Европейской Россіи. Такъ, на Кавказъ вськъ церковныхъ школъ состовтъ -1338, въ томъ числъ одновлассныхъ-728 и школъ грамоты - 585. другихъ-25. Въ Сибири, включая сюда Забайкальскую и Якутскую области, всъхъ школъ состоить 1,993, изъ нихъ одновлассныхъ 769 и школъ грамоты-1,197. Въ соответствіп съ числомъ школъ и количество учащихся значительно менве числа ученивовъ церковныхъ школъ центральной Россіи, а именно-на Кавказъ-50,717 (37,964 м. в 12,753 д.) и въ Сибире-49,357 (38,222 м. в 11,135 дѣвочекъ).

## Продается недорого почти новый одноярусный иконостасъ

(отъ упраздненнаго придъла) въ Покровской церкви г. Чугуева. Харьковской губ.

ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА:

## ТАЛМУДЪ. МИШНА И ТОСЕФТА.

Критическій переводъ Н. Переферковича. Томъ первый (книга 1 и 2). С.-Петербургъ. Изданіе П. П. Сойкина. 1899 г.

Цена 2 руб. 50 коп.

Объ изданіи миссіонерскаго журнала "ПРАВОСЛАВНЫЙ БЛА-ГОВЪСТНИКЪ" въ 1899 г. (Сельмой годъ взданія).

Изданіе миссіонерскаго журнала "Православный Благовъстникъ" будетъ продол-жаться и въ 1899 году "Православный Благовъстникъ", какъ органъ Православнаго Миссіонерскаго Общества, по прежнему будеть имъть своею целію-съ одной стороны выяснение великой важности миссіонерскаго служения для Русской православной церкви и Русскаго государства, а съ другой-возможно-полное и върное изображение дъятельности нашихъ отечественныхъ въропроповъдниковъ (миссіонеровъ), и техъ условій, среди которыхъ она совершается въ настоящее время. Сообщение этихх, имъющихъ столь нажное церковно-государственное значение, свъдъний и будетъ составлять главное и существенное содержание миссіонерскаго журнала "Православный Благовъстникъ". Въ настоящемъ году Редакція предполагаетъ, между прочимъ, обратить особенное внимание на изложение и опроверженіе магометанства. Программа мурнала слѣдующая: І. Отдѣлъ оффиціальный. Постановленія и распоряженія Правительстви, касающіяся Миссіонерскаго Общества и его дългельности. Распоряженія Совъта Миссіонерскаго Общества. Его отчеты. Свъдънія о дъятельности Епархіальныхъ Комитетовъ Общества. II. Руководящія статьи по вопросамъ, касающимся миссіонерскаго діла въ Россіи. ІІІ. Современное положеніе отечественныхъ миссій. ІV. Очерки и разсказы язъ исторія первоначальнаго распространенія христіанства въ разныхъ стравахъ свѣта и превмущественно въ Россіи. Судьбы отечественныхъ миссій въ ближайшемъ прошломъ. V. Миссіонорская дъятельность на западъ. Сведенія о католическихъ и протестантскихъ миссіяхъ и ихъ дъятельности преимущественно въ тъхъ мъстахъ и странахъ, гдъ эти миссіи вступають въ сопривосновеніе и борьбу съ православісич. УІ. Извъстія и замътки: краткія отрывочныя свъдънів, относящіяся къ мессіонерскому ділу и заимствуемым изъ газеть, писемъ и пр. VII. Библіографія. Отзывы о разныхъ кивгахъ и статьяхъ, относящихся къ миссіонерству. VIII. Извъстія о пожертвованіяхъ, поступающихъ въ пользу православно-русскихъ миссій. ІХ. Объявленія. Журналь выходить два раза въ мёсяцъ (15 и 80) книжками, въ объемъ не менъе четырехъ печатныхъ листовъ. Цъна изданія четыре рубля 50 коп. безъ пересылки и пять рублей съ пересылкою, за границу-шесть рублей. Подписка принимается въ редакціи журнала "Православный Благовъстникъ", а также въ ванцелярін Совъта Православнаго Миссіонерскаго Общества. Адресъ редавцін н канцелярів: Москва, Срітенка, домъ Спасской церкви. Остающієся въ неболь-шомъ количести вызампляры журнала за прошедшіе годы могуть быть высланы Редавторъ Н. Комаровъ. по четыре рубли.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г. (VI г. изд.)

на ожомъсячный научно-философскій и литоратурнокритическій журналь

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРВНІЕ"

Изданіе П. П. Сойкина, подъ ред. д-ра филос. М. М. Филиппова.

Вышель 11 марта № 3 (Марть). Содержавіе: І. Положительная философія в вепознаваемое. Проф. Де-Греефа. П. Психологическій анализь понятій о созваній и матеріи. Проф. И. Оршавскаго. ПІ. Нѣсколько замѣчачій о закомѣ Ньютона. Гильома. ГУ. Физіологическій бесѣды. Рефлексь. Проф. А. Герцева. У. Привичка и инстинкть. Доц. В. Вагнера. УІ. Проблема соціологія. Георга Зимемая. УІІ. Соціальния условія римской имперіи наканунѣ нашествія варвароть. Эрнста. УІІІ. Вымершія чуловища. В. Дингельштедта. ІХ. Аграрный вопрось въ Англів. Д-ра соц. наукъ В. Тотоміанца. Х. Письмо Карла Маркса М. Салівкову по поводу статьи Н. Михайловскаго. ХІ. Психологія Авенаріуса во нензданнымь матеріаламъ. Д-ра философія М. Филиппова. ХІІ. Идеализація натуральнаго хозяйства. П. Маслова. ХІІІ. Экономическій иллозім. А. Санина. ХІV. Замѣтки о текущей литературѣ: негодныя средства. П. М. ХV. Обзоръ журналовъ. ХVІ. Изъ русскить изданій. ХУІІ. Научяня вовости, ХУІІІ. Библіографія. ХІХ. Хроника. ХХ. Оригинальное примиревіє двухъ теорій. М. Филиппова. ХХІ. Письмо въ редакцій. Вл. Тюрина. ХХІІ Преможенія: 1) Викторъ Фаусекъ. Этюды по вопросамъ біологической эволюція. 2) Б. Львовъ. Соціальный законъ. 3) Берне. Полное собравіе сочивеній. Томъ І. Парижскія письма. Подписная цѣна: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставкою в перес. На 1/2 года 4 руб., на 1/4 г. 2 р. Комплекти за 1898 годъ. д. 7 р. съ пер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д. № 12, Главная Ковтора журнала Научное Обозрѣніе. Продолжается подписка на "Научно-энцшко-варенъ" 10 руб. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозрѣніе" со "Словарен» 10 руб. съ пер.

#### Безплатно высылается пробный № журнала

# "REUPOLA » ARQUII.

С.-Петербургъ, Стремянная, 12, собств. домъ.

### Всвиъ высылается по требованію безплатно пробный № журнала

# "РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ".

С.-Петербургъ, Стремянная, 12, собств. домъ.

#### Новое изданіе П. П. Сойкина

## ОСНОВЫ ТРЕЗВОСТИ

Сборн. научныхъ и литературныхъ статей, съ приложениемъ устава обществъ трезвости, положениемъ и формами. Сост. д-ръ Сободевский. Цена 50 коп., съ пересыдкой 70 коп.

Съ требованіями обращаться къ издателю С.-Петербургъ, Стремянная, 12, соб. домъ.

#### Открыта подписка на 1899 годъ

НА БЕВВЕДВЛЬНЫЙ, РЕЛИГІОЗНО-НРАВСТВИННЫЙ, ЕЛЛЮСТРИРОВАННЫЙ,

народный журналъ

# "KOPM4IĂ"

(двънадцатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылкою, 2 рубля 50 коп. за полгода съ пересылкою.

"Кормчій" одобренъ и рекомендованъ разными вѣдоиствами. Въ 1897 г. журналъ получиль новое одобреніе Его Императорскаго Высочества, Великаго Князя Сергія Александровича и рекомендованъ Имъ къ выпискѣ по войскамъ Московскаго Военнаго округа. Адресъ редакцій: Москва, Ордынка, д. Бажановой, (квартира протоіерея Скорбященской церквв). "Кормчій" предназначается для воскреснаго и праздничнаго народнаго чтенія. Въ виду этого программа изданія его носить характерь общедоступности, какъ въ выборѣ статей для чтенія, такъ и въ формѣ ихъ изложеніи. "Кормчій" имѣетъ глявною скоею пѣлію, какъ показываетъ и самое названіе, путеводить православною скоею пѣлію, какъ показываетъ и самое названіе, путеводить православного хрестіанина, т. е. указывать ему тотъ истинно добрый путь ко спасенію, который Церковію Православною предначертанъ для всѣхъ чадъ ез. "Кормчій" и вѣ 1899 г. будетъ издаваться приивняясь къ событіямъ недѣли, и таквиъ образомъ можетъ служить удобнымъ подспорьемъ для внѣбогослужебныхъ собесѣдованій съ народомъ на весь годъ, въ особенвости духовенству; а для мірянъ и христіанскихъ семей благовременнымъ и полезнымъ чтеніемъ въ воскресные и праздничные дня. № журнала будутъ украшаться рисунками религіозно-правственнаго содержанія съ соотвѣтствующими поясненіями въ текстѣ. Въ журналь "Кормчій" по прежнему будетъ принимать участіе своими литератури. трудами

#### нзвъстный Кронштадтскій пастырь отецъ Іоаннъ-

Въ 1899 г. Редакція "Кормчій" дасть своимъ подписчикамъ: 52 МЖ религіознонравственнаго чтенія и обзора событій текущей жизни. 52 № излострированнаго безплатнаго приложенія "Воскресныя поученія по житіяма святыха" и еще 12 % иллыстрированных в листковт на двунадесятые праздники. Въ ряду другихъ статей въ 1899 г. въ "Кормчемъ" будетъ печататься "Жизнь современныхъ подвижниковъ благочестия", "Толкование на Апокалипсисъ", "Китихизическия поученія на заповіди о блаженствахъ и на 10 заповідей Закона Божія", статьи "Константинопольская древняя христіанская святыня" и возобновятся прерванныя на время статьи "Древняя святыня Москвы и ен окрестностей". Въ редакціи нивются полные экземи. "Кормчаго" за 1893, 94, 95, 96 и 97 гг. Цвна 1893 г. (сброш.) 2 р. 50 к., 1894 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. (сброш.) 3 р., 1896 г. (сброш.) 3 р., 1897 г. (сброш.) 3 р. Листки продаются и отдъльно отъ журнала по 60 к. за 100 безъ перес. и по 80 кои, за 100 съ перес. Есть сброшюрованные листки по 40 кои. съ пересылкой. Въ январъ выйдуть изъ печати 12 мелкихъ брошюръ съ религіозно-правственными разсказами, Ботвиной, цъна за броштору 1 коп. за 100 брош. 90 к. съ перес. и 70 к. без. перес. Наложеннымъ платежомъ изданія "Корычаго" не высылаются. Редакція, дълаеть скидку 40% съ объявленной цвим для техъ, которые выписывають журналь сразу за всв вывющеся въ продажв годы; при выпискъ же не менъе 10 экземпл. журнала за 1899 г., цъна за каждый экземплиръ 3 р. 50 в. вывсто 4 р.

Протоіерей С. П. Ляпидевскій Редакторы—издатели: Священники ( І. Н. Бухаревъ. Священники ( В. П. Гурьевъ.

#### иллюстрированный еженедъльный журналъ

#### РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ

изданіе П. П. Сойкина XV годъ изданія подъредакцією А. И. Пововицкаго и при участіи ОТЦА ЮАННА КРОНШТАДТСКАГО.

*5 руб.* безъ доставки, *6 руб.* съ достав. и перес.

52 иллюстрированныхъ № каждый объемомъ въ 16 стран. больш. формы съ рисунками изъ исторіи русскиго народа и русской православной церкви. 12 еженъсичныхъ книгъ каждая объеномъ 180-240 страницъ заключающихъ въ себъ: историческія повъсти и разсказы, опис. святынь, размышленія на релипозно-правственныя темы и т. п., и кромъ того, безплатно, исполненную крассая на металль, нопію съ чудотворной Курской иконы Пресвятой Богородицы. "Русскій Паломиниъ" одобренъ всъми въдомствамя, въ которыя быль представденъ. 1897 г. Особымъ Отд. Учен. Ком. Мян. Нар. Просв. одобренъ для библіотекъ средних и низшихъ учебныхъ заведеній, для безплатныхъ народныхъ читиленъ и для вубличныхъ народныхъ чтеній. Подробное объявленіе и пробный № высылаются за 7 копвечную марку. Въ 12 книжкахъ "Руссиаго Паломиниа" будеть зано: 1) Pasмышленія о живни Іисуса Христа. Соч. Ооны Кенпійскаго. 2) Onosченим. Историческая повъсть изъ исторіи гоненія на правословныхъ на Польшь. въ 2-хъ частяхъ. С. Л. Астафьева. 3) Святыни вемли русской. Е. Посемнина. 4) Царырадские инони, ч. І. Исторія Константинопольскаго монашества до IX въка. Сочин. аббата Марена. 5) Царъградские иножи, ч. II. Ero-же. 6) Сестры Фабіолы. Цонтсть изъ исторія гоненія на христіань К. И. Семенова. 7) Среди раскольн. и сентантовь поволжья. С. Азексанрова. 8) Библія и наука. Историческія разгасненія въ Веткому Завіту. Сочин. Раулинсона. 9) *Конеца Іуды*. Историческая повысть первыхъ времень христіанства въ Римь. С. Кончиловича. 10) Наши ваграничныя жиссів. С. Архангелова. 11) Принцевы острова. А. П. Березова. 12) Соловец-

мій бунть. Историческая повість въ 2-къ частяхь С. Л. Астафьева.

Подписная цъна: на годъ безъ доставки въ Спб. 5 руб., въ Москвъ
(у Н. Печковской) 5 руб. 50 коп., съ доставкой въ Спб. и Москвъ и нересмакою по всей Россіи ШЕСТЬ руб. За границу 8 руб. Допускается разсрочка: при

подпискъ 2 руб., къ 1 Апръля 2 р. и къ 1 Іюля остальные.

Главная контора: С.-Петербургь, Стремянная ул., № 12, собственный домь.

# Ученыя записки Императорскаго Казанскаго Университета на 1899 годъ.

Въ Ученихъ Запискахъ помъщаются: І. Въ отдълъ наукъ: учения изследованія профессоровъ и преподавателей; сообщения и наблюдения; публичныя лекців в ръчи; отчеты по ученымъ командировкамъ и извлечения язъ нихъ; научныя работы студентовъ, а также рекомендованные факультетами труды постороннихъ лиць. II. Въ отдълъ вритики и библіографіи: профессорскія рецензіи на магистерскія и докторскія диссертаціи, представляемыя въ Казанскій университеть, и на студентскія работы, представляемыя на сонсканіе наградь; критическія статьи о вновь появляющихся въ Россіи и заграницей внигахъ и сочиненіяхъ по всіхъ отрасламъ знанія; библіографическіе отзывы и замътки. III. Университетская льтопись: извлеченія изъ протоколовь заседаній Совета, отчеты о диспутахь, статьи, посвященныя обозранію воллевцій и состоянію учебно-вспомогательных учрежденій при университеть, біографическіе очерки и некрологи профессоровь и другихъ лицъ, стояншихъ близко въ Казанскому университоту, обозрвнія преподаванія, распредвленія левцій, актовый отчетъ и проч. IV. Приложенія: университетскіе курсы профессоровь и преподавателей; памятники историческіе в литературные съ научными комиентаріями и памятники, им'єющіе научное значевіє к еще не обнародованные. Учения Записки выходять ежемъсячно книжками въ размъръ не менъе 13 листовъ, не считал извлеченій изъ протоколовъ и особыхъприложеній. Подписная ціна въ годъ со всіми приложеніями 6 руб., съ пересылкою 7 р. Отдельныя внижки можно получать изъ редакціи по 1 руб. Подписка принимается въ Правлении университета. Редакторъ О. Мищенко.

20%.

# листокъ

RLL

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Мая 🤲 № 9. 🕯 1899 года.

Содержаніе. Отчетъ Епархіальнаго наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ школь и школь грамоты Харьковской епархія по учебно-воспятательной частя за 1897/8 учебный годъ. — Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Учеляща. — Отъ Игуменія Хорошенскаго Монастыря. — Епархіальныя взявщенія. — Изявстія и замътки. — Обълвленія.

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянім церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189°/в учеб. годъ.

I.

Повздви Епархіальнаго Наблюдателя для осмотра церковных школь и ревизіи Увадныхь Отделеній и распоряженія Епархіальнаго Училищнаго Совета по отчетамь о сихь повздвахь. Какін изъ предположеній епархіальнаго наблюдателя къ улучшенію церковно-школьнаго дела въ епархіи не были приниты или одобрены Епархіальнымъ Училищнымъ Советомъ и по какимъ основавіямъ.

Въ отчетномъ учебномъ году епархіальнымъ наблюдателемъ были осматриваемы школы Богодуховскаго, Валковскаго, Зміевскаго, Изюмскаго, Купянскаго, Старобъльскаго и Харьковскаго увздовъ, и были обревизованы увздныя отдъленія: Ахтырское, Богодуховское, Волчанское, Зміевское, Изюмское, Купянское, Лебединское, Старобъльское, Сумское и Харьковское.

1. Первая ревизія церковныхъ школъ Харьковскаго и Изюмскаго увздовъ была предпринята епархіальнымъ наблюдателемъ совмъстно съ Его Превосходительствомъ наблюдателемъ церковныхъ школъ Въдомства Православнаго Исповъданія д. с. с. В. И. Шемякинымъ. По поводу означенной поъздки епархіальнымъ наблюдателемъ былъ сдъланъ докладъ Его Высокопреосвященству Архіепископу Харьковскому Амвросію о поощреніи за трулы по народному образованію Изюмскаго увзднаго наблюдателя свящ. Петра Скубачевскаго и завъдующаго Славянскою второклассною школою свящ. Николая Доброславскаго. Его Высовопреосвященству на досвящ. Николая Доброславскаго.

кладѣ семъ благоугодно было положить резолюцію о внесеній сихъ лицъ въ наградной списокъ для представленія въ Св. Синодъ, вслѣдствіе чего вышеупомянутыя лица были удостоены соотвѣтствующихъ наградъ.

- 2. По поводу той же ревизів въ епархіальный училищный Совѣть быль сдѣлань докладъ о преобразованія церковно-приходской школы с. Богородичнаго Изюмскаго уѣзда, въ виду незначительнаго количества дѣтей школьнаго возраста въ означенномъ селѣ и обширности поиѣщенія земской школы, вполнѣ удовлетворяющей нуждамъ населенія,—въ воскресную школу для взрослыхъ. Докладъ сей Совѣтомъ утвержденъ, причемъ Богородичанская восвресная школа въ отчетномъ году находилась въ удовлетворительномъ состояніи.
- 3. Вивств съ твиъ было доложено, что а) при посъщении церковно-приходской школы при Мъщанской богадъльнъ въ г. Харьковъ Г. Наблюдателемъ церковныхъ школъ въ Имперіи на урокъ церковнаго пвнія къ руководству учителей было выражено: церковное паніе должно быть обще-школьнымъ и тогда только будеть имъть поистинъ воспитательный характеръ, когда всъ учащіеся, а не лучшіе голоса, будуть принимать участіе въ пінів; церковный хоръ по возможности такъ же долженъ состоять изъ всёхъ дътей школы. б) При ревизіи Всесвятской церковно-приходской школы въ г. Харьковъ на урокъ рукодълія для дъвочевъ тыль же Наблюдателемъ была выражена мысль, что рукодъліе въ школахъ для дъвочекъ должно составлять необходимое восполнение учебной программы. г) Въ Свято-Духовской церковно-приходской школ'в въ г. Харьков'в по вопросу о постановк'в преподаванія Закона Божія Василій Ивановичъ Шемякинъ высказаль, что преподаваніе Закона Божія не должно быть формальнымъ выполненіемъ учебной программы, а должно быть связано со всею жвзнію школы, чтобы законоучитель и священно-служитель въ ваніи дътямъ Закона Божія объединялся въ одно лицо пастыря восинтателя, чтобы всь текущія событія церковной жизни, независимо отъ программы и сверхъ этой программы, были сообщаемы дътямъ наканунъ ихъ празднованія и чтобы наканунъ всъхъ праздничныхъ и воскресныхъ дней дъти были ознакомляемы съ содержаніемъ евангельскихъ и апостольскихъ чтеній. Одновременно съ этимъ, слушая чтеніе по русскому и церковно-славянскому языку и отвъты учениковъ по счисленію, и разсматривая пись-

менныя работы учащихся, г. Шемякинъ дѣлалъ соотвѣтствующія увазанія и разъясненія. Тѣ же увазанія были сдѣланы имъ и при посѣщеніи цервовныхъ шволъ Изюмскаго уѣзда.

Епархіальный Училищный Сов'ять сдёланным г. наблюдателемъ церковныхъ школъ въ Имперіи указанія приняль къ свёд'янію.

- 4. При посъщени Славнской второвлассной церковно-приходской шволы Изюмскаго утзда Василій Ивановичь Шемякинъ въ присутствій членовъ педагогическаго персонала выясниль цтли и задачи второклассной школы, постановку преподаванія предметовъ курса второклассныхъ школь, организацію общежитія и мтры воспитанія учащихся. Особое же значеніе онъ придавалъ совъщательнымъ собраніямъ членовъ школьной корпорацій для совмъстнаго обсужденія вопросовъ, касающихся благоустройства второклассной школы въ учебно воспитательномъ и матеріальномъ отношеніяхъ.
- 5. Всл'ядствіе этого, по мысли и указанію Василія Ивановича Шемякина и по обсужденію означеннаго вопроса на съ'язд'я наблюдателей епархіальнымъ наблюдателемъ былъ представленъ въ епархіальный училищный Сов'ять нижесл'ядующій проэктъ учрежденія при второклассныхъ школахъ Харьковской епархіи школьныхъ сов'ятовъ съ правилами для д'ятельности второклассныхъ школъ.
- А. Школьный совыть а) Для совытьстваго обсуждения вопросовъ, касающихся благоустройства второклассной школы въ учебно-воспитательномъ и матеріальномъ отношеніяхъ, при второклассной школь учреждается школьный совъть. б) Въ составъ школьнаго совъта входять въ качествъ предсъдателя—о. завъдующій второклассной школы и въ качествъ членовъ онаго: старшій и младшій учители второклассной школы, учитель образцовой школы при второклассной и попечитель школы.
- Б. Общія правила для дъятельности второклассных школь. а) При второклассной школ'в устранвается общежите, какъ необходимое условіе ен существованія. б) Второкляссная школа служить не только нуждамъ того села, гдф она устроена, но потребпринадлежитъ; которому она КЪ ностямъ всего увзда, должно быть по одному ученику изъ возможности по каждаго села. в) Во второклассную школу принимаются мальшкола мужская, и девочки. чиви, если если школа женвъ возрасть 13-14 льтъ, окончившіе вурсъ

классной школы съ свидетельствомъ на льготу IV разряда по отбыванію воинской повинности или съ похвальными листами. Могуть быть приняты и дома подготовленныя дати по особому испытанію. Если желающихъ поступить въ школу окажется боліе, ч вмъ имъется свободныхъ вакансій, то всемъ производится тщательный экзаменъ и изъ имфющихъ равныя познанія по предметамъ курса одноклассной школы дается преимущество ученивамъ болъе успъвшимъ въ церковномъ чтенів и пінів; г) ученики взь окончившихъ успъшно двухилассную школу того или другого въдомства, могутъ быть приняты, после поверочнаго испытанія, во второе отделение второклассной школы. д) При второклассной шволь обязательно должны быть устроены примърная школьная библіотека и праздинчныя народныя чтенія; е) необходимымъ дополненіемъ курса второклассной школы является устройство разнаго рода мастерскихъ, а также садоводства, огородничества, ичеловодства, шелководства, и, гдф будетъ возможно, полеводства; ж) изъ мастерскихъ самыя необходимыя для развитія сельскаго хозяйства и народнаго благосостоянія -- столярная, кузнечно-слегарная и сапожно-шорная. з) Второклассная школа даеть своимъ питомпамъ приличное иомъщеніе, обученіе по установленнымъ программамъ и всв необходимыя учебныя руководства и пособія. Что-же касается до ихъ содержанія, т. е., пищи и одежды, то его принимають на себя сами родители.

В. Права и обязанности о. завъдующаю. Завъдующему принадлежить право руководства и общаго надзора по всфиъ отраслямъ школьнаго дела: а) сношеніе по деламъ школы съ убяднымъ в епархіальнымъ наблюдателями, уёзднымъ отділеніемъ и епархіальнымъ училищнымъ Совътомъ; б) завъдываніе матеріальною частію школы, получение и расходование суммъ, поступающихъ на содержаніе школы и отчетность по этой стать въ установленномъ порядкъ; в) наблюдение за аккуратнымъ псполнениемъ обязанностей служащими при школь; г) руководство и направление преподаванія предметовъ сообразно цёлямъ и задачь второклассныхъ церковно-приходскихъ школъ и наблюдение за надлежащимъ выполненіемъ учебной программы; д) общій надзоръ за направленіемъ развитія и воспитанія учениковь; е) составленіе годичныхъ отчетовъ о состояній школы за учебный годъ; ж) завіздующій созываеть школьный совъть для совмъстнаго обсуждения и ръшения вопросовъ касающихся благоустроенія школы.

- Г. Права и обязанности старшаю учителя второклассной иколы: а) за отсутствіемь завідующаго по школів его місто занимаєть старшій учитель. Къ прямымь обязанностямь старшаго учителя относится: б) наблюденіе за выполненіемь распреділенія времени учебнаго дня—молитвой утренней и вечерней, дневными и нечернями занятіями и проч.; в) общій надзорь за школою: наблюденіе за чистотою школьныхь поміжщеній, за цілостію школьнаго имущества, завідываніе хозяйственною частію училица и распоряженіе прислугой; г) старшій же учитель завідуєть: пріемомь, храненіемь и выдачей събстныхь припасовь, кладовой, столовой и кухней.
- Д. Права и обязанности младшаго учителя второкласной тколы. На обязанности младшаго учителя второкласной школы лежить: а) завъдываніе библіотекой: веденіе библіотечной книги, наблюденіе за чистотою и цълостію книгь, выдача книгь ученикамь дли внъкласснаго чтенія, завъдываніе учебными пособіями (географическими картами, картинами, физическими приборами и проч.), письменными принадлежностями и вообще всъмъ, что относится къ учебной части; б) завъдываніе ремесленными классами, а вменно: наблюденіе за аккуратнымъ посъщеніемъ уроковъ учителями—ремесленныхъ классовъ, наблюденіе за аккуратнымъ посъщенія ремесленныхъ классовъ, наблюденіе за аккуратнымъ посъщеніемъ учениками ремесленныхъ классовъ и ихъ поведеніемъ, контроль записей пройденныхъ работь и забота о цълости инструментовъ и приборовъ.
- Е. Общія обязанности учителей второклассных школь. а) Въ воскресные и праздничные дни, а также въ дни Великаго поста, всё учители сопровождають учениковъ въ церковь, присутствують во время Богослуженій и слёдять за поведеніемъ ихъ. б) Въ учебные дни учители второклассныхъ школь устанавливають по школь между собою дежурство по очереди. в) дежурный учитель обязательно присутствуеть на молитвё утреней и вечерией, слёдить за поведеніемъ учениковъ на вечернихъ занятіяхъ и во времи прогулокъ, контролируетъ спальныя комнаты. г) Школа ни въ какомъ случав не можетъ быть оставлена безъ присутствія кого либо изъ учителей.
- Ж. Права и обязанности учителя одноклассной церковноприходской школы при второклассной. а) Одноклассная образцовая церковно-приходская школа при второклассной не представ-

ляеть собою обособленной школы, а является неразрывною частію второклассной школы, органически связанной съ ней. и учитель ея является полноправнымъ членомъ училищной корпорація второвлассной школы, присутствуеть на экзаменать ся учениковъ съ правомъ голоса и принимаетъ участіе въ совъщащаніяхъ по діламъ шволы. б) При практическихъ зачитіяхъ учевиковъ второклассной школы съ ученвками одноклассной, онъ руководить ими, делаеть оценку работь и познаній каждаго иль нихъ и счои замътки вносить въ особый журналь, в) Журналь съ оценвою работъ, способностей, трудолюбія и другими отметками учитель ежемъсячно вносить на разсмотръніе школьнаго совъта. г) Программа практическихъ занятій учениковъ второвлассной школы, методъ и форма журнала вырабатываются при участін учителя образцовой школы школьнымъ совітомъ. д) При занятіяхъ съ ученивами образцовой шволы, въ прохожденіи программы, въ надзоръ за учениками, завъдыванів библіотекой в во всъхъ другихъ случаяхъ, касающихся благоустроенія одновласснов церковно-приходской школы, учитель поступаеть въ предълахъ инструкців для учителей одновляссныхъ церковно-приходскихъ школъ е) Учитель одновлассной шволы не держить очереди дежурства съ другами учителями по присмотру за второклассной школой.

Этотъ проэктъ школьнаго совъта при второклассной школъ, по надлежащемъ разсмотръніи въ епархіальномъ Уч. Совъть, представленъ въ Уч. Совъть при Св. Синодъ на утвержденіе.

Вслѣдъ за симъ по поводу поѣздки по церковнымъ школамъ епархій епархіяльнымъ наблюдателемъ были сдѣланы нижеслѣдующіе наиболѣе важные доклады въ епархіальный Училищный Совѣтъ.

6. Докладъ епархіальнаго наблюдателя о томъ, что въ составъ учащихся второклассныхъ школъ поступаютъ лица малоподготовленныя, съ полузабытыми знаніями курса одноклассной школы, и въ большинствъ изъ того центральнаго пункта, въ которомъ существуетъ саман школа. Это обстоятельство неблагопріятно отражается на успъхахъ обученія, а съ другой стороны стовтъ въ прямомъ противоръчіи съ задачею второклассной школы, которая должна удовлетворять нуждамъ всего уъзда. Вмѣстъ съ тъмъ въ видахъ упорядоченія школьнаго дъла епархіальнымъ наблюдателемъ были предложены соотвътствующія мѣры. Раздъзая предположенія епархіальнаго наблюдателя, епархіальный учелищный Совътъ опредълилъ: а) вмѣнить экзаменаціоннымъ

коммиссіямъ въ обязанность, чтобы онв, представляя въ увздныя отдъленія свідінія о послідствіях вспытаній, вмісті съ свиз указывали и способныхъ кандидатовъ на поступление во второвлассныя шволы; а на увздныя отделенія возложить обязанность доставлять св'ядвиія о тавовых ученнках епархіальному училищному Сов'ту; в) предложить оо. зав'тдующихъ школами располагать способныхъ ученивовъ въ поступленію во второклассныя школы и темъ изъ нихъ, которые не достигли тринадцатилетниго возраста въ годъ окончанія курся въ одноклассныхъ школахъ, не отвазывать въ посъщение этихъ школь въ качествъ практикантовъ; в) такъ какъ содержание учащихся въ общежитияхъ второклассныхъ щколъ родители должны принимать на свой счеть, то на будущее время требовать отъ оо. завъдующихъ одноклассными школами, чтобы они при рекомендаціи достойныхъ кандидатовъ на поступление во второклассныя школы сообщало в о томъ, въ состоянів ли ихъ родители доставлять необходимое содержаніе въ годъ натурою или деньгами и г) къ обязанностямъ оо. завъдующихъ отнести расположение сельскихъ обществъ къ учрежденію стинендій на содержаніе учащихся во второблассныхъ школахъ.

- 7. По докладу того же наблюдателя объ осмотрѣ новыхъ пунктовъ для открытія второклассныхъ школъ: а) въ сл. Бѣлолуцкѣ Старобѣльскаго уѣзда, б) въ сл. Бѣловодскѣ того же уѣзда п в) въ Сватовой Лучкѣ Купянскаго уѣзда, епархіальный училищный Совѣтъ опредѣлилъ, принявъ оный къ свѣдѣнію, вмѣстѣ съ тѣмъ предложить уѣзднымъ отдѣленіямъ озаботиться доставленіемъ плана и смѣты на устройство зданій второклассныхъ школъ въ означенныхъ пунктахъ.
- 8. Въ исполнение предложения епархіальнаго училищнаго Совѣта озаботиться изготовленіемъ плана и смѣты для устройства второклассной школы въ с. Колонтаевѣ Богодуховскаго уѣзда, епархіальнымъ наблюдателемъ былъ представленъ общій типъ постройки примѣнительно ко всѣмъ требованіямъ, предъявляемымъ ко второклассной школѣ въ учебно-воспитательномъ и гигіеническомъ отношеніяхъ; одновременно съ этимъ была представлена и смѣта на устройство зданія второклассной школы въ с. Котельвѣ Ахтырскаго уѣзда. Планъ и смѣта, составленные епархіальнымъ архитекторамъ, епархіальнымъ училищнымъ Совѣтомъ признаны удовлетворяющими всѣмъ требованіямъ второкласной школы в

препровождены въ училищный Совътъ при Св. Синодъ для окончательного разръшения вопроса объ открытия въ означенномъ пунктъ второклассной школы.

- 9. Докладная записка епархіальнаго наблюдателя по вопрост о реорганизаціи учебной части въ Ново-Водолажской, Валковскаго увада, и Андреевской, Зміевскаго увада, двухклассныхъ церковношколахъ на следующихъ оспованіяхъ: должительность учебнаго курса здолжна быть не болье двухъ лѣтъ-по два года въ первомъ и по 2 во второмъ классах; б) пріємъ учащихся въ школахъ производить чрезъ годъ полностью въ соотвътствіе класснымъ помъщеніямъ; в) учительство въ первыхъ классахъ возложить на штатныхъ ліаконовъ и во классахъ-на наемных в лицъ съ полнымъ семинарскимъ образованіемъ, или же получившихъ надлежащую педагогическую подготовку, а заведываніе школами и преподаваніе Закона Божія отнести къ обязанностямъ містныхъ приходскихъ священниковъ. Основаніемъ для разділенія сихъ школъ только на дві группы по классамъ служать нижеслъдующія соображенія: аа) при однов групив учащихся на каждаго учителя усивхи могуть быть гораздо больше, а трудъ учителя - меньше; бб) при раздалении учащихся на 4 пли 5 группъ необходимо открывать вакансію третьяго учителя, на содержание котораго на въ увздныхъ отдъленияхъ, на въ Совъть средствъ не имъется; вв) при распредъленів учениковъ на двъ группы, вмъсто четырехъ, нарушеній утвержденныхъ Св. Синодомъ программъ и правилъ о двуклассныхъ школохъ не будетъ. – Признавая предположенія епархіальнаго наблюдатели относительно распредъленія учащихся въ двуклассныхъ церковноприходскихъ школахъ Ново-Водолажской и Андреевской на двъ группы вполив целесообразнымъ, Советь определяль испросить у Его Высокопреосвященства разръшенія о приведеній сихъ предположеній въ дъйствіе. Въ настоящее время объ школы, примънительно къ вышеизложеннымъ основаніямъ, реорганизуются.
- 10. Вмѣстѣ съ тѣмъ въ Совѣтъ было представлено росписаніе уроковъ въ Ново-Вололажской и Андреевской двухклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ, составленное примѣнительно къ реарганизаціи учебнаго строя въ сихъ школахъ и росписаніе уроковъ въ Александро-Невской двуклассной церковно-приходской школѣ въ г. Харьковѣ, составленное примѣнительно къ попредметной системѣ обученія, введенной по предложенію епархіаль-

наго наблюдателя, съ дополнительнымъ курсомъ черченія. Проэкты росписаній епархіальнымъ училищнымъ Совітомъ утверждены и для руководства разосланы по школамъ.

- 11. Докладъ епархіальнаго наблюдателя о состоянія библіотекъ при церковныхъ школахъ Харьковской епархіи, о неотложной пеобходимости пополнить существующія при шболахъ библіотеки изданінми Училищнаго Совъта при Св. Свиодъ и объ открытів новых быблютекъ. Соглашаясь съ мибијемъ докладчика Советъ опредълилъ: а) считать существующими формально и состоящими на отчетности библіотеки при 117 церковныхъ школяхъ; б) признать весьма полезнымъ вновь учредить библіотеки при 43 церковныхъ школахъ; в) признать подлежащими пополненію изданіями училищнаго Совъта при Св. Синодъ 100 библіотекъ при церковныхъ школахъ бедивищихъ селъ; г) поручить епархіальному наблюдателю при посредствъ уъздныхъ наблюдателей вмънить въ обязанность оо. завъдующимъ школами: аа) завести каталоги книгъ школьныхъ библіотекъ в бб) принять на себя личную заботу по восполненію школьных библіотекъ потребными кингами; д) Такъ какъ для обезпеченія школьныхъ библіотекъ вь Сов'єт средствъ не имъется, то испросить у Его Высокопреосвященства разръшенія войти съ ходатайствомъ въ Училищный Советь при Св. Синодъ объ ассигнования 10.000 руб. изъ спеціальныхъ казенныхъ суммъ Св. Синода на означенный предметь.
- 12. Докладъ его же о супругахъ священнослужителей, безмездно трудящихся на пользу школьнаго дёла, и о нёкоторыхъ наиболёе ревностныхъ оо. закёдующихъ, оо. законоучителяхъ и учителяхъ, о попечителяхъ школъ, выдающихся своими пожертвованіями на устройство школьныхъ зданій—съ ходатайствомъ о поощреніи и награжденіи оныхъ за ихъ труды на процвётаніе и развитіе школьнаго дёла,—епархіальнымъ училищнымъ Совётомъ были утверждены съ ходатайствомъ предъ Его Высокопреосвященствомъ объ ихъ награжденіи и поощреніи.
- 13. Докладная записка епархіальнаго наблюдателя о произведенныхъ въ присутствій его экзаменаціонныхъ испытаніяхъ въ церковныхъ школахъ Богодуховскаго, Валковскаго, Зміевскаго и Харьковскаго убядовъ и заявленіе о томъ, насколько зам'ятно влінніе второклассныхъ курсовъ на улучшеніе учебнаго дёла въ школахъ, учителя коихъ были командированы для слушанія педагогическихъ курсовъ въ г. Харьковъ, Сов'ятомъ приняты късв'яд'янію.

- 14. Предложенія тогоже наблюдателя объ открытів церковных школь: а) въ сл. Аннино Лебединскаго увзда, б) въ г. Золочевь Харьковскаго увзда и в) въ Дементвевскихъ хуторахъ Харьковскаго увзда, съ указаніемъ поміщеній, завіздующихъ и учителей означенныхъ школъ,—Епархіальнымъ Училищнымъ Совітомъ утверждены и соотвітствующія распориженія по нимъ сділаны.
- 15. Заявленіе его же о томъ, не найдеть ли Совъть благовременнымъ, вслѣдствіе широкаго развитія школьнаго стровтельства въ епархіи, пригласить особаго архитектора, который отъ именя Совѣта вѣдалъ бы школьныя и церковно-школьныя постройки. Означенное предложеніе Совѣтомъ принято, причемъ съ своей стороны Совѣть предположилъ обратиться съ предложеніемъ къ одному изъ архитекторовъ, на какихъ условіяхъ онъ изъявить согласіе принять на себя труды по составленію плановъ и смѣть на постройку зданій для церковныхъ школъ епархіи и по содержанію ожидаемаго отзыва войти въ сужденіе, каковое и представить на Архипастырское благоусмотрѣніе Его Высокопреосвященства.
- 16. Доклады епархіальнаго наблюдателя о назначенін субсвдій веть имфющихся въ распоряженіи Совфта казенныхъ средствъ на устройство зданій для нфкоторыхъ церковно-приходскихъ шволь и школъ грамоты Харьковской епархіи. Согласно симъ ходатайствамъ Совфть опредфлилъ изъ указаннаго источника назначить испрашиваемыя субсидіи на сооруженіе зданій для церковныхъ школъ: а) въ хуторф Веселомъ Ахтырскаго у., б) въ деревнф Луговкф Богодуховскаго у., г) въ г. Чугуевф при Скорбященской церкви, д) въ с. Кривой Лукф Изюмскаго у., е) въ с. Волобуевф того же уфзда, ж) въ хуторф Верхне-Покровскомъ Купянскаго у., з) въ с. Ново-Павловкф Старобъльскаго у., и) въ сл. Дементфевф Харьковскаго у., и в) въ сл. Хрущовой Никитовкф Богодуховскаго у.
- 17. Его же довладная записка съ подробнымъ разъясненіемъ обстоятельствъ дёла о томъ, что Зміевское Земское Собраніе постановило отказать въ пособіи церковнымъ школамъ въ размёрф 1400 руб., со внесеніемъ сего расхода въ смёту на нужды народныхъ училищъ, находящихся въ вёдёніи земства,—Совётъ опредёлилъ принять къ свёдёнію.
- 18. Докладъ его же о состояніи церковныхъ школъ Старобъльскаго уёзда съ присоединеніемъ ходатайства предъ Совётомъ о необходимости въ предстоящемъ году оказать школамъ Старобъльскаго уёзда, преимущественно предъ прочими уёздами, денежную

субсидію на сооруженіе школьныхъ зданій—опредёлили принять къ свёдёнію.

- 19. Докладъ епархіальнаго наблюдателя о томъ, что въ нъкоторыхъ школахъ Старобъльскаго убзда оо. заведующие медлять открытісиъ учебныхъ запитій въ началь учебнаго года, а учители -діаконы школъ ради исполненія приходскихъ требъ въ учебные часы отвлеваются отъ школьныхъ занятій съ дітьми. Совіть опредвлиль: а) подтвердить чрезъ увздныя отделенія оо. завьдующимъ школами, чтобы открытіе учебныхъ занятій во ввъренныхъ имъ школахъ было не позднъе 2 октября и закрытіе оныхъ не ранбе 1 мая, б) на убздныя отделенія в убздныхъ наблюдателей возложить обизанность им'ять постоянный надзорь за тамъ, чтобы учители - штатные діавоны и, повозможности, другіе члены церковнаго клира, состоящіе на учительской служов, безъ крайней надобности не были отвлекаемы въ учебные часы отъ исполненія своихъ обязанностей по шволамъ, для участія въ отправленін приходскихъ требъ, и в) чтобы въ случав освобожденіи учительских должностей въ учебное времи, за персходомъ на службу въ другія міста или по инымъ обстоятельствамъ, приходскіе священники принимали на себя исполнение учительскихъ обязанностей, впредь до замъщенія свободныхъ вакансій правоспособными лицами.
- 20. Докладъ того же наблюдателя о необходимости учрежденія при увздныхъ отдівленіяхъ школьной коммиссій для рішенія не терпящихъ отлагательства дівль. Въ виду того, что увздныя отдівленія очередныхъ засівданій не устраивають, открывая эти засівданія по назначенію оо. предсідателей по мірів накопленія текущихъ бумагъ и вслівдствіе этого медлятъ рішеніемъ неотложныхъ дівль, Совіть опредівлить просить у Его Высокопреосвященства разрішенія на учрежденіе школьныхъ коммиссій при утадныхъ отдівленіяхъ Совіта для рішенія нетерпящихъ отлагательства дівль и, въ случаї соизволенія на сіе Высокопреосвященній шаго Владыки, предложить утаднымъ отдівленіямъ представить Совіту на утвержденіе личный составъ коммиссій.
- 21. По докладу того же наблюдателя о посл'ядствіяхъ ревизій н'якоторыхъ уб'ядныхъ отд'яленій, что въ н'якоторыхъ изъ нихъ д'ялопроизводство находится не въ надлежащемъ порядкі и что канцелярскіе архивы не везд'я сохраняются въ должномъ вид'я,—Сов'ятъ опред'ялилъ поручить оному наблюдателю сд'ялать надлежаще распоряженіе касательно правильнаго веденія д'ялопро-

изводства убздныхъ отдъленій и касательно храненія поступающихъ въ оныя бумагь.

- 22. Довладъ его же о томъ, что приходо-расходныя вниги нѣкоторыхъ уѣздныхъ отдѣленій и вассовыя операців съ мѣстными денежными средствами не представляють единообразія и порядка и что для урегулированія этой стороны дѣятельности отдѣленій движеніе мѣстныхъ средствъ онаго и завѣдываніе ими необходимо оформить опредѣленными правилами. По сему довладу еперхіальный уч. Совѣтъ сдѣлалъ постановленіе, чтобы предложенный епархіальнымъ наблюдателемъ проэвтъ о кассовыхъ операціяхъ въ уѣздныхъ отдѣленіяхъ представить на Архипастырское благоусмотрѣніе и, по утвержденіи онаго, разослать въ уѣздныя отдѣленія въ руководству.
- 23. Вмѣстѣ съ тѣмъ относительно уѣздныхъ отдѣленій къ свѣдѣнію Совѣта было докладываемо о нуждахъ ихъ, объ отношеніи членовъ отдѣленій къ посѣщенію собраній, о нѣкоторыхъ наиболье удобныхъ для школьнаго дѣла измѣненіяхъ въ дѣлахъ отдѣленій, о наличномъ составѣ ихъ и другихъ частныхъ сторонахъ дѣятельности отдѣленій.

Вообще же справедлиность требуеть сказать относительно увадныхъ отделеній, что ихъ дентельность съ каждымъ годомъ расширяется и становится болбе и болбе плодотворною. Опираясь въ своей дінтельности на Высочайше утвержденныя правила объ Уфиныхъ Отделеніяхъ отъ 26 февраля 1896 года и распориженія Совъта, они, какъ ближайшие органы церковно-школьнаго управленія, непосредственно вѣдающіе подвѣдомственныя вмъ церковныя школы, всегда были отзывчивы на тв или другія нужды школь. Въ отчетномъ году особенное внимание увздныхъ отдълений было обращено на сооружение новыхъ школьныхъ зданій, числомъ около 50. Распределение и выдача денежныхъ суммъ между школами и учнтелями бъднъйшихъ школъ также составляло предметь безпрерывныхъ заботъ отделеній въ теченів всего отчетнаго года. Изысканіе матеріальных средствъ для содержанія церковно-приходскихъ шволь, прінсканіе, назначеніе и увольненіе учителей, снабженіе школъ учебными пособіями и внигами для вивкласснаго чтенія. составление экзаменаціонныхъ коммиссій, производство экзаменовъ и провърка экзаменаціонныхъ протоколовъ, ходатайство объ утвержденін членовъ отдівленій, попечителей школь и объ увольненів вкъ, ходатайство предъ Совътомъ о поощрения денежными и по.

чтенными наградами лицъ наиболѣе ревностно относящихся въ школьному дѣлу, постоянное письменное сношеніе по дѣламъ школь съ отдѣльными лицами и учрежденіями, исполнительная дѣятельность по дѣламъ Совѣта, обсужденіе мѣръ къ поддержанію и развитію народнаго образованія въ духѣ Православной Церкви, —всѣ эти и многія другія стороны школьнаго дѣла составляли предметъ обсужденій и дѣятельности уѣздныхъ отдѣленій въ отчетномъ году. По всѣмъ означеннымъ вопросамъ уѣздныя отдѣленія въ своихъ засѣданіяхъ заслушивали прошенія, заявленія, предложенія и доклады уѣздныхъ наблюдателей, оо. завѣдующихъ, законоучителей или учителей, отдѣльныхъ лицъ и учрежденій и составляли журналы, кои были препровождаемы на утвержденіе въ епархіальный училищный Совѣтъ.

Но д'ятельность членовъ отділеній не ограничивается ихъ участіемъ въ заседаніяхъ и изложенными въ журналахъ предметами ихъ занятій. Многіе члены отділенія и вий обычныхъ своихъ засъданій продолжали принимать дъятельное участіе въ школьномъ дълъ: они осматривали церковно-приходскія школы и школы грамоты, знакомились на м'есте съ ходомъ школьныхъ построекъ или же исполняли порученія отділенія и Совіта, касающіяся церковно-школьнаго дёла. Вслёдствіе этого въ засёданіяхъ они являлись живыми свидетелями состоянія церковно-школьнаго дела и въ значительной мърж способствовали уяснению дъйствительнаго положенія церковныхъ школъ. Сверхъ того нікоторые изъ нихъ въ качествъ завъдующихъ школами, жертвователей и благотворителей или же уполномоченных лицъ съ ходатайствомъ предъ земсками, сельскими и волостными обществами овазали большое матеріальное содъйствіе процвётанію церковныхъ школъ, о чемъ изложено будеть ниже.

(Продолжение будетъ).

#### Отъ Совъта Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

Совъть Училища извъщаеть духовенство Харьковской епархіи, что пріемные экзамены для поступленія въ приготовительный, первый и въ остальные классы, а также и передержка экзаменовъ во всъхъ классахъ Училища назначены на 17 и 18 августа н. г.; при чемъ Совъть Училища предупреждаеть, что всъ дъвицы, которыя не явятся въ означенные дни къ экзамену, или переэкза-

меновкъ, не будутъ впослъдствіи допущены вовсе, а въ перезкаменовкъ-безъ представленія достаточно уважительныхъ причинъ неявки своевременно.

### Отъ Игуменіи Хорошевскаго монастыря.

Г-жа игуменія Хорошевскаго монастыря извѣщаеть, что отпускъ дѣтей, учащихся въ Дѣтскомъ Пріютѣ, на предстоящія каникулы, послѣдуетъ 22 мая сего 1899 года.

### Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Преображенской церкви, слоб. Великаго Бурлука, Волчанскаго увзда, Петръ Лукашевъ, награжденъ скуфьею.

- Священникъ с. Перекопа, Валковскаго убзда, Павелъ Феневъ, опредъленъ на священническое мъсто при Митрофаніевской церкви с. Валвенкина, Изюмскаго убзда.
- Священникъ Вознесенской церкви, с. Никифоровки, Изюмскаго уъзда, Георгій Воробьевъ, волею Божією, умеръ; а на его мъсто опредъленъ священникъ Верхо-Харьковскаго Николаевскаго женскаго монастыря Гавріплъ Якубовичъ.
- Безмъстный діаконъ Константинъ *Өедорово* опредъленъ на псаломщицкое мъсто при Покровской церкви, с. Ръдкодуба, Изюмскаго уъзда.
- Заштатный діаконъ-псаломщикъ Иверско-Богородичной церкви, села Бъжевки, Лебединскаго уъзда, Густинъ  $\Gamma puroposuus$ , 31 марта н. г., волею Божією, умеръ.
- Псаломщикъ с. Радьковскихъ Песокъ, Купянскаго ублда, Иванъ Жуково, перемъщенъ на псаломщицкое мъсто къ Крестовоздвиженской церкви г. Изюма, на мъсто и. д. псаломщика Василія Иваницкаго, отръшеннаго отъ мъста.
- Псаломщикъ Соборной Успенской церкви, города Богодухова, Иванъ Соболевъ, перемъщенъ на псаломщицкое мъсто при церкви слободы Александровки, Старобъльскаго уъзда.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Покровской перкви сл. Нижней Сыроватки, Сумскаго убзда, отставной унтеръ-офицеръ Иванъ Лободююс; Казанской церкви сл. Чупаховки, Лебединскаго убзда, крест. Александръ Матющенко; Пятницкой церкви с. Великаго Исторона, Лебединскаго убзда, дворянинъ Георгій Кондратьевъ.

#### ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Положеніе церковнаго и школьнаго строительства въ раіонѣ Сибирской желѣзной дороги. — Дѣятельность епархіальныхъ братствъ. — Устройство миссіонерскихъ кружковъ. — Единовѣрческія церкви. — Иконописныя школы.

Минувшій пятый отчетный годъ существованія фонда имени Императора Александра III, образованнаго по мысли ныню блатополучно царствующаго Государя Императора Николая Александровича, начался при весьма благопріятных условіяхъ, — въ январь и февралю мюсяцахъ 1898 года на церковно-строительное дёло въ Сибири поступило нюсколько крупныхъ суммъ. Тюмъ не меню изъ 138 заложенныхъ храмовъ окончено постройкою только 59. Остается достроить 79 церквей и при многихъ изъ нихъ устроить помющеніе для причта, безъ чего не можеть быть назначенъ въ церковь священникъ, и начато совершеніе богослуженія.

Какъ ни велика нужда въ Сибири въ умножени числа храмовъ, тімъ не менве въ настоящее время всв усилія должны быть направлены на довершеніе уже начатыхъ церквей, которыя, если будуть стоять недостроенными, рискують поддаться разрушительному действію сибирскихъ бурь и непогодъ.

Многіе взъ поминутыхъ 79 храмовъ очень недалеки отъ окончавія и, въ случав поступленія новыхъ пожертвованій, могли бы быть освящены въ теченіе настоящаго же 1899 года. Изъ такихъ церквей прежде всего следуеть указать на три лучшіе по архитектуръ храма, строящієся на средства фонда при станціяхъ: Петропавловскъ, Омскъ и Обь (въ поселкъ Ново-Николаевскомъ).

Въ этихъ многолюднъйшихъ пунктахъ Великаго Сибирскаго пути церкви пришлось строить значительно увеличенныхъ размъровъ, вслъдствіе чего необходимо для ихъ окончанія доассигновать еще около 64.000 руб.

Кром'в упомянутых трех храмовъ, окончить которые твиъ бол'ве желательно, что одинъ изъ нихъ (въ поселк'в Ново-Николаевскомъ) строится въ особливую память въ Боз'в почившаго Царя-Миротворца, а другой—(при станців Петропавловскъ) посвященъ Св. Марів Магдалинів, имя которой носить Е. И. В. Государыня Императрица Марія Ободоровна, особенно нуждаются въ средствахъ на достройку и другія, бол'ве скромныя Сибирскія церкви.

По 1 января сего года на построение церквей въ Сибири собрано свыше 765.000 руб. Нынъ вся эта сумма израсходована полностью, и дальнѣйшій ходъ дѣла всецѣло зависить отъ поступленія новыхъ пожертвованій. Чтобы была возможность продолжить в окончить постройку начатыхъ на средства фонда имени Императора Александра III церквей, необходимо собрать сумму въ размѣрѣ 223.071 руб. Другихъ средствъ на церковное строительство въ переселенческихъ поселкахъ въ Сибири—нѣтъ. Переселенцы—новоселы слишкомъ бѣдны, чтобы созидать храмы на собственных средства. Самое большее, что могутъ дать они,—это свой личный трудъ, и такимъ трудомъ они всегда и вездѣ помогаютъ. Изъ Государственнаго Казначейства въ текущемъ году на церковное строительство въ Сибири отпущена крайне незначительная сумма въ 25.000 руб., являющаяся однако, по состоянію фонда вспомогательныхъ предпріятій, связанныхъ съ постройкою Сибирской желѣзной дороги, предѣльною суммою возможнаго ассигнованія изъ означеннаго источника.

До сего времени дёло церковнаго строительства въ раіонѣ Сибирской желѣзной дороги пользовалось пслнымъ сочувствіемъ со стороны общества. Кто могь, жертвовалъ деньгами, другіе присылали иконы, утварь, предметы церковнаго обихода; наконецъ, на мѣстѣ, въ Сибири, всякій, кто имѣлъ возможность, помогалъ своимъ личнымъ трудомъ. Благодаря такому сочувственному отношенію со всѣхъ сторонъ, дѣло пока шло вполнѣ усиѣшно.

Съ своей стороны Подготовительная при Комитетъ Сибирской жельзной дороги Коммиссія, на которую Высочайше возложено завъдываніе и распоряженіе суммами фонда имени Императора Александра III, прилагаеть всё старанія къ тому, чтобы и на будущее время успахъ церковно-строительнаго дала въ разона Сибирской жельзной дороги не ослабываль. Помимо важности самаго дыла, къ такому отношенію еще особенно обязываеть то вниманіе и живой интересъ, съ которыми относится къ духовному просвъщенію нашей окраины Государь Императоръ. Его Величество, пожаловавшій для Сибирскихъ церквей и серебро на утварь, и матерін для облаченій, и, кром'в того, по всеподданн вішему докладу бывшаго Военнаго Министра Генералъ-Адъютанта Ванновскаго, повельвшій отпустить изъ артиллерійскихъ складовъ 16,400 пуд. меди-латуни, изъ которой быль отлить 61 звонъ колоколовъ, и въ минувшемъ году Высочайше сонзволилъ пожертвовать для Свбарскихъ школъ 475 экземплировъ описанія Путеществія Его Величества на востовъ въ 1890-91 г.г., изданнаго Княземъ Ултомскимъ. Кромъ того, Августъйшее вниманіе Государя Императора въ нуждамъ церковнаго строительства въ раіонъ Сибирской жельзной дороги выражалось и въ Высочайшихъ отмъткахъ по означенному вопросу. Такъ, напримъръ, на всеподданнъйшемъ рапортъ о состояніи Томской губерніи за 1895 г., противъ упоминанія о недостаткъ въ церквахъ и школахъ для переселенческихъ селеній Его Императорскому Въличеству благоугодно было собственноручно начертать: "Вопросъ о постройкъ церквей въ Сибири, въ особенности въ новыхъ поселкахъ, счень близокъ моему сердцу".

Засямъ на всеподаннъйшемъ докладъ о поступившихъ въ январъ и февралъ 1897 г. крупныхъ пожертвованіяхъ въ фондъ имени Императора Александра III и приступъ къ сооруженію новыхъ 20 храмовъ Государю Императору благоугодно было собственноручно начертать: "Искренно радуюсь столь обильнымъ пожертвованіямъ на святое дъло сооруженія церквей и при нихъ школъ въ раіонъ Сибирской жельзной дороги. Надъюсь на скорое совершеніе предпринятыхъ построекъ".

Въ минувшемъ году на всеподданнъйшемъ отчетъ о состояніи Акмолинской области за 1896 г. противъ объясненія о томъ, что въ переселенческихъ поселкахъ Акмолинской области строится 41 церковь и 18 школъ, послъдовала Высочайшая Его Императорскаго Величества отмътка: "Желаю, чтобы при каждой церкви была школа. Обращаю на это вниманіе Статсъ-Секретаря Куломзина".

Къ сожалению, въ этомъ году недостатокъ средств не позволилъ заложить ни одной новой школы: едва хватало средствъ на достройку начатыхъ, такъ какъ почти все поступившія пожертвованія приходилось пересылать на продолженіе постройки церквей.

Между тъмъ это дъло насколько важно, что нельзя въ нему относиться безучастно, нельзя забывать, что и церковь и школа въ Сибири — это два апостола въры и просвъщенія, которые признаны въ то же время скръпить связь между этой окраиной и Европейской Россіей; съ проведеніемъ жельзной дороги — Сибирь пробуждается для новой культурной дъятельной жизни, и тъмъ болье важно теперь, чтобы въ этой богатой странъ, имъющей впереди такую великую и блестищую будущность, твердо стояло Православіе, и всюду господствовала русская ръчь. Безъ піколы, безъ церкви этого достигнуть трудно. Внося съ собою свъть истины и ученія, сибирскія церкви служать въ то же время часто памятниками различныхъ событій, знаменательныхъ для Царскаго нашего

Рода. Кром'в того, при выбор'в святыхъ, которымъ посвищаются первви въ раіон'в Сибирской жел'взной дороги (если только жертвователи сами не назначаютъ, кому долженъ быть посвященъ храмъ), всегда руководствуются правиломъ, преподаннымъ покойнымъ митрополитомъ Палладіемъ, чтобы первовь сооружалась вле въ честь святого, имя котораго носить одинъ изъ членовъ Имивраторской Фамиліи, или въ честь святыхъ, изв'встныхъ каждому православному своею просв'ятительною д'ятельностью среди язычниковъ, каковы, наприм'връ, Преп. Зосима и Савватій, Св. Стефанъ Пермскій, а также другихъ чисто-русскихъ святыхъ, каковы святители московскіе Филиппъ, Алексій, Петръ, Іона и др.

Всего выстроено и строится еще при станціяхъ желізной дороги 24 церкви, въ Тобольской губ.—28, въ Томской губ.—24, въ Акмолинской обл.—39, въ Забайкальской обл.—4, въ Енисейской губ.—5, въ Приморской обл.—13 и въ Амурской обл.—1.

Для сохраненія этихъ церквей отъ бёдствій пожаровъ, по совіту покойнаго Московскаго митрополита Сергія, сділано распоряженіе о томъ, чтобы вокругъ каждой церкви былъ насажень рядъ деревъ, которыя послужатъ для церкви живою зеленою изгородью и, украшая храмъ, оградять его отъ огня въ случат пожара по состідству. Кромт того, въ виду невозможности страховать церкви на счетъ фонда имени Императора Александра III, циркулярно предложено рекомендовать переселенцамъ—саминъ страховать вст церковныя зданія на свой счетъ. Переселенци настолько дорожатъ своею церковью, что охотно принимаютъ вездт это указаніе, и такимъ образомъ можно разсчитывать, что оговь не будеть оказывать своего губительнаго дъйствія на сибирскія церкви.

Къ сожальнію, при этомъ приходится указать на одно несчастіє, которое уже постигло населеніе поселка Сперанскаго въ Тобольской губерніи. Въ поселкі этомъ церковь была окончательно готова, и уже шли переговоры о застрахованіи ея, которое было рішено по приговору общества съ принятіемъ на его счеть страховыхъ расходовъ. Но въ то время, какъ шло разрішеніе этого вопроса, вслідствіе несчастной случайности, въ церкви произошель въ ночь на 28-е декабря 1898 года пожаръ, и, къ великому отчаянію переселенцевъ, церковь сгоріла дотла, не будучи еще застрахованной. Населеніе поселка, съ такою радостью взиравшее на окончаніе давно желаннаго храма, теперь въ большомъ уны-

ніи, такъ какъ средствъ на возобновленіе церкви у нихъ нѣтъ, а въ фондѣ имени Императора Александра III, какъ уже сказано, всѣ деньги израсходованы, и въ наличности не осталось почти ничего.

Въ такихъ трудныхъ обстоятельствахъ одна надежда на прежнихъ благотворителей фонда имени Императора Александра III и на всъхъ ревнителей и поборниковъ въры, свъта, добра и истины. Да помогутъ они своими посильными жертвами святому дълу, подъятому во славу Божію, на благо скудныхъ средствами и просвъщеніемъ меньшихъ братьевъ нашихъ, — переселенцевъ далекой Сибири.

Пожертвованія на діло церковнаго и школьнаго строительства въ Сибири принимаются въ Канцеляріи Комитета Министровъ (С.-Петербургъ, Маріннскій дворецъ) и, согласно сділанному Мистромъ Финансовъ распоряженію, во всіхъ казначействахъ губернскихъ и уізныхъ—на депозить названной Канцеляріи. Для сбора пожертвованій выставлены кружки во всіхъ конторахъ и отділеніяхъ Государственнаго Банка.

 Отрадное впечатлъніе производить дъятельность курскаго епархіальнаго братства преподобнаго Өеодосія Печерскаго. 1897-98 годъ- былъ седьмымъ годомъ его деятельности. Братство сосредоточивается при Курской духовной семинаріи подъ предсідательствомъ ректора и проявляеть свою деятельность въ двоявомъ направленія: церковно-просв'ятительномъ и благотворительномъ. Всёхъ пунктовъ въ спархів, въ которыхъ велись отъ имени братства религіозно-правственныя чтенія, было 187, причемъ на отчетный годъ падаетъ 19 новыхъ. Въ чтеніяхъ, которыя были ведены не только въ церквахъ, но и въ помъщеніяхъ церковно-приходскихъ школъ, на ряду съ священнослужителями участвовали и лица другихъ состояній -- интеллигентнаго круга. Охотное посъщеніе этихъ чтеній народомъ, глубокій интересъ и вниманіе, постоянно имъ проявляемое, паъявление простой, искренией благодарности, а неръдко и сожалънія, если чтеніе почему либо не могло состояться, -- являлись достаточнымъ нравственнымъ удовлетвореніемъ для членовъ-дънтелей братства, а лучшимъ показателемъ той пользы, которую приносили эти чтенія, даеть саман картина жизни въ этихъ месностихъ, заметно переменившаяся къ лучшему. Кром'в того, они развили въ народ в любовь и желаніе къ самостоятельному домашнему чтенію книгь и спросъ на последнія изъ

церковно-приходских школьных библіотект настолько увеличыся въ нѣкоторых мѣстахъ, что для удовлетворенія всѣхъ просьбъ не хватало наличнаго запаса. Братсво имѣетъ центральный книжный складъ при семинаріи для разсылки книгъ по удешевленной цѣнѣ и безплатно,—и двѣ библіотеки—при Семеновскомъ городскомъ училищѣ въ Курскѣ и противораскольническую въ г. Рыльскѣ. При братствѣ учреждено и епархіальное церковное древнехранилище для помѣщенія книгъ и другихъ предметовъ, имѣющихъ отношеніе къ церковно-исторической жизни и цѣнныхъ въ перковно-архелогическомъ отношеніи. Благотворительная дѣятельность братства выражается въ пособіяхъ недостаточнымъ воспитаникамъ семинаріи и на содержаніе церковно-приходскихъ школъ.

«С.-Пет. Дух. Вѣстн.»

- Епархіальный противораскольническій миссіонеръ Орловской епархів, священникъ Л. И. Адамовъ предлагаеть въ Оря. Ен. Въд. проектъ: "о стров и порядев существованія приходскихъ миссіонерскихъ кружковъ". Исходи изъ той точки зрвнія, что во многихъ случаяхъ раскольники уклоняются отъ участія въ собесьдованіяхъ съ миссіонерами, а посл'ідователи болве вредныхъ секть часто избътають даже и частныхъ бесъдъ, онъ выясияетъ затруднительность положенія пастыря, ревнующаго о свонкъ пасомыхъ, такъ какъ онъ лишенъ возможности имъть непосредственное впечатавніе о діятельности не только містных главарей, но и путеществующихъ пропагандистовъ. Ему необходимо вибть людей, которые бы могли быть посредниками между немъ и раскольниками или сектантами, и къ которымъ эти последние относились бы более доверчиво и откровенно. Конечно, это должни быть люди вполнъ нравственной жизни, проникнутые духомъ ревности о вразумленіи заблудшихъ, преданные и уважающіе своего пастыря, стоящіе въ умственномъ отношенія по возможности выше этой среды и въ особенности они должны превосходить еетпознаніями въ христіанскомъ вфроученіи. Чтобы идти къ намфченной цели вернее и достигнуть большихъ результатовъ, эти ревинтели должны дъйствовать не въ одиночку, а совмъстно и единодушно, и съ этою целью приходскій священникъ долженъ организовать изъ нихъ кружки-братства ревнителей православія, которые, являя въ своей жизни примъръ истинно преданныхъ и благочестивыхъ чадъ церкви, представляли бы противовъсъ раскольничьей средь, действующей всегда противъ православія силоченною силою. Ихъ дѣательность должна выражаться въ непосредственныхъ сношеніяхъ съ заблуждающемися, въ возможномъ вліяніи на ихъ жизнь посредствомъ личныхъ бесѣдъ, распространеніи религіознонравственныхъ брошюръ, въ нравственной и матеріальной помощи нуждающимся. Своему приходсвому пастырю они должны 
сообщать подробный отчетъ всѣхъ своихъ наблюденій и дѣятельности.—Сердечно задуманный, проектъ этотъ оставляеть пріятное 
впечатлѣніе. И нельзя не пожелать, чтобы эти мысли ревностнаго 
пастыря-миссіонера нашли себѣ благодатную почву и принесли 
плодъ обильный.

— Въ «Кур. Еп. Вѣд.» сообщается объ освящения единовърческой церкви въ с. Русскомъ Порваномъ, Суджанскаго увада. Церковь переделана изъ прежней раскольничьей молельни. Торжество собрало въ крамъ большое количество молящихся, такъ что за литургіей въ самомъ храмів едва могла помівститься третья часть народа. Было не мало и раскольниковъ, которые съ большимъ вниманіемъ слёдили за точнымъ выполненіемъ устава к за самымъ ходомъ церковной службы. Послъ освящения и совершения вокругъ храма крестнаго хода, епархіальный миссіонеръ свищенникъ Іоаннъ Рябухинъ сказалъ ръчь о значения православныхъ храмовъ и объ отношенів къ нимъ върующихъ. Особенно трогательно изложено было въ рѣчи о. миссіонера превосходство православныхъ храмовъ надъ раскольничьими молельнями и назидание въ возсоединеннымъ съ церковію на правахъ единовфрія, бывшимъ нфкогда раскольникамъ. Когда окончилась литургія, онъ еще разъ привътствоваль собравшихся съ великою духовною радостію и приглашалъ слушателей явиться вечеромъ въ храмъ на публичную беседу. Народа собралось свыше 500 человъкъ. О. Іоаннъ посвятилъ свою бесъду вопросу о необходимости пребыванія каждаго истинно върующаго христіанина въ единой истинной вселенской Христовой церкви и пригласиль старообрядцевь вступить съ нимъ въ собеседование. Возраженій не последовало, и только въ конце, после новаго приглашенія, изъ толпы выделилось несколько единоверцевь, которые высказали о. миссіонеру свое недовольство тѣмъ, что присутствовавшіе въ храмъ православные не всъ держали себя вполнъ внимательно и благоговъйно, но многіе изъ нихъ стояли небрежно и разсвянно. Это заявление придало бодрости и раскольникамъ, и они решились вступить въ собеседование съ миссионеромъ. Начетчики ихъ подошли къ столу и потребовали разъясненій по слідующимъ

вопросамъ: "православные и единовърцы одну ли церковь составляють, троеперстіе в двоеперстіе одинаково ли православны, и прочіе обряды и чины грекороссійской церкви святы ли и должни ли ихъ почитать единовърцы, наравив съ внигами старопечатными и внигами старообрядческими? Конечно, всё эти вопросы был поставленны раскольниками съ цёлію смутить единов'врцевъ. О. миссіонеру много предстояло труда ихъ успокоить и объяснить раскольникамъ, что православіе и единевъріе составляють единую церковь. На следующій день была новая беседа. Одинь изъ возражателей Михаилъ Ивановичъ Чертковъ болве трехъ часовъ сряду въ спокойномъ духъ представлялъ свои сомнънія объ обрядахъ и обычаяхъ православной церкви и о томъ, не падають ли на единовърцевъ клятвы собора 1667 года. Всв его сомнвнія в вопросы быле ръшены и эти ръшенія имъли слишкомъ убъдительный характерь, чтобы не идти вследъ за ними. И вотъ Михаилъ Ивановичъ подошель въ амвону, положиль семиповлонный началь и затемь, поклочившись миссіонеру до земли, обратился къ нему съ такими словами: "батюшка, простите меня и благословите. Я на вашихъ бесъдахъ понялъ, что мы, старообрядцы, не правы и не имъемъ законнаго священства; убъдился и въ томъ, что россійская церковь есть истинная и священство въ ней законное. Болъе я не желаю оставаться старообрядцемъ и прошу присоединить меня сейчасъ же въ единовърію. Желаніе его было исполнено. Виъсть съ нимъ присоединились къ единовърію еще два раскольника, одинъ изъ нихъ 90-летній старивъ. О. миссіонеръ распорядился зажечь нанивадило в всв сввчи предъ вконами и со всею торжественностью совершиль надъ ними чинъ присоединенія, который произвелъ глубокое впечатление на присутствующихъ и успокоилъ начинавшихъ колебаться единовърцевъ. Въ следующие дни онъ продолжаль свои беседы здёсь и въ близь лежащихъ селеніяхь и всюду они производили на слушателей самое благотворное вліяніе. Православные видимо торжествовали на этихъ беседахъ, слушая основанную на словъ Божіемъ и на ученіи св. отецъ защиту православія и види ясную неосновательность раскольничьихъ секть и толковъ. Что же касается раскольниковъ-ихъ тревоги достигли высшей степени, такъ что они послади телеграммы въ различные концы раскольничьяго міра съ приглашеніемъ опытныхъ начетчивовъ для собесъдованія съ о. Іоанномъ.

— Въ сообщеніяхъ и разсужденіяхъ періодической печати но

вопросу о снабжени церквей церковными принадлежностями чаще и чаще встричается ныни мысль о томъ, что надлежить обращать больше вниманія, въ частности, на снабженіе церквей такими иконами и вообще священными изображеніями, которыя были бы написаны должнымъ образомъ. Въ этомъ отношеніи нужно признать не лишеннымъ значенія возбужденіе вопроса о школахъ иконописи. По словамъ «Цер. Въсти.», въ последнее время вновь сделалъ это одинъ изъ священии ковъ симбирской епархіи, о. П. А., который опять разъясниль въ мъстномъ епархіальномъ журналь необходимость организовать иконописное дело при помощи школъ иконописи и даже ръшился, въ видъ опыта, въ малыхъ размърахъ, осуществить составленный имъ проэкть. "Мы-пишеть этотъ священникъ-ръшаемся ходатайствовать предъ епарх. начальствомъ о разръшения перковно-приходскому попечительству въ селъ, гдъ я состою священникомъ, открыть при церкви села школу иконописи съ пріемомъ въ нее на первыхъ порахъ ограниченнаго числа мальчиковъ (отъ 5 до 10), преимущественно изъ духовнаго сословія, для обученія правильному иконописанію и ум'влому копированію съ образчиковъ, указанныхъ епарх. начальствомъ, иконъ истоваго писанія. Организуется и содержится таковая школа на средства попечительства и частныя жертвы. Оказавшіеся пзъ учениковъ способными, вполит усвоившими нужное знаніе и овладтвшими правилами техники, приступають, подъ руководство мъ учителя и наблюденіемъ завідующаго шволою, къ изготовленію доброкачественныхъ иконъ для распространенія ихъ въ народѣ по недорогой цвив и на особыхъ условіяхъ, а именно: разсмотр виныя и одобренныя епарх. начальствомъ иконы должны быть отправляемы въ свъчной епарк. заводъ, а черезъ оный въ убздвые склады завода, откуда и могли бы получаться (вмёстё съ свёчами) церковными старостами для продажи въ приходскихъ церквахъ, по предварительномъ освящении мъстнымъ священникомъ. Намъ что подобнаго рода школамъ предстоптъ широкая будущность".-Въ виду настоящаго состоянія иконописнаго діла продолжають вызывать во многихъ одобрвніе опыты введенія обученія живописи и иконописанію въ духовно-учебным заведенія. Стороники мибнім относительно пользы обученія живописи и иконописи въ духовныхъ школахъ имъють въ виду, что практическое знакомство съ живописью и иконописью дало бы будущимъ священникамъ, дьяконамъ и исаломщивамъ средство не только умфть оцфинвать съ художественной в технической стороны священныя изображенія, пріобратаемыя для церквей и для домовъ прихожанъ, но вногда (хотя бы въ накоторыхъ отдальныхъ случаяхъ) и изготовлять такія изображенія. Эти иконы и теперь иногда пишутся священниками. Такъ, «Камчат. Еп. Вад.» въ сообщеніи объ освященіи церкви-шволы въ деревна Большой Сазанка, амурской области, указали на то, что иконы въ этой церкви—работы священника. Однако вообще такіе случаи радки, какъ немногочисленны и примары знакомства священниковъ съ научными сваданіями о православной иконографіи. Въ виду вообще недостаточности такихъ сваданій нерадко можно нына слышать выраженіе желанія, чтобы на эту сторону дала обращалось больше вниманія въ духовныхъ семинаріяхъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ

#### ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА

В. В. РОЗАНОВА:

### литературные очерки.

СБОРНИКЪ СТАТЕЙ.

Изданіе П. Перцова. С.П.Б. 1899 г. Цъна 1 рубль.

Библіотека "Научнаго Обозрѣнія".

### РИХАРДЪ АВЕНАРІУСЪ.

Философія, какъ мышленіе о мірѣ еообразно принципу наименьшей мѣры силъ.

PROLEGOMENA R' KPUTUKT YUCTAFO OHHTA.

Пер. И. Өедорова. Подъ редавціей д-ра филос. М. Филиппова. Ціна 50 коп. С.П.Б. Изданіе П. П. Сойвина.

### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1899 ГОДЪ

на литературный, научный и политическій журналь

Выходить 3 раза въ мъсяцъ (1, 11, 21). 36 книгъ въ годъ. Рисунки и портреты.

Съ 1899 г. журналь будеть выходить при обновленномь составь редакціи и сотрудниковъ.

12 книжевъ, выходящихъ 1-го числа каждаго месяца, завлючають въ себе литературный отдыль журнала. Въ него входять: беллетристика, литерат. критика M MCRYCCTBO.

12 внижень, выходящихъ 11-го числа, заключають въ себъ научный отдъль журнала. Въ него входять статьи по естествознанію и по общественнымь наукамь (соціологія, политическая экономія, право, исторія).

Особое внимание будеть обращено на ознакомление читат. съ новъйш. науч-

ными теченіями.

12 внижевъ, выходящихъ 21-го числа, содержатъ въ себъ политическій отдъль журнала. Въ него входять: руководящія статьи по текущимъ вопросамъ русской и заграничной жизни, корреспонденціи изъ провинціи и изъ-за границы.

Особое внимание будеть обращено на разработку вопросовь, касающихся

врестьянского, городского и земского самоуправленія.

Постоянния корреспонденцін изъ Германіи, Франціи, Англіи, С. Ам. Соед. Штатовъ, Австрів, Бельгів и др.

Библіографія распредвляется по соотвітствующими отдівлами.

Къ каждой изъ 36 книжевъ прилагается обзоръ русской и иностранной жизни за 10 дней. Этимъ будетъ достигнуто соединение удобствъ ежемъсячнаго и ежеведъльнаго изданія.

Кромъ того ежемъсячно будутъ помъщаться новости литературы, искусства и науки, а также мелочи русской и заграничной жизни.

Многія статьи (по искусству, исторіи и т. д.) будуть нааюстрированы снимвами съ картинъ и портретами. Помъщениемъ рисунковъ и портретовъ редавція однако отнюдь не думаеть придать журналу характерь иллюстрированнаго изданія.

Стремясь избъгать помъщенія больших дитературных произведеній небольшими отрывками редакція рішня напечатать переводь новаго большого романа Генфри Уордъ (автора Марчеллы, Сэра Дж. Тресседи, Давида Грива и др.) Хельбекъ изъ Банинсдвия отдельной книгой и разослать его въ первой четверти 1899 года встит подписчикамъ, внестимъ полную годовую плату въ видт безплатнаго приложенія. Контора редакців готова исполнять порученія иногороднихъ подписчиковъ по покупки и высылки имъ книгъ.

Первия тря (январьскія) внижки печатаются и вийдуть въ декабрів. Желающинъ ознакомиться съ журналомъ, онв высылаются за одинъ рубль. Выписавшіе ихъ,

продолжають подписку за 6 рублей.

Подписная цёна съ доставкой и пересыдкой: на годъ—7 руб., на <sup>1</sup>/2 года— 4 руб. Допускается разсрочка отъ 1 руб. въ мёсяцъ.

### Главная контора СПБ. Бассейная № 14.

Отдъленія конторы въ Москвъ: кн. маг. "Книжное Діло" (Моховая, домъ Бенжендорфа); вн. скл. А. М. Муриновой (Трехпрудный пер., собств. донъ).

Редакторъ-Издатель Д. М. Остафьевъ.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА

H A

### ОЛОНЕЦКІЯ ЕПАРХІАЛЬНЫЯ ВЪДОМОСТИ

на 1899 годъ-(второй годъ изданія).

"Олонецкія Епархіальныя Відомости" выходять въ 2-хъ частяхь: Оффиціальной и Неоффиціальной, 2 раза въ місяць 1-го и 15-го. Подписная ціна: На обіт части вмість, съ доставкою и пересылкой во всіт города Россійской Имперіш, на году—5 рублей на полгода—3 рубля. Подписка принимается въ редакціи "Олонецких Епархіальныхъ Відомостей", при Олонецкой духовной семинаріи.

# О подпискъ на общественно-педагогическую и литературную еженедъльную газету "ЖИЗНЬ И ШКОЛА" съ приложеніемъ "ШКОЛЬНОЕ ОБОЗРЪНІЕ" (г. XI).

"Жизнь и Швола" выбеть цілью служить органомъ объединенія русских учителей и интересамъ лицъ, стоящихъ близко въ дълу образования въ России, и издается по следующей программе: 1) Правительственныя узаконенія и распораженія, васающіяся образованія въ Россів. 2) Научно-популярныя статьи (съ чертежами и рисунками). 3) Мелкія пов'єсти и разсказы (бытовые и историческіе), путешествія, очерви и др подоб. произведенія. 4) Статьи по педагогикъ, дилактивъ, методявъ, училищевъдънію, школьной гигіевъ. Очерки по народному обра-зованію въ Россіи и на Западъ. 5) Русская печать о школьномъ дълъ. Милии и сужденія печати по педагогическимъ вопросамъ. 6) Библіотечное дъло въ Россін и за границей. Организація общественных и школьных библіотекъ и д образовательных учрежденій для народа. 7) Библіографія. Критика и реценця педагогическихъ сочинений какъ русскихъ, такъ и иностранныхъ, разборъ учебивковъ и пособій. Обозрівніе періодических изданій какъ общихъ, такъ в спеціальныхъ: научныхъ, педагогическихъ и т. п. 8) Корреспонденци. Современно обозръне воспитания и обучения у насъ и за границей. 9) Политически изистія и новости русской жизни. Обозрвніе выдающихся событій въ Россіи в др. государствахъ. 10: Смфсь Наблюденія и замьтки изъ школьнаго міра. Педагогаческія темы. 11) Справочный указатель. Справки и указанія по различнымъ прастическимъ вопросамъ учебнаго дела и школьнаго быта. 12) Что намъ пишутъ Письма и сообщенія въ редакцію. 13) Книжный листокъ. Сведенін о вновь вы медшихъ книгахъ и указатель статей, встречающихся въ повременныхъ изданівхъ и заслуживающихъ впичанія какъ учителей, такъ и вообще образованняю читателя. 14) Почтовый ящикъ. Ответы редакція. 15) Объявленія. Постеденя вечатаются на первой стр. по 50 к., на последней по 10 к. Подписчики (годовие) печатають безплатно. При газеть издается, въ видь приложения, особый сбор-никь, подь заглавіемь "Школьное Обозрвніе", въ которомь поміщаются статья, по объему, не удобныя для еженедыльнаго изданія, а также портреты Августійшихъ Особъ и выдающихся деятелей въ сфере государственной деятельноста. благотворительности и народнаго образованія. Подписная ціна съ доставной в пересылкой 5 руб., за полгода 3 руб., и за три місяца 2 руб., для начальних школь и учителей 4 руб., за границу 6 руб., за годь. Оставшеся въ небольшомъ количестив полные компекты газеты за 1893 и 1894 г. можно получать за два руб., 1895 и 1896 по три руб. за годъ. Библіотеки и безплатныя читальня пользуются особой уступкой. Подписчики, пріобрѣтающіе за всѣ годы пользуются, сверхь того, уступкой 50%. Вышедшіе Ж.Е. "Школьнаго Обозрѣнія в "Жизнь и Школа" тек. г. по требованію, высылаются наложеннымь платежом на счетъ конторы. Подписка принимается въ главной Конторѣ "Жизнь и Школа". ла": С.-Петербургъ, Загородный пр., 34.

Редакторъ-Издатель М. Е. Виноградова.

### листокъ

ДЛЯ

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

3I Мая % № 10. 6 1899 года.

Содержаніе. Высочайшія паграды.—Опреділеніе Св. Сунода.—Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.—Отчеть эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархін за 1898 годъ.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.— Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Высочайшимъ указомъ, даннымъ въ 6-й день мая на имя Капитула Россійскихъ Императорскихъ и Царскихъ Орденовъ, Всемилостивъйше сопричисленъ къ ордену Святыя Анны первой степени Преосвященный Петръ, Епископъ Сумскій, Викарій Харьковской епархів.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему докладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредълению Святьйшаго Сунода, въ 6-й день ман, Всемилостивъйше соизволилъ удостоить награжденія духовныхъ лицъ, за службу по епархіальному въдомству, нижеслъдующими знаками отличія: орденомо св. Владиміра 3 степени-члена Харьковской духовной консисторів, протојерен Павла Солнцева; орденомо св. Владиміра 4 степенигор. Харькова, Благовъщенской церкви протојерен Николан Өедорова; церкви слободы Алексвевки, Старобвльскаго увяда, протоісрея Георгія Попова; орденомь св. Анны 2 степени—эконома Харьковскаго архіерейскаго дома, архимандрита Іосифа; гор. Харькова, Вознесенской церкви протојерея Георгія Чеботарева; гор. Волчанска, соборной Тронцкой церкви протојерем Арсенім Павлоea; гор. Волчанска, Мироносицкой церкви протоіерея Алексія Eeфимова; орденомо св. Анны 3 степени — казначен Старо-Харьковскаго Куряжскаго Преображенскаго монастыря, вгумена Сосоена; Покровской церкви Харьковского благотворительного общества священнива Андрея Любарскаго; Константино-Еленинской цервви Харьковскаго детсваго пріюта священнива Іоанна Крушедольскаио; церкви села Станичнаго, Валковскаго увзда, протојерен Илію Энеидова; церкви слободы Александровки, Старобъльскаго увада, священня в Іакова Макухина; наперсным крестом из Кабинета E10 Величества съ украшеніями—гор. Сумъ, соборнов Преображенской церкви протої в Василія E11 Висольскаго.

Государь Импвраторъ, вследствие представления Оберъ-Прокурора Святвишаго Сунода и согласно положению Комитета о службь чиновъ гражданскаго въдомства и о наградахъ, Всимилостивъйше соизволиль, въ 6 ман-дию Рожденія Его Импираторскаго Величества. пожаловать по въдомству православнаго есповеданія следующія награды: ордена: св. равноапостольнаго князя Владиміра 4 степени—коллежскому советнику, секретарю Харьковской духовной консисторін, Ивану Веширови; св. Станислава 3 степени — надворному советнику, преподавателю Харьковской духовной семинарів, Константину Сильченкову; козлежскому ассесору, столоначальнику Харьковской духовной консисторін, Александру Акимову; титулярному совътнику, помощнику инспектора Харьковской духовной семинарів, Якову Матусевичу.

### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Определениемъ Святейшаго Сунода отъ 3-9 апреля 1898 г., за ж 1231, удостоены награжденія, за заслуги по духовному в'вдомству, ко дню Рожденія Его Императорскаго Величества нижеслідующія липа духовнаго званія Харьковской спархін: палицею-г. Харькова, Николаевской церкви протојерей Александръ Өедоровский; санома протојерея-г. Харькова, Преображенской церкви священникъ Василій Лихницкій: г. Харькова, Преображенской церкви священникъ Миханлъ Румянцеет; перкви слободы Маньковки, Купянскаго убзда, свищенник Василій Попова; церкви слободы Подгоровки, Старобъльскаго увада, священнять Василій Аристово; церкви слободы Старой Водолаги. Валковскаго увзда, священникъ Григорій Дьяковт; церкви слободы Ольшаной, Лебединскаго убада, свищенникъ Миханлъ Лободовскій; наперсным крестом, от Святьйшаго Стнода выдаваемым»-Святогорской Успенской пустыни іеромонахъ Мартиніань; Старо-Харьковскаго Куражскаго Преображенскаго монастыря ісромоназь Аванасій; сверхштатный члень Харьковской духовной консисторів. священникъ Андрей Валановскій; гор. Харькова, Рождество-Богородичной церкви священникъ Василій Добровольскій; гор. Харькова, Свято-Духовской церкви священникъ Петръ Тимочесть; гор. Лебедина, Покровской церкви священникъ Петръ Чудновскій; гор. Ахтырки, Георгіевской церкви священникъ Өеодоръ Доброславскій;

заштатнаго гор. Бълополья, Сумскаго увзда, Пророко-Ильинской церкви священникъ Максимъ Подлуцкій; церкви слободы Мостковъ. Старобельскиго уезда, священникъ Евлампій Макухинь; церкви слободы Николаевки 2-й, Волчанскаго увзда, священникъ Михавлъ Колосовскій; церкви села Зарожнаго, Зміевскаго убяда, священникъ Александръ Василевскій; церкви слободы Лозовеньки, того же убада, священникъ Евений Пономарева; церкви слободы Радьковскихъ Песокъ, Купинскаго убода, свищенникъ Петръ  $T_0$ ранскій; цервви слободы Стельмаховки, того же убада, священникъ Өеодосій *Навродскій*; *камилавкою*— цервви Александровской Старобъльской гимназів свищеннять Гаврівлъ Попова; гор. Сумъ, соборной Преображенской церкви священникъ Александръ Церковницкій; церкви села Жигайловки, Ахтырскаго убзда, свищенникъ Григорій Шебатинскій; заштатнаго гор. Вілопольн, Сумскаго увада, Повровской церкви свищенникъ Александръ Луценковъ; церкви слободы Островерховки, Харьковскаго утада, священникъ Андрей Любарскій; церкви слободы Дементвении, того же увзда, священникъ Іолинъ Стефановскій; церкви слободы Большой Писаревки, Богодуковскаго увада, священникъ Алексій Станиславскій; церкви слободы Великой Камышевахи, Изюмскаго уёзда, священникъ Василій Оружинскій; церкви слободы Песокъ, того же увзда, священникъ Іоаннъ Базилевича; церкви слободы Волобуевки, того же увзда, священникъ Александръ Попост; церкви села Великаго Исторопа, Лебединскаго убода, священникъ Іоаннъ Малиженовскій; церкви слободы Терновой, Волчанскаго убяда, священникъ Василій Евецкій; церкви слободы Балаклен, Зміевскаго увада, свищенникъ Өеодоръ Ковалевскій; церкви села Минковки, Валковскаго убода, священникъ Левъ Лейнеховскій; церкви слободы Одринии, того же увзда, священникъ Николай Сильванскій; церкви слободы Новой Водолаги, того же убада, священникъ Петръ Антоновь; благословениемь Святьйшаго Стнода съ выдачею грамоть - гор. Лебедина, Троицкой церкви заштатный свищенникъ Алексій Милостаново в Хорошевскаго Вознесенскаго дівнуваго монастыри казначен монахния Алеетина.

### Отъ Правленія Купянскаго духовнаго училища.

Программа занятій Съёзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, ниёющаго быть 1-го сентября сего 1899 г., утвержденная

Его Преосвищенствомъ, Преосвищени в шемъ Петромъ, Епископомъ Сумскимъ, 6-го мая 1899 года.

- 1) Разсмотрѣніе журналовъ предыдущаго Съёзда и заслушаніе резолюцій Его Высокопреосвященства, послёдовавшихъ на сихъ журналахъ.
- 2) Разсмотрвніе сметы прихода суммъ и расхода по содержанію училища въ 1900 году и дополнительной сметы расхода на текущій 1899 годъ.
  - 3) Разсмотряніе вінчиковых відомостей за прошедшій 1898 г.
- 4) Разсмотрѣніе отчета о приходѣ, расходѣ и остатвѣ суммъ, ассигнуемыхъ духовенствомъ Купянскаго училищнаго округа, за 1898 годъ, а также журналовъ Временнаго Ревизіоннаго Комитета по повѣркѣ означеннаго отчета.
- 5) Избраніе членовъ Временнаго Ревизіоннаго Комитета и кандидатовъ въ нимъ на будущій 1900 годъ.
  - 6) Другія текущія діла, подлежащія обсужденію Съйзда.

### ОТЧЕТЪ

о приходѣ, расходѣ и остаткѣ суммъ эмеритальной нассы духовенства Харьковской епархіи за 1898 годъ (четвертый годъ со времени открытія нассы).

| Къ 1-му Января 1898 года въ остаткъ             |         |       |   |
|-------------------------------------------------|---------|-------|---|
| отъ 1897 года суммъ эмеритальной кассы со-      |         |       |   |
| стояло                                          | 430.860 | p. 78 | 8 |
| Сія сумма заключалась:                          |         |       |   |
| 1) Въ билотъ 1-го внутренняго съ выигры-        |         |       |   |
| шами займа въ                                   | 100     | n —   |   |
| 2) Въ 57-ми облигаціяхъ 41/20/0-го внутренняго  |         |       |   |
| займа выпуска 1893 года, по 1.000 р. каждая, на | 57.000  | n — m | ) |
| 3) Въ 8-ми облигаціяхъ того же займа, по        |         |       |   |
| 500 р. каждан, на                               | 4.000   |       | ı |
| 4) Въ 28-ми облигаціяхъ того же займа, по       |         |       |   |
| 100 р. каждая на                                | 2.800   | ,     | ) |
| 5) Въ 2-хъ свидътельствахъ 4°/о-й Государ-      |         |       |   |
| ственной ренты, по 25.000 р. каждое, на         | 50.000  | , -,  | ř |
| 6) Въ 7-ми свидътельствахь той же рейты, по     |         |       |   |
| 5.000 р. каждое, на                             | 35.000  | ,     | , |
|                                                 |         |       |   |

| _~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~       |         |    |             |    |
|-----------------------------------------------|---------|----|-------------|----|
| 7) Въ 98-ми свидътельствахъ той же рен        |         |    |             |    |
| по 1.000 р. каждое, на                        | 98.000  | p. |             | к. |
| 8) Въ 6-ти свидътельствахъ той же ренты, по   |         |    |             |    |
| 500 р. каждое, на                             | 3.000   | *  |             | ,  |
| 9) Въ долговыхъ квитанціяхъ Правленія Харь-   |         |    |             |    |
| ковскаго Епархіальнаго Свѣчнаго завода на .   | 180.000 | 77 | _           | n  |
| и 10) Наличными деньгами                      | 960     | 29 | <b>7</b> 8  | 77 |
| Итого                                         | 430.860 | p. | 78          | K. |
| Въ теченіе 1898 года поступило:               |         |    |             |    |
| I. Наличными деньгами:                        |         |    |             |    |
| а) Взносовъ отъ участниковъ кассы обязатель-  |         |    |             |    |
| ныхъ и добровольныхъ                          | 29.811  | p. | -           | K. |
| (Въ томъ числъ: недоимокъ за прежніе годы     |         |    |             |    |
| 258 р., за 1898 г. 29.184 р. и за будущее     |         |    |             |    |
| время 369 р.).                                | `       |    |             |    |
| б) Взносовъ отъ церкней Епархіи               | 8.234   | 77 | 75          | 23 |
| в) Взносовъ отъ Харьковскаго Епархіальнаго    |         |    |             |    |
| Свъчнаго Завода                               | 30.000  | n  | -           | -  |
| (Въ томъ числъ за 1897 г. 20.000 р. и за      |         | •  |             |    |
| l-ю половину 1898 г. 10.000 р.).              |         |    |             |    |
| г) Процентовъ на капиталъ кассы               | 20.237  | 22 | 83          | 73 |
| (Въ томъ числъ засчитано 303 р. 26 к.,        |         |    |             |    |
| уплоченныхъ кассою при покупкѣ про-           |         |    |             |    |
| цент. бумать (см. І ст. расход. лит. ж).      |         |    |             |    |
| д) Штрафныхъ-за просрочку взносовъ            | 48      | 70 | 85          | n  |
| е) Взносовъ на управленіе кассою              | 2.029   | 77 | 91          | *  |
| ж) Возвращена пенсія за смертію получатель-   |         |    |             |    |
| ницы-вдовы прот. Маріи Любарской              | 21      | 77 | <del></del> | *  |
| з) Возвращены проценты съ капитала, собран-   |         |    |             |    |
| наго отъ духовенства Епархіи въ пользу се-    |         |    |             |    |
| мействъ умершихъ священно и церковно-служите- |         |    |             |    |
| лей, высланные вд. діакона Маріи Коцаревой и  |         |    |             |    |
| не выданные ейза ея смертію                   | 7       | 77 | -           | n  |
| и) Излишне представлены священникомъ Гри-     |         |    |             |    |
| горіемъ Павловымъ штрафныя деньгв             | 8       | 77 | 46          | n  |
| (ст. расходъ наличн. деньг. литер. е).        |         |    |             |    |
| і) Оборотныхъ-за проданныя процентныя         |         |    |             |    |
| бумаги для обмена на боле врупныя             | 9.692   | 77 | 3           | n  |
| Итого                                         | 100.090 | p. | 83          | К. |

### **II.** Билетами:

| а) Пріобрётено билетовъ за налвиныя деньги б) Получено въ Харьковской конторъ Государственнаго Банка, въ конторъ Волжско-Камскаго Банка и въ Банкирской конторъ Новова въ обмёнъ за мелкіе билеты                            |         |    | — :<br>— : | E. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----|------------|----|
| в) Возвращены Правленіемъ Харьковскаго<br>Епархіальнаго Свічнаго завода процентныя бу-<br>маги, взятыя изъ эмеритальной кассы завмоо-<br>бразно въ 1897 г                                                                    | 30.000  |    |            | K. |
| III. Долювыми квитанціями Харьковскаго<br>Епархіальнаго свічнаго завода на приходъ<br>сумиъ не поступало.                                                                                                                    |         | P. | ·          |    |
| Всего въ 1898 году—наличными деньгами и билетами поступило на приходъ                                                                                                                                                        | 359.590 | p. | 83 1       | E. |
| приходъ поступило:  а) Наличными деньгами                                                                                                                                                                                    |         |    |            | ,  |
| в) Долговыми квитанціями Харьковскаго<br>Епархіальнаго Свъчнаго Завода                                                                                                                                                       | 180.000 | ,  | <b>–</b> , | _  |
| А всего Въ течение 1898 года израсходовано:                                                                                                                                                                                  | 790.451 | p. | 61 K.      | •  |
| <ul> <li>I. Наличными деньгами.</li> <li>а) На выдачу эмеритальной пенсія.</li> <li>б) На выдачу процентовъ съ капитала, собраннаго отъ духовенства Епархія въ пользу семействъ умершихъ священно и церковно—слу-</li> </ul> | 4.124   | p. | 77 K.      | •  |
| жителей                                                                                                                                                                                                                      | 2.968   | •  | 34 ,       |    |
| и другимъ служащимъ въ вассѣ                                                                                                                                                                                                 | 1.606   | *  | -,         |    |
| вые и другіе мелкіе расходы по кассѣ                                                                                                                                                                                         | 248     | *  | 13 .       |    |

| ······································                                                                                                                                                                    | ·····                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| неровъ кассы (100 р.), отпечатаніемъ устава кассы въ 2.500 экземилировъ (68 р.) и заготовленіемъ различныхъ бланковъ на нѣсколько лѣтъ впередъ (17 р. 75 к.).)  д) На застраховку выпграшнаго билета 1-го | 4 - 00                         |
| внутренняго займа отъ тиражей погашенія  е) Возвращены священнику Григорію Павлову излишне имъ представленныя штрафныя                                                                                    | 4 р. 80 к.                     |
| ж) На покупку процентныхъ бумагъ                                                                                                                                                                          | 8 , 46 ,<br>91.092 , 64 ,      |
| Итого :                                                                                                                                                                                                   | 100.053 р. 14 к.               |
| II. Билетами:                                                                                                                                                                                             |                                |
| а) Продано билетовъ для покупки болѣе крупныхъ                                                                                                                                                            | 9.500 p. — R.<br>140.000 " — " |
| Итого                                                                                                                                                                                                     | 149.500 р. — к.                |
| III. Долговыми квитанціями Харьвовскаго<br>Епархіальнаго свічнаго завода:                                                                                                                                 | ·                              |
| Правленіемъ Харьковскаго Епархіальнаго свѣчнаго завода погашено долга возвращеніемъ процентныхъ бумагъ, взятыхъ завмообразно изъ эмеритальной кассы, съ разрѣшенія Его Высо-                              |                                |
| вопреосвященства, въ 1897 г                                                                                                                                                                               | 30.000 р. — к.                 |
|                                                                                                                                                                                                           | 279.553 р. 14 к.               |
| Къ 1-му января 1899 г. состоить въ остаткъ:                                                                                                                                                               |                                |
| а) Наличными деньгами                                                                                                                                                                                     | 998 p. 47 k.<br>359.900 "— "   |
| Епархіальнаго Свічнаго завода                                                                                                                                                                             | 150.000 ,, - ,,                |
| A eceso                                                                                                                                                                                                   | 510.898 p. 47 k.               |

## Въ истекиемъ 1898 году выдана эмеритальная пенсія слыдующимъ лицамъ:

### По Ахтырскому упзду:

| 1) Дочери умерш. прот. с. Чернетчины Ольгъ        |           |          |             |   |
|---------------------------------------------------|-----------|----------|-------------|---|
| Трояновой                                         | <b>42</b> | p.       | <u> </u>    |   |
| 2) Сиротамъ свящ. с. Журавнаго Матепевымъ .       | 42        | 79       | <b>-</b> ,  |   |
| 3) Вд. священ. с. Беромли Маріи <i>Губской</i>    | 37        | ,        | 50 ,        |   |
| 4) Зашт. діав. г. Ахтырви Василію Бълицкому .     | 28        | 19       | <b>—</b> ,  |   |
| 5) Вд. діак. с. Боромян Татіан'в <i>Леоитской</i> | 25        | ,        | 85 ,        |   |
| 6) Вд. діан. с. Покровской Ольгѣ <i>Прусской</i>  | 28        | 10       | <b>-</b> ,  |   |
| 7) Зашт. псал. с. Никитовки Петру Спошкову .      | 14        | 77       | <b>—</b> .  |   |
| 8) Вд. псал. с. Бранцовки Евдокіи <i>Лопской</i>  | 14        | 7        | <b>-</b> .  |   |
| 9) Вд. псал. с. Печянъ Евдокій Өедоровой          | 14        | 20       | <b>-</b> .  |   |
|                                                   | 14        | <b>D</b> | <b>-</b> .  |   |
| 11) Вд. псал. г. Ахтырки Даріи <i>Яровой</i>      | 7         | ,        | <b>—</b> ,  |   |
| Итого                                             | 266       | p.       | 35 ₺        | • |
| По Богодуховскому упъду:                          |           |          |             |   |
| 12) Вд. прот. с. Большой Писаревки Анастасіи      |           |          |             |   |
| σ · · ·                                           | 48        | n.       | 55 K        |   |
| 13) Зашт. Священ. с. Яблочнаго Андрею Стел-       |           | Γ-       |             |   |
| <del>-</del>                                      | 42        |          | <b>—</b> ., |   |
| 14) Вд. священ. с. Малой Писаревки Елисаветъ      |           | ••       | •           |   |
| m .                                               | 42        | ,,       | <b>–</b> ,  | , |
| 15) Вд. священ. с. Лозоваго Зинандъ Рудинской     | 42        | ,,       | _ ,,        | , |
| 16) Вд. священ. с. Городного Анастасів Өедоровой  | 42        | ,,       | _ ,,        |   |
| 17) Вд. священ. с. Колонтаева Анн Криницкой       | 42        | >>       | _ ,,        | , |
|                                                   | 31        | ,,       | 15 "        |   |
| 19) Зашт. діак. с. Колонтаева Петру Семенову .    | 22        | "        | 35 "        | , |
| 20) Зашт. псал. с. Колонтаева Стефану Дмитренко   | 8         | ,,       | 2 "         | , |
| 21) Вд. псал. с. Колонтаева Евдовін Базилевичь.   | 14        | ,,       | <b>-</b> ,  |   |
| 22) Вд. псал. с. Малой Писаревки Варварћ Семе-    |           |          |             |   |
| новой                                             | 14        | 17       | ,,          |   |
| Итого 3                                           | 48        | p.       | 7 E.        |   |
| По Валковскому уподу:                             |           |          |             |   |
| 23) Вд. прот. г. Валокъ Аннѣ Голяховской          | 42        | p.       | <b>-</b> "  |   |
| 24) Зашт. исал. с. Караванска Виссаріону Дюкову   |           |          |             |   |
|                                                   |           |          |             |   |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ~~~        | ~~~ | J - J - |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|---------|------|
| 25) Зашт. псал. зысокополья Михаилу Безуглову.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 11       | p.  | 67      | ĸ.   |
| 26) Зашт. псал. г. Валовъ Антонію Павловскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8          | ,,  | 93      | 17   |
| 27) Вд. псал. г. Валовъ Меланів Соколовской .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14         | ,,  | _       | ,,   |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 90         | p.  | 60      | к.   |
| По Волчанскому упэду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            |     |         |      |
| 28) Зашт. свящ. с. Ново-Александровки Василію                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |     |         |      |
| <b>H</b> onosy                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 39         | p.  | 45      | ĸ.   |
| 29) Зашт. свящ. с. Средняго-Бурлува Іоанну Кія-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |     |         |      |
| новскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 42         | ,,  |         | ,,   |
| 30) Вд. священ. с. Котовой Марін Рубинскей .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 45         | ٠,  | 27      | ,,   |
| 31) Вд. священ. с. Верхней-Писаревки Евдокіп                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |     |         |      |
| Огульковой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 42         | ,,  |         | 17   |
| 32) Вд. священ. с. Мартовой Евдокіи Михайлов-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |     |         |      |
| ской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>4</b> 2 | 19  |         | ,,   |
| 33) Сиротамъ свящ. с. Бълаго-Колодези Дзюба-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |     |         |      |
| н <del>ов</del> ымт                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            | p.  | 88      | ĸ.   |
| 34) Вд. діак. с. Печенѣгъ Харитинѣ Өедоровой .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 28         | 77  |         | n    |
| 35) Вд. псал. с. Бълаго-Колодезя Аннъ Черво-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |     |         |      |
| не <b>ц</b> кой <b>, .</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 9          | n   | 63      | 77   |
| Итого                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 285        | p.  | 23      | к.   |
| По Зміевскому упзду:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |            |     |         |      |
| 36) Зашт. прот. с. Береки Василію Тарановскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 33         | p.  | _       | "    |
| 37) Вд. прот. г. Чугуева Анн В Сильванской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>42</b>  | 79  | _       | 77   |
| 38) Вд. свящ. с. Борокъ Матронћ Андреенковой.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 42         | 77  | _       | 77   |
| 39) Вд. свищен. с. Нижней-Орели Маріи Өедоровой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 42         | 77  |         | n    |
| 40) Вд. священ. с. Андреевки Еленъ Рудинской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 32         | 19  | 34      | 79   |
| 41) Вд. священ. с. Тетлъги Евгенін Анисимовой.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            | 77  | 23      | n    |
| 42) Зашт. діав. с. Балавлен Алексью Критскому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 28         | 77  | _       | 77   |
| 43) Вд. діав. г. Чугуева Агрипин'в Поповой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 28         | n   | _       | 77   |
| 44) Вд. діав, с. Малиновой Марін Ковалевской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 14         | 79  | _       | 77   |
| 45) Вд. діан. с. Лагерей Варварѣ Михайловской.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 42         | 70  |         | 77   |
| 46) Зашт. псал. с. Охочей Павлу Стахевичу                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 14         | n   | _       | ,,   |
| 47) Зашт. псал. с. Ассфевки Николаю Сильван-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |     |         |      |
| скому                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14         | 77  | _       | 17   |
| 48) Вд. псал. с. Тарановки Өеодосіи Михайловской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 21         | n   | _       | 11   |
| 49) Вд. псал. с. Евфремовки Елисавет В Павловской                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 14         | ,,  | _       | . 79 |
| 50) Вд. псал. г. Чугуева Еленъ Сукачевой                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |            |     | _       | 19   |
| and the second of the second o | •          | -   |         |      |

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                  | ~~~ | ~~~  | ~~.·           |
|---------------------------------------------------------|-----|------|----------------|
| 51) Вд. псал. с. Бурлея Марін Ястремской                | 14  | p.   | — L            |
| 52) Вд. псял. с. Гуляй-поля Серафимѣ Власовской.        | 14  | ,,   | - "            |
| 53) Вд. псал. с. Гомольши Анастасіи Озлаблиной          |     | ••   | 25 ,           |
| Итого                                                   |     |      |                |
|                                                         |     |      |                |
| $I\!\!I$ о Изюмскому уъзду:                             |     |      |                |
| 54) Зашт. свящ. с. Песовъ Стефану Роменскому            | 26  | p.   | 25 L           |
| 55) Вд. прот. г. Славянска Марів Любарской              | 42  | -,,  | <b>-</b> ,     |
| 56) Вд. свящ. с. Голой-Долины Софін Арефьевой           |     | ,,   | _ ;            |
| 57) Вд. свящ. с. Шандриголовой Екатеринъ Мо-            |     | ••   | •              |
| илянской                                                | 42  |      | _ ,            |
| 58) Доченямъ уменш. священ. с. Кривой-Луки Му-          |     | •    | ,              |
| хинымв.                                                 | 18  |      | 60 ,,          |
| 59) Зашт. діак. с. Барвенковой Николаю Любарскому       |     | "    | _ "            |
| 60) Вд. діак. с. Стратилатовки Маріи Грабовской         | 14  | •••  |                |
| 61) Вд. псал. с. Александровки Евдоків Андресвой        | ; ; | •    | ,,             |
| Итого                                                   | 219 | n    | 85 R           |
|                                                         | 210 | ρ.   | 00             |
| По Купянскому упэду:                                    |     |      |                |
| 62) Вд. свящ. с. Двуръчной Александръ Лукашевой.        | 23  | p.   | 90 L           |
| 63) Вд. свящ. с. Тарасовки Параскевт Курасовской        |     | -    | 50 ,           |
| 64) Вд. свящ. с. Ново-Осиновой Анастасіи Ва-            |     | •    | ••             |
| сильковской                                             | 21  | ,, . | <b>-</b> ,     |
| 65) Вд. свящ. с. Верхней-Дуванки Марев Чугаевой         |     |      | <del>-</del> " |
| 66) Вд. діяв. с. Юрьевви Ольгв Черняевой                |     |      | <b>—</b> "     |
| 67) Вд. діак. с. Ново-Осиновой Евфросиніи <i>Ци</i> -   |     |      | •              |
| пенко                                                   | 19  | ,, 8 | 35 "           |
| 68) Зашт. псал. с. Краснянки Петру Жукову .             |     |      | <b>-</b> ,,    |
| 69) Вд. псал. с. Гончаровки Надеждъ Кочертъ .           | 14  | ,, . | <b>-</b> "     |
| 70) Вд. псал. с. Покровска Агрипинћ Рудневой .          |     |      | <del>-</del> " |
| 71) Вд. псалом. с. Ново-Осиновой Александр'в            |     |      |                |
| Кустовской                                              | 14  | ,, - | <b>-</b> "     |
| 72) Вд. псал. с. Дружелюбовки Дарін <i>Пересыпкиной</i> | 20  | ,, - | <b>-</b> "     |
| Итого                                                   |     |      |                |
| По Лебединскому упэду:                                  |     | •    |                |
| 73) Зашт. свящ. с. Межирича Іоанну Соколовскому         | 16  | . ·  | οΛ <b>-</b>    |
| 74) Зашт. свящ. г. Лебедина Петру Чижевскому            | 10  | p. 3 | ) <b>.</b>     |
| 75) Зашт. свящ. с. Ольшаной Петру Яновскому.            | 42  | •, - | <b>-</b> ,,    |
| то, овыт. свящ. с. ольшании петру лновскому.            | 42  | ,, - | - ,,           |

| 76)           | Зашт. свящ. с. Малаго-Исторопа Михаилу По-       |           |              |            |    |
|---------------|--------------------------------------------------|-----------|--------------|------------|----|
| <b>дольск</b> | ому                                              | 42        | р            |            | K  |
| 77)           | Вд. свящ. с. Буймера Марів Проскурниковой        | 42        | ,,           | _          | ,, |
| 78)           | Вд. свящ. с. Мартиновки Параскев  Мухиной        | 42        | <b>,</b> , . | _          | ,, |
| 79)           | Дочери умерш. свящ. с. Ясеноваго Валент.         |           |              |            |    |
| Шеба          | тинской                                          | <b>42</b> | <b>,</b> , · | _          | ,, |
| 80)           | Зашт. діак. с. Ворожбы Василію Заводовскому      | 28        | ,,           |            | "  |
| 81)           | Вд. діав. с. Дервачевви Анастасіи Флоринской     | <b>28</b> | ,, .         |            | "  |
|               | Зашт. псал. с. Межприча Стефану Малишев-         |           |              |            |    |
| скому         |                                                  | 11        | ,, 4         | <b>1</b> 5 | ,, |
| 83)           | Зашт. псал. с. Ворожбы Григорію Лисанскому       | 14        | ,,           | _          | ,, |
| 84)           | Зашт. псал. с. Павленково Василію Збукареву      | 6         | ,, ;         | 35         | ,, |
| 85)           | Зашт. псал. с. Павленково Прокофію Попову        | 8         | ,, 8         | 80         | ,, |
| 86)           | Вд. псал. г. Лебедина Маріи Дахипьской .         | 31        | ,, (         | 60         | ,, |
| 87)           | Вд. псал. с. Межирича Еватеринъ Безугловой       | 14        | ,, -         | _          | ,, |
| •             | Итого                                            |           |              |            |    |
|               | По Старобъльскому уъзду:                         |           |              |            |    |
| >             |                                                  |           |              |            |    |
|               | Зашт. прот. с. Черниговки Николаю Мателеву       | 42        | p.           | _          | ,  |
|               | Зашт. священ. с. Великотска Петру $\it Pasdone-$ |           |              |            |    |
|               |                                                  |           |              |            |    |
|               | Вд. прот. с. Ново-Пскова Любови Раздольской      | 63        | ,,           | _          | ,  |
|               | Вд. священ. с. Петро-Павловки Маріи Ястрем-      |           |              |            |    |
|               | <u>.</u>                                         | 42        | "            | _          | ,  |
|               | Вд. священ. с. Ново-Боровой Ольгь Приходи-       |           |              |            |    |
|               |                                                  |           |              |            |    |
|               | Вд. священ. с. Моствовъ Татіанъ Соколовой .      | 42        | "            | _          | ;  |
| •             | Вд. свящ. с. Верхней-Покровки Александръ         |           |              |            |    |
| Hnh $o$ 1     | ковой                                            | 42        | 17           | _          | ,  |
|               | Вд. священ. с. Рудева Антонин Каплуненковой      | 42        | "            | _          | ,  |
|               | Вд. священ. с. Ново-Астаханн Е. Наспожиной       | 42        | 19           | _          | •  |
| •             | Вд. свящ. с. Шульгинки Ольгъ Карповой            | 41        | "            | 65         | ,  |
|               | Вд. свящ. с. Бълокуракиной Наталін Косьминой     | 42        | 11           |            | ٠, |
| 99)           | Вд. свящ. с. Гладкова Аннъ Жадановской           | 21        | "            | _          | ,  |
|               | Зашт. діак. с. Закотнаго Василію Попову          |           | 11           |            |    |
|               | Зашт. діак. с. Смольяниновой Іоанну Дикареву     | 16        | "            | 33         | ,  |
|               | Зашт. діак. с. Лимаревки Іоанну Уланову          |           | ,,           |            |    |
|               | Вд. діав. с. Муратовой Елент Поповой             | 28        | ,,           | _          | ٠, |
| 104)          | Дочерямъ умерш. діак. с. Литвиновки Наумо-       |           |              |            |    |
| OLINE         | ·                                                | 98        |              |            |    |

|                                                   | .~. | ·           |      |
|---------------------------------------------------|-----|-------------|------|
| 105) Зашт. псал. с. Евсуга Николаю Попову         | 21  | p. 87       | ī.   |
| 106) Зашт. псал. с. Поновки Николаю Лихницкому    |     | ,, –        |      |
| 107) Зашт. псал. с. Литвиновки Арсенію Грекову.   |     | ,, 46       |      |
| 108) Бывшему псал. с. Макартетина Іоанну Филео-   |     | ••          | •    |
| скому                                             | 7   | ., –        | . ,  |
| 109) Вд. псал. с. Алексвевки Маринв Дикаревой.    |     | ,, <u> </u> |      |
| 110) Вд. псял. с. Черниговки Маріи Павловой       |     | ,, <u> </u> |      |
| 111) Дочери умерш. исал. с. Штормовой Марін Со-   |     | .,          |      |
| болевой                                           | 18  | ., 8        | } ,  |
| 112) Вд. псал. Деркульскаго коннаго завода А. Ор- |     |             |      |
| жельской                                          | 14  | ,, –        | . ,  |
| Итого                                             |     |             | _    |
|                                                   |     |             |      |
| <b>П</b> о Сумскому у <b>љ</b> зду:               |     |             |      |
| 112) Parra and a Managama Panania Magazama        | 4.0 |             |      |
| 113) Зашт. прот. с. Павловокъ Захарін Добрецкому  | 4.2 | z p. –      | • ,  |
| 114) Вд. свящ. с. Искрисковщины Параскев Хиже-    | 4.1 | 40          |      |
| няковой                                           |     | ,, 40       |      |
| 116) Вд. свящ. с. Нижне-Сыроватки Марін Лас-      | 99  | ,, 93       | ,    |
| денковой                                          | 4.0 | _           |      |
| 117) Вд. священ. г. Сумъ Евфросиніи Наумовой.     |     | p. —        |      |
| 118) Вд. свящ. г. Сумъ Въръ Ященковой.            |     | " –         |      |
| 119) Дочери умерш. священ. с. Юнаковки Ольгв      | 21  | <i>,,</i> _ | • •• |
| Новопольской                                      | 50  | ,, 30       | )    |
| 120) Вд. діав. с. Юнаковки Евфросинія Шишкиной    |     | ,, 80       |      |
| 121) Вд. діак. с. Вирей Александр'в Башинской.    |     | " —         |      |
| 122) Вд. псял. с. Бобрика Евфросиніи Строевской   |     | "<br>"      |      |
|                                                   |     |             | _    |
| Итого                                             | 340 | p. 43       | E.   |
| По г. Харькову:                                   |     |             |      |
| 123) Зашт. прот. Канелр. собора Тимонею Павлову   | 56  | p. 36       | K.   |
| 124) Вд. прот. Тронцкой ц. Олимпіад В Лащенковой  |     | ,, <b>–</b> |      |
| 125) Вд. священ. Свято-Духовской ц. Ольгь Леван-  |     | **          | 17   |
| довской                                           | 63  | ,. –        |      |
| 126) Вд. прот. Крестовоздвиженской ц. Аннъ Щел-   |     | ,           |      |
| куновой                                           | 42  | ., –        | ,,   |
| 127) Вд. прот. Благовъщенской ц. Меланів Про-     |     | ",          |      |
| скурниковой                                       | 31  | ,, 73       | ,,   |
| •                                                 |     | ,,          |      |

| 128) Зашт. свящ. Іоакиму <i>Өедорову</i> 7 р. — к.<br>129) Вд. діак. Каеед. собора Анв'т <i>Кудрявцевой</i> . 12 ,, 5 "                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Итого 254 р. 14 в.                                                                                                                                                                                                    |
| По Харьковскому упзду:                                                                                                                                                                                                |
| 130) Зашт. прот. с. Безлюдовки Іоанну <i>Хижнякову</i> 42 р. — к.<br>131) Дочери умерш. свящ. с. Должика Александръ                                                                                                   |
| <b>Казанской</b>                                                                                                                                                                                                      |
| <i>Лобковскому</i>                                                                                                                                                                                                    |
| Оянскому                                                                                                                                                                                                              |
| А всего по Епархів 4.124 р. 77 к.                                                                                                                                                                                     |
| Предсватель Правл., Ректоръ Семинарія Прот. Іоаннъ Знаменскій.  Члены Правленія Казначей, Протої ерей Александръ Өедоровскій.  Дълопроизводитель, Прот. Николай Гутниковъ.  Бухгалтеръ, Псаломщикъ Тихонъ Степурскій. |
|                                                                                                                                                                                                                       |

### Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Вознесенской церкви сл. Скрипаевъ, Зміевскаго увзда, Владиміръ *Расескій*, согласно прошенію, 11 мая с. г. назначенъ на должность законоучителя Волчанской Учительской Семинарія.

- Священнить Николаевской церкви сл. Замостья, Платонъ *Пивова-* ровз, согласно прошенію, 11 мая с. г. перемъщенъ на праздное священническое мъсто при Вознесенской церкви сл. Скрипаевъ, Зміевскаго убадь
- Псаломщики: Благовъщенской церкви г. Валокъ, Николай Комъйчиковт и Успенской церкви гор. Ахтырки, Гаврішть Поповт, согласыпрошенію, перемъщены 9 мая с. г. одинъ на мъсто другого.
- На праздное псаломиникое мъсто при Воскресенской церкви сл. Невой Водолаги, Валковскаго уъзда, согласно прошенію, 16 мая с. г. опредъленъ сынъ священника, Іаковъ Толмачевъ.
- На праздное псаломинцивое мъсто при Соборно-Успенской церкви г. Богодухова, согласно прошенію, 11 мая с. г. допущенъ къ м. д. псаломинка бывшій воспитанникъ 4 класса Сумскаго духовнаго училища, Павель Калашниковъ.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Церковния братства, какъ средство къ возвишевію редегіозно-нравственной жезни.— Ограниченіе торговля въ праздничные дни.— Откритіе въ Курскі отділенія православнаго миссіонерскаго общества.— Съйздъ наблюдателей церковно-приходскихъ школь въ Москві,— Літніе курсы при второкласснихъ школахъ.— Школьное образованіе въ Туркестанской епархіи.— Паломинчество вопитанниковъ Тифлисской семинаріи.— Одинъ изъ способовъ обезпеченія вдовъ в сиротъ духовенства. — Помощь нуждающимся крестьянамъ.— Примірть достойний подражанія.— Христіанство въ Китав.— Мирная конференція въ Гаагів.

«Церк. Въст.», рисуя печальную картину современнаго общественнаго разстройства, какъ результатъ оскудения въ обществъ идеаловъ, указываетъ на быстрое поглощение въ общественномъ сознаніи христіанскихъ понятій языческими. Въ наше время вновь оживаеть давно уже, повидимому, отжившее язычество. Непредывно появляющіяся одно за другимъ разнообразныя ученія и теорів, все выше и выше поднимая голову въ безумномъ самообольщенів, всв усилія употребляють къ тому, чтобы замвнить собою христіанство. Отрицая не только догматы и умозрительную сторону христіанства, но и всв установленія и даже вравственное ученіе Господа Інсуса Христа, новые никъмъ не призванные проповъзники самоизмышленнаго ученія нередко злобно издеваются нады всвиъ, что несогласно съ ими самими измышленною теоріей, что стремится поднять и возвысить жизнь и человъка изъ грязи опутавшихъ его страстей до уровня жизни существа разумнаго. Этв плевелы, поросшіе на нив'в религіознаго сознанія вныхъ изъ на-

шего образованняго общества, въ значительной степени переходить уже и въ простой народъ нашъ. Выло время, когда много милліонный Русскій народъ, какъ одинъ человікь, жиль вірою, некалъ утешения въ родной своей свитыне - храме Божиемъ; когла въ молитвъ къ Нему изливались и радости и горести его многотрудной жизни; когда Евангеліе было для него святьйшимъ. в совершеннъйшимъ словомъ. Теперь во многихъ отношенияъ и для многихъ это доброе время отошло въ область преданій старины глубокой. Расшатанность въры неизбъжно ведеть за собою нравственную распущенность. Самымъ гибельнымъ образомъ упадокъ въры отразвися на состояни семья, на взавиныхъ семейныхъ отношеніяхъ. Супружеская невёрность, взаимный обманъ. грубость в исполненныя ненависти другь къ другу отношенія растуть и усиливаются болье и болье. Сколько убійствъ, самоубійствъ и всякихъ беззаконій и преступленій вызвано и вызывается этимъ нелъпымъ искажениемъ семейныхъ отношений! А несомнівню увеличивающійся проценть незаконных рожденій; то и лело обнаруживающіеся подвидыщи, переполняющіе устроенныя съ этою цёлію благотворительныя учрежденія; со дня на день развивающееся нищенство малолётнихъ; появление въ большихъ городахъ разнаго рода Скублинскихъ и имъ подобныхъ, - о чемъ иномъ все это свидътельствуетъ, какъ не о томъ, что брачные узы нагло попираются, что въ погонъ за животными наслажденіями люди презираютъ супружескія обязанности, попирають святьйшія родительскія чувства, забывають Бога, теряють стыдь и все, что есть святаго въ человъкъ? Упадовъ въры и происходящая отсюда расшатанность семьи-воть то основание на которомъ строится современная жизнь и такъ-называемаго образованняго общества, и простого народа. Но семьи въдь есть основание общественной и государственной жизни. Это все, на чемъ зиждется паша жизнь, наше счастіе временное п въчное, безъ чего немыслимо разумное человъческое существованіе. И эти кории, эти основанія нашего временняго и бытія гніють, подвергаются порчь в истявають!... А мы равнодушно смотримъ на ихъ разложение, усыплиемъ свою податливую совъсть лживымъ увъреніемъ, что у насъ все обстоить благополучво, и легкомысленно отворачиваемся отъ средства, которое одно въ состояни возвратить подгнивающимъ корнямъ нашей ихъ первоначальную свъжесть и неиспорченность. Пока есть еще время, нужно очнуться и обратить вниманіе на то, что мы стонть на опасномъ пути, окруженные неистово поднимаемыми вътромъ разнаго рода лжеученій и страстей, волнами невърія и нечестія, готовыми затопить насъ, и вийсто того, чтобъ пскать опоры въ единственномъ не поддающемся разрушительному дъйствію этих волнъ—камий въры, какъ обезумівшіе стремимся въ глубь кипищей пучины волнъ... Такимъ средствомъ, по мийнію журнала, дозжны служить церковныя братства, въ которыхъ должны се единиться всв сознающіе опасность современнаго оскудінія духа.

— Для украпленія въ народа религіозно-правственныхъ начал и прежде всего дли предоставленія ему большей возножности догжнымъ образомъ проводить воскресные и праздничные дни довольно давно уже и во многихъ мъстахъ дълаются попытки перенести вполнъ или отчасти на будніе дни вуплю и продажу и особенно базарную торговлю, обыкновенно происходящую нын вы воскресные и праздничные дни. На-дняхъ, по словамъ того же журнала, въ засъданів петербургской городской думы было рассмотрено и првиято новое обязательное постановление объ ограничения времени торговли но праздникамъ въ Петербургъ. Въ 10вольно многихъ мъстностяхъ возбуждены или возбуждаются ходатайства о заврытіи базаровъ и ярмаровъ въ воскресные дни, по сознанію вреда этихъ бязаровъ для духовной жизни православнаю народа. Вопросъ о перенесеніи базаровъ на будніе дни является особенно существеннымъ въ съверо-западномъ крав, гдв торгови сосредоточена въ рукахъ евреевъ и гдв поэтому только вь субботы не бываеть базаровъ, въ воскресные же дни и въ дни христіанских праздниковъ улицы городовъ и мѣстечевъ обычно бывають полны хрвстіянсьвить людомъ, который спітшить на торжища. По мнівнів мъстной духовной нечати, крестьянинь и не можеть не спъщить на базары по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, такъ какъ, вслёдствіе издавна установившагося порядка вещей, вся наиболіве оживленная и наиболъе удобная для совершенія сдъловъ торговія почти исключительно пріурочена къ этимъ именно днямъ. Несмотря однако на въковое иновърное и вноплеменное вліяніс. простой западно-русскій народъ сознаеть вредъ отъ пріуроченія торговыхъ операцій, съ проникающей ихъ жаждой корысти и обманами, къ воскреснымъ и праздничнымъ днямъ, и выраженіемъ о сетомния являются ходятайства врестьянских обществь о

перенесевів базаровъ на будничные дни и заявленія о томъ, что, въ виду невозможности для крестьянства произвести желательныя пзывненія въ торговлю, правительственная власть сама должна вывшаться въ двло и запретить торгь въ праздничные дни. Въ этомъ же смыслю высказался въ «Литов. Епарх. Вёдом.» одинъ пзъ священниковъ, полагающій, что въ настоящее время, когда могучая правительственная рука извлевла крестьянима изъ власти кабака и кабатчиковъ, особенно ощущается потребность въ нравственномъ оздоровленіи народа повсемюстнымъ закрытіемъ по воскреснымъ днямъ базаровъ, отвлекающихъ народъ отъ церкви и церковной молитвы. Благодютельный въ этомъ отношеніи починъ принадлежитъ могилевской губернів, гдф съ 15 января 1898 г. отмънены существовавшіе воскресные базары и оставлены попрежнему только тъ базары, которые установлены въ будніе дни.

- По сообщению «Кур. Еп. Въд.», въ воскресенье, 2-го мая, состоялось отврытіе въ г. Курскъ отдъла Православнаго Палестинскаго Общества. Послъ Божественной литургів, которую совершиль въ Знаменскомъ монастыръ Преосвищеннъй шій Архипастырь Курскій, въ покоихъ Его Преосвищенства, по предварительному приглашенію Владыки, собралось многочисленное общество, -представители містной администраціи, городскаго общества, духовныхъ и свътскихъ учебныхъ заведеній, почти все наличное духовенство г. Курска и всъ члены бывшаго въ это время въ Курскъ епархіальнаго съёзда духовенства. Преподавъ собранію Архипастырское благословеніе, Владыка благословиль пропёть «Днесь Св. Дука насъ собра» и затемъ обратился къ присутствующимъ съ ръчью. По окончанів рычи, Владыка пригласиль желающихъ записаться въ члены в сотрудники въ Курсв. Имп. Пал. Общества, и всъ приследвованије изъявили готовность принять поспльное участіе въ святомъ ділів Православнаго Палествискаго Обществи и туть же записались одни-членами Общества, другіе-сотрудниками его. По окончаніи записи, Преосвищеннъйшій Владыка объявиль Курскій отділь Палестинскаго Общества отврытымь. Нельзи не пожелать оть всей души полнаго успаха новооткрыто. му отдълу Палестинскаго Общества.
  - На съвздв наблюдателей церковныхъ школъ Московской епархін, бывшемъ 30-го апрвля, рвшено устроить педагогическіе курсы для учителей церковныхъ школъ епархів въ зданів духовной семинаріи. На курсы постановлено вызвать изъ епархін 60 учителей. Въ видахъ улучшенія учебно-воспитательнаго двла въ цер-

ковныхъ школахъ, по слованъ «Моск. Въд.», предположено устрог. вать по каждому убаду однодневные събады учителей церковных школъ, на которыхъ учителя, подъ руководствомъ увздныхъ ваблюдателей, должны заниматься слушанісят и разборомъ пробинх: урововъ и обићномъ свъдвній по учительскому дёлу. Предположен также поощрять наиболье усердныхь тружениковь въ церковных. школахъ, увеличивать имъ содержаніе, а также намічены пункты. гдь неотложно нужно открытіе новыхъ школъ. Съйздъ постановаль обезпечить школы земельными участвами и ввести повсюду обязательное преподавание земледълин, плодоводства и огородничества. причемъ доходъ со школьныхъ участковъ преднязначенъ въ пользу учителей, трудящихся въ преподавании земледълія. Во второклассныхъ школахъ предположено ввести педагогические совыты подъ руководствомъ убздныхъ наблюдателей; предположено такке увеличить за счеть отділеній количество учениковь этихъ школь п обязательное обучение сельско-хозяйственнымъ и ремесленнымъ занятіямъ. Постановлено ходатайствовать объ изданіи журнала съвзда особой брошюрой для руководства твхъ лецъ, которыя трудятся въ цервовныхъ школахъ.

— Существующія въ Подольской епархін второклассныя школь въ настоящемъ 1899 г. имъють дать первый вынускъ своихъ воспетанниковъ для замъщенія вми вакантныхъ учительскихъ должностей въ школахъ грамоты епархів и, такимъ образомъ, начать фактически содъйствовать дальнъйшему развитию и упрочени церковно-школьнаго дъла въ епархів. Какъ это ни существенно важно само по себъ для перковно-школьнаго дъла, тъмъ не менъблаготворная дъятельность и значение второклассныхъ школъ въ текущемъ году имъетъ, по словамъ «Под. Еп. Въд.», проявитьс: и въ другомъ отношенія. При двухъ второвлассныхъ школахъ. обезпеченныхъ уже собственными школьными помъщеніями, а именно-при Велико-Мечетнянской и Чернокозинецкой, предстоящимъ летомъ предположено местными Уездными Отделеніями организовать краткосрочные педагогическіе и церковнаго пѣнія курсы для учителей школь грамоты. Это будеть первый опытподобныхъ учительскихъ курсовъ въ епархів. Современемъ этг курсы для учителей школь грамоты, безь сомивнія, должны стат. неотъемлемою принадлежностію каждой второклассной школы. Задача второклассныхъ школъ, какъ центровъ церковно-школьной жизни въ убздахъ, очевидно, не должна ограничиваться только

ткиъ, чтобы ежегодно восполнять своими питомцами происшедшую убыль въ контингенть учителей школъ грамоты въ епархія; она должна быть гораздо шире и глубже. Кромъ приготовленія правоспособныхъ в вполнъ подготовленныхъ къ педагогической дъятельности кандидатовъ на учительскія містя въ школахъ грамоты, второвляссныя шволы, каждая въ своемъ районъ, должы также вообще давать тонъ и направление школьной жизни во исвиъ церковныхъ школахъ грамоты епархін, поддерживая непрестанно бодрость духа и энергію въ учителяхъ означенныхъ школъ и руководствуя педагогическою ихъ діятельностію во всіхъ необходимыхъ случаяхъ. Единственнымъ средствомъ къ тому служать ежегодные летніе краткосрочные курсы при второкля сыхъ школахъ для учителей школъ грамоты. Собирансь въ одну общую семью при второклассной школ'в въ свободное отъ школьныхъ учебныхъ занятій время, учителя и учительницы школъ грамоты получать полную возможность не только подблиться другь съ другомъ своими наблюденіями и опытомъ въ педагогическомъ дівлъ, но и провърить свою собственную дънтельность на этомъ поприщь подъ руководствомъ своихъ старшихъ товарищей, а дли ивкоторыхь-витель и наставниковь, учителей второклассныхъ школь. Слушая живыя устныя бесёды руководителей курсовъ, а также пользуясь безпрепятственно богатою (сравнотельно съ быбліотеками нашихъ школъ грамоты) библіотекою второклассной пволы, учителя и учительницы школь грамоты, прибывшіе на курсы, освёжать въ своей намяти тв педагогическія свёдбиія, которыя почему-либо позабылись ими, или восполнять ихъ новыми, сообразно указаніямъ руководителей курсовъ и собственной правтиве, по темъ или другимъ частнымъ вопросамъ, имевшимъ мѣсто въ ихъ школахъ в породившихъ въ нихъ тв или другія недоумвнія. Вообще, они запасутся на курсахъ во второклассныхъ школахъ всемъ темъ педагогическимъ оружіемъ и матеріаломъ, который каждому изъ нихъ необходимъ для успѣшной работы въ поволь въ течение следующаго учебнаго года. Вогъ почему курсы для учителей школъ грамоты ежегодно должны быть при всякой второклассной школь, какъ единственномъ мьсть, гдь они могуть быть организованы съ большимъ удобствомъ и целесообразностію. Курсы для учителей и учительницъ школъ грамоты при Чернокозвиецкой в Велико-Мечетинской второклассныхъ школахъ предполагается открыть въ концв летняхъ каникуль, въ м.м. августв

и сентябрѣ, и срокомъ не болѣе, какъ на 3 недѣли.— Нельзя не пожелать этимъ курсамъ полнаго успѣха.

- Школьное образование въ туркестанской епарки, какъ видно наъ отчета туркестантскаго епархіальнаго наблюдателя, находилось въ 1897-98 учебномъ году въ такомъ положения. Всехъ школъ состояло 38: 20 -- одновляссныхъ церковно-приходскихъ и 18 школъ грамоты. Дівтей въ этихъ школахъ обучалось 1.646 чел.— 1.091 малья. и 555 дев. Въ воспитательномъ отношенін все эти школы впочнр в притоми полля ви равной степени соотвитствовали своему назначенію, а въ учебномъ-были неодинаковы. Въ последнемъ отношения церковно-приходския одновлассныя школы делились на три разряда. Въ первомъ изъ нихъ, состоявшемъ изъ иятв школь, Соборной, Повровской, Троицкой (находящейся въ гор. Върномъ), Больше-Алматинской и Лепсинской - обучение велось въ сравнительно широкомъ объемъ-по программъ двухилассныхъ церковно-приходскихъ школъ; второй разрядъ состоялъ изъ десити цервовно-приходскихъ шволъ. Въ школахъ этото разряда обучение велось по программъ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ, требованія которой здась выполнены были не безуспашно в почти по всемъ предметамъ. Къ третьему разряду принадлежали остальныя иять церковно-приходскихъ школъ спархів, успёхи которыхъ въ учебномъ отношения нельзя назвать вполив удовлетворительными. Школы грамоты въ учебномъ отношении также делились на двів группы. Въ первой изъ нихъ, состоявшей изъ четырехъ школъ, обучение велось по программъ одноклассиыхъ и церковноприходскихъ школъ, а во второй, состоящей изъ четырнадцати остальныхъ, расположенныхъ въ епархів, школъ грамоты, преподавались, главнымъ образомъ, только тъ свъдънія, пріобрътеніе которыхъ требуется § 14 Высочайше утвержденныхъ правилъ о шко-«Пр. Въст.». лахъ грамоты.
- Въсти. Груз. Экзар.» описывается палом-Въ ничество воспитанниковъ VI класса Тифлисской духовной серектора, въ г. Михетъ, на поксопровожденіи минаріи, ВЪ святынямъ. Самъ по себъ лоненіе мъстнымъ ставляеть въ настоящее время небольшое селеніе, среди котораго мощно поднимается памятнивъ его былой славы и величія -- зняменитый «Свети-Цховели» (храмъ Животворящаго столпа). Освованный первымъ христіанскимъ царемъ Грузін Миріаномъ, онъ приняль свой настоящій видь при царь Вахтангь Горгаслань (У

в.). Свиръпый Тамерланъ преврагилъ этотъ дивний памятникъ архитектурнаго искусства въ груду развалинъ, но Христолюбивый царь Александръ (XV в.) вновь возсоздаль его въ прежнемъ величіи. И съ этого пременн-ни явленія природы, ни превратности судьбы, неоднократно постигавшія эту страну, не коснулись его вившней целости и величія. И невольно удивляєщься этой громадь, сложенной изъ огромныхъ тесанныхъ камней (нъсколько аршинъ въ длину, болъе аршина въ ширину и около 1/4 аршина въ толщину). Его строгія формы, остроконечный куполь, легкія арки съ лъпными украшеніями дълають его предметомъ удивле-Наружный видъ храма мало пострадаль отъ времени, но этого нельзя сказать о его внутреннихъ украшеніяхъ. Всесокрушающее время и неумолимая рука враговъ наложили на него свою печать. Драгоцівная живопись храмовых стівь древне-грузинскаго вконописанія была настолько повреждена, что ее пришлось покрыть мёломъ. По сохранившимся въ нёкоторыхъ мёстахъ менъе поврежденнымъ образцамъ можно судить до вакихъ дикихъ и жестовихъ выходокъ доходила ненявисть враговъ. На изображенияхъ святыхъ квижалами и саблями выцарапаны глаза, пробиты головы и другія части тела. Иконы, расположенныя на высоте, служили мишенью для стральбы. Вся внутренность купола покрыта черными точками отъ пуль. Эти следы разрушения, опустевшия ствны, высовіе, мрачные своды-оставляють глубокое впечатлівніе, могильнымъ колодомъ вветь оть нихъ... Въ краив сокраняется много частицъ свитыхъ мощей и другихъ христіанскихъ памитниковъ, здёсь погребены и тела последнихъ грузинскихъ императоровъ... Неудивительно, что всф эти впечативнія пережиты молодыми сердцами тифлисскихъ семинаристовъ и они одушевленно пали здась за церковнымъ богослужениемъ. Осмотравъ соборъ, они отправились въ монастырь Св. Креста, построенный одновременно съ соборомъ. Чтобы попасть туда-необходимо въ бродъ переходать раку Арагву. Тропинки почти не существуеть при подъемъ на очень высовую и крутую скалу, пробираться приходится съ большимъ трудомъ, но путникъ чувствуеть полное удовлетвореніе по достижения цели: съ вершины горы открывается чудный видъ на сосъднія высокія горы, быстротекущія ръки Куру и Арагву, которыя съ шумомъ сливаются у ихъ подножія, на расположенныя у береговъ последнихъ роскошныя, зеленыя долины... Въ сознанія невольно проносятся вартины прощлой жизни этой связочно-поэтической страны. Предъ глазами уцёлѣятій монастырскій храмъ, все остальное въ развалинахъ и грустно ихъ созерцать среди окружающихъ прелестей природы, не съумѣвшей—не смотря на свою неприступность—защитить и отстоять свои твердыни.... Нельзя не раздѣлить прекрасной цѣли, которую имѣлъ въ виду о. ректоръ Тифлисской семинаріи—показать своимъ старшимъ воспитанникамъ тѣ мѣста, которыя для всякаго православнаго грузина составляють "святое святыхъ" (грузинскій Іерусалимъ—въ просторѣчіи), гдѣ почиваетъ множество грузинскихъ дѣятелей, тѣ мѣста, надъ которыми въ IV вѣкѣ возсіяла божественная благодать, благодаря подвигамъ св. Нины, просвѣтельницы Грузіи. Тѣ одушевленныя впечатлѣнія, которыя несомнѣнно пережиты здѣсь воспитанникамъ паломниками Тифлисской семинаріи, на долго сохранится въ вхъ сознаніи, какъ лучшее воспоминаніе юношескихъ школьныхъ годовъ

- Относительно хотя въкотораго обезпечения вдовъ и спротъ духовенства въ Минской спархів, какъ сообщають «Мин. Еп. Від.», существуеть сл'едующая весьма сампатичная мъра, - выдъление трехдесятинныхъ участковъ на следующихъ основаніяхъ: 1) Участки выделяются благочинническими советами во всехъ приходахъ, гдъ причты владъють узаконенными 33 десятинами земли; выдьленіе же, въ случат нужды, въ одномъ и томъ же приходъ другого участка допускается только въ техъ приходахъ, где имеется свыше 66 десятинъ удобной земли. 2) Отведенные участки на въ какомъ случав не могуть быть сокращаемы BLU перемвняемы причтами на участки въ другомъ мъстъ бевъ согласія владъльцевъ сихъ участвовъ и въдома благочинническаго совъта округа. 3) Право на пользованіе отведенными участками сохраняется за вдовами или сиротами даже въ томъ случав, если онв не живуть на мъсть; но въ случав спротства новаго семейства въ томъ же приходъ, право это переходить къ послъднему семейству. 4) Если въ какомъ-либо приходъ спротскій участокъ остается незанятымъ, то благочиническій совъть сдаеть его во владьніе одному наличныхъ членовъ причта за соотвътствующую плату, и деньги эти вносятся въ эмеритуро-вспомогательную кассу для увеличены ежегодныхъ пособій всемъ спротамъ епархін.
  - Къ числу учрежденій, принимающихъ участіе въ облегченів тяжкаго положенія крестьянскаго населенія въ неурожайныхъ мъстностяхъ, присоединилось попечительство о домахъ трудолюбія в работныхъ домахъ, состоящее подъ непосредственнымъ предсъда-

тельствомъ Государыни Императрицы Александры Өеодоровны. Это попечительство, въ виду опыта прошлыхъ лѣтъ, показывающаго, что нужда при недородахъ становится особенно острою въ последній періодъ ен предъ новымъ урожаемъ, пиветь въ соответственно съ общими своими задачами, оказывать помощь нуждающимся чрезъ предоставление имъ возможности обезпечить себъ насущный хлъбъ трудомъ рукъ своихъ. Для выполненія предположеній относительно этой трудовой помощи населенію чрезъ устройство приспособленныхъ къ условіямъ той или другой містности полезныхъ работъ, а также для устройства трудовыхъ убъжищъ для дътей и подроствовъ, яслей и т. д., Августъйшая Покровительница понечительница соизволила командировать въ губернін казанскую, вятскую и симбирскую члена комитета попечительства, д. тайн. сов. Галкина-Враского, и въ губерніи самарскую и уфимскую тайн. сов. барона Буксгевдена, съ нъсколькими помощниками и врачами и потребными денежными средствами. Вивств съ темъ Ен Императорское Величество, принимая особенно близко къ сердцу задачу, преследуемую въ данномъ случав попечательствомъ, и желая личнымъ пожертвованіемъ содівствовать ея осуществленію, 26 апрели, Всемилостивейше соизволила пожаловать на усиленіе отпущенной изъ расходнаго капитала попечительства суммы изъ собственныхъ своихъ средствъ 50,000 р. Новыя и притомъ вполнъ точно удостовъренныя, извъщенія изъ неурожайныхъ мъстностей о страшной нуждъ мъстныхъ жителей и о массъ тяжко заболъвшихъ цынгою и тифомъ, вслъдствіе недостаточнаго питанія, вызвали среди болье состоятельной части населенія русскаго государства большую, чемь прежде, участливость къ положенію бъдствующаго населенія. Вслъдъ за православными епископами, и одинъ римско-католическій епископъ обратился къ своей паствъ изъ русскихъ подданныхъ съ приглашеніемъ къ пожертвованіямъ для потерпівшихъ отъ неурожая. Это сдълаль именно варшавскій римско-католическій архіепископъ Попель, посланіе котораго 9 мая было прочитано въ римско-католическихъ костеляхъ настоятелями, после чего последовалъ и сборъ пожертвованій. Въ появляющихся въ «Епарх. Відомостяхъ» и въ газетныхъ спискахъ жертвователей встричаются: монастыри, въ отдельных случаях жертвующіе врупныя суммы, какъ сделала, напримъръ, недавно Кіево-Печерская лавра, внесшая въ пользу крестьянъ 1,000 р., городскіе и сельскіе причты, служащіе въ

разныхъ правительственныхъ, общественныхъ и частныхъ учрежденіяхъ, воспитанники учебныхъ заведеній, рабочіе на фабракахъ и заводахъ, офицеры и нижніе чины разныхъ полковъ, и т. л. Особенно замітчательно то, что русское общество не только отправляеть деньги въ неурожайныя губерній, но и выдаляеть изъ себ лецъ, одушевленныхъ желяніемъ оказать недужнымъ и голодарщимъ посильную помощь своимъ личнымъ непосредственным трудомъ и уходомъ. Къ правительственнымъ агентамъ и отрадамъ «Краснаго Креста» присоединились теперь и продолжають присоединяться многочисленные добровольцы, отправляющиеся из собственный счеть устраивать народныя столовыя и ухаживать в больными. Накоторые взъ отправившихся для помоще бъдствующему населенію врачей, сестеръ милосердія и другихъ лицъ, в сами заразились тифомъ и цынгой. Изъ нихъ скончались: штабъротинстръ А. В. Болиско, съ осени 1898 года, не повлядая рубъ, трудившійся надъ организацією помощи бідствующему населенію въ качествъ помощника главняго уполномоченнаго общества Краснаго Креста генерала Шведова, и сестра милосердія Н. Л. Михайлуца. Въ составъ санитарныхъ отрядовъ, вмъсть съ врачамя, студентами-медиками и сестрами милосердія, въ немаломъ числь трудятся в сестры-монахини. «Цер. Въст.».

- Желая придти на помощь учащимся въ школахъ трехъ южныхъ увздовъ Вятской губерніи, пораженныхъ нынѣ недородомъ хлѣбовъ, воспитанницы Вятскаго епархіальнаго училища рѣшили, по словамъ «Зад. Сл.», удѣлять изъ тѣхъ небольшихъ средствъ, которыя посылаются имъ родителями на булки и т. п. предметы, ежемѣсячно, сверхъ прочихъ сборовъ на этотъ предметъ, по четыре копѣйки въ пользу нуждающихся учениковъ назвяныхъ уѣздовъ. Четыре копѣйки взяты потому, что такую пменяю сумму ассигновало на прокормленіе голодающихъ дѣтей въ день общество «Краснаго Креста», находя ее вполнѣ достаточной. Въ общемъ изъ такихъ копѣекъ составилось около 25 рублей въ мѣсяцъ
- Въ виду настойчиваго движенія европейскихъ державъ къ упроченію на далекомъ Востокі и особенно въ Китаї, небезъинтересны данныя, сообщаемыя «Цер. Віст.», о распространенів
  тамъ христіанства. Посл'єднее проникло въ Китай еще въ VII вікі
  чрезъ несторіанъ, а въ XIII вікі появились римско-католическіе
  миссіонеры, хотя окончательно римскій католицизмъ упрочился
  тамъ лишь въ XVI вікі. Спустя сто літь появились тамъ и про-

вославные, и притомъ при весьма интересныхъ обстоятельствахъ. Въ 1684 году витайскій богдыханъ Канъ-Си отправиль войска вверкъ по Амуру, съ приказаніемъ разорить всё крепости, построенныя русскими, в овладеть Албазиномъ. Китайцамъ, какъ извъстно, послъ упорнаго сопротивленія удалось окладъть Албазиномъ, причемъ часть защитниковъ его съ оружіемъ въ рукахъ удалились въ Нерчинскъ, а часть, преимущественно семейные, со священникомъ отцомъ Максимомъ Леонтьевымъ во главъ, была уведена въ Пекинъ. Приведенные въ Пекинъ, они образовали забсь отдёльную роту въ среде восьми маньчжурскихъ знаменъ и были поселены въ съверо-восточномъ углу города, причемъ имъ не голько дозволено было исповедывать православную христіанскую въру, но богдыханъ приказалъ дать имъ готовое буддійское капище для устройства православнаго храма, который и быль сооруженъ во имя св. Софіи. Храмъ этотъ долженъ былъ служить не только для удовлетворенія духовныхъ нуждъ невольныхъ русскихъ пришлецовъ въ Китай, но и для проповеди православія среди язычниковъ. На это прямо указываетъ письмо тобольскаго митрополита Игнатія, писавшаго отцу Максиму Леонтьеву: "А плененіе ваше не безъ пользы китайскимъ жителямъ, яко Христовы православныя вёры имъ вами свёть открывается"... Действительно, уже вскоръ послъ освящения русской церкви начали встръчаться случан обращенія витайцевъ въ православіе. Такъ, по св'ёдівніямъ священника Григорія Петрова, въ 1699 году въ Калганъ крестился купецъ Сахалту, а вмёсте съ нимъ и одинъ изъ китайскихъ чиновниковъ со своимъ слугою. Такимъ образомъ, въ нынфшнемъ году исполнилось ровно двъсти лътъ съ начала нашей миссіонерской дівительности въ Китав. Римско-католическіе же миссіонеры работають болье 300 льть. Это, вонечно, даеть имъ несомныно превмущество, однако, все же не настолько крупное, чтобы нельзя было сравнивать результаты, достигнутые объими миссіями.

— Газеты сообщають, что 6 мая, въ знаменательный день рожденія нынё благополучно царствующаго Государя Императора Всероссійскаго, въ Газгі открылась международная конференція, приступившая къ осуществленію великой гуманной иден Русскаго Монарха, предложившаго всёмъ державамъ устранить, съ общаго согласія и по мёрё возможности, ужасы войны. Мёстомъ засёданій газіской конференціи служить, такъ называемый "Деревянный домъ", окруженный прекраснымъ паркомъ съ цвётниками, обилу-

ющими радвими растеніями. Засаданія происходить въ Оранского заль дворца. Хоти въ заль конференціи приготовлено до 120 мвсть, но присутствовать въ ен заседаніяхъ будуть не боль: пятидесяти уполномоченныхъ, такъ какъ делегаты технических. военныхъ и морскихъ компаній должны застдать особо. Въ Оравскомъ залѣ для общихъ засѣданій конференція скамьи раскоижены такъ же, какъ и въ лютеранскихъ церквахъ; въ остальних же залахъ для заседаній коммиссій разставлены длинные столь "Деревянный дворецъ" находится въ одной миль разстоянія от центра города, посреди большаго сада, деревья котораго уже отвлись въ блестящую весеннюю листву. Ведущая въ "Деревянном дворцу<sup>и</sup> шоссейная дорога проходить черезъ весь гаагскій лісь во всю его длину. Трудно было-бы подыскать болбе подходище мъсто для той мирной идилів, которую породило, вакъ-бы по изновенію волшебнаго жезла, мощное слово Русскаго Императора Этоть маленькій дворець, утопающій нь зелени парка, прилегарщаго къ прекрассной, сповойной и благоухающей Гаагъ, дъйстветельно обруженъ какимъ то ореоломъ поэзін. Настоящее мириж настроение господствуеть въ этомъ наркъ, на опушкъ котораго танутся небольшія, но роскошныя валлы купцовъ и рантье, а въ чащѣ котораго такъ и прыгають лоси, столь мало пугливые, что они нерадко подбагають въ самымъ дачамъ. Эти боязливыя животныя какъ будто некого не боятся, такъ какъ имъ некто не смъетъ причинить зла. Окотиться на никъ запрещено вруглый годъ и ихъ не безпокоить даже городской шумъ. Въ Гаагъ господствуеть миръ прежде, чемъ тамъ успела собраться мирим конференція. Никто, кром'т секретарей и делегатовъ, не подпускается даже близко къ "Лъсному домику", въ которомъ происходять засъданія. Всь входы въ паркъ заграждены рышетками, в г решетокъ стоять часовые. Каждый делегать, чтобы быть щеннымъ въ залъ засъданій, должень предъявить свой билеть оранжеваго цвъта. Относительно самыхъ преній рішево соблюдать строжайшую тайну. Председателемъ вонференція язбранъ русскій посоль, баронъ Стааль. Конференція учредила трі коммиссів. Первая коммиссія будеть обсуждать вопрось объ ограниченій вооруженій и военныхъ расходовъ. Вторая — объ установленів законовъ войны. Третья коммиссія, съ практической точки зрънія, будеть самою важною и займется посредничествомъ и факультативнымъ третейскимъ судомъ.

#### новое изданіе п. п. сойкина.

Съ требов. обращ. СПБ. Стремянная, № 12.

# КАРМАННАЯ СПРАВОЧНАЯ КНИЖКА

#### ДЛЯ ПРАВОСЛАВНАГО ДУХОВЕНСТВА

ВЪ 2 хъ ЧАСТЯХЪ

около 500 страницъ.

Часть I— календарная, съ чистыми листками почтовой бумаги для записи на каждый день, въ мягкомъ коленкоровомъ переплетъ, съ карандашемъ и грифельною доскою.

Часть II— завлючаеть рядь тёхь церковно-гражданских узаконеній и распоряженій, съ которыми духовенство наше по своей практик в встрычается наиболее часто. Въ приложеніи дается рядь церкулярных указовъ Святьйшаго Сунода, относящихся къ брачнымъ и судебнымъ дъламъ, и извъстный, составленный покойнымъ митрополитомъ московскимъ Филаретомъ, "чинъ погребенія архіереевъ и священниковъ въ Пасху".

Для удобства пользованія, книжка снабжена детально составленными алфавитнымъ указателемъ, оглавленіемъ и перечнемъ (въ кондъ) всъхъ узаконеній и распоряженій по духовному въдомству, вышедшихъ за истекцій годъ.

Цъна за объ части 1 руб. съ пересылкою.

Выписывающіе за 1898 и 1899 г. платять за оба года 1 р. 50 к. съ пересылкой.

Карманная справочная книжка на 1899 г. для православнаго духовенства не есть перепечатка предыдущаго изданія.

### Продается недорого почти новый одноярусный иконостасъ

(отъ упраздненнаго придъла) въ Покровской церкви г. Чугуева. Харьковской губ.

# зубной врачъ

ПРИ ХАРЬКОВСКОМЪ ДУХОВНОМЪ УЧИЛИЩЪ

Владиміръ Яковлевичъ Липскій.

Лечитъ, пломбируетъ и вставляетъ **искусственные зубы** Сумская ул., № 16—домъ Григорьевой.

#### вышли въ свъть новыя книги.

### ЗАЩИТНИКИ ХРИСТІАНСТВА

(АПОЛОГЕТЫ).

И. П. Реверсова, Профессора Казанской Духовной Академів С.П.Б. Нарніе П. П. Сойкина. Цівна 50 коп.

### Лирика Я. II. Полонскаго.

Критическій этюдъ Н. М. Соколова. Изданіе П. П. Сойкина. С.П.Б. Цёна 60 воп.

### ТАЛМУДЪ. МИШНА И ТОСЕФТА.

Критическій переводъ Н. Переферковича. Томъ первый (княга 1 и 2). С.-Петербургъ. Изданіе П. П. Сойкина. 1899 г.

Цена 2 руб. 50 коп.

Новое сочиненіе ДМ. ИВ. ЭВАРНИЦКАГО: ПО СЛЪДАМЪ ЗАПОРОЖЦЕВЪ.

Продается у автора, Москва, Упиверситет. Цена 1 р. 50 к.

"Нъскольно изслъдованій историческихъ и разсужденій о вопросахъ современныхъ".

Профессора Н. И. Барсова. С.-П.-В. 1899. Ц. 2 р

#### УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ НА ЖУРНАЛЪ

## РУССКІЙ ВЪСТНИКЪ

#### для лицъ сельскаго духовенства

Годовое изданіе *Русскаго Въстинка*, состоящее изъ 12 княгъ, отъ 27 до 30 печатныхъ листовъ въ каждой книгъ, лицамъ сельскаго духовенства будетъ высылаться за *десять* рублей (виъсто обычныхъ 17 рублей).

Допускается разсрочка: можно высылать но одному рублю въ мъсяцъ въ течение десяти мъсяцевъ года съ января по октябрь.

Адресъ журнала *Русскій Въстникъ*: Москва, Малая Динтровка, д. № 29. Редавторъ-Издатель *М. М. Катковъ*.

### ГОМЕОПАТИЧЕСКАЯ АПТЕКА

### Харьковенаго Общества последователей гомеопатін.

Харьковъ. Екатеринославская улица, № 36.

Книги и лъчебники по гомеопатіи. Домашнія аптечки. Прейсъ-Курантъ высылается по требованію безплатно.

ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г.

#### Ha

### "Американскій Православный Вѣстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго стиля. Болте важныя и существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналъ выходить дважды въ мъсяцъ, --каждаго 1-го и 15-го числа. Подписная цъна на годъ: въ Америкъ—три доллара; въ Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіямъ. Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнаго Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Br Amepurt: America, New York, City. 323 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

#### Открыта подписка на 1899 годъ

на еженедъльный, религіозно-нравственный, пллюстрированых

НАРОДНЫЙ ЖУРНАЛЪ

# "KOPMUIĂ"

(двънадцатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылкою, 2 рубля 50 коп. за полгода с пересылкою.

"Коричій" одобрень и рекомендовань разными відомствами. Вь 1897 г. журыл получиль новое одобреніе Его Императорскаго Высочества, Великаго Кызла Серт Александровича и рекомендовань Имь къ выпискі по войскамъ Московскаго Военнаго округа. Адресъ редакцій Москва, Ордынка, д. Бажановой, (квартира прогіерен Скорбященской церкви). "Коричій" предвазначается для воскреснаго и врыничаго народнаго чтенія. Вь виду этого программа изданія его носять харакет общедоступности, какь въ выборів статей для чтенія, такъ и въ формів ихъ виженія. "Коричій" вибеть главною своей цілію, какъ показываеть и самое вазненіе, путеводить православнаго христіанвна, т. е. указывать ему тоть истиню порый путь ко спасенію, которий Церковію Православною предначертань для кілі чадь ем. "Коричій" и въ 1899 г. будеть издаваться приміниясь къ событаль задали, и таквить образомъ можеть служить удобнымъ подспорьемъ для вибогосу жебныхъ собесідованій съ народомъ на весь годь, вт особенности дуковенству, для мірянъ и христіанскихъ семей благовременнымъ и полезнымъ чтеніем по правственнаго содержанія съ соотвітствующими поясненіями въ тексті. Въ куналь "Коричій" по прежнему будетъ принимать участіе своими литератури, трумі

#### извістный Кронштадтскій пастырь отець Іоаннь-

Въ 1899 г. Редавція "Кормчій" дасть своимь подписчивамь: 52 1814 резиполь нравственнаго чтеніи и обзора событій текущей жизни. 52 №М илистрировання безплатнаго приложенія "Воскресныя поученія по житіяма святыт и еще 12 жм иллюстрированныхъ листковъ на двунадеситые праздники. Въ риг другихъ статей въ 1899 г. въ "Кориченъ" будетъ печататься "Жизнь современия подвижниковъ благочестія", "Толкованіе на Апокалипсисъ", "Китихизическія в ученія на заповіди о блаженствахъ и на 10 заповідей Закона Божів", стагл "Константинопольская древняя христіанская святыня и возобновятся прерваны на времи статьи "Древняя святыня Москвы и ея окрестностей". Въ редавців 🕬 ются полные экземи. "Кормчаго" за 1893, 94, 95, 96 и 97 гг. Цвна 1893 г. (сброи 2 р. 50 к., 1894 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. (сброш.) 3 р. г. (сброш.) 3 р. Листви продаются и отдально отъ журнала по 60 в. за 100 бел перес. и по 80 кон, за 100 съ перес. Есть сброшированные листки по 40 км съ пересылкой. Въ январъ выйдуть изъ печати 12 мелкихъ брошюръ съ релего но-правственными разсказами, Боткиной, цена за брошюру 1 коп. за 100 бров 90 к. съ перес. и 70 к. без. перес. Наложеннымъ платежомъ изданія "Коричаю не высылаются. Редакція, ділаеть скидку 40% сь объявленной ціны для тіль, во торые выписывають журналь сразу за всв имбющеся въ продаже годы; при вып скі же не менье 10 экземил. журнала за 1899 г., ціна за каждый экземильра р. 50 к. вывсто 4 р.

Протоіерей С. П. Якпидессій Редавторы—издатели: Священники (І. Н. Букарогь. (В. П. Гурьегь.

# листокъ

KKK

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Б Іюня ♣ № 11. № 1899 года.

Содержаніе. Высочайтія награды.—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.—Оть Харьковскаго Епархіальнаго Наблюдателя церковно-цриходскихъ шволь.—Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

#### Высочайшія награды.

Государь Императоръ, по всеподданнъйшему довладу Сунодальнаго Оберъ-Прокурора, согласно опредъленіямъ Святьйшаго Сунода, Всемилостивъйше соизволилъ, въ 15-й день мая, на награжденіе, за труды по народному образованію, серебряными медалями, съ надписью «за усердіе», для ношенія на груди на Александровской ленти: діаконовъ церквей: Всёхсвятской г. Харькова Николая Веселовскаго и соборной Преображенской г. Сумъ Евгенія Ракшевскаго.

Государь Императоръ, согласно удостоенію Кавалерской Думы ордена святой Анны, въ 3-й день февраля 1899 года, Высочайше соизволиль на награждение нижеследующихь лиць духовнаго и свътскаго званія орденомъ святыя Анны 3-й степени за заслуги, въ ст. 459-й (Учрежд. орг., т. I св. Зак., изд. 1892 г.) статута сего ордена изъясненныя: ва пунктъ 14: попечителя одновлассной и второвлассной церковно-приходскихъ школъ при Вознесенской церкви г. Славянска, Изюмскаго увзда, потомственнаго почетнаго гражданина Авксентія Шнуркова; во пунктю 15: церкви слободы Циркуновъ, Харьковскаго убзда, священника Александра Червонецкаго; вт пункть 16: церкви слободы Колидовки, Старобъльскаго увада, свищенника Іоанна Шишлова; церкви слободы Марковки. Старобъльскаго увзда, священника Димитрія Донченкова; первы села Владиміровки, Купянскаго увада, священника Николая Бъликова; церкви слободы Асвевки, Зміевскаго увзда, свяшенника Павла Реутскаго.

За заслуги по дуковному въдомству пожалованы, въ 6-му чеслу мая 1899 года, медалями, съ надписью "за усердіе": для ношени на шеть: серебряною: на Станиславской ленти: староста Неколаевской церкви г. Купянска, 2-й гильдін купецъ Петръ Перфильевт; для ношенія на груди: золотыми: на Аннинской лента староста церкви села Котельвы, Актырскаго утада, крестьяний Іоакимъ Емецт; на Станиславской ленти: староста церкви слободы Хотти, Сумскаго утада, крестьянить Петръ Гавриленко.

#### Отъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта.

Харьвовскій Епархіальный Училищный Совіть, во исполнене резолюців Его Высокопреосвященства, послідовавшей на журвать онаго 2-го іюнь сего 1899 г., рекомендуеть уізднымь отділеніять и наблюдателямь, а также завідующимь школами епархів издані г. Преображенскаго: 1) "Світлый Христовь праздникь Паслі. 2) "Праздникь Рождество Христово" и 3) "Въ подаровъ матері и дочери", какъ весьма пригодныя для пріобрітенія въ школьны библіотеки и для раздачи учащимся въ школахъ въ видів награль. Выписывающіе означенныя изданія отъ составителя, начальния Отділенія Канцелярів Св. Синода Ив. В. Преображенскаго, воблюются скидкою 30% (по 35 коп. вмісто 50 коп.) безъ пересыля.

#### Отъ Епархіальнаго Наблюдателя церковно-приходскихъ школь

Требуются правоспособные учители, могущіе преподавать цервовное пічніе и организовать коръ, въ церковныя шволы с.с. Дернової. Лутища и Литовки Ахтырскаго уізда съ жалованьемъ—въ первил двухъ по 300 руб. въ годъ и въ послідней 240 руб. Обращаться къ Ахтырскому уіздному Наблюдателю.

### Епархіальныя извъщенія.

Спященникъ Воскресенской церкви, сл. Гороховатки, Купянскаго убламиханлъ *Ковалево*, перемъщенъ на праздное священническое мъсто при Рождество-Богородичной церкви, сл. Бунчужной, Старобъльскаго ублда.

Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинаріи, Петръ Навродскій, опредълень на священническое м'юто при церкви сл. Городоватки, Купянскаго убзда.

— Діаконскій сынъ, Георгій *Мухина*, допущень къ исправленію дольности псаломщика при церкви с. Пятницкаго, Волчанскаго убада.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Современное состояніе церковно-общественной жизни въ Грецін.— Церковное торжество въ Исковъ.— Предстоящіе 100-льтніе юбилен Калужской п Исновов. — Отпусты" въ Подольской спархін. — Дъятельность събздовь духовенства. — Народно-образовательная дъятельность духовнаго въдомства. — Одинь изъ способовъ распространенія книгь въ народь. — О вибылассмомъ чтенін учащихся. — Голичное собраніе православнаго миссіонерскаго общества въ Москвъ. — Дъятельность астраханскаго мессіонерскаго вомитета. — Присоединеніе въ православію католическаго всенка. — Новая секта. — Заботи о благоустройствъ сельскить кладбиць. — Сенатское распоряженіе объ узаконеніи дътей раскольниковъ. — Арвеслогическій събздъ въ Кісвъ. — Всероссійская виставка писловодства. — Санитарние курси при монастирякъ. — Кассы кзавмономощи. — Ссуди на постройку зданій для библіотекъ и читалець. — Разьясненіе относительно паспортныхъ книжекъ. — Новия правила о переводахъ денегь по почть. — Общеполезния свёдънія.

Посль недавней войны грековъ съ турками, окончившейся пораженіемъ первыхъ, въ Греців возникло сильное національнопатріотическое движеніе, направленное въ сторону различныхъ преобразованій и удучшеній містной церковно-общественной жизнв. Въ греческой печати оживлено и разносторонне обсуждается вопросъ, что и какъ должно сдёлать для подъема религіозно-нравственнаго состоянія греческаго народа, примедшаго, по общему сознанію, въ крайній упадокъ, какими м'врами возможно оградить его отъ грозящей ему гибели и поставить на путь нормальнаго развитія. Различные представители греческаго общества, духовные и свътскіе, высказывають по этому вопросу свои мибнія, иногда довольно примъчательныя, и съ разныхъ сторонъ освъщають современное церковно-общественное состояние Греців, ея нужды в средства ихъ устраненія. Журналъ «Странникъ» знакомить съ взглядомъ на нывъшнее положение Греціи и на мъры его улучшенія одного изъ світскихъ представителей греческаго общества, профессора авинскаго университета А. Діомидиса-Киріавоса. Г. Діомидисъ-Киріавосъ, прежде всего, держится того общаго и основнаго возарѣнія, что церковная жизнь въ Греціи нуждается въ коренной реформъ. Между тъмъ, тогда какъ различныя стороны народной и общественной жизни постепенно реформируются и посему прогрессирують, одна только церковная жизнь остается безъ всякаго движенія и для ея улучшенія, со времени освобожденія Грещи, не было предпринято ниванихъ радинальныхъ мфръ. У всфхъ цевилизованныхъ народовъ міра священниками могуть быть только лица, окончившія курсь на богословских факультетах университетовъ или же въ другихъ высшихъ и среднихъ богословсвихъ шволахъ. Такъ бываетъ, говоритъ почтенный профессоръ, въ Россіи, Сербіи, Болгаріи и въ западныхъ государствахъ Евро-

пы. И-вто можеть повършть? Въ Греція, послів освобожденія ег оть турецкаго ига 60 лёть тому назадь, и въ Турецкой имперія священнявами состояля люди совершенно нев'яжественные, невоспитанные и вышедшіе изъ низшихъ классовъ общества. Нигат въ міръ священники такъ не унижаются и не презираются, какъ въ Грецін. Этому униженію, пром'є совершенной невоспитанности н необразованности греческихъ свищенниковъ, содъйствуютъ также крайняя ихъ бъдность и недостаточность матеріальныхъ средствь содержанія, вынуждающія ну чуть не просить милостыев, дабы не умереть съ голоду. Бъдствіе постепенно увеличивается потому, что, вмёсто того, чтобы мало-по-малу сокращать священняковъ, ежегодныя взлишнія посвященія новыхъ свящевниковъ умножають ихъ количество, только не по соответство сь числомъ городовъ и сель въ Греціи. Греція имфетъ свыше 6 тысячь священниковь, между тымь какь двухь тысячь ихь совершенно достаточно для религіозныхъ потребностей греческаго народа. И это служить самою главною причиною униженія и быности приходскаго влира. Если бы одинъ священнивъ приходился не на 20-50 семействъ, какъ теперь, а на 200-300 семействъ. то тогла священники, пожалуй, и безъ всякаго жалованья могле жить болье или менье прилично и избавились бы отъ приниженности и презрѣнія, на которыя они осуждены вслѣдствіе своей многочисленности. Нужно ли териать это вопіющее зло? Не пришло ли время бороться съ явиъ радикальными законодательными мърами? Необходимо избавиться отъ влира необразованнаго в невоспитанняго, -- необходимо посвящать во свищенники лицъ, ококчившихъ курсъ на богословскомъ факультетъ аспискаго университета, въ авинской Ризарьевской семинаріи и въ иныхъ богословскихъ шовлахъ. Пора уже понять, что только образованный и воспитанный клиръ можеть учить и воспитывать народъ, который въ Гренін остается безъ всяваго религіозно-нравственнаго просвъщенія и вся религія коего заключается въ сухихъ и безсодержательныхъ формулахъ въро-и правоученія, усвоенныхъ механически в безъ всякаго разумения. Грубость и необразованность греческаго народа, которыя можно наблюдать ежедневно, многочесленныя убійства и безчисленныя преступленія всяваго рода, о которыхъ сообщаеть ежедневная греческая печать къ великому прискорбію истинныхъ и върныхъ сыновъ своего отечестна, все это длеть оружіе въ руки враговъ нашихъ, которые поносять насъ и считають народомъ совершенно развращеннымъ и недостойнымъ свободы; а

между тымь, главный источникь всыхь этихь золь заключается въ печальномъ состояния греческого влира, которое влечетъ за собою унадовъ религіознаго чувства въ народъ и его пренебреженіе въ требованіямъ религіи и евангельской нравственности. Перейдемъ теперь въ церковному богослужению. Что мы наблюдаемъ у всехъ цивилизованныхъ христіанскихъ народовъ? Храмы отличаются благольпіемъ, богато и благоприлично устроены. Всякій изумляется преврасному устройству церввей въ Германіи, Франціи, Италіи, Англів в Россів. Священныя одежды тамъ всегда чисты, преврасно сшиты и вполнъ приличны. Церковное пъніе исполняется веливольно многочисленными хорами, управляемыми знающими это дело лицами. Въ Петербурге, говорить греческій профессоръ, хоръ митрополичьяго храма состоить изъ ста человъвъ и поеть несьма гармонично и искусно. Даже въ Одессъ хоръ мъстнаго архіенископа состоить изъ 90 челов'явь! Во всёхъ христіанскихъ страпахъ, въ каждый воскресный день за литургіею бываеть проповъдь. Образованный священникъ-французъ, англичанинъ, русскій-послів евангелія предлагаеть народу проповідь и призываеть его къ совершенству, извлекая урокъ изъ воскреснаго чтенія евангелія. Если священникъ почему-либо не въ состояніи предложить присутствующимъ въ храмъ свое слово, то онъ прочитываетъ поучение какого-либо извъстнаго проповъдника. Народъ никогда не остается тамъ безъ поученія, никогда не уходить изъ храма безъ того, чтобы не услышать здёсь новыхъ наставленій ралигіозно-нравственнаго характера. И все это и богослуженіе, и пропов'ядь-продолжается большею частью, по мивнію г. Киріакоса, одинъ часъ, такъ какъ во-первыхъ, мірянину трудно болве часа посвящать себя сосредоточенной молитві, а во-вторыхъ, время теперь-весьма дорого. Обращансь къ греческому богослуженію, авинскій профессоръ спрашиваеть: "Что представляеть большая часть нашихъ храмовъ, за исключениемъ двухъ или трехъ въ столиць? Ничто иное, какъ небольшія, безобразныя зданія, убогія внутри и спаружи, лишенныя всякаго благольція и красоты. Если вы войдете внутрь, то заметите здёсь безпорядокъ, грязь и неустройство. Священники, діаконы и церковники имівють на себъ вакія то лохмотья вмъсто ризъ и церковныхъ одъяній. Богослуженіе весьма продолжительно, такъ что невозможно выстоять всю службу отъ начала до конца, поэтому присутствующіе въ церкви наблюдають постоянно, какъ одни входять, а другіе выходять изъ храма, производять безпорядокъ и нарушають священную

тишину, которая должна царить въ храмъ во время богослуженія. Церковные амвоны хранять мертвую тишину, поученія сь вствъ не бываетъ, а если и бываеть, то большего часты всего — наши иввчіе. неудовлетворительно. A xyme IDI большею частью несвідущіе въ півнін, которые обычно ноють моноточно, нестройно и даже безобразно, такъ что возбуждають недовольство во всякомъ хотя и немного въ музыкальномъ отвошенін воспитанномъ человівть. Что же нужно сділать для топ. чтобы улучшить церковную жизнь въ Греців, освіжить ее в поставить въ нормальное положение? Профессоръ Киріакосъ ресмендуеть для сего следующія меры. 1) Необходимо уменьших наличный составь священниковь до одной третьей его части, в витересахъ ихъ безбъднаго существованія. Теперь въ Греців в считывается до шести тысячь священниковь, въ то времи выз виъ достаточно только двъ тысячи. Это есть первый необходины шагь въ возвышению клира, потому что главияя причина его печальнаго экономическаго состоянія есть многочисленность священнявовъ, которые не могуть получать достаточное матеріальобезпечение отъ приходовъ, принадлежащихъ каждому изъ нихъ Вольшая часть нашихъ свищенниковъ въ епархіяхъ имъють приходъ изъ 40-60 семействъ, отъ которыхъ получать до 40-60 драхив въ месяцъ (драхма — 25 коп.). Отсюда вхъ бедность. Есл же число свищенниковъ уменьшить до одной трети, то кажды изъ нихъ можетъ имъть приходъ до 200 или 300 семействъ. Он будуть въ состояніи содержать своего священняка, потому что оть каждаго семейства будеть поступать въ его пользу по крајней мфрв по одной драхив въ мфсяцъ. О правильномъ взног отъ прихожанъ въ пользу священниковъ должны позаботиться эпитропы. Одинъ изъ недавнихъ министровъ церковныхъ дълъ въ Грецін, виръ Влахосъ, составилъ и представиль правительству ва утверждение законъ объ уменьшении числя приходскихъ священивовъ, въ духъ и направление настоящаго прозета, но однаво онъ ве имель движения. Необходимо около двадцати инти леть не посвящать вновь свищенниковь и удовлетворять религіозно-нравственные потребности народа ихъ наличнымъ составомъ, но это вое-кому выгодно, поэтому указанный законопроэкть и встречаеть, по мневір г. Киріакоса, затрудненіе бъ своемъ осуществленія. 2) Необходич позаботится объ образованія приходскаго духовенства. Когда будеть уменьшено число священниковъ и каждый изъ нихъ будеть имътьприходъ, достаточный для его безбеднаго существованія, тогда необходемо установить закономъ образовательный цензъ кандидатовъ священства. Именно, желающие получить священии ческое масто въ столиць должны имьть дипломъ богословскаго факультета авинскаго университета, ищущіе священническаго званія въ городахъ обязаны вметь дипломъ Ризарьевской семинарів, а въ селать-дипломы ваной либо богословской школы или учительского института, потому что сельскимъ священиявамъ вногда приходится быть и учителями народныхъ шнолъ. Въ Сербін и Болгарія никто не посвящается въ сапъ священия ка, если не имъетъ соотвътствующаго диплома. Въ западной Европъ и въ Россіи священниками становятся лица, обучавшівся въ универсятетахь или въ духовныхъ академінхъ. И въ греческой церкви, въ первые въка, мудрые муже, знаменитые ораторы были іереями. Клименть, Оригенъ, Златоусть, Василій, Аванасій, два Григорія были простыми пресвитерами въ приходахъ Александріи, Антіохіи, Назіанза, Кесарія, прежде чемъ некоторые изъ нихъ сделались епископами. Церковь наша несомевнио возродится, когда мы увидимъ въ званін приходских священниковь лиць научно образованныхъ, какъ это было у насъ въ III-IV въкахъ, какъ это и теперь существуеть въ Англів, гда сынь Гладстона состовть священникомъ. Это вполив понятно и къ этому вменно ведетъ современное положение общества, требующаго лицъ образованныхъ и серьезныхъ. 3) Необходимо, чтобы мало-по-малу во всехъ нашихъ храмахъ вводилась церковная проповёдь, такъ чтобы въ каждый воскресный день въ нихъ проповъдывалось слово Божіе. А это случится, если будеть осуществлено предыдущее требованіе. Образованные свищенники возьмутъ на себя обязанность систематически поучать народъ въ храмахъ. Это тавъ и было въ древней греческой церкви. Св. Іустинъ философъ и мученикъ свидътельствуетъ, что въ его время (во II въкв) во всякій воскресный день служитель церкви послів чтенія евангелія предлагалъ слово и внушалъ народу наставленія, заключающіяся въ прочитанномъ евангелів. Это бываеть и теперь во всемъ цивилизованномъ міръ. Въ воскресные дни слово Божіе проповъдуется въ храмахъ не только вь страняхъ протестантскихъ, каковы Англія, Германія, Швейцарія в проч., но в въ католическихъ, ивръ, во Франція. Но для этого нужно прежде всего, клиръ нашъ былъ образованъ. А пока онъ еще невъжественъ и полуобразованъ, то лучше будетъ, если онъ станетъ молчать, потому что поученія людей неученыхъ и несвідующихъ вмісто пользы приносять вредь. Но проповедь умная и хорошо свазанная

есть свъть. При посредствъ ся религія перестаеть быть простывь механическимъ выполнениемъ одникъ только религиозно-правственныхъ формулъ. Умъ христіанина просвіщается истинами віры, освободившись отъ предразсудовъ и суевърій, сердце согрівается христіанскою любовью, жизнь проходить честно. Въ настоящее же время было бы полезно, еслибъ священный синодъ эллыской церкви составиль сборникь поученій на воскресные и праздвичные дни целаго года, такъ называемый Киріакодромій, во которому свищенники и могли бы прочитывать въ храмахъ за богослужениемъ соответствующия поучения. Такъ бываеть и въ Россін, если свищенникъ почему либо не можеть сказать своего поученія. Такимъ путемъ евангельское ученіе могло бы проникную и въ народъ, которому оно теперь почти совствъ неизвъстно. Польза бы увеличилась, если бы священный синодъ позаботыся и распространить евангеліе въ народь и въ школахъ, такъ чтоби всявая православная семья вибла евангеліе и оно служило у насъ общимъ чтеніемъ. 4) Необходимо, чтобы возвысились-наша церковная архитектура, живопись, прніе в улучшилось наше первовное богослужение. Нужно въ абинской академии художествъ учредить особыя отделенія церковной архитектуры и церковной живописи, а въ консерваторіи-церковной музыки. Тогда мы и пріобрвтемъ своихъ ученыхъ архитекторовъ, художниковъ и музыкантовъ. Къ счастью, у насъ уже были прекрасные прецеденты въ этомъ отношения. Въ столяцъ нашей и въ нъкоторыхъ другихъ городахъ построены прекрасные храмы, которые могуть служить образцами византійской церковной архитектуры, какъ, наприміръ. нашъ митрополичій храмъ, русская церковь, храмъ при богадъзьнь и другіе. Равнымъ образомъ въ Аевнахъ имъются преврасные образцы византійской иконописи, каковы, напримірь, ніжоторыя иконы въ храмахъ русскомъ и митрополичьемъ. Наконецъ, два германскихъ музыканта-Рандхартингеръ и Прайеръ прекрасно положили на четыре голоса греческія піснопінія литургін и такимъ образомъ сдълали первый весьма удачный опыть соглашенія византійской мелодін, господствующей въ греческомъ церковномъ пъснопъніи, съ требованіями современной церковной музыки. Если мы пойдемъ по намеченному пути, то въ непродолжительномъ времени будемъ имъть прекрасные храмы, построенные по требованіямъ вызантійско-восточной архитектуры, а равно художественныя иконы и будемъ слышать въ нашихъ храмахъ гармоническое стройно-церковное пеніе; все это будеть служить сильнымъ побужденіемь

для присутствующихъ въ храмв возноситься умомъ и сердцемъ во Всевышнему. Когда всв указанныя нужды будуть восполнены, т. е. когда въ Греціи будуть образованные священники и у нихъ достаточные для ихъ безбъднаго существованія приходы, когда въ греческихъ храмахъ станетъ раздаваться проповъдь, а самые храмы отличаться благольніемъ и устройствомъ, тогда только и можно будеть сказать, что церковныя діла въ Греціи улучшились, что церковь наша имъетъ надлежащее религіозно-нравственное воздъйствіе на народъ.

— 20 мая исполнилось 600-лътіе со дня блаженной кончины благовърнаго выязя псковскаго Довмонта, во св. крещении нареченнаго Тимовеемъ. Преданность св. князя православной въръ, добродътельная жизнь и подвиги за въру и отечество и въ частности за исковскую область побудили преосвященнаго епископа псковскаго Антонина предложить духовенству и духовно-учебнымъ заведеніямъ псковской епархін совершить 20 мая въ церквахъ приздничное богослужение въ честь св. внязя и предложить православному народу и воспитанникамъ всъхъ учебныхъ заведеній чтеніе житія князя, съ поніємъ священныхъ поснопоній. Въ самомъ Псковъ наканунъ празднества, въ одномъ изъ придъловъ Тровцкаго собора, предъ гробницею св. внязя, было совершено преосвященнымъ Антониномъ, въ сослужение соборнаго духовенства, всенощное бдініе, за которымъ, послів первой канизми, было прочитано житіе благовърнаго князя, по прочтенів же Евангелія происходила раздача листковъ объ его подвигахъ; въ день праздника послъ литургін въ Благовъщенскомъ соборь былъ совершенъ крестный ходъ, при участіи всего духовенства Пскова, изъ Благовъщенскаго въ Троицкій соборъ, гдв быль совершенъ торжественный молебенъ. Предъ гробницею св. князя весь день 20 мая приносились моленія благочестивыми псковитянами. Къ этому дию вышло изъ печати: безплатное народное издание бывшаго старосты спб. Исаакіевскаго собора Е. В. Богдановича, подъ заглавіемъ: "Святый благовърный князь Довмонтъ Псковскій"; составленный г. И. Василевымъ біографическій очеркъ-"Св. благовърный внязь Довмонтъ-Тимоеей и изданные редакціею «Псков. Ец. Въд. брошюра "Св. Довмонтъ-Тимоеей" и листокъ для раздачи народу "Житіе св. Довионта-Тимоеся", —изъ сочиненій Димитрія, архіспископа тверскаго. Въ Петербургъ, по предложенію начальника Николаевской академіи генеральнаго штаба, профессоръ академін полковникъ Мышлаевскій 20 мая въ аудиторін академін

сділяль сообщеніе на тему: "Русскій военный діятель XIII выв. внязь Довмонть", для офицеровь, интересующихся русскимь военно-историческимь прошлымь. «Цер. Віст.».

- 16 октября сего года исполняется 100 лёть со времени воспоследованія Высочайшаго сонзволенія блаженной памяти Государи Императора Павла I на открытіе самостоятельной Калужской епархіп. По ходатайству м'єстнаго епархіальнаго начальства, Сытвійній Сунодъ разрімня ознаменовать 100 літній юбилей самстоятельнаго существованія Калужской епархіи торжествомъ не особой программ'в съ освобожденіемъ на два дня 15 и 16 октябри встах учащихся въ духовно-учебныхъ заведениять, церковыприходскихъ школяхъ и школяхъ грамоты отъ влассныхъ учебных занятій. Ко дню юбилея по церквамъ в духовно-учебнымъ завеленіямъ будуть разосланы экземпляры всторической записки о Калужской епархів съ цілію предложенія народу религіозно-нравственныхъ и церковно-историческихъ чтеній 16 и 17 октября во встав церквать, церковно-приходскихъ школахъ грамоты епархів.-16-го же октября исполняется стольтіе существованія Цензенскої епархін. Юбрлейные дни будуть ознаменованы изданіемъ особат «Сборника», въ которомъ, какъ въ зеркалъ, должна отразиться жизнь епархів и исторія семинарів за весь періодъ ся существованія. «Mock. Hen. Bax».
- Съ наступленіемъ весны въ юго-западной Россіи начался періодъ такъ называемыхъ "отпустовъ" или праздниковъ по приходамъ въ честь містно-чтимыхъ иконъ, привлекающихъ на эте торжества изъ окрестныхъ мъстностей массы богомольцевъ. Въ подольской епархіи отпустовъ насчитывается свыше ста. Въ "Календаръ подольской епархів" на 1897 г. ихъ насчитаво 109, во въ дъйствительности, вакъ замъчено въ «Подол. Еп. Въд.», вхъ больше, такъ какъ при этомъ малыя празднества не принимались въ разсчетъ. Большая часть отпустовъ падаетъ на мъсяца май (30) и іюнь (49), меньшая на іюль (9) и августь (14); въ сеятябрь ихъ насчитывается до 7, а зимой совсивые не бываеть. Больше всего отпустовъ пріурочено въ приходамъ, гдъ вижится мъстно-чтимыя неоны св. Николая мирликійского чудотворца, готораго чтутъ наравив съ православными и ремско-католеки: такихъ отпустовъ свыше 20. Немного менве отпустовъ празднуется на десятую пятницу по Паскъ (15): римско-католиками въ честь Сердца Іпсусова, а православными въ честь разныхъ ивонъ Вожіей Матери. Это празднованіе, в'яронтно, ам'веть католическое

провсхождение. Въроятно, и самые отпусты, какъ показываеть навваніе, вибють католическое или латино-польское происхожденіе. Заведены они всендзами, при содъйствіи пановъ, не столько съ целію поддержанія религіознаго духа въ народе, чемъ народъ не оскудъвалъ, сколько для пропаганды унів в датинства. Впрочемъ, существующіе въ настоящее время по востеламъ отпусты не представляють, по мевнію названнаго журнала, никакой опасности дли православнаго народа, потому что вездъ, гдъ существуетъ отпустовый костель, и въ православной церкви почитается м'встная святыня, на поклоненіе которой отправляются православные. Затыть, въ дни римско-католическихъ праздниковъ, когда при костелахъ бывають значительныя стеченія богомольцевъ, въ м'ьстныхъ православныхъ церквахъ обязательно совершается тержественная служба, чтобы отвлечь православный народъ, пришедшій на отпусть, оть посъщенія костеля. Православные отпусты празднуются въ разныхъ приходахъ не одинаково. На отпустахъ вошло въ обычай исповедываться, между прочимъ, потому, что, по народному представленію, гръхи вскупаются подвигомъ, предпринятымъ для посвщенія отпустовой церкви, - взглядъ, въ которомъ также усматривается влінніе римско-католичества. На отпусты съвзжаются священники изъ окрестныхъ селъ, славищіеся какъ духовники, совершители молитнословій и т. д. Есть и спеціальные отпустовые пропов'ядники, которые не довольствуются одною проповедью въ церкви въ обычное время, но проповедують подъ отврытымъ небомъ по два и три раза, и своими воодушевленными, вногда даже пламенными, рачами производять на слушателей сильныйшее впечатавние. Ныкоторые настоятели для отпустовы нарочито приглашають искусныхъ въ славъ проповъдниковъ, другіе же довольствуются тёми, которыхъ назначають благочинные.

— На последних собраніях и съездах духовенства было указано не мало нововведеній и предположеній для обезпеченія успеховъ пастырской деятельности духовенства и намічены некоторые новые пути для дальнійшей деятельности въ томь же направленіи. Въ братскомъ собраніи военнаго духовенства быль разсмотрёнъ составленный особою коммиссіею проектъ устройства и правильной постановки півческих хоровъ въ полковыхъ церквахъ, съ цівлью улучшить півніе въ полковыхъ церквахъ настолько, чтобы ово располагало присутствующихъ въ церкви къ молитвів и привлекало богомольцевъ. При обсужденіи предоставленнаго проэкта по пунктамъ, редакціи его дана была въ собраніи такая

форма, которан облегчала бы утверждение его высшей властых Затъмъ предложено было на обсуждение заявление благочиния одной изъ дивизій о дняхъ поста въ войскахъ. Въ виду важност увазанняго вопроса цервовной дисциплены и невозножносте 10пустить, чтобы установленіе времени поста было представлень усмотрѣнію ближайшаго войсковаго начальника, рекомендован священникамъ каждому въ своей части, блюсти за устранения произвола въ выборъ дней для поста. Тъмъ же благочивных быль поставлень вопрось обрядоваго характера - о способъ слеженія перстовъ при присягь. Собраніемъ постановлено привять 8a правило—при приводъ къ присягъ складывать пальцы так же, вакъ они складываются при крестномъ знаменіи, и возбудить ходатайство объ изміненій настоящей редакцій закона (Устав гаринзонной службы, § 162 свода правиль для торжественных парадовъ), которымъ ошибочно предписывается при клятвъ держать указательный и средній пальцы вытянутыми, отъ чего получается подобіе раскольническаго креста. Остановившись за тамъ на экономическомъ быть военняго духовенства, собрание поручило одному изъ военныхъ священниковъ изготовить проектъ устава похоронныхъ кассъ, какъ средства помоще вдовамъ и сиротамъ военнаго духовенства въ наиболбе трудное для нихъ времи, слъдующее за смертью главы семьи. Наконецъ былъ разсмотрань вопросъ о правъ полкового командира провърять приходо-расходныя вниги полковой церкви. - Нъсколькими епархіальными съвздами обсуждались дела местных епархіальных училищь. Полоцкимъ епархіальнымъ събадомъ решено ассигновать на преподаваніе въ старшемъ классь гигіены дътскаго возраста и на ознакомление воспитанницъ съ домашнимъ уходомъ за больными и поданіемъ первой помощи въ несчастныхъ случаяхъ-100 рублей. Събздъ благочинныхъ казанской епархіи, выслушавъ докладъ со. въта епархіальнаго училища о необходимости преобразовать училище въ шестивлассное и о надстройвъ третьяго этажа на учялищномъ зданіи, и находя, что у духовенства епархіи въ настоящее время нать такихь средствь, какія требуются для возведенія третьяго этажа на училищномъ зданів, сначала постановиль: не входить въ обсуждение вопроса объ указанной надстройкъ и ассигновать лишь 3,500 р. на приспособление ифкоторыхъ училищных помъщеній для училищныхъ нуждъ; но затьмъ, выслушавъ предложеніе казанскаго ерхіепископа о неотложной, по его митнію. надобности преобразованія трехвласснаго епархіальнаго училища

въ шестиклассное въ наступающемъ 1899-1900 учебномъ году, для чего требуется увеличить здание училища посредствомъ надстройки или пристройки нынішнимь же літомь, рішиль для этой надобности ассигновать 30,000 р., позаимствовавъ ихъ изъ епархіальной эмеритальной кассы, съ погашеніемъ долга изъ ежегодныхъ прибылей епархіальнаго свічного завода и съ уплатою процентовъ по займу, въ количествъ 1,200 руб. ежегодно, впредь до полнаго погашенія долга, 1 проц. взносомъ отъ всёхъ церквей епархів съ вружечно-кошельковой в чисто прибыльной свічной суммъ 1898 года. Тотъ же съёздъ, принявъ въ соображеніе, что обывновенно ни депутаты не бывають подготовлены къ разсмотрънію смъть епархіальнаго училища предварительнымъ съ ними ознакомленіемъ, ни временная повърочная коммиссія въ короткое время засъданій съъзда не можеть сама ознакомиться съ ними и ознавомить съездъ, постановилъ: предложить совету училища на будущее время, по врайней мъръ за двъ-три недъли до събида, представлять смёты ревизіонному комитету, съ тёмъ, чтобы послёдній представляль смёты съёзду съ своимь заключеніемь. Въ собраніяхъ орловскаго и пермскаго сътздовъ происходили достойныя вниманія сужденія по діламъ містныхь епархіальныхь эмеритальныхъ кассъ. Орловскій събздъ, допустивъ начальницу и воспитательницъ епархіальнаго училища къ участію въ епархіальной эмеритуры и принявъ затымъ въ соображение съ одной стороны, ихъ небольшое содержаніе, съ другой-ихъ большіе труды, воторымъ онв посвящають лучшіе годы жизни, единодушно рвшвлъ: принять расходы, по уплатв взноса въ эмеритуру какъ единовременнаго, такъ и ежегодныхъ, на епархіяльныя средства, тъмъ бол ве, что расходы эти не велики: 120 р. единовременно и по 120 р. ежегодно. Затемъ, съездъ разсуждалъ объ образования хотя небольшого капитала для выдачи изъ него пособій служащимъ въ училище надзирательницамъ и учительницамъ въ случаяхъ крайней нужды. Мивнія депутатовь по этому предмету раздівлились: одни полагали внести въ основание капитала по 1 р. отъ причта и этотъ капиталъ расходовать по мере нужды; другіе же предложили разръшить совъту училища, въ случав крайней нужды, по тщательномъ обсуждения нужды, съ разрѣшения епархіальнаго преосвященнаго, выдавать въ единовременное пособіе до 100 р. одному лицу изъ суммъ училища, а на покрытие израсходованныхъ денегь вносить соотвътственную цифру въ смъту расхода послъдующаго года. После оживленныхъ преній принято последнее.

Епархіальный преосвищенный призналь болье соотвытствующам положенію діла первое мийніе и предложиль внести по 1 р. отвиричта, а затімь на этоть предметь отчислять каждогодно из остатковь по содержанію училища или изъплаты за обученіе внесословныхь по 300 р. въ годь. На пермскомъ съйзді быль возбуждень вопрось о томъ, могуть ли благочинническія кассы послужить фондомъ для епархіальной эмеритуры, въ виду того, что эти кассы составляють собственность духовенства округа. Вопрось быль остачлень открытымъ до утвержденія устава эмеритальной кассы.

«Цер. Віст.»

- По собраннымъ въдомствомъ Свитъйшаго Свиода свъдъніямъ, результатъ дъятельности духовнаго въдомства на поприщъ народнаго образованія за время съ 1896 по 1899 г. выражается, по словамъ «Воскр. Дн.», увеличеніемъ церковно-приходскихъ школъ на 12.000 и учащихся—на 800.000. Въ этотъ же періодъ времени учреждено 8.000 библіотекъ съ общимъ числомъ книгъ 1.191 300, на сумму 397.762 руб. Общая сумма частныхъ и общественныхъ (со стороны сельскихъ и городскихъ обществъ, церквей и монастырей) пособій на церковно-приходскім школы равнялась въ 1895 г. 2.685.340 р., въ 1896 г. она составила 3.041.120 руб., въ 1897 г.— 3.634.150 р., а въ 1898 г. около 4½ милл. руб. Здъсь не включены пожертвованія домами, землей и др.
- Заботясь о просвъщени народа, наше духовенство не оставляетъ безъ вниманія и дучшихъ способовъ, распространенія среди него хорошей книги. Такъ, въ «Вят. Еп. Въд.» высказываются слъдющія соображенія объ одномъ изъ способовъ распространенія книгь въ народъ. По наблюдению автора, народъ нашъ до сей поры любеть, чтобы доставлили ему нужный товарь на домь, въ каждую избу, да предлагали настойчиво, а особенно такой товаръ, какъ кивги, на которыя народъ все еще смотрить какъ на предметь роскошв. Поэтому земство напр. постановило нанять особыхъ книгоношь для распространенія книгь по деревнямь изь основаннаго виъ склада. Этимъ способомъ следуеть воспользоваться и духовенству. При этомъ, на сторовъ духовенства здёсь овазывается большое преимущество въ двухъ отношеніяхъ. Во-первыхъ, духовенству и втъ необходимости нанимать и содержать нарочитыхъ лицъвингоношъ для распространенія книгь въ народъ. При большинствъ церквей существують приходскія попечительства, члены которыхъ, подъ руководствомъ предсъдателей, производить по своему приходу каждогодно разъ и два сборы пожертвованій натурою в

деньгами, объёзжая деревни, входя въ каждый домъ. А тамъ, гдё нётъ попечительствъ, подобные-же сборы на церковь учиняются церковными старостами и ихъ помощниками. Этими сборами можно и воспользоваться для распродажи книгъ; тогда книга будетъ доставлена прямо въ деревню, на-домъ крестьянину, и онъ окотрыхъ, собирая на попечительство или церковь натурою: хлѣбомъ, жолстомъ, льномъ, шерстью и проч., попечители, церковные старосты и ихъ помощники могутъ и книжный товаръ сбывать не за деньги, а обивнивая его на деревенскіе продукты. Денегъ у народа мало, у многихъ не бываетъ въ запасё и лишней копёйки, и не каждый рёшится расходовать деньги на пріобрётеніе книжки, но любой грамотный крестьянинъ или мать грамотныхъ дётей не пожалёють въ обмёнь за книжку отдать аршинъ-два холста, мёрку жита, горсть волокна и т. п.

- Чтеніе хорошихъ и назидательныхъ книгъ, притомъ чтеніе систематическое, направляемое хорошимъ руководителемъ, признается сильнымъ средствомъ для умственнаго и нравственнаго развитія юношества. На него и обращаеть вниманіе, по словамъ «Оренб. Еп. Въд.», начальство Уральскаго духовнаго училища. Правленіе училища ежегодно предлагаетъ училищнымъ наставнивамъ принять на себя труды по руководству и контролю за вибкласснымъ чтеніемъ княгь учениками, и ежегодно находить желающихь изь преподавателей вести это дело, такъ что уже несколько леть въ каждомъ училищномъ классв состоить отдельный руководитель вижкласснымъ чтеніемъ ученивовъ. Польза такой постановки діла несомивина и могла бы быть болье очевидна, если бы этоть сверхдолжный трудъ преподавателей оплачивался определеннымъ вознаграждениемъ, а не быль бы безвозмезднымъ, какъ это было до сего времени. Поэтому правленіе училища обратилось къ последнему съёзду о.о. благочиныхъ Уральской области съ просьбою, чтобы четверымъ изъ преподавателей, берущимъ на себя обязанности руководства и контроля вивклассного чтенія учениковъ, обучающихся въ нормальныхъ классахъ, было назначено определенное вознаграждение въ размъръ не -- менъе 60 р. въ годъ каждому. Источниками для этого ежегоднато расхода следуеть, по справедливости, считать суммы, поступающія за право ученія внославныхъ учениковъ. Събадъ о.о. благочинныхъ, признавая весьма желательною разумную и цълесообразную постановку внъкласснаго чтенія учениковъ училища, постановиль исполнить просьбу училищнаго правле-

замвчаеть по этому нія. Очень полезно было бы, если бы вообще въ духовныхъ ATAMBLE PY «Странникъ», а особенно въ семинаріяхъ, было обращено серьезное маніе на вивилассное чтеніе питомцевь, и чтобы это діло бым поставлено подъ особый спеціальный надзоръ и руководство вреподавателей, чтобы надворъ и руководство вивкласснымъ чтенісм учениковъ составляло чью-либо непремънную обязанность, а не было предоставлено только доброй волв воспитателей, наставиковъ и вачальствующихъ. Въ прежнее время отъ учениковъ семинарін требовались письменные отвіты (два въ годъ) по чтенір внигь и представлялись учителю словесности. Можеть быть, конечно, такой способъ контроля и руководство внавласснымъ чтеніемъ книгъ учениками не всегда и не везді достигаль благотворныхъ результатовъ, но по крайней мёрё здёсь сказывалось сознаніе необходимости такого контроля и руководства.

- Православное миссіонерское общество торжественно праздновало, въ Москвъ, 30 мая, двадцать девятую годовщину существованія. Празднество, по словамъ «Моск. Від.», началось литургіей въ Большомъ Успенскомъ соборь, которую совершаль высокопреосвященый Владвиіръ, митрополить московскій и коломенскій, соборнъ съ преосвященнымъ Несторомъ, имитровскимъ, и членомъ московской синодальной конторы, енескопомъ Григоріемъ, тремя архимандритами и другимъ духовенствомъ. Благоларственное молебствіе отслужено было также митрополитомъ соборнъ, при пъніи синодальнаго хора. При Богослуженіи въ соборь присутствовали члены православнаго миссіонерскаго общества и много молящихся. Въ часъ дня, въ залъ городской думы, состоялось годичное общее собраніе общества, подъ предсідательствомъ высокопреосвященняго Владиміра. Въ началъ засъданія высокопреосвященный Владиміръ призналь уместнымь подвести итоги дъятельности общества за все время его существованія. Обществомъ открыто большое количество миссіонерскихъ собрано до 6.000.000 руб. на миссіонерскія нужды: важнѣе же всего то, что за время дъятельности общества миссіями его обращено изъ магометанства в язычества до 120,000. человъвъ. Затъвъ прочитано было извлечение изъ отчета о деятельности общества и миссій за 1898 годъ. Въ отчетномъ году въ состави общества числилось 14.427 членовъ, болве противъ предыдущаго года на 187 лицъ. На устройство и содержание миссій израсходовано 91. 535 руб.; на устройство и содержание миссіонерских школь-98.914

руб.; на устройство и содержание миссіонерскихъ церквей — 18.721 руб.; на пособіе новообращеннымъ въ лоно Православной ви-6.868 руб.; на изданіе книгь-6.500 руб.; на разъвады миссіонеровъ-7.985 руб. Вообще же израсходовано 255.101 руб. Кромь смытных назначеній, общество произвело рядь дополнительныхъ расходовъ на школы, церкви и другія нужды миссій. Такъ. между прочимъ, было ассигновано 12.000 руб. на устройство двухкляссной школы-пріюта на Калмыцкомъ базарь, близъ Астрахани; 1.000 руб. отправлено на устройство безплатныхъ школьныхъ столовыхъ въ мъстахъ пострадавшихъ отъ недорода въ Уфимской губернів. Къ началу 1898 года въ распоряженів общества оставалось 1.196.583 руб., вновь поступило 529.267 руб., израсходовано свыше 487.000 руб., и къ 1-му января 1899 года числилось 1.238 155 рублей. Въ отчетъ далъе приведены враткія свъдънія о дъятельности миссій за минувшій годъ. Въ районъ алтайской миссіи, насчитывающей 55 церквей, было крещено 449 человъкъ. Въ киргизской миссіи обращено въ христіанство 59 человъкъ, въ енисейской - 33, обдорской - 28, камчатской - 178, иркутской-1.199 и въ забайкальской-311. Въ Японіи насчитывается 226 православныхъ общинъ и 24.530 христіанъ. Въ минувшемъ году въ Японіи было крещено 970 челов'явъ. Всего же въ Европейской Россіи, Сибири и Японіи просвъщено світомъ Христовой въры 3.539 человъкъ изъ магометанства и язычества.

— Въ своихъ отношенияхъ въ иновърцамъ и инославнымъ христіянамъ православная церковь всегда являлась въ высовой степени терпимою. Но общее начало въротерпимости, которому отечественная церковь остается и останется верною всегда, не освобождаеть ея членовъ отъ обязанности наблюдать, чтобы подъ знаменемъ въротерпимости не оказывалось покровительства иновърнымъ и инославнымъ религіознымъ обществамъ въ прямой ущербъ православію. Къ величайшему сожалівнію, подобнаго рода недосмотры-бывали и бывають нередко, и духовная печать, съ нѣкоторою частью свѣтской, своевременно указываеть на нихъ. Въ «Астр. Еп. Вед.», въ отчете местнаго миссіонерскаго комитета, было раскрыто, что сильнешимъ тормазомъ для православной миссіи, какъ и вообще для просвъщенія калмыцкаго народа, служеть непомърное и сверхдолжное множество калмыцкаго духовенства (гелюнговъ 601, гецюлей 372 и манджиковъ 370, а всего 1343 человъка). Само крайне невъжественное, это духовенство держить вы невъжествъ и весь народъ; служа тяжелымъ бременемъ

для народа, оно старается запугать народъ еще тягчайшвиъ булбы игомъ подъ властію христіанскихъ священниковъ, еще тягчайшею нищетою съ принятіемъ христіанства, съ лишевіст права пользованія землею, которою пользуются калмыки-ламавть. При этомъ бъдственная участь крещеныхъ-калмыковъ, гонимы и преслъдуемыхъ, безземельныхъ и бездомныхъ выставляется демантскими учителями какъ наилучшее доказательство мнико правды ихъ ръчей. Ослабить вліяніе невъжественныхъ калмыкихъ руководителей на столь же невъжественную народную масстиожно сокращеніемъ числа ихъ. Необходимо измѣнить самое поменіе о калмыцкомъ духовенствъ и опредѣлить меньшій штать его законодательнымъ порядкомъ. По нуждѣ и примѣненіе закену бываетъ.

— 15 апрыя, въ храм'в Крестовоздвиженской с.-петербургска общины, съ благословенія высокопреосвященнаго Антонія, священникомъ о. Васильевымъ совершенъ былъ обрад присоединенія къ православной церкви католическаго ксендза Романа Войпеховича Яворскаго. Свидътелемъ при обридъ и духовнымъ поручителемъ въ искренности исповъданія новоприсоединамымъ погматовъ православія быль Товарищъ Оберъ-Прокуров Св. Свиода т. с. В. К. Саблеръ. Обрядъ присоединения состолу въ отречения отъ исповъдуемыхъ католиками заблуждений папизил На литургій новоприсоединенный членъ православной церью быль пріобщень Св. Тапнь, какъ марянянь, такъ какъ Р. В Яворскій не пожеляль оставаться въ духовномъ санв. Яворском нынь 47 льть отъ роду; онъ воспитанникъ Сандомирской катлической семинаріи, слушаль лекціи вь академій; въ сань ксенда г. Яворскій прослужиль 26 леть и въ последнее время состоял настоятелемъ костела въ м. Цихановедъ, Гродненской губераів Бывшій ксендзь Яворскій никогда не быль фанатикомъ и ве хотвль смвшивать своихъ пастырскихъ обязанностей съ политеканствомъ, которымъ такъ заражено католическое духовенств этого края: онъ всегда убъжденно, по долгу совъсти служителя алтаря, уклонялся отъ исполненія техь указаній, которыя давлись ксендзамъ свыше, относительно пропаганды католицизма срем уніатовъ и православныхъ. Своимъ прихожанамъ всендзъ Яворскій, вопреки обычаю и пастырской правтив'в большинства его сослуживцевъ, внушалъ, что вступать католикамъ въ бракъ съ православными-не грахъ, дътей воспитывать отъ смъщанныхъ браковъ въ религіи, требуемой закономъ-долгъ, если посьтишь

православный храмъ-не осквернишься и проч... И за эту необычную среди католическаго духовенства христіанскую терпимость о. Яворскаго, какъ пастыря, любила народная его паства, но зато пенавидело окружающее католическое духовенство и не жаловало ближайшее епархіальное начальство. Въ 1886 году, когда о. Яворскій, спрошенный, въ качеств'я свидітеля, при административномъ разследованіи, по делу о существованіи организованной пропаганды католицизма среди уніатовъ, показаль всю правду, не пощадивъ своихъ товарищей, занимавшихся совращеніемь изъ православія, и правительство 4 ксендзовъ удалило, а два костела закрыло, его-ксендза Яворскаго, епархіальное начальство заслало было въ Архангельскую губернію. Давимый своимъ начальствомъ и не находя поддержки въ чинахъ м'естной администраціи, ксендзъ Яворскій несъ свой крестъ служенія безъ измины знамени истиннаго христіанскаго пастыря, пока хватало силъ и пока жизненный опыть не привель его къ убъжденію въ несравненной истинъ православія. Близко зналъ и уважаль о. Яворскаго покойный митрополить Леонтій. Достойно вниманія. что въ страстную субботу одинъ изъ всендзовъ той мъстности, въ виду пронесшейся среди любившей о. Яворскаго народной паствы въсти о присоединения его къ православию, публично, по домамъ прихожанъ п въ костелъ, говорилъ ръчи, въ которыхъ бранными словами поносилъ имя своего бывшаго сотоварища, говоря что-де онъ и свою душу погубилъ переходомъ въ схизму и васъ всѣхъ въ пекло готовилъ... И это потому, что о. Романъ не былъ фанатикомъ и проповедывалъ пасомымъ миръ и любовь христіанскую. «Воскр. Д.»

— «Сар. Дн.» передаеть, что изъ среды саратовскихъ штундистовъ, именующихъ себя "русскими бантистами", выдѣлилась новая секта такъ называемыхъ "череззаборниковъ." Послѣдніе, основываясь на словахъ Спасителя: "Кто не дверью входитъ во дворъ овчій, но перелазитъ индѣ, тотъ воръ и разбойникъ; а входящій дверью есть настырь овцамъ" и проч. (Іоанна гл. 10, ст. 1—2) аѣтакже: "Я есмь дверь: кто войдетъ Мною, тотъ спасется, и войдетъ и выйдетъ, и пажить найдетъ" (Іоанна гл. 10, ст. 9),— причисляютъ къ ворамъ и разбойникамъ всѣхъ, кто выдаетъ себя за настыря овецъ Христовыхъ, т.-е. какъ бы самовольно становится на мѣсто Самаго Христа Спасителя, и потому совершенно отрицаютъ православное духовенство, а также видимые храмы и таинства. По ихъ словамъ, спастись черезъ Церковь и таинства невозъ

можно, такъ какъ это значить "лѣзть въ царство небесное через заборъ". Истинное же спасеніе только въ словѣ Вожіемъ, просвіщающемъ всякаго человѣка, поэтому и спасительными они признають только свои собраніи, на которыхъ одинъ изображаетъ въ себя праведнаго Авраама, другой Еноха, иной—Илію, Іоанна Крестителя и т. д. А все остольное "черезъ заборъ"; посты— "через заборъ", храмы "черезъ заборъ", таинства, духовенство, общественныя моленія, обряды—все это "черезъ заборъ". Говорятъ, секъ эта имѣетъ уже порядочное число послѣдователей.

 Въ сельской жизни ничто такъ не обращаеть на себя вниманіе, – пишуть «Тамб. Еп. Въд.», какъ владбища, весьма часто заброшенныя и оставленныя какъ-бы на произволъ судьбы. И это тъмъ болъе удевительно, что врестьянинъ съ благоговениемъ всегда относится въ в мяти почившихъ родителей и родственниковъ. Всикую вещь, иногла ничтоживащую, оставшуюся въ наследство отъ умершихъ, кресты янинъ бережетъ, какъ самое дорогое сокровище, и при случат съ удовольствіемъ разсказываеть о ней. Онъ не жалбеть средствь н похороны почившихъ, на ихъ поминовение въ третий, девятый двадцатый, сороковой и другіе дни памяти ихъ; но онъ весьма мадо заботится объ ихъ могилахъ на кладбищахъ съ самаго дня вогребенія. Вследствіе небрежнаго отношенія на могилама, сельскія владбища имъютъ весьма унылый видъ. Но кто же долженъ гля нымъ образомъ заботиться о кладбищахъ?... Чаще всъхъ на кладбищь приходится бывать свищеннику; ему принадлежить и гланный надзоръ за кладбищемъ. Посредствомъ процовъди слова вазиланія священникъ можеть убідить прихожань въ необходимост убирать могилы своихъ покойниковъ, следить за честотой ихъ, какъ за жилищемъ дорогихъ своихъ родственниковъ. Тема ди проповеди, можно сказать, въ души крестьинина, въ его бласговъйномъ почитаніп умершихъ; священнику же остается тольг развить эту тему и разъяснить, что однимъ изъ способовъ блапговъйнаго и высоваго уваженія къ памяти умершихъ служить между прочимъ, забота о могилахъ и вообще о всемъ кладбишъ Заботу о приведеніи кладбища въ благоустроенное состояніе общество можеть возложить на своихъ представителей. Необходию будеть и отделить на этоть предметь несколько весьма незначьтельныхъ для цёлаго общества средствъ. Въ чемъ же должи состоять заботы по владбищу представителей общества, действукщихъ, конечно, подъ непосредственнымъ надзоромъ священника? Прежде всего следуеть все кладбище окопать глубовимъ рвомъ

или обнести кръпкой оградой, чтобы никакое животное не могло пронивнуть туда. Также весьма ховощо и полезно въ гигіеническомъ отношенія обсадить все кладбище кругомъ деревьями. Всякія рытвины и провалы на могилахъ обязательно засыпать. Это необходимо дълать весной. Всякій соръ, въ родъ сгнившихъ обломковъ деревянныхъ крестовъ, осколковъ камия и кирпича и проч. обизательно удалить съ кладбища. Строго следить, чтобы по немъ никогда не бродилъ чей-либо скотъ. Вменить въ непременную обязанность особому лицу весьма тщательно следить за чистотою и порядкомъ на кладбищь, никогда не допускать, даже зимою, рыть могилы менње трехъ аршинъ въ глубину и послъ погребенія плотно зарывать ихъ землей. Хорошо имъть на кладбищъ дорожви лътомъ, не говоря уже о замъ, когда онъ положительно необхопричта. Весьма желательно имъть на всъхъ кладбивки имы щахъ особыя часовии, въ которыхъ-бы собственно и должны лежать покойники, когда погребение ихъ почему-либо откладывается на время. При часовняхъ должна быть комната и для сторожа кладбища. Не въ порядкъ содержатся владбища не только въ селахъ п провинціальныхъ городахъ, а даже и въ столицахъ, особенно если сравнить православныя кладбища съ ридомъ лежащими кладбищами инославными: на последнихъ всегда можно заметить больше чистоты и опрятности, чёмъ на первыхъ.

- Въ виду возникшихъ въ судебной практикъ сомивній по вопросу о томъ, распространяется ли законъ 12 марта 1891 г. на раскольниковъ, желающихъ узаконить ребенка, родившагося до брака, вопросъ этотъ былъ предложенъ на благоусмотръніе Правительствующаго Сената, который разрышилъ его въ настоящее время утвердительно. Сенатъ нашелъ, что законъ 19 апръля 1874 г. о метрической записи браковъ, рожденія и смерти между раскольниками лишь распространилъ на раскольниковъ и на ихъ семейный бытъ дъйствіе общихъ гражданскихъ законовъ о семейственныхъ правахъ; а потому съ изданія 12 марта 1891 г. закона, внесшаго коренное измѣненіе въ положеніе дѣтей, рожденныхъ виъ брака, установленіемъ, что такія дѣти узаконяются бракомъ ихъ родителей, кромѣ происшедшихъ отъ прелюбольнія, нътъ основанія признавать, что такое измѣненіе въ законахъ о семейственныхъ правахъ не распространяется и на раскольниковъ. «Ворон, Еп. Вѣд.»
- По словамъ «Моск. Цер. Въд.», въ августъ мъсяцъ созывается археологическій съъздъ въ Кіевъ. Это будетъ по счету XI съъздъ. Въ настоящее время окончательно ръшенъ вопросъ

при XI apxeorors. объ устройствъ археологической выставки ческомъ съвздв. Выставка будетъ состоять изъ шести отделови: 1) первобытныхъ древностей, такъ называемой до ской археологіи, -- зав'ядующій проф. В. Б. Антоновичъ. Отдър этоть представить выдающійся интересь, гакъ какъ проф. Антновичь принадлежить къ числу первоклассныхъ археологовъ и въ продолжение своей многольтней ученой дьятельности произвеж множество раскоповъ въ предълахъ юго-западной Россіи; ковныхъ древностей – зав'ядующій проф. Н. И. Петровъ, создавші богатый музей церковно-археологического общества при духовной Академін; 3) историческихъ древностей - завъдующій проф. Кіевской духовной Академія В. З. Завитневичъ; 4) книгь. рукописей и гравюръ-завъдующій И. М. Каманинъ-одинъ въ лучшихъ спеціалистовъ по палеографіи юга Россія; 5) классичесвихъ древностей — завъдующій проф. Ю. А. Кулаковскій. Предполагается также устроить выставку древнихъ географическихъ барть и плановъ и двъ выставки предметовъ церковной старины: однувъ университетъ, подъ руководствомъ профессоровъ Лашкарева в Дмитріевскаго и другую выставку-въ церковно-археологическом музев академін. Предварительный комитеть по устройству съвза ръшиль издать новый каталогь выставки; составить его взялся проф. Антоновичъ. Многія учрежденія и частныя лица уже начали присылать различные предметы для выставки. Проф. Антоновичь готовить также къ выпуску въ свёть археологическую варту Волыни. Трудъ этотъ является результатомъ 20-лътнихъ археологическихъ экскурсій по Вольни. Проф. Голубовскій, А. М. Лазаревскій, гг. Стороженко и Кивлицкій заняты составленіемъ карты лево-бережной Украйны въ историческомъ отношения. Решево устроить цёлый рядь археологическихь экскурсій при участін членовъ събзда. Предполагается подробно осмотръть памятники старины и древняго зодчества въ Луцкв, Кременцв Острогв, Владемірь-Волынскомъ, а также побывать въ Почаевской Лаврь и Дебно. Другая экскурсія будеть совершена по Дибпру, причемъ осмотрены будуть Княжья гора блязь Триполья, Переяславь, Черкасы, а также Бълая Церковь и Корсунь. Третья экскурсія состоится въ ближайшихъ окрестностяхъ Кіева-Кптаевская пустывы Межигорье и Вышегородъ. Посъщение Китаева интересно, такъ вакъ поселеніе это извъстно было уже въ XI въкъ; не меньшій интересъ представить осмотръ Вышегорода-лътией резаденція веливаго князи Владиміра Святаго. Для удобства иностранныхъ

гостей будеть издань краткій путеводитель по Кіеву на французскомъ языкъ. Владъльцы археологическихъ собраній въ Кіевъ къ открытію съъзда готовятся издать каталоги своихъ собраній и открыть ихъ для гостей.

- Съ половины іюля до половины августа текущаго года въ Зоологическомъ саду въ Москвъ отдъленіемъ ичеловодства Императорскаго русскаго общества акклиматизаціи животныхъ и растеній устраивается всероссійская выставка пчеловодства, имфющая цълью ознакомить общество съ положениемъ пчеловодства въ Россін и способствовать распространенію свідіній о разумномъ уходъ за пчелами. Выставка, кавъ сообщаетъ «Воскр. Д.», распадается на следующіе отделы: А) Пчеловодныя хозяйства. а) Описаніе какъ крупныхъ промышленныхъ пчеловодныхъ хозяйствъ, такъ и мелкихъ. При описаніи пчеловодныхъ хозяйствъ желательно, чтобы приложены были фотографіи пчеловодовъ для составленія альбома русскихъ пчеловодовъ; б) виды пасъкъ; в) планы и модели пасъкъ; г) описаніе плеловодных хозяйствь по районамь; д) статистическія свъдънія, до пчеловодства относящіяся. Б) Жилища пчелъ и пчеловодныя принадлежности. Ульи, центробъжки и другія приспособленія для спуска меда, прессы и проч. Какъ улья такъ и пчеловодныя принадлежности могуть быть представлены въ естественномъ видъ и моделяхъ. В) Ульи съ живыми пчелами. Ульи съ живыми пчелами будутъ выставлены на опытной пасъкъ Императорскаго русскаго общества акклиматизаціи животныхъ и растеній и могуть быть доставляемы съ 1-го іюня по 1-е іюля въ г. Москву на товарныя станців Московско-Казанской, Московско-Нажегородской в Московско-Курской жел. дор. съ увъдомленіемъ объ отправкъ по адресу г. завъдующаго опытной насъкой Ф. С. Мочалкина: Ильинка, уголъ Ветошнаго ряда. Уходъ за ульями, буде того пожеляеть экспоненть, можеть быть поручень опытной пасъкъ. Г) Медоносныя растенія. а) Съмена медоносныхъ растеній; б) живыя медоносныя растенія; в) гербарія медоносныхъ растеній; г) діаграммы взятка (съ указаніемъ на зависимость такового отъ цвътенія тъхъ или другихъ растеній). Лицамъ, пожелавшимъ произвести посвым медоносныхъ растеній, будуть отведены назначенные для этой цъли участки. Д) Продукты пчеловодства. а) Медъ; б) воскъ; в) продукты изъ меда (напитки, приники и т. п.); г) продукты изъ воска (свъчи, цвъты и т. п.). Е) Научный отдель. а) Изследование по естественной истории плелы, по составу меда п воска и пр.; б) книги, журналы; в) таблицы; г) коллекція враговъ пчелъ. Ж) Учебно-педагогическій отдівлъ. а) Свідвнія о двятельности по распространенію пчеловодства (курся учебныя пасъки, выставки); б) учебные ульи и препараты; в) призведенія учениковь школьныхь пасткъ; г) учебныя пособія (волевціи по естественной исторіи пчелы, коллевціи суррогатов меда и воска, модели медоносныхъ растеній, микроскопическій препараты и т. п.). Кромъ наградъ въ видъ медалей и ныхъ отзывовъ выдавлемы будуть премів, состоящія изъ ульевь и пчеловодныхь принадлежностей, въ награду темъ, мелкимъ ичеловодамъ изъ среды крестьянъ, народныхъ учителей и духовен ства, которые съ пользой работають на поприщъ раціональнати пчеловодства. Кром'в того учреждается денежная премія опытної пасъки Императорскаго русскаго общества акклиматизаціи животныхъ и растеній въ Измайловскомъ звірниць въ Москвів въ разиврв ста рублей за устройство мелкаго раціональнаго крестынскаго пчеловоднаго хозяйства и за распространение среди односельцевъ и другихъ лицъ свёденій о наилучшемъ примененіи доступныхъ крестьянамъ пчеловодныхъ приспособленій. Для сужденія вышеозначенной премін во время выставки въ отділі живыхъ пчелъ на опытной пасъкъ съ 1-го іюня в до закрытія выставки имбеть быть устроенъ конкурсъ на степень легчайшаю веденія раціональнаго пчеловоднаго крестьянскаго хозниства при посредствъ такихъ приспособленій, которыя не устращали бы простого сельскаго жителя своею сложностью в темъ самым облегчали бы переходъ отъ роебойной системы въ веденію пчеловодства на началахь. На конкурсъ могуть быть представлени и описанія веденія пчеловоднаго хозяйства по такого рода системь, но непремынно съ приложениемъ употребляемыхъ въ хозяйствъ пчеловодныхъ приспособленій. При присужденій денежной премів предпочтение будеть оказано тъмъ соискателямъ, которые уже сумъли распространить свой способъ веденія пчелъ въ большемъ или меньшенъ районъ. О такого рода своей дътельнести соискатели должны представить удостовъренія за подписью ибстнаго начальства или духовенства. Лица, желающія принять участіе въ означенной выставкъ, приглашаются подавать заявленія о таковомъ своемъ желанів съ обовначеніемъ выставляемыхъ предметовъ по адресу: Москва, Зоологическій садъ, комитеть выставки пчеловодства.

— По сообщенію «Под. Еп. Въд.», при Бранловскомъ монастыръ, Подольской епархіи, въ мат мъсяцъбыли устроены санитарные курсы. Цель этихъ курсовъ-ознакомление желающихъ сестеръ съ правилами ухода за больными и поданія первоначальной помощи заболвишить, въ случаяхъ, не терпящихъ отлагательства. Ходатайство объ открытів курсовъ было возбуждено, съ согласія Епархіальнаго Начальства, настоятельницей Бранловскаго женскаго моностыря игуменьей Мелетиной чрезъ Винницкаго Уфаднаго Предводителя Дворянства, графа Гейдена; программа курсовъ была составлена съ благословенія преосвященнъйшаго Иринея, епископа Подольского и Брацлавского, в разръщенія г-на Губернатора. Врачебнымъ Инспекторомъ программа была представлена разсмотрѣніе медицинскаго Совѣта при Медицинскомъ Департаментв, который и утвердиль ее. Занятія съ сестрами велись и теоретически въ школъ, и практически въ больницъ. Въ школъ имъ сообщались краткія свёдёнія о строенів человёческаго тёла, о забольваніяхь, ихь причинахь, объ уходь за заразными больными, о способахъ распространенія заразы, и мірахъ предупрежденія заразныхъ бользней; о раненіяхъ в помощи при нахъ в проч. Практически уходу за больными и ранеными сестры обучались въ мівстной сельской лечебниців и желівзнодорожной больниців на ст. "Жмеринка". Занятія въ больницахъ велись подъ руководствомъ врачей М. П. Заринскаго и Н. Г. Кирицы. Теоритическія занятія въ школь по отделамъ (спеціальностяма) производились врачами Н. И. Делекторскимъ и твми же Н. Г. Кирицей в М. П Заринскимъ; кромъ того изръдка помогали имъ въ занитіяхъ врачи М. Я. Царюкъ и Е Н Ивановъ. Теоретическимъ занятіямъ посвищалось 6 часовъ въ недълю. Изъ 12-ти сестеръ, изъявившихъ желаніе обучаться уходу за больными, 3 по различнымъ обстоительствамъ не могли продолжать занятія и только 9 прослушали полный курсь. Къ занятіямъ въ школе сестры въ большинстве относились съ большимъ усердіемъ и интересомъ. Въ містной сельской лечебниць и въ жельзнодорожной Жмеринской больниць онъ исполняли обизаности сидъловъ; приглащаемы были и диревторомъ Винницинской окружной лечебницы. Кромъ того, въ качествъ знающихъ и добросовъстныхъ сидълокъ онъ приглашаемы были и въ частные дома, для ухода за трудно-больными, и съ пользою потрудались на этомъ поприщъ. Остается только пожелать, -- говорится въ отчеть объ этихъ курсахъ, -- чтобы курсы продолжались и на будущее времи и, въ случав продолженія ихъ, были бы нъсколько лучше обставлены кыкъ со со стороны уровня развитія контингента слушательниць, такъ равно и относительно учебно-вспомогательных пособій. При этих условінх и том сочувствін, которое встрётили курсы, можно съ ув'тренностью разситывать на прекрасно подготовленный недорогой и преданный ділу персональ для ухода за больными.

- Смерть большею частію застаеть служилый людь всегда врасплохъ; при чемъ семьи служащаго неръдко остается безъ всяких средствъ къ существованію. Жизнь давно уже выработала форм скорой помощи оспротельных, неимущимъ семьямъ. За последнее время все болье и болье распространяются въ большихъ городахъ кассы взаимопомощи на случай смерги ихъ участниковъ. По слевамъ «Воскр. Дн.», эти кассы основаны на очень простомъ расчеть взаимной помощи встхъ членовъ участниковъ другъ другу, ибо каждый изъ нихъ неминуемо, когда-нибудь, но долженъ умереть. Простайшее устройство такой кассы состоить въ томъ, что въ участивая ея записываются 100, 200, 500, 1,000, 2,000 п т. д. человых или служащие какого-нибудь учреждения или ифсколькихъ учрежденій-чамъ больше, тамъ лучше-я по соглашенію, -обязуются взносить, въ случат смерти каждаго изъ соучастилковъ, по 1 р. 2 р. -- больше или меньше -- это зависить отъ соглашенія. Въ такомъ случать семья умершаго участника на другой же день смерти главы - кормильца, не прибъгая къ подпискамъ и тому подобнымъ тяжелымъ въ правственномъ отношения пособиямъ, получаетъ на похороны и первое время на прожитіе, пока діла ся устроятся, 100 200, 500, 1000 в т. д. руб. Въ Москвъ недавно утвержденъ нормальный уставъ такой кассы, гдь, при маленьких взносахъ въ 1, 5, 10, 15 р. ежегодно, семья участника, въ случав его смерти, получаетъ пособіе въ 2000, 3000, 6000, 10000 р. п. при уплать 40 а. за каждую смерть, -- достаточную сумму на похороны умершаю участинка. Такія кассы существують уже во многихь епархінхь. Heбольшой членскій взнось не обременителень, за то сколько отрады доставить осиротелой семь благовременная помощь.
- Въ саратовскомъ земствъ, какъ сообщаетъ «Съверн. Край», установлены правила для выдачи ссудъ на постройку зданій для библіотекъ-читаленъ. Ссуды эти выдаются, согласно постановленію земскаго собранія, безъ процентовъ на срокъ не болье 10-ти льтъ и въ размъръ не болье 500 руб. При этомъ: 1) Ссуда выдается не только сельскимъ обществамъ, но и частнымъ лицамъ и различнаго рода благотворительнымъ и просвътительнымъ обществамъ-2) Сельскія общества должны представить въ губернскую управу при ходатайствъ законно составленный приговоръ за круговой ис-

рукой, а частныя общества и лица должны заключить условіе. 3) Какъ сельскія общества, такъ и частныя лица и общества обязуются до окончавія уплаты ссуды сохранять зданіе только подъ библіотекой-читальней. 4) При ходатайств о ссуд долженъ быть предстовленъ планъ и смъта на постройку библіотечнаго зданія, а также разръшеніе отъ подлежащаго начальства на открытіе безплатной библіотеки-читальни по правиламъ 15 мая 1890 г. 5) Ссуды выдаются не только на пастройку самостоятельныхъ зданій, но и на пристройки къ другимъ зданіямъ (къ школъ, волостному правленію и т. п.) съ согласія на то собственника зданія.

- Въ видахъ сокращения переписки по поступающимъ въ консисторію прошеніямъ отъ священно-церковно-служителей, вдовъ и дътей ихъ о выдачь имъ видовъ на жительство, Псковская духовная консисторія, съ утвержденія містнаго Преосвященнаго, объявила духовенству Псковской епархіи, что, согласно разъясненію Псковскаго губернскаго правленія, изъ конспсторіи могутъ получать паспортиыя книжки: всъ священно-церковно-служители, ихъ жены п дочери всябаго возраста, вдовы в сыновья, последніе только до 17-лътняго возраста. По достижения же сего возраста, сыновья свищенно-церковно-служителей могутъ просить о выдачъ имъ изъ консисторія свидітельства о правахъ по рожденію и съ ними обращаться въ полицію за полученіемъ паспортныхъ книжекъ. (Высочайше утвержд. З іюня 1894 г. полож. о видахъ на жител., ст. 34, п. 3-й). При семъ разъясняется духовенству, что для лицъ, состоящихъ на службъ, паспортныя внижки не могутъ служить увольнительнымъ документомъ отъ мѣста службы; въ подобныхъ случаяхъ они должны обращаться къ епархіальному начальству, прося объ увольненія на извъстный срокъ (Церк. Въд. Ж 50, 1895 года, ч. оффиціал. стр. 443-444). При прошеніяхь о выдачь паспортныхъ книжекъ, просители должны представлять въ консисторію 15 коп., заявленіе о томъ, что проситель ни отъ кого не бралъ вида на жительство, дочери, кромф сего, удостовфреніе, что овѣ не состоятъ въ замужествѣ; присемъ несовершеннолѣтніе (сыновья до 17 леть, а дочери до 21 года) могуть просить о выдачв вив паспортныхъ книжекъ не вначе, какъ съ согласія родителей и опекуновъ, а жены съ согласія своихъ мужей. (Вышеозначеннаго положенія ст. 7 и 11 и собраніе узакон. и распор. правит. 1897 г. № 46-й ст. 627). Въ прошеніяхъ всёхъ лицъ должно быть объяснено: какая требуется внижка - безсрочная или на срокъ, въ последнемъ случав, — на какой срокъ. Сыновья, достигшіе 20-летняго возраста и желающіе получить свидетельство о правакъ по происхожденію, должны при прошеніяхъ представлять въ консисторію: 1) свидетельства о приписке къ призывному участку, а отбывшіе уже воинскую повинность — документы объ отбыванів воинской повинности, 2) сведенія о времени рожденія и 3) две гербовыхъ 80 коп. дост. марки. «Псков. Еп. Вёд.»

- Съ 1 марта, по сообщению газетъ, вступили въ силу новыя правила по оплать денежныхъ переводовъ, производимыхъ по почть. Тавъ, за переводъ суммы не свыше 25 руб. будетъ взиматься во 15 коп. За переводъ же денегъ выше этой суммы уплачивается 25 коп., т. е., на обыкновенный переводный бланкъ наклеивается марка десятикопъечнаго достоинства. Что каслется переводовъ, отправляемыхъ по телеграфу, то за нихъ взимается точно такая же плата, какая установлена для телеграммы въ 20 словъ.
- Оть болей въ ушахъ какъ ревматическаго, такъ и простуднаго происхожденія въ Россій кладуть въ наружный слуховой проходь овечью шерсть, коноплю съ дегтемъ; цилиндръ изъ полотна пропитаннаго воскомъ или изъ бумаги помѣщаютъ тонкимъ концемъ въ наружный слуховой проходъ, между тѣмъ какъ другой конецъ цилиндра зажигаютъ. Больной лежитъ въ это время на здоровомъ ухѣ, а больное ухо вмѣстѣ съ цилиндромъ обвертываются платкомъ для того, чтобы не могъ проходить воздухъ. Послѣ того какъ сгорять двѣ трети цилиндра, огонь тушатъ и удаляютъ цилиндръ.—Этотъ способъ леченія пользуется во всей Россіи большой славой, во всякомъ случаѣ онъ успоконваетъ боль при ревматическихъ страданіяхъ. Осадокъ, являющійся на цилиндрѣ послѣ сжиганія и опибочно принимаемый непосвященными за ушную сѣру, есть ничто нное какъ восковая сажа.
- Отъ головныхъ болей въ Сибири употребляютъ душицу, въ другихъ мѣстностяхъ зорю, бѣлую и желтую, кувшинки, калуферъ, свѣжіе или высушенные листья, размоченные въ водѣ, кладутъ на голову, истолченные цвѣтки лютика кладутъ на руку, употребляютъ настой чернобыльника съ уксусомъ, настой мяты. припарки изъ ржаного хлѣба съ уксусомъ, привязываютъ къ вискамъ, икрамъ или за ушами куски селедки. При хронвческихъ боляхъ головы, обвертываютъ волосы, находящіеся на больномъ мѣстѣ, вокругъ двухъ пальцевъ и дергаютъ вдругъ изъ всей силы, такъ что вѣроятно всѣ общіе покровы разрыхляются. Мѣсто это опухаетъ, въ немъ замѣтны бываютъ подтеки крови. Говорятъ, что иногда такой грубый способъ производитъ мгновенную помощь.

- Отъ зубной боли употребляють колганный корень. Именно кладуть небольшое количество порошка отъ кория въ стаканъ съ водой или ромомъ и оставляють это впродолжения получаса въ тепломъ мъстъ, потомъ настой эготъ взбалтывають пучкомъ ваты, такъ что къ послъдней пристаеть немного порошка, ее и кладутъ на больной зубъ. Противъ той же боли кладутъ на основание ручной кисти водяной лютикъ, тертый хрънъ и т. д., полощатъ ротъ настоемъ крапивы съ уксусомъ, перца, лука, уксуса и водки, полощатъ себъ роть отваромъ маковыхъ головокъ въ молокъ.
- Отъ гнилыхъ зубовъ употребляють липовое или можжевеловое масло. Также полощать ротъ густымъ настоемъ шалфея. Во многихъ мъстностяхъ Россіи кладутъ, чтобъ избавиться отъ зубныхъ болей, сокъ молочая на нижнюю часть, уха, на той сторонъ, гдъ находится больной зубъ, это повторяють въ теченіи 3—4 часовъ. За этимъ появляется пузырчатая сыпь, которая далеко распространяется, особенно при чувствительной кожъ. Если на это средство смотръть какъ на отвлеченіе, то, разумъется, оно можетъ утишить боль. Въ Курской губерніи смачивають кусокъ сахара эссенціей изъ березовыхь почекъ и заставляють раскусить сахаръ больнымъ зубомъ, или этой же эссенціею смачивають тряпочку, сложенную 6—8 разъ и кладуть ее на больной зубъ такимъ образомъ, что она лежить между щекою и больнымъ зубомъ. «Уфим. Еп. Въд.».

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

## ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ НОВАЯ КНИГА Библіотени "Научнаго Обозрѣнія". РИХАРДЪ АВЕНАРІУСЪ.

# ФИЛОСОФІЯ МЫШЛЕНІЕ О МІРЪ

СООБРАЗНО ПРИНЦИПУ НАИМЕНЬШЕЙ МЪРЫ СИЛЪ.

(Philosophie als Denken der Welt gemäss dem Princip des kleinsten Kraftmasses. 1876). PROLEGOMENA къ критикъ чистаго опыта. Пер. И. Өедорова. Подъ ред. д-ра филос. М. Филиппова. Цъна 50 коп.

#### новое изданіе п. п. сойкина.

Съ требов. обращ. СПБ. Стремянная, № 12.

### КАРМАННАЯ СПРАВОЧНАЯ КНИЖКА

#### ДЛЯ ПРАВОСЛАВНАГО ДУХОВЕНСТВА

ВЪ 2-хъ ЧАСТЯХЪ

около 500 страницъ.

Часть I— налендарная, съ чистыми листками почтовой бумаги для записи на каждый день, въ мягкомъ коленкоровомъ переплетъ, съ марандашемъ и грифельною доскою.

Часть II— завлючаетъ рядъ тѣхъ церковно-гражданскихъ узаконелів и распоряженій, съ которыми духовенство наше по своей правтикъ встрѣчается наиболѣе часто. Въ приложеніи дается рядъ циркулярных указовъ Святѣйшаго Сунода, относящихся въ брачнымъ и судебных дѣламъ, и извѣстный, составленный покойнымъ митрополитомъ москоскимъ Филаретомъ, пчинъ погребенія архіереевъ и священниковъ въ Пасху...

Для удобства пользованія, книжка снабжена детально составленным алфавитнымъ указателемъ, оглавленіемъ и перечнемъ (въ концѣ) всѣх: узаконеній и распоряженій по духовному вѣдомству, вышедшихъ за истекшій годъ.

Цъна за объ части 1 руб. съ пересылкою.

. Выписывающіе за 1898 и 1899 г. платять за оба года 1 р. 50 к. съ пересылкой.

Карманпан справочная книжка на 1899 г. для православнаго духовенства не есть перепечатка предыдущаго изданія.

#### продолжается подписка на 1899 г.

Ha

# "Американскій Православный Вѣстникъ" (органъ православной американской миссіи).

Начало подписнаго года—1-го Января стараго ствля. Болье важныя в существенныя статьи печатаются въ два текста—русскій и англійскій—параллельно. Журналь выходить дважды въ мъсяцъ, --каждаго 1-го в 15-го числа. Подписная цѣна на годъ: въ Америкъ—три доллара; и Россіи—шесть руб. съ пересылкой. Допускается разсрочка по полугодіять Подписка принимается—въ Россіи: С.-Петербургъ. Редакція "Церковнам Въстника"—для перевода въ НьЮ-ІОРКЪ.

Въ Америнъ: America, New York, City. 323 Second Ave., Rev. Alexander Hotovitzky.

Редакторъ, Свящ. А. Хотовицкій.

Продолжается подписка на 1899 г. — Издается съ 1889 г. — Подписной годъ съ 1-го Ноября.

# Природа и Люди

РУБ. на годъ безъ доставки въ Спб.; въ Москвѣ у (Н. Печковской) 5 р. 50 к. съ доставкой въ С.-Петербургѣ и Москвѣ и перес. во всѣ гор. Россіи ШЕСТЬ руб. Допускается разсрочка: при подп. 2 р., къ 1-му Марта 1 руб., къ 1-му Мая 1 руб. и къ 1-му Іюля остальныя.

Пробный № высылавтся за 7 ноп. марку.

10 иллюстрированныхъ №№ каждый № въ размъръ 2 листовъ большаго формата (16 стран. плотной печати) заключаетъ въ себъ разнообразное, интересное и полезное чтеніе. Девизъ журнала "польза и развлеченіе". Редакція тщательно избываетъ всего, что отзываетъ сухостью, всего, что можетъ наводить скуку на читателя.

12 иллюстрированныхъ выпусковъ (бол ве 300 рисунковъ)
"ПОЛЕЗНОЙ БИБЛІОТЕКИ"

### "ЗЕМЛЯ и ЕЯ НАРОДЫ"

составляющихъ ДВА ТОМА соч. Гельвальда.

("Живописная Европа", "Живописная Африка", "Живописная Австралія съ Океаніей" и "Полярныя страны").

Съ первыхъ MM въ журналѣ печатаются "Приключенія Новаго Робинзона", Луи Ружемона, 30 лѣтъ прожившаго среди дикарей.

"Приключенія Новаго Робинзона" въ короткое время разошлись за границей въ количествъ 800,000 экз.

и кромъ того, новое безплатное приложение

19 томовъ

# ГУСТАВА ЭМАРА

объемомъ болѣе 3,000 стран. большаго форм. убористой печати,

Журналъ "ПРИРОДА и ЛЮДИ", вступая въ десятый годъ изданія, будеть по прежнему неуклонно идти къ своей цёли — быть общедоступнымъ журналомъ для семейнаго чтенія, равно интереснымъ для всёхъ и наждаго. Постоянно возрастающее часло подписчиковъ указываеть на потребность такого журнала въ нашемъ обществе и на успъхъ его.

Подписка принимается въ Главной конторѣ: С.-Петербургъ, Стремянная, собств. домъ № 12.

Издатель П. Сойкинъ.

Редакторъ Ф. Груздевъ.

Продолжается подписка на иллюстрированный еженедъльный жургал

# РУССКІЙ ПАЛОМНИКЪ

изданіе П. П. СОЙКИНА

ХУ годъ изданія

подъ редакцією А. И. ПОПОВИЦКАГО и при участів

### ОТЦА ІОАННА КРОНШТАДТСКАГО

5 руб. безъ доставии, 6 руб. съ достав. и перес.

52 иллюстрированных ЖЖ каждый объемомъ въ 16 стран. больш. форм съ рисунками изъ исторіи русскаго народа и русской православной церки. ежемѣсячныхъ книгь каждая объемомъ 180—240 страницъ заключающих о себѣ: историческія повѣсти и разсказы, опис. святинь, размышленія на ректозно-правственныя темы и т. п., и кромѣ того, безплатно, исполненную крыска на металлѣ, нопію съ чудотворной Курской иконы Пресвятой Богородицы. "Руссій Паломиинъ" одобренъ всѣми вѣдомствами, въ которыя быль представлень. 1897 Особымъ Отд. Учен. Ком. Мин. Нар. Просв. одобренъ для библіотевъ средно и низшихъ учебныхъ заведеній, для безплатныхъ народныхъ читаленъ и для пличныхъ народныхъ чтеній. Подробное объявленіе и пробный Ж висилатис з 7 копѣечную марку.

Изъ года въ годъ увеличивающаяся подписка на "Русскій Паломникъ вызава намъ, что мы върно поняли желаніе читателей—ниътъ семейный курым для душеполезнаго чтенія, строго выдержаннаго религіозно-вравственнаго выры вленія,—журналъ, который бы и поучалъ читателя, указывая ему на достойно подражанія прямъры святой жизни и служа какъ бы кормчить среда жатейскі соблазновъ, в въ то же время даваль бы разнообразное, витересное чтене и наман читателя въ часы досуга.

Этой высокой цвли мы служимь уже 14 льть, съ благословения досточика. Кроншталтского Пастыри о. Іонина, принявшаго близкое участие въ нашень видени,—и, при помощи Божией, твердо рышили и дальше плти въ томъ же направленя

Въ 12 внежвахъ "Русснаго Поломинна" будетъ дано: 1) Равмышленія в менями Інсуса Христа. Соч. Ооми Кемпійскаго. 2) Ополменцы. Встрическая повъсть изъ гоненія на православнихъ въ Польшъ, въ 2-тъ части С. Л. Астафьева. 3) Святыми земли руссной. Е. Поседвинна. 4) Царградскіе иноми, ч. І. Исторія Константинопольскаго монашества до ІХ зіл. Сочин. аббата Марена. 5) Царградскіе иноми, ч. ІІ. Его-же. 6) Сестры Фабіолы. Повъсть изъ исторія гоненія на христіанъ К. И. Секво. 7) Среди раскольн. и сентантновъ Поволюсья. С. Азексаврев В Библія и науна. Историческія разлясненія въ Ветхому Завъту. Сочен Станстна въ Рамъ. С. Кончиловича. 10) Наши заграничныя листи С. Архангелова. 11) Принцевы острова. А. П. Березова. 12) Соловеткій бунть. Историческая повъсть въ 2-хъ частяхъ С. Л. Астафьева.

**Подписная цъна:** на годъ безъ доставии въ Спб. 5 руб., въ Москі (у Н. Печковской) 5 руб. 50 коп., съ доставкой въ Спб. и Моских и верско кою по всей Россіи ШЕСТЬ руб. За границу 8 руб. Допускается разсрочка голодинско 2 руб., къ 1 Апръля 2 р. и къ 1 Гюля остальные.

Главная контора: С.-Петербургь, Стремянная ул., № 1<sup>2</sup>. собственный домь.

## листокъ

ДЛЯ

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Высочайшій Манифесть.—Высочайшее повельніе.—Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состоянів перковно-приходских школь в школь грамоты Карьковской епархів по учебно-воспитательной части за 1897/8 учебный годь продолженіе).—Списокъ воспитанниць пригот., 1-хъ, 2-хъ, 3-хъ, 4-хъ и 5-хъ класовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составленный посль годичных испытаній за 1898/99 учебный годъ.—Краткій отчеть о состоянія Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, которыя за отличные успъхи и отличное благонравіе, по опредъленію Совъта, награждаются похвальными листами.—Списокъ воспитанниць VI-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, окончившихъ курсъ и получившихъ аттестаты съ правами на званіе ломашнихъ учительниць. Дъла, подлежащія обсужденію Събзда епархіальному Женскому Училищу.—Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи, составленный посль годичнихъ испытапій за 1898/99 учебный годъ.—Оть Правленія Харьковской Духовной Семинаріи въ августь 1899 года.—Изявстія и зам'ятки.—Оспиваріи въ августь

#### ВЫСОЧАЙШІЙ МАНИФЕСТЪ.

БОЖІЕЮ МИЛОСТІЮ

# МЫ, НИКОЛАЙ ВТОРЫЙ, императоръ и самодержецъ всероссійскій.

Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій,

и прочая, и прочая, и прочая.

Объявляемъ всемъ вернымъ НАШИМЪ подданнымъ:

Въ 14-й день сего іюня, Любезнъйшая Супруга НАША ГОСУ-ДАРЫНЯ ИМПЕРАТРИЦА АЛЕКСАНДРА ӨЕОДОРОВНА благополучно разръшилась отъ бремени рожденіемъ НАМЪ Дочери, нареченной Маріей.

Таковое Императорскаго Дома НАШЕГО приращеніе пріемля новымъ знаменованіемъ благодати Божіей, на НАСЪ и Имперію НАШУ изливаемой, возвъщаемъ о семъ радостномъ событіи върнымъ НАШИМЪ подданнымъ и вмѣстѣ съ ними возносемъ къ Всевышнему горичія молитвы о благополучномъ возрастаніи и преуспѣяніи Новорожденной.

Повелѣваемъ писать и именовать, во всѣхъ дѣлахъ, гдѣ прилчествуетъ, Любезнѣйшую НАШУ Дочь ВЕЛИКУЮ КНЯЖНУ МАРШИКОЛАЕВНУ Ея Императорскимъ Высочествомъ.

Данъ въ Петергофф, іюня въ день 14-й, въ лѣто отъ Рождеста Христова тысяча восемьсотъ девяносто девятое, Царствованія ва НАШЕГО въ пятое.

На подлиномъ Собственною ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТБа рукою написано:

"НИКОЛАЙ".

Въ Петергофѣ. 14-го іюня 1899 года.

#### Высочайшее повельніе.

Государь Императоръ, въ 30-й день минувшаго мая, Выстайше утвердить соизволилъ всеподданнъйшій докладъ Святы шаго Сунода о бытів викарію Харьковской епархіи, преосвященому Сумскому Петру, епискомъ Смоленскимъ и Дорогобужских

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходских школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно воспитательной части за 1897/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Съезды Уездныхъ Наблюдателей. Меры, выработанныя на сихъ Съездахъ. Осмотри школъ уездными наблюдателями. Постановленія и распоряженія уездныхъ Отделеній по поводу представленныхъ уездными наблюдателями отчетовъ объ осмотре вколь-

Въ отчетномъ году, 22—25 іюля, одновременно съ педагога съблив курсами, состоялся съблаъ наблюдателей церковныхъ школь Харьковской епархіи, имъвшій четыре засъданія. Предметы, поглежавшіе обсужденію Съблав и мъры, выработанныя на немы изложены въ стать вепархіальнаго наблюдателя В. Давыдень помъщенной въ журналь «Въра и Разумъ» за 1899 годъ.

Въ своей дъятельности по наблюденію за школами увадние взблюдатели руководствовались § 44 "Положенія" и инструкціей епархіальнаго училищнаго Совъта, утвержденной Его Высокопреосвященствомъ Архіепископомъ Харьковскимъ въ 1887 году 5 ноября за № 4913. Какъ непосредственный органъ епархіальнаго наблюдателя, увадные наблюдатели въ точности исполняли всѣ его

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 9.

предписанія. Ихъ дѣятельность заключалась не столько въ управленія, сколько въ разумномъ и потребномъ въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ школьной жизни руководствѣ и сила предоставленной вмъ власти полагалась не столько въ ихъ правахъ, сколько въ ихъ знаніяхъ, опытности и умѣніи руководить школьнымъ дѣломъ. Будучи примѣрно усердными, они въ отчетномъ году посѣтили всѣ церковно-приходскія школы и школы грамоты за небольшимъ исключеніемъ по причинѣ непогоды и въ виду того, что многіе изъ школъ, особенно нуждавшихся въ надзорѣ, были посѣщены вми два и три раза. Сверхъ того, въ силу предоставленнаго имъ права, нѣкоторые изъ нихъ на ряду со школами церковными посѣщали и училища М. Н. Просвѣщенія для наблюденія за религіозно-правственнымъ развитіемъ учащихся и за постановкою преподаванія закона Божія въ сихъ школахъ.

Дѣнтельность ихъ по наблюденію за школами была разнообразна, что въ значительной мѣрѣ обусловливалось не только ихъ личнымъ усердіемъ, но и живыми потребностями самихъ церковныхъ школъ, постоянно нуждавшихся въ руководствѣ. Оо. наблюдатели обращали вниманіе на личный составъ школъ, ихъ учебную и религіозно-правственную сторону, учебныя руководства и пособія, состояніе библіотекъ, классныхъ журналовъ, внѣшнее и внутреннее благоустройство этихъ школъ; они входили въ матеріальныя нужды какъ школъ, такъ и самихъ учителей и учительницъ.

Въ отношении личнаго состава учащихъ, наблюдатели обращали вниманіе на то, утверждены ли они въ должности Епархіальнымъ Преосвященнымъ, обладають ли надлежащими нравственными качествами, способностями и познаніями, - для чего, присутствун на урокахъ, они испытывали познанія учениковъ и бесъдовали съ учителями о постановкъ преподаванія учебныхъ предметовъ. Малоопытнымъ учителямъ давались совъты и руководственныя указанія, по отнюдь не въ присутствіи учениковъ, дабы не унизить авторитета сихъ учителей. При последующихъ осмотрахъ увадные наблюдатели обращали внимание на то, насколько учащіе воспользовались данными наставленіями. Въ отношеніи учебной части церковныхъ школъ, оо. наблюдатели тщательно слълили какъ за объемомъ и содержаніемъ преподаваемыхъ предметовъ, согласно программъ в учебнымъ руководствамъ, рекомендованнымъ Св. Синодомъ, такъ въ особенности за методомъ и характеромъ преподованія каждаго изъ положенныхъ предметовъ курса церковныхъ школъ. О всякихъ уклоненіяхъ отъ устаноменато порядка школьной жизни, лицахъ, нерадиво относящихся п школьному дѣлу или же ревностныхъ и усердныхъ, школьных нуждахъ и обо всемъ нормальномъ теченій школьной жизни уізные наблюдатели доносили въ уіздное отлівленіе и епархівльном наблюдателю по мѣрѣ обозрѣнія школъ, вслідствіе чего епархальний наблюдатель былъ освідомленъ о состояній школьнам дѣла въ епархін во всякое данное время.

Особенно внимание убядныхъ наблюдателей было обращено вы воспитание дътей въ церковныхъ школяхъ въ духъ въры и церки Православной. Въ этомъ отношенія они ставили своею пілів. чтобы церковныя школы не по имени только, но вствиъ строем преподаванія и воспитанія могли по справедливости вменоваться разсаднивами христіанскаго просвещенія А для этого они следили за тъмъ, чтобы учащимся внушалась любовь къ церсви : богослуженію до такой степени, чтобы посъщеніе в участіе в богослужение сдълалось навыкомъ и потребностью сердца учащихся. чтобы учащіеся неопустительно посъщали богослуженія и навподготовленные изъ нпхъ **У**Частвовали ВЪ болье пъніи. Чтобы положить основавіе и для дальнъйшаго развитія в воспитанія учащихся и выбывшихъ изъ школы учениковъ, оо. наблюдатели въ отчетномъ году имфли особенное попечение о том чтобы при школахъ учреждались учебно-воспитательныя учрежде нія: библіотеки, воскресныя чтенія и т. п., причемъ, какъ соцежаніе этихъ библіотекъ, такъ и содержаніе воскресныхъ чтеній подвергалось тщательному контролю, чтобы въ составъ библютекъ в было внигь, придварительно не одобренныхъ къ употребленію и ховнымъ въдомствомъ.

Внѣшняя сторона церковныхъ школъ также была предметом тщательныхъ заботъ оо. наблюдателей. Они обращали вниманіе вышкольное помѣщеніе въ учебномъ п гигіеническомъ отношенія в если замѣчали недостатки съ этой стороны, входили въ сужденіе съ оо. завѣдующими, искренно содѣйствуя, чѣмъ могли, улучшенію матеріальнаго состоянія школъ: они сами являлись къ сельскимъ и волостнымъ властямъ, къ земскимъ начальникамъ, преводителямъ дворянства и прочимъ представителямъ мѣстныхъ в уѣздныхъ учрежденій, къ церковнымъ старостамъ, къ попечителямъ, мѣстнымъ завлевладѣльцамъ, прося у нихъ матеріальной погдержки школамъ и подавая всѣмъ примѣръ, что не стоитъ особеннаго труда просить на дѣло общественное, на учрежденіе школь

Изысканіе средствъ къ матеріальному обезпеченію церковныхъ школъ составляло предметь важнѣйшей заботы оо. наблюдателей зовмѣстно съ приходскими священниками.

Въ отношения вившняго порядка оо. наблюдатели обращали внимание на то, съ какого времени начинаются и до какого времени продолжаются занятия въ школахъ, ведутся ли именные списки учащихся, а также книги для записи посъщения школы учащимиля, существуетъ ли правильное росписание уроковъ по днямъ и часамъ, ведется ли журналъ для записи уроковъ, есть ли каталогъ книгъ и вообще учебныхъ пособій, опись школьнаго имущества и приходо-расходная книга. О результатахъ своей ревизіи наблюдатели обыкновенно заносили свои замъчания въ особую ревизіонную книгу.

Но такая разносторонняя діятельность оо. наблюдателей по осмотру церковныхъ школъ отнюдь не была формальной ревизіей; наблюдатели живо и искренно, какъ сослуживцы настырей въ ихъ многотрудномъ діять, входили въ ихъ нужды, сердечно разділяли съ ними радости и горести и въ этомъ, полагаемъ, заключается вхъ плодотворная діятельность. Школьное діяло ихъ общими усиліями при содійствіи нельностнаго духовенства подвигается все больше и больше впередъ, преодолівая всякія затрудненія и матеріальную нужду, и недостатокъ правоспособныхъ учителей, и всякія противодійствія.

Предметомъ особаго попеченія увадныхъ наблюдателей были школы второклассныя, какъ будущіе разсадники народныхъ учителей. Сверхъ того наблюдатели: Ахтырскаго увада—свящ. Гавріилъ Бѣлоусовъ, Валковскаго увада—свящ. Александръ Вербицкій, Зміевскаго—Феодоръ Юшковъ, Харьковскаго увада—свящ. Петръ Тимоеевъ и Старобъльскаго увада—Иванъ Рудневъ, состояли очередными дежурными по наблюденію за ходомъ дъла на бывшихъ въ отчетномъ году педагогическихъ курсахъ для учителей церковныхъ школъ Харьковской епархіи.

Въ отношения къ увзднымъ отдёленіямъ, убздные наблюдатели были ихъ живымъ органомъ, непремённымя членамя, отъ которыхъ они во всякое данное время могла получить должныя свёлёнія и надлежащія указанія въ школьномъ дёль. Ни одно, можно сказать, засёданіе отдёленій не проходило безъ участія уёздныхъ наблюдателей, развё только въ псключительныхъ случаяхъ по болёзни и по отсутствію въ поёздкахъ. По поводу своихъ поёздокъ, по мёрё надобности, уёздные наблюдатели представляли уёздному

отдёленію свой отчеты и доклады, по которымъ были сдёланы оотвётствующія постановленія, всякій разъ препровождавшіяся в утвержденія епархіальнаго училищнаго Совёта. Между нами увеминаемъ:

- 1) Докладъ Богодуховского упъдного наблюдателя о необходмости введенія во всё школы однообразной формы школьных 
  внигь: именной книги учащихся, журнала для записи содержани 
  уроковъ, книги имущественной, приходо-расходной книги и книги 
  для записи посёщенія школы учащимися. Уёздное отдёленіе, прыниман во вниманіе крайнее разнообразіе означенныхъ документальныхъ книгь, существующихъ въ школахъ, и даже отсутствіе вля 
  постановило принять предложеніе уёзднаго наблюдателя и сдёлаг 
  распоряженіе, чтобы всё эти книги были отпечатаны по опретеленнымъ, Совётомъ утвержденнымъ образцамъ, и были разослащя 
  по школамъ на счеть школьныхъ средствъ.
- 2) Изюмскаго уподнаго наблюдателя доблады: а) о наибольудобномъ способъ снабженія школь учебниками б) о необходимост озаботиться постройкой зданій для школь, въ конхъ по причав худыхъ помъщеній учебно-воспитательное дёло было неудовлеги рительнымъ и в) о мфрахъ въ улучшению учебнаго дъла въ шеслахъ, въ которыхъ учительствующія лица неправоспособны и уж доспособны. Въ соотвътствіе изложеннымъ предложені ямъ уване го наблюдателя, отдъленіемъ были приняты нижеследующія меры. а) въ каждомъ благочининческомъ округъбыло избрано отдъльно дицо, которому и было поручено завъдываніе и раздача книгь да школь того или другого благочинія, б) исходатайствована была казевная денежная субсидія для устройства цербовныхъ школь въ містве стихъ, гдв были въ тому мвстныя средства и гдв ощущалась особы нужда, а оо. завъдующимъ было предложено озаботиться пріобрътен емъ усадебныхъ мъстъ, а такъ же составлениемъ плановъ и сито проэктируемыхъ зданій. Зданія были устроены въ селахъ: Нашь вой. Знаменскомъ. Кривой Лукъ, начата постройка школьныхъ зданій въ сл. Барвенково и Никифоровкі и, наконецъ, отремонтирвано школьное зданіе въ сл. Волобуевкъ и в) для улучшенія ученаго дела въ школахъ постановленно-учителей, обладающихъ слебою педагогическою подготовкой, командировать на курсы, а 🐠 завъдывающимъ руководить таковыхъ учителей въ дълъ обучени.
- 3) По докладу Купянского упъздного наблюдателя с допущени нѣкоторыми оо. завѣдующими къ учительству лицъ безъ вѣдома и надлежащаго утверждения уѣзднаго отдѣления, состоялось поста-

новленіе, чтобы о всякой перемінів въ личномъ составів школы ю. завівдующими было немедленно докладываемо убздному отдівнію съ просьбою о ходатайствів, предъ кімъ сліндуєть, объ утвержденій новыхъ лицъ въ занимаемыхъ ими учительскихъ должностяхъ.

- 4) Лебединскимо уподнымо наблюдателемо были слёданы довтады: а) о необходимости свабженія нуждающихся школь учебными книгами и классными документальными книгами на средства Отделения б) о позднемъ начале занятій въ некоторыхъ церковныхъ школахъ и о перерывъ занятій въ Бобрицкой, Троицкой и Влёзковской школахъ грамоты и, наконецъ, в) о неудовлетворительномъ состояніи учебнаго діла въ Должанской и Рябушкинской церковно-приходскихъ школахъ. По докладамъ увзднаго наблюдателя последовали постановленія и распоряженія: а) признано необходимымъ снабжение школъ учебными и документальными книгами, что и исполнено безотлагательно выпискою книгь изъ епархіальной книжной лавки в немедленною высылкою ихъ въ нуждающіяся школы на средства отделенія, б) отделеніе, не принимая положительныхъ мфръ, принило сообщение уфаднаго наблюдателя къ сведенію впредь до назначенія къ означеннымъ школамъ правоспособныхъ лицъ и, наконецъ, по докладу в) отдъленіе, безъ занесенія въ журналь, особо просило о. предсъдателя онаго, кабъ мъстнаго благочиннаго, сдълать виновникамъ упадка школьнаго дела должное внушение.
- 5) Харьковским уподным наблюдателем были сдёланы доклады: а) о необходимости открытія должности помощника учителя въ сл. Удахъ; б) объ открытіи должности второго учителя въ сл. Козачкв; в) объ открытіи той же должности въ сл. Мироновкв; г) о матеріальномъ обезпеченіи учителей бёднѣйшихъ школъ и д) о діаконв, какъ учителв церковной школы и е) о необходимости замѣны учителей—псаломщиковъ правоспособными учителями не изъ членовъ причта.

По симъ довладамъ отдъленіемъ сдъланы были постановленія: а) открыть вакансію помощника учители и предложить о. завъдующему озаботиться прінсканіемъ правоспособнаго учителя на субсидію изъ земскихъ суммъ; такія же постановленія были сдъланы отдъленіемъ и по пунктамъ б и в. Что касается остальныхъ двухъ заявленій, то уъздное отдъленіе приняло оныя къ свъдънію и руководству на будущее время.

(Продолжение будеть).

Списонъ воспитанницъ пригот., 1-хъ, 2-хъ, 3-хъ, 4-хъ и 5-хъ ила: совъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, составлений после годичныхъ испытаній за 1898/99 учебный годъ.

#### Приготовительнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ первый классъ.
- 1. Антонова Антонина, Булгакова Дарія, Васпльева Александа. Васютинская Лидія, 5. Ведринская Аниманса—нагр. похв. лист. Гапжа Александра, Гетманъ Зинанда, Горбунова Меланія, Григровичъ Марія, 10. Грызодубова Марія, Дикарева Евгенія, Дюков Екатерина-нагр. похв. лист., Жебунева Рапса-нагр. похв. лист. Жуковскан Тамара, 15. Капустянская Евгенія, Касьянова Авэстасія— нагр. похв. лист., Копфичивова Александра, Красновутски Анна, Краснопольская Татіана, 20. Лонгинова Антонина, Любицы Марія, Мазанкина Вфра—нагр. похв. лист., Навродская Ольганагр. похв. лист., Насъдвина Валентина, 25. Оржельская Върг Павловская Неонила, Пантеленмонова Екатерина, Пономарева Татіана, Приходькова Віра, 30. Раевская 1-я Елена— нагр. поть лист., Раевская 2-я Марія, Сапухина Екатерина, Сильванская 1-г Александра, Сильванская 2-я Ольга—нагр. похв. лист., 35. Ставрова Іулія— нагр. похв. лист., Старченко Марія—нагр. похв. лист. Степурская Таисія, Спъсивцева Людмила, Сукачева Серафима, 40. Троицкая Анна-нагр. похв. лист., Труфанова Антонина-нагр. похв. лист., Туранская Анастасія, Царевская Варвара, Шапошевкова Лидія, 45. Шебатинская Ранса, Шемигонова Ольга, Шест Надежда, Шеголева Анна, Оедорова 1-я Анна, 50. Оедорова 2-8 Евгенія, Оедорова 4-я Елисавета и Клячнова Наталія, какъ видержавшая удовлетворительно экзамень по всемь предметамь, пренимается въ число воспитанницъ 1 класса.
- б) Будутъ переведены въ первый классъ, если передержатъ удослетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Кремповская Елена, Стефановская Александра— по русск. языв) 55. Никулищевой Маріи и Печкиной Анню, какъ не держаншимъ экзамена по всемъ предметамъ по болезни, предоставляется право держать таковой после каникулъ.

i) Оставляются вт приготовительном класст на повторутельный курст.

Вейсе Юлія, Любарская Клавдія и Оедорова 5-я Марія.

д) Увольняется изб числа воспитанниць училища
 60. Осдорова 3-я Екатерина.

#### Перваго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода во второй классъ.
- 1. Андреенко Елена, Артюховская Вфра, Бфляева Марія—нагр. похв. лист., Григорьева Олимпіада, 5. Григорьевская Антонина, Дракина Раиса, Жуковская Антонина, Иванова 1 я Надежда (Алекс.), Касьянова Ольга, 10. Крыжановская Анастасія, Кузьменко Лидія, Луценко Лидія, Македонская 1-я Александра, Македонская 2-я Софья, 15. Мальцева Вфра, Мансурова Ольга, Мартынова Елена, Маслова Лидія, Матвфева Александра, 20. Москалева Евгенія, Митницкая Марія, Несторенко Наталія, Николаевская Ольга, Петина Анна, 25. Петрусенко Ларисса, Подлуцкая Ольга—нагр. похв. лист., Пономарева 1-я Марія (Георг.), Пономарева 2-я Марія (Андр.), Семейкина Марія, 30. Соболева Евдокія, Титова Лидія, Шошина Анна, Өедорова Марія п Өедоровская Елена.
- б) · 35. Васильевой Татіант, какъ не державшей экзамена по всѣмъ предметамъ по болѣзни, предоставляется право держать таковой послѣ каникулъ.
- в) Оставляются въ первомъ класст на повторительный курсъ. Брайловская Анастасія, Ветухова Анна, Иванова 2-я Надежда, Протопопова Зинаида, 40. Рубинская Анастасія и Сокологорская Елена.

#### Перваго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода во второй класст.
- 1. Андреева Лидія, Бѣлява Ранса, Бородаева Евдокія, Буткова Евдокія— нагр. похв. лист., 5. Буханенко Людмила, Василевская Марія, Василевская Неонила, Вербицкая Лидія, Гладкова Елена, 10. Грекова Домника, Грузова Гали, Дорошенко Нина, Жадановская Ксенія, Капустина Антонина, 15. Квитницкая Клавдія, Кіяновская Татіана—нагр. похв. лист., Кирше Александра, Константинова Анна, Кравцова Анна, 20. Крыжановская Калерія, Климашова Марія, Любарская Надежда, Машина Неонила, Маслова Антонина, 25. Николаевичъ Валентина—нагр. похв. лист., Попова 2-я Лидія, Соболева Людмила, Ходская Евгенія, Червонецкая Анна, 30. Шишлова Антонина, Щелаковская Лидія, Эллинская Елена, Ярцева Александра, Ястремская Марія, 35. Федорова Анна, Федоровская Валентина и Федюшина Валентина.
- б) Будутъ переведены во второй классъ, всли передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ

Захарьева Елена-по русскому языку.

- в) Оставляются вт первомт класст на повторительный кур: Провоповичь Надежда, 40. Чиркина Евдовія, Черенахина Зизида и Яновская Лидія.
- i) Оставляется въ первомъ классъ на повторительный кур по бользни.

Попова 1-я Анна.

#### Второго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ третій классъ.
- 1. Андреенкова Евфросинія—нагр. похв. лист., Вобина Бсей Богославская Серафима, Брезицкая Зинаида, 5. Быковцева Віра Візлева Марія, Веселовская Александра, Ветухова Елена, Войток Марія, 10. Геневская Елена, Гораина Елена, Квитковская Емнія, Кокушкина Райса, Леонтьева Елисавета—нагр. похв. лист., 11 Любарская Анна, Макаровская Анна, Михайлевская Марія, Мотляпская Тайсія, Мураховская Тайсія, 20. Нечаева Анна, Петроская Зинайда, Пономарева Варвара, Попова Анна, Раевская Алессандра, 25. Ревская Ларисса, Руденко Райса, Самойлова Елисамта, Страхова Віра, Сулима Александра, 30. Тимофеева Олимівда, Школьницкая Надежда—нагр. похв. лист., Эннатская Даріс Ярцева Любовь, Өедорова Надежда и 35. Өедорова Анастасія.
  - б) Будутъ переведены въ третій классъ, если передержаты удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Соколовская Софья, Сергвева Елена и Өаворова Марія—по русскому языку.

- в) Оставляются во второмъ класст на повторительный курс Климентова Елена, 40. Матвъева Варвара.
- оставляются во втором классь на повторительный кура Калюжная Марія в Петрусенко Елена—по просьбѣ отца.
  - д) Увольняется изъ числа воспитанницъ училища. Клименко Антонина.

#### Второго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ третій класст.
- 1. Алекс'вева Марія, Анисимова Любовь, Богданова Марія, Біляева Викторина, 5. Бахметьева Екатерина, Власова Евгенія, Войтова Елисавета, Ганжа Лихія, Грекова Елена, 10. Гревизирскы Марія, Григорьева Марія, Евецкая Варвара, Житецкая Ольга, Жуковская Марія, 15. Иваницкая Анна, Краснопольская Пелагія, Бре

мянская Наталія, Кохановская Лидія, Куницына Въра, 20. Любарская Софья, Николаевская Марія, Оглоблина Надежда, Петрова Ольга, Попова 1-я Варвара, 25. Попова 2-я Марія, Полянская Анастасія, Приходина Лидія, Сидорова Анфія, Синельшикова 1-я Ольга, 30. Синельникова 2-я Зинаида, Сильванская Александра, Соболева Марія, Скрыжеева Наталія, Станиславская Людмила—нагр. похв. лист., 35. Толмачева Анна, Филевская Татіана, Өомина Клавдія в Өедоровская Наталія.

- б) Будуть переведены въ третій классь, если передержать удовлетворительно экзамень посль каникуль по всьмь предметамь. Антоновичь Наталія, 40. Лузгина Неонила.
- в) Оставляются во второмъ классъ на повторительный курсъ. Давидовичъ Въра, Григоросуло Софья, Склярова Марія и Хижнякова Марія.
  - і) Увольняется изт числа воспитанницт.
  - 45. Егорова Валентина.

#### Третьяго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода вт четвертый класст.
- 1. Богославская Антонина, Будянская Любовь, Булгакова Александра, Быкова Анна, 5. Веселовская Серафима, Григоровичъ Надежда, Дементьева Елена, Дзюбанова 1-я Анна, Дзюбанова 2-я Наталія, 10. Жукова Елена, Знаменская Ольга, Иванова Надежда, Иннокова Вѣра, Калашникова Анна, 15. Касьянова Анна, Кирше Марія, Краснокутская Софья, Кустовская Ларисса, Лонгинова Ольга, 20. Луценко Зинаида, Медяникъ Александра, Мухина 2-я Зоя, Насѣдкина Нина, Пономарева Клавлія, 25. Понова Евгенія, Сапухина Зинаида, Соболева Марія, Спѣсивцева Елена, Степурская Елена, 30. Стефановская Евдокія, Страхова Зоя, Сукачева Дарія, Торанская Елена, Туранская Любовь, 35. Черняева Ольга, Яновская Анна, Ястремская Евгенія, Өедорова Александра и Өедоровская Александра.
- б) Будуть переведены вы четвертый классь, если передержать удовлетворительно экзамень послы каникуль.
- 40. Доброницкая Марія, Мухина 1-я Александра, Никулищева Варвара—по сочиненію, Гордъенко Лидія—по русскому языку.

#### Третьяго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ четвертый классъ.
- 1. Антонова Марія, Архангельская Нина, Бородаева Марія, Васютинская 2-я Валентина, 5. Власовская Марія—нагр. похв. лист.,

Григоросуло Варвара, Кириллова Лидія, Кузьменко Александра Куницына Варвара, 10. Малиженовская Марія, Мальцева Еленанагр. похв. лист., Максимова Зинаида, Мухина Лидія, Невструем Анастасія, 15. Николаевичь Анастасія, Папкратьева Варвара, Пероженко Александра, Попова З-я Марія, Раевская Варвара, 20. Роменская Евгенія, Рубинская Пелагія, Савельева Елена, Самойлова Пелагія, Тенета Екатерина, 25. Торанская Софья и Трегубева Зинаида.

б) Будутъ переведены въ четвертый классъ, если передержат удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Попова 1-я Александра, Сърая Зинанда, Краснокутская Осоктеста, 30. Букиничъ Александра—по сочиненію, Протопопова Марів. Щеголева Марія—по русскому языку, Васютинская 2-я Валентина—по ариометикъ, Проценко Лидія—по славниск языку и ариомет.

- в) Оставляются въ третьемъ классъ на повторительный курсз. 35. Мураховская Въра, Пономарева Өеофанія и Попова 2-г Александра.
- i) Оставляется въ третьемъ классъ на повторительный курс по просыбъ матери.

Ганжа Ольга.

#### Четвертаго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода вз пятый классъ.
- 1. Алейникова Анна, Антонова Зинаида, Базилевичъ Ангелииз, Васильковская Клавдія, 5. Ведринская Ларисса, Вербицкая Галена, Виноградова Антонина, Войтова Лидія, Знаменская Антонина 10. Иванова 1-я Антонина, Иванова 2 я Зинаида, Ильина Анна, Ильинская Марія, Крохатская Ольга, 15. Ладухина Людмила, Леовтовичъ Анна, Любарская Марія, Мухина Анна, Никулищева Алессандра, 20. Павлова Клавдія, Петровская Параскева, Понировская Лидія—нагр. похв. лист., Попова Антонина, Рубинская Юлія, 25. Сильванская Анна, Смирнова Софія, Съдашова Марія, Фенева Елена, Шемигонова Марія, 30. Юдиничъ Глафира, Яковлева Екатерина и Өедорова Ольга.
  - б) Будутъ переведены въ пятый классъ, если передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Ходаковская Александра—по русск. языку, Геневская Екатервна, 35. Стрижаченко В-ра—по сочиненію, Дикарева Матрона—по ариомет., Козьменко Александра—по исторіи. в) Оставляется въ четвертомъ классъ на повторительный курсъ.
 Шишлова Клавдія.

#### Четвертаго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ пятый классъ.
- 1. Бажулова Марія, Вышинкова Елена, Дапплова Елена, Еллинская Софья, 5. Закрицкая Марія, Измайлова 2-я Александра, Клевенская Елена, Медянцкъ Павлина, Мигулина Въра, 10. Минченко Елена, Николаевская Нина, Петрова Александра, Поморцева Наталія, Протопопова Любовь, 15. Ракшевская Марія, Рубинская Олимпіада, Сапухина Елена, Сумская Татіана, Титова 1-я Агнія, 20. Титова 2-я Елена, Тугаринова Лидія, Филевская Антонина, Хижнякова Анна, Черняева Марія, 25. Чугаева Анна, Шейко Антонина, Өоменко Анна.
  - б) Будутъ переведены въ пятый классъ если передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Жукова Лидія, Федоровская Елисавета—по сочиненію, 30. Чиркина Анна, Твердохл'ябова Ольга—по русск. языку, Полтавцева Дарія—по исторіи.

в) Оставляется въ четвертомъ классъ на повторительный курсъ по просьбъ отца.

Измайлова 1-я Клавдія.

i) Оставляются въ четвертомъ классъ на повторительный курсъ.

Баженова Лидія, 35. Лашина Евгенія и Несторенко Елена.

д) Оставляется от четвертом классь на повторительный курст по неразвитости общей, по заявленію преподавателей. Горбунова Александра.

#### Пятаго нормальнаго класса.

- а) Удостоены перевода въ шестой классъ.
- 1. Бортникова Елена, Буткевичъ Елена, Бѣликова Татіана, Вербицкая Зинаида, 5. Грекова Марія, Григоросуло Татіана, Еллинская Александра, Калюжная Анна, Климентова Наталія, 10. Корнильева Дарія, Кохановская Евгенія—нагр. похв. лист., Красновутская Ольга, Крохатская Любовь, Лаврова Софья— нагр. похв. лист., 15. Лонгинова Надежда, Любарская Анна, Навродская Анастасія, Николаевичъ Клавдія, Полтавцева Анна, 20. Попова 1-я Елена, Попова 2-я Вѣра, Прокоповичъ Марія, Самойлова Александра, Сидорова Елена, 25. Созонтьева Елена, Соколовская Ва-

лентина, Стеллецкая Софья, Стояновичъ Надежда, Шевцова Маріз 30. Янзенъ Екатерина, Өеденко Инна п Остроумова Въра переводится въ VI классъ во исполнение резолюции Его Высокопреосыщенства.

б) Будутъ переведены въ шестой классъ, если передержатъ удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Васильева Анна—по арием., Пономарева Зинаида, 35. Оедорова Надежда—по сочиненію, Шишлова Райса—по русск. словеси. Зюбина Марія—по арием. и сочиненію, Коханова Анна—по сочин русск. словеси. Ястремская Елисавета—по физикъ и дидактикъ в) Оставляются въ пятомъ классъ на повторительный курсз. 40. Напдовская Надежда, Филиппова Анна и Овворова Анастасія.

#### Пятаго параллельнаго класса.

- а) Удостоены перевода вт шестой класст.
- 1. Андреенко Анна, Бородаева Елена, Булгакова Марія, Буткова Елена, 5. Василевская Ольга, Васильковская Марія, Васютинская Марія, Власова Мареа, Войтова Викторія, 10. Вышемірская Марія, Грекова Александра, Дьякова Платонида, Еварницкая Авна, Карташевская Евгенія, 15. Колесникова Варвара, Краснокутская Цараскева, Купчинская Марія, Люминарская Софья, Макухина Марія, 20. Маслова Агнія, Морозова Лидія, Мураховская Евдокія, Оглоблина Евдокія, Одинцова Вфра, 15. Оржельская Марія. Орлова Евдокія, Сенявина Ксенія, Старченко Анастасія, Труфанова Людмила, 30. Флейсперъ Александра, Хомовская Антонива, Чмилевская Юлія и Шебатинская Евлампія.
- б) Будут переведены въ шестой классъ, если передержать удовлетворительно экзаменъ послъ каникулъ.

Боско Римма, 35. Оедоровская Елепа—по ариом., Куруханова Ранса, Полянская 1-я Евдокія, Полянская 2-я Татіана—по сочин. Куницына Ольга—по дидакт., 40. Попова Евдокія—по ариомет. в сочин., Григоровичъ Зинаида—по исторіи в физикъ.

в) Увольняется изъ числа воспитанницъ училища. Исвченко Анастасія.

# Краткій отчетъ о состояніи Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища за 1898/99 учебный годъ.

1. Въ 18<sup>99</sup>/99 учебномъ году Совътъ Училища составлили: а) предсъдатель Совъта, профессоръ богословія въ Императорскомъ Харь-

ковскомъ Университеть, магистръ богословія, протоїерей Тимовей Буткевичъ, б) начальница училища, окончившая курсъ въ Институть благородныхъ дѣвицъ, дворянка дѣвица Евгенія Николаевна Гейцыгъ, в) инспекторъ классовъ, кандидатъ богословія, священникъ Іоаннъ Котовъ, г) члены Совѣта отъ духовенства—священникъ Николай Любарскій и священникъ Павелъ Тимовеевъ, д) почетная попечительница училища, жена дѣйствительнаго статскаго совѣтника Дарія Діевна Оболенская и д) почетный блюститель по козяйственной части училища, потомственный почетный гражданинъ Николай Осиповичъ Лешинскій.

- 2. Въ отчетномъ году въ училищъ было: шесть нормальныхъ классовъ, приготовительный классъ, шесть параллельныхъ отдъленій: въ первомъ, второмъ, третьемъ, четвертомъ, пятомъ и шестомъ классахъ, и одна образцовая церковно-приходская школа.
- 3. Учебный персоналъ состоялъ: изъ 18—преподавателей, 14— учительницъ, 13—старшихъ воспитательницъ, 13—младшихъ воспитательницъ и одной учительницы образцовой церковно-приходской школы.
- 4. Къ началу занятій 1898/99 учебнаго года въ училищѣ числилось 444 воспитанницы.

Въ августъ мъсяцъ 1898 года по журнальному опредъленію Совъта, утвержденному Его Высокопреосвищенствомъ, принято вновы въ число воспитанницъ училища—97 дѣв., именно: въ приготов. кл.—57, въ І кл.—26, во ІІ кл.—7, въ ІІІ кл.—1, въ ІУ кл.—5, въ У кл.—1.

Вслѣдствіе этого 1898/99 учебный годъ начался при пяти стахъ сорока одной восинтанницѣ, которыя по классамъ распредѣлены были такъ: въ пригот. кл.—59 воси., въ І норм. кл.—42 воси., въ І парал. кл.—42 воси., во ІІ норм. кл.—45 воси., во ІІ парал. кл.—46 воси., въ ІІІ норм. кл.—43 воси., въ ІІІ парал. кл.—37 воси., въ ІV норм. кл.—39 воси., въ ІV парал. кл.—38 воси., въ V норм. кл.—43 воси., въ V норм. кл.—43 воси., въ V норм. кл.—36 воси., въ V парал. кл.—29 воси., въ VI норм. кл.—36 воси., въ VI парал. кл.—29 воси., итого во всѣхъ классахъ 541 воси.

5. Въ теченіе 18<sup>98</sup>/99 учебнаго года принято было въ число воспитанницъ училища 9 дъвицъ, а именно: въ пригот. кл.—4 л., въ І парал. кл.—2 д., въ ІІ парал. кл.—1 д., въ ІІІ парал. кл.—2 д.

Въ отчетномъ учебномъ году выбыло изъ училища пятнадцать оснитанницъ (15), а именно: изъ пригот. кл.—4 воси., изъ I норм. кл.—1 воси., изъ I парал. кл.—1 воси., изъ II норм. кл.—2 воси., изъ II парал. кл.—1 воси., изъ IV

норм.—1 воси., изъ IV парал. кл.—1 воси., изъ V норм. кл.—1 воси., изъ VI парал. 1 воси.

- 6. Къ началу годичныхъ испытаній въ училищъ воспитанняць числилось: въ пригот. кл.—59 воси., въ І норм. кл.—41 воси., въ І парал. кл.—43 воси., во ІІ норм. кл.—43 воси., во ІІ парал. кл.—45 воси., въ ІІІ норм. кл.—43 воси., въ ІІІ парал. кл.—38 воси. въ ІV норм. кл.—38 воси. въ ІV парал. кл.—37 воси., въ V норм. 42 воси., въ V парал. кл.—42 воси., въ VI норм. кл.—36 воси. въ VI парал. 28 воси., итого во всъхъ классахъ 535 воси.
- 7. Послъ годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ апръль в мать мъслицахъ настоящаго года, по постановленію училищнаго Совъта отъ 19 и 26 мая и. г.
- а) Удостоены перевода въ слюдующе классы: изъ пригот. ыл. въ I кл.—51 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 28), изъ I нори. кл. во II кл.—34 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ—13), изъ I парал. кл. во II кл. 37 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9), изъ II норм. кл. въ III кл.—35 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 15), изъ II парал. кл. въ III кл.—38 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 13), изъ III норм. кл. въ IV кл.—39 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9), изъ III парал. кл. въ IV кл.—26 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 9), изъ IV норм. кл. въ V кл.—32 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 6), изъ IV парал. кл. въ V кл.—27 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 7), изъ V норм. кл. въ VI кл.—32 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 7), изъ V норм. кл. въ VI кл.—32 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 14), изъ V парал. кл. въ VI кл.—33 восп. (изъ нихъ въ первомъ разрядѣ 7
- Оставлено въ тъхъ же классахъ на повторительный курсъ во просъбамъ родителей и по малоуспъшности 37 восп.
- в) Сорока восьми воспитанницамъ, не державшимъ экзаменовъ по болѣзни и другимъ уважительнымъ причинамъ, равно какъ и получившимъ неудовлетворительныя отмѣтки по нѣкоторымъ преметамъ, дозволено подвергнуться переводному испытанію и передержкѣ экзаменовъ послѣ каникулъ, а именно: въ пригот. кл.—4 воси., въ I норм. кл. 1 воси., въ I парал. кл.—1 воси., во II норм. кл.—4 воси.) въ III парал. кл.—8 воси., въ IV норм. кл.—5 воси., въ IV нарал. кл.—5 воси., въ IV нарал. кл.—8 воси., въ V парал. кл.—8 воси.
- г) Уволено изъ числа воспитанницъ училища по просъбамъ родителей и по малоусиъщности 4 восп.
- д) Окончили полный курсъ училища 62 воспитанницы, которымъ, на основаніи III § устава Епархіальныхъ женскихъ училищъ, выдаются аттестаты со званіемъ домашнихъ учительницъ.

8. Изъ числа переведенныхъ изъ младшихъ въ старшіе классы и окончившихъ курсъ воспитанницъ, за стличные успѣхи и благонравіе, по опредъленію Совѣта, удостоены вагражденія похвальными листами и книгами: въ пригот. кл.—12 восп., въ І норм. кл.—2 восп., въ І парал. кл.—3 восп., во ІІ норм. кл.—3 восп., во ІІ нарал. кл.—1 восп., въ ІІ парал. кл.—2 восп., въ ІV норм. кл.—1 восп., въ V норм. кл.—2 восп., въ VI норм. кл.—7 восп., въ VI израл. кл.—5 восп.,

Списокъ воспитанницъ Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища, которыя за отличные успѣхи и отличное благонравіе, по опредѣленію Совѣта, награждаются похвальными листами.

19 и 26 Мая 1899 юда.

#### Приготовительнаго класса.

1. Ведринская Аниманса, Дюкова Екатерина, Жебунева Ранса, Касьянова Анастасія, 5. Мазанкина Втра, Навродская Ольга, Раевская Елена, Сильванская Ольга, Ставрова Іулія, 10. Старченко Марія, Троицкая Анна, Труфанова Антонина.

Перваго нормальнаго класса.

Бъляева Марія, Подлуцкая Ольга.

Перваго параллельнаго класса.

Буткова Евдокія, Кіяновская Татіана, Николаевичъ Валентина.

Втораго нормальнаго класса.

Андреенкова Евфросинія, Леонтьена Елисавета, Школьницкая Надежда.

Втораго параллельнаго класса.

Станиславская Людипла.

Третьяго параллельнаго класса.

Власовская Марія, Мальцева Елена.

Четвертаго нормальнаго класса.

Понировская Лидія.

Пятаго нормальнаго класса.

Кохановская Евгенія, Лаврова Софья.

Списокъ воспитанницъ VI-хъ классовъ Харьковскаго Епархіальст Женскаго Училища, окончившихъ курсъ и получившихъ аттестаты с правами на званіе домашнихъ учительницъ; при чемъ нѣкоторыя клихъ, за отличные успѣхи и благонравіе, награждаются книгам

Мая 30 дня 1899 года.

#### Шестаго нормальнаго класса.

1. Алейникова Анна, Антоновская Антонива, Богославская Мара-Васильковская Марія, 5. Вербицкая Аннсія—нагр. книгою, Земнина Надежда—нагр. книгою, Иванова Алексавдра—нагр. книгою, Иванова Алексавдра—нагр. книгова Срисса, Колосовская 1-я Анна, Колосовская 2-я Татіана, Купріазва Ольга, Лонгинова Валентина, 15. Морозова 1-я Анна, Мерсова 2-я Марія, Мураховская Софья—нагр. книгою, Мухина Марія Назаревская Елена—нагр. книгою, 20. Новикова Анастасія, Огловина Анастасія, Павлова Въра, Пономарева Валентина, Повезматрона, 25. Раевская Антонина—нагр. книгою, Сильванская за наида, Соколовская Анна, Станкова Параскева, Съдашова Варара, 30. Торанская Евламиія, Хижнякова Александра, Щепянска Евгенія, Ястремская Александра—нагр. книгою, Өедорова Абера 35. Өедоровская Марія, Өоменко Евгенія.

#### Шестаго параллельнаго класса.

1. Баженова Маргарита, Баженова Екатерина, Бородаева Алгандра, Власовская Ксенія, 5. Грабовская Марія, Дмитріева Егтерина, Исиченко Татіана, Лаврова Елена—нагр. книгою, Леонтвичъ Александра—нагр. книгою, 10. Макухина Елена, Михайнеская Анастасія, Москалева Евгенія, Нестеренко Ксенія, Никитва Наталія—нагр. книгою, 15. Панкратьева Александра, Потапоє Татіана, Рыжко Екатерина, Симоненко Параскева, Слюсарева Еггенія, 20. Соколовская Клавдія, Стеллецкая Евфросинія, Тумска Антонина, Фокина Евфросинія, Чмилевская Ирина—нагр. книгоє 25. Ястремская Агаеія—нагр. книгою, Өомина Надежда.

Оставляются въ шестомъ класст на повторительный кур: по просъбамъ родителей, по бользни.

Губская Клавдія, Тычинина Наталія.

Примъчаніе. Аттестаты девяти сироть, окончившихъ курсъ учетища, Совътомъ имъють быть обмънены на свидътельства, вызваемыя изъ капцеляріи Г. Попечителя учебнаго округа, съ пократіемъ исъхъ расходовъ по сему предмету изъ спеціальныхъ учетищныхъ средствъ

- 1. Разсмотрение сметы училищныхъ доходовъ и расходовъ на гредстоящее трехлетие (1899—1901 г.).
- 2. Избраніе членовъ Совета отъ духовенства на новое трехлетіе вандидатовъ къ нимъ.
- 3. Разсмотрфніе экономических отчетов о приход и расход уммъ съ актами временно-ревизіонных воммиссій, провфравших взначенные отчеты.

# Разрядный списокъ воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи, составленный послъ годичныхъ испытаній за 18°8/9, учебный годъ.

#### Шестого класса.

#### Окончившие курст Семинаріи.

Разрядь 1-и. 1. Димитрій Червонецкій, Веніаминъ Доброславскій, Митрофанъ Поповъ, Петръ Масловъ, 5. Константинъ Стешенко—награждены медалими, Алексъй Солофненко, Николай Смирнскій, Стефанъ Жуковъ—награждены книгами, Николай Грабовскій, 10. Алексъй Кобелевъ, Сергъй Любицкій, Иванъ Торанскій, Георгій Владыковъ, Сергъй Макухинъ, 15. Александръ Согинъ, Гавріилъ Хундадзе, Петръ Подлуцкій.

Разрядь 2-й. Өедөръ Макаровскій, Александръ Бочаровъ, 20. Өедөръ Золотаревъ, Василій Грищенко, Николай Пипенко, Антонъ Рудневъ, Яковъ Власовскій, 25. Василій Ступницкій, Өедөръ Татариновъ, Николай Дьяковъ, Александръ Инноковъ, Павелъ Мухинъ, 30. Сергъй Стеллецкій, Михаплъ Филевскій, Иванъ Федоровъ, Алексъй Василевскій, Константинъ Котляревскій, 35. Митрофанъ Өедөровъ.

#### Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникуль:

Тимовей Закрицкій—по догматическому богословію, Димитрій Поповъ—по церковной исторіи, 38. Өедоръ Сильванскій—по латинскому языку.

#### Пятаго класса.

#### Переведены въ шестой классъ.

Разрядъ 1-й. 1. Наволай Сорочинскій, Александръ Слюсаревъ — награждены книгами, Павелъ Курской, Веніаминъ Богдановъ, Б. Георгій Курячій. Разрядт 2-й. Елисей Поповъ, Өедоръ Коваленко, Василій Пахненко, Андрей Васильковскій, 10. Николай Грищенко, Никифорь Оржельскій, Леонидъ Скляровъ, Николай Григоревичъ, Арсеній Кабловъ, 15. Тихонъ Антоновъ, Павелъ Бородаевъ, Порфирій Улановъ, Николай Васютинъ, Иванъ Гораинъ, 20. Сергьй Давидовъ, Александръ Ольякъ, Николай Фальченко, Николай Богдановъ, Петръ Еварницкій, 25. Павелъ Полницкій, Сергьй Николаевскій, Григорій Богаевскій, Алексьй Макаровскій, Димитрій Николаевскій.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

30. Иванъ Антоновъ, Владиміръ Краснокутскій, Иванъ Энейдовъ — по сочиненію, Василій Башинскій — по латинскому нзыку, Виталій Жуковскій — по догматическому богословію, Павелъ Линицкій — по дидактикъ, Николай Сильванскій — по литургикъ и латинскому языку, Владиміръ Чернявскій — по основному богословію и догматическому богословію, Иванъ Ильинъ — по догматическому богословію, исторіи и обличенію раскола и по сочиненію.

Оставленъ на повторительный курсь въ томъ же классь по бользни.

39. Петръ Корнильевъ.

#### Четвертаго класса.

Переведены вт пятый класст.

Разрядъ 1-й. 1. Николай Өедоровскій, Георгій Евеимовъ—награждены внигами, Николай Рубинскій.

Разрядт 2-й. Өедоръ Прищепа, 5. Александръ Кобелевъ, Игнатій Стеллецкій, Николай Бибичъ, Стефанъ Посельскій, Владиміръ Лысенко, 10. Александръ Рубинскій, Михаилъ Василевскій, Александръ Калашниковъ, Иванъ Василевскій, Михаилъ Ветуховъ, 15. Сергьй Даниловъ, Петръ Макаровскій, Сергьй Свиридовъ, Владиміръ Торанскій, Григорій Жуковъ, 20. Евеимій Поповъ, Григорій Арефьевъ, Акимъ Пантелеймоновъ, Григорій Рудинскій, Владиміръ Чалый, 25. Андрей Эннатскій, Евлампій Черняевъ, Григорій Филевскій, Василій Кіяновскій, Александръ Котляровъ, 30. Василій Недохлівовъ, Николай Кротенко, Мелетій Біляевъ, Николай Чернявскій, Иванъ Жуковъ, 35. Даніилъ Лукашевъ.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Василій Домницкій, Иванъ Исиченко, Сергъй Кривошеевъ, Александръ Созонтьевъ—по сочиневію, 40. Николай Вышемірскій, Димитрій Поповъ—по церковному пітнію, Борись Измайловъ, Ослорь

Калюжный, Сергвй Ястремскій—по греческому языку, 45. Поповъ Алексвй—по физикв, Иванъ Корнильевъ, Василій Христіановскій—по церковной исторіи, Даніилъ Калашниковъ—по философіи, Григорій Карповъ—по психологіи, Тимовей Рудинскій—по церковной исторіи, физикв и сочиненію.

Оставлены на повторительный курст вт томт же классы.

Михаилъ Жуковскій, Димитрій Коваленко, Петръ Поповъ, Николай Стеллецкій—по бользни, 55. Алексьй Кондевскій—по малоусившности.

#### Третьяго нормальнаго класса.

Переведены въ четвертый классъ.

Разрядо 1-й 1. Миханлъ Гутниковъ—награжденъ книгою, Яковъ Чернявскій, Николай Ченуринъ.

Разрядо 2-й. Антонъ Пантелеймоновъ, 5. Іосифъ Поповъ, Оедоръ Минченко, Пантелеймонъ Вербицкій, Александръ Поповъ, Иванъ Алексьевъ, 10. Сергъй Провофьевъ, Григорій Петровскій, Александръ Гораннъ, Александръ Колесниковъ, Гавріилъ Протопоповъ, 15. Василій Ведринскій.

#### Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Алексъй Ведринскій, Петръ Литвиновъ—по логивъ, Иванъ Власовъ—по церковной исторіи, Василій Федоровскій—по латинскому изыку, 20. Сергъй Федоровъ—по изъясненію Священнаго Писанія, Федоръ Вербицкій—по греческому языку, Алексъй Власовскій—по гражданской исторіи и греческому языку, Константинъ Полтавцевъ, Наркиссъ Сербиновъ—по логикъ и математикъ, 25. Семенъ Ступницкій—по исторіи русской литературы и греческому языку, Николай Хижняковъ—по математикъ и церковному пънію.

Оставлент на повторительный курст вт томт же класст по малоуспъшности.

#### 27. Константинъ Новицкій.

#### Третьяго параллельнаго класса.

Переведены вт четвертый класст.

Разрядо 1-й. 1. Димитрій Кабловъ, Николай Чернявскій—награждены книгами, Василій Ладенко, Евгеній Подлуцкій, Иванъ Эйсманъ.



Разряда 2-й. Александръ Павловъ, Сергъй Дубровинъ, Мата: Любицкій, Александръ Антоновъ, 10. Евгеній Нъмчиновъ, Павет. Карповъ, Наволай Соколовскій, Василій Нестеренко.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ канинулъ.

Илья Архангельскій, 15. Алексвії Григорьевь—по сочивени Иванъ Веселовскій, Иванъ Линицкій—по греческому языку, Няслай Залуговскій, Іустинъ Таранченко—по церковной исторія, 2 Василій Лащенко—по исторія русской литературы, Иванъ Пиве ко—по логикъ, Николай Поморцевь—по церковной исторіи и логикъ, Семенъ Сънцовъ—по церковной исторіи и логикъ.

Оставлены на повторительный курст вт том тже классь в малоуспышности.

Иванъ Бранловскій, 25. Анатолій Чернявскій.

#### Второго нормальнаго класса.

Переведены въ третій классъ.

Разрядо 1-й. 1. Евгеній Богуславскій, Василій Бесфда.

Разрядь 2-й. Сергьй Филиппенко, Георгій Ястремскій, 5 Пів-Рахманъ, Сергьй Крыжановскій, Василій Жуковъ, Александръ Шетневъ, Евгеній Сапухвнъ, 10. Евгеній Біликовъ, Димитрій Гриздубовъ, Константинъ Косьминъ, Иванъ Рубинскій, Иванъ Заволовскій, 15. Өедоръ Гончаревскій, Яковъ Артюховскій, Гаврінлъ Вссильковскій, Викторъ Знаменскій, Стефанъ Давиденко, 20. Семен Корнильевъ, Павелъ Чефрановъ.

Допущены къ переэкзаменовки посли каникуль.

Аристархъ Сильванскій—по библейской исторіи, Митрофавъ Смирнскій—по словесности, Ниволай Титовъ—по латинскому языку, 25. Николай Чернобаевъ—по гражданской исторіи, Захарії Оедоровскій—по математикъ, Алексъй Воскобойниковъ—по сочененю, Аполлонъ Бълоусовъ—по математивъ и латинскому языку Миханлъ Ильинъ—по библейской исторіи и словесности, 30. Алексъй Торанскій—по словесности и гражданской исторів.

Оставлены на повторительный курст вт том же класса. Александръ Бълошенко—по бользин, 32. Савва Доброницкій по неудовлетворительности сочиненій.

#### Второго параллельнаго класса.

Переведены въ третій классъ.

Paspado 1-й. 1. Владиміръ Недохлѣбовъ, Виталій Якубовичъ— награждены книгами, Веніаминъ Платоновъ, Григорій Артемьевь



Разрядт 2-й. 5. Андрей Саговскій, Леонидъ Лазаревъ, Николай Любарскій, Стефанъ Любарскій, Александръ Молодыхъ, 10. Яковъ Роменскій, Василій Стадниченко, Анаталій Яновскій, Петръ Рубинскій, Григорій Яновскій, 15. Аванасій Пономаревъ, Григорій Пишловъ, Николай Поповъ, Василій Ладенко, Владиміръ Прихолаковъ.

Допущент къ переэкзаменовкы по церковному пънію послы каникулт.

20. Михаилъ Капустинъ.

Допущенъ къ испытанію посль каникуль по гражданской исторіи, изъясненію Священнаго Писанія и греческому языку забольвий во время экзаменовъ

Николяй Юшковъ.

Оставлены на повторительный курст вт томт же классы.

Николай Гревизирскій, Алексьй Коринльевь, Михаиль Капустинскій—по бользии, 25 Сергьй Алейниковь, Гавріиль Ишунинь, Павель Четвериковь, 28. Леониль Чернявскій—по малоусившности.

#### Перваго нормальнаго класса.

Переведены во второй классъ.

Разрядъ 1-й. 1. Грвгорій Мякшинъ, Иванъ Паншинъ—награждены книгами.

Разрядо 2-й. Константинъ Артюховскій, Григорій Рождественскій, 5. Николай Николаевскій, Алексій Виноградовъ, Петръ Роменскій, Аванасій Капустянскій, Михаиль Николаевскій, 10. Алексій Рубинскій, Алексій Новпцкій, Иванъ Лобковскій, Александръ Титовъ, Павелъ Гораинъ, 15. Александръ Щербина, Николай Эвенховъ, Сергій Якубовичъ, Иванъ Жуковскій, Иванъ Камышанъ, 20. Иванъ Петровъ, Димитрій Ольякъ, Яковъ Шебатинскій.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

Пантелеймонъ Бутковъ, Александръ Дьяковъ—по латинскому языку, 25. Яковъ Григорьевъ—по греческому языку, Анатолій Шыповаловъ—по словесности, Өедоръ Хорошковъ—по сочиненію, Константинъ Эвенховъ— по математикъ и греческому языку.

Оставлены на повторительной курст вт том же классъ. Стефанъ Любицкій—по бользии, 30. Семенъ Баженовъ, Александръ Евецкій, 32. Николай Евецкій—по малоуспъшности.

#### Перваго параллельнаго класса.

Переведены во второй классъ.

Разряда 1-й. 1. Григорій Пипенко—награжденъ книгою, Димитрій Гонскій, Константинъ Шебатинскій, Иванъ Власовскій.

Разряда 2-й. 5. Яковъ Приходинъ, Борисъ Өедоровскій, Веніаминъ Ревскій, Аркадій Морозъ, Іона Павловъ, 10. Митрофанъ Вербицкій, Сергьй Васпльевъ, Иванъ Думинцкій, Петръ Поповъ, Павелъ Хижняковъ, 15. Левъ Яковлевъ, Михаилъ Пантелеймоновъ, Иванъ Понировскій, Иванъ Любарскій, Георгій Грековъ.

Допущены къ переэкзаменовкъ послъ каникулъ.

20. Александръ Анисимовъ, Арвадій Борейко, Василій Григоревичь—по латинскому языку, Иванъ Найдовскій, Иванъ Протопоповъ—по греческому языку, 25. Николай Николаевскій—по сочиненію, Константинъ Дудка—по гражданской исторіи и математикъ, Петръ Евенмовъ, Яковъ Христіановскій—по греческому и латинскому языкамъ, Константинъ Квитковскій—по гражданской исторіи и сочиненію.

Оставлены на повторительный курст вт томт же класст

30. Гаврівлъ Петровъ, Борисъ Цыбулевскій, Григорій Цыбулевскій—по малоуспѣшности.

Уволент изт Семинаріи по малоуспъшности.

33. Викторъ Сабининъ.

#### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Правленіе Семинаріп доводить до свідінія родителей и опекуновь воспитанниковь Семинарін, а также всіхь вновь поступавщихь въ Семинарію слідующее:

- 1. Пріемные экзамены для поступленія во всв классы семинарія и переэкзаменовки для воспитанниковъ семинаріи будуть начаты въ настоящемъ году 18, а классныя занятія 25 августа.
- 2. Всё поступающія въ семвнарію лица свётскаго званія, не исключая и тёхъ, которыя переведены въ 1-й классъ семвнарів изъ духовныхъ училищъ, обязаны внести плату за обученіе впередъ за весь годъ 40 р. или за полугодіе 20 р., безъ чего не будуть приняты въ семвнарію.

- 3. Всѣ воспитанники семинаріи, желающіе быть принятыми на казенное содержаніе, пли получить пособіе изъ епархіальныхъ суммъ, кромѣ сиротъ духовнаго званія, уже состоящихъ на казенномъ содержаніи, должны подать о семъ прошевіе па имя о. Ректора Семинаріи пепремѣнно къ 1-му августа сего года, съ приложеніемъ благочинническаго удостовѣренія о бѣдности, въ коемъ должно быть описано имущественное состояніе отца и составъ его семейства съ указаніемъ, сколько лѣтей и на чей счетъ воспитываются въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ.
- 4. Воспитаннями, не принятые на казенное содержаніе, должны быть пом'вщены въ семинарскомъ общежитія со взносомъ 120 р., а иносословные 180 р. въ годъ. Эта плата должна быть вносима по третямъ: къ 1 сентября, къ 15 ноября и къ 1 марта, каждый разъ по 40 р., а отъ вносословныхъ 60 р.; кром'в того вс'в вновь поступающіе своекоштные ученики обязаны внести эконому семинаріи единовременно на все время обученія въ семинаріи 15 р., на первоначальное обзаведеніе и 5 р. на пріобр'єтеніе учебникочъ.
- 5. Всё воспитанники семинаріи обязаны вмёть форменную одежду установленнаго образца безъ всякихъ отступленій. При заказё для казеннокоштныхъ воспитанниковъ суконная форменная пара обходится въ 17 р., лётняя въ 6 р. 50 к., будничная въ 7 р. 75 к., фуражка въ 1 р.; по этой же цёнё можетъ быть заказываема одежда и для желающихъ своекоштныхъ учениковъ.

# Росписаніе пріемныхъ знзаменовъ и перезнзаменовокъ въ Харьковской Духовной Семинаріи въ августъ 1899 года.

18 августа. Русское сочинение.

- 19 > Богословіе догматическое, основное и правственное, Священное Писаніе, катихизись и латинскій языкъ.
- 21 » Церковная исторія, библейская исторія, перковное пініе, физика, алгебра, геометрія, пасхалія и ариометика.
- 23 > Исторія литературы, словесность, русскій языкъ съ церковно-славянскимъ и греческій языкъ.
- 24 » Литургика, гомилетика, практическое руководство для пастырей, исторія и обличеніе раскола, обличительное богословіе, церковный уставъ, философія, логика, дидактика, гражданская исторія и географія.

#### N3B5CTIR N 3AM5TKN.

Содержаніе. Празднованіе Пятидесятняцы въ Лъснянскомъ монастырѣ.— Присоемненіе къ правосяавію штундистовъ.— Книгономи сектантскихъ общинъ. — Церковныя библіотеки для прихожанъ. — Братство законоучителей. — Церковно-приходскіх попечительства. — Вліяніе спиртныхъ напитковъ на здоровье и правственность. — Некрологъ.

Радостно отпраздновала Лесиянская обитель праздникъ Пятилесятницы. Велико было стечение богомольцевъ, начавшихъ съ пятнацы собираться въ монастырь. Число ихъ ежегодно возрастаеть, и обитель несомивино пріобрала значеніе дорогое для народа. Идуть сюда паломники паъ Гродненской, Люблинской и Съдленкой губ. помолиться предъ чудотворною иконой. Ихъ умиляетъ благольпіе службы, красота пьнія и заботливое попеченіе сестерь обятели, устроившихъ для нихъ крытое помъщение и безплатно снабжающихъ ихъ квияткомъ, а по возможности и пищей. Уже въ пятницу вечеромъ общирный монастырскій дворъ огласился стройнымъ пъніемъ паломенковъ, расположившихся красивыми группами между монастырскими зданіями. Человікть 20, 30, а пногда и болье, садятся въ кружокъ, и въ благоговъйномъ, тихомъ настроеніп начинають въ три или четыре голоса п'ять столь дорогія русскому народу на Западъ пъснопънія "Богогласника". Раздаются эти песни отъ вечерней зари до ранняго утра; то слышится близь главнаго алтари соборнаго храма "Пречистая Дъва, Мати русскаго враю, подай руку въ тяжкой беде, будь русскимъ людямъ оборона. Ты стонамъ нашимъ вняла, мракъ чній разогнала в всъх насъ спасла". Умольнетъ хоръ, в всв, обывновенно молодые, пъвцы и пъвицы набожно крестятся. Имъ, съ другой монастыря, словно отвітчаеть другой хорь: "Мати милосердія, море щедротамъ, буди милостива беднымъ сиротамъ". Звонко раздается въ ночной тиши молитвенное пеніе. Воздухъ благоухасть полевыми и садовыми цвътами. Но вотъ изъ-за церкви повазались медленно двужущіеся огни: то пришли богомольцы изъ села Возчина, Гродненской губ., и мощнымъ хоромъ огласили обитель пъніемъ: "Кто Богъ велій, яко Богъ нашъ. Ты еси Богъ, творяй чудеся. -Съ 4 часовъ утра священниви размѣщаются въ особо для нихъ приготовленныхъ мъстахъ, въ храмахъ и виъ ихъ, и приступаютъ къ исповеди. Съ 5 часовъ начинаются литургін. Особенно торжественна была служба въ Воскресенской церкви. Болъе 2.000 паломниковъ сполобились причащения св. Таинъ въ этомъ храмъ. Съ 10 часовъ утра трезвонъ монастырскихъ колоколовъ началъ возвъщать приближение крестныхъ ходовъ. Многія сотни паломниковъ подходили къ монастырю; во главѣ шествія несли кресть и иконы, украшенныя цвътами; за ними шли священники въ облачении, и съ крестами въ рукахъ, а многосотенная толпа оглашала тихія поля громкими пъснопъніями въ честь Живоначальной Тропцы и Приснодъвы Маріи. При звонъ колоколовъ на встръчу крестнымъ ходамъ выходило монастырское духовенство. Паніе монастырскаго хора за всенощнымъ бабніемъ отличалось редкою красотой. Храмъ быль переполненъ молящимися. Къ 10 часамъ окончилось богослуженіе, в дворъ монастыря снова огласился півніємъ. Кружки поющихъ богомолъцевъ сплошною массой заняли весь лворъ; "Святъ, свять, свять Господь Богь", раздавалось со встять сторонъ. Умолкнеть одинь хорь, другой поеть ему на смену новый гимнь, и громко несется въ небесамъ: "Днесь всехъ верныхъ просвети, благодатью посети. Утешитель небесный". Въ этомъ неумолкаемомъ пънін незамітно проходить короткая літняя ночь; кажется, пора бы подумать объ отдыхъ, по какъ тутъ спать, когда въ одномъ изъ отдаленныхъ уголковъ монастыря раздается прніе дртей Константиновской школы грамоты. Ихъ около 20; они пришли въ сопровожденін родителей со своимъ молодымъ учителемъ и, послѣ вороткаго сна, звонкими голосами запали хвалебную паснь Тріединому Богу: "Святый Боже Сущій, Святый Всемогущій, Святый Безсмертый Царю, помилуй насъч. Въ 10 часовъ ударили къ литургін; тысячная толна разступилась, и архіенископъ Іеронимъ, осъняя народъ, со славою прошелъ въ церковь. Торжественное служеніе владыки и умилительное пініе монастырскаго хора произвели неизгладимое впечатлъніе на молищихся. За литургіей и вечерней последоваль крестими ходъ съ чтеніемь 4 Евангелій и проповедью одного изъ местныхъ священниковъ подъ открытымъ небомъ. Несмътная толия внимательно слушала проповъдника; люди забрались на крыши и деревья и жадно ловили каждое его слово. Къ 2 часамъ окончилась служба, и народъ въ тишинъ началь расходиться изъ обители. Одна изъ отрадныхь особенностей Лъсиянскаго праздника заключается въ совершенномъ отсутствін не только пьяныхъ, но и людей выпившихъ. Въ окрестностяхъ монастыри незамътно и курящихъ. Оно и понятно. Народъ пдеть сюда словно на пиръ въры и въ простоть и умиленіи совершаеть свой молитвенный подвигь. Великую пользу приносять утвержденію православія въ этомъ злонолучномъ, отуманенномь враждебными вліяніями, издревле русскомъ крав Лѣснянская и други недавно устроенныя женскія обители, являющія мѣстному населеню, при всей своей бѣдности, всю силу присущаго имъ христівнскаго попеченія объ истинномъ просвѣщеній дѣтей народа и безкорыстномъ служеній дѣламъ милосердія. «Моск. Вѣд.»

— «Херсонскія Епарх. В'єдом.» сообщають, что бывшін въ конців прошлаго года бесізды съ штундистами въ предмість и Херсона. Музыкиныхъ Хуторахъ—сильно повлінли на містную сектавтскую общину. Плодомъ этихъ бесіздъ явилось присоединеніе къ православію вожака штундовой общины Исидора Мыкитасъ съ семействомъ, состоящимъ изъ жены и семи дітей. Сильно задумалась штунда, —какъ замізчаеть по этому поводу указанный журналь, —задумались и хлысты Музыкиновскіе, и хоти врагъ скіта держить еще свои жертвы въ рукахъ, по держить уже слабо...

Дай Богъ побольше подобныхъ возвращеній въ лоно Церкви православной—они наносять смертельный ударъ сектантству!

- Такъ называемые коробейники, какъ оказывается, не только сбывають въ народъ вздорныя вниги, но и являются иногда распространителями сектантскихъ изданій. По сообщенію «Кіевскихъ Епар. Въд., такой характеръ дъятельности коробейниковъ првходилось наблюдать въ віевскомъ убзді; то же замінчается за нікоторыми "коробейниками" и въ черкаскомъ увадв. При вившнемъ осмотръ товаровъ "коробейника" не найдется у него ничего подозрительнаго: иглы, нитки, гребни и т. п., иногда-календари, оракулы, сонняки; но стоить заглянуть въ нижнее отделение коробку. если она дъйствительно принадлежить тайному книгоношть, просмотреть та брошюры и листки, какіе тамъ найдутся, -- и станеть понятнымъ, что этотъ "коробейникъ" дъйствительный членъ какойнибудь религіозной общины, 470 иглы, BOTES товары-только предлогь в оправдание для хождения въ народъ. Не такъ давно одинъ изъ такихъ коробейниковъ прошелъ чрезъ каневскій и черкасскій убады и безплатно раздаваль дов'єрчивниь врестьянамъ листки, получившіе извістность въ народі подъ общимъ названіемъ "святого письма". Листки эти появились въ народъ въ концъ минувшаго декабря и своимъ содержаниемъ провзвели на слушателей и читателей спльное впечатлиніе. Таинственность, съ какою передають содержание "свитого пасьма" другь другу, и тъ нагряды, какія объщаеть авторъ обладателямъ сего небеснаго посланія, побудили многихъ крестьянъ пріобръсти "святый лысть". Въ этомъ листь, найденномъ, какъ значится въ немъ, "въ британской землв, на горъ Текверъ, подъ образомъ святаго архистратига Миханла", между прочимъ, выражено: "Я, Іисусъ Христосъ, Сынъ Бога живаго, повельваю вамъ не работать въ субботу дли умоленія Матери Моей, пбо, если бы Она не молилась за васъ, то вы бы давно погибли всѣ, и посему въ этотъ день, какъ праздничный, на молитву собирайтесь и дорогою, идучи, другъ другу исповъдуйте свои гръхи, которыми прогивыяли Владычное Мое Имя. А кто этому не повъритъ, тогъ будетъ проклитъ и на послъдокъ въ адскомъ огиъ сгоритъ на въки. И Я приказываю вамъ: который человъкъ сіе письмо будетъ имъть при себъ и давать другому читать или списывать, тотъ, если имъетъ столько гръховъ, сколько въ моръ песку, на землъ травы, на небъ звъздъ, будетъ прощенъ во всъхъ своихъ гръхахъ"...

- Одинъ изъ священниковъ Подольской епархіп, замітивъ, на основаніи личныхь наблюденій, что простой народъ дійствительно любить читать священныя и вообще религіозно-правственныя книги, по этому поводу пишетъ въ «Подольскихъ Епарх. Ведом.» следующее.—Въ настоящее время наши церковныя библіотеки въ большинства случаевъ состоять изъ книгъ руководищихъ въ составленія церковныхъ поученій, и изъ духовныхъ періодическихъ изданій, каковы: «Под. Епар. Візд.», «Церк. Віздом.», «Странникъ», «Христіанское Чтеніе и др. Все это матеріаль хотя весьма назидательный и полезный, но дли народа не вполив доступный. Редко въ какой церковной библіотект можно найти книжки, доступныя народу, каковы: житія святыхъ въ доступномъ изложеній, журналы - «Кормчій», «Воскресный день» и др.; а если гдв онв и есть, то въ такомъ ограниченномъ числе экземплировъ, что трудно удовлетворить всехъ желающихъ читать. При такомъ положеній дела следовало бы образовать при церковной библіотеке особый отдель квигъ, пригодныхъ для народа, откуда можно было бы выдавать прихожанамъ книги для чтенія. При этомъ могли бы помочь церковныя попечительства. Стоить только завестя при церкви книжную лавочку и тогда изъ ен доходовъ можно мало-по-малу собрать необходимую сумму для покупки нъ библіотеку доступныхъ для народа книгъ и брошюръ религіозно-правственнаго содержанія. При существованій же въ приходъ книжной лавки и библіотеки для народа, можно смело сказать, что полезныя вниги мало-по-малу вытъснять у прихожанъ разныя пустыя вредныя книги.

— Среди православнаго духовенства, сосредоточивающаго свои двительность въ значительной степени на преподаванія Забова Божія, уже довольно давно и твердо держится мысль о желательности открытія братство законоучителей, ради объединенія ихъ двительности. Недавно такое братство открыто въ Баку, для заковоучителей бакинской губернів. Главная цвль братства — объединевіє преподавателей Закона Божія въ пріемахъ преподаванія.

Потребность въ такомъ единеній сознана многими законоучителями, въ виду того, что способъ преподаванія Закона Вожія въ разныхъ школахъ и въ разныхъ мѣстностяхъ, особенно тамъ, глъ распространены расколъ и сектантство, долженъ быть различень вслѣдствіе чего законоучителямъ приходится вырабатывать особы программы преподаванія. «Цер. Вѣстя.»

- Мысль о необходимости внести и всколько большее оживыніе въ обычное теченіе церковно-приходскихъ дъль чрезь привлеченіе прихожанъ къ болье двительному участію въ церковно-прыходскихъ попечетельствахъ, какъ видно изъ епархіальныхъ перісдическихъ падяній, больше и больше распространяется. При этомъ, въ интересахъ благоустройства названныхъ учрежденій на основанін опыта указывается на желательность некоторыхъ измененія въ ихъ организаціи, я также перемёнь въ обычномъ роде дел въ накоторыхъ изъ нихъ. По мнанію многихъ благочинныхъ Подольской епархів, для возрожденія приходской жизни реорганизація попечительствъ, и прежде всего необходимо, чтобы въ составћ ихъ были люди, приверженные въ цервви и вліятельные въ приходъ. Недостаточно для дъла, говорится въ «Подол Епарх. Вёдом., что волостной старшина есть членъ всёхъ нопечительствъ его волости: селъ у него бываеть нъсколько, п он не можеть должнымь образомь радьть о пользахь каждаго вз нихъ. Нужно, чтобы въ составъ попечительствъ были и сельскій староста, отъ котораго многое въ селъ зависить и белъ въдом котораго начего важнаго въ приходъ не можетъ быть предпринято, а онъ, между тъмъ, не состоитъ непремъннымъ членомъ попечительства. Необходимо настойчивве привлекать въ попечительства и встять лучшихъ по своему настроению людей въ приход: чемъ больше ихъ, темъ лучше, темъ полнее будеть прихоль жить церковно-религіозною жизнью, темъ ближе можеть быть достигнуть идеаль древне приходской общины, считавшей религіозные интересы первою и главићйшею своею обязанностью.

— Въ «Журн. Журн.» помъщены выборки изъ труда проф. И. А. Свкорскаго о вліянів спиртныхъ напитковъ на здоровье и правственность населенія Россіи. Оказывается, что 1887 годъ долженъ быть признавъ исключительнымъ, печальнымъ годомъ уголовной лътописи Россіи. Такими особенностими своими этотъ годъ обязанъ усиленному потребленію спиртныхъ напитковъ. По отчетамъ департамента неокладныхъ сборовъ питейный доходъ 1887 годъ превысилъ таковой же доходъ 1886 на 20.528,075 рублей, а средній годовой доходъ (по деситилътней сложности предшествующихъ годовъ) —на 28.086,906 рублей. Такимъ образомъ, потребление спиртныхъ напитковъ въ 1887 году превысило таковое же потребление предпіествующаго года на 9 проц., а среднее потребленіе последняго десятильтія на 11 проц. съ лишнимъ. Эгой значительной надбавкъ необходимо, почти полностью, приписать усиленіе преступности 1887 года и въ томъ числъ увеличеніе числа убійствъ на 10 проц. по сравненію съ предшествовавшимъ годомъ. Едва ли необходимо чтонибудь прибавить къ изложеннымъ фактамъ. Можно только сказать, что неурожайный 1885 годъ, усиливь общую смертность и увеличивъ число внезапныхъ смертей, далеко не въ такой степени коснулся народной души, какъ урожайный и благополучный для здоровья 1887. Алкоголь явился тымъ посредникомъ, который обратилъ изобиліе и благополучіе въ орудіе народнаго развращенія и народной гибели! Напомнивъ, что наслъдственность отъ больного отца гораздо чаще передается дочери, нежели сыну, профессоръ усматриваетъ крайнюю общественную опасность въ обнаружевшихся повсюду признавахъ разстройства здоровья и нравственности женщинъ. Правда, и по заболъваемости, и по преступности, женщина значительно уступаеть мужчинъ; но прогрессъ, который женщина дълаетъ въ томъ и другомъ отношении, гораздо болбе быстръ, чемъ у мужчинь, такъ что женщина стремится приравняться къ мужчинь во встать бользненныхъ и безправственныхъ проявленияхъ. Понижение чести и правственнаго достоинства женщинъ не безъ основанія признавалось всегда опаснымъ общественнымъ симптомомъ. За нимъ неминуемо слъдчеть упадовъ этихъ чувствъ во всемъ обществъ, и женщина сама можетъ стать орудіемъ развращенія общества. Въ ряду всехъ известныхъ изъ фармакологіи средствъ на одно не располагаеть въ такой степени, какъ алкоголь, къ безстыднымъ ругательствамъ, ръчамъ и дъйствіямъ. Особеннаго вниманія заслуживаеть обнаруживаемая женщинами тенденція бъ нарушенію основъ семейнаго союза, что свазалось въ увеличени числа преступленій противъ общественной нравственности в въ грозныхъ, по врайней мъръ по мъстамъ, цифрамъ дътоубійства.

#### НЕКРОЛОГЪ.

22 апрыл н. г. посль тяжкой бользии, напутствованный св. танистваии елеосвященія и причащенія, скончался на 73 году своей жизни священивъ Вознесенской церкви слободы Никифоровки, Изюмскаго увада, с. Георгій Воробьевъ. Покойный о. Георгій быль сынь священника Старебъльскаго убода, воспитывался въ Харьковской духовной семинарів в п увольненів взъ средняго отділенія ея, быль рукоположень во діакона бы вышеозначенной церкви, 12 декабря 1850 г., а 21 октября 1851 г. прф изведенъ во священника къ той же церкви, при которой онъ и прослужилъ въ санъ священника свыше 48 льтъ, и за свою службу былъ вагражденъ: 12 января 1878 г. набедренникомъ, 11 сентября 1882 г. бархатною фіолетовою скуфією. Почившій быль ревностнымь настыремь. Исполнение своего пастырскаго долга, какъ по церкви, такъ и по приходу, онъ ставилъ выше всего и прежде всего; церковное богослужение севершаль онь неопустительно въ положенное время и благоговъйно, какъ требуется это святостію самаго діла; требонсправленіе исполняль безь замедленія, по первому слову просителя-прихожанина, не обращая, въ данномъ случав, на дурное состояние погоды, или дальнее разстояние своего очень разбросаннаго прихода, и вообще о. Георгій готовъ былъ жертновать всемь, чтобы только во время явиться на зовъ своего нуждающагося прихожанина и оказать ему потребную помощь и утвшение. Ровнуя правственномъ преуспъянія своихъ прихожанъ, почившій не менъе того же ботился о благольній своего приходскаго храма. Малономъстительная Нанифоровская деревянная церковь исключительно стараніемь о. Георгія звачительно расширена чрезъ пристройку къ ней двухъ придъловъ, а виъстъ съ тъмъ снабжала довольно цънною ризницею и утварью.

Погребение о. Георгія совершаль містный благочинный вибсть сь 5-ю священниками и 2 діаконами, при большемь стеченій прихожань, сворбівшихь объ утрать своего любимаго настыря.

Миръ праху твоему, нелъностный труженикъ на нивъ Христовой! Да упоконтъ Господь душу твою въ обителяхъ праведныхъ!

#### новая нидга О БЕЗБОЖІИ и АНТИХРИСТЪ.

Томг І.

Подготовленіе, признаки и время пришествія антихриста.

#### Цвна 3 р., съ перес. 3 р. 50 н.

Съ требованіями обращаться къ автору книги: Сергіевъ Посадъ, профессору Академіи Александру Дмитріевичу Бѣляеву, или же въ книжные магазины Москвы и Петербурга.

### Продолжается подписка на 1899 г. (VI г. изд.)

— на —

ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ НАУЧНО-ФИЛОСОФСКІЙ и ЛИТЕРАТУРНО-КРИТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРЪНІЕ".

Изданіє ІІ. ІІ. СОЙКИНА, подъ редакціей д-ра философіи М. М. ФИЛИППОВА.

Вышель 9 Апрвля № 4 (Апрвль). Содержаніе: І. Психологическій анализь понятій о сознанів и матерів. Проф. Н. Оршанскаго. ІІ. Соціальныя условія римской имперіи наканунів нашествія варваровь. Эрнста. ІІІ. Беллетристика Чернышевскаго. Евг. Соловьева. ІV. Соціально философскія заблужденія Штаммлера. Кунова. V. Вліяніе числа единиць на характерь общества. Г. Зиммеля. VІ. Витализмь в теорія познанія. А. Борисяка. VІІ. Необходимость и свобода. М. Филиппова. VІІІ. Отвіть г. Пішехонову. А. Лосицкаго. ІХ. Экономическія пллюзів. А. Санина. Х. Валентность (атомность) элементовь я формы соединеній. Прив.-доц. М. Гольдитейна. ХІ. Обзорь журналовь иностранныхь в русскихь. ХІІ. Изъ русскихь изданій. ХІІІ. Научныя новости. ХІУ. Библіографія. ХУ. Приложенія: 1) Доц. В. Фаусекъ. Біологическіе очерки. Л. Берме. Парижскія письма.

Подписная цъна: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставью и перес. На  $^{1}/_{2}$  года 4 руб., на  $^{1}/_{4}$  г. 2 р. Комплекты за 1898 г., ц. 7 р. съ пер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д.  $\mathcal{N}$  12. Главная контора журнала "Научное Обозръніе".

Продолжается подписка на "Научно-энциклопедическій Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозръніе" со "Словаремъ 10 р. съ пер.

## московская синодальная типографія.

Опредъленіемъ Святьйшаго Синода, отъ 12/19 марта 1896 года, за 🔏 827, 🕾 Московскую Синодальную Типографію возложена вся внижная торговая как Свиодальными, такъ и другими изданіями, для всёхъ иногороднихъ покупателей, за исключеніемъ губерній: С-Петербургской, Олонецкой, Новгородской, Пскоской, Эставидской, Кураяндской, Лифанидской и Финанидской. Всябастве сеть сь требованіями на вниги гг. покупатели всехь губерній Россійськой Импера благоволять обращаться въ Управленіе Московской Синодальной Типографія (Москва, Никольския улица); покупатели же изъ выше перечисленныхъ мъстиостей должны направдить свои требованія въ С.-Петербургскую Синодальную Типографію.

Подробныя условія продажи и высылки книгь изъ Московской Синодальной Типографіи изложены въ Каталога 1899 года, высылаемомъ желающимъ безплатис.

Въ настоящее время поступняя въ продажу сявдующія вниги:

Библія, на русскомъ изыкъ, въ 4 д. л., больш. форм. гражд. печ., въ бум. 3 р. 10 к., въ кожъ или коленк. съ золот. тисн. 5 р. 50 к.

llo своей крупной печати это взданіе весьма удобно для слабыхъ зрѣвіехь.

Приготовляется въ печати подобное издание и церковной печати.

Псалтирь, церк. печ. съ кинов., въ 4 д. л. больш. форм., въ бум. З руб. 60.

въ кожъ 5 руб., въ коленк. съ сафьян. корешк. съ золот. тиси. 6 руб.

По вачеству бумаги и типографскому исполнению эта княга представляеть собою изданіе наиболье удобное для подарка или подношенія; по крупному же шрифту оно пригодно и для слабыхъ эртнісмъ. **Псалтирь**, церв. неч. безъ ванов. въ 8 д. л., въ бум. 40 к. въ коленк. 70 к. Это новое издание заключаетъ в себъ, между прочинъ, иногочисленныя объяснительныя подстрочныя примъчалы

Новый Завътъ, на русскомъ языкъ въ 16 д. л., въ бум. 22 к., коленкор 35 коп., въ сафьяновомъ 75 коп. Новый Завътъ съ Псалтирью, на русскомъ язикъ въ 16 д. л., въ бум. 30 к., въ коленкоровомъ 45 к. Молитвословъ, гражд. печ., въ 64 л. л. (576 стран.), въ бум. 12 кон, въ коленкоровомъ 25 кон., въ кож 2 35 г. Молитвословъ јерейскій, церк. печ., въ 16 д. л., въ бум. 1 р. 40 к. въ сафьяя. 2 р

Правило молитвенное готовящимся но Св. Причащенію, въ 16 д. л. церк. печ.

сь винов., въ бун. 45 коп.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Правило готовящимся къ служенію литургів. 2) Малое повечеріє. 3—4) Акаенсты Інсусу и Пр. Богородиць. 5—9) Каноны: Пр. Богородиць, Ангезу Хранителю, Св. Іоанну Предт., Поканнный и Св. Апостодамь. 10) Акаенстъ Св. Николаю. 11—12) Каноны Честному Кресту и Встамъ Свя тымъ. 13) Последование за усопшихъ. 14-15) Тропари дневви и воскресии. 16—17) Молитвы на сонъ гридущимъ и утрения. 18) Правило готовыщимся къ Св. Причащению. 19) Правило отъ осквернения. 20—23) Часы (1-й, 3-й, 6-й и 9-й). 24) Чинъ обълници. 25-26) Посяблованія ко Св. Причащенію и по Св. Причащенів Чинъ освященія храма, отъ Архіореа творимаго, церк. печати съ кин. въ 4 г. л., въ бум. 40 коп. въ кожѣ 75 коп.

Поминанья, церкови, иля гражд, печ., въ 32 д. на плотной бум., съ свящев. изображ. и поминпикомъ живыхъ и усопшихъ, въ коленк. 15 к. и 20 к., въ саф. 25 к. Собраніе акаемстовъ, въ 32 л. л. церкови. печ. безъ кинов. Томъ первый (Акаенсты: Інсусу Сладчайшему, Пресвятьй Троиць, Воскрессию Христову, Бежествен. Страст. Христов.). Цена въ бум. 30 коп. Христанскія начала семейной жизни. Новое изданіе К. П. Побъдоносцева. Цъна 75 коп. Предметный Указатель въ Св. Чегвероевангелію. Цтна 20 коп.

#### печатаются:

Собраніе акаенстовъ. Томъ второй, состоящій изъ семи акаенстовъ: 1) Пресвятьй Богородинь. 2) Успенію БМ. 3) Покрову Пресв. Богородицы. 4) Ик. БМ. Утоли моя печали. 5) Ик. БМ. Троеручиць. 6) Ик. БМ. Толской. 7) Ик. БМ. Неопалимой Купинъ. Избранныя мозитвы и пъснопънія, въ 8 д. церв. печ. Кишта предназначается для участвующихъ въ общенародномъ пенін, для перескихъ хоровъ и вообще для любителей церковнаго пънія. Составъ ея: а) Молитвы и пъсволітнія на всенощномъ бувній и литургій; б) стихиры, тропари, кондави, прмося и провимны воскресной службы всвхъ осми гласовъ; в) песнопенія великаго поста и страстной сединцы; г) піснопізнія пасхальныя и воскресных службъ пятялесятницы; д) стихиры, тропари, кондави, величанія, ирмосы и провимны минел праздничной; е) пъснопънія молебновъ, водоосвященія, папнихиды и другихъ службъ, цъна 50 коп.

## ЛИСТОКЪ

для

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Б Іюля % № 13. % 1899 года.

Содержаніе. Высочайшій Манифесть.—Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состоянін цервовно-приходских шволь и шволь грамоты Харьковской епархін по учебно-воспитательной части за 1897/s учебный годь (продолженіе).—Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго Училища, составленный Правленіемъ училища послѣ годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ маѣ и іюнѣ иѣсящахъ 1899 г.—Отъ Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища.—Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго Духовнаго Училища за 1898/9 учебный годъ.—Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища за 1898/9 учебный годъ.—Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища. Отчетъ Комитета по сооруженію православнаго храма у подножія Балканъ, въ южной Болгаріи, для вѣчнаго поминовенія войновъ, навшихъ въ войну 1877—78 г.—Извѣстія и замѣтки.

## высочайшій манифесть.

вожією милостію,

# МЫ, НИКОЛАЙ ВТОРЫЙ, императоръ и самодержецъ всероссійскій.

Царь Польскій, Великій Князь Финляндскій,

и прочая, и прочая, и прочая.

Объявляемъ всемъ вернымъ НАШИМЪ подданнымъ:

Сего іюня въ 28 день скончался въ Абасъ-Туманѣ возлюбленный братъ Нашъ, Наслъдникъ Цесаревичъ и Великій 
Князь Георгій Александровичъ. Болѣзнь, постигшая Его 
Императорское Высочество, могла еще, казалось, уступать 
1ѣйствію предпринятаго лѣченія в вліянію южнаго климата,—но 
Богъ судилъ вначе. Покоряясь безропотно промыслу Божію, Мы 
призываемъ всѣхъ вѣрныхъ Нашихъ подданныхъ раздѣлить съ 
Нами душевную скорбь Нашу и усердныя моленія о упокоеній 
души почившаго Нашего брата.

Отнынъ, доколъ Господу не угодно еще благословить Насъ рожденіемъ Сына, ближайшее право наслъдованія Всероссійскаго Престола, на точномъ основаніи основного Государственнаго Закона о престолонаслъдіи, принадлежить Любезнъйшему брату Нашему Великому Князю Михаплу Александровичу.

Данъ въ Петергофѣ въ 28-й день іюня, въ лѣто отъ Рождества Христова тысяча восемьсотъ девяносто девятое, Царствованія-же Нашило въ пятое

На подлинномъ Собственною ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИЧЕСТВА рукою написано:

"НИКОЛАЙ".

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянім церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно воспитательной части за  $189^{7/8}$  учебный годъ.

(Продолжение \*).

II.

Учащіе въ церковныхъ школахъ (законоучители, учители, учительницы, повосники и помощницы).

Въ отчетномъ году всъхъ законоучителей въ церковно-приконскихъ школахъ Харьковской епархів было 564. По укадамъ и чест школь въ каждомъ укздъ они распредвляются следующимъ образомъ: Ахтырскаго убзда (31 церк.-пр. шк.) - 31 законоучитель. Богодуховскаго (46 шк.)-46, Волчанскаго (37 шк.)-37, Валковскаго (36 шк.)-36, Зміевскаго (52 шк.)-52, Изюмскаго (66 шк.)-66, Купянскаго (53 шк.) - 53, Лебединскаго (36 шк.) - 36, Старобъльскаго (100 mg.) - 100, Сумскаго (53 mg.) - 53 и Харьковскаго (54 шк.)—54 законоучителя. Всего въ 564 церковно-приходских школахъ 564 законоучителя, въ томъ числъ: протојереевъ 11, діаконовъ 5, светскихъ 7 и остальные священники. Въ школахъ грамоты законоучительскія обязанности также несли по преничиеству приходскіе священники. Изъ 206 школь грамоты только вы 20 преподаваніемъ Закона Божін занимались учители этихъ школь полъ личною отвътственностью и руководствомъ приходскихъ свяшенивовъ. Причиною того, что въ этихъ шволахъ сами священники не могли запиматься преподаванімъ Закона Божін, была врайняя отдаленность означенныхъ школъ отъ приходскихъ центровъ. Во всехъ этихъ случаяхъ, допуская кого-либо въ учительству въ эти школы, священники предварительно удостовърнянсь. насколько означенное лицо сведуще въ Законе Божіемъ, и въ течение учебнаго года не оставляли его своимъ руководствомъ и наставленіями. Во остальныхъ 186 школахъ грамоты трудъ законоучительства несли сами священники, а именно: въ 22 школах: Ахтырскаго убада, въ 10-Богодуковскаго, въ 3-Валковскаго, въ 16-Волчанскаго, въ 25-Зміевскаго, въ 27-Игюмскаго, въ 15-Купянскаго, въ 16-Лебединскаго въ 33-Старобъльскаго, въ 7-Сумскаго и въ 12-школахъ грамоты Харьковскаго увада.

Такимъ образомъ, трудъ законоучительства въ церковныхъ школахъ Епархіи въ отчетномъ году несли, можно сказать, исключительно приходскіе священники и если были случаи, когда законоучителями въ церковно-приходскихъ школахъ состояли діаконы или же свътскія лица съ полнымъ семинарскимъ образованіемъ.

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 12.

треподающіе Законъ Божій вийсто священниковъ, то это протеходило лишь въ силу неустранимыхъ обстоятельствъ, каковы: ггарость или болізнь приходского священника или же, какъ скакано выше, дальность разстоянія его містожительства отъ школы.

Не смотря на то, что свой трудъ по преподаванію Закона Зожія законоучители несли совершенно безмездно, по донесеніямъ о. увздныхъ наблюдателей и на основанія личныхъ наблюденій пархіальнаго наблюдателя они относились въ делу вообще доросовъстно, съ любовію, искренно. О никоторых в в нихъ чожно сказать, что они поистинъ неутомимые труженники: не эпуская ни одного урова, они самымъ обстоятельнымъ образомъ выполняли всю школьную программу; п при этомъ слёдуеть сказать, что это выполнение программы не было формальнымъ исполненіемъ возложенной на нихъ обязанности, а было пронивнуто пастырскою любовію къ дётямъ. Такіе законоучители всегда помнили, что Законъ Божій есть главный предметь обученія и восинтанія, занимающій центральное місто во всей системі курса церковной шволы, что възависимости отъ этого предмета должны находиться и всв прочіе предметы преподаванія, какъ бы второстепенные и вспомогательные, что преподавание Закона Божия не должно быть сухимъ изучениемъ учебника, непонятнымъ для дътей и чуждымъ ихъ детской души, сердечной, искренней и верующей, но что оно всегда должно говорить сердцу детей, чтобы истины въры и нравственности сдълались не только достояніемъ ума дътей, но и потребностью сердца. Запимаясь съ дътьми въ школь, такіе законоучители не переставали наблюдать за жизнію и поведеніемъ дітей и по выході пов школы; они слідили, насколько въ нимъ привились добрые христіанскіе навыки и насколько сообщенныя имъ истины Закона Божія проявляются въ самой жизни, и если замъчали что либо несогласное съ духомъ церкви и христіанства, какъ пастыри, своимъ отеческимъ вліяніемъ старались немедленно исправить, входя въ теченіе самой семейной жизни своихъ пасомыхъ. Главибитею задачею такихъ забоноучителей всегда было внушить своимъ питомцамъ чувства въры, надежды и христіанской любви, чувство авторитета церковнаго и гражданскаго, чувство любви къ родптелямъ и воспитателямъ. Для достиженія этой цёли они не ограничивались одною школою и одною программою Закона Божія; въ вкъ рукахъ все было направлено къ воспитанію въ дётяхъ этихъ чувствъ: и церковное пфніе, и посфщеніе церкви въ дни воскресные и праздничные для молитвы, для участія въ Богослуженіи,

въ исповъди, и Причастіе Св. Таннъ, и постоянныя бестьми съдътьми, и внівклассныя чтенія. Желаніе объединить жизнь школи и церкви было бляжайшею ихъ заботою, дабы сділать своихъ пътомцевъ истинными чадами Св. Православной Церкви. Эти законоучители не были преподавателями, они были воспитателями и отцами въ широкомъ смыслії слова. Неся этоть пастырскій трудь, оо. законоучители въ большинствії были въ то же времи и завідующими, на отвітственности которыхъ лежало попеченіе и о изтеріяльныхъ нуждахъ школы и о всемъ строї и теченіи школьной жизни. Пользуясь своимъ вліяніємъ въ приходії, многіе изъ нихъ располагали прихожанъ къ пожертвованіямъ и привели свои школы въ надлежащій видъ. Не щадя своего труда, они не щадили в своихъ средствъ, жертвуя своими деньгами, временемъ, пом'ященіемъ и прислугою.

Всёхъ учителей въ церковно-приходскихъ школахъ Харьковской епархів въ отчетномъ году было 643, въ томъ числё: учителей—священниковъ, совмъстно съ законоучительствомъ несущихъ и учительскія обязанности—21, діаконовъ—235, псаломщиковъ—146 и лицъ, не принадлежащихъ къ составу причта—247: изъ Духовной Семинаріи 17, изъ Учительской Семинаріи 3, изъ Епархіальнаго женскаго училища 66, изъ женскихъ гимназій 11, имѣющихъ званіе учителя по свидѣтельству 44 учителя и 31 учительницъ, 30 учителей и 13 учительницъ безъ свидѣтельствъ на сіе званіе.

Составъ учащихъ при второклассныхъ школахъ былъ слѣдующій:

1) при Славянской второклассной школѣ: старшій учитель—студентъ Духовной Семинаріи Григорій Навродскій, младшій—Владыміръ Войтенко, окончившій 6-ти классную классическую гимназію, и учитель образцовой школы при второклассной—приходскій діаконъ Іоаннъ Сукачевъ; 2) при Ворожбинской: старшій учитель—Матвъй Карташовъ, окончившій курсъ въ Ризанской Учительской Семинаріи, младшій—Иванъ Кушниренко, окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи и учитель образцовой школы при второклассной—діаконъ Леонтій Антоновъ и 3) при Больше-Писаревской: старшій учитель-студентъ Духовной Семинаріи Яковь Чебановъ и младшій—окончившій курсъ въ Духовной Семинаріи Василій Рудинскій.

Въ школахъ грамоты Харьковской епархіи въ отчетномъ голу всёхъ учителей числилось 206, въ томъ числё: учителей—священниковъ 16, діаконовъ 12, псамощиковъ 76 и лицъ, не состоящихъ въ клирѣ: изъ Учит. Семинаріи 1, изъ Епархіальнаго жевскаго училища 7, имѣющихъ званіе учителя по свидѣтельству 13

учителей и 15 учительниць, не имѣющихь учительского званія 53 учителя и 13 учительниць.

Тавимъ образомъ въ трехъ второ-классныхъ церковно-приходскихъ школахъ скихъ школахъ на 206 школахъ грамоты Харьковской епархіи дёломъ обученія по предметамъ школьнаго курса, кромі Закона Божія, занималось 857 человіть.

Лица, наиболье ревностно или нерадиво относящіяся къ школьному ділу.

Особенную ревность въ школьномъ дълъ обнаружили нижеслъдующів лица: 1) О. о. предстдатели уподных отдпленій, 2) уъздные наблюдатели, и 3) дълопроизводители уъздных отдпъленій. Всь они съ должнымъ усердіемъ исполняли возложенныя на нихъ обязанности въ предълахъ своей службы и полномочій. 4) Законоучители и учители церковныхъ школъ: а) Ахтырскаго упода: Актырской Соборной церковно-приходской школы-Законоучитель свящ. Николай Сперанскій и учительница Параскева Рудинская, Актырской Георгіевской-законоучитель свящ. Өеодоръ Доброславскій, Тростянецкой-законоучитель прот. Василій Өедоровъ и учитель діаконъ Филиппъ Приходинъ, Боромлянской Троицкой-законоучитель свящ. Алексей Стаховскій и учитель псаломщивъ Петръ Косминъ, Закобыльской-законоучитель и учитель Өедоръ Котляровъ, Краснопольской Успенской — законоучитель свящ. Миханиъ Вербицкій и учитель діаконъ Захарій Кандыба, Краснопольской Преображенской — законоучитель свящ. Михаилъ Поповъ и учитель діаконъ Алексви Мухинъ, Деревковской — учитель діаконъ Өедоръ Бутковскій, Угробдской-законоучитель свящ. Илія Ковтунъ и учетельница Антонина Ковтунъ, Жигайловской — законоучитель свящ. Григорій Шебатинскій и учитель діаконъ Илія Бойко.

б) Богодуховского упозда: законоучители школь: Богодуховской Соборной церковно-приходской школы свящ. Димитрій Владыковъ, Богодуховской Троицкой—свящ. Евгеній Пономаревъ, Больше-Писаревской Успенской—свящ. Алексъй Доброславскій, Вольше-Писаревской Покровской—свящ. Алексъй Станиславскій, Яменской—свящ. Антонинъ Сапухинъ, Поповской—свящ. Стефанъ Бойковъ, Лютовской—свящ. Иавелъ Вертеловскій, Козъевской—свящ. Іоаннъ Владыковъ, Полково-Никитовской—свящ. Сумеонъ Котлировъ, Колонтаевской Успенской—свящ. Михаилъ Сильванскій, Мурафской Николаевской—свящ. Іоаннъ Поповъ, Мурафской Архангело-Михайловской—свящ. Алексъй Мигулинъ и Константиновской—свящ. Іоаннъ Колосовскій; учители: Больше-Писаревской

второклассной—студенть Яковь Чебановь в одновлассныхь школы Богодуховской Тронцкой—діаконь Михаиль Пузановь, Краснокутской Успенской—Василій Дашкіевь, Богодуховской соборной—Неколай Артюховскій, Полково-Никитовской—Михаиль Фальченко, Мурафской Николаевской—Іоаннь Кипоренко и Литовской— Оеодорь Ступницкій и псаломщики: Богодуховской Тронпкой—Александрь Носовь, Краснокутской Успенской—Андрей Вербицкій и Больше-Писаревской Успенской—Петрь Сапухинь и учительницы: Больше-Писаревской Покровской—Елена Кожушко и Рублевской-Успенской—Анна Соколова,—объ окончившія курсь въ Харьковскомъ Епархіальномъ женскомъ училищь.

- в) Валковскаго упода: Ново-Водолажской Воскресенской церковно-приходской школы прот. Николай Өедоровскій, Одринской свящ. Николай Сильванскій, Валковской Соборной—свящ. Андрей Новскій, Новоселовской—свящ. Стефанъ Эвенховъ, Старо-Водолажской—свящ. Григорій Дьяковъ, Минковской—свящ. Левъ Дейнеховскій, Караванской—свящ. Іоаннъ Ястремскій, Княжанской—свящ. Андрей Закрицкій, Михайловской—свящ. Іоаннъ Рокитинскій, Коломавской Успенской—свящ. Василій Василевскій, Каленниковской—свящ. Өеодоръ Леонтовичъ, Покровской—свящ. Ксенофонтъ Илларіоновъ.
- г) Волчанскаго упода: Печенъжской Петропавловской прот. Гаврінль Буханцовь, Печенвжской-Преображенской-свящ. Бондаревъ, Волчанской Мироносицкой-прот. Алексъй Евенмовъ, Велико-Бурлуцкой — свящ. Василій Самойловъ в свящ. Петръ Лукашевъ, Мартовской — свящ. Іоаннъ Дьяконовъ, Заводянской — свящ. Александръ Чернявскій, Рубежанской — свящ. Іоаннъ Яковлевъ, Старо-Салтовской -- свящ. Петръ Корнильевъ, Нижне-Писаревской -свящ. Владиміръ Поповъ, Базальевской — свящ. Іаковъ Поповъ, Юрченковской — свящ. Іаковъ Поповъ, Артемьевской — свящ. Наколай Ястремскій, Больше-Бабчанской-свящ. Василій Ивановъ, Волчанскихъ хуторовъ — свящ. Алексъй Давидовскій, Козинской — свящ. Павелъ Булгаковъ, Шиповатской -- свящ. Николай Самойловъ и священники: Порфирій Ведринскій, Павелъ Измайловъ и Василій Эннатсвій; учители діаконы: Адріанъ Дашвіевъ, Васвлій Корнильевъ, Лаврентій Раевскій в Кодрать Мухинь; псаломщики: Иванъ Протопоповъ, Андрей Рубинскій, Өеофанъ Поповъ и Константинъ Ковалевскій; учительницы: Марія Измайлова, Анастасія Пономарева, Александра Ломаковская и учители: Семенъ Поповъ и Андрей Зубченко.
  - д) Зміевскаго упада: Балавлейской Успенской церковно-приход-

ской шволы-свящ. Өеодоръ Ковалевскій и учитель той же шволы діаконъ Михаплъ Павловъ, Борщевской-свищ. Василій Николаевскій в учитель той же школы діаконъ Андрей Лісовиковъ, Берецкой Вознесенской - свящ. Александръ Мощенко и учительница той же школы Наталія Крутьева, Бригадировской-свящ. Василій Збукаревъ, Волохо-Ярской-прот. Іоаннъ Чудновскій и учитель той же школы діаконъ Яковъ Наседкинъ, Кочетовскойпрот. Алексъй Илларіоновъ, Нижне-Орельской Успенской-свящ. Василій Соколовскій и учительница той же школы Раиса Оедорова, Осиновской -- прот. Іоаннъ Жадановскій и учительница той же школы Мареа Крыштопенко, Скрыпаевской-свищ. Владиміръ Раевскій и учитель той же школы діаконъ Виталій Рудневъ, Соколовской Архангело-Михайловской-свящ. Аванасій Дюковъ п учитель той же школы псаломщикъ Николай Мигулинъ, Шебелинской — свящ. Варсонофій Антоновскій я учительница той же школы Наталья Яновская, Законоучитель и учитель Гуляйпольской - свящ. Өеодоръ Сулима, Алексвевской Свято-Троицкой діаконъ Григорій Сулима, Балаклейской Покровской школы грамоты-свящ. Николай Ильинскій, Законоучитель и учитель Борчанской школы грамоты—свищ. Николай Гумилевскій, Законоучитель и учитель Мохначанской школы грамоты—свящ. Максимъ Рубинскій, законоучитель Отрадовской школы грамоты—свящ. Алексий Жадановскій в учитель той же школы діаконъ Іоаннъ Вышемірскій в учительница Бунаковской школы грамоты Меланія Лейнеховская.

Изюмскаго упада: Законоучители: Райской церковно-приходской школы -- свящ. Михаилъ Пономаревъ. Въ продолжение 8 лътъ онъ исполняеть не только обизанности заведующаго и законоучителя, но и учительскія и ведеть дело обученія успешно; въ прошломъ году свищенникъ Пономаревъ представиль въ Славянскую второклассную школу двухъ хорошо подготовленныхъ учениковъ п пзысвалъ средства на пхъ содержаніе. Законоучитель Пашковской церковно-приходской школы свящ. Алексей Поповъ. Въ отчетномъ году свящ. Поповъ устровлъ прекрасное каменное школьное зданіе стоимостью болже 2000 рублей при пособін отъ казны въ 1000 рублей. Законоучитель Залиманской церковно-приходской школы свящ. Александоъ Поповъ, въ продолжение последнихъ трехъ леть исполняеть съ похвальнымъ усердіемъ и учительскія обязанности при помощи своей жены Глафиры Поповой. Законоучитель Ямпольской церковно-приходской школы свящ. Евгеній Татовъ, добросовъстный законоучитель-онъ не менъе ревностный и завъ-

дующій: при пособіи отъ казны въ 400 рублей онъ устронль ю рошее школьное зданіе стоимостью въ 1500 р. Законоччитель Баннянской в Пришиблинской Свитогорскихъ школъ свищ. Васвлій Өедоровъ, не смотря на превлонныя лёта, на разбросанный преходъ, отнимающій у него много времени, свящ. Оодоровъ стительно посъщаеть первовныя школы и успъшно преподаеть Законъ Божій, ежегодно при этомъ представляя хорошо подготовленныхъ учениковъ во второклассную школу. Законоучитель Зваменской церковно-приходской школы свящ. Іоаннъ Титовъ. Усивши преподавая Законъ Божій въ школь съ 120 учениками, свящ. Титов строить прекрасное школьное здание по смъть въ 2500 руб. при пособін въ 1500 руб. Какъ на усердныхъ законоучителей можно еще указать на следующихъ свищеннивовъ: Барвенковской Георгіевской церковно-приходской школы Михапла Юшкова, Былбасовской Никиту Шебатинскаго, Барвенковской-Успенской-Алексы Навродскаго, Изюмской - Крестовоздвиженской - Михаила Энендова, Славинской — Всъсвитской Василія Полтавцева, Славянской-Тронцкой—Павла Данилова, Райгородской—Василія Спъсивцева, Дробы тевской — Александра Лонгинова, Селимовской — Петра Юшкова, Лиманской-Николая Яновскаго, Ново-Павловской-Васили Волобуевской-Александра Попова, AMETDOBCEO#-Павла Вышемірскаго. Изъ учителей особую ревность къ шкомному делу обнаружиль учитель Прикольской церковно-приходской школы діаконъ-псаломщикъ Александръ Черниевъ. Въ Привольской школь можеть помъститься не болье 40 учащихся, а желающих учиться является ежегодно до 80 детей. Съ целію дать возможность наибольшему числу детей обучаться грамоть, Чернневъ раздълилъ первую группу-безграмотныхъ на два отделенія, которыя по очереди посъщають школу чрезь день и такимъ образомъ въ школу въ 1-ю группу вмъсто 25 дътей могло быть принято до 50 душъ. Безмездно преподавая въ школъ, Черняевъ пожертвоваль для любимой имъ школы усадьбу въ 400 кв. саж. стоимостью до 300 рублей. Какъ усердныхъ и знакомыхъ съ лучшими медотами преподаванія можно отмітить еще слідующихъ учителей: Поповсвой школы-діакона Іоанна Матв'єва, Рай-Александровскойучителя Александра Юшкова, Петровской-Ипполита Трущенко, Богодаровской-учительницу Анну Яковлеву.

ж) Купянскаго упода: Зав'ядующій церковно-приходскою школою въ слобод'в Свистуновк'в свящ. Іаковъ Макаровскій, онь устроилъ громадное каменное зданіе для школы со всіми удобствами длиною въ 22 аршина, шириною 20 аршинъ и стоимостью

4 тысячи. Зав'й дующій церковно-приходскою школою въ слобод'й Ново-Ольшаной свящ. Іоаннъ Макаровскій устроилъ исключительно на свои средства большое каменное зданіе для школы, въ которой ежегодно обучается около ста душъ, такъ что по количеству учащихся, а также и по количеству ежегодныхъ выпусковъ въ уезде неть ей равной. Какъ на особенность школы можно указать на то, что ежедневно читаемыя утреннія п вечернія молитвы всегда бывали въ присутствін о. Макаровскаго; онъ благословляль начало ихъ и оканчивалъ положеннымъ отпустомъ. Занятіе въ школъ пъніемъ всецьло принадлежить ему и когда онъ бываеть свободенъ отъ служенія, поеть съ учениками въ церкви; общевзвъстныя же молитвы поются самими дътьми. Завъдующій церковно-приходскою школою въ слободъ Сеньковъ, свящ. Василій Поповъ устроилъ въ настоящемъ году весьма помъстительное и свътлое зданіе для школы на изысканныя имъ мъстныя средства. По успъхамъ школа настолько удовлетворительна, что всв симпатін м'ястнаго общества на сторон'я сей посл'ядней, а потому и притокъ въ школу учащихся всегда бываеть великъ. Завъдующіе церковно-приходскими школами въ слободъ Торской свищ. Алексъй Оптовцевъ п въ слободъ Терпахъ свящ. Ісаннъ Измайловъ обнаружили не мало заботъ по улучшенію существующихъ школьныхъ зданій; причемъ о нихъ можно сказать, что эти священники обладаютъ особеннымъ умъньемъ въ доступной дътскому пониманію формъ передавать учебный матеріаль, делая его живымь и интереснымь, а объясненія-простыми и удобопонятными. То же следуеть сказать и объ о. Василіи Масловъ священникъ слободы Покровска. Изъ учителей, умъло и добросовъстно потрудившихся щъ церковно-школьнаго дъла, можно указать: на діакона сл. Сенькова Михаила Жадановскаго, діакона сл. Сенькова Венедикта Чиркина, діакона слободы Кременной Андрея Панкратьева, псаломщива слободы Кременной Сумеона Павленко, учителя шволы грамоты, діакона слободы Покровска Георгія Жуковскаго и учительницу Покровской церковно-приходской школы въ слободѣ Покровскі Евдовію Абросимову.

з) Старобъльскаго упода: 1) Законоучители: Алексвевской 2 округа церковно-приходской школы прот. Георгій Поповъ; Куравиной Тихоновской свящ. Леонидъ Поповъ; Вълолуцкой—студентъ семинаріи Өеоктисть Поповъ; Половинкиной—свящ. Іаковъ Березовскій; Лизинской—свящ. Михаилъ Согинъ; Лашиновской—свящ. Харлампій Твердохлъбовъ; Въловодской Николаевской—свящ. Іоаннъ Инноковъ; Бъловодской Тропцкой—свящ. Леонидъ Понома-

ревъ; Тимоновской - свящ. Стефанъ Любицкій; Богородичноїсвящ. Наколай Косьяновъ; Боровской-свящ. Филиппъ Пестравеч. Кононовской — свящ. Василій Поповъ; Осиновской — свящ. Васил Капустянскій; Старобільской соборной-свящ. Миханль Гоги. Старобъльской Николаевской - свящ. Алексъй Рудинскій; Мост-Іоаннъ Котляровскій; Свято-Дмитріевской—сля Пантелеймоновъ; Черниговской - свящ. Константинъ Матвъевъ и Петренковской школы грамоты—свящ. Наколай Гкгоровичъ. 2) Учители церковно-приходскихъ школъ: Вълокуракт ской Тихоновской-Григорій Поповъ, Городищанской - свящ. Алкстй Инноковъ; Морозовской-діаконъ Іоаннъ Грабовскій; Нашретовской -- діаконъ Константинъ Сокольской; Трехнабянскойпсаломщикъ Евгеній Беседа; Шиотинской—діаконъ Павель [-повъ; Шульгинской-діаконъ Анатолій Краснокутскій; Алексысвой 2-го округа-дівица Евгенія Мухина; Богородичной-Юл Туранская; Лизинской-девица Екатерина Климентьева; Булагановской-діаконъ Василій Лядскій; Бізлолуцкой-діаконъ Петр Войтовъ; Бълолуцкой — дъвица Евдокія Попова; Бъловодской Трегкой -жена діакона Антонина Станкова; Бізоводской Николаевсь —дъвица Ольга Павлова; Боровской — жена фельдшера — Марфа Дитенко; Осиновской Успенской-дъвица Анна Капустинская; Подровской — діаконъ Михаилъ Бородаевъ; Старобельской Соборнойдіяконъ Иванъ Мухинъ; Старобъльской Николаевской — діаконъ Се фроній Лонгиновъ; Сычевской—діаконъ Алексви Слюсаревъ; Свят-Дмитрієвской — діяконъ Николай Пантелеймоновъ; Титаровской — дівица Александра Вуткова; Тимоновской діаконъ Іустинъ Коривени Денежниковской — Константинъ Захарьевъ; Колоусовской грамоты - мъщанивъ Савва Квитка.

и) Сумского утозда: Завъдующій Воробьевскою школой — свящ. Мыканль Рогальскій, благодаря которому содержалась школа въ изечномъ помъщеніи, имъя учащихся болье 60 человъкъ. Завъдуюми школой грамоты при Покровской церкви сл. Н.-Сыроватки — свящ. Александръ Бъляевъ, въ продолженіе всего учебнаго года давать вымъщеніе для школы въ своей квартиръ и самъ занимался обученіем дътей по всъмъ предметамъ школьнаго курса; онъ же къ началу выступающаго учебнаго года испросилъ у сельскаго общества зданіе для школы. Благодаря заботамъ и усердію свящ. сл. В.-Сыроватки Іоаны Ситенко, къ началу истекшаго учебнаго года было устроено на къстныя средства, при пособіи отъ казны въ 300 руб., школьное мыне на 100 чел. и имъ же испрошено отъ попечнтельства школь ежегодное жалованье учительницъ въ 240 руб. Завълующій Улы-

новской школой—свящ. Димитрій Эннатскій изъ личныхъ средствъ пожертвовалъ 360 руб. на устройство школьнаго зданія.

і) Харьковскаго упода законоучители: Харьковской Преобракенской-свящ. Румянцевъ, Мъщанской Богадъльни въ г. Харьювъ-свящ. Жебиневъ, Основанской-свящ. Клячный, Дергачевкой Николаевской - прот. Димитрій Регишевскій, Березовской вящ. Адріанъ Мухинъ, Веселовской-свящ. Александръ Бороцаевъ, Казачковской — свищ. Іоаннъ Андреевъ, Мироновской — свищ. Семеонъ Петровскій, Ольшанской Николаевской—свящ. Василій Сукачевъ, Пересъчанской -- свящ. Александръ Вертеловскій и Черзасско-Лозовской -- свящ. Петрусенко. Изъ всехъ вышеповменованныхъ законоучителей о. Петровскій наиболье усердно относился ть школьному дёлу: школа для него была излюбленнымъ дётицемъ: въ течение 7 лътъ свищ. Петровский преподаеть не только Законъ Божій, но в церковное пініе. Учители: Двухклассной Александро-Невской школы—Арефьевъ, исполняющій учительскія обязанности въ течение 10 лътъ, въ школъ при Мъщанской Богацёльні г. Харькова—діаконъ Петръ Невпрягинъ, Бабаевской—діаконъ Петръ Тимовеевъ, Веселовской-дъвица Марія Бородаева, **Деркачевской Николаевской—діаконъ Андрей Куницынъ, Дерка**чевской Рождество-Богородицкой-діаконъ Михаилъ Николаевскій, Казачковской — псаломщикъ Фіалковскій, Мироновской — дівица Анастасія Крутьева, Основинской-учительница Александра Ждановичь. Законоучители школы грамоты: Верхо-Харьковскаго Николяевского монастыря—свящ. Ізковъ Любарскій, Хорошевского Вознесенскаго монастыря—свящ. Іоаннъ Крыжановскій в Глубоко-Ярской — діаконъ Стефанъ Семейкинъ. Учители: Учительница Глубоко-Ярской школы — Александра Раевская, Хорошевскаго Вознесенскаго монастыря-Крыжановская и Верхо-Харьковскаго Николаевскаго монастыря монахиня Сосипатра.

(Продолжение будеть).

Разрядный списокъ учениковъ Харьковскаго Духовнаго Училища, составленный Правленіемъ училища послі годичныхъ испытаній, произведенныхъ въ май и іюні місяцахъ 1899 года и утвержденный Его Высокопреосвященствомъ 18 іюня с. г.

Четвертый классъ.

Разрядо 1-й. 1. Кипріяновъ Владиміръ, Петровъ Стефанъ—эти два ученика за благонравіс и отличные успъхи награждаются книгами, Оедоровъ Александръ.



Разряда 2-й. Степурскій Георгій, 5. Анисимовъ Сергій, Летия Яковъ, Васильковскій Митрофанъ, Найдовскій Александръ, Пякваровъ Илья, 10. Соколовскій Миханлъ, Измайловъ Петръ, Буха цовъ Иванъ, Григоровичъ Семенъ, Червонецкій Илья, 15. Іст шенко Петръ, Согинъ Владиміръ, Лащенко Даніилъ, Виталій, Цыбулевскій Мануиль, 20. Ястремскій Георгій, Иннови Николяй, Краснокутскій Павель, Соколовскій Петрь, Кіяновсь Илья, 25. Динтріевъ Владиміръ, Ивановъ Андрей-эти двадел шесть учениковъ признаются окончившими полный курсъ учегі въ духовномъ училищъ съ правомъ поступленія въ І-й классь 14 ховной Семинаріи безъ новаго испытанія, Власовскій Анарей, Імковъ Илліаронъ, Рудинскій Валентинъ, 30. Рубинскій Веніамин. Могилинскій Александръ, Пересыпкинъ Иванъ, Ведринскій Анджі Шепелевскій Иванъ, 35. Протопоновъ Александръ, Александреч Вячеславъ, Петинъ Василій, Пономаревъ Петръ-эти двізнадал учениковъ не признаются достойными перевода въ первый класт Духовной Семинаріи, на основаніи постановленія Правленія учьлища, утвержденняго Его Высовопреосвященствомъ 2 мая 1884 г. но согласно § 87 Уст. дух. уч., получають свидетельства объ оксечанін полнаго курса ученія въ духовномъ училищѣ.

Разряда 3-й. Жуковъ Алексвй—этотъ ученить также может быть признанъ окончившимъ курсъ ученія въ духовномъ училикі если удовлетворительно выдержить переэкзаменовку послів канкул по географін и русскому сочиненію, 40. Грызодубовъ Николай, На колаєвскій Андрей, Олейниковъ Александръ, Сергьевъ Викторъ, 4-Сильванскій Константинъ—эти нять учениковъ оставляются в повторительный курсъ въ IV классь, по просьбь родителей.

#### Третій классъ.

Разрядь 1-й. 1. Насёдкинъ Андрей, Балановскій Филадельфі Разрядь 2-й. Григорьевскій Виталій, Стрёльцовъ Захарій. Платоновъ Георгій, Твердохлібовъ Георгій, Рубинскій Борись. Платоновъ Иванъ, Зеленинъ Константинъ, 10. Дейнеховскій Павел Павловскій Иванъ, Михайловскій Владиміръ, Архангельскій Костантинъ, Андреенковъ Алексій, 15. Квитьовскій Александръ, Ісковъ Алексій, Пантелеймоновъ Иванъ, Нестеровъ Николай, Ізбановъ Михаилъ, 20. Мухинъ Владиміръ, Рубинскій Васнлій, Ігранскій Павелъ, Сулима Өедоръ—эти двадцать три ученика признаются достойными перевода въ ІV-й классъ, Андреевъ Владиміръ 25. Бобловскій Сергій, Кротенко Григорій, Стахевичъ Иванъ, Ігранскій Михаилъ, Слоневскій Григорій.

Разряда З-й. 30. Любицкій Тихонъ, Ведринскій Александрь, Б

Владиніръ, Ракшевскій Леонидъ-эти десять учениковъ также могуть быть переведены въ IV классь, если удовлетворительно выдержать перезизаменовку после каникуль: Андреевь, Бобловскій ы Кротенко-но русскому языку, Баляевь и Ведринскій-по катижизису и греческому языку, Любицкій Тихонъ-по русскому языку ы русскому диктанту, Ракшевскій Леонидъ-по греческому языку и русскому диктанту, Стахевичъ-по русскому диктанту, Торанскій —по ариеметивъ и Слоневскій—по русскому языку, Дюковъ Сертъй, 35, Крыжановскій Николай, Пономаревъ Константинъ, Тугариновъ Николай, Чернявскій Михаиль-эти пять учениковь оставляются на повторительный курсь въ томъ же классв, первые три ученика по малоуспъшности, а последние два по просъбе родителей, Невпрягинъ Стефанъ-этотъ ученикъ допускается къ экзамену послъ каникулъ по всъмъ предметамъ, какъ не державшій его по бользии, 40. Козьменко Николай, 41. Титовъ Николай-эти два ученика увольняются изъ училища по малоуспешности.

## Второй классъ.

Разрядо 1-й. 1. Рубинскій Викторъ, Левадный Стефанъ, Слюсаревъ Александръ, Лысенко Петръ—эти четыре ученика за благонравіе и отличные успъхи награждаются книгами, 5. Платоновъ Василій.

Разрядь 2-й. Евтушенко Няколай, Жебиневъ Петръ, Тимофеевъ Александръ, Вербицкій Николай, 10. Ковалевскій Димитрій, Толмачевъ Виталій, Матвьевъ Яковъ, Инноковъ Александръ, Сидоровъ Евфимъ, 15. Гусевъ Алексъй, Сильванскій Анатолій, Ильинскій Алексъй, Чаговцевъ Діонисій, Созонтьевъ Өедоръ, 20. Селезневъ Димитрій, Гордьенко Александръ, Сіятовскій Иванъ, Созонтьевъ Димитрій—эти двадцать три ученика признаются достойными перевода въ III классъ, Васильковскій Өедоръ, 25. Кравченко Антонъ, Ступницкій Димитрій, Власовскій Ананій, Хижняковъ Владиміръ, Любарскій Петръ, 30. Крыжановскій Александръ, Литкевичъ Моусей, Насъдкинъ Андрей, Антоновскій Димитрій.

Разрядъ 3-й. Корнильевъ Антонъ, 35. Андреевъ Викторъ—эти двънадцать учениковъ могутъ быть переведены въ Ш классъ, если
удовлетворительно выдержатъ перевъзаменовку послѣ каникулъ: Васильковскій и Ступницкій—по русскому диктанту, Антоновскій,
Власовскій, Кравченко, Крыжановскій и Любарскій—по русскому
языку, Насѣдкинъ—по греческому языку, Хижняковъ по ариеметикѣ, Андреевъ—по русскому языку и диктанту, Корнильевъ—по
русскому и латинскому языкамъ и Литкевичъ—по латинскому языку, Васильковскій Георгій, Мигулинъ Иванъ, Новосадскій Всеволодъ, Полтавцевъ Тихонъ, 40. Протопоповъ Григорій, Шемигоновъ

Иванъ, Щербиниъ Александръ, Осдоровскій Гаврініъ. Осдоров Василій—эти девить учениковъ оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классь по малоуспыности, 45. Никитскій Алессьй, Полницкій Александръ, Степурскій Осдоръ, Ооминъ Алексы —эти четыре ученика, какъ не державшіе экзаменъ по больні, допускаются къ таковому по всёмъ предметамъ послів каникугь, Буханцовъ Гаврініъ, 50. Павловъ Поликарпъ, 51. Чумаковъ Костантивъ—эти три ученика увольняются изъ училища, первый по малоуспёшности, а послівніе по прошенію родителей.

#### Первый классъ.

Разрядь 1-й. 1. Стрельцовъ Захарій, Безугловъ Павель, Насельнить Семень, Рудинскій Димитрій, 5. Яновскій Михаиль—эти пять учениковъ за благонравіе и отличные успехи награждаются книгими, Рубинскій Петръ, Евтушенко Яковъ, Власовъ Александръ, Ковалевскій Александръ, 10. Лукашовъ Иванъ.

Разрядь 2-й. Стеллецкій Василій, Пантелеймоновъ Данівль, Тровцкій Тимофей, Безугловъ Геннадій, 15. Подлуцкій Николай, Дзюбановъ Владиміръ, Григоровичъ Антонъ, Матвѣевъ Николай, Кирилловъ Антонъ, 20. Пономаревъ Левъ, Прибытковъ Димитрій, Рохлинъ Константинъ, Базилевичъ Григорій, Мигулинъ Иванъ, 25. Оболенцовъ Александръ, Степурскій Леонидъ, Пересыпкинъ Өедоръ, Гондаровскій Александръ—эти двадцать восемь учениковъ признаются достойными перевода во ІІ классъ, Анисимовъ Захарій, 30. Стефановскій Александръ, Тугариновъ Иванъ, Яновскій Петръ.

Paspads 3-й. Декалоговъ Николай, Ивановъ Иванъ, 35. Наумовъ Лимитрій, Грабовскій Павель, Корнильевъ Павель, Калашниковъ Константинъ, Ковалевскій Николай-эти одинбадцать учениковъ могуть быть переведены во ІІ классь, если удовлетворьтельно выдержать переэкзаменовку послѣ каникулъ: Анисимовъпо русскому языку, Стефановскій и Туранскій-по русскому дветанту, Декалоговъ, Ивановъ и Наумовъ-по русскому языку съ церковно-славянскимъ и русскому диктанту, Яновскій-по арвометькъ. Грабовскій и Корнильевъ-по русскому изыку съ церковнославянскимъ, Калашниковъ-по Закону Божію и русскому языку съ церковно-славянскимъ и Ковалевскій — по русскому языку съ церковно-славянскимъ, русскому диктанту и церковному пънію, 40. Өедорко Александръ-этотъ ученикъ допускается въ экзамену послъ капикулъ-по Закону Божію, ариометикъ, русскому изыку съ церковно-славянскимъ и русскому диктанту, Пономаревъ Михангь, Ястремскій Михаиль-эти два ученика, не державшіе экзаменовь по солрзии тольским предметами пострания по всеми предметами постр

каникуль, Голубинскій Александрь, Дюковъ Евгеній, 45. Невпрягинъ Няколай, Рудневъ Иванъ—эти четыре ученика оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классѣ по малоуспѣшности, 47. Ходаковскій Александрь—этотъ ученикъ увольняется изъ училища по малоуспѣшности.

### Приготовительный классъ.

Разрядъ 1-й. 1. Платоновъ Димитрій, Филипповъ Георгій, Мухивъ Димитрій, Дехтаренко Василій, 5. Ковалевскій Василій—эти пять учениковъ за благонравіе и отличные успѣхи награждаются книгами, Мухинъ Василій, Новосадскій Димитрій, Евфимовъ Александръ, Власовскій Андрей, 10. Семейкинъ Николай.

Разрядь 2-й. Мухинъ Алексъй, Прядкинъ Павелъ, Заграфскій Владиміръ, Оедоровъ Алексъй, 15. Мухинъ Павелъ, Агнивцевъ Николай, Богославскій Павелъ, Сенявинъ Василій, Грабовскій Илья, 20. Литкевичъ Николай, Олейниковъ Семенъ, Щербина Димитрій, Ступницкій Николай, Невпрягинъ Семенъ, 25. Сильванскій Иванъ, Поповъ Николай 1-й, Пономаревъ Александръ, Петровскій Антоній, Евтушенко Викторъ—эти двадцать дерять учениковъ признаются достойными перевода въ І классъ, 30. Голубинскій Иванъ, Крыжановскій Владиміръ, Сергьевъ Иванъ.

Разрядь 3-й. Дляковъ Николай—эти четыре ученика могуть быть переведены въ I классъ, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовку послѣ каникулъ: Голубинскій, Крыжановскій и Сергѣевъ по русскому языку и Дьяковъ Николай по Закону Божію и ариометикѣ, Иваницкій Георгій, 35. Цоновъ Николай 2-й, Сіятовскій Іосифъ—эти три ученика оставляются на повторительный курсъ въ томъ же классѣ по малоуспѣшности, Бѣликовъ Димитрій, Полницкій Леонидъ—эти два ученика, какъ не державшіе экзаменовъ по болѣзни, допускаются къ таковымъ по всѣмъ предметамъ послѣ каникулъ, 39. Колодежный Евгеній—этотъ ученикъ увольняется изъ училища.

## Оть Правленія Харьковскаго Духовнаго Училища

симъ объявляется, что переэкзаменовки учениковъ всёхъ классовъ, а также и пріемные экзамены въ І, ІІ, ІІІ и ІV классы имівють начаться съ 18 августа, пріемные же экзамены дітей для поступленія въ приготовительный классъ имівють быть 24 августа.

## Разрядный списокъ воспитанниковъ Сумскаго дужовнаго училища за 1898/9 учебный годъ.

#### IV класса.

Удостоены перевода въ І классъ Семинаріи:

Разряда 1-й. Николаенко Алексвй—награждается деньгами изъ капитала протојерен В. Никольскаго, Никитинъ Николай, Стесева Даніилъ, Василевскій Семенъ—награждаются книгами, 5. Чугаева Григорій, Лъпскій Андрей, Исиченко Димитрій, Вълоусовъ Петрь

Разряда 2-й. Ястремскій Николай 2-й, 10. Григоровичь Михииль, Питуль Александрь, Сапухинь Александрь, Оедоровь Николай, Юшковь Николай, 15. Золотаревь Константинь, Жуковь Автономь, Ладенко Іона, Хижняковь Александрь, Эллинскій Александрь.

Окончили курст, но не удостоены перевода вт Семинарію з силою § 114 Уст. дух. сем.

20. Стеллецкій Иванъ, Ястремскій Николай 1-й, Панкратьевь Никонъ, Фіялковскій Михаилъ, Авксентьевъ Павелъ.

Получають свидътельства объ окончаніи курса посль пережзаменовокь вы августь:

25. Чернивецкій Александръ—по греческому яз., ариеметить и русскому яз. письменно, Скубенко Иванъ—по греческому язьку и русскому яз. письменно.

Оставляются въ томъ же классь на повторительный курк: Хижинковъ Михаилъ, Потаповъ Иванъ, Быковцевъ Григорій, 30. Крыжановскій Василій, Өедоровъ Сергій, Торанскій Александрь. Добрецкій Гавріилъ.

Допускается къ переэкзаменовкамъ на окончаніе курса на основаніи опредъленія Св. Сунода 2—23 августа 1889 г. за **№** 1676 (Цирк. по дух. уч. Въд. № 5 лит. а)

34. Донской Өедоръ.

#### III класса.

## Переводятся въ IV классъ:

Разрядъ 1-й. Наумовъ Николай, Хорошковъ Николай—награждаются книгами, Добрецкій Андрей, Рудинскій Алексъй.

Разрядъ 2-й. 5. Касьяновъ Стефанъ, Казачокъ Иванъ, Поповъ Александръ, Новомірскій Өедоръ, Дзюбановъ Андрей, 10. Ступницкій Миханлъ, Малиженовскій Леонидъ.

Назначаются къ переводу въ слъдующій классъ съ передержкой экзамена:

Яновскій Димитрій и Понировскій Алексьй-по русскому вз.



письменно, Тригубовъ Федоръ—по арпометикъ, 15. Ильинскій Сергъй—по греческому и русскому язык. письменно, Коваленко Владиміръ—по географіи, Гораннъ Григорій—по русскому яз. устно и арнометикъ, Артюховскій Николай, Черниговскій Павелъ, 20. Василевскій Михаилъ—по греческому и латинскому яз., Сукачевъ Гавріилъ—по латинскому яз., Проскурниковъ Павелъ и Владыковъ Сергъй—по географіи и русскому яз. письменно.

Оставляются въ томъ же классъ на повторительный курсъ:

Любинскій Николай, 25. Браиловскій Левъ, Матвъевъ Иванъ, Новицкій Павелъ, Яблоновскій Аркадій, Өедоровъ Василій, 30. Артюховскій Александръ, Бородаевскій Иванъ, Крыжановскій Иванъ, Ковтунъ Николай, Краснопольскій Семенъ.

Увольняется изъ училища за малоуспъшность и великовозрастіе 35. Якубовичъ Ростиславъ.

#### II класса.

## Переводятся въ III классъ:

Разрядъ 1-й. Жмаревъ Иванъ, Недригайловъ Димитрій, Запорожченко Александръ—награждаются книгами, Гревизирскій Константинъ, 5. Чугаевъ Михаилъ, Добрецкій Владиміръ, Семеновъ Александръ.

Разрядъ 2-й. Грузовъ Гаврінлъ, Крохатскій Димитрій, 10. Буткевичъ Сергъй, Торанскій Тихонъ, Рудинскій Василій, Кузнецовъ Андрей, Чеховъ Александръ, 15. Сапухинъ Павелъ, Жербинъ Вадимъ, Рубинскій Николай, Ястремскій Даніилъ.

Назначаются къ переводу въ слъдующій классъ съ передержкой экзамена:

Антоновъ Грпгорій—по ариометикѣ, 20. Новомірскій Андрей, Шебатинскій Анатолій и Бранловскій Владиміръ—по русскому яз. письменно, Новицкій Васплій—по ариометикѣ, Веселовскій Антоній—по священной исторіи и ариометикѣ, 25. Краснокутскій Григорій—по латинскому и русскому язык. письменно, Николаевскій Василій—по русскому и латинскому язык., Бородаевскій Николай—по русскому яз. устно и письменно, Вѣлогорскій Владимірь—по ариометекѣ и русскому письменно.

 $Paspn \partial \sigma \ 3$ -й. Вутскій Филиппъ—по ариометикѣ, русскому яз. устно и письменно, 30. Поповъ Иванъ—по ариометикѣ, русскому яз. устно и письменно.

Оставляются в том же классь на повторительный курсе Ладный Ивань, Индутный Василій, Ослоровь Михаиль, Жуковскій Георгій, 35. Косаговскій Михаиль, Сапухинь Александрь. Романцовь Евграфь.

Увольняются из училища по прошенію родителей: Сербиновъ Николай, 39. Сиромахинъ Өедоръ.

#### I класса.

## Переводятся во II классъ.

Разряда 1-й. Шебатинскій Николай, Никитинъ Алексъй—награждаются книгами, Яблоновскій Георгій, Стефановъ Іосифъ. Мигулинъ Александръ, Артюховскій Тимовей, Кохановскій Николай, Лободинъ Николай.

Разрядъ 2-й. Еллинскій Иванъ, 10. Поповъ Константинъ, Рудинскій Иванъ, Авксентьевъ Антоній, Печкинъ Андрей, Прокоповичъ Иванъ, 15. Поповъ Михаилъ, Рубинскій Евгеній, Степурскій Александръ, Бондаренко Василій, Жуковъ Александръ, 20. Саходаевъ Николай.

Будут переведены во II класст, если послъ каникулт выдержатт экзамент:

Михайловскій Стефанъ, Чернявскій Анатолій, Минченко Лука: Хвжняковъ Владиміръ, 25. Черняговскій Николай и Бѣлогорскій Александръ—по ариометикѣ, Куксенко Николай, Гриценко Димитрій и Өедоровскій Димитрій—по русскому яз. письменно.

Разрядъ 3-й. Черниговскій Леонидъ—по русскому яз. уство п письменно, Сапухинъ Иванъ—по свищенной исторіи, русскому устно п письменно.

Оставляются на повторительный курсь:

Пономаревъ Петръ, Павловскій Семенъ, Фіялковскій Өедоръ. 33 Дикаревъ Алексьй, Труфановъ Григорій.

### Приготовительнаго класса.

Переводятся вт І класст:

Разрядт 1-й. Поповъ Николай, Павловскій Аванасій, Любинскій Леонидъ—награждаются книгами, Өедоровъ Георгій, 5. Ступникій Андрей.

Разрядо 2-й. Церковницкій Николай, Крушедольскій Александрь. Карповъ Антоній, Родинко Яковъ, 10. Панкратьевъ Петръ, Грузовъ Николай, Ветуховъ Иванъ, Бочаровъ Иванъ, Должанскій Павелъ, 15. Краснокутскій Димитрій, Николаевскій Михаиль, Новицкій Викторъ.

Будуть переведены вы I классы, если послы каникуль выдержать экзамень:

Бѣликовъ Василій—по ариометикѣ, Индутный Петръ, 20. Карповъ Тимооей—по русскому из. письменно.

Pазряд $\sigma$  3- $\check{u}$ . Лѣпскій Яковъ, Сапухинъ Петръ—по ариометикѣ и русскому яз. письменно, Сукачевъ Виталій—по ариометикѣ и русскому яз. устно.

Оставляются на повторительный курсь:

Горбуновъ Михаилъ, 25. Литкевичъ Иванъ, Луценко Леопидъ по болѣзни, Бородаевскій Александръ—по малоуспѣшности.

Увольняются изъ училища:

Ткаченко Василій—по малоуспѣшности, Өедоровъ Веніаминъ по болѣзни и великовозрастію, 30. Лисенко Сергѣй, Өедоровъ Стефанъ—за долговременною неявкою въ училище.

## Отъ Правленія Сумскаго Духовнаго Училища.

Правленіе Сумскаго духовнаго училища объявляеть: 1) что переэкзаменовка воспитанниковь, получившихь на годичномъ испытаніи неудовлетворительные баллы, назначены на 27 и 28 августа, а пріемныя испытанія на 26 число того же мѣсяца. Вмѣстѣ съ симъ сообщаеть, что въ 5 классахъ училища свободныхъ вакансій, для поступленія въ училище съ домашнимъ образованіемъ и изъ другихъ заведеній, имѣется 70, а именно: въ 4 классѣ 10 вакансій, во 2 классѣ 2 вакансій, въ 1 классѣ 12 вакансій, приготовительномъ 46; въ 3 классѣ свободныхъ вакансій не имѣется. Начало учебныхъ занятій 31 августа.

- Всѣ воспитанники свѣтскаго званія обязацы внести плату за обученіе впередъ за весь учебный годъ въ количествѣ 40 рублей.
- 3) Родители воспитанниковъ училища, желающіе, чтобы дѣти ихъ приняты были на полнокоштное или полукоштное епархіальное содержаніе, а равно съ уменьшенной платой, обязаны подать прошеніе въ Правленіе училища не позже 26 августа, съ приложеніемъ благочинническаго удостовъренія о своей бѣдности по формѣ, сообщенной оо. благочиннымъ.
- 4. Всѣ воспитанники, желающіе поступить въ училищное общежитіе, должны внести установленную плату впередъ за полгода, а вновь поступающіе воспитанники, кромѣ того, обязаны внести по 10 рублей въ Правленіе училища на постельный приборъ и 10 рублей на письменныя принадлежности.



5. Правленіе училища, согласно журнальному постановленію, утвержденному Его Высокопреосвященствомь оть 19 іюня н. г. доводить до свёдёнія окружнаго духовенства, что для предстоящихь занятій съёзда духовенства, имѣющаго быть 21 сентября н. г., назначаются слёдующіе предметы: а) разсмотрёніе журналовь предъидущаго съёзда за 1898 г.; б) разсмотрёніе смёты прихода и расхода суммъ по содержанію училищнаго общежитія вы будущемъ 1900 г.; в) докладъ временно-ревизіоннаго комитета во документальной провёркё экономическаго отчета и приходо-расхоной книги училища за 1898 г.; г) разсмотрёніе вёдомостей о.с. благочинныхъ Сумскаго училищнаго округа о приходё, расходё в остатке церковныхъ суммъ, а также о продажё вёнчиковъ и листовъ разрёшительной молитвы; д) текущія по Правленію училища дёла.

## Разрядный списокъ воспитанниковъ Купянскаго Духовнаго Учились за 1898/9 учебный годъ.

### Четвертаго класса.

Окончившіе курст и признанные достойными перевода вт 1-й класст Духовной Семинаріи:

Разряда 1-й. 1. Чернявскій Сергій, Тычининъ Григорій, Евфымовъ Владиміръ—съ награжденіемъ книгами, Косьминъ Федоръ, б. Нарожный Михаилъ, Лядскій Сергій.

Разрядъ 2-й. Макаровскій Миханль, Матвьенко Николай, Поповъ Антоній, 10. Торанскій Александръ, Пономаревъ Николай. Толмачевъ Иванъ, Петраковъ Алексьй, Землянскій Константянь. 15. Алферовъ Василій.

Признаются успъшно окончившими полный курст ученія вт духовномт училищь ст правомт поступленія вт 1-й класст Духовной Семинаріи, если выдержатт при оной переэкзаменовку:

Жуковскій Василій,—по ариометикѣ, Соколовъ Валентинъ—по латинскому языку и географіи и Бородаевъ Өедоръ—по латинскому языку и ариометикѣ.

Увольняются изъ училища, за окончаніемъ полнаго курса ученія въ духовномъ училищь, если удовлетворительно выдержать переэкзаменовку:

Трегубовъ Петръ-по аривметикъ.

Paspads 3-й. 20. Будинскій Николай—по катихцзису и греческому языку.

Имьють держать посль льтних каникуль экзамены, которых не держали по бользни:

Смирнскій Иванъ и Поповъ Павелъ.

#### Третьяго класса.

## Переводятся вт 4-й класст:

Разрядт 1-й. 1. Головчанскій Арсеній, Черникинъ Михавлъ, Өедоровъ Иванъ, Филипченко Василій—съ награжденіемъ книгами, 5. Твердохлъбовъ Иванъ, Алексъевъ Стефанъ.

Разрядъ 2-й. Диваревъ Леонидъ, Поповъ Александръ, Съвпрскій Александръ, 10. Смирнскій Тимонъ, Давидовичъ Евгеній, Бугуцкій Николай, Якубовичъ Леонидъ, Трегубовъ Петръ, 15. Базилевичъ Владиміръ.

Переводится въ 4-й классъ безъ экзамена, на основаніи опредпленія Св. Стнода отъ 21 февраля и 3 марта 1895 года, Улановъ Владиміръ.

Будутъ переведены въ 4-й классъ, если послъ каникулъ выдержатъ переэкзаменовку:

Бесъда Алексъй—по греческому языку, Базилевичъ Александръ—по русской письменной работъ.

Разрядт 3-й. Суховъ Петръ—по ариометикъ и географіи, 20. Кузнецовъ Павелъ—по греческому языку и ариометикъ.

## Оставляются на повторительный курсь:

Куронка Евфимъ, Шишловъ Ипполитъ, Пономаревъ Викторъ, Авксентьевъ Григорій, 25. Путилинъ Павелъ, Дзюбановъ Стефанъ, Поповъ Иванъ—по малоусившности; Жадановскій Петръ, Сапухинъ Александръ, 30. Скубачевскій Николай—по прошенію родителей.

Имъетъ держать послъ лътнихъ каникулъ экзаменъ, котораю не держалъ по болъзни.

Арефьевъ Петръ.

Увольняется изъ училища по малоуспъшности и великсвозрастію Финченко Трофимъ.

#### Втораго класса.

## Переводятся въ 3-й классъ:

Разряда 1-й. 1. Любицкій Леонидъ, Лядскій Константинъ, Базилевичъ Александръ, Евфимовъ Григорій—съ награжденіемъ книгами, 5. Жуковъ Евгеній, Бородаевъ Викторъ.

Разрядъ 2-й. Поповъ Александръ, Жуковскій Леонтій, Константинъ Николай, 10. Ивановъ Николай, Татариновъ Алексъй, Крас-

нокутскій Анатолій, Прунъ Петръ, Щелоковскій Косьма, 15. Хозсвой Иванъ.

Будутъ переведены въ 3-й классъ, если послъ каникулъ выдержатъ пережзаменовку:

Дробатъ Григорій—по священной исторіи, Капустинъ Александрі—по ариометикъ, Басанскій Алексъй—по русскому языку.

Разрядъ 3-й. Краснопольскій Семенъ—по латинскому языку в арпометикъ, 20. Барышниковъ Александръ—по греческому и затинскому языкамъ, Дикаревъ Викторъ—по русскому языку в ариометикъ.

Оставляются на повторительный курст:

Бѣликовъ Николай, Голяко-Захаржевскій Глѣбъ, Феневъ Захарій. 25. Малишевскій Павель, Оржельскій Ивань, Алексѣевъ Киріонъ. Тетивниковъ Сергій, Дикаревъ Александръ—по малоусиѣшноств. 30. Алферовъ Яковъ, Василевскій Сергій—по прошенію родителей.

Импеть держать посль льтних каникуль экзамень, котораю не держаль по бользни:

Сильванскій Алексви.

Увольняется изъ училища, по прошенію отца, Шиповаловъ Димитрій.

### Перваго класса.

Переводятся во 2-й классъ.

Разрядъ 1-й. 1. Гилуновъ Иванъ, Гавриловъ Иванъ, Сѣкирскій Владиміръ, Лонгиновъ Алексъй, 5. Ященко Борисъ—съ награжденіемъ книгами, Кустовскій Борисъ, Базилевичъ Алексъй.

Разрядт 2-й. Арефьевъ Димитрій, Котляревскій Петръ, 10. Дзюбановъ Герасимъ, Макухинъ Іосифъ, Жуковскій Александръ, Серединъ Димитрій, Чернявскій Николай, 15. Любарскій Аванасій, Грабовскій Иванъ, Чиркинъ Іосифъ, Веселовскій Иванъ, Жуковъ Иванъ. 20. Христіановскій Стефанъ, Ивановъ Пантелеимонъ, Лонгиновъ Михаилъ, Козырьковъ Михаилъ, Василевскій Михаилъ.

Будутъ переведены во 2-й классъ, если послъ каникулъ выдержатъ переэкзаменовку:

25. Климентовъ Николай, Бутковъ Григорій—по ариометикъ. Paspads 3-й. Рудневъ Александръ—по священной исторіи и ариометикъ.

Оставляются на повторительный курст:

Кремповскій Иванъ, Базилевичъ Васплій—по прошенію родителей, 30. Платоновъ Стефанъ—по малоуспѣшности.

Увольняется изъ училища, по прошенію отца.

Платоновъ Димитрій.

#### Приготовительнаго класса.

Переводятся въ 1-й классъ.

Разрядь 1-й. 1. Василенко Тимофей, Сильванскій Александръ, Коробчанскій Владиміръ, Трегубовъ Димитрій, 5. Котляревскій Григорій, Съкпрскій Борисъ—съ награжденіемъ книгами, Жуковскій Яковъ, Кашикъ Павелъ, Филипченко Михаилъ, 10. Макухинъ Михаилъ.

Разрядь 2-й. Краснокутскій Евгеній, Поликарновъ Валентинъ, Якубовичъ Николай, Полницкій Алексьй, 15. Базилевичъ Николай, Зайцевъ Константинъ, Малишевскій Александръ, Анисимовъ Александръ, Дзюбановъ Иванъ, 20. Скорикъ Петръ, Щелоковскій Левъ, Ковалевъ Павелъ, Линицкій Семенъ, Поповъ Яковъ.

Будуть переведены въ 1-й классь, если посль каникуль выдержать переэкзаменовку:

25. Войтовъ Григорій 1-й, Любарскій Иванъ—по русскому языку, Капустинъ Павель—по Закону Божію.

Разрядъ 3-й. Гораннъ Яковъ—но Закону Божію в ариометикъ. Оставляются на повторительный курсъ:

Свдоровъ Николай, 30. Асвевъ Владиміръ—по малоуспвшности, Войтовъ Григорій 2-й, Матввевъ Николай—по прошенію родителей. Увольняется изъ училища по малоуспъшности и великовозрастію Войтовъ Андрей.

## Отъ Правленія Купянскаго Духовнаго Училища.

Правленіе Купянскаго духовнаго училища объявляеть: 1) переэкзаменовки и пріемныя испытанія послії літнихъ каникуль въ настоящемъ году ученикамъ Купянскаго духовнаго училища назначены въ слідующемъ порядкії: августа 18 и 19 переэкзаменовка ученикамъ 4-го класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 20 и 21 переэкзаменовка ученикамъ 3-го класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 23-го переэкзаменовка ученикамъ 2-го класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 24-го переэкзаменовка ученикамъ 1-го класса и пріємъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ, августа 25 и 26 переэкзаменовка ученикамъ приготовительнаго класса и пріемъ поступающихъ вновь въ этотъ классъ.

- 2) Всѣ воспитанники свѣтскаго званія обязаны внести плату за обученіе впередъ за весь учебный годъ, въ количествѣ 60 р.
- 3) Родители воспитанниковъ училища, желающіе, чтобы дѣти ихъ приняты были на полнокоштное или полукоштное училищае содержаніе, обязаны подать прошеніе въ Правленіе училища не позже 15 августа, съ приложеніемъ благочинническаго удостовѣренія о своей бѣдности по формѣ.
- 4) Всѣ воспитанники, желающіе поступить въ училищное общежитіе, должны внести установленную плату впередъ за полгода, з вновь поступающіе воспитанники, кромѣ того, обязаны внести по 12 руб. 50 коп. въ Правленіе училища на постельныя принадлежности.

На 308 стр. 12 № «Листка для Харьковской епархів» н. г. е переэкзаменовкѣ воспитанниковъ 3-го парал. кл. Духовной Семинаріи напечатано: "Николай Поморцевъ—по церковной исторів в логикѣ"; слѣдуетъ читать: "Николай Поморцевъ—по латинскому языку".

Отчетъ Комитета по сооруженію православнаго храма у подножів Балканъ, въ южной Болгарім, для вѣчнаго поминовенія воиновъ, павшихъ въ войну 1877—78 годовъ, по 31 декабря 1898 г.

Къ 1 января 1898 г. въ бапиталахъ Комитета состояло: 695,411 р. 491/2 к. Къ нимъ поступило съ 1-го января по 31-е декабря 1898 года: 168,888 р. 82 к.; а съ остаткомъ отъ 1897 г., къ 1-му января 1898 г. всего въ приход 864,300 р. 311/2 к. Съ 1-го меваря по 31-е декабря 1898 г. израсходовано: 285,373 р.; затъмъ къ 1-му января 1899 г. въ остаткъ 572,875 р.; ятого въ наличности 578,927 р. 311/2 к.; балансь 864,300 р. 311/2 к. Изъ общей суммы прецентныхъ бумагь и наличныхъ денегъ 578,927 р. 311/2 б. состоить: 1) въ расходнома капиталь, предназначенномъ на постройку церкви и текущіе по Комитету расходы, -323,925 р.; 2) въ запаснома капиталь, для обезпеченія содержанія будущаго причта и ремонта церкви,—239,645 р. 84<sup>1/2</sup> к.; 3) въ спеціальном капиталь, на устройство и содержание духовнаго училища препредполагаемой къ постройкъ церкви, -17,781 р. 381 г.; 4) въ спеціальных суммах, имьющих, по воль жертвователей, особыя назначенія,—2,191 р. 911/2 к. Съ открытій действій Комятета, т. е. съ ман 1880 г. по 31 декабря 1898 г. постунило—463,945 р. 10 к. Израсходовано съ ман 1880 г. по 31 декабря 1898 г.: на заготовку строительныхъ матеріаловъ и принадлежностей; на работы по постройкамъ и сооруженіямъ; на содержаніе и вознагражденіе строительнаго персонала; на командировки и разъёзды; на изготовленіе смёть, плановъ и чертежей; на составленіе архитектурныхъ проектовъ по конкурсу; на канцелярію Комитета и дёлопроизводство; на охрану имущества Комитета во время пріостановки работъ по постройкѣ; на судебныя по имуществу Комитета пошлины, на пенсію потерявшему зрёніе на службѣ Комитета черногорцу Николаю Пырлѣ; на стипендіи болгарскимъ воспитанникамъ въ русскихъ духовныхъ учебныхъ заведеніяхъ и проч., всего 359,422 р. 33 к.

На % расходнаго капитала Комитета воспитывалось въ 1898 году 41 болгаринъ, изъ коихъ въ академіяхъ: Петербургской 8, Кіевской 7, Казанской 8; въ семинаріяхъ: Московской 1, Петербургской 2, Кіевской 8, Одесской 3, Полтавской 1; въ училищахъ: Кіево-Софійскомъ 1, Кіево-Подольскомъ 1 и Одесскомъ 1.

Продолжавшаяся въ 1898 году строптельная деятельность Комитета выразплась въ следующемъ: Возведенъ подвальный этажъ храма высотою въ 41/2 аршина; поставленъ гранитный цоколь высотою 1,4 арш.; ствны храма и галлерей возведены на высоту 10 арш. отъ поверхности земли (считая отъ подошвы заложенія фундаментовъ, зданіе выведено на высоту 19 аршинъ). Выбучены фундаменты подъ зданіе семинарів, установлена часть цоколя в выведены частью ствны перваго этажа съ южной стороны. Произведено землиныхъ работъ по выемвъ сыромъ и рвами подъ зданіе семинаріп, по засынкъ овраговъ и урегулированію площадокъ храма и семинаріи для огражденія оныхъ оть розмыва горными потовами дождевыхъ и весеннихъ водъ-1070 куб. саж. Произведены временныя постройки: амбаръ для храненія строительныхъ матеріаловъ, водопроводъ отъ ръчки до мъста построенія храма, сарай для смъшиванія цемента, баня для рабочихъ, кузпица, навъсы для черченія шаблоновъ и для камиетесовъ, и проч.

## ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Памяти Его Императорскаго Высочества Наследника Цесаревича Георгія Александровича.—О народныхъ чтеніяхъ.—Забытыя сокровища.—Памятники церковной старины.

Неожиданный и темъ более тяжкій ударъ поразиль Царскую Семью и народъ Русскій, сливающійся съ Царемъ своимъ во всёхъ

радостихъ и горестихъ: 28-го іюня, въ девять часовъ 35 минять. вдали отъ Вънценоснаго Брата Своего, Августвишей Матери в дорогихъ сердцу лицъ, въ Возв почилъ Его Императорское Высочество Наследникъ Цесаревичъ и Великій Князь Георгій Александровичъ. Если смерть каждаго дорогаго человъка преисполняеть скорбью сердце, то во сколько крать глубже должна быть эта скорбь, когда мы видимъ, какъ въ могилу сходитъ дорогое лицо. съ которымъ было соединено столько свътлыхъ надеждъ, прекращается жизнь въ такое время, когда начинается только полный разцвътъ духовныхъ и физическихъ силъ. Его Императорское Высочество, Наследникъ Цесаревичъ, Великій Князь Георгій Александровичь, второй сынъ покойнаго Императора Александра III в Императрицы Маріи Өеодоровны, родился 27 апрыля 1871 года. Свое дътство и юность Его Императорское Высочество провель въ счастливой семейной обстановив Аничкова Дворца, подъ благетворнымъ влінніемъ Августвитиять Родителей и подъ опытнымъ руководствомъ Своего воспитателя генералъ-адъютанта Григорія Григорьевича Даниловича. Выросши въ самой счастливой семейной обстановкъ, получившій превосходное образованіе и богатоодаренный отъ природы, почившій Великій Князь готовился послужить Россіи, которую такъ горячо любилъ. Онъ много готовился къ этой службъ и избралъ морское поприще, которое успъль полюбить во время частныхъ поездокъ съ Августейшими Ролителями по морю. Назначенный съ первыхъ дней жизни шефомъ 93-го пѣхотнаго Иркутскаго полка, Онъ, вследствіе рано обнаруженной имъ склонности къ занятіямъ морскими науками, съ 27 апръл 1889 года получилъ назначение состоять въ 1-мъ флотскомъ Генераль-Адмирала Великаго Князя Константина Николаевича экипажъ и съ 27 іюля того же года быль произведень въ мичманы, а съ 1894 года-въ лейтенанты. Еще въ 1888 году Его Императорское Высочество совершилъ первую морскую кампанію на фрегафѣ «Генералъ-Адмиралъ», подъ руководствомъ своего новаго воспитателя по морской части-Свиты Его Величества контръ-адмирала Н. Н. Ломена, а въ 1890-1891 годахъ, на фрегатъ «Памить Азова» сопровождаль при кругосветномъ плаванія Своего Августвишаго Брата (нынв благополучно царствующаго Государя Имнератора), но вследствіе болезненнаго состоянія здоровья возврараньше изъ Индіи. Не смотри на Свое бользненное Наследникъ Цесаревичъ не переставалъ витересоваться научными знаніями. По Его желанію, изв'ястный профессоръ Московскаго Университета В. О. Ключевскій прочель

Ему въ Абясъ-Тумант курсъ русской исторіи (съ сентября 1893 г. до марта 1894 года). Состои почетнымъ председателемъ Русскаго Астрономическаго Общества, Его Императорское Высочество устроиль въ своей резиденціи обсерваторію и метеорологическую станцію. Благоволительно относясь къ ученымъ дъятелямъ, Онъ на свое иждивение издалъ два важные труда въ переводъ съ англійскаго языка: «Вліяніе морской силы на исторію», изследованіе капитана Мэхэна (Спб. 1895 г., 634 стр.), и «Морская война, ен основные принципы и опыть, сочинение Коломба (Спб. 1896 г.). Нагляднымъ памятникомъ научныхъ стремленій Почившаго остался и «Объяснительный каталогь библіотеки Его Императорскаго Высочества въ Абасъ-Туманъ: Кавказъ и сосъднія съ нимъ страны» (Тифлисъ 1894 г., 232 стр.). Съ сердечнымъ участіемъ вся Россія слідня за состояніемъ здоровья Великаго Кня. зя, возсылала молитвы Всевышнему о дарованіи Ему исцеленія и радовалась всякому малъйшему улучшенію здоровья, не теряя надежды на то, что дорогая жизнь Государева Брата будеть сохранена еще на много лътъ и ему позволено будеть послужить родинъ во флоть, какъ онъ этого всегда желалъ. Но этимъ надеждамъ не суждено было сбыться. 28-го іюня, въ 9 час. утря, Насл'єдникъ Цесаревичь выбхаль на прогулку на велосипедъ съ бепзиннымъ двигателемъ изъ Абасъ-Тумана по направленію къ Зегарскому перевалу. Следуя очень быстро, Его Императорское Высочество провхаль около двухь версть и потомь повернуль назадь. Шедшая по пути следованія Цесаревича молоканка, Анна Дасаева, увидела, какъ Наследникъ, возвращаясь, замедлилъ движение велосипела, отплевывая густую кровь; затемъ Его Высочество остановиль ходь и, сойдя съ велосииеда, пошатнулся. Подбъжавъ, Досаева поддержала Его Высочество, со словами: "Что съ Вами"?— Наслединкъ Цесаревичъ ответилъ-пичегои, а на предложение воды, знакомъ руки взъявилъ согласіе. Тогда Дасаева, опустивъ поддерживаемаго ею Великаго Кинзя на землю, стала освъжать Великому Князю водою голову и роть; туть же последовала кончина Наследника Цесаревича тихо и безъ страданій. Тело въ Бозъ почившаго Наслъдника Цесаревича было доставлено во Дворецъ, а мъсто коичины обнесено ръшеткою. Да пошлеть Господь силы и крѣпость Государю Императору и Августвищей Родительница Его перенести скорбь, наспосланную Имъ этою преждевременною утратой дорогаго Брата и Сына, и да пошлеть Онъ Имъ утьшение въ томъ, что виъсть съ Ними милліоны върноподданныхъ возносять модитвы къ Престолу Всевышияго о упокоенів «Моск. Въд.» души усопшаго въ селеніяхъ праведныхъ.

- Въ учрежденномъ при министерствъ народнаго просвъщенія особомъ совъщанія изъ представителей разныхъ въдомствъ, выработанъ новый порядовъ разръшенія народныхъ чтеній: вителю министровъ народнаго просвъщенія и внутреннихъ дѣлъ и обергирокурора Св. Синодя, дѣло это будутъ вѣдать архіерен, губернаторы и попечители учебныхъ округовъ, а въ вѣкоторыхъ отдѣльныхъ случаяхъ, требующихъ спѣшности, даже директоры народныхъ училищъ, при условіи предварительнаго сношенія съ укъзанными лицами (губернаторомъ и архіереемъ) и съ доведеніемъ до свѣдѣнія попечителя учебнаго округа. «Стран.»
- «Симб. Еп. Въдомости» обращають виниание любютелей 17ховно-нравственняго чтенія на древне-учительные Сборники, выдержки изъ которыхъ помъщаются въ приложени къ «Странник» подъ названіемъ: "Памятники древне-русской церковно-учительной литературы", именно изъ Пролога, Златоуста, Златой цени и др. За что и для чего забыты эти Сборнаки, полвліяніемъ которыхъ сложилось то прочное, зиждущееся на религівміровозарініе русскаго человіна, которымь онь отличался всегля и которое характеризуеть его и по нынъ. Представленныя въ своей первоначальной христіанской чистоть, эти чтенія изъ Пролога имъли бы громадное нравственно-воспитательное воздъйствіе ва народъ именно тъмъ воодушевленіемъ, которое всегда отличале рвчь древнихъ отцовъ и учителей нашей Церкви. И не нужна была бы духовенству та масса новыхъ поученій и риторическихъ словъ и беседъ, которыя чуть не ежедневно издается въ десяткахъ тысячахъ экземпляровъ, то въ видъ отдъльныхъ изданій, то въ виль приложеній бъ нашимъ духовнымъ журналамъ. И въ самомъ діль Чтенія изъ Пролога и другихъ древивищихъ Сборниковъ этого рода удовлетворяють всьмъ требованіямь правильно составленной и вполн результатной проповіди. Отличительной чертой всіхъ этихъ чтевій служить врайняя простота ихъ рфчи: главное предложение составляеть наиболье частую форму выраженія мысли; придаточных в презложеній придающихъ слогу періодическую форму, очень мало; при томъ всф они изложены замфчательно понятно и просто. Съ виутренней своей стороны, со стороны содержанія, древнія поученів очень элементарны и по убъдптельности своей положительно взумительны (на нихъ похожи отчасти наши Троицкіе Листки, напр. О, еже не осуждати "Златоустъ", Слово преп. Анастасія). Замічательныя параллели, употребляемыя въ древнихъ Прологахъ, накогда и въ голову не придуть нашимъ современнымъ проповъдивкамъ. Приведемъ образецъ изъ поученія по пьянствъ", принадле-

жащаго Св. Василію Великому. Въ цёляхъ сильнёйшаго воздействія на страдающихъ страстію къ спиртнымъ напитвамъ, Св. Василій приводить сравненія между пьяницей и бъсноватымъ: "бъсный страждеть неволею, избудеть въчныя муки; пришедъ іерей къ бъсному, молитвою отгоняеть бъса; но надъ піящаго еже в со всея вселенныя собралися священницы и молотву, сотворили, не могуть подъяти отъ пьянства, ни самовольнаго бъса отогнати пьянственнаго". - Кромф, краснорфчія, столь присущаго древнимъ образцамъ изъ Пролога, они отличаются особенно эрудиціей по знанію Св. писанія в Св. Отецъ, причемъ приводится приміры изъ жизни святыхъ разныхъ временъ и народовъ,-съ глубочайшею върою въ то великое дъло, которое дълали проповъдники. - Дай Богъ, чтобы эти сокровища, которыхъ справедливо авторъ назвалъ забытыми, поскорфе перестали быть забытыми и попали въ руки каждаго іерея Божія: это-такіе добрые друзья, которые готовы дать намъ помощь и добрый советь каждый чась, каждую минуту, во всъхъ обстоятельствахъ нашей жизни.

— «Церк. Въстивкъ» сообщаеть, что въ центральномъ духовномъ въдомствъ въ послъднее время разрабатывается вопросъ о мърахъ къ сохранению и разработкъ вещественныхъ в письменныхъ памятниковъ церковной старины. По запискъ, составленной по сему предмету начальникомъ архива при Св. Сунодъ Л. Н. Львовомъ, предполагается въ каждой епархів, по прим'тру губернскихъ ученыхъ архивныхъ коммиссій, постененно образовать при духовныхъ семинаріяхъ церковно археологическіе комптеты, которые будуть имъть своею задачею наблюдение, изучение, регистрированіе и по возможности паучное изследованіе вещественныхъ и письменныхъ памятниковъ своей епархіи. При комитетахъ обязательно имфють быть учреждены церковно-археологическіе музен или древлехранилища. По мфрф возможности и надобности, комитетами будуть открываться епархіальные историческіе архивы, въ которыхъ имфютъ сосредоточиваться, и списываться для пользованія съ научною целію всв оффиціальные и частные письменные памятники епархів, какъ историческаго, такъ и археографическаго характера. Епархіальные комитеты, состоя при духовныхъ семинаріяхъ, будутъ составляться, прежде всего, изъ преподавателей всехъ местныхъ духовно-учебныхъ заведеній, а мъстныхъ духовныхъ и свътскихъ лицъ, интересуюзатьмъ щихся изученіемъ и разработкою памятниковъ старины. Музей, находись въ завъдыванія преподавателей литургики, будеть регистрироваться и описываться воспитанникими старшихъ классовъ

семинарів, что дасть возможность будущимъ пастырямъ церкы всестороние ознакомиться съ предметами археологія и практичесы пріучаться въ правильной регистраціи, описанію и храненію ихъ. При Св. Сунодъ имъетъ быть организована центральная перковиархеологическая коммиссія. Нельзя не отнестись сочувственно въ этому благому начининію. Если за последнее времи и замічается подъемъ въ обществъ и духовенствъ интереса въ церковной археологів, но всетаки наши церковно-археологическія знавіх не стоять на надлежащей высоть. И въ настоящее время масса драгоценных въ историческомъ отношения церковныхъ предметовъ и рукописей или валяются какъ никуда ненужный хламъ, за яко-бы ненадобностію, подвергаются уничтоженію, или являются предметомъ спекулятивныхъ операцій различныхъ торгашей (о последнемъ напр. въ прошломъ году сообщили «Архангел. Епап. Въд. Ж 8 въ корреспонденція съ терскаго берега). По проект А. Н. Львова, между прочимъ, епархіальнымъ археологических комитетамъ предполагается поручать предварительное изученіе в разсмотреніе всёхъ ходатайствъ и дёль, возникающихъ въ епархів по постройкамъ и реставраціямъ древнихъ храмовъ, иконописи. стънописи и т. п. Мотивированныя заключения комитетовъ по этвмъ вопросамъ, основанныя на непосредственномъ ихъзнакомств съ всъ ми однородными памятниками епархін, будуть служить матеріалами для правильнаго сужденія подлежащихъ административныхъ учрежденій, которыя въ настоящее время поставлены въ необходимость разр'єшать эти вопросы большею частію на основаніи заключеній случайныхъ представителей археологіи, иногда совсёмъ незнакомыхъ съ мъстными памятниками и мъстными условіями и потребностями церковно-религіозной жизни. Комитетамъ будутъ дарованы средства, которыми они могутъ оказывать благотворительное вліяніе и на то, чтобы формы и характеръ разныхъ церковныхъ принадлежностей удерживали свой древне-церковный характеръ, а не завистли отъ ремесленнаго произвола и коммерческихъ соображеній. Хорошо, конечно, было-бы, если-бы подобнымъ спеціальнымъ учрежденіямъ даровано было право цензуры иконописа, стинописи, рельефныхъ изображеній, надписей на священныхъ предметахъ и т. п., надзора за производствомъ и продажей священныхъ изображеній и предметовъ, а также наложенія veto из нѣкоторые фабрикаты современной промышленности, вознакшей на почвъ народной религіозности, но противные духу православія и являющіеся предметомъ спекулятивныхъ оборотовъ, какъ-то: печатныя на металлъ иконы, литографіи съ религіознымъ сюжетомъ, крестики съ панорамой и т. п. «Моск. Цер. Ввд.».

## ЛИСТОКЪ

RIL

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

31 Іюля № 14. 1899 года.

Содержаніе. Именной Высочайшій Указъ Правительствующему Сенату.—Высочайшее повельніе.—Опредьленіе Святьйшаго Сунода.—Огчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояній церковно-приходских школь в школь грамоты 5 арьковской епархіи по учебно-воспитательной частя за 1897/8 учебный годь (предолженіе).— Списокь лиць, служащихь въ Харьковской Духовной Семинарін, за 1899 годь.— Епархіальныя извыщенія.—Извыстія и замытии.—Объякумін.

## Именной Высочайшій Уназъ Правительствуусщему Сенату.

Любезнъйшаго Брата Нашего, Великаго Князя Михаила Александровича, Коему, въ силу основныхъ государственныхъ законовъ, принадлежитъ, доколъ Госиодъ Богъ не благословитъ Насъ рожденіемъ Сына, ближайшее право на наслъдіе послъ Насъ Престола, повельваемъ именовать во всъхъ случаяхъ Государемъ Наслъдникомъ в Великимъ Княземъ.

На подлинномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою подписано:

*"НИКОЛАЙ*".

Въ 7-й день іюля 1899 года. Въ Петергофів.

### Высочайшее повельніе.

Государь Императоръ, во 2-й день іюля сего года, Высочайше утвердеть соизволиль всеподданнёйшій докладь Святейшаго Сунода о бытів ректору Литовской духовной семинаріи Архимандриту Иннокентію епископомъ Сумскимъ, викаріємъ Харьковской епархів, съ темъ, чтобы нареченіе и посвященіе его въ епископскій санъ произведено было въ городе С.-Петербурге.

## Опредъленіе Святьйшаго Сунода,

оть 7-го іюля 1899 года за № 2584, о новой формь возношенія при богослуженіи Высочайшихь Имень Августыйшей Фамиліи.

По Указу Его Императорскаго Величества, Святвашій Правительствующій Сунодъ слушали: предложеніе Г. Синодальнаго Оберъ-

Прокурора, отъ 7-го сего іюля, коимъ объявляеть Святьйшему (гноду, для зависящихъ распоряженій, что Государь Императорь, 5 6-й день текущаго іюля, Высочайше совзволилъ утвердить вогоформу возношенія при богослуженіяхъ Высочайшихъ Именъ Автуствішей Фамиліи, въ изміненіе формы, Высочайше утверждення 30-го іюня сего гола. Приказали: Напечатавъ означенную височайше утвержденную, 6-го текущаго іюля, форму возношенія при богослуженіяхъ Высочайшихъ Именъ Августвішей Фамиліи остоймъ приложеніемъ къ № 28 «Церковныхъ Відомостей», предиссать подлежащимъ містамъ и лицамъ духовнаго віздомства, что впред при богослуженіяхъ совершалось возношеніе Высочайшить Именъ і вгуствішей Фамиліи по прилагаемой при семъ Высочайше утвержденной формів.

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходских школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитатель ной части за 1897/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Мфры, принимаемыя къ повышенію педагогической подготовки учащихъ.

Независимо отъ курсовъ, имвющихъ самое рвшительное значеніе въ діль педагогическаго образованія учителей, оо. утванне наблюдатели съ своей стороны прилагали возможныя для нель мъры въ повышенію педагогической подготовки учителей. Такъ Изрускій убздный наблюдатель предлагаль оо. завёдывающимъ мазе обезпеченныхъ школъ пріобрѣтать рекомендованныя учебнымъ начальствомъ методики обученія по разнымъ посъщении школъ, школьнаго курса. При преподаванія того вая явные недостатки ВЪ пріемахъ другого учителя, онъ предлагалъ съ своей стороны ные урови первоначальнаго обученія. Кром'в того къ начал текущаго учебнаго года въ г. Славянски во второвлассную школ предположено вызвать некоторых учителей школь грамоты для слушанія уроковъ первоначальнаго обученія. Харьковскій и Волчанскій убадные наблюдатели при посфщеніи школь вели сверть того беседы по вопросамъ о постановие преподавания того вле другого предмета, на вопросы и недоумънія учителей давали соотвътствующія разъясненія и указывали методическія руководства

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 13.

по предметамъ школьнаго курса. Вмёстё съ темъ они побуждали оо. заведующихъ, какъ лицъ получившихъ полное образованіе, чтобы они всячески содъйствовали успъхамъ школьнаго дъла и не оставляли неопытныхъ учетелей въ безпомощномъ положенів. Въ затруднительныхъ случаяхъ неопытные учители не стеснялись обращаться къ опытнымъ въ педагоческомъ дёлё своимъ товарищамъ. Въ Богодуховскомъ увздв наблюдается и болбе симпатичное и полезное въ школьномъ дёлё явленіе. По свидетельству Богодуковскаго убзднаго наблюдателя, оо. законоучители и учители техъ городовъ и селъ, въ которыхъ имется несколько школъ, при посъщении другъ друга въ праздничные дни или по своимъ обязанностямъ, обывновенно ведутъ совъщанія о способахъ в пріемахъ обученія, задачахъ и целяхъ церковныхъ школъ в мерахъ воспитанія дітей въ дуків Св. Церкви и вівры православной. Само собой разумъется, что устныя бесёды и живой примъръ не такъ надолго могуть остаться въ памяти учителей, какъ хорошая внига, освященная практическими указаніями и руководствами. Поэтому Купинскій убадный наблюдатель особенно настапваеть на распространенія среди учителей разнаго рода методических в руководствь, книгъ для самостоятельнаго чтенія в педагогическихъ журналовъ, могущихъ поддерживать учителей на уровив современной педагогики.

Но предлагая подобнаго роды мёры, оо. уёздные наблюдателя въ то же время сознають, что значеніе такихъ мёръ въ высшей степени условно и находится въ зависимости и отъ отдёльныхъ лицъ и отъ случайныхъ обстоятельствъ и, наконецъ, отъ характера того вли другого руководства, совёта и наставленія, что, однимъ словомъ, эти мёры не могуть существенно восполнить тотъ педагогическій пробёлъ, который существуеть въ составё нашихъ учителей по причинё многихъ и неустранимыхъ обстоятельствъ. Въ данномъ случав нужно избрать для этого вёрное средство и рёшительную мёру. Такою мёрою, дающею прочное основаніе для педагогическаго образованія, являются курсы педагогическіе и церковнаго пёнія.

Педагогические курсы. Летомъ 1898 года Училищнымъ Советомъ при Св. Синоде были устроены вурсы епархіальные дли учителей одноклассныхъ церковныхъ школъ и курсы окружные дли учителей второвлассныхъ школъ десяти епархій, въ томъ числё и Харьковской.

Подробныя данныя относительно устройства курсовъ епархіаль-

ныхъ и окружныхъ были изложены въ статьяхъ епархіальна: наблюдателя В. Давыденко въ журналѣ "Вѣра и Разумъ", Августь вн. 1-я, и въ отчетѣ о сихъ курсахъ инспектора курсовъ ректора Семинаріи прот. І. Знаменскаго, помѣщенномъ въ томъ же жуналѣ за 1899 годъ, ки. 1—5.

III.

Успѣхи обученія по предметамъ школьнаго курса въ школахъ второклассиях. двухклассинхъ, одноклассныхъ и школахъ грамоти. Росписаніе уроковъ. Классы: журналы для записи посъщенія школы учащинися и содержанія уроковъ. Годичьэкзамены въ школахъ; испытательныя коммиссіи.

Успахи обученія въ церковныхъ школахъ Епархіи за отчетны годъ были вполнъ удовлетворительны и что всего отрадиъе, съ каждымъ годомъ становятся очевидиве. "Ростъ церковныхъ школь Старобъльского убада, въ связи съ усовершенствованіемъ постьновки обученія предметамъ школьнаго курса, по сообщенію укинаго наблюдателя, въ последние 2 года заметно подвинулся врередъ. Есть въ увздв не мало школъ, замвчаеть наблюдатель. когорыя въ своей постановкъ учебнаго дъла могля бы служить желавной нормой для всёхъ церковныхъ школъ, и близко то время, когда всь, въ рукахъ коихъ заключается судьба развитія церковных школь, сплотится общею идеею любви къ народу и дружно выступять на встричу уже назрившему желанію въ масси получить религіозно-правственное просвъщеніе въ церковной школь. Отзывы вськъ другихъ наблюдателей выражають ть же надежды и ту же мысль о быстромъ прогрессивномъ развитіи учебнаго діла въ школахъ, благодаря нельностнымъ трудамъ духовенства. И дъйствительно, духовенство до настоящаго времени воспользовалось всёнь что было въ его рукахъ для улучшенія учебной постановы въ церковныхъ школахъ: и опытомъ прежнихъ лътъ, какъ лучших учителемъ, исправляющимъ недостатки и пробълы въ обучевія прежнихъ лътъ, и указаніями утвенькъ наблюдателей, переносящихъ изъ школы въ школу путемъ частныхъ беседъ и личных указаній по предметамъ обученія свои педагогическія руководственныя указанія, и лучшими педагогическими руководствами и журналами, кои дають желающимъ возможность стоять на урови современной педагогіи, и учительскими курсами, давшими этому духовенству не мало подготовленныхъ въ педагогическомъ дъл: vчителей и, наконецъ, всъмъ, что доселъ было предпринято гъ улучшенію учебнаго діла въ церковныхъ школахъ містными в

центральными церковно-школьными учрежденіями. Но судя по всьмъ ивропріятіямъ, предпринятымъ на пользу учебнаго дела въ школахъ, и той энергіи, которую обнаруживаеть духовенство. можно было бы ожидать гораздо большихь успаховь обучения, еслибы духовенство не встръчало въ школьномъ дълъ множества препятствій для правильной постановки учебнаго діла. Такими препятствіями служать: а) позднее начало и раннее окончаніе школьныхъ занятій въ нъкоторыхъ церковныхъ школахъ, сокращающее продолжительность учебнаго года; б) разновременное поступление дътей въ школу, порождающее группы учащихся съ различными познаніями и препятствующее правильному и быстрому ходу обученія; в) неисправное хожденіе дітей въ школу, дающее школі отстающихъ учениковъ, съ которыми учитель долженъ заниматься отавльно и ради которыхъ онъ долженъ останавливаться на одномъ и тамъ же предметв обученія по нъсколько дней; г) недостатокъ правоспособныхъ учителей или же отсутствие ихъ вследствіе чего сами священники должны вести діло обученія совмістно по всемъ предметамъ школьнаго курса на ряду со всеми приходскими обязанностями; д) краткій срокъ учительской службы учителей педагогически правоспособныхъ, вся вдствіе ограниченности средствъ переходищихъ на службу приходскими свищенниками или же въ школы М. Н. Просвъщенія, какъ наиболье обезпеченныя; е) недостатокъ письменныхъ принадлежностей или же крайнее разнообразіе ихъ, тормозящее усившный ходъ обученія письму и счисленію; ж) недостатокъ или полное отсутствіе педагогическихъ руководствъ для учителей, необходимыхъ для целесообразной постановки в правильнаго веденія учебнаго діла въ школахъ, и, наконецъ, з) неудобства въ школьныхъ помещенияхъ, вследствие тесноты, недостатка свъта и воздуха, удобныхъ классныхъ столовъ и т. п.

Не смотря однако на всё вышензложенныя препятствія, духовенство, церковно-школьная виспекція, увздимя отдёленія, епархіальный училищный Совёть съ своей стороны принимали всё зависящія мёры въ устраненію препятствій для успёшнаго хода учебнаго дёла. Въ отчетномъ году увазанныя препятствія, затрудняющія успёшный ходъ обученія, значительно устранены: а) число правоспособныхъ учителей значительно увеличилось, не только выдержавшими экзаменъ на званіе учителей, но и значительнымъ количествомъ лицъ, слушавшихъ педагогическіе курсы; б) 100 учителей снабжены были методическими руководствами по обу-

ченію грамоть (Н. Страхова), ариеметивь (И. Вишневскаго) і церковному півнію (Рыжскаго); в) устроено свыше 40 новиг школьныхъ зданій в, наконецъ; г) церковно-школьная виспекци тщательно следеля, чтобы учебныя занятія въ школахъ начинлись ооновременно и возможно раньше. Продолжительность ученаго года, за немногими исключеніями, равнилась 7 и 8 місяпамъ: въ школахъ городскихъ и школахъ большихъ деревень, торговыхъ в фабричныхъ пунктовъ учебный годъ начинался съ ! сентябри и оканчивался между 1 и 15 ман. Ежедневно учени продолжалось 6 часовъ отъ 8 до 2 или же отъ 9 до 3 пополудет. Кром'в того во многихъ школахъ были и вечернія занятія. Въ воду обширности учебной программы для одновлассныхъ церковиприходскихъ школъ почти во встхъ церковныхъ школахъ епариз установился трехгодичный курсъ обучения. Трехгодичный курсь ученья въ церковныхъ школахъ весьма благопріятно отражаета на успъхвуъ школьнаго обученія, давая возможность тщательно выполнять учебную программу.

Что касается школъ второклассныхъ, то успъхи обучения въ няхь были въ общемъ отлично-хорошіе. Этому способствоваль не только составъ педагогическаго персонала учащихъ въ нихъ лицъ, педзгогически образованныхъ и опытныхъ, но в отсутствіе всъхъ не благопріятныхъ условій, могущихъ препятствовать успівшному ходу обученія, а главное, общежитіе, дающее возможность подъ непосредственнымъ наблюденіемъ учителей все время съ пользою употреблять на учебныя занятія, не отвлекаясь посторонними ділями. Въ отчетномъ году второкляссныя школы, числомъ 3, вступили во второй годъ своего существованія; причемъ въ Славанской в Ворожбинской школахъ образовалось два отдёленія, въ Больше-Писаревской же, за позднямъ открытіемъ школы, учащіеся были оставлены на повторительный курсь въ 1 отделенія. Во вторыхь отделениях второкляссных школь успахи обучения были отличнохорошіе, въ первыхъ-нівсколько слабіве, что объясняется слабов подготовкой учащихся при поступлении въ школу. Съ текущаго года оо. завъдывающіе принимають на себя заботу о подготовых учениковъ, желающихъ поступить во второклассную школу.

Преподаваніе предметовъ въ школахъ второклассныхъ велось примънительно къ "Примърной программъ" для второклассныхъ школъ, изданной Уч. Сов. при Св. Синодъ. Введеніе новой программы не представляло особыхъ затрудненій въ виду того, что

зсв учители второвлассныхъ школъ Харьковской епархіи были знакомлены съ содержаніемъ этой программы на бывшихъ лётомъ грошлаго года педагогическихъ курсахъ для второвлассныхъ школъ. Но такъ какъ означенною программою не предръщается, а лишь гамъчается содержаніе и объемъ учебнаго матеріала, то при растредъленіи этого матеріала по годамъ обученія были допущены во гногомъ сокращенія съ въдома епархіальнаго наблюдателя.

Учебниками и учебными пособіями въ школахъ грамоты одно-**МАССНЫХЪ И ДВУХКЛАССНЫХЪ ЦЕРКОВНО-ПРИХОДСКИХЪ ШКОЛАХЪ ЕПАР** ін служили следующім вниги, одобренныя училищнымъ советомъ гри Св. Синодъ: по Закону Божію: Библія, Кратвій молитвословъ, твиныя таблицы молитвы Господней, Символа въры и заповъдей; **Гаставленіе** въ Закон'в Божіемъ-прот. Смирнова, Наставленіе въ завонъ Божіемъ-Еп. Агаеодора, Начатки православнаго Христінскаго ученія, Пространный Христіанскій Катихизись, Картины о Свищенной Исторів-Сидорскаго, Ученіе о богослуженів-Ниольскаго, Историческія чтенія изъ книгъ Ветхаго Завіта, Кратан Исторія жизни Господа Нашего Інсуса Христа въ вопросахъ отвътахъ; по Церковно-Славянскому языку: Таблица буквъ и олитвословій, Подвижная азбука и буквари-Изд. Св. Синода; Герковно-Славянская азбука-Н. Ильминскаго; Обучение церковнодавянской азбукф-его-же; Книга для чтенія по славянскому изыу-Грушевскаго: Евангелія на славянскомъ изыкъ, Учебный Часоловъ, Псалтырь в Октоихъ, Славянорусскій Словарь-Михайловкаго, Славянская грамматика — К. Козьмина; по Русскому языку: Іодвежная азбука, Азбука для обученія отроковъ церковно-славянкому в гражданскому чтенію, Букварь Лубенца, Княга для чтеія в письменныхъ работъ Д. Понова, Книга для чтенія в письенныхъ работъ Радонежскаго, Родина-Радонежскаго, Солнышкого-же, Приходская швола-Ермина и Волотовскаго, Азбука правовсавія Д. Тихомірова, Начатки грамматики—его же, Грамматика ъ диктовкахъ-Матвъевой, Курсъ систематическаго диктанта-Смировскаго, Практическій курсь правописанія—Некрасова. По счиленію: Счеты простые в шведскіе, методики арнометики-Тихогірова, Гольденберга, Шохоръ-Троцкаго, Сборники арпометичекихъ задачъ Гольденберга, Евтушевского, Шохоръ-Троцкаго и н. Тенишева; по Чистописанію: Прописи Гербача, Урови чистогисанія—его-же, Методическое руководство къ обученію письму— 'ербача; по церковному птонію: Руководство къ первоначальному

изученію церковнаго півнія—Соловьева, Стихири и Тропари воскресные—его же, Обиходъ церковнаго—нотнаго півнія, Учебный обиходъ, Октоихъ нотнаго півнія, Ирмологій нотнаго півнія, Руководство къ нотному півнію—Смоленскаго. Учебникъ церковнаго півнія—А. Ряжскаго; по Географіи: Элементарная географія— Пуцыковича, Учебный географическій атласъ для церковно-приходскихъ школь—Поддубнаго; по Русской исторіи: Отечественная исторія для народныхъ школь—С. Рождественскаго, Историческій атласъ; по церковной исторіи: Начальныя свідівнія изъ исторів церкви—прот. Смирнова.

Въ школахъ второклассныхъ практиковались следующие учейники и учебныя пособія: Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завѣта-прот. А. Рудакова, праткая Священная Исторія, последовательно изложенная для двухклассныхъ церковныхъ школъ-прот. Смирнова, Краткая исторія перковная—прот. А. Рудакова, О Богослуженій Православной церкви-Еп. Гермогена, Исторія Православной Церкви до разделенія церквей-Изд. К. П. Победоносцева, Краткое обозрвніе богослужебных книгь-прот. К. Никольскаго, Пространный Христіанскій Катихизись, Кратвая грамматика церковно-славянского языка-Миропольского, Сокращения грамматика церковно-славянскаго изыка-М. Григоревскаго, Этимологія русскаго языка Кирпичникова и Гилирова, Краткій учебникъ географін-Раевскаго, Смирнова и пособія: По русской земль-А. Соколова, Географическіе очерки и картины-Мечъ, Географическій сборникъ-его-же; пособія по русской исторія: Исторія Государства Россійскаго Карамзина, Беседы по русской исторіи — изд. Уч. Сов. при Св. Синодъ и физические приборы.

Успехи обученія по предметамъ школьнаго курса въ школахъ второклассныхъ были следующіе: по Закону Божію въ Вороковноской и Славянской второклассныхъ школахъ въ теченій двухъ учебныхъ лёть основательно изучена Св. Исторія Ветхаго и Новаго Завета по учебнику Рудакова съ дополненіями изъ Библів и Св. Евангелія применительно къ "Примерной Программе", усвоень краткій курсъ исторіи, краткій катихизисъ и ученіе о богослуженіи. Что касается Больше-Писаревской второклассной школы, то, въ виду поздняго ея открытія и еще потому, что при школь ве было общежитія, здёсь по предмету Закона Божія выполнень лишь курсъ по "Примерной программе": Св. Исторія Ветхаго и Новаго Завета и краткій курсъ Исторіи церкви. По церковно-сла-

вянскому языку успъхи обученія во встхъ школахъ по объему одинаковы: чтеніе часослова, псялтири и Евангелія отъ Матеея, Марка, Луки и Іоанна, заучиваніе наизусть; особепное вниманіе на заучиваніе наизусть обращено въ Больше-Писаревской школь, ученики которой усвоили кромі наміченнаго "Приміврной программой матеріала еще догматики и многія церковныя піснопізнія. Далье практическое ознакомленіе учащихся съ церковно-славянскими формами склоненій именъ существительныхъ, прилагательныхъ, числительныхъ, мфстоименій и съ спряженіями глаголовъ при чтеніи, разбор'в и перевод'в церковно-славинскаго изыка. Въ Славянской и Ворожбянской второклассныхъ школахъ сверхъ того изложенный матеріаль быль повторень въ систематическомъ порядкв по учебнику этимологів. По Русскому языку въ школяхъ Славянской и Ворожбянской применительно къ "Примерной программъ была обстоятельно изучена этимологія по курсу Кирпичникова и Гилярова и синтаксисъ въ краткой системъ. Кромъ того занятія по русскому языку состояли въ чтеніи и пересказъ статей изъ книги для чтенія и въ разборь ихъ со стороны этимологической и синтаксической и со стороны плана, възаучиваніи на ызусть положенныхъ стихотвореній, въ письменныхъ упражненіяхъ-дпитовив, письменномъ пересиязв статей, въ самостоятельномъ-составление плановъ статей и легкихъ описаній. Въ Больше-Писаревской второклассной школь занитія по русскому языку состояли въ изучения этимологии и практическихъ упражненияхъ, устномъ грамматическомъ разборъ, устномъ и письменномъ склоненів в спряженів словъ, объяснительномъ чтенія, заучиванів стихотвореній, пров'трочной диктовкі и писаній выученнаго пзусть. По дидактикт: со второго полугодія въ Славянской и Ворожбянской второклассныхъ школахъ ученики начали присутствовать при занятіяхъ въ образцовой школф грамоты, не приниман активнаго участія въ этихъ занятіяхъ. Въ Больше-Писаревской школъ присутствование учениковъ на практическихъ занятияхъ еще преждевременно. Но за то здъсь учащиеся ознакомлены съ приемами преподаванія церковнаго п'внія и управленіемъ хоромъ. По русской исторіи, церковной и гражданской, въ порядкі "Примірной программы" въ Больше-Писаревской второклассной школъ былъ нзученъ курсъ исторія до главы объ Іоанні IV, въ Славянской же и Ворожбинской курсъ исторіи съ некоторыми сокращеніями быль выполнень до конца. По географіи курсь науки быль усво-

енъ по "Примърной програмив" въ школахъ Славянской и Ворожбянской последовательно за 2 года обучения: въ школеже Больше-Писаревской до гл. о почвв. Кром'в того практиковалось черчене карть. По ариометикъ обучение въ школахъ Славянской и Ворожбянской было ведено по руководству Малинина и примінательно "Примфрной къ программъ" было усвоено учащимися до ръшенія задачь алгебранческаго характера. Въ Больше-Писаревскої школь были взучены следующіе отделы ариометики: четыре действія надъ цёлыми числами, составныя именованныя числа, квадратныя мёры, кубическія мёры, признаки дёлимости чисель, разложение чиселъ на множителей и отыскание кратнаго числа. дроби простыя и дъйствія надъ ними, простое и сложное тройное правило, правило процентовъ. По предмету физики въ Больше-Писаревской школъ весьма обстоятельно быль изученъ курсъ свстемы за одинъ годъ обученія, причемъ всі машинные и физвческіе приборы были исполнены учениками на рисункахъ въ особыхъ тетрадяхъ.

Въ Ново-Водолажской и Андреевской двухклассной церковноприходскихъ школахъ успъхи обученія были вполив удовлетворительны, въ Александро-Невской школь г. Харькова отлично-хорошіе. Отлично-хорошими усибхами Александро-Невская школя обизана о. завъдующему свящ. Николаю Сокольскому, изыскивающему средства на содержаніе учителей съ полнымъ семинарских образованіемъ. При 360 учащихся, въ этой школь 5 учителей общеобразовательныхъ предметовъ, особый учитель церковнаго пънія в 2 законоучителя. Въ отчетномъ году для болфе успѣшнаю и правильнаго хода учебныхъ занятій, въ школѣ была введена попредметная система преподаванія вмісто классной. При этой системъ преподаванія оставленіе школы учителемъ или же его отсутствіе по болізни и разнымъ другимъ причинамъ не такъ вредно можеть отражаться на ходъ учебнаго дъла. Кромъ того прв попредметной системъ преподаванія учители скоръе могуть освоиться съ постановкою и преподаваніемъ своего предмета, а ученики, занимансь въ продолжение дви съ въсколькими учителями. значительно выигрывають въ своемъ развити, не говоря уже о томъ, что постоянная переміни учигелей дійствуеть на накъ оживляющимъ образомъ. Выпускные ученики вебхъ двухилассных школъ довольно основательно усвоили предметы обучения школьнаго вурса по программъ, изданной Уч. Сов. при Св. Синодъ для

двухилассных церковно-приходских школъ. Кром того въ Александро-Невской школ былъ введенъ въ качеств в дополнительного предмета курсъ черченія.

Въ видахъ особеннаго значенія второклассныхъ школъ и наплучшаго контроля за успѣхами обученія въ нихъ, въ отчетномъ году были произведены переводные экзамены изъ 1-го во 2-й и 2-го въ 3-й классы. Экзамены были произведены въ школахъ Славинской и Ворожбинской въ присутствіи уѣздныхъ наблюдателей, а въ школѣ Больше-Писаревской въ присутствіи епархіальнаго наблюдателя. Результаты экзаменаціонныхъ испытаній въ объемѣ указаннаго выше учебнаго матеріала получились отличнохорошіе. Сумма знаній по всѣмъ предметамъ школьнаго курса, твердость и сознательность въ усвоенія учебнаго матеріала, желательное достоинство школьныхъ работъ,—все это соотвѣтствуеть не только формальному выполненію учебныхъ программъ, но и со стороны постановки учебнаго дѣла является удовлетворяющимъ требованіямъ объяснительныхъ записокъ къ этимъ программамъ.

По успехамъ обученія предметамъ школьнаго вурса одновлассныя церковно-приходскія школы принадлежать къ школамъ, въ которыхъ учебное дёло поставлено отлично—хорошо, весьма хорошо и удовлетворительно, за рёдкими исключеніями школъ неудовлетворительныхъ, по причинамъ, изложеннымъ выше, и притомъ уважительнымъ или устранимымъ. Обученіе во всёхъ школахъ велось по программѣ, изданной У. Сов. при Св. Синодѣ, и согласно объяснительнымъ къ нимъ запискамъ.

Закона Божій. При преподаваніи Закона Божія, по сообщенію Волчанскаго Узднаго Наблюдателя, оо. законоучители держались требованій объяснительной записки къ "Программъ", а именно: сначала изучались первоначальныя молитвы, затъмъ событія св. исторіи Ветхаго Завъта въ послъдовательномъ порядкъ до конца и потомъ приступали къ изученію событій изъ св. исторіи Новаго Завъта. Вирочемъ въ нъкоторыхъ немногихъ школахъ дълалось отступленія отъ такого требованія или вслъдствіе незнанія этого требованія, или вслъдствіе прявычки преподавать Законъ Божій по учебнику прот. Д. Соколова, которымъ рекомендуется, послъ статьи о гръхопаденіи прародителей, наказаніи за гръхъ и обътованіи о Спасителъ, непогредственно переходить къ изученію событій повозавътныхъ: "Рожденіе Пресв. Дъвы Маріи, Введеніе во храмъ" и т. д. Кромъ изученія молитвъ съ объясненіемъ и событій Свящ.

Исторія Ветхаго и Новаго Завітовь по указаннымь выше учебникамъ, ученики старшаго отдъленія къ концу третьяго года достаточно ознакомились съ ученіемъ о Богослуженія Православной Церкви и особенно отчетливо и съ разумѣніемъ усвоялось имя все, что относится въ литургін: понятіе о литургін, разділеніє ея, значеніе каждаго дійствія при совершеній литургій, значеніе сосудовъ и свищенныхъ облаченій, употребляемыхъ при совершепів богослуженій в проч. О празднивахъ дванадесятыхъ, постагь и таинствахъ Православ. церкви, -- усвоено твердо. Изъ катихизиса обстоятельно взучено подробное объяснение Символа Въры, молитвы Господней и 10 запов'ядей Закона Божія. Въ общемъ д'вло преподававія Закона Божін, какъ главнаго предмета, во всёхъ школагь увзда поставлено на должную высоту. Къ недостаткамъ преподававін Свящ. Исторін можно отнести только то, что нівкоторые законоучители стараются близко придерживаться учебника, требують, чтобы ученики заучивали по книгь слово въ слово, и болъе всего замъчается это въ хугорскихъ школахъ, не особенно часто посъщаемыхъ законоучителями за дальностью разстоянія. Въ церковныхъ школахъ Сумского увзда въ отчетномъ году уже не замѣчалось механическаго заучиванія молитвъ и событій вз Священной исторіи, но видна была сознательность и твердость въ усвоеніи преподаваемаго, причемъ оо. законоучители старались о томъ, чтобы все преподаваемое дътямъ усвоялось не умомъ только, но и сердцемъ, и делалось потребностью ихъ религіозной души в основою всей дальнайшей жизни. Замачено было также и то, что законоучителями было обращено особенное внимание на объясненіе священныхъ пъснопъній и священнодъйствій церковнаго богослуженія. Въ перковныхъ школахъ Изюмскаго увала въ преполаванів Закона Божія зам'вчалось разнообразіе методовъ, способствующихъ или препятствующихъ успѣшному ходу обученія и достиженію конечной при преподованія этого предмета. Въ некоторыхъ школахъ приктиковалась поступательная система преподаванія, въ иныхъ-концентрическая, въ иныхъ имѣло чисто догнатическій характерь, и было обращено главное вниманіе, на усвоеніе матеріала, въ другихъ-эвристическій, празамѣчалось стремленіе достигнуть полной сознательностя въ усвоеніи преподаваемаго матеріала. Въ школахъ Зміевскаго увзда при преподаванія Закона Божія во многихъ случанхъ преследовалась та цель, чтобы изучение событий изъ священной исторіи было тесно связано со всею жизнію церкви; въ виду этого наканунъ праздничныхъ и воскресныхъ дней оо. законоучители, не дожидаясь, пока въ порядкъ учебной программы слъдуетъ знакомить детей съ теми или другими церковными праздниками, знакомили всёхъ детей съ этими событіями въ порядке церковнаго календаря; выбств съ твиъ оо. законоучители знакомили дътей также и съ содержаніемъ очередныхъ евангельскихъ и апостольских в чтеній. Въ ніжоторых в школах Купянскаго убзда оо. законоучители, не довольствуясь учебной программой, сообщаль дътямъ сведения о праздникахъ, особо чтемыхъ наподомъ: праздникъ Поврова Пресвятыя Богородицы, праздникъ Николая Мурливійскаго чудотворца и другихъ. Въ школахъ Харьковскаго увада, согласно объяснительной записка къ преподаванію Закона Божія, этотъ предметь быль центральнымъ предметомъ преподаванія въ томъ смыслъ, что всъ другіе предметы, каковы: церковное пъніе, церковно-славянскій языкъ и чтеніе по русскому языку, --служили надлежащимъ пособіемъ при преподаваніи Закона Божія, способствуя болье глубокому и всестороннему усвоенію истивъ Закопа Божія. Какъ главному предмету обученія, Завону Божію во всёхъ церковныхъ школахъ епархін было посвящено и главное вниманіе и должный трудъ духовенства.

Перковно-славянскій языка по тесной связи съ церковными богослуженіями и священной исторіей составляль предметь внимательнаго изученія на ряду съ Закономъ Божіимъ. Во всёхъ церковныхъ школахъ въ изученію его дъти приступали тотчасъ послъ ознакомленія съ русскимъ алфавитомъ и пріобретенія навыка къ чтенію гражданской печати. Переходъ отъ русскаго чтенія къ славянскому не представляль трудностей; сравнивь буквы гражданской и славянской печати и ознакомившись съ титлами и надстрочными знаками, дъти свободно начинали читать сначала отдъльныя слова и небольшія изреченія, а затімь и цільня статьи. Церковно-славянская азбука Ильминскаго была первою книгою для чтенія по славянски. Посл'в нея переходили въ чтенію Евангелія и преимущественно техъ месть изъ него, какін соотв'ятствовали учебной программ'я по Священной Исторіи. При такой постановки изученія Славянскаго языка онъ служиль въто же время прямымъ пособіемъ къ изученію Священной исторів по первоисточнику. Чтеніе Часослова в Псалтыри начиналось послѣ Евангеліи и одновременно съ нимъ въ старшей группъ. При изучении Славянскаго языка преслъдовалось главнымъ

образомъ двъ цъли: научить дътей правильно читать и повитчитаемое. Въ первомъ случав учители заботились о томъ, чъ чтеніе было не только правильнымъ, свободнымъ, отчетливымъ, соблюдениемъ ударений и знаковъ прецинания, но чтобы при это чтеніе было въ строгомъ смыслів церковнымъ-не разговорным выразительнымъ, а истовымъ, монотоннымъ и спокойнымъ, родстез нымъ по духу съ чтеніемъ, освященнымъ традиціей церкви. Что произвести на дътей впечатлъніе содержаніемъ и формою свяка ной рвчи, сами учители въ образецъ двтимъ прочитывали истя в съ благоговъніемъ то или другое мъсто изъ св. Евангелія п Псалтири, и затъмъ уже по этому образцу заставляли читать г тей. А для того, чтобы внушить дётимъ благоговейное отношея, къ чтенію церковно-славянских книгь, время отъ времени лучию ваъ нихъ они готовили къ чтенію въ церкви и при этомъ ват шали имъ мысль, что читающій въ церкви становится церковислужителемъ, чрезъ коего возносится молитвы къ Богу за всіл: предстоящихъ. Вийсти съ тимъ и на уровахъ славянскаго изыс -закастоя постоянно внушалась мысль, что чтеніе церковно-славасвихъ внигъ всегда должно быть благоговайное и молитрение. что при чтеніи этихъ книгъ, гдв бы и когда бы ни было, дът должны помнить, что Евангеліе и Псалтырь суть книги, чпотр бляемыя въ церкви при Богослужении и написаны святыми логи ми по вдохновенію отъ Святаго Духа, что устами людей, нагт савшихъ сін вниги, говорилъ Самъ Богъ. Въ невоторыхъ шволял Харьковскаго увзда введенъ былъ святой обычай при чтенів Евагелія полагать врестное знаменіе. При объясненів церковно-слвянскаго текста свищенныхъ бингъ и пъсноивній преследовация главнымъ образомъ та ціль, чтобы помочь ученику пріобріст навывъ читать первовно-славянскую внигу съ разумъніемъ. Ди достиженія этой ціли учители, всегда помня, что въ священных внигахъ есть много непостижимаго для человъческого разума, в: бирали для объясненія лишь тв мізста Священных кингъ, басі доступны для детскаго разума. И въ этомъ последнемъ случае он не требовали отъ дътей филологически точнаго перевода и подреныхъ толкованій, а стремились лишь къ тому, чтобы они урадмели общую мысль и духъ читаемаго. Средствами для этого были: объяснение непонятныхъ словъ церковно-славянскаго текст переводъ и заучивание наизусть наиболже употребительныхъ пер ковно-славянскихъ словъ и выраженій, практическое ознакомлеви

учениковъ съ нѣкоторыми грамматическими особенностими славянскаго изыка сравнительно и параллельно съ русскимъ.

При такой постановкѣ изученія церковно-славнискаго языка и успѣхи обученія этому предмету въ церковныхъ школахъ епархіи были вполнѣ удовлетворительны.

(Продолжение будеть).

# Списонъ лицъ, служащихъ въ Харьновской Духовной Семинаріи, за 1899 годъ.

Ректоръ Семпнаріи, Протоіерей Іоаннъ Павлиновичь Знаменскій; имѣеть ордена: Св. Станислава 3 ст. и Св. Анны 2 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью вандидата, опредёлень 1 августа 1880 года преподавателемь латинскаго языка въ Таврическую духовную семинарію; въ томъ же году 24 сентября утвержденъ въ степени магистра богословія; 11 мая 1881 года назначень Инспекторомъ Таврической семинаріи; 1 іюля 1884 года назначень Ректоромъ той же семинарія; 14 іюня 1894 года перем'єщень на должность Ректора Харьковской Духовной Семинаріи; съ 31 августа того же года состопть редакторомъ журнала «Вѣра и Разумъ»; съ 14 іюня 1896 года состопть Предс'єдателемъ Харьковскаго Епархіальнаго Училишнаго Совѣта.

Инспекторъ Семинаріи, статскій совѣтникъ Константинъ Евстафьевичъ Истоминъ; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 3 ст.; въ 1855 году окончилъ курсъ Кіевской духовной академіи со степенью старшаго кандидата съ причисленіемъ къ первому разряду; 15 октября 1856 года опредъленъ на должность преподавателя словесности и латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію; 3 октября 1873 года назначенъ на должность инспектора той же семинаріи, съ 26 апрѣли 1899 года состоитъ вторымъ редакторомъ журнала «Вѣра и Разумъ».

 $\Pi$  реподава тели:

Св. Писанія и еврейскаго языка—статскій сов'єтникъ Валентинъ Тимое ее вичъ Леонтовичъ; им'єть ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; въ 1865

году окончилъ курсъ Кіевской духовной академіи со стевены кандидата; 9 октября 1865 года опредёленъ на должность прездавателя Св. Писанія въ Харьковскую духовную семинарію.

Церковной исторів, исторів Русской церкви и библейской исторівстатскій совітникъ Алексій Оедоровичь Вертеловскій имість ордена: Св. Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Віздиміра 4 ст. По окончаній курса въ Кіевской духовной акадекі: со степенью кандидата, опреділень 21 іюня 1873 года преподів вателемъ латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарів. 5 декабря того же года переміщень на канедру церковной исторі:

Гражданской исторіи—статскій совѣтникъ Степанъ Накаваевичъ Пономаревъ; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст. Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; по окончаніи курса в С.-Петербургской духовной академіи со степенью кандидата, опредъленъ 17 іюня 1875 года смотрителемъ въ Новгородъ-Сѣверское духовное училище; 17 ноября 1876 года перемѣщенъ на должность смотрителя въ Харьковское духовное училище; 1 іюля 1878 года перемѣщенъ на должность преподавателя гражданской исторів въ Харьковскую духовную семинарію.

Философія, психологія, логики в дидактики—статскій совѣтинг Николай Николаевичь Страховь; вмѣеть ордена: Са Станислава 2 ст., Св. Анны 2 ст. и Св. Владиміра 4 ст.; по оковчаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью каздидата, опредѣленъ 27 сентября 1876 года на должность препедавателя философія, психологіи в педагогики въ Харьковскуї духовную семинарію; 14 октября 1896 года утвержденъ въ степени магистра богословія.

Математики, физики и пасхаліи—статскій совѣтникъ Ивабъ Викторовичъ Кудревичъ; имѣетъ ордена: Св. Станисляю 2 ст. и Св. Анны 2 ст.; по окончаніи курса въ Харьковском Университетъ по физико-математическому факультету со степены кандидата; опредѣленъ 5 ноября 1877 года на должность преясдавателя физико-математическихъ наукъ въ Харьковскую духовную семинарію; съ 15 августа 1887 года состоитъ Секретарель Правленія Семинаріи.

Греческаго и нѣмецкаго изыковъ—статскій совѣтникъ Семев в Петровичъ Өоменко; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 2 ст.; въ 1877 году окончилъ курсъ въ Московской духовной академіи со степенью кандидата; 17 февраля 1878 года

опредвленъ на должность преподавателя греческаго языка въ Харьковскую духовную семинарію; съ 18 сентября 1884 года состоить членомъ и двлопроизводителемъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совѣта.

Греческаго языка— статскій сов'єтникъ Михаилъ Василье вичъ Добронравовъ; вмість ордена: Св. Станислава 2 сти Св. Анны 2 ст.; по окончанін курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, опреділенъ 1 августа 1880 года преподавателемъ греческаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Гомилетики, литургики и практическаго руководства для пастырей—статскій совѣтникъ Сергѣй Васильевичъ Булгаковъ; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академін со степенью кандидата, опредѣленъ 2 сентября 1883 года учителемъ русскаго языка въ Тульское дуковное училище; 1 іюня 1884 года перемѣщенъ на должность преподавателя Харьковской духовной семинаріи.

Словесности и исторіи русской литературы—статскій совѣтникъ Николай Сергѣевичъ Протопоповъ; имѣетъ ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, опредѣленъ 3 сентабря 1884 года учителемъ латинскаго языка въ Московское Донское духовное училище; 14 марта 1887 года перемѣщенъ на должность учителя русскаго языка въ Звенигородское духовное училище; 3 декабря того же года опредѣленъ преподавателемъ въ Харьковскую духовную семинарію.

Исторіи и обличенія раскола и обличительнаго богословія коллежскій сов'ятникъ Іосифъ Клавдіевичъ Корнфенко; им'веть ордена: Св. Станислава 3 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Кіевской духовной академіи со степенью кандидата, опред'ялень 2 сентября 1887 года преподавателемъ въ Харьковскую духовную семинарію.

Латинскаго языка — коллежскій совътникъ Николай Васильевичъ Гогинъ; имъетъ ордена: Св. Станислава 3 ст. и Св. Анны 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, состоялъ съ 14 октября 1887 года преподавателемъ русскаго языка въ Харьковскомъ епархіальномъ женскомъ училищъ; 6 іюня 1891 года назначенъ на должность преподавателя латинскаго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Богословія догматическаго, основнаго и нравственнаго в французскаго языка—надворный сов'ятникъ Константинъ Николаевичъ Сильченковъ; имфеть ордень Св. Станислава 3 ст.; по окончаніи курса въ Московской духовной академіи со степенью кандидата, состояль съ 15 августа 1893 г. профессорских степендіатомъ при этой академіи; 17 февраля опредѣленъ на должность преподавателя Харьковской духовной семинаріи; З января 1896 года утвержденъ въ степени магистра богословія.

Латинскаго языка — магистръ богословія Владиміръ Александровичъ Никольскій; по окончаній вурса въ Казавской духовной академів со степенью кандидата, состояль въ 1893 — 96 учебномъ году профессорскимъ степендіатомъ при этой академіи; 16 августа 1896 года опредъленъ преподавателемъ философскихъ наукъ въ Астраханскую духовную семинарію; 19 августа 1897 года утвержденъ въ степени магистра богословія; 17 сентябри 1898 года перемъщенъ на должность преподавателя латинскъго языка въ Харьковскую духовную семинарію.

Учитель церковнаго панія и музыки Николай Миханловичь Ковинь; по окончаніи курса въ Московскомъ Сунодальномъ училищь церковнаго панія въ 1896 году, опредалень на должность учителя церковнаго панія въ Харьковскую духовную семинарію.

## Помощники Инспектора Семинаріи:

- а) Титулярный совётникъ Яковъ Прокофьевичъ Матусевичъ; имёеть орденъ Св. Станислава 3 ст.; окончилъ курсъ въ Московской духовной академіи въ 1892 г. со степенью кандидата; 21 октября 1893 года назначенъ учителемъ церковно-приходской школы села Витонижа, Луцкаго уёзда, Волынской губерніи; 12 марта 1894 года опредёленъ на должность надзирателя въ Мёлецкое зуховное училище; 1 августа 1894 года перемёщевъ на должность помощника инспектора Харьковской духовной семинарів.
- б) Кандидать богословін Василій Васильевичь Логгиновь; окончиль курсь въ Кіевской духовной академів вз 1894 году со степенью кандидата; 29 іюня 1895 года опредълень на должность помощника инспектора Харьковской духовной семинарів.

Духовникъ Семпнаріи свищенникъ Сергѣй Моисеевичъ Посельскій; по окончаніи вурса въ Харьковской духовной семинарів съ званіемъ студента, состоялъ съ 20 сентября 1887 года надзирателемъ Сумскаго духовнаго училища; 19 февраля 1895 года опредъленъ на мъсто священника въ село Краснополье, Ахтырскаго уъзда, Харьковской епархіи, откуда 21 сентября того же года перемъщенъ въ село Павловки, Сумскаго уъзда; 28 августа 1897 года опредъленъ на должность духовника въ Харьковскую духовную семинарію и законоучителемъ образцовой школы при сей семинаріи.

Врачъ Семинарін, коллежскій совётникъ Васплій Алевсандровичь Рубинскій; имбеть ордена: Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 2 ст.; окончиль курсь въ Харьковскомъ Университеть въ 1872 году по медицинскому факультету со степенью лекаря; 14 января 1875 года опредёленъ врачемъ при Харьковскомъ духовномъ училищь; 6 октябри 1898 года опредёленъ на должность врача при Харьковской духовной семинарів.

Экономъ Семпнарів, имфющій права канцелярскаго служителя ІІІ разрида, Адріанъ Назаровичъ Енько; обучался въ 3 Харьковскомъ приходскомъ училищѣ; съ 1 декабря 1885 года состоялъ учителемъ токарнаго ремесла въ Харьковскомъ ремесленномъ училищѣ; 3 іюля 1889 года допущенъ къ исправленію обязанностей эконома при Харьковской духовной семинаріи; 13 мая 1898 года, съ Высочайшаго соизволенія, утвержденъ въ сей должности.

Почетный блюститель по хозяйственной части Семинарів Харьковскій 1-й гильдіи купець потомственный почетный гражданинъ И ванъ Кирилловичъ Велитченко; имфеть ордена Св. Станислава 2 ст. и Св. Анны 2 ст.

## Репетиторы—надзиратели Семинаріи:

- а) Кандидать богословія Алекс і й Михайловичь Литкевичь; окончиль курсь вы Московской духовной академіи вы 1897 г.; вы должности надзиратели состоить сы 15 августа 1898 г.
- 6) Студенть семпнарін Гавріяль Антоновичь Уманцевь; окончиль курсь въ Харьковской духовной семинаріи въ 1891 году; въ должности надзирателя состоить съ 14 января 1992 года.
- в) Студентъ семинаріи Димитрій Ивановичъ Васовъ-Бобковъ; окончиль курсь въ Харьковской духовной семинаріи въ 1897 году; въ должности надзиратели состоить съ 27 августа того же года.

## Учителя образцовой школы:

- а) Діаконъ Георгій Димитріевичъ Олейниковъ; по окончаніи курса въ Волчанской учительской семинаріи въ 188. году, состояль учителемъ въ народныхъ школахъ Харьковской пуберніп; въ настоящей должности съ 22 сентября 1887 года.
- б) Діаконъ Іоаннъ Іоанновичъ Стрфльцовъ; и окончаніи курса въ Волчанской учительской семинаріи въ 1880 году, состояль учителемъ въ народныхъ школахъ Харьковской губернін: въ настоящей должности съ 31 августа 1895 года.

## Епархіальныя извъщенія.

Резолюціей Его Высокопреосвященства, отъ 28 іюня с. г., утверждень въ должности цензора проповъдей 2-го благочинническаго округа священикъ Успенской церкви с. Пристайлова, Лебединскаго увзда, Гаковъ Херошковъ.

- Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинарів Алексій Василевскій, опредёлень на священническое м'єсто къ церкви сл. Нікольской, Староб'єльскаго у'єзда.
- Окончившій курсь въ той же Семинарін Иванъ Торанскій, опредень на священническое мъсто къ церкви сл. Брусовки, того же увзда.
- Учитель образцовой школы при Харьковской Духовной Семинарів діаконъ Іоаннъ *Стръльщова*, опредёленъ на діаконское мъсто при церкы с. Графскаго, Волчанскаго убзда.
- Діаконъ церкви с. Писаревки, Сумскаго убзда, Гаврівлъ Петроє переведенъ, по прошенію, на діаконское мъсто къ церкви сл. Шульгики. Старобъльскаго убзда.
- Резолюціей Его Высокопреосвященства, отъ 28 іюня н. г., зачеслено псаломіщицкое м'юсто за дочерью умершаго 17 іюня с. г. псаломіщи Покровской церкви сл. Ворожбы, Сумскаго убзда, Никифора *Тримолскаго*—Параскевою, срокомъ на два м'юсяда, для прінсканія женнха езыченной Параскевъ Трипольской.
- Утверждены въ должности церковныхъ старость: Георгіевской церкви с. Павленкова, Лебединскаго убзда, крестьянинъ Осодотъ Илларіоновъ Грицына и Крестовоздвиженской церкви слободы Боромли, Ахтырскаю убзда, крестьянинъ Данівлъ Николасвъ Дасиденко.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Наслідник Цесаревить Великій Князь Миханль Александровить.—
Правительственное сообщеніе о Гаагской конференціи.—Церковь и государство
въ Италіи.—Французское дуковенство.—Вопрось о кажденік въ англиканской
церкви.—Успіхи православія въ Америкі.—Распространеніе православія среди
несторіанъ.—Влінніе православнаго богослуженія на раскольниковъ —Дънтельность сестеръ милосердін.—Крупное пожертвованіе.

Его Императорское Высочество Великій Князь Александровичъ, Которому нынъ на основаніи основного закона о престолонаследін принадлежить право наследованія Всероссійскаго престола, второй Братъ Государи Императора, родился въ 1878 г. въ С.-Петербургъ, въ Собственномъ Его Величества (Аничковскомъ) дворцъ. Великій Князь Михаилъ Александровичъ, шефъ 129-го и вхотнаго Бессарабскаго полка и 2-й шефъ л.-гв. 2-й артиллерійской бригады, числится также въ спискахъ л.-гв. Кирасирскаго Ея Величества Императрицы Маріи Өеодоровны полка. Великій Князь Миханлъ Александровичъ, воспитывавшійся въ Августвишей Семьъ подъ руководствомъ избранныхъ лучшихъ наставниковъ, преподавателей и професоровъ, военное образование свое проходилъ въ Михайловскомъ артиллерійскомъ училищь, неся службу юнкера на ряду съ прочими юнкерами, отбывая лагерный сборъ и зимнія учебныя занятія. Изучая артиллерійское дело, Великій Князь посещаль и осматриваль наши значительныя кръпости. Въ январъ прошлаго года, въ день празднованія юбилея Августвищаго генераль-фельдцейхмейстера Михаила Николаевича, Великій Князь Миханлъ Александровичъ былъ назначенъ вторымъ шефомъ л.-гв. 2-й артиллерійской бригады, а затёмъ въ праздникъ л.-гв. Кирасирскаго полка зачисленъ въ списки этого полка. 6-го мая сего года, въ день рожденія своего Державнаго Брата Государя Императора, Великій Князь Михаилъ Александровичь, какъ достигшій совершеннольтія, принесь установленную для особъ Императорской Фамплін и на върность службы присягу въ церкви Большого Царскосельскаго дворца. Въ этотъ же день Великій Князь Михаилъ Алевсандровичь назначень флигель-адъютантомъ.

— Въ «Правител. Въстникъ» напечатано правительственное сообщение о закрывшейся 19 июля Гаагской конференции. Въ этомъ сообщения напоминается, что въ циркулярномъ сообщения, отъ 30 декабря 1898 г., были предложены для предварительнаго международнаго обсуждения конференции главные два пункта: 1) безъ замедления изыскать средства, способным положить предълъ дальнъйшему развитию вооружений и 2) подготовить почву для обсуждения вопросовъ, касаю-

шихся возможнаго предупрежденія вооруженняго столкновенія мар ными способами. Приступан къ созыву мирной конференців, творится далве въ сообщения. Императорское правительство в обольщало себя преувеличенными надеждами, касательно возмонемедленняго выполнения задумянной задачи, коей совмъстное обсужденіе всъхъ H HOCTDall. становка Ba ныхъ государствъ, озабоченныхъ уже въ теченіе MHOLBXP 1741 совершенствованіемъ боевой готовноств, ставлилась деломъ почти не осуществимымъ. Чуждое какихъ бя то ни было своекорыстныхъ целей, либо затленныхъ политичекихъ плановъ. Императорское правительство заранбе приготокино было встрътиться на пути предстоящей конференціи работь съ большими и разнообразными затрудненіями, но оно въ то к время не на минуту не теряло увъренности, что человъколюбизы намфренія Государя Императора, положенныя въ основу лярныхъ сообщеній отъ 12 августа и 30 декабря 1898 года, бтдуть по достовиству опанены правительствами державь, првилшихъ участіе въ конференція, и что, не смотря на возможныя с ихъ стороны подъ тъмъ или инымъ предлогомъ возражения пртивъ некоторыхъ изъ предложений, вошедшихъ въ программу 34: нитій конференцій, они не откажуть въ своемъ посильномъ содійствін къ осуществленію великаго и святаго д'яла. Результаты винъ закончившихся трудовъ Гаягскаго собранія вполнъ оправым наши ожиданія. Конференція сочла необходимымь отложить окончательное решеніе сложнаго вопроса о пріостановке до полной всесторонней его разработки отдъльными правитель ствами, но уже теперь торжественной резолюціей единодушно пр знала облегчение военнаго бремени въ высшей степени желатели нымъ для блага всвяъ народовъ. Съ другой стороны, труды 10.9. ференціи несомивино будуть имвть вліяніе на упорядоченіе войны и устраненіе всіхъ жестокостей, безцільно увеличивающих страданія воюющихъ. Гаагское собраніе выработало правило Же невской конвенцій по отношенію къ морскимъ войнамъ и прива. ло конвенцію о законахъ и обычанхъ сухопутной войны. Отдыными деклараціями конференців воспрещено употребленіе рыс ширяющихся пуль и удушливыхъ газовъ, а также бросаніе разрывныхъ снарядовъ съ воздушныхъ шаровъ. Важнъйшниъ резуль татомъ является конвенція о миролюбивыхъ средствахъ разріше. нія международныхъ несогласій. Конвенція эта не только сводеть

ноедино уже существующія международныя договорныя новыя, могущія привести становленія, но указываетъ и упроченію мира, средства, согласныя съ тіми, которыя были указаны Россіей въ представленныхъ на конференцію проектахъ. Государства согласны употреблять вст усилія для сохраненія мира и предотвращенія войны. Для сего посредничество, добрыя услуги и третейское разбирательство получають большее развитие и устанавливается, что посредничество, зависъвшее прежде только отъ доброй воли заинтересованныхъ государствъ, можетъ быть предлагаемо по собственному почину третьей державы. Третейское разбирательство объявляется лучшимъ средствомъ разръшенія международныхъ споровъ. Вводятся постоянныя следственныя коммиссін для выясненія на м'есть фактовъ, давшихъ поводъ въ педоразумъніямъ. Учреждается международный третейскій судъ съ ностояннымъ бюро въ Гаагь, которое будеть находиться подъ наблюденіемъ административнаго совъта изъ представителей договаривающихся державъ при Нидерландскомъ дворъ. Таковы въ общихъ чертахъ основныя постановленія, принятыя частью единогласно, частью значительнымъ большинствомъ представителей державъ на конференціи въ Гаагв, возбужденной по великодушному почину Государи Императора. Многосложной задачь, впервые подвергнувшейся международному обсужденію, положены твердыя основы и всеми державами единогласно признана возможность и необходимость ен всесторонняго разръшенія. «Росс. Тел. Аг.»

— Продолжающаяся въ Италіи вражда между церковію и государствомъ тяжело отзывается на нравственномъ положенів народа. Итальянское правительство, не отставая отъ другихъ "культурныхъ странъ Европы, ввело у себя гражданскій бракъ и просто церковное бракосочетаніе считаеть недъйствительнымъ. Напротивъ, римская церковь, допуская въ другихъ странахъ извъстную уступчивость, тутъ ръшительно утверждаетъ, что она признаетъ законнымъ только освященный ею союзъ, и настаиваетъ на этомъ утвержденіи. Народъ не знаетъ, кому же повиноваться. Многія дъвушки, опасансь церковной кары, предпочитаютъ ограничиваться только церковнымъ вънчаніемъ, но жестоко платится за это тъмъ, что впослъдствіи при размолькъ мужья ихъ считаютъ себя въ правъ бросать ихъ, такъ какъ-де бракъ ихъ че признается со стороны гражданскаго "правительства. Не трудно понять, какъ это на губно отзывается на нравственности народа. Съ своей стороны

гражданское правительство тоже не хочеть поступаться своим правомъ, и даже предполагаеть подвергать штрафу лицъ, которыя передъ вѣнчаніемъ въ церкви не заключили гражданскаго брака. Штрафу предположено подвергать не только самихъ брачущихся, но и духовенство, совершающее вѣнчаніе безъ предъявленія грахданскаго акта. Если священникъ дважды совершить этотъ проступокъ, то онъ будетъ подвергнутъ тюремному заключенію. Вдовы чиновинковъ, обвѣнчанныхъ только по-церковному, лишаются правъ на пенсію. «Цер. Вѣсти.»

— Французское духовенство составляеть целую армію, находящуюся подъ начальствомъ 90 генераловъ-епископовъ. Сто лътъ тому назадъ французскій епископъ быль обыкновенно знатныкъ и богатымъ дворяниномъ, имъвшимъ крупные доходы, которые онъ щедрою рукою тратилъ въ Париже и Версале на развия свътскія удовольствія. Теперь это положеніе существенно намінилось: нынашній епископъ и по своей инвеститура, и по своимъ занятіямъ, и даже по своимъ качествамъ, положительнымъ и отряцательнымъ, является чиновникомъ; онъ назначается на должность главою государства, совсемъ такъ же, какъ, напримеръ. префектъ, и его назначение зависить отъ оффиціознаго соглашенія между римской куріей и правительствомъ; а такъ какъ юф эти власти держатся не одинаковыхъ, а скорве-противоположныхъ возэрвній на тв требованія, какія ими предъявляются къ кандидатамъ на епископскую каоедру, то на избранникъ лежит довольно тяжелая задача являться въ своей деятельности принирителемъ непримиримаго"... Это, разумъстся, не можетъ солыствовать усиленію правственняго авторитета французскихъ еписанповъ, тъмъ болъе, что въ своихъ дъйствіяхъ они сохранарть только тинь самостоятельности. Въ непосредственной зависимости отъ епископовъ находится около 40,000 свищенниковъ, составляющихъ бълое духовенство. Эта армія пополняется почти исключительно изъ трудищихся классовъ общества, и число лицъ, же лающихъ посвятить себя духовной карьерь, съ каждымъ годомъ быстро уменьшается; въ народъ слабъетъ въра, и честолюбіе за ботливыхъ отцовъ семейства ищеть для своихъ сыновей иного круга занятій. Въ прежнее время каждый богатый крестьяний разсчитываль увидеть своего сына сельскимь кюрэ;-телерь онь мечтаеть о месть чиновника или учителя,-твиъ болье, что исховное званіе уже не избавляеть оть солдатчины. Въ духовное

званіе идуть теперь почти исключительно діти біднійшихъ крестьянь, и втрными ему остаются только тв изъ нихъ, которые получають воспитание въ закрытыхъ семинаріяхъ, вдали отъ мірскаго вліянія, которое часто заставляеть ихъ измінять своему первоначальному призванію... Жизнь сельскаго священника достойна сожальнія в уваженія. Во-первыхъ, онъ только что не умираеть съ голода, потому что его годовое содержание составляеть всего 1,200 франковъ; во-вторыхъ, онъ живеть въ совертенномъ одиночествъ и заброшенности. Въ прежнія времена кюрэ былъ первымъ человъкомъ въ деревиъ, пиълъ огромное нравственное влінніе на свою паству; теперь его положеніе совершенно измівнилось: въ обветшалой церкви, куда мужчины уже совсівмъ перестали ходить, онъ печально читаетъ мессу для нёсколькихъ старухъ. Французскіе крестьяне уже не чувствуютъ религіозныхъ потребностей; они забыли значение церковныхъ обрядовъ; священникъ для нихъ-не больше, какъ спеціальный чиновникъ, къ которому они обращаются въ известныхъ случаяхъ просто по привычкъ; да и эта привычка съ каждымъ годомъ слабъеть, потому вліятельные представители деревенскаго общества, -- мэръ. учитель, муниципальные соватники, - подають примарълиберальнаго отношенія къ религіознымъ вопросамъ. Бороться съ невыгодами своего положенія сельскій кюрэ не имбеть возможности: у него нътъ средствъ на покупку книгъ-и нътъ охоты читать: лишенный матеріальнаго обезпеченія и правственнаго авторитета. постоянно чувствуя себя подъ Дамовловымъ мечемъ еписконскаго неудовольствія и общественнаго нерасположенія, онъ перестаеть върпть въ свои силы и обращается въ простого ремесленника... Въ большихъ городахъ, особенно въ Парижѣ, наблюдается другое явленіе: здісь священникъ чаще всего старается, такъ сказать, ассимилироваться съ своей паствой, появляется въ свётскихъ салонахъ, комментируетъ новые романы или политическія статьи, старается привлекать въ свою цорковь публику, состоящую не столько изъ върующихъ, сколько изъ праздныхъ диллетантовъ, которымъ, все равно, дъваться некуда, -- и для привлеченія этой публики не останавливается передъ устройствомъ вокально-инструментальныхъ концертовъ съ участіемъ модныхъ артистовъ. Ему, конечно, живется несравненно легче, нежели сельскому кюрэ; но "пастыремъ душъ" одинаково нельзя назвать ни того, ни другого. Что касается монашескихъ орденовъ и конгрегацій, то

во Франців въ 1789 году насчитывалось около 60 тысячя лицъ, принадлежащихъ въ этому разряду духовнаго сословів теперь же это число доходитъ до 158 тысячъ, изъ которых около 128 тыс. женщины. Какъ изв'ястно, д'явтельность этихъ религіозныхъ корпорацій въ настоящее времи ограничивается ночти исключительно д'ялами милосердія и благотворительности. «С. П. В.)

- На бывших въ мав месяце т. г. заседаніяхь въ Ламбетскомъ дворцъ ръшался вопросъ о законности кажденія въ апглаканскихъ церквахъ. Два священника, обвиненные протестантствующими въ "романическомъ ритуализмъ", ръщились доказать, что кажденіе не противорівчить уставамь и законамь англиканські церкви. Заседанія происходили въ присутствін обоихъ архіепископовъ и лучшихъ знатоковъ законовъ и исторіи христіанской церкви, каковъ, напр., профессоръ Коллинсъ. Сюда же приглашенъ был въ качествъ знатока богослуженія нашей церкви В. И. Бирьбегь. представившій записку о томъ, сколько разъ и когда совершается кажденіе въ православной церкви. Горячія пренія длились целую недълю. Защитникамъ кажденія не удалось доказать съ несомныностію изъ церковныхъ документовъ, что кажленіе было узаконею въ въкъ реформаців, но представленныя ими гипотезы, весьм близкія къ истинь, говорять скорье за, чымь противь этого обрада. Уже тоть факть, что чь числё запрещенных обрядовъ наглё не упоминается о кажденів, скорфе приводить къ мысли, что водобное запрещение не распространялось на оправдываемое Ветхимъ и Новымъ Завътомъ и практикой древивищихъ Востова употребление каждения въ англиканской церкви. тельный голось остался за архіепископами и онъ будеть рышар-«Цер. Въсти.». щимъ.
- «Американскій Правосл. В'встнивъ» сообщаеть, что въ Ситхинское православное братство вступилъ тайонъ (старшина) Павель Катлеянъ, порвавшій всякую связь съ своимъ темнымъ язическимъ прошлымъ—въ родів віры въ шаманство, идоловъ, порчи цілую мошкару духовъ; а въ прежнее время Катлеянъ былъ в грознымъ гонителемъ христіанъ. И вотъ этотъ человікъ прещенія и крови 20 декабря далъ растроганнійшую клятву стять предавнійшимъ сыномъ православной церкви, прося молитвъ ея и прощенія за свое худое прошлое. Покаяніе его было пскреннійшем открытое, безбоязненное и всенародное; только духъ Божіей благодати, дунувшій на это сердце миромъ любви, прощенія и благо-

словенія, могъ привести подобнаго челов'вка къ такому проникновенному познанію долга и всей сладости покаянія.

- Тотъ же «Въстникъ» сообщаетъ объ отрадномъ фактъ вступленія въ лоно пракославной церкви интелигентнаго и глубокоуважаемаго въ американскомъ обществъ и военномъ мірь человъка, полковника М. С. Гудрель, извъстняго своимъ активнымъ участіемъ въ последней войнь. Воспріемникомъ его при св. таниствъ быль Его Императорское Высочество, Великій Князь Александръ Михаиловичь, котораго на мъстъ замънилъ полковникъ американской милиціонной службы С. І. Костромитиновъ. Августьйшее свое согласіе на таковой предметь Его Императорское Высочество изволиль прислать чрезъ господина Спнодального Оберъ-Прокурора. Общество, начиная съ представителей англиканства, пресвитеріанства и другихъ многочисленныхъ американскихъ въроисповъдныхъ севцій, принесло г. Гудрелю теплыя душевивійшія поздравленія. Семья, его, живущая въ Вашингтонъ, тронута и утъщена сдъланнымъ г. Гудрель мужественнымъ искреннимъ шагомъ въ выборъ древивищей, апостольского духа и уклада, церкви во душевное себъ спасеніе.
- Берлинскій корреспонденть Daily Chronicles сообщаеть, какъ слышанное имъ изъ весьма авторитетнаго псточника, что въ Стверной Персіи число несторіанъ, присоединившихся въ настоящее время къ православію простирается до 20 тысячъ. Урмія, которая является центромъ спрійскихъ христіанъ, въ настоящее время представляеть изъ себя русскую провинцію. Русскіе священники пріобрътають себъ новообращенныхъ главнымъ образомъ отъ духовныхъ миссій, учрежденныхъ католическою церковью, архіепископомъ Кентерберійскимъ и американскимъ миссіонерскимъ совътомъ. Такія дъйствія русскихъ миссіоперовъ, въ связи съ важными препмуществами, которыя получають обратившиеся въ православие, ведутъ къ тому, что черезъ годъ, или два вся несторіанская церковь, численность послідователей которой доходить до 80,000, присоединится къ русской православной религіи. Несторіане, обратившіеся въ православіе, пользуются всеми привиллегіями русскихъ подданныхъ въ Персіи.
- «Подол. Епарх. Въдомости» сообщають, что въ селъ Гайворонъ, Гайсинскаго уъзда, 9-го мая сего года присоединился къ Православной Церкви старообрядецъ-безпоповецъ К. Г., родомъ изъ г. Свънцянъ, Вил. губ. Занимаясь подрядами по постройкъ мостовыхъ сооруженій въ Первомъ Русскомъ Обществъ подъъздныхъ

путей, онъ въ продолжение почти 2-хъ лёть производилъ таковыя работы по постройки желизнодорожнаго моста чрезъ рику Бугь у с. Гайворона. Однажды въ праздничный день онъ ради любопытства, какъ самъ говорить, по поистинъ движимый промысловъ Божівмъ, пошелъ въ мъстную дерковь, и православное богослуженіе произвело на него сильное впечатлиніе. Нужно при этомь сказать, что онъ человъкъ грамотный и весьма любознательный и происходить изъ старобрядческой религіозной семьи. Его отець въ г. Свінцянахъ занимаєть среди старобрядцевъ выдающееся положеніе, какъ начитанный и весьма св'едущій въ уставахъ старобрядческихъ, а потому в пользуется извъстнымъ вліяніемъ. Посль перваго посъщенія приходскаго храма, онъ сталъ абкуратно и неопустительно посъщать всё службы церковныя во всё праздинные и воскресные дип. Въ одно изъ такихъ посъщеній зашель онъ разъ къ мъстному священнику съ просьбой дать ему таких книгь, гав бы онь могь найти критическій разборь старообрадческихъ ученій. Ему даны были вниги: "Обличеніе раскола", Плотникова и Тропцияго, а также и св. Евангеліе. Получивши книги, онъ началъ со всъмъ усердіемъ и вниманіемъ изучать православіе в расколь, в, само собою разумфется, не могь не познать тьмы заблужденій старобрядчества. Въ недоумфиныхъ вопросахъ онъ всегда обращался за совътами и разтясненіями къ священнику. И последствиемъ всего этого было присоединение его къ православію.

— Въ «Полтав. Еп. Въдомостяхъ» одинъ изъ священивсовъ тойже епархіи пишеть, что въ его приходѣ живеть крестьянивъ Ј.

И. У., старикъ 70 лѣть, толковый, набожный и любитель Божественнаго Писанія, на котораго означенный священникъ, со времени своего поступленія въ приходъ въ 1891 г. и съ открытіи въ этомъ же году внѣбогослужебныхъ собесѣдованій, сразу же обратилъ вниманіе и близко познакомился съ нимъ. Не пропуская ни одного церковнаго Богослуженія, ни одной церковной бесѣды, старецъ У., обладая сильной понятливостью, успѣлъ, будучи безграмотнымъ, совершенно правильно усвоить акафистъ Спасителя и Богоматери. Въ частной бесѣдѣ съ нимъ священнику неоднократво приходилось выслушивать отъ него самыя здравыя и истинно христіанскія сужденія о вѣрѣ и обрядахъ православной церкви. Въ послѣдніе годы інемощи начали одолѣвать старца, пришлось отказаться ему отъ послѣдняго своего утѣшенія—посѣщенія хра-

а Божія. Но всегдашняя любовь въ слушанію Слова Вожія ноодила въ немъ другое желаніе, желаніе хоть подъ копецъ жизни аучиться грамоть, чтобы можно было самому наслаждаться чтеіемъ св. Евангелія, въщающаго намъ глаголы живота въчнаго. 3ъ этомъ редвоиъ случае въ крестьянскомъ быту старцу пришли іа помощь грамотные его сыновья и внуки. И воть въ короткое ремя почтенный У. усвоиль книжную грамоту и къ величайшей воей радости могь уже самъ читать то, что съ такимъ благоговъніемъ и любовью слушаль въ своемъ приходскомъ храмъ. Что ке подвинуло старца на закатъ лътъ его жизни приняться за эзученіе грамоты? Ничто иное, какъ свитое желаніе, какъ жажда цуховной нищи, яже есть Слово Божіе. Рідкій и поучительный лучай! Не выразвлся ли въ этомъ стремлении и святомъ желанів земидеситилътниго старца исконный взглядъ нашего православнаго народа на цель в значение школьнаго образования, о которомъ ныећ такъ много хлопочутъ и духовенство и интеллигенція. Не говорить ли этоть факть о томь, что только церковная школа по своей задачь и направлению вполив удовлетворяеть тому міросозерцанію, кавимъ издревле отличается нашъ русскій народъ? И дъйствительно, народъ нашъ, какъ по своему природному національному вкусу, такъ и по исторически сложившемуся взгляду, больше всего склоненъ къ чтенію и слушанію Божественнаго н только въ одномъ этомъ находить для себя и правственное и умственное удовлетореніе.

— По распораженію Главнаго Управленія общества Краснаго Креста, были отправлены 11-го мая изъ Костромы 12 сестеръ милосердія въ гор. Симбирскъ, въ распоряженіе мѣстной общины сестеръ милосердія, съ цѣлью помощи больнымъ въ пострадавшихъ отъ неурожая мѣстностяхъ. По прибытіи въ Симбирскъ, 14-го ман, сестры были раздѣлены на четыре партіи и отправлены: двѣ—въ Буинскій уѣздъ въ с. Цильну, состоящее исключительно изъ татаръ до 7000 жителей, четыре—въ Ундоровскій врачебный участокъ, четыре—въ Тагайскій участокъ и двѣ—въ Среднія Темерсяны (населеніе—чуваши). Три послѣднія группы находятся въ Симбирскомъ уѣздѣ. На обязанность сестеръ были возложены уходъ за больными, какъ помѣщенными въ больницахъ, такъ и находящимися на дому, и завѣдываніе столовыми. При псполненіи обязанностей сестрамъ приходилось начинать работу съ 4 часовъ утра п, раздавъ пищевые продукты для приготовле-

вія пищи, следить за самымъ приготовлевіемъ ея до 8 часовъ утра. Затымъ, съ 11 часовъ онъ раздавали лично пищу больнымъ н бдокамъ, а въ свободное отъ этихъ занятій время посъщаль больныхъ, раздавали имъ лъкарства и нъкоторыхъ массажировали. Тавъ какъ больныхъ на рукахъ каждой сестры было человъкъ 20-30, и въ больницахъ и до 40 и притомъ въ разныхъ домахъ и даже деревняхъ, то и приходилось имъ трудиться до поздней ноча. Большое затруднение, особенно при началъ дъятельности, представляло незнакомство съ языкомъ населенія, состоящаго въ татаръ, мордвы и чувашей. Въ последнее время сестры стакое-какъ инородцевъ. Одна изъ сестеръ ли понимать на это обстоятельство, какъ на особенно удручающее, потому что во всемъ очень большомъ селъ только она п студентъ-медивъ, постоянно разъезжающій по участву, говорять по-русски. Благодаря иножеству работы, поглощающей все вреня нъсколько облегчается то чувство одвночества, которое испытывается сестрами между татарскимъ, чуващскимъ и мордовскимъ населеніемъ. Больные-превиущественно цынготные, тифозныхъ же (брюшной тифъ) и оспенныхъ немного. Оспенные больные наблюдались въ одномъ только Тагайскомъ участвъ. Между цынготными больными случан тяжелаго пораженія різден, и всі тавіе больные отправлялись въ больницы. Въ настоящее время напряженность и распространенность эпидеміи значительно со-«Въсти. Росс. Общ. Краси. Креста». кратились.

— По завъщанію скончавшейся Н. М. Смирновой отказано въ Московскій Донской монастырь 40.000 руб. съ тъмъ, чтобы проценты съ 20,000 руб. употреблялись на украшеніе храмовъ, съ 12,000 руб.—на совершеніе заупокойной литургій и съ 8,000 р.—на ремонтъ памятника и содержаніе лампады. Жертвовательницею оставлено также 36,000 руб. московскимъ церквамъ: св. Максама исповъдника, что на Варваркъ, свв. Космы и Даміана, что у Каменнаго моста, и св. Николая чудотворца, что на Берсеневкъ. Изъ этой суммы проценты съ 6,000 руб. должны идти въ пользу причтовъ, а съ остальныхъ денегь—на нужды церквей. Въ пользу причта церкви св. Николая чудотворца, что на Ямахъ, отказано покойною—2,000 руб.; въ авонскій Пантелеймоновскій монастырь—2,000 руб.; на устройство нъсколькихъ коекъ въ богадъльнъ для слъпыхъ женщинъ—5,000 руб. и въ церковь Благовъщенія Богоматери, что на Житномъ дворъ—также 5,000 руб. «Моск. Въъ

### МОСКОВСКАЯ СИНОДАЛЬНАЯ ТИПОГРАФІЯ.

Опредъленіемъ Святьйшаго Синода, отъ <sup>12</sup>/19 марта 1896 года, за № 827, на Московскую Синодальную Типографію возложена вся внижная торговля какъ Синодальными, такъ и другими изданіями, для всёхъ иногороднихъ покупателей, за исключеніемъ губерній: С.-Петербургской, Олонецкой, Новгородской, Псковской, Эстляндской, Курляндской, Лифляндской и Финляндской. Вследствіе сего съ требованіми на книги гг. повупатели всёхъ губерній Россійской Имперіи благоволять обращаться въ Управленіе Московской Синодальной Типографіи ( Москва, Никольская улица); покупатели же изъ выше перечисленныхъ мъстностей должны направлять свои требованія въ С.-Петербургскую Синодальную Типографію,

Подробныя условія продажи и высылки внигь изъ Московской Синодальной Типографіи взложены въ Каталогі: 1899 года, высылаемомъ желающимъ безплатно.

Въ настонщее время поступили въ продажу следующия вниги:

Библія, на русскомъ языкв, въ 4 д. л., больш. форм. гражд. печ., въ бум. З р. 10 к., въ коже или коленк. съ золот. тисн. 5 р. 50 к.

По своей крупной печати это изданіе весьма удобно для слабыхъ зрівніемъ.

Приготовляется въ печати подобное изданіе и церковной печати.

Псалтирь, церк. печ. съ кинов., въ 4 д. л. больш. форм., въ бум. З руб. 60 въ кож 5 руб., въ коленк. съ сафъян. корешк. съ золот. тисн. 6 руб.

По качеству бумаги и типографскому исполнению эта книга представляеть собою взданіе наиболье удобное для подарка вли подношенія; по крупному же шрифту оно пригодно и для слабыхъ зрвніемъ. Псалтирь, церк. печ. безъ кинов. въ 8 д. л., въ бум. 40 к. въ воленк. 70 к. Это новое издание заключаетъ въ себъ, между прочимъ, многочисленныя объяснительныя подстрочныя примъчанія.

Новый Завътъ, на русскомъ языкъ въ 16 д. л., въ бум. 22 к. коленкор. 35 коп., въ сафъяновомъ 75 коп. Новый Завътъ съ Псалтирью, на рускомъ языкъ въ 16 д. л., въ бум. 30 к., въ коленкоровомъ 45 к. Молитвословъ, град. печ., въ 64 д. л. (576 стран.), въ бум. 12 кои, въ коленкоровомъ 25 коп., въ вожъ 35 к.

Молитвословъ ісрейскій, церк. печ., въ 16 д. л., въ бум. 1 р. 40 к. въ сафьян. 2 р. Правило молитвенное готовящимся но Св. Причащению, въ 16 д. л. церк. печ.,

съ винов., въ бум. 45 воп.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Правило готовящимся къ служенію литургів. 2) Малое повечеріе. 3—4) Акаенсты Інсусу и Пр. Богородицъ. 5—9) Каноны: Пр. Богородицъ, Ангелу Хранителю, Св. Іоанну Предт., Покаянный и Св. Апостодамъ. 10) Акаенстъ Св. Николаю. 11—12) Каноны Честному Кресту и Всъмъ Свитымъ. 13) Последование за усопшихъ. 14-15) Тропари дневни и воскресны. 16—17) Молитвы на сонъ грядущниъ и угреннія. 18) Правило готовящимся къ Св. Причащению. 19) Правило отъ оскверненія. 20—23) Часи (1-й, 3-й, 6-й и 9-й). 24) Чинъ объдницы. 25—26) Последованія во Св. Причащенію в по Св. Причащеніи.

Чинъ освященія храма, отъ Архіереа творимаго, церк. печати съ кин. въ 4 д.

л., въ бум. 40 кои. въ кожъ 75 коп.

Поминанья, церкови. или гражд. печ., въ 32 д. на плотной бум. съ священ. изображ. и помянникомъ живыхъ и усопшихъ, въ коленк. 15 к. и 20 к., въ саф. 25 к. Собраніе амаенстовь, въ 32 л. л. церкови. печ. безъ кинов. Томъ первый (Акаенсты: Іисусу Сладчайшему, Пресвятьй Троиць, Воскресенію Христову, Божествен. Страст. Христов.). Цівна въ бум. 30 коп. Христіанскія начала семейной жизни. Новое изданіе К. П. Победоносцева. Цівна 75 коп. Предметный Указатель въ Св. Четвероевантелію. Цвна 20 коп.

## печатаются:

Собраніе акаонстовъ. Томъ второй, состоящій изъ семи акаонстовъ: 1) Пресвятьй Богородиць. 2) Успенію Б.М. 3) Поврову Пресв. Богородицы. 4) Ив. Б.М. Утоли мон печали. 5) Ив. Б.М. Троеручиць. 6) Ив. Б.М. Толгской. 7) Ив. Б.М. Неопалимой Купинъ. Избранныя молитвы и пъснопънія, въ 8 д церк. печ. Книга предназначается для участнующихъ въ общенародномъ принін, для првическихъ хоровъ и вообще для любителей церковнаго пини. Составъ ен: а) Молитвы и писнопінія на всенощномъ бдінія и митургін; б) стихиры, тропари, кондаки, ирмосы в проквины воскресной службы всьхъ осми гласовъ; в) пъснопънія великаго поста в страстной седицци; г) пъснопънія пасхальныя и воскресныхъ службъ пятидесятняцы; д) стихиры, тропари, кондаки, величанія, ирмосы и прокимны минен праздимчной; е) пъснопънія молебновъ, водоосвященія, паннихиды и другихъ службъ, цена 50 коп.

#### HOBAH KHULA

## О БЕЗБОЖІИ И АНТИХРИСТЬ.

Tomo I.

Подготовленіе, признаки п время пришествія антихриста.

**Цъна 3 р., съ перес. 3 р. 50 н.** 

Съ требованіями обращаться въ автору вниги: Сергіевъ Посадъ, профессору Академіи Александру Дмитріевичу Бѣляеву, вля же въ внижные магазины Москвы и Петербурга.

## Продолжается подписка на 1899 г. (VI г. изд.)

— HA —

ЕЖЕМЪСЯЧНЫЙ НАУЧНО-ФИЛОСОФСКІЙ и ЛИТЕРАТУРНО-КРИТИЧЕСКІЙ ЖУРНАЛЪ

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРЪНІЕ".

Изданіє ІІ. ІІ. СОЙКИНА, подъ редакціей д-ра философіи М. М. ФИЛИППОВА.

Вышелъ 30 іюня № 7 (іюль). Содержаніе: І. Воспоминанія о Карлі Марксъ. Л—та. ІІ. Чувство физіологической жизпи п страданіе (Пер. съ рукописи О. Сидерской). Д-ра Солье. ІІІ. Ученіе Шопенгауэра о свободі воли. С. Грузенберга. ІV. Принципъ превращенія причины въ действіе. Э. Борецкой. У. Понятіе исторіи (пер. А. Мейера). ІІ. Барта. УІ. Краткій очеркъ главитійшихъ моментовъ въ исторіи біологіи (Пер. съ прим. Е. Безпятова). Р. Вирхова. VІІ. Н. Е. Петропавловскій-Каронинъ. Н. А. Санина. VІІІ. Современные русскіе экономисты. Предисловіе. Наслідіє буржуазной полит. экономіи. Н. Зиберъ, какъ критикъ Рикардо. М. Филиппова. ІХ. О шаровой молніп. Проф. Н. Гезехуса. Х. Отъ грекову до Дарвина. Проф. Осборна. ХІ. Къ вопросу о рынкахъ. Павла Скворщова. ХІІ. Очерки текущей литературы. ІІ. М. ХІІІ. Научи. нов. ХІV. Библіографія. ХУ. П. Львовъ, Соціальный законъ. Л. 6-й. ХУІ. Берие, Парижскія письма. Лл. 19—24.

Подписная цъна: на годъ 7 руб. (за границу 10 руб.) съ доставкою и перес. На ½ года 4 руб., на ¼ г. 2 р. Комплекты за 1898 г., ц. 7 р. съ нер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д. № 12. Главная контора журнала "Научное Обозръніе".

Продолжается подписка на "Научно-энциклопедическій Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозрвніе" со "Словаремъ 10 р. съ пер.

#### Продолжается подписка на 1899 годъ

на женедъльный, религіозно-нравственный, пллюстрированный,

народный журналъ

# "KOPMUIĂ"

(двънадцатый годъ изданія).

4 рубля за годъ съ пересылкою, 2 рубля 50 коп. за полгода съ пересылкою.

"Кормчій" одобренъ и рекомендованъ разными въдомствами.

Адресъ редавціи: Москва, Ордынка, домъ Важановой, (квартира Протоіерея Скорбященской церкви).

"Коричій" предназначается для воскреснаго и праздничнаго народнаго чтенія. Въ виду этого программа изданія его носить характерь общедоступности, какъ въ выборъ статей для чтенія, такъ и въ формъ ихъ изложенія.

"Кормчій" имъстъ главною своєю цёлію, какъ показываеть и самое названіе, путеводить православнаго христіанина, т. с. указывать сму тотъ истинно добрый путь ко спасенію, который Церковію Православною предначертант для всёхъ чадъ св.

"Кормчій" и въ 1899 г. будеть издаваться примъняясь въ собитіямъ недъли, и такимъ образомъ, можетъ служить удобнымъ подспорьемъ для витбогослужебныхъ собестровній съ народомъ на весь годъ, въ особенности духовенству; а для мірянъ и христіанскихъ семей — благовременнымъ и полезнымъ чтеніемъ въ воскресные и праздничные дни.

NA журнала будуть украшаться расунками релегіозно нравственнаго содержанія съ соотвътствующими поясненіями въ текстъ.

Въ журналѣ "Кормчій" по прежнему будетъ принимать участіе своими литературными трудами

## извъстный Кронштадтскій пастырь отепъ Іоаннъ.

- Въ 1899 г. Редавція "Кормчій" дасть своимъ подписчикамь:
- 52 №№ религіозно-нравственнаго чтенія и обзора событій текущей жизни.
- 52 % м илистрерованнаго безплатнаго приложенія "Воспресныя поученія по житіями святыхи" и еще
  - 12 КМ иллострированныхъ листковт, на дванадесятые праздники.

Въ редавців вмінотся польне экземп. "Кормчаго" за 1893, 94, 95, 96, 97 и 98 гг. Піна 1893 г. (сброш.) 2 р. 50 к., 1894 г. (сброш.) 3 р., 1895 г. (сброш.) 3 р., 1896 г. (сброш.) 3 р., 1897 г. (сброш.) 3 р., 1898 г. (сброш.) 3 р. Листки продаются и отдільно отъ журнала по 60 к. за 100 безъ перес. и по 80 коп. за 100 съ перес.

Вышли изъ печати 12 медкихъ брошюръ съ религіозно-правственными разсказами, Боткиной, цъна за брошюру 1 коп., за 100 брош. 90 к. съ перес. и 70 к. без. перес. Наложеннымъ платежомъ изданія "Кормчаго" не высылаются.

Редавція, ділають свидку  $40^{\circ}$ /о съ объявленной ціны для тіхъ, которые выписывають журналь сразу за всё вибющіеся въ продажі годы; при выпискі же не менье 10 экземпляровь журнала за 1899 годъ, ціна за каждый экземплярь 3 р. 50 к. вибсто 4 р.

Протоіерей С. П. Ляпидевскій. Редактори—издатели: Сващенники (І. Н. Бухаревъ. (В. П. Гурьевъ.

### ВЫШЛА ІЮНЬСКАЯ КНИГА

ЛИТЕРАТУРНАГО НАУЧНАГО И ПОЛИТИЧЕСКАГО ЖУРНАЛА

## HUBHL.

СОДЕРЖАНІЕ: 1) Чужестранцы. Повъсть  $E.\ H.\ Чирикова.\ 2)$  "Весенняго тепла обвъянный дыханьемъ $^{\alpha}$ ... Стихотвореніе  $\vec{H}$ . C. 3) Высты форма органической жизни проф. В. Феттера. 4) Разбитая ваза. Сп. хотвореніе C. Aхонтова. 5) Всё цвета радуги. Разсказъ B. A. Cотв .108a. 6) Водопадъ. Очеркъ E. 3. 7) Кто? Стихотворение Тана. 8) Афр. ризмы Фр. Ницие. 9) Стихотворенія въ проз'в Андрея Нъмоевскою. 10) Русскіе на ръкъ Колымъ В. Г. Богораза. 11) Майская ночь. Сп. хотвореніе А. Королева. 12) Умирающая земля. Романъ Ренэ Базена. 13) "Подъ бременемъ горькой невзгоды". Стихотвореніе Л. Медельдева. 14) "Утромъ зорька молодая". Стихотвореніе С. Петрова. 15) Аниты Целистинь. Разсказъ Анатолія Франса. 16) Соціологическіе взглав Георга Зиммеля С. Штейнберга. 17) Оома Гордвевь. Повъсть М. Горькаго. 18) Семидесятые годы (М. Е. Салтыковь)  $E.\ A.\ Coловъева.$  19) Аграрный вопросъ въ Бельгін И. Андреева. 20) Трудовая теорія цыности и законъ равной нормы прибыли П. Нежданова. 21) Антроподогические эскизы A.  $\Phi.$  Kрживичкаго. 22) На одномъ диспуть в Москвъ H. H. 23) Происхождение современнаго сельскаго хозяйства II. Ф. Теплова. 24) Къ вопросу о роли земства въ современной экономческой эволюцін Россів І. Г. Дроздова. 25) Изъ исторін читателя А.  $B.\ II$ пиexонова. 26) Малольтніе ремесленные ученики въ Перил B.Уральскаго. 27) Нъмецкіе памфлетисты А. Коврова. стороны А. С. Изгоева. 29) Библіографія. 30) Иностранное обозрілів 31) Хроинка внутренней жизни. 32) Правительственныя сообщенія. 33) Письмо въ редакцію A. Пругавина. 34) Отчеть конторы редакці "Жизни" по сбору пожертвованій въ пользу голодающихъ. 35) Новы кинги, поступившія въ редакцію для отзыва.

Картины: Село Протасово, Лукояновскаго убада.— Тифозная больница в с. Новой слободъ.— Рейнскій водопадъ.— Тяпы русскихь на Колымъ.

Открыта полугодовая подписка съ 1 іюля 1899 г. по 1 январа 1900 г. Подписная цъна съ доставкой и пересылкой: на годъ 7 р. на полгода 4 р. Главная контора: СПБ., Бассейная. 14.

. Мо 15, 16, Aug. 1.2 au missing.
379-434.
ЛИСТОКЪ

REF

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

15 Сентября % № 17. 1899 года.

Содержаніе. Педагогическіе курсы для учителей одновлассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи (продолженіе).—Епархіальныя изивщенія.—Изивстія и заміттви.—Объявленія,

## Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковноприходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи.

(Продолжение \*)

По примъру прежнихъ лътъ, и на курсахъ текущаго года церковное пініе было предметомъ особеннаго изученія. Ему было посвящено 53 учебныхъ часа въ младшей группъ и 50 учебныхъ часовъ въ старшей, считая въ томъ числъ 15 уроковъ хорового пънія, 15 уроковъ скрипичной игры для желающихъ и 2 образцовыхъ урока. Придавая столь важное значеніе предмету церковнаго пінія, курсы въ этомъ случай идуть не только на встрѣчу пробудившейся потребности среди населенія слышать въ церкви мелодическое строго церковное пъніе, но главнымъ образомъ имфютъ въ виду его глубоко воспитательное вліяніе. Церковное п'вніе есть душа нашего православнаго богослуженія и составляеть его необходимый элементъ. Нашъ народъ такъ сроднился и привыкъ къ пѣнію въ церкви, что безъ него не можетъ представить себъ богослуженія и радостью радуется, когда въ его приходскихъ церквахъ появляется хоровое пъніе. Потребность въ пъніи такъ глубока и велика въ нашемъ народъ, что даже при уклоненіяхъ отъ православной церкви въ сектанство, расколъ, онъ не иначе выражаетъ религіозное настроеніе своей секты, какъ чтеніемъ и общимъ хоровымъ пѣніемъ. Церковная школа, поставляя своею цълію сближеніе народа съ церковію и воспитаніе въ немъ

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" за 1899 г., № 16.

лучшихъ его религіозныхъ потребностей, и должна поднять в возвысить этотъ предметъ на высоту его дъйствительнаго значенія и, какъ показываетъ опытъ, церковная школа выполняетъ по мъръ силъ своихъ эту трудную задачу. Церковное пъніе оставляетъ въ дътяхъ неизгладимое впечатлъніе, съ которымъ они выходять изъ школы въ жизнь, и такъ привязываетъ ихъ къ церкви, что они навсегда остаются любителями клироснаго пънія. Вслъдствіе этого повсюду въ послъднее время обращено самое серьезное вниманіе на развитіе церковнаго пънія и повсюду громадный запросъ на учителей, способныхъ преподавать пъніе и организировать церковный хоръ.

Въ виду неодинаковой степени пъвческихъ познаній слушателей курсовъ и для удобства занятій всф учители разділены на дві группы—старшую и младшую. Дёленіе на группы было произведено путемъ предварительнаго опроса курсистовъ, какими онв обладають познаніями въ хоровомь пінія, общей теоріи пінія в элементарной гармоніи. Оказалось, что въ старшую группу могля быть зачислены 17 человъкъ 1), остальные 76 зачислены были въ младшую. Хотя слушатели старшей группы до курсовъ и имъли некоторыя сведенія изъ теоріи и практики пенія, свъдънія, какъ пріобрътенныя путемъ не систематическаю изученія, а случайно, отрывочно, оказались поверхностными в неосновательными. При такихъ знаніяхъ не легко было виполнить общирную программу пенія, указанную "Правилами о курсахъ", особенно въ виду краткаго времени и занятій по другимъ предметамъ курса церковно-приходской школы. Тъмъ ве менъе природный музыкальный слухъ, которымъ обладали всъ курсисты старшей группы, любовь къ делу и желаніе научиться пъть дали нъкоторую возможность преодольть указанныя трудности и достичь желательныхъ результатовъ. Что же касается слушателей младшей группы, то среди нихъ нашлись и такіе, которые не обладали самыми элементарными сведеніями взъ



<sup>1)</sup> Къ старшей группъ принадлежать: Ив. Кучеренко, Пол. Черпявскій, Ил. Климентовъ, Дм. Корнильевъ, Мих. Рудневъ, Ив. Павловъ, Сим. Туранскій, Пет. Македонскій, Пет. Еллинскій, Ант. Григорьевъ, Алекс. Базилевичъ, Михаиль Бѣлявъ, Георгій Мигулинъ, Михаиль Минченко, Романъ Новиковъ, Иванъ Өедоровъ, Өома Муштаевъ.

теоріи; такихъ слушателей приходилось поощрять къ усиленнымъ занятіямъ.

относительно всѣхъ вообще Общая задача слушателей курсовъ сводилась къ тому, чтобы пополнить и привести въ систему знанія курсистовъ въ пініи, или частніве: 1) научить пъть по церковнымъ (квадратнымъ) и итальянскимъ нотамъ; 2) научить по нотамъ гласовымъ мелодіямъ и такимъ путемъ изучить все осмогласіе московскаго нап'ява, 3) сообщить элементарныя свёдёнія изъ теоріи пінія въ связи съ элементарными сведеніями изъ гармоніи, поскольку сведенія изъ гармоніи необходимы при организаціи хора и управленіи имъ; 4) преподать учителямъ методическія указанія о преподаваніи пінія въ школі въ связи съ ознакомленіемъ ихъ съ регентскимъ искусствомъ для устройства церковныхъ хоровъ.

Обученіе курсистовъ чтенію нотъ, нотной грамот в поставлено было основаніемъ последующаго обученія ихъ церковному пенію. Научить взрослыхъ въ короткій промежутокъ времени читать ноты въ совершенство трудно, а дътей даже невозможно (какъ трудно взрослыхъ и невозможно детей въ короткое время научить читать книгу), но научиться разбирать ноты, читать нотную книту "по складамъ" возможно и въ короткій промежутовъ времени, при систематическомъ ходъ обученія. Такой методъ обученія півнію, въ которомъ основаніемъ ставится изученіе нотной азбуки единствено разумный и целесообразный, и какъ таковой признанъ всёми музыкальными педагогами. Въ бесёдё съ курсистами по вопросу объ обучении пенію детей дознано, что и они следують указанному методу, но не имея необходимыхъ учебныхъ пособій и времени для веденія обученія пѣнію въ строгой системь, а также и умьныя, достигають цыли на половину: ученики ихъ дальше "складовъ" не идутъ.

Научившись читать ноты по руководству Ряжскаго, учители перешли къ изученію по нотамъ осмогласія распъвамъ, изложеннымъ въ книгъ: "кругъ церковныхъ пъснопъній Московской епархіи". Этотъ возвышенный, спокойный, мелодическій напъвъ былъ введенъ въ обиходъ церковнаго пънія Преосвященнымъ Амвросіемъ и въ теченіи 15 лътъ его управленія епархіей постепенно распространяется чрезъ посредство духовно-учеб-

ныхъ заведеній и снабженіе церквей и школь нотными кнагами этого распіва. Хотя не всі курсисты знакомы съ московскимъ распівомъ, но изъ опроса ихъ оказалось, что вы большей части приходовъ практикуєтся именно этотъ напівът наряду съ придворнымъ напівомъ въ переложеніи Бахметьєва и старо-дьячковскимъ, близкимъ по характеру къ московскому. Курсистамъ было выяснено преимущество этого распівва предъ всякимъ другимъ, какъ такого, который, объединяя въ себі лучшія півснопівнія древнихъ распівовъ: знаменнаго большого и малаго, кіевскаго,—при благоговійномъ и точномъ исполненіи, можетъ производить самоє сильное впечатлівніе на сердца молящихся. Сами курсисты обязываются поэтому держаться Московскаго напівва и при обученіи въ школів.

Большимъ затрудненіемъ къ повсемѣстному введенію московскаго напѣва служитъ его трудность, требующая умѣнья читать ноты, а такъ какъ въ школахъ обученіе нотной грамотѣ поставлено неудовлетворительно, то естественно учители и регентъ выбираютъ напѣвы въ легкихъ переложеніяхъ. Привести къ единству напѣва хотя бы осмогласіе при теперешнихъ условіяхъ обученія пѣнію въ школахъ невозможно, хотя нѣтъ сомнѣнія. что въ будущемъ, когда школы, при разумной постановкѣ обученія пѣнію, будутъ выпускать не только разумѣющихъ книгу, но и разумѣющихъ нотный обиходъ, можно будетъ легея ввести одинъ напѣвъ, который, ставши черезъ постоянное употребленіе общеизвѣстнымъ, послужитъ началомъ образованія и для всенароднаго хора.

Не малымъ препятствіемъ къ водворенію этого общаго для всёхъ напёва служить еще и то обстоятельство, что нашъ народь, чуждый пёвческихъ вкусовъ, любитъ пёніе, такъ называемое, партесное крикливое, съ гласовыми эффектами, и при организаціи хоровъ требуетъ этого пёнія по примёру городскихъ хоровъ. Опытъ показываетъ, что регенту весьма трудно бороться съ этимъ нежелательнымъ явленіемъ. Задача церковной и всякой другой начальной школы воспитать народъ въ духё строго церковнаго древне-христіанскаго пінія, за которымъ навсегда останутся всё преимущества. Полагаемъ, что было бы весьма полезно для возбужденія въ народё любя

къ простому пѣнію привлекать къ участію въ исполненіи нѣкоторыхъ богослужебныхъ пѣснопѣній не только всѣхъ учащихся и выбывшихъ изъ школы учениковъ, но и весь народъ. Народъ скоро полюбитъ это пѣніе; каждому изъ насъ приходилось наблюдать, что среди молящихся всегда есть лица, подпѣвающія за хоромъ. Пѣніе всею школою, а еще болѣе того, пѣніе всею церковію будетъ производить глубоко-потрясающее впечатлѣніе.

Особенное вниманіе преподавателями церковнаго пѣнія обращено было также на выясненіе практических свѣдѣній о регентованіи. Слушателямъ курсовъ было выяснено: устройство хоровъ; унисонный хоръ; полифоническій хоръ; однородный хоръ; хоръ изъ басовъ, теноровъ и альтовъ. Пріемы управленія хоромъ. Упражненія въ регентованіи. Камертонъ. Задаваніе тона хору. Разучиваніе пьесъ съ отдѣльными голосами и со всѣмъ хоромъ.

Что касается вообще содержанія преподаванія на курсахъ церковнаго пѣнія, то оно точно и обстоятельно изложено въ "программѣ о временныхъ педагогическихъ курсахъ".

Такъ какъ цѣлію преподаванія церковнаго пѣнія на курсахъ было научить учителей, какъ они должны въ свою очередь обучать дѣтей этому предмету въ школѣ, то преподаватели употребляли въ отношеніи къ курсистамъ тѣ самые пріемы, какіе вообще должны быть употребляемы въ школьномъ обученіи. При этой постановкѣ дѣла предлагаемый матеріалъ укладывался въ представленіи слушателей гораздо глубже и основательнѣе. Вмѣстѣ съ тѣмъ, чтобы показать, какъ они должны обращаться съ дѣтьми при обученіи пѣнію, преподавателемъ о. Петровскимъ было дано въ образцовой школѣ 2 часовыхъ образцовыхъ урокахъ. Предметомъ уроковъ было ознакомленіе съ голосомъ и музыкальнымъ слухомъ учениковъ младшей группы, изученіе молитвы и обученіе пѣнію по нотамъ. Этимъ закончились курсы по пѣнію въ старшей и младшей группахъ.

Скрипичной игръ обучалось 14 учителей 1) въ теченіи 15



<sup>1)</sup> Ник. Жербинъ, Ник. Исидоровъ, Ив. Кучеренко, Сер. Адексаваровъ, Геор. Якубовичъ, Дим. Ветуховъ, Мих. Литкевичъ, Вас. Поярковъ, Тим. Квитка, Сер. Царевскій, Сер. Жиленскій, Ник. Мигулинъ, Мар. Жевакинъ, Мит. Приходькинъ.

часовыхъ уроковъ. Цълію преподаванія на курсахъ этого предмета было поставлено 1) сообщение курсистамъ элементарныхъ свъдъній изъ теоріи скрипичной игры; какъ настраивать скрипку, какъ держать ее при игръ, какъ владъть смычкомъ и проч.. 2) проигрываніе легкихъ упражненій въ ключахъ скрипичномъ и альтовомъ, а также проигрываніе по слуху ніжоторыхъ молитвы въ униссонъ и въ видъ дуэтовъ; 3) сообщение первоначальныхъ основныхъ пріемовъ скрипичной игры по нотамъ и по слуху. Уроки скрипичной игры преподаны были темъ изъ стовъ, которые до курсовъ совершенно не умъли играть на скрипкъ; умъющіе играть были освобождены отъ посъщенія уроковъ скрипки по той причинѣ, что присутствіе въ числѣ слушателей умъющихъ и не умъющихъ играть привело бы въ необходимости при обучении делить слушателей на группы, а занятія съ нісколькими группами при ограниченномъ числі уроковъ не принесли бы существенной пользы. Сознаніе несомниной пользы, какую можеть принести учителю уминье играть на скрипкъ при обучении пънію въ школъ, а также при организаціи хора, побуждало курсистовъ охотно и съ усердіемъ относиться къ урокамъ скрипичной игры. Благодаря этому и результаты оказались удовлетворительные; почти всь курсисты изучили игру на скрипкъ въ достаточной степени: они играють гамму, интервалы, легкіе нотные прим'тры, обиходныя мелодіи, а главное на урокахъ скрипки пріобрѣли необходимыя указанія, следуя которымъ, они могуть сами при желаніи постепенно совершенствоваться въ этомъ искусствъ.

По окончаніи занятій на курсахъ въ присутствіи предсѣдателя епархіальнаго училищнаго Совѣта, ректора Семинарів, прот. Іоанна Знаменскаго, членовъ Совѣта и другихъ почетныхъ лицъ, было произведено по церковному пѣнію испытаніе слушателей и слушательницъ, причемъ выдержавшіе испытаніе имѣютъ получить, согласно § 18 "Правилъ о курсахъа, за подписью инспектора курсовъ и преподавателей пѣнія удостовѣренія: въ старшей группѣ о томъ, что они могутъ обучать пѣнію въ начальной школѣ и управлять церковнымъ хоромъ, а въ младшей, что они знакомы съ одноголоснымъ церковнымъ пѣніемъ и могутъ обучать оному.

Испытанія по предмету церковнаго пінія, какъ показываеть наблюдение, имфютъ весьма важное значение не только въ смыслё удостоверенія въ томъ, насколько курсисты потрудились и насколько вообще серьезно поставлено дёло обученія этому предмету на курсахъ, но главнымъ образомъ въ смыслъ возбужденія энергіи и усердія въ занятіяхъ по сему предмету. Въ виду предстоящихъ испытаній почти всё внёклассныя занятія были посвящаемы курсистами церковному пінію, почему съ увъренностію можно сказать, что и успъхи по сему предмету были достигнуты гораздо въ большей мёрё. Въ виду этого было бы цёлесообразно распространить учрежденіе экзаменовъ и на другіе преподаваемые на курсахъ предметы, расширивъ при семъ и права, пріобрѣтаемыя курсистами по экзамену церковнаго пънія, предоставленіемъ правъ учителямъ, выдержавшимъ испытаніе по всемъ предметамъ. Пріуроченіе таковыхъ экзаменовъ ко времени курсовъ имфетъ ту выгодную сторону, что здёсь учители наряду съ теоретическими экзаменами могли бы въ образцовой школт обнаружить и степень своей практической подготовки, а распорядительная коммиссія и преподаватели въ теченіи пяти недёль могли-бы подвергнуть ихъ всестороннему наблюденію. Само собою разум'вется, что курсисты, предполагающіе держать экзамень, заблаговременно полжны надлежащимъ образомъ подготовиться, а курсы для нихъ послужили бы къ провъркъ знаній и къ закръпленію ихъ практическими занятіями въ образцовой школь. Тогда и самое число вызываемыхъ на курсы учителей должно бы быть ограничено до 30, чтобы занятія съ ними могли носить характеръ школьный. Въ крайнемъ случав можно было-бы усграивать курсы, имъющіе прямою своею цалію подготовку къ экзаменамъ на званіе учителя.

Преподаваніе на курсахъ языковъ русскаго и церковно-славянскаго было ведено Епархіальнымъ Наблюдателемъ В. Ө. Давыденко. Планъ занятій и существенныя стороны, на которыя было обращено вниманіе, опредѣляются послѣдовательностію и содержаніемъ образцовыхъ и пробныхъ уроковъ, въ связи съ которыми были расположены и соотвѣтствующія имъ методическія бесѣды, предшествовавшія имъ или сопровождав-

шія ихъ. Образцовыхъ уроковъ по русскому языку было дано 9, пробныхъ 16, методическихъ же бесёдъ съ разборомъ пробныхъ уроковъ и дидактическими указаніями 22, въ томъ числі: по дидактикѣ 5, обученію грамотѣ 6, объяснительному чтенію 6, по обученію правописанію 3, по обученію чистописанію 2.

Сделавши краткое историко-критическое обозрение различныхъ методовъ обученія грамоть: буквослагательнаго, силлабическаго, звукового синтетическаго и звукового аналитическаго. преподаватель пришель къ выводу, что наиболее целесообразнымъ и наиболъе соотвътствующимъ цълямъ обучения методомъ явдяется наглядно-звуковой методъ совместнаго обученія чтенік письму. Причемъ съ методомъ буквослагательнымъ слушатели были ознакомлены въ изложении отца и учителя церкви бл. Іеронима, который ввель, нъкоторыя упрощенія этого метода, въ видь подвижной азбуки и графической сътки, какія усвояють себъ педагоги новъйшаго времени. Въ виду же того, что ижкоторые изъ учителей ведутъ по убъжденію обученіе по методу буквослагательному, преподаватель счель необходимымъ указать. какъ легче и удобиће пользоваться симъ методомъ при обученіи. Дальнъйшій ходъ преподаванія представляль собою 10 ступеней, представлявшихъ собою вполнъ законченное изучене того или другого предмета въ тъсной связи бесъдъ и практическихъ занятій; эти ступени следующія:

1) Вступительныя бесёды: знакомство съ классною обстановкой, съ графической сёткой, съ тактомъ и положеніемъ учащихся при письмё. 2) Предварительныя звуковыя упражненія: упражненія въ раздёленіи рёчи на слова и словъ на слоги. выдёленіе звуковъ изъ словъ; сліяніе звуковъ. 3) Подготовительныя къ письму занятія: письмо элементовъ. Эти два упражненія ведутся одновременно и заканчиваютъ собою занятія до знакомства съ буквами. 4) Чтеніе и письмо буквъ: занятія во время прохожденія букваря; порядокъ изученія буквъ алфавита при одновременномъ обученіи чтенію и письму; планъ изученія каждой буквы, пріемы пріученія учащихся къ сліянію буквъ при чтеніи; самостоятельныя занятія учащихся. Сужденія по вопросу о раздёльномъ обученіи чтенію и письму. 5) Объяснительное чтеніе: о выработкѣ правильности и бёглости въ чте-

ніи; о выработкъ сознательности; общія условія для выработки совнательности въ чтенін; объяснительное чтеніе отдёльныхъ словъ, пріемы выясненія частныхъ мыслей; пріемы выясненія отношенія между мыслями; объяснительное чтеніе цёлыхъ статей. 6) Пріемы объяснительнаго чтенія статей въ разные періоды школьнаго курса и съ разнымъ содержаніемъ, объяснительное чтеніе по прохожденіи букваря, статьи нравоучительнаго хаобъяснительное чтеніе во 2 отдъленіи, басни; объяснительное чтеніе статьи историческаго содержанія въ 3 отделенін; о выразительномъ чтенін. 7) Звуковая диктовка. 8) Провърочная диктовка: объ орфографіи и грамматикъ въ связи съ правописаніемъ; письменныя работы высшаго порядка. 9) Чистописаніе. 10) Распредёленіе учебных занятій въ школь съ тремя отделеніями. Каждая изъ поименованныхъ сторонъ обученія иміла и соотвітствующія образцовые и пробные уроки, содержаніе которыхъ въ общемъ такое: 1) знакомство съ классной обстановкой; 2) понятіе о звукъ, разложеніе словъ на звуки и письмо элементовъ; 3) разложение словъ на звуки и сліяніе звуковъ; изученіе буквъ o, c, a; письмо слова оса; 4) объяснительное чтеніе въ 1 отд. статьи: "Отецъ и сыновья"; 5) звуковая диктовка; 6) объяснительное чтеніе во 2 отд. басни: "Лебедь, щука и ракъ"; 7) провърочная диктовка въ 3 отд. о сомнительныхъ гласныхъ о и а и объ употребленіи буквъ и и і; 8) объяснительное чтеніе въ 3-мъ отділеніи статьи "Православная Русь"; 9) письмо на тетрадяхъ элементовъ буквъ и словъ: роса, сорг, пиши. Въ соответствие образдовымъ урокамъ были даны и пробные, какъ продолжение образцовыхъ, но съ другимъ содержаніемъ. Пробные уроки давали следующіе учители: Петръ Алейниковъ, Василій Букасовъ, Сильвестръ Асмоловъ, Евгеній Богуславскій, Димитрій Ветуховъ, Филиппъ Аксененковъ, Михаилъ Бъляевъ, Андрей Бабичевъ, Сергъй Александровъ, Александръ Базилевичъ, Александръ Андреенко.

Пробные уроки, данные слушателями курсовъ, послужили темою самыхъ оживленныхъ бесёдъ съ курсистами по поводу ихъ пріемовъ преподаванія. Нерёдко эти бесёды переходили въ критику педагогическихъ способностей практикантовъ и ихъ учительской личности; но къ чести курсистовъ елёдуетъ сказать, что вполнё понимая значеніе и цёль таких бесёдъ, от не считали обидою и униженіемъ, когда ихъ товарищи обращали вниманіе на недостатки преподаванія. Отсюда объясняется то, что въ концё курсовъ многіе, не имёя возможности дать пробный урокъ по недостатку времени, сами обращались съ просьбой о разрёшеніи, на память о пребываніи на курсахъ, дать урокъ внё очереди. Несомнённо, что при такой постановкі дёла изъ разбора уроковъ должна проистекать громадная польза, въ видё навыка не только критиковать товарищей, но и сознательно относиться къ самому себё. Когда со стороны товарищей слёдовали возраженія неосновательныя или же ошибочных то преподаватель изрёдка прибёгаль къ оппонентамъ, заставляя ихъ опровергнуть то или иное высказанное положеніе

Пробные уроки курсистовъ подвергались самому всестороннему разбору: урокъ разсматривался съ точки зрѣнія общихъ дидактическихъ положеній—истинности, ясности, прочности, самодѣятельности, удобопонятности рѣчи учителя; со стороны методической; со стороны соотвѣтствія его общимъ педагогическимъ правиламъ и требованіямъ развитія умственнаго, нравственнаго и эстетическаго, наконецъ со стороны достиженія тѣхъ или другихъ результатовъ.

Что касается методики и дидактики, то, какъ сказано выше, чтенія по этимъ предметамъ не имѣли характера отвлеченныхъ лекцій, а были всецѣло пріурочены къ практическимъ занятіямъ. Сами по себѣ обѣ эти науки имѣютъ сухой и теоретическій характеръ безъ примѣненія къ живой дѣйствительности. къ практикѣ и жизни школы. Поэтому чтенія по симъ предметамъ направлены были главнымъ образомъ на рѣшеніе вопросовъ возбуждаемыхъ учительскою практикой и въ большинствѣ предложенныхъ самими курсистами. Среди такихъ вопросовъ, помимо указанныхъ выше, были слѣдующіе. По какому способу ведется обученіе грамотѣ? Какія встрѣчаются при этомъ затрудненія? По какимъ букварямъ производится обученіе грамотѣ? Уроки обученія чтенію и письму ведутся совмѣстно или раздѣльно? По какой книгѣ ведется объяснительное чтеніе и какія при этомъ встрѣчаются затрудненія?Какія средства употребляются для

обученія правописанію и по какимъ руководствамъ производится обученіе правописанію? Практикуются ли работы по изложенію мыслей? Какіе виды самостоятельныхъ работъ практикуются? Какія затрудненія при этомъ встрівчаются? Какой порядокъ въ письмі буквъ принятъ при обученіи чистописанію? Какія воспитательныя міры употребляются въ школі. Какія награды и наказанія практикуются учителемь? По какимъ предметамъ задаются классныя самостоятельныя работы? Когда и кімъ повітряются эти работы? Какими мірами можно достигнуть одновременнаго поступленія дітей въ школу? Какими мірами можно достигнуть того, чтобы діти посіщали школу исправно? Какіе поступки чаще всего встрівчаются среди дітей? О необходимости вніткласснаго чтенія и о поддержаніи связи учащихся со школьной гигіенів, о личности учителя; о пікольной дисциплинів.

Кромъ того курсистами быль предложенъ со стороны преподавателя вопросъ о томъ, какими мърами можно возвысить школу въ глазахъ народа, какъ общее заключительное мнъніе слушателей о достоинствахъ, значеніи и назначеніи церковноприходскихъ школъ.

При рѣшеніи всѣхъ этихъ и многихъ другихъ вопросовъ, преподаватель заботился о простотѣ и общедоступности изложенія, чтобы отвлеченнымъ чтеніемъ не обременять своихъ слушателей и старался по возможности привлекать и ихъ къ участію въ бесѣдахъ.

Церковно-славянской языкъ, какъ языкъ религіи и Богослуженія, былъ предметомъ особеннаго преподаванія на курсахъ. Слушателямъ курсовъ въ теченіи 3-хъ бесёдъ и 2 практическихъ уроковъ было выяснено: о времени для начала обученія церковно-славянскому чтенію въ начальныхъ училищахъ; о методѣ, способахъ и пріемахъ обученія церковно-славянскому чтенію; о главныхъ видахъ церковно-славянскаго чтенія; о способахъ объясненія надстрочныхъ знаковъ; о церковно-славянскомъ языкѣ, какъ пособіи при обученіи Закону Божію; о затрудненіяхъ встрѣчаемыхъ при обученіи церковно-славянскому языку; о необходимости раздѣльнаго обученія цер.-славянскому языку въ каждомъ отделеніи особо; о самостоятельныхъ занятіяхъ по церковно-славянскому языку. Занятія церковно-славянскимъ языкомъ закончены образцовымъ и 2 пробными уроками съ разборомъ ихъ.

(Продолжение будеть).

#### Епархіальныя извъщенія.

Священникъ церкви села Пятинцкаго, Волчанскаго убзда, Григорій *Ни-колаевскій*, переведенъ, согласно прошенію, на священническое ибсто при церкви и. Нищеретовой, Старобъльскаго убзда.

- Студентъ Харьковской Духовной Семянаріи, Алексвій Солофиенко, опредълень священнякомъ Георгієвской церква города Ахтырка, 18 августа н. г.
- Стремецкаго завода, Старобельскаго уезда, учитель народной школы. Өеоктисть Видушенко, рукоположень въ санъ діакона Архангело-Михан-ловской церкви с. Павловокъ, Сумского уезда, 15 августа с. г.
- Состоявшій въ числѣ пѣвчихъ Куряжскаго монастыря, Діомидъ *Ива*нова, опредъленъ на псаломщицкое мѣсто при Старобъльской Соборной церкви.
- 10 Августа 1899 г. сынъ діакона, Феодоръ *Сукачевъ*, опредъленъ на праздное псаломщицкое мъсто при Георгіевской церкви сл. Поповки, Изюмскаго утзда.
- 9 Августа н. г. мъщанинъ, Илія *Шешнъ*, опредъленъ н. д. исаловщика при Рождество Богородичной церкви с. Цареборисовой, того ка увзда.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Николаевской церкви сл. Хухры, крест. Иванъ Конаша; Рождество-Богородичной церкви сл. Пушкарной, Ахтырскаго увзда, крест. Тихонъ Аванасъенко; Архангело-Миханловской церкви, с. Кургана, Јебединскаго увзда, крест. Василій Петренко.



#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Резигіозное состояніе современной Индін.—Русская православная миссія въ Персін.—Инородческія перковно-приходскія школы.—Вліяніе перковно-приходской школы на раскольниковъ в сектавтовъ.—Участіе учениковъ перковно-приходскихъ школъ въ чтенім в пічній за богослуженіемъ.—Церковно-школьных братства.—Епархіальных библіотеки.—Узначных библіотеки.—Обученіе иконописанію въ духовнихъ семинаріяхъ.—Одна изъ мітръ къ матеріальному обезпеченію духовенства.

Въ «Правосл. Благов.» сообщаются следующія сведенія о религіозномъ состоянів современной Индів. -- Индів въ настоящее время служить ареною ожесточенной борьбы между христіанствомъ и индуизмомъ. Представители туземной религи напрягають всё усилія, чтобы поддержать религіозное воодушевленіе индусовъ. Многочисленные храмы, разстанные по всей Индіи, старательно поддерживаются и украшаются. Огромный храмъ въ Мядурф, на югф Индів, вибщлющій въ себь около 40 тысячь поклонниковь, въ последнее время отделань заново со всевозможною роскошью, вымощенъ огромными гранитными плитами и обнесенъ новыми ствнами. Внушительный видъ храмовъ влінеть на богомольцевъ, привлекаемыхъ сюда разнообразными и частными религіозными празднествами и церемоніями. Чтобы имъть представленіе о религіозной жизни индусовъ, нужно посьтить Бенаресь-этоть древній священный городъ Индін, растянувшійся на двіз мили по берегу ръки. Здесь безпрерывныя толпы богомольцевъ сменяють одна другую, наполняють большіе и малые храмы, собираются вокругь брамвновъ, читающихъ веды и испрашиваютъ ихъ молитвъ. Группы богомольцевь погружаются въ воды священной ръки, чтобы омыть свои преграшенія; въ воздух в разносится паніе молитвъ, обращенныхъ въ солнцу, тамъ и сямъ лежатъ больные, пришедшіе умирать въ священный городъ, чтобы скорте достигнуть неба. И весь этотъ народъ, наполняющій Бенаресъ, полонъ религіознаго энтузіазма, заботливо поддерживаемаго бранинами. И такъ изъ года въ годъ многочисленные богомольцы посвщають вепрерывно Венаресъ, наполняють его храмы и это служить очевиднымъ доказательствомъ того, что коренная религія Индусовъ еще упорно держится въ народъ, коренится въ его жизни и препятствуетъ распространенію христіянства. Кром'в Бенареса много посъщается кровавый храмъ Кали въ Калькуттв. Это огромное здание съ многочисленными переходами и корридорами. Среди храма помъщается статуя богини съ высунутымъ краснымъ изывомъ. Храмъ половъ отвратительныхъ калъкъ, нищихъ и бродигъ всикаго рода. Въ жертву этой богинъ до англійскаго управленія Индією приносиль дътей; теперь человъческія жертвоприношеній уничтожены, а въ честь ся закалаются ягнята, въ горячей крови которыхъ факиры совершають безумную религіозную плиску. Зралище это возбуждаеть ужась и отвращение въ христининъ. Болье свътлое чатлиніе производить храмь въ Мадури. Внутренность его украшена съ необычайною роскошью драгоциными камнями и колоннами, число которыхъ достигаетъ пяти тысячъ, при храмф находится множество свищенныхъ слоновъ, которые участвуютъ въ релегіозныхъ процессіяхъ, сотни священно-служетелей жевуть при храм'в и поддерживають его въ большомъ порядкъ; всъ галдерев храма уставлены статумин боговъ Индін. Все это витстъ взятое производить спльное впечатльніе на народь, поддержинаеть его религіозное-мистическое настроеніе в составляеть немалое преиятствіе къ принятію христіянства. Англійскіе миссіонеры, дійствующіе въ Индіп, не особенно быстрый усп'яхъ христіанства въ этой странъ приписывають не только вліннію браминовъ, но п тому обстоятельству, что христіанскіе миссіонеры, кром'я собственно, пропов'вди принуждены заниматься статитикой и др. отвлекаршими ихъ отъ примого деля занятиями. По ихъ метнию, не маловажнымъ препятствіемъ къ усившной пропов'яди служить обиліе и соперничество миссіонеровъ различныхъ вфровсповфданій. Последнее обстоятельство даеть туземцамъ поводъ критически относиться то къ твиъ, то къ другимъ и переходить изъ одной миссів въ другую. Несмотря на вышеуказанныя препятствія, хрястіанство съ каждымъ годомъ всетаки пріобр'втаетъ все больше и больше последователей среди Индусовъ. Отношенія къ христіанству образованных молодых людей Индів разнообразны в зависять оть того, въ какой школь они получили образованіе. Воспитанники религіозныхъ школъ магометанъ, индусовъ и парсовъ относятся очень враждебно къ христіанству и его представителямъ и преданы своей религіп. Вражда ихъ къ христіянамъ не безусловно фанатическая, религіозная; не малую роль въ ней играеть и патріотизмъ. Они ненавидять христіанство, какъ религію былыхы людей, завоевателей и властителей Индів; свою религію они считають необходимымь элементомь своей національной жизни и въ отступничествъ отъ нея видять недостатовъ патріотизма. Молодые люди, кончившіе курсь вь правительственныхъ туземныхъ школахъ, гдф уже чувствуется вбяніе англійскаго духа, отличаются равнодушіемъ въ върв отцовъ своихъ, а также и къ христіанству. Этого сорта людей не вознують религіозные и патріотическіе вопросы, они заняты мыслію устровть получше свою жизнь, достигнуть матеріальныхъ благь; въ образованіи и религіи они видять лишь-средства для достиженія своихъ личныхъ питересовъ; это эгоистические матеріалисты, съ холодными сердцемъ и душею, которые остаются равнодушными буддистами, или делаются безразличными христіанами. Наконецъ молодые индусы, обучавшіеся въ миссіонерскихъ школахъ, относятся съ уваженіемъ къ христіанству и въ большинств' случаевъ принимають его, не смотри на то, что выс очень часто приходится выдерживать тижелую борьбу съ семьями и обществомъ. Этв люди становятся вскренними христіанами, сознательно принимають новое ученіе, видя его нравственное превосходство надъ туземной религіей. такихъ обращенныхъ въ распространении христіанства желятельна в можетъ принести не мало пользы. Больше всего христіанство имъетъ успъха въ южной Индіи, гдъ болъе чегверти жителей христіане. Вліяніе христіанства сказывается и въ стремленіи многихъ образованныхъ индусовъ освободить свою туземную религію отъ вдолоповлонства и привести ея правственные принципы въ извъстную систему. Можно вполнъ основательно думать и надъяться, что въ концф концовъ христіанство будеть повсемфстно принято въ Индіи сознательно, не смотря на многія препятствія. По последнимъ статистическимъ сведеніямъ число жителей Индів достигаеть 300,000,000; изъ нихъ 2,400,000 христіане.

— Послѣ возсоединенія несторіанъ съ православною церковью, совершившагося въ мартѣ прошлаго года, въ Персію выѣхала миссія русская, которая, слѣдуя изъ деревни въ деревню, фактически севершаетъ это присоединеніе. По сообщенію «Моск. Вѣд.», находится очень немного людей, отказывающихся отъ присоединенія къ православной церкви; большая часть изъ нихъ приверженцы американской пресвитеріанской миссіи; еще менѣе находится лицъ, которыя желаютъ остаться вѣрными старой, такъ называемой песторіанской, церкви; это—едва ли болѣе шестой части населенія. Черезъ нѣсколько мѣсяцевъ присоединеніе всѣхъ сиро-халдейскихъ жителей, проживающихъ у озера Урміи, къ православной церкви будетъ совершившиха фактомъ. Большое значеніе до сихъ поръ имѣла здѣсь

американская пресвитеріанская миссія; теперь она не только съ удивительною быстротой лишилась всего поли дъйствій, но и взъ немногихъ оставшихся ей върными никто не дерзаетъ выступить отврыто и громво за свою въру противъ русскихъ. Низменность урмійская, въ которой живуть сирійцы, цветущая, удивительноплодородная страна: одинъ садъ тинется за другимъ, пшеничны иоля в табачныя плантаців, вина и плодовъ вдоволь, и все это богато орошается съ курдскихъ Альновъ. Здёсь говорять, что руссвіе хотять выкупить всю эту землю у магометанских владельцевь для своихъ новыхъ единовърцевъ. Это было бы лучшимъ ръшеніемъ вопроса и подняло бы нравственность народа, изнывающаго подъ магометанскимъ владычествомъ. Тимъ болие невыносимо положеніе магометань, принявшихь христіанство. Такихь христіань Адербейджанской провинцій около 300 человікъ. Чего только оне не претерпъвають отъ магометанъ! Правительство желало бы помочь, но ничего не можетъ сдълать: всявій нагометанинъ имфеть право заботиться о чистотъ нравовъ и въры и дълать съ отстурникомъ-что ему угодно. Религія въ жизни магометанъ является свлою, которую европеецъ пойметь, только увидъвъ ее собственными глазами; Коранъ говорить вфрующему по поводу отступника ужасное слово: гдв ты вайдешь его, тамъ и убей его. Поэтому магометане, принявшіе христіанство, намфрены обратиться въ русскому правительству съ просьбой уступить имъ за деньги участокъ земли въ Россів, на которомъ они могли бы поселиться целою общиной. Корреспонденть выражаеть желаніе, чтобъ этих христіанъ встрітили въ Россіи привітливо; это все дільные, серьезные люди.

— Съ целію улучшенія учебно-воспитательнаго дела въ церковныхъ школахъ въ местностихъ съ внородческимъ населеніемъ, Учелищный Советъ при Св. Синоде предложилъ въ настоящее время, по словамъ «Прав. Благов.», къ руководству всёхъ епархіальныхъ учелищныхъ советовъ, въ веденіи которыхъ находятся инородческія церковным школы, целый рядъ указаній. Согласно этимъ указаніямъ, во всёхъ церковныхъ инородческихъ начальныхъ школахъ будетъ введенъ 4-хъ лётній курсъ обученія съ пріемомъ въ школу чрезъ 2 года и съ раздёленіемъ учащихся на 2 группы. Законъ Божій долженъ быть преподаваемъ въ младшемъ отдёленіи на инородческомъ языкѣ въ теченіе первыхъ двухъ лётъ обученія въ школе, а съ третьяго года, въ старшемъ отдёленія—на русскомъ языкѣ.

Важивайшимъ послъ Закона Божія предметомъ обученія въ внородческихъ школахъ явится затымъ русскій язывъ, для котораго назначается въ младшемъ отдъленів 6 уроковъ въ недълю, а въ старшемъ—10 уроковъ. Въ мъстностяхъ, гдъ существуютъ въ настоящее время мужскія второклассныя церковно-приходскія внородческія школы для улучшенія состава учителей школъ грамоты, признано желательнымъ открыть теперь же женскія второклассныя церковноприходскія школы, съ цълью усилить образованіе инородческихъ дъвочекъ, такъ мало нынъ обучающихся въ школъ. Наконецъ, рекомендовано посылать ежегодно двухъ, трехъ воспитанниковъчнородцевъ, оканчивающихъ второклассную школу, на устраиваемые при нъкоторыхъ второклассныхъ школахъ учительскіе курсы для подготовленія воспитанниковъ изъ инородцевъ къ учительской дъятельности въ церковно-приходскихъ школахъ.

 Въ «Москов, Въд.» помъщена статья объ особой миссіи церковной школы, состоящей въ томъ, чтобы сближать в просвъщать въ духв православія раскольниковъ, сектантовъ и инородцевъ, такимъ образомъ-служить службу культурную и миссіонерскую. Удобовыполнимость такой миссіи авторъ довазываеть тімъ фактомъ, что сочувствіе къ церковной школів народной массы распространяется на раскольниковъ, сектантовъ и инородцевъ, которые перестають чуждаться этой школы и отдають въ нее своихъ дътей для обученія. Такъ, по отчетамъ церковно-приходскихъ школъ, въ числъ учащихся въ нихъ насчитывается 2,637 раскольниковъ и 5,812 иновърцевъ-инородцевъ. Въ Горковскую церковно-приходскую школу (витебской губерній) одинъ даже взрослый раскольникъ самъ пришелъ для ученія и посфщенія ся въ теченіе года, не уклоняясь п отъ уроковъ Закона Божія вмёстё съ учащимися. Въ Шкельтовской церковно-приходской школф (витебской губерніи) четыре ученицы-раскольницы изучили всю литургію и затемъ во всв воскресные и праздинчные дии участвовали съ псаломщикомъ въ клиросномъ церковномъ паніи; родители ихъ не только разрашали имъ ходить въ православную церковь, но нередко и сами заходили въ нее послушать птніе своихъ дітей. Въ селі Коровки (рязанской губернін), жителей котораго составляють православные и раскольники, въ церковно-приходской школъ обучалось 45 раскольниковъ. Въ концъ года два ученика-раскольника, безо всякихъ увъщаній съ чьей бы ни было стороны, увлеченные только единствомъ школьной жизни и настроенности, настойчиво за-

явили свою решимость перейти въ православную церковь; смущеввые такимъ желаніемъ, родители вхъ вынуждены былв, однаво. въ виду настойчивости ихъ, дать свое согласіе на присоединеніе, и они были присоединены къ православію. Другіе раскольники, если не присоединиются формально въ православной церкви, то за время нахожденія своего въ школь отрашартся отъ враждебности къ ней и настолько сближаются, что участвують въ общей молитив, посъщають православную церковь и вивбогослуженыя беседы. Даже ватоливи-поляви чаще и чаще начинають посылать своихъ детей въ церковно-приходскія школы, просять обучать ихъ церковному пънію и допускають ихъ принимать потомъ участіе въ церковномъ пінів. Въ подольской губернів въ 1896 году въ церковныхъ школахъ обучалось 2,180 католиковъ и 138 протестантовъ и евреевъ; къ кіевской губернів обучалось въ церковныхъ школахъ 400 р.-католиковъ, въ виленсвой-1,020, въ 92 церковныхъ школахъ Привислянского кран 400 р.-католиковъ. О томъ переворотъ, который церковная пикола производить въ умахъ иновърческаго населенія, краснортиво свидътельствуетъ отчетъ о школъ въ деревиъ Ямъ (островскаго прихода, свялецкой губ.). "Прежде жители Яма, - говорится въ отчеть, по своему фанатизму, считали для себя гръхомъ не только разговаривать со священникомъ, но даже и встръчаться съ нимъ. Къ открытію церковной школы они отнеслись враждебно, отъ учителя сторонились; издали осыпали его бранью, а ночью, собравшись толпой, производили подъ обнами школы неистовые крики. Но теперь они не только начали охотно посылать въ школу своих дътей, но и сами стали посъщать школу для вечернихъ занитій. Въ короткое время многіе изъ ямскихъ прихожанъ твердо изучыв молитвы, знають даже праздничные тропари и начинають колить въ церковь". Изъ всего этого авторъ двлаетъ выводъ, что церковная школа является не только могущественнымъ факторомъ истиннаго народнаго просвъщенія, но и дъйствительнъйшимъ сред ствомъ для постепеннаго и прочнаго сліннія инородцевъ съ вуъ православнымъ русскимъ отечествомъ. По этому неосновательно мивніе, будто церковная школа предназначена исключительно для православнаго населенія, и насажденіе ся среди населенія вновърческаго, сектантскаго и раскольническаго не можетъ и не должно имъть мъста. Напротивъ, именно на окраинахъ, среди населенія смішаннаго, и важна церковная школа. Здісь она пріобрі:

таетъ значение не только народное, но и государственное, почему на государствъ и лежитъ долгъ возможно широкаго развития и поднятия церковно-школьнаго дъла на окравнахъ. «Цер. Въст.»

- Въ «Вят. Ен. Въд.» печатаются интересныя замътки о школьной жизни изъ дневника убзднаго наблюдатели. О. наблюдатель такъ описывать посъщение Пьяноборской второклассной школы.-"Второй разь и забираюсь въ Цьиный Боръ подъ воскресеніе, разсчитывая послушать въ воскресный день чтеніе в півніе учениковъ пьяноборскихъ школъ въ церкви, что меня особенно радуеть и утьшаеть при монкь посъщеніяхь церковныхь школь. На этотъ разъ п'янія школьнаго хоря услышать мий не удалось: п'ялъ другой мъстный жоръ изъ взрослыхъ дъвушекъ подъ мастерскимъ управленіемъ псаломщика, но за то чтенію порадовался. Кромъ канона - всв чтенія утрени, часы и даже апостоль были разделены между учениками второвлассной и одноклассной школъ. Надо непременно самому видеть, чтобы поверить, съ какой радостью, съ какимъ утвиеніемъ в умиленіемъ слушають сельчане чтеніе на клиросъ своихъ ребятишекъ. Какъ жаль, что еще во многихъ сельскихъ храмахъ, вместо этого милаго детскаго чтенія, прямо служащаго дорогимъ украшеніемъ праздинчнаго богослуженія, слышится часто едва внятное чтеніе псаломщика, рокно ничего не дающее ни уму, не сердцу предстоящихъ и молящихся. Послъ литургін ученики вськъ школь, которыхъ здісь три--дві мужскихъ и одна женская -- отправились со св. иконами въ зданіе второклассной школы, гдь въ этотъ день послъ торжественнаго молебствія состоялось открытіе школьной столовой оть общества Краснаго Креста на 66 учениковъ".
  - Въ настоящее время на Руси все болье и болье развивается и връпнетъ испытанная уже исторіей просвътительная сила, именно—братства. Являясь однимъ изъ надежнъйшихъ средствъ для дъла оживленія церковно-приходской жизни, для возвышенія сознательнаго отношенія со стороны прихожанъ къ вопросамъ религіозно-правственнымъ, братства въ то же время много могутъ сдълать и для школьнаго дъла; нъкоторыя изъ нихъ, особенно тъ, которыя носятъ характеръ миссіонерскій, уже и теперь оказывають значительное содъйствіе школамъ. Въ послъднее время наряду съ такими братствами начинаютъ образовываться церковно-школьным братства, съ нарочитою цълію развитія въ данной мъстности церковно-школьнаго дъла. Такъ, по словамъ «Корму», въ Новго-

родской епархів еще въ 1896 г. открыто подобное братство, па мысли В. И. Шемявина, при Велебицкой цервви, а въ самое недавнее время открыто такое же братство при Коровье-Ручьевской церкви, благодаря исключительно старанінив графа А. В. Арифельта. Исторія возникновенія последняго братства съ особеннов ясностію повазываеть, съ какою отзывчивостью нашь народъ вдеть навстречу добрымъ начинаніямъ. Графъ Армфельтъ, самъ горячо любя церковно-школьное дело, настолько расположель къ тому же и народъ, что за короткое время (въ три года) успалъ изисвать средства для отврытія трехъ школь въ приходів-поль нахъ двъ церковно-приходскихъ и одна-грамоты; для двухъ первыхъ выстроены преврасныя собственныя зданія, стоимостію каждое оволо 2000 рублей; снабжены всв три школы очень хорошер мебелью, внигами в письменными принадлежностями, и даже предметами роскоши, каковы: фисъ-гармонія и волшебный фонарь съ коллекцією картинъ. Изъ всей суммы, истраченной на все это діло, только 1000 руб. даны Учелещнымъ Совітомъ, остальное же все изыскано самимъ графомъ; значительная часть средствъ поступила отъ мъстныхъ крестьявъ. Поставивъ запачею своей дъятельности-достижение всеобщаго обучения въ приходъ и находя эту задачу непосильною для себя единолично, гр. Армфельть пришель къ мысли основать церковно-школьное братство. Не смотря на многія сомивнія и даже препятствія, стоявшія на пути благимь начинаніямъ графа, задуманное имъ доброе діло нашло великое сочувствіе со стороны народа я многихъ высокопоставленныхъ лицъ, и было имъ осуществлено. Если на поприще просвещения много можеть следать единичная воля и энергія, то, неть сомньнія, разумно направляемая сила многихъ сділаеть больше. Возбудивши энергію къ делу просвещенія со-прихожань, церковношкольное братство не только вообще оживить жизнь приходя, но расширить интересь всёхъ прихожань въ школё и всему, съ нер твсно связанному. Посему можно пожелать, чтобы приведенные примфры нашли какъ можно больше подражателей.

— По мысли преосвященнаго Симеона, епископа екатеринославскаго и таганрогскаго, при братствъ св. Владиміра учреждена епархіальная типографія. Десятильтняя исторія братства достаточно убъдила, что единственный источникъ его матеріальных средствъ—въ видъ членскихъ взносовъ—далеко недостаточенъ для осуществленія поставленныхъ имъ высовихъ цёлей борьбы съ

многочисленными врагами православной церкви. За все время своего существованія, при весьма скромной своей дівятельности не требовавшей большихъ денежныхъ расходовъ, братство насчитывало въ своей кассъ немногимъ больше двухъ тысячъ рублей. Между темъ нужды епархів, вызывающія братство къ деятельности, возрастають съ каждымъ днемъ; сектанство разныхъ оттънковъ требуеть литературной борьбы, путемъ печатанія брошюрь в книгъ, распространенія ихъ въ народі, устройства библіотекъ и т. п. Возможность выполнения этой задачи значительно будеть облегчена при наличности братской типографіи. По предложенію владыки, особан комиссія выработала проекть ея устройства, который и нашель свое осуществление почти непосредственно за ръшеніемъ. Небезъинтересны ть вычисленія комиссіи, по которымъ являлась возможной жизнь типографіи безъ большихъ потерь для самаго братства. Ожидалось, что сумма валового дохода будеть около 7-8 тысячъ рублей въ годъ; эта сумма распредълялась следующимъ образомъ: за печатаніе епархіальныхъ ведомостей 2,200 руб., отъ консисторіи - 1,500 руб., духовно учебныхъ заведеній — 500 руб., благочинныхъ — 800 руб., отъ церквей епархін — 300 руб., миссіонерскаго комитета и пенсіонно-вспомогательной кассы 100 руб., свъчнаго завода-400 руб., церковно-приходскихъ школъ-400 руб. Нъсколько сотъ рублей зачислено на ность частныхъ заказовъ. Все устройство типографіи предполагалось по сумми не болье 8,000 рублей, а расходъ по содержанію исчислился въ 6,000 руб. Нельзи не пожелать братству усивха въ его новомъ дълъ, вполнъ оправдываемомъ своей прекрасной «Екат. Еп. Вѣл.» прлію.

— По сообщенію «Могал. Еп. Від.», въ г. Горкахь, завідующимъ землеміро-таксаторскими классами и попечителемъ Горецкой Успенской и Нивищенской церковно-приходскихъ школъ Н. Г. Безсоновымъ устроены на свой счеть около містныхъ Тронцкой и Успенской церквей уличныя библіотечки. Оні устроены слідующимъ образомъ: за церковной оградой, т. е. на "цвинтарій, въ томъ місті, гді больше всего могутъ проходить богомольцы, укріплены два столба на разстояній одинъ отъ другого около сажени и почти такой же вышины. Сверку столбы соединены крышей въ виді навісовъ на обі стороны. Между столбами на разстояніи полутора аршина отъ земли и почти до крыши вставлено нісколько деревянныхъ рамокъ около 1/2 аршина ширины и въ аршинъ длины. Все это чистой работы и покрыто краской. Въ рамки вста-

влиются листы изъ толстой картонной бумаги. На картонъ по объ ниъ сторонямъ его нявлепваются известные "Троицкіе листки". При этомъ поступаютъ такимъ образомъ: берется два "листка" съ олинаковымъ содержаніемъ; одинъ изъ нихъ разрывается на лет части: сначала накленвается на вартонъ первая часть разорканнаго листка, первой страницей наружу; рядомъ съ немъ наклеввается другой листовъ внутренией сторовой наружу (стр. 2 в 3). наконецъ наклепвается вторая часть разорваннаго листка четвертой странвцей наружу. Такимъ образомъ на картонъ получается все содержание одного листва. Описаннымъ способомъ заполняются всв картоны библіотечки, в получается масса матеріала для чтенія, темь более, что матеріаль этоть размещается по обенмь сторонамъ картона. Кромв "Тронцкихъ Листковъ" накленваются в другія статьи религіозно-нравственнаго содержанія, издаваемыя отдъльно на листахъ большого формата. При названныхъ церквахъ имъется по двъ такихъ библіотечки. По праздничнымъ и воскреснымъ днямъ около нихъ толпится грамотный народъ и съ оживленіемъ читаетъ, что кому нравится. Непогода не только не препатстичеть чтенію, а напротивь, чтецы могуть укрыться подъ навісомъ библіотечевъ отъ дожди или ситга. Черезъ недтлю или двт читательный матеріаль библіотечекь заботливою рукою устронтеля обывнивается на новый. Подобнаго же рода библіотечка устроена темь же лицомъ на площади противъ чайной убланаго Комитета Попечительства о народной трезвости.

— Въ истекшемъ 1898/я учебномъ году въ Минской духовной семинарів, какъ сообщають «Мин. Еп. Въд.», въ видь опыта на годъ, было введено обучение вконописанию. Расходы на это въю. согласно предложенію Правленія семпнарів, были утверждены въ сумий 250 руб., съ заимствованіемъ ихъ изъ остаточныхъ средствь по содержанію епархіяльнаго общежитія (150 руб. на жалованье учителю и 100 руб. на пріобр'втеніе необходимыхъ матеріаловъ). Для обученія иконописанію быль приглашень Правленіемь семьнарів м'встный опытный вконописець, согласившійся преподавать иконописаніе за скромное вознагражденіе въ 150 руб. Для занятій иконописаніемъ о. ректоромъ семинаріи была уступлена довольно помъстительная комната въ своей квартиръ съ особымъ кодомъ въ корридоръ. Обучаться иконописанію изъявило согласіе 46 воспитанниковъ-19 человъкъ изъ II власса, 16-изъ III-го, 6-изъ IV-го и 5 человъкъ изъ V власса. Воспитаннивамъ I и VI-го классовъ не было предложено занятіс вконописаніемъ, такъ какъ

воспитанники І-го власса, по заявленію о. ректора, съ трудомъ успъвають проходить курсъ обязательныхъ предметовъ сего класса, а воспитанники VI класса въ виду краткости времени не могуть достигнуть какихъ-либо усифховъ въ иконописаніп. Занятія по иконописанію велись на 5 урокѣ, назначенномъ вообще для изученія необизательныхъ предметовъ. Еженедільно на инокописаніе уділилось 3 урока, но учитель не ограничивался этими тремя уроками и часто, пользунсь свободнымъ временемъ воспитанниковъ, предлагалъ имъ заниматься инокописаціемъ и не въ положенное для этого время. Занятія пконописаніемъ шли очень успъшно. По заявленію учителя иконописанія, очень многіе воспитанники обнаружили любовь и дарованіе къ занятію этимъ нскусствомъ, что в было доказано ихъ работами. Такъ, двое изъ обучавшихся вконописанію воспитанниковъ могли писать къ концу года уже иконы, одинъ изъ нихъ (У кл.) написалъ икону Христа Спасителя въ терновомъ вінці, другой (IV вл.)—Нерукотворенный Образъ Спасителя.

— Въ «Кишин. Еп. Въд.» помъщена небезынтересная замътка по вопросу объ улучшения матеріальнаго быта духовенства вишиневской епархів. - "Изв'ястно, - говорить авторъ зам'ятки, - что главнымъ источникомъ содержанія духовенства въ преобладающемъ числъ приходовъ нашей епархін служить надъль церковной земли и доходы отъ требоисправленій. Послёдній источникъ или доставляеть жалкіе гроши, или вызываеть неудовольствіе и нареканіе прихожань, а вивств съ твиъ и для самого духовенства служить тижелымь правственнымь бременемь. Остается, такимь образомъ, главнымъ подспорьемъ духовенства надълъ церковной земли. Запитіе хлібопашествомъ при настоящей дешевизні хліба не можеть приносить значительныхъ выгодъ, и многіе изъ сельскихъ хозяевъ стали замѣнять хлѣбопашество другими отраслями промышленности, главнымъ образомъ, разведениет садовъ и винограднивовъ. Но для развитія этой отрасли духовенство встръчаеть препятствіе въ томъ, что владітеть церковнымь надівломъ только временно. Устройство сада или виноградника требуеть не только труда, но и матеріальныхъ расходовъ, и духовенство, владви церковнымъ надъломъ только до тъхъ поръ, пока состоитъ на извъстномъ приходъ, не можетъ быть увърено не только въ томъ, что воспользуется плодами своихъ трудовъ, но и въ томъ, что вернеть свои матеріальныя затраты. Оченидно, чтобы устранать это препятствіе, необходимо выработать соотв'єтствующія по этому предмету условія. Эта посліднія прежде всего должни мер ділить срокь, въ теченіе котораго устровтель сада вла внебри ника на церковной землів можеть вмп пользоваться, а затільпримівнительно къ этому сроку—установить или арендную наи со стороны преемниковь по приходу своимь предшественным вли полную уплату всімь понесенныхъ расходовь, т.-е. выкуль Всів эти условія могуть быть выполнены путемъ частнаго согранія, но, имітя случайный характерь, они могуть быть превтомь взаниныхъ пререканій и потому гораздо цілосообрані подвергнуть этоть вопрось обсужденію на епархіальномь світ духовенства. Условія, здіть выработанныя и утвержденныя смя хіальной властью, нося характерь опреділеннаго закона, разможать духовенство безь всякихъ колебаній заняться этой отрасля хозяйства и тімь, по возможности, улучшить свое матеріаньблагосостояніе".

## Продолжается подписка на 1899 г. (VI г. изд.) на ежемъсячный журналъ

# "НАУЧНОЕ ОБОЗРЪНІЕ".

Изданіє ІІ. ІІ. СОЙКИНА, подъ редакцією д-ра философіи **м. м. Фили**ппова

Вышель 1 сентября № 9 (сентябрь). Содержаніе: 1. Осборна прековъ до Дарвина. II Современное сельское хозяйство и аграрный просъ. К. К. III. Физіологическія бесёды. Межцентральные рефактирось. К. К. III. Физіологическія бесёды. Межцентральные рефактирось. К. К. III. Физіологическія бесёды. Межцентральные рефактирось. К. К. Герцена. IV. Современные русскіе экономисты. Г. Критика діалектическаго метода: митине И. К.—на. Критика Ю. Жускаго. М. Филиппова. V. Успъхи дарвинизма. Рычь, читанная вы лог. конгрессть въ Кембриджь. Э. Геккеля. VI. Введеніе въ филосферуд. Эйслера. VII. Сущность искусства и его развитіе. Ө. Вережа VIII. Памяти Н. Я. Грота. С. Кулябки. IX. Задачи искусственнаго серинія. Л. Х. Основная ошибка Туганъ-Бурановскаго. А. Богдамова. Научи. нов. XII. Библіографія. XIII. Кинга, полученныя редакцій готыва. Приложенія: 1. Берне, Парижскія письма. 2. Б. Львовъ, бальный законъ. XV. Объявленія.

Подписная цина: на годъ 7 руб. (за граннцу 10 руб.) съ 1895 гом и перес. На 1/2 года 4 руб., на 1/4 г. 2 р. Комплекты за 1895 г. 7 р. съ пер. С.-Петербургъ, Стремянная ул., собств. д. 171 Главная контора журна за "Научное Обозръніе".

Продолжается подписка на "Научно-энциклопедическій Словарь". П. пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозръніе" со "Словаремъ 10 р. съ из

## листокъ

для

#### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

30 Сентября % № 18.5% 1899 года.

Содержаніе. Журнали Харьковскаго ХVII Епархіальнаго Съёзда духовенства.— Педагогическіе курси для учителей одновлассныхъ церковно-приходскихъ школъ Харьковской в Таврической епархів (окончаніе).—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарів.—Епархіальныя извёщенія.—Извёстія и замётки.

#### Журналъ Харьковскаго XVII-го Епархіальнаго Съѣзда духовенства 18-го Августа 1899 года.

Уполномоченные Съвада въ числъ тридцати лицъ, по молитвъ, приступили къ избранію предсъдателя Съвада, при чемъ всъ уполномоченные единогласно избрали на должность предсъдателя Съвада, безъ баллотировки, протојерен о. Михаила Чернивскаго и дълопроизводителими: свищенниковъ: Александра Чернивскаго и Алексъя Станиславскаго. Журналъ этотъ, постановили: представить на благоусмотръніе и утвержденіе Его Высокопреосвищенства.

На этомъ журналь резолюція Его Высокопреосвященства послыдовала такая: "Августа 18. Утверждается".

#### Журналъ Харьновскаго XVII Епархіальнаго Сътяда духовенства 18 Августа 1899 года.

1. Уполномоченые Съйзда, въ вечернемъ засъданіи, разсматривали отчеты по приходу и расходу училищныхъ суммъ Харьковскаго Епархіальнаго женскаго Училища за 1896, 1897 и 1898 годы, провъренные и утвержденные подписью членовъ временно ревизіоннаго комитета, и при этомъ слушали журналы того же комитета съ своими заключеніими, утвержденные Его Высокопреосвященствомъ, изъ которыхъ видно, что всъ дъла по Училищу велись правильно, и что члены Совъта Училища во главъ съ почтеннъйшимъ Предсъдателемъ, какъ свидътельствуютъ члены временноревизіоннаго комитета, вносятъ трудъ, заботливость и сердечное отношеніе во ввъренное имъ дъло, а потому и постановили: выразивъ искреннюю благодарность Предсъдателю Совъта Епархіальнаго-

Училища и всѣмъ членамъ онаго за понесенные ими труды во благоустройству Училища; отчеты выше означенные принять къ свѣдѣнію.

- 2. Разсматривали смёту ежегодных доходов и расходовы по Харьковскому Епархіальному Училищу на трехлётіе съ 1899 года по 1902-й годь, причемы оказалось, что расходы, предполагаемый вы 100,521 р. 53 к., превышаеты приходы, исчисленный вы 98,335 р. 67 к., на 2,185 р. 86 к., которые легко могуты быты покрыты остатками оты смётнаго назначенія, а потому и постановилы: смёту, составленную Совётомы Училища на предстоящее трехлётіе по содержанію Училища, какы правильную, приняты и передаты вы Совёть Училища для руководства.
- 3. Слушали журналъ ревизіонной коммиссіи по деламъ Епархіальнаго свічнаго завода о повіркі отчетности Правленіи свіднаго завода за 1898 годъ, въ которомъ, между прочимъ, говорится о замізчательной опытности, уміній вести діло, аккуратности п безукоризненной честности всего состава Правленія свічного завода. Это подтверждается теми блестящими результатами, бакихъ достигь заводъ по своимъ выгоднымъ для Епархіи операціямъ. Изъ діль Правленія усматривается, что заводь съ 1879 года по 1-е января 1899 года за двадцать лёть даль чистой прибыли 911,485 р. и 15 к. Прибыль свечнаго завода по ходатайству събздовъ и съ разрешения Епархіальныхъ Архіереевъ шла частію на расширеніе операцій епархіальнаго свічнаго завода, а главнымъ образомъ на наврытіе многоразличныхъ нуждъ епархів, а именно въ количествъ 616,781 р. 72 к. Въ настоящее время обязательные ежегодные взносы отъ Епархіальнаго свічнаго завода на нужды Епархін равняются 47,441 р., а именно: Епархіальному женскому училищу 7,071 р., Харьковской духовной семинарів 2,570 р., Духовнымъ училищамъ по 50 в. отъ важдаго проданнаго пуда свъчъ - 7,200 р., чиновникамъ консисторіи 1,000 р., Енархіальному попечительству 5,000 р., журналу "Віра и Разумъ" 3,000 р., наблюдательному комитету 100 р., эмеритуръ 20,000 р.. пріюту 1,500 р. Иостановили: отчеть Правленія завода принять къ сведению, правлению же завода въ полномъ его составе выразить благодарность за честное и усердное исполнение возложенныхъ на него обязанностей.
- 4. Слушали отношеніе Правленія Харьковской Духовной Семинаріи отъ 10 Августа н. г. за № 1150, которымъ просить Епархіальный Съёздъ ассигновать изъ Епархіальныхъ средствъ едино-

временно шесть тысячь рублей на покрытіе дефицита, имѣющаго быть по содержанію воспитанниковъ Семинаріи и по содержанію семинарскихъ зданій въ концѣ текущаго года, а также ежегодно, начиная съ 1900 года двѣ тысячи рублей сверхъ двухъ тысячъ, уже вносимыхъ на содержаніе зданій Епархіальнымъ духовенствомъ, такъ чтобы на будущіе годы взносъ по этой статьѣ составлялъ ежегодно четыре тысячи рублей. Постановили: на поврытіе вмѣющаго быть дефицита по содержанію воспьтанниковъ семинаріи и семинарскихъ зданій просить Правленіе завода взносить въ Правленіе Семинаріи въ 1900 году три тысячи и въ 1901 три тысячи, такъ какъ предсѣдатель Правленія завода занвилъ съѣзду, что одновременно взять изъ завода шесть тысячъ будетъ обременительно для операцій завода; что же касается ежегоднаго взноса на семинарію двухъ тысячъ, то таковые взносить отъ церквей по три рубля въ годъ.

- 5. Слушали прошеніе вдовы священника Натальи Косьминой, въ которомъ пишеть, что мужъ ея, священникъ Димитрій Косьминъ, состоя коммиссіонеромъ Епархіальннаго завода болье десяти льть, 15 февраля 1897 года умеръ и остался должнымъ заводу за свъчи 323 р. 36½ к.; она же вдова осталась съ шестью малольтними дьтьми безъ всякихъ средствъ и не можеть уплатить означеннаго долга, а потому проситъ Епархіальный Съьздъ сложитъ съ нея долгъ. Постановили: въ виду крайней бъдности вдовы Косьминой, удостовъренной мъстнымъ о. благочиннымъ, а также принимая во вниманіе десятильтною усердную службу мужа ея, священника Косьмина, просить Правленіе завода числящійся долгъ за Косьминымъ 323 р. 36½ к. сложить со счетовъ Правленія завода.
- 6. Слушали прошеніе діаконовъ: Евгенія Жукова, Іустина Корнѣенко и Іоанна Лободина изъ свѣтскаго званія, о томъ, чтобы дѣтямъ ихъ, рожденнымъ въ свѣтскомъ званіи, предоставить право воспитывать означенныхъ дѣтей въ духовныхъ училищахъ на одинаковыхъ условіяхъ съ дѣтьми лицъ духовнаго званія, чѣмъ они не могутъ пользоваться согласно постановленію Епархіальнаго Съѣзда 1896 года. Постановими: редакцію постановленія Епархіальнаго Съѣзда 1896 года измѣнить, предоставивъ право воспитывать дѣтей въ духовныхъ училищахъ на одинаковыхъ условіяхъ съ дѣтьми лицъ духовнаго званія тѣмъ, которые по происхожденію своему духовнаго званія и состоять на службѣ въ духовномъ вѣдомствѣ.

7. Слушали прошенія вольнонаемных писцовъ Харьковской духовной консисторій, бухгалтера правленія и помощника смотретеля Епархіальнаго свічнаго завода о дозволеній имъ всімть участвовать въ Харьковской Эмеритальной кассі духовенства, так какъ по уставу кассы они не могуть участвовать; постановили прошенія писцовъ Харьковской духовной консисторій, бухгалтера правленія и помощника смотрителя Епархіальнаго завода передать на усмотрівніе Правленія Эмеритальной кассы.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства послідовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Журналъ Харьковскаго Епархіальнаго XVII сътзда духовенства 19 Августа 1899 года.

Въ утрениемъ засъдании уполномоченные Съвзда слушали: 1) прошеніе Изюмскаго убада, Іоанно-Предтеченской церкви, села Знаменскаго, священнява Николая Никулищева, который состоить на самомъ бедномъ приходе, жалованы не получаеть, а довольствуется только скудными доходами изъ прихода. При этомъ жена его, Ання Никулищена, съ 25 сентибря 1897 года психически больна и находится въ Харьковъ на излъчени болъе полутора года въ пансіонъ при Сабуровой дачъ съ платою по шестидесяти рублей въ мъсяцъ, всявдствін чего просить Харьковскій Епархіальный Събадъ духовенства войти въ его положение и разръщить Правленію завода выдать ему единовременное пособіе. Уполномоченный Съдзя священникъ Никита Шебатинскій, лично знающій свящевника Никулищева, засвидътельствовалъ предъ Събадомъ, что положение Никулищева самое жалкое, бъдственное до того, что даже порядочной приличной одежды не имветь; какія средства были, всь употребиль на лъченіе жены своей; а нотому постановили: разръшить Правленію свічнаго завода выдать единовременное пособіє священнику Никулищеву въ размѣрѣ трехсотъ рублей суммъ свъчнаго завода, тъмъ болье, что Никулищевъ трудился для завода, состоя коммиссіонеромъ его около десяти літь.

2) Слушали заявленіе уполномоченнаго съёзда священных Алексім Станиславскаго о томъ, что въ Епархіальномъ нашемъ училищі хотя и есть больница очень просторная о 27 комнатахъ, но ність особаго отділенія для тісхъ болівзней, каковыя наиболіст часто встрічаются у дістей отъ 10—15 лістняго возраста, какъ-то: скарлатина, корь, дифтерить и проч.; этими болізнями часто за-

больвають п ученицы сказаннаго училища. Въ виду того, что при училищь для такихъ больныхъ нёть помещения, они препровождаются въ городскую детскую больницу; это явление крайне нежелательно и по многимъ причинамъ весьма не удобно, а потому желательно было бы, чтобы въ больнице Епархіальнаго училища двё—три комнаты были приспособлены для заразныхъ больныхъ съ особымъ отдёлениемъ для выздоравливающихъ и спеціальной сидёлкой, если это потребуется; постановили: вполнё раздёляя мнёние уполномоченнаго священника Станиславскаго, смиреннёйше просить Его Высокопреосвященство разрёшить правлению Совёта училища отдёлять нёсколько комнать для заразныхъ больныхъ при больницё съ особымъ отдёлениемъ для выздоравливающихъ, съ спеціальной сидёлкою, употребивъ для этого потребную сумму изъ общихъ училищныхъ суммъ.

- 3. Слушали прошеніе смотрителя епархіальнаго свѣчнаго завода Василія Яновскаго о назначеній ему пенсій за двадцатилѣтнюю службу его въ свѣчномъ заводѣ съ того времени, когда необходимость вынудить его оставить службу заводу; постановили: принимая во вниманіе, что смотритель завода Яновскій состоить еще на службѣ и получаеть въ годъ жалованья 1200 рублей, прошеніе его считать преждевременнымъ до оставленія имъ службы.
- 4. За симъ приступили къ избранію членовъ Правленія Епархіальнаго свѣчнаго завода, Совѣта Епархіальнаго училища и кандидатовъ къ нимъ, членовъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи, а также членовъ временно ревизіоннаго комитета для провѣрки прихода и расхода суммъ Епархіальнаго училища на предстоящее трехлѣтіе, а также и членовъ ревизіонной коммиссів по свѣчному заводу и кандидата къ нимъ на три года.
- 1. Избраны единогласно: предсъдателемъ Правленія завода протоіерей Павелъ Тимофеевъ, членами Правленія завода: протоіерей Николай Соколовскій и священникъ Андрей Любарскій, кандидатомъ къ нимъ священникъ Василій Ветуховъ. Членами ревизіонной коммиссіи по Епархіальнопу свічному заводу: протоіерей Димитрій Регишевскій, священникъ Павелъ Григоровичъ, кандидатомъ къ нимъ священникъ Даніилъ Поповъ.
- 2. Членами Совъта Епархіального училища: священникъ Ниволай Любарскій, священникъ Павелъ Тимофеевъ, кандидатомъ къ нимъ священникъ Павелъ Грома. Членами временно-ревизіоннаго комитета по Харьковскому Епархіальному училищу: священникъ Василій Лихницкій, священникъ Петръ Мигулинъ.



3. Членами правленія Харьковской духовной семвнаріи: священникъ Леонидъ Твердохлібовъ, священникъ Петръ Ооминъ; кандалатомъ къ нимъ священникъ Алексій Юшковъ. Постановили журналъ сей представить на благоусмотрівніе и утвержденіе Ем Высокопреосвященства.

На этомъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства послідовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Журналъ XVII Харьковскаго Епархіальнаго Съёзда духовенства 19 Августа 1899 года.

1. Въ утреннемъ засъдании уполномоченные Съъзда слуман предложение предсъдателя Съъзда о томъ, чтобы обезпечить содержание Харьковскаго приота сиротъ духовнаго звания. По выслушани предложения предсъдателя Съъзда и по всестороннемъ обсуждении, пришли въ тому заключению, чтобы установить ежегодний взносъ отъ церквей на содержание приота, такъ какъ другихъ источниковъ не имъется въ виду; постановили: на содержание Епархіальнаго приота ежегодно отчислять изъ церковныхъ суммъ отъ каждой церкви по пяти рублей в представлять вмъстъ съ Благочинническими отчетами пополугодно по 2 руб. 50 к.

На этомъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства послѣдовала такая: "Августа 23. Утверждается".

#### Журналъ Харьновскаго XVII Епархіальнаго Съѣзда духовенства 19 Августа 1899 года.

Уполномоченные Съѣзда въ вечернемъ засѣданіи во исполнене резолюціи Его Высокопреосвященства отъ 17 Августа н. г. за № 2668 и на основаніи примѣчанія къ § 8 уст. кас. разсматривали уставъ эмеритальной кассы для духовенства Харьковской епархіи, при чемъ предсѣдатель Правленія оной, протоіерей Іоливъ Знаменскій, просилъ Съѣздъ обратить вниманіе па § 14 устава кассы, каковой, предоставлия право вкладчикамъ вносить единовременно за нѣсколько лѣтъ впередъ, можетъ способствовать нарушенію расчетовъ, которые были сдѣланы при составленіи проэкта устава кассы и—на § 15, во исполненіе котораго отъ всѣхъ церквей епархіи, не исключая и домовыхъ, должно бы поступать по 10 рублей ежегодно на образованіе фонда эмеритальной кассы, а между тѣмъ отъ всѣхъ домовыхъ церквей въ уѣздахъ такихъ взносовъ не получается, въ силу чего ежегодно вопреки указанному

параграфу оказывается въ кассѣ эмеритуры недоборъ 150 рублей отъ 15 дом. церк.). Постановили: Если дъйствія эмеритальной гассы по § 14 оной окажутся невыгодными и даже вредными для гравильнаго веденія эмеритуры, просить Правленіе кассы войти ть докладомъ въ будущій Епархіальный Съёздъ духовенства отно-ительно измѣненія сказаннаго параграфа, что же касается § 15, ю предложить о.о. Благочиннымъ распредфлить сумму слёдуемую ть домовыхъ церквей ихъ округовъ между приходскими церквами, начинам съ текущаго года по своему усмотрѣнію, какъ это уже и гдѣлано относительно домовыхъ церквей въ г. Харьковѣ.

2. Слушали ходатайство председателя Правленія эмеритальной кассы протојерен Іолина Знаменскаго о допущенів къ участію въ эмеритальной кассь въ качествъ добровольныхъ вкладчиковъ, но съ правомъ полученія взъ нея пенсіп на общахъ основаніяхъ по высшему разряду, смотрителя свъчного Епархіальнаго завода, его помощника и бухгалтера въ свлу того обстоятельства, что эти лица служать въ учрежденів, которое болье всего воспособляеть фондъ эмеритальной кассы, при чемъ таковое ходатайство было поддержано и предсъдателемъ правленія свъчного завода протоіеремъ Павломъ Тимофеевымъ, высказавшимъ свое мивніе, что чрезъ такую привиллегію можно будеть всегда расчитывать на лучшій служебный персональ при свъчномъ заводь. Постановили: Хотя Съйздъ духовенства въ вечернемъ заседании 18 Августа прошение помощника смотритетя завода в бухгалтера о допущения вхъ въ участію въ эмеритальной кассь постановиль передать на усмотрьніе Правленія эмеритальной кассы, но принимая во вниманіе ходатайство предсёдателя Правленія эмеритальной кассы протоіерея Ісанна Знаменскаго с допущеній къ участію въ эмеритальной кассѣ духовенства смотрителя свѣчного Епархіальнаго завода, его помощника и бухгалтера и соображение по сему предмету протоіерея Павла Тимофеева, допустить въ видъ исключенія означенныхъ должностныхъ лицъ при свъчномъ заводъ къ участію въ эмеритальной касст духовенства въ качествт добровольныхъ вкладчиковъ по высшему разряду съ правомъ полученія пенсій на общихъ основаніяхъ устава кассы, но съ темъ, чтобы вклады отъ нихъ не принимались въ кассу эмеритуры со времени увольненія ихъ отъ службы при заводъ; при желаніи же ихъ внести вклады въ эмеритальную кассу за прежніе годы со дня открытія оной, принять нать только за годы службы при заводъ съ взысканіемъ следуе-MUZP 0/0 GO DUCAGAA.

- 3. Разсматривали вниги Правленія эмеритальной кассы, касто: приходо-расходныя, для записи пенсіонеровъ, лицевые състи другіе, при чемъ нашли веденіе ихъ въ образцовомъ поряды правпльности и аввуратности, что нужно отнести въ особення заботливости предсъдателя правленія протоіерея Іоанна Знаменскаго и членовъ: протоіерея Александра Осдоровскаго и протоіерея Николая Гутникова. Постановили: принять въ свъдъвів.
- 4. Слушали журналь временно-ревизіоннаго комитета отъ 31 мая н. г. о провъркъ приходо-расходныхъ кнагъ Правленія эмерьтальной кассы духовенства Харьковской енархів за 1898 гол. утвержденный Ero Высокопреосвященствомъ 2 іюня н. г. изъ гего видно: а) что означенныя книги велись правильно, б) документы и приложенія въ нимъ оправдывають тв статьи приход или расхода, до коихъ оные относится, в) всё статьи расхода произведены по журнальнымъ опредъленіямъ правленія вассы, утвержденнымъ Его Высокопреосвященствомъ, г) всё деньги, поступившія на приходъ или расходъ записывались своевременно. д) свідетельство суммъ производилось ежемесячно и — актъ кометета от того же числа о проверкъ наличности суммъ эмеритальной касск и правильности храненія таковыхъ, изъ коего видно, что въ кассв состоить суммъ: а) наличными деньгами 127 р. 29 к., б) не книжкъ сберегательной кассы Харьковской конторы Государственнаго банка 453 р. 15 к., в) процентными Государственными бумагами 395,400 р., г) долговыми квитанціями Харьковскаго Енархіальнаго свічного завода 150,000 рублей, а всего 545,980 руб. 44 к. Постановили: журналъ временно-ревизіоннаго комитета в провёрке приходо-расходныхъ книгь Правленія эмеритальной кисы и акть свидетельствованія наличности суммь и нравильность храненія оныхъ принять къ свёдёнію, а за отлично усердное от ношеніе къ исполненію своихъ обязанностей по управленію ділами кассы выразить искреннюю благодарность съвзда духовенства предсъдателю Правленія кассы протогорею Іоанну Знаменском и членамъ: протојеренмъ: Александру Оедоровскому и Ниволав Гутникову со внесеніемъ о семъ въ послужные яхъ списки, о чемъ и просить ночтительнайше Его Высокопреосвященство.
- 5. Приступили къ выборамъ председателя и членовъ Правлеви эмеритальной кассы духовенства Харьковской епархін, и посрествомъ закрытой баллотировки выбрали: на должность председателя Правленія ректора духовной семинаріп, протоіерея Ісани Знаменскаго, получившаго полные 33 шара, а на должность членовъ

гравленія: протої ереевъ Александра Оедоровскаго и Няколая Гутгикова, получившихъ также полные шары—по 33 и—кандидатомъ тъ нимъ протої ерея Георгія Чеботарева, получившаго 32 избирачельныхъ и 1 неизбирательныхъ.

На этомъ журнал'в резолюція Его Высокопреосвященства посл'вцовала такая: "Августа 23. Утверждается".

### **Журналъ XVII Харьковскаго Епархіальнаго Сътзда духовенства 20 Августа 1899 года.**

Уполномоченные Събзда, по предложению предсъдателя по управленію Епархіальнымъ спротскимъ пріютомъ протоіерея о. Димитрія Регишевскаго, 20 сего Августа посётили пріють, гдё въ мёстной церкви слушали Божественную Литургію, по окончаніи которой соборне совершили молебствіе о здравів и благоденствій своего милостивъйшаго Архипастыря Высокопреосвященнъйшаго Амвросія, какъ основателя сиротского пріюта. Затімь обозрівали пріютскія постройки и именно: два дома, гдъ помъщаются призръваемыя, квартиру священника съ церковно-приходскою школою, устронемый трехъ-этажный корпусь о 19 поконхъ, больницу, устроенную на личныя средства Его Высокопреосвященства, баню, артезіанскій колодезь, водяную мельницу, а также пасвку, люсь, полевую землю и весь козяйственный инвентарь, при чемъ убъдились, что призръваемые находится при хорошихъ условіяхъ присмотра, питанія и одежды, а также и все пріютское хозийство находится въ должномъ порядкѣ; постановили: принести искреннюю сыновиюю благодарность своему милостивъйшему Архинастырю п Отпу Высокопреосвященнъйшему Амвросію за его отеческое попеченіе, труды и заботы о призрівній нашихъ сиротъ и соблаговолить разръшить Епархіальному нашему пріюту наименоваться Амвросіевскимъ, о чемъ и возбудить ходатайство надлежащимъ порядкомъ. а также выразить искреннюю благодарность предсёдателю протоіерею о. Димитрію Регишевскому и членамъ комитета по управленію Епархіальнымъ спротскимъ пріютомъ священникамъ Іоанну Иннокову, Андрею Чаговцову, Трофиму Антонову, Герасиму Политову, начальницъ пріюта Ольгь Карповой и попечителю пріюта Михаилу Спиридоновичу Клеменову.

2. Слушали заявленіе предсёдателя комитета по управленію Епархіальнымъ сиротскимъ пріютомъ протоіерея Димптрія Регашевскаго объ изысканіи средствъ на приведеніе въ полное благоустройство сказаннаго пріюта и обсудивъ его, постановили: просить комитеть по управленію пріютомъ выслать подписные лести о.о. Благочиннымъ, которые и поусердствують расположить дузевенство своихъ округовъ къ пожертвованію единовременно в столь доброе дёло.

3. За окончаніемь всёхъ дёль, подлежавшихъ обсужденію съёзда постановили: засёданіе Съёзда закрыть и выразить пскренном благодарность за труды, понесенные во время Съёзда, предсёдателя онаго протоіерею Михаплу Чернявскому и дёлопроизводителяю священнякамъ: Александру Чернявскому и Алексёю Станиславскому со внесеніемъ о семъ въ ихъ послужные списки, о чехъ почтительнёйше просить Его Высокопреосвищенство.

На этомъ журналъ резолюція Его Высокопреосвященства послідовала такая: "Августа 23. Утверждается, за исключеніемъ предположенія о наименованій пріюта Амвросієвсьных такъ какъ отъ этой чести я публично уже отказался. Благодарность събзда г. Клеменову сообщить выпиское изъ сего журнала".

#### Педагогическіе курсы для учителей одноклассныхъ церковноприходскихъ школъ Харьковской и Таврической епархіи.

(Окончаніе \*)

Преподаваніе на курсахъ счисленія было ведено И. В. Кузревичемъ по плану, выработанному практикою предыдущихъ курсовъ. Въ 19 уроковъ, въ числѣ которыхъ было 4 образдовыхъ, 8 получасовыхъ пробныхъ и 11 бесёдъ, онъ живо и наглядно ознакомилъ курсистовъ со всёми главнейшими моментами обученія этому предмету. Прежде всего лекторомъ было указано на невозможность прохожденія въ начальной школі систематического курса ариометики и на тъ вредныя послъствія, какія происходили, когда заставляли детей, какъ это было въ старой русской школь, сразу изучать нумерацію в правила действій съ числами любой величины. Затемъ была выяснена сущность методы изученія чисель Грубе, примъненной къ русской школь Евтушевскимъ, указаны были достоивства и недостатки этой методю и непригодность ее для русской школы. Чтобы ознакомиться съ способами и пріемами решенія задачь, курсистамь было предложено письменное решеніе



<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ» за 1899 г., № 17.

планомъ и объясненіемъ двухъ задачъ, взятыхъ изъ задачковъ для начальной школы. Но разсмотрени написанныхъ эсистами ръшеній оказалось, что многими изъ нихъ допущены ли ощибки въ вычисленіяхъ, а ніжоторые представили неувлетворительные отвъты. Въ одной изъ послъдующихъ бесъдъ лъ произведенъ разборъ письменныхъ отвётовъ, причемъ ли указаны допущенныя курсистами ошибки въ ръшеніяхъ ачъ, неправильности въ расположении вычислений, неточти въ объясненіяхъ и другіе недостатки этихъ отвѣтовъ. яснивъ въ 3 бесъдахъ съ курсистами методу изученія дъйій, изложенную въ руководствахъ Гольденберга, Шохоръоцкаго, Тенишева и Вишневскаго, лекторъ пришелъ къ выу, что изученіе д'вйствій надъ числами должно быть расзделено по тремъ последовательнымъ ступенямъ: надъ чими отъ 1 до 10, надъ числами отъ 10 до 100 и надъ глами любой величины. Когда вследъ за темъ были выяснены бенности каждой изъ этихъ ступеней, содержание и приемы ченія на этой ступени, сдёланъ былъ переходъ къ образцомъ и пробнымъ урокамъ.

Діакономъ образцовой школы при семинаріи Г. Д. Олейнивымъ данъ былъ урокъ дѣтямъ, еще не обучавшимся ариогикѣ. Урокъ состоялъ въ обученіи дѣтей счету въ предѣсъ перваго десятка и въ упражненіяхъ помощію наглядныхъ зобій въ отсчитываніи и присчитываніи. Вслѣдъ за нимъ ли даны 2 пробныхъ урока учителями изъ курсистовъ, изъ горыхъ первый занимался упражненіями дѣтей въ сложеніи, рой—въ вычитаніи чиселъ перваго десятка. По предложеэ лектора о пробныхъ урокахъ означенныхъ курсистовъ бысдѣланы отзывы и замѣчанія курсистами Александровымъ, касовымъ, Бѣляевымъ, Понировскимъ, Ступницкимъ и Якузичемъ.

По поводу этихъ замѣчаній были дѣлаемы со стороны лекза разъясненія и дополненія и такимъ путемъ были выяснены точнства и недостатки того и другого урока. Объ урокахъ перзо учителя было замѣчено, что 1) имъ мало было сдѣлано упражвій на сложеніе: такъ, не было сдѣлано ни одного примѣра сложеніе болѣе чѣмъ двухъ чиселъ, мало было задаваемо прак-

тическихъ задачъ на сложеніе, неполно разработаны на наглиныхъ пособіяхъ упражненія въ присчитываніи группами, 2) учтель иногда и самъ допускалъ неправильныя выраженія, нап. ко сколько, въ одномъ десятку, и не обращалъ винманія п неправильности въ ръчи учениковъ, напр., къ шестяма ви. я шести; 3) заміталась непослідовательность и торопливост въ вопросахъ учителя; онъ слишкомъ быстро переходилъ от одного ученика къ другому и ученику, не давшему отвъта в вопросъ, не выясняль вопроса и не старался довести его до правильнаго отвъта. Подобные недостатки были замъчены и п урокъ другого практиканта; кромъ того было указано, имъ неправильно были ведены упражненія въ б'вгломъ счеті, 2) одна задача задана была въ неточныхъ выраженінхъ, такъ что па нее можно было дать два различныхъ отвъта и 3) нухно было заставлять самихъ учениковъ делать отсчитыванія ва счетахъ, особенно техъ, которые давали неправильные ответи Какъ на достоинство уроковъ было указано, что и тотъ и другой учитель вели уроки живо, не оставляли безъ вниманія н одного ученика, задавали вопросы и дълали объясненія громы и ясно, и видно было, что всв ученики понимали, о чем идетъ дело, и принимали участіе въ решеніи вопросовъ. По окончаніи разбора лекторъ велъ бесёду о пріемахъ дъйствій умноженія и дъленія въ предълахъ перваго десятка.

Таковъ въ общихъ чертахъ ходъ учебныхъ занятій по счисленію и на слёдующихъ ступенахъ обученія: бесёда, образцовий урокъ, пробные уроки, разборъ ихъ и бесёда по поводу этихъ уроковъ. Разборъ уроковъ всегда отличался оживленюстію; видно было, что слушатели основательно уяснили себ постановку обученія счисленію на той или другой ступени и отчетливо представляли, чего слёдуетъ требовать отъ уроковъ и какія въ нихъ достоинства и недостатки.

Содержаніемъ дальнъйшихъ образцовыхъ уроковъ было: 1) ръшеніе задачъ на всъ 4 дъйствія въ предълахъ первой сотни; 2) упражненіе въ вычитаніи чиселъ выше 100; 3) составныя именованныя числа; раздробленіе и превращеніе. Пробые уроки были даны: Ветуховымъ—о сложеніи чиселъ первой сотни, Григорьевымъ—о вычитаніи тъхъ же чиселъ, діакономъ

Килевскимъ— объ умножении многозначныхъ чиселъ на одноначное и на единицу съ нулями, Н. Жербинымъ—объ умнокеніи многозначныхъ чиселъ на многозначныя, Лукашевымъ о сложеніи именованныхъ чиселъ и Поповымъ—о вычитаніи такъ-же чиселъ.

Сверхъ того по предложенію Его Превосходительства Г. Набподателя церковныхъ школъ въ Имперіи В. И. Шемякина на сурсахъ было введено преподаваніе пчеловодства и переплетнаго мастерства.

Ознакомленіе съ пчеловодствомъ принялъ на себя проф. Карьковскаго Университета прот. Тимовей Буткевичъ, который зъ теченіи послёднихъ лётъ основательно изучилъ это дёло павнымъ образомъ на практик на принадлежащей ему учебной пасъкъ. Его бесъды, числомъ 6, съ курсистами были направлены къ тому, чтобы ознакомить ихъ не только съ главнъйшими основаніями пчеловожденія, но въ особенности съ 
постановкою этого дёла въ деревнъ, при народной школъ и 
при условіяхъ существованія этой послёдней.

Предметомъ бесёдъ о. Буткевича было: состояніе пчеловодтва на Западё, въ Америкё и у насъ въ Россіи; практическое значеніе пчеловодства; породы пчель; пчелиное семейство: матка, трутни и рабочія пчелы; размноженіе пчель; внутреннее хозяйство улья; характеръ медоносной мёстность; медоносныя травы; о рамочныхъ ульяхъ; уходъ за пчелами весною, лётомъ, осенью и зимою: кормленіе, искусственное роеніе; этическій характеръ пчеловодства; литература по пчеловодству и т. п. Въ заключеніе была сдёлана на пасёку о. Буткевича экскурсія, о которой будетъ сказано ниже.

Переплетное мастерство на курсахъ было предметомъ тщательнаго изученія въ виду его практическаго значенія въ церковныхъ школахъ. Наблюденіе показало, что курсисты, освоившись съ этимъ незатъйливымъ предметомъ, охотно вводили его въ свои школы, чъмъ способствовали сохраненію учебниковъ и книгъ для внъкласснаго чтенія. Непереплетенныя же книги, какъ показалъ опытъ, скоро изнашиваются и въ такомъ видъ препятствуютъ правильному теченію учебныхъ занятій. Кромъ того при бъдности церковныхъ школъ встръчается не мало затрудненій къ ежегодному пріобратенію учебних книгъ.

Такъ какъ число курсистовъ, изъявившихъ желаніе обчаться переплетному мастерству было 43, то для удобства знятій они были раздёлены на 2 группы и изучали ремесь въ двё очереди, каждая въ 8 уроковъ или 16 часовъ въ кслёобёденное время отъ 3 до 5 час. вечера.

Самая постановка обученія переплетному мастерству вполі соотвітствовала условіямъ нашей деревенской церковно-цітходской школы, при которой не всегда легко обзавество необходимыми переплетными инструментами. Въ виду этог курсисты были научены переплетать книги безъ всякихъ искретвенныхъ приспособленій. Весь курсъ обученія переплетнем ділу представляется въ слідующемъ видів. Разборка старыми новыхъ книгъ; напилка корешковъ и сшивка книгъ, заклейка корешка и обрізка; набивка фальца; приклейка картина; наклейка сафьяннаго корешка и золоченіе его, приклейю мраморнаго листа на наружной и білаго на внутренней спронів картона. Всіз эти работы выполнялись самими учителями подъ присмотромъ и руководствомъ переплетчика С. Шепелева. Въ результатів получилось много переплетенныхъ курсистами книгъ. \*)

Обычный порядокъ дня въ общежитіи былъ слѣдующій: га 8 ч.—чай; съ 9 до 2 ч. утреннія учебныя занятія съ перрывами для отдыха въ 15 м.; въ 11<sup>1</sup>/4 завтракъ, въ 2 ч. обътотъ 3—5 ч. занятія въ переплетной мастерской; съ 6 до 7<sup>1</sup> вечернія занятія съ тѣмъ же промежуткомъ; въ 8 ч. уживъ въ 9—молитва. Кромѣ того отъ 7<sup>1</sup>/2 до 8<sup>1</sup>/2 у. занятія сърбы

<sup>\*)</sup> Переплетное мастерство изучали следующіе 43 учители: Мих. Минчен Мих. Рудневь, Кипр. Оржицкій, Дим. Стеллецкій, Ив. Рождественскій, Алек Базилевичь, Пет. Алейниковь, Ив. Кучеренко, Пет. Македонскій, Алекс Мачхинь, Еве. Новомірскій, Геор. Якубовичь, Монс. Краснопольскій, Всев. Вотавцевь, Арк. Масловь, Сер. Знаменскій, Геор. Криволаповь, Г. Павловь, Сер Черинковь, Пол. Чернявскій, Дим. Ветуховь, Ник. Краснопольскій, Тим. Капть Сер. Жилевскій, Ник. Мигулинь, Георг. Мигулинь, Ив. Понировскій. Осол. Стринцкій, Алек. Пономаревь, Серг. Царевскій, Осол. Ягниченко, Р. Новиков Пав. Поповь, Ник. Мухинь, І. Заводовскій, Ил. Климентовь, Иллар. Бугукцій. Сим. Асмоловь, Мих. Капустинь, Тим. Поповь, Андр. Бабичевь, Евг. Никитскій. Мих. Бълневь.

пичной игрой. Такимъ образомъ, кромѣ занятій переплетнымъ мастерствомъ и скрипичной игрой, ежедневно было по 6 учебныхъ часовъ. Наканунѣ праздничныхъ и воскресныхъ дней вечернія занятія обыкновенно отмѣнялись. Во всѣ воскресные и праздничные дни и наканунѣ оныхъ слушатели и слушательницы курсовъ присутствовали при богослуженіи въ Озерянскомъ храмѣ Покровскаго монастыря. Въ теченіе всего періода курсовъ неприсутственными днями были, кромѣ дней воскресныхъ, день св. апостоловъ Петра и Павла, день св. Равноапостольнаго кн. Владиміра и день Тезоименитства Государыни Императрицы Маріи Өеодоровны.

Дорожа временемъ краткосрочныхъ курсовъ и вмѣстѣ съ тѣмъ желая употребить цѣлесообразно время праздничныхъ и воскресныхъ дней, администрація курсовъ въ теченіе всѣхъ курсовъ предприняла цѣлый рядъ экскурсій за городъ и развлеченій. Помимо воспитательнаго и образовательнаго значенія, всѣ означенныя удовольствія, поднимая духъ курсистовъ вниманіемъ и заботами о нихъ администраціи, вмѣстѣ съ тѣмъ представляли для нихъ лучшія минуты отдыха въ ихъ тяжелыхъ занятіяхъ на курсахъ въ центрѣ душнаго города, въ жаркіе дни Іюля.

Экскурсіи, предпринятыя курсистами, по характеру и цѣли своей раздѣляются на экскурсіи религіозно-патріотическія и научно-учебныя. Къ числу первыхъ относится ежегодно предпринимаемая учителями поѣздка въ Спасовъ скитъ, на мѣсто крушенія Императорскаго желѣзнодорожнаго поѣзда 17 октября 1888 года. Это страшное мѣсто, ознаменованное чудомъ Божіимъ и горячимъ патріотизмомъ всего русскаго народа, выразившимся въ сооруженіи двухъ храмовъ и основаніи мужскаго скита, всегда привлекало и будетъ привлекать вниманіе истинныхъ патріотовъ. Превосходный садъ въ 10 десятинъ, разведенный въ этой мѣстности, окаймляя собою обитель, въ настоящее время разросся въ густой цвѣтущій паркъ. Мѣстность, дотолѣ пустынная и дикая, оживилась и сдѣлалась пунктомъ постояннаго паломничества для народа.

Въ день Петра и Павла раннимъ поъздомъ, доставляющимъ обыкновенно по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ богомоль-

цевъ, учители и учительницы въ сопровожденіи администраців курсовъ отправились въ Спасовъ-скитъ и къ началу поздней литургін были уже на мъстъ. По распоряженію Высокопреосвященнаго Владыки о. настоятелемъ обители былъ занъ самый радушный пріемъ. Курсисты полнымъ хоромъ, подъ управленіемъ преподавателя пітнія о. Іоанна Петровскаго, приняли участіе въ совершеніи божественной литургіи. Затькъ имъ былъ предложенъ завтракъ и сервированъ чай. Послъ этого подъ руководствомъ о. настоятеля обители они приступили къ осмотру деревяннаго храма, сооруженнаго въ теченів двухъ мъсяцевъ заботами Высокопреосвященнаго Амвросія. какъ первый памятникъ на мъстъ ужасной катастрофы. дучи первымъ выраженіемъ патріотизма русскаго народа, храмъ этотъ является въ свою очередь дучшимъ памятникомъ, кресившимъ характерныя особенности древне-русской рѣзной орнаментики и архитектуры. Отсюда курсисты перешли къ осмотру соборнаго храма и, осмотръвъ всъ достопримъчательности внутренней части, алтаря и ризницы сего богатъйшаго и величественнаго храма, направились въ часовню для служенія литіи по въ Боз'в почившемъ Император'в Александръ III и всъхъ жертвахъ ужасной катастрофы. Расположившись затёмъ на паперти соборнаго храма, они выслушали внятно прочитанную И. А. Рудневымъ брошюру о чудесномъ спасеніи Августвишей семьи; причемъ въ виду быстро движущихся на глазахъ повздовъ, особенно поразительны были слова манифеста: "Въ трепетномъ благоговъніи предъ дивными судьбами Всевышняго Мы въруемъ, что явленная Намъ и народу милость Божія ответствуеть горячимъ молитвамъ, которыя. ежедневно возносять о насъ тысячи верныхъ сыновъ Россіи, гдѣ стоитъ Святая церковь и славится имя Христово<sup>2</sup>. Чтеніе глубоко-назидательной брошюры закончилось пъніемъ національнаго гимна и невольное "ура" вырвалось изъ груди сотне учителей.

Вечеромъ курсисты въ томъ же порядкѣ воротились домой. Въ одинъ изъ ближайшихъ воскресныхъ дней 4-го іюля курсисты присутствовали при архіерейскомъ богослуженіи въ Озерянской церкви Покровскаго монастыря. Лица духовнаго званія изъ курсистовъ были приглашены Высокопреосвященнымъ Владыкою присутствовать при совершеніи литургіи въ самомъ чтобы ознакомиться съ особенностями архіерейскаго богослуженія. По окончаніи литургіи всі учители собрались у покоевъ Владыки и встрътили его громкимъ и могучимъ привътствіемъ: "исполлаети деспота!" Преподавая архипастырское благословение Владыка въ свою очередь выразиль надежду, что курсисты отнесутся къ дёлу съ должнымъвниманіемъ и усердіемъ. "Положеніе учителя въ деревит высоко и отвътственно, говорилъ онъ. Стойте твердо въ этомъ званіи, подавая мъръ доброй жизни и твердаго ученья всьмъ, къ вамъ приходящимъ. Любовь къ делу вознаградить васъ за трудъ, а занятія на курсахъ ободрять и поддержать васъ на высоть своего тяжелаго и важнаго служенія. Будьте добры, въ трудъ прилежны, въ въръ тверды, въ жизни добродътельны". Ободренные такимъ милостивымъ вниманіемъ своего архипастыря, учителя-курсисты оставили архипастырскіе покои полные любви къ Владыкъ и энергіи на предстоящій тяжелый трудъ на курсахъ.

Въ тотъ же день курсисты посътили зоологическій музей Харьковскаго университета.

Для закрупленія въ памяти слушателей теоретическихъ свудъній по пчеловодству, полученныхъ ими на 6 лекціяхъ профессора о. Тимоеея Буткевича, 11 іюля курсистами была совершена экскурсія на принадлежащую ему образцовую пастку. Пасъка находится на дачъ о. профессора въ 4 верстахъ отъ ст. Мерефа К.-Х.-С. ж. д. Разстояніе отъ станціи въ 4 вер. курсисты изъявили согласіе идти пѣшкомъ лугами. Здѣсь на пасъкъ въ течении четырехъ часовъ о. Буткевичъ знакомилъ курсистовъ на практикъ съ различными системами ульевъ, которыхъ (системъ) у него свыше 25. Курсистамъ были показаны наиболье характерные и употребительный те въ пчеловодномъ хозяйствъ ульи. Изъ нихъ рекомендованъ учителямъ, какъ наиболъе пригодный для нашей мъстности, улей системы свящ. сл. Малой-Даниловки о. Толмачева. Ознакомивши съ разными системами ульевъ посредствомъ тщательной разборки ихъ и со всемъ внутреннимъ хозяйствомъ ульевъ, о. Буткевичъ показалъ далъе учителямъ свою пчеловодную мастерскую, при чемъ сами курсисты принимали участіе въ выкачиваніи меду на центробъжкъ. Вслъдъ затъмъ радушнымъ козянномъ пасъки быль предложенъ курсистамъ чай и медъ въ изобиліи.

По свъдъніямъ, полученнымъ отъ учителей, несмотря на недостаточность времени, нъкоторые изъ нихъ настолько освоились съ курсомъ пчеловодства, что чувствуютъ себя въ состояніи продолжать работу самостоятельно, въ особенности съ помощью рекомендованныхъ профессоромъ пособій по сему предмету.

18 іюля въ Харьковскомъка оедральномъ соборъ, съ благосло-Высокопреосвищеннаго Амвросія, о. ключаремъ собора, въ сослужении курсистовъ и при участии полнаго хора 100 учителей была торжественно совершена Божественная литургія. Самъ Высокопреосвященнъйшій Владыка, высокій покровитель и глубокій цінитель московскаго церковнаго напівва, изволиль присутствовать при совершени литургіи, чтобы послушать редкое пеніе массы учителей и убъдиться, насколько серьезно поставлено на курсахъ дело обученія церковному пенію. Пеніе массоваго хора могучихъ и юныхъ голосовъ, поставленное опытнымъ преподавателемъ церковнаго пенія на курсахъ свящ.,о. І. Петровскимъ, подъ управленіемъ курсиста о. діакона Клименова, производило неотразимо глубокое впечатление на присутствующихъ. Соборъ быль переполненъ молящимися. Простота напъва, задушевность мелодіи и безупречная стройность хора поддерживали въ присутствующихъ молитвенное настроеніе до конца. Преосвященному настолько понравилось исполнение Херувимской пъсни древняго напъва и догматиковъ московскаго распъва, что ему благоугодно было лично выразить благодарность курсистамъ и преподать архипастырское благословение въ алтаръ. Благословляя курсистовъ, Владыка благодарилъ администрацію курсовъ, преподавателя півнія и ободряль курсистовь въ дальнійшемь трудв.

22 Іюля съ благословенія Преосвященнаго въ Озерянской церкви Покровскаго монастыря, регентомъ архіерейскаго хора М. С. Ведринскимъ былъ данъ концертъ соединенными силами полнаго архіерейскаго хора въ 90 чел. Въ программу концерта вошли употребительнъйшіе въ церковныхъ богослуженіяхъ пъснопънія въ организаціи лучшихъ нашихъ композиторовъ, каковы: "Слава—Единородный"—Грибовича; "Къ Богородицъ"— Архангельскаго; "Херувимская"— М. С. Ведринскаго; "Достойно есть"—Чайковскаго; "Милость мира"—Архангельскаго; "Нынъ отпущаети"—Соколова; "Боже пріидоша"—Веделя; "Великое славословіе"—Ставровскаго; "Воспойте людіе"—Бореля.

При такой сравнительной краткости программы и полноть музыкальныхъ мелодій, концерть произвель на слушателей полное, глубокое и всестороннее впечатльніе. Въ исполненіи легкихъ и трудньйшихъ частей видна образцовая музыкальная школа, поставленная опытною рукою. Мелодіи смыняются до того послыдовательно и естественно, что слушателемъ невольно овладываетъ полныйшій эффекть и онъ незамытно переживаетъ соотвытствующія музыкы чувства. Послушать образцовое пыніе соединенныхъ хоровъ собрались, кромы курсистовъ, много постороннихъ слушателей изнатоковъ церковнаго партеснаго пынія. Учители въ лицы администраціи курсовъ принесли искренныйшую и глубокую благодарность г. Ведринскому за доставленное имъ наслажденіе.

Дъломъ постановки учебнаго дъла на курсахъ были заинтересованы многія лица, им'єющія близкое и отдаленное отношеніе къ народному образованію. Въ числів почетныхъ гостей, посъщавшихъ курсы, были: Предсъдатель Епархіальнаго училищнаго Совъта, Ректоръ Семинаріи, протоіерей Іоаннъ Павлиновичь Знаменскій; членъ Совета прот. Іоаннъ Чижевскій; членъ Совъта прот. Николай Өедоровъ; Директоръ народныхъ училищъ д. с. с. Н. Г. Жаворонковъ; Смотритель Харьковскаго духовнаго училища с. с. А. А. Сифгиревъ; дфлопроизводитель Совъта с. с. С. П. Ооменко; членъ Совъта Н. Т. Храмцовъ; предсъдатель Харьковскаго у. отдъленія свящ. о. Н. Любарскій; свящ. С. Уманцевъ, В. В. Марченко; о.о. уъздные наблюдатели всъхъ 11 уъздовъ, при чемъ нъкоторыми изъ нихъ курсы были посъщены по нъсколько разъ. Кромъ того ежедневно, съ разръшенія администраціи курсовъ, аудиторія была посъщаема множествомъ интересовавшихся лицъ городского и иногородняго духовенства, преподавателей гимназій и духовныхъ училищъ, учителей церковныхъ и земскихъ школъ и другихъ постороннихъ лицъ. Вообще слъдуетъ замѣтить, что курсы съ каждымъ годомъ возбуждаютъ все большій и большій къ себѣ интересъ со стороны общества. Мѣстная печать также своевременно отмѣнала выдающіяся явленія и стороны курсовъ съ ихъ внутренней учебной стсроны и внѣшняго ихъ устройства. Редакціи газетъ "Южный край" и "Одесскія новости" прислали даже свои изданія въ безплатное пользованіе курсистовъ впродолженіи всѣхъ курсовъ.

Заканчивая бъглый очеркъ учебныхъ занятій на учительскихъ курсахъ настоящаго года и наблюдая въ теченіе последняго времени надъ курсами прежнихъ лътъ Харьковской и другихъ епархій, мы невольно должны признать за ними педагогическое значеніе въ узкомъ смыслів слова для самвув учителей, но широкое ихъ вліяніе вообще на направленіе в характерт педагогического образованія, педагогической литературы и развитіе современнаго общества. Было бы ошибочно предполагать, что курсы направлены только къ поднятію педагогическаго образованія учителей; наряду съ этимъ и незавиотъ этого, они служать лучшими проводниками жизнь идеи церковнаго просвъщенія въ двухъ православной въры и любви и преданности престолу и отечеству. кадры учителей, въ теченіи последнихъ 10 леть, разносять эту идею, забытую и попранную духомъ послёдняго времени, по всемъ уголкамъ нашего обширнаго отечества учрежденія новыхъ церковно-приходскихъ школъ, устройства церковныхъ хоровъ и воскресныхъ собесъдованій, въ формъ открытія школьныхъ и народныхъ библіотекъ. Съ другой стороны, привлекая въ качествъ руководителей новыя педагогическія силы, курсы, какъ показаль уже предпествующій опыть. породили целый рядь педагогическихъ статей, дидактическихъ и методическихъ руководствъ, нотныхъ сочиненій, журналовъ и учебниковъ по всемъ предметамъ школьнаго курса. Хотя значительная часть этого педагогического матеріала и не представляетъ собою чего-либо новаго сравнительно съ добытымъ раньше, тъмъ не менъе и во всъхъ этихъ произведеніяхъ ръзко обозначилось новое направленіе, новый духъ, чуждый рутинной нёмецкой педагогики и узко матеріалистическаго содержа-

нія. Что касается нікоторых мыслящих педагоговь, то они безспорно въ своихъ сочиненіяхъ являются руководителями новаго идеалистическаго направленія, которое не можеть не отразиться и уже отразилось на некоторых сторонах жизни начальнаго образованія и жизни современнаго общества. Имъ будетъ несомивнио принадлежать та же честь, какую безспорно заслужили въ свое время и въ своемъ родъ педагоги тестидесятыхъ годовъ со стороны программы обучения и ея направленія. Новая школа старалась учить, развивать и обогащать дітей познаніями, церковная по преимуществу воспитываеть; первая съ практическимъ направленіемъ и заботилась о выработкъ въ дътяхъ житейскихъ способностей, послъдняя всегда помнитъ что "благочестіе имъетъ обътованіе живота ныньшняго и грядущаго". Церковная школа примкнула къ церкви и покровительству духовенства и всё школы обособились въ отдельное гражданское учрежденіе. Новая школа учила дітей по методамъ нізмецкой, чуждой русскому народу, педагогики; церковная ведетъ обучение въ духъ перковности. Церковная школа возстановляетъ и объединяетъ приходъ, какъ единицу церковно-общественную; новая школа вступила въ антагонизмъ съ этою, освященною в ковою традиціей, стороною жизни русскаго народа. Обученіе въ новой школ'в велось по программамъ, которыя и по содержанію и по направленію совершенно разнятся отъ программъ школы церковной. Учебники и книги для чтенія такъже въ новой школт ивые, соотвътственно указаннымъ выше задачамъ той и другой ивлямъ школы. Новая обращается къ чувству законности въ дътяхъ и къ выработкъ личности, церковная-къ чувству любви и братскаго единенія. Грамотъй старой школы обжаль отъ книгъ религіознаго содержанія, отъ церкви и духовенства, грамотей церковной школы живетъ нераздъльною жизнію съ церковью. Грамотъй новой школы съ развитою склонностью все рашать своимъ умомъ, чуждался авторитета и мало обнаруживалъ преданности представителямъ общественнаго управленія, грамотъй церковной школы, наоборотъ, воспитываетъ въ себъ чувство авторитета церковнаго и гражданскаго.

Гдъ же это новая школа шестидесятыхъ-семидесятыхъ го-

довъ? Въ настоящее время, подъ вліяніемъ возрожденной школы церковной и подъ вліяніемъ новаго направленія въ жизни русскаго общества, она настолько измѣнилась, что едва ли остались въ ней ея прежнія черты. Об'є школы, можно сказать, совершенно слились въ дух в и направлении своихъ задачъ. целей и средствъ къ осуществленію этихъ целей. Въ самомъ дель, программа обученія по предмету Закона Божія, какъ центральнаго и основнаго предмета начальнаго обученія, расширена, число уроковъ увеличено,постановка обученія и самыя руководства измівнились въ значительной степени къ лучшему; церковно-слявянскій языкъ, которому самые выдающіе педагоги шестидесятыхъ годовъ раньше не придавали никакого значенія, нынъ сдълался во всъхъ школахъ однимъ изъ лучшихъ средствъ религіозно-нравственваго воспитанія и назиданія. Церковное пініе, по самой программ 1872 г. бывшее предметом в необязательным сдълалось. на основаніи циркулярныхъ распоряженій многихъ попечителей учебныхъ округовъ, предметомъ первостепенной важности. Не много осталось въ методахъ и способахъ преподаванія другихъ предметовъ; учебники и книги для чтенія такъ же измънились со стороны своего содержанія и направленія.

Однимъ словомъ, не далеко то время, когда обѣ школы—церковная и гражданская,—между которыми пока еще живетъ скрытый и явный антагонизмъ, сольются въ одну общую народную государственную школу съ одинаковыми цѣлями и задачами, съ однимъ духомъ и направленіемъ. Пожелаемъ, чтобы такое единеніе, осуществляясь на курсахъ, поскорѣе вошло и въ самую жизнь.

### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Въ Харьковской Духовной Семинаріи въ настоящее времи состоить вакантною должность репетитора-надзирателя съ жалованьемъ 350 руб. въ годъ при казенной квартиръ и столъ. Лица, имъющія званіе студента Семинаріи и желающія занять это мъсто, приглашаются подать о семъ прошенія на ими О. Ректора Семинаріи.

## Епархіальныя извъщенія.

Благочиный 2 округа Зміевскаго убзда священникъ Архангело-Миханловской церкви с. Шебелинки, Варсонофій Антоновскій, и Рождество-Богородичной церкви сл. Алекстевки, того же убзда, священникъ Василій Протопопово, согласно прошенію, 3 сентября с. г. перемъщены Его Высокопреосвященствемъ одинъ на мъсто другаго.

- Священникъ села Новопавловки, Изюмскаго увзда, Петръ B.accosckiu, перемъщенъ на священническое мъсто къ цервви села Пятницкаго, Волчанскаго увзда.
- Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семпнарін, Николай *Мищенко*, опредёленъ на священническое м'єсто при церкви слоб. Богдановки, Староб'вльскаго увзда.
- Сынъ діакона, Миханлъ *Труфановъ*, опредѣленъ и. д. псаломщика къ церкви сл. Старо-Салтова, Волчанскаго уѣзда.
- Въ 15 № «Листка для Харьковской епархіи» за настоящій годъ, на 4 стровъ сверху 401-й страницы относительно награжденія священника церкви с. Нисшей Верхосулки, Лебединскаго уъзда, о. Павла Луценко, было напечатано: награжденъ набедренникомъ; слъдуетъ читать: награжденъ скуфъею.

### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Резигіозность сиро-хаздейцевъ.—Православный храмъ въ Гамбургћ.

—Кочевыя киргизскій школи.— Предположенія Оренбургскаго миссіонерскаго комитета.—Заботы о религіозно-нравственномъ воспитаній подрастающаго покольнія.

—Реформа сивтской средней школы.

Въ «Прав. Благ.» сообщаются слъдующія свъдвнія о религіозности сиро-халдейцевъ.—Сиро-халдейскій церковный уставъ очень строгь; такъ, по нему нельзя по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ заниматься работой, какъ бы ни былъ бъденъ крестьянинъ. Въ области Тіаръ-Тхума, гдъ народъ отличается религіозностью, праздники проводятся весьма благочестиво: "во псалмъхъ, и пъніихъ и пъснъхъ духовныхъ"—по апостолу. Путешественникъ не можетъ продолжать своего путешествія въ день воскресный или праздничный, а долженъ оставаться тамъ, гдъ застигнеть его праздникъ, по прошествіи котораго можетъ пдти дальше, — исключеній не дълается даже въ томъ случать, если до дому остается

небольшое разстояніе, напр. версть 7. Посты у спро-халдейцевь соблюдаются очень строго: въ постные дин не полагается у нихъ всть мися, и если вто изъ христіанъ позволить себв вкушать его въ постъ, то таковой лишается тайнства св. причащения. Въ посту спро-халдейцы въ лътнее время ъдять зелень, а зимою бобы и другія овощи, запасенныя на звму. На сколько строго соблюдается у сиро-халдейцевъ постъ, можно видъть изъ того, что даже больные и слабые ни въ коемъ случав не стануть въ постъ всть мясо: "лучше умереть, говорять, нежели всть скоромное". Одинь человъкъ былъ тяжело боленъ; докторъ приказалъ ему употреблять мясную пищу, по больной ответель ему: "какъ же Даніиль, Ананія, Азарія и Мисаплъ не бли мясного царскаго кушанья, а питались только овощами и были сильны и здоровы" (Дан. VII. 10, 15). Въ мясовдъ сиро-халдейцы употребляють въ пищу мясо и большею частью овечье. Вообще, сирохалдеи народъ религіозный, но въ сожальнію необразованный; ніть у нахъ ни своей в пографів, гдь бы можно было печатать различныя впиги для просвъщения сирохалдеевъ, нътъ также хорошо школъ, гдъ бы обучалось юношество уставу церковному и разнымъ наукамъ. Нъсколько лътъ тому назадъ на 1000 безграмотныхъ встрѣчалось 1-2 грамотныхъ; теперь образованіе, благодары Бога, поднялось выше, такъ что на 100 безграмотныхъ приходится 1-2 грамотныхъ. Спро-халдейцы очень любять слушать проповыди, которыя произносятся на объдит обывновенно сразу по прочтенів Евангелія и служать раскрытіемь в объясневіемъ смысля чтеннаго Евангелія, такъ какъ присутствующіе за богослуженіемь не понимаютъ древие-сирійскаго языка.

— По сообщенію «Пр. Въст.», въ Гамбургь, германскомъ курорть близъ Франкфурта-на-Майнь, въ праздникъ Рождества Пресвятыя Богородицы освящена православная церковь. Церковь здъсь выстроена по почину и, главнымъ образомъ, на пожертвованія дъйствительнаго тайнаго совътника Проворова; закладка ея совершена три года тому назадъ въ Высочайшемъ присутствіи. Новая церковь — малечькая, но красивая — съ одной золоченой главой имъетъ высоту до 7 саженъ; стъны изъ песчанаго камня, красиво облицованы мъстами краснымъ кирпичемъ и майоликой съ богатымъ фризомъ. Внутри — иконостасъ ръзнаго дуба сдъланъ по рисунку русскаго архитектора Л. Бенуа. Вся церковь строилась по его же проекту и рисункамъ; образа въ древнемъ стилъ писаны кудожникомъ Ро-

зановымъ. Внѣшній стиль церкви—древнихъ ярославскихъ храмовъ и очень походить на сооружаемую церковь того же архитектора въ Дармштадтъ, освящение которой предстопть въ сентябръ.

— Въ Фусск. Туркест. В. Д. Масловъ разсказываетъ о посъщенів имъ Кочкаратинской кочевой школы для Киргизъ. Разсказъ нагляднымъ образомъ показываетъ то значеніе, какое могутъ вмѣть такія школы для обрусенія пнородцевъ. Немного времени прошло съ техъ поръ, вавъ начаты (30 іюля) учебныя занятія въ вочевой школь, а киргизита научились уже читать, писать, считать и отвъчать по-русски, хотя конечно, съ большими и значительнеправильностями. Семеро изъ учениковъ читаютъ и пишуть настолько спосно, что В. Д. Масловь, посьтивь ее 9 августа, нашелъ успъхи школы "невъроятными". Мъстный учитель полагаетъ, что если бы срокъ для обученія быль длиниве, а главное, будь это дело, по обывновенію, не летомъ, а осенью, то учащихся, несомивнию, было бы такъ много (имвя въ виду только Кочкаратинскую волость), что не хватило бы одного учителя. Однимъ изъ недостатковъ школы является пока отсутствіе въ школахъ русскихъ детей. Дело въ томъ, что киргизята не упраживются между собой въ русской рачи, исключая урочнаго времени, и всевозможныя убъжденія и приказы въ данномъ случай на нихъ не дъйствуютъ. Надо вообще сказать, что общество русскихъ дътей, кромѣ върнаго сродненія каргизить съ русскимъ духомъ, обогащало бы киргизить словами и оборотами русской рачи, а детскія игры и взаимное общеніе дътей сдъляли бы ихъ, при разумномъ руководствъ, хорошими друзьями. А въ этомъ въдь заключается одна изъ целей русско-туземной школы и главное (если не самое верное) средство для обрустнія туземнаго населенія. Въ общемъ, по мивнію г. Маслова, вниманіе Киргизъ къ школьному делу заслуживаетъ всякой похвалы. Къ чести Киргизъ надо сказать, что они несравненно сердечиће и дружествениће относятся въ русской школь, чьмъ русскіе мужики. Мужики гостепріимны, но не любять школьныхъ повинностей и никогда не исполняють ихъ безъ пререканій съ учителемъ. А Киргизъ, въ противоположность крестьянину, постоянно справляется: доволенъ ли учитель и не терпить ли вакихъ недостатковъ? Насколько вочевая школа интересуеть киргизовъ, можно заключить изъ того, что каждый день, во время уроковъ, школу-юрту посъщаютъ не меньше десяти человъкъ, которые, чинно возседая на корточкахъ, шепотомъ повторяють заучиваемыя учениками слова и фразы и, судя по отв'ятакь учениковь, выражають одобрение или порицание.

- Оренбургскій епархіальный комитеть миссіонерскаго общества въ своемъ отчетћ выясняеть необходимость усилить миссіонерскую деятельность среди пнородцевъ епархін. Въ уральской области, входящей въ составъ оренбургской епархін, желательно **учрежденіе** миссіонерскаго стана съ церковью-школою в витернатомъ при ней для дътей русскихъ поселенцевъ области и внорозцевъ киргизовъ и калмыковъ. Киргизы весьма предрасположени въ принятію всего русскаго православнаго и представляють благопріятныя условія въ миссіонерской среди нихъ діятельности. Татары это видять и не упускають возможности привлечь киргизорь въ исламъ путемъ тайнымъ и явнымъ. Съ целью именно проваганды ислама въ г. Калмыковъ, гдъ татарскаго населенія всем лишь 16 душъ м. и 14 ж. пола, на средства одного уральскаго куппа-татарина, построена великолфиная мечеть, въ которой молящимися являются не татары, а киргизы. Кромъ миссіонерскаго стана, необходимо поставить священниковъ съ миссіонерской полготовкой въ особенно удобные для противомусульманской миссів приходы, назначивъ священникамъ за ихъ миссіонерскіе трудч вознаграждение, сверхъ приходскихъ доходовъ. Въ Оренбургъ, какъ центръ врая, заселеннаго массою пнородцевъ тюркскаго племеня. ощущается недостатовъ въ учрежденія, въ которомъ приготовіялись бы изъ мъстныхъ жителей, по преимуществу изъ крещенныхъ инородцевъ, учителя для школъ граноты среди русскихъ поселенцевъ въ киргизскихъ степяхъ тургайской и уральской областе. псаломщики въ инородческие христіанские приходы (ногайбавские, чувашскіе) и пропов'єдники-миссіонеры. Для этой цізли было бы полезно открыть въ Оренбурга школу, по типу вазанской центральной крещено-татарской, конечно съ интернатомъ. Учениками въ школу будуть поступать дети новокрещенных киргизъ, татарь башкиръ, а также и русскихъ поселенцевъ въ степи, владъющих пнородческимъ языкомъ. Наконецъ для ближайшаго наблюденія за ходомъ миссіонерскаго діла въ епархіи и веденія бесідъ съ мусульманами полезно было бы учредить въ Оренбургћ особую должность противомусульманскаго миссіонера, съ отнесеніемъ содержанія его на средства миссіонерскаго общества вли Св. Синода Противъ пълесообразности предположеній относительно открытія новыхъ миссіонерскихъ учрежденій едва ли могуть встрътиться возраженія; что же касается средствъ на вкъ содержаніе, то объ

изысканів ихъ можеть позаботиться не только перковная, но и гражданская власть, въ виду большого значенія проектируемыхъ учрежденій не только въ церковномъ, но и въ государственномъ отношеніи.

- Въ той мысли, что, при нын вшнихъ условіяхъ церковноприходской жизни, надеживишимъ средствомъ вибдрить знаніе в вры въ души прихожанъ можетъ служить обучение и воспитание всего подростающаго поколенія въ строго церковномъ направленів. преосвященный ставропольскій обратился въ прошломъ августь къ свищенникамъ ставропольской епархіи съ особымъ посланіемъ по этому предмету. Указавъ на то, что вынь, вслыдствие увеличения числа душъ въ приходахъ, свищенникъ едва успъваеть въ праздничный день совершить положенныя по уставу церковныя службы в удовлетворить прихожанъ требо-исправленіями, вследствіе же твсноты храмовъ, не вмещающихъ всехъ желающихъ присутствовать при богослужение, не можеть выполнить своего долга учительства, преосвященный находить, что вывесть современнаго настыря изъ этого его труднаго положенія можеть школа. "Въ настоящее время почти всъ дъти стучатся въ двери школы и добрый пастырь долженъ широко отворить эти двери съ тъмъ, чтобы постепенно, покольніе за покольніемъ, воспятывать приходъ свой въ духъ православной церкви. За двухлътнюю и трехлътнюю учебу онъ узнаетъ каждаго ученика, какъ родное свое дитя, каждаго напитаеть соответственною духовною пищею, каждаго сроднить съ собою такъ, какъ не будеть имъть возможности сдълать потомъ. Конечно, для этого недостаточно быть только оффиціальнымъ завъдующимъ или законоучителемъ, какъ это, къ прискорбію, бываетъ съ некоторыми; необходимо съ любовію уделить весь свой досугъ школъ, отдеть ей свое сердце и, въ особенности, самолично наставлять дітей въ правилахъ вітры. Трудна эта миссін, честные іерен; но зато сколь она будеть плодотворна по своимъ последствіямъ! Не говори уже о дътихъ, и взрослое илселеніе чрезъ последнихъ значительно очистится въ духовно-правственномъ отношеній, а также проникнется уваженіемъ къ своему учительному пастырю. Если же при этомъ пастыри обратить сугубое вниманіе на обучение дъвочекъ, будущихъ матерей семействъ, то тогда еще скорће будетъ достигаться цель. Раскройте же широко двери школьныя для всёхъ дётей щкольнаго возраста, въ особепности для дёвочекъ, изъ коихъ въ настоящее время 9/10 стоятъ еще за порогомъ школы". «Церк. Въст.»

- За последніе дни вси русская періодическая печать обратила внимание на циркуляръ министра народнаго просвъщения попечителние отвенныжокопреди онакетизонто старучию скинберу смикетир текущаго года созыва въ Петербургъ особой коммиссій съ цълью всесторонняго выясненія и устраненія существующихь нелостатковъ средней школы. Главиващие недостатки, перечисленные въ циркуляръ, таковы: отчужденность оть семьи и бюрократическій характеръ средней школы, вносящей сухой формализмъ венность въ живое педагогическое дело и ставищей въ ложныя взаимныя отношенія преподавателей и ученивовь; невниманіе къ личнымъ особенностимъ учащихся и пренебрежение воспитаниемъ нравственнымъ в физическимъ; нежелательная спеціализація школы съ самыхъ младшихъ классовъ, обрекающая детей на известный родъ занятій, прежде чёмъ выяснились вхъ природныя способности и склонности; чрезм'трность ежедневной умственной работы, возлагаемой на учениковъ, особенно въ низшихъ классахъ несогласованность программъ между собою и съ учебнымъ временемъ и значительное наполнение ихъ требованиями второстепенными или даже излишними; недостаточное преподавание русскаго языка, русской исторіи и русской литературы и слабое ознаком. леніе съ окружающей природой, что, взитое вийстй, лишаеть школу жизнениаго и національнаго характера; излишнее преобладаніе древнихъ языковъ и неправильная постановка ихъ преподаванія. благодари которой не достигается цель классического образованія, несмотри на отводимое этимъ языкамъ значительное количество часовъ; недостаточная умственная эрелость оканчивающихъ курсъ гимназій, что препятствуеть успѣшному ходу ихъ университетскихъ занятій; неудовлетворительная подготовка прошедшихъ курсъ реальныхъ училищъ для обученія въ высшихъ спеціальныхъ учебныхъ заведеніяхъ и вообще слабан постановка преподаванія предэтихъ училищахъ. Частнъйшее разсмотръніе перечисленныхъ, такъ и другихъ, слабыхъ сторонъ средней по словамъ «Цер. Въсти.», предмешколы и будеть служить, занятій наиболюе опытныхъ, образованныхъ и даровитомъ тыхъ руководителей и преподавателей средней школы, рымъ предстоитъ собраться въ Петербургв по 2-4 лица отъ каждаго округа. Циркулиръ министра намѣчаетъ и самый характеръ занятій коммиссін, расчитанный на то, чтобы ем работы отличались детальностію и практическою приложимостью.

# листокъ

AJIH

# ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Отъ Училищнаго Совъта при Святьйшемъ Сунодъ.—Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ школь в школь грамоты Харьковской епархін по учебно-носпитательной части за 1897/8 учебный годъ.— Журналы Събзда духовенства Харьковскаго училищнаго округа за 1899 годъ.— Епархіальныя извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

## Отъ Училищнаго Совъта при Святъйшемъ Сунодъ.

На основаніи опредъленія Святьйшаго Сунода, отъ 7-29 ноября 1884 года за № 2435, Училищный при Святейшемъ Суноде журнальнымъ опредъленіемъ отъ 13 мая 1899 за № 351, постановилъ: удостоитъ награжденія книгою "Библія". отъ Святвишаго Сунода выдаваемою, за особые труды, усердіе и ревность въ дълъ благоустройства мъстныхъ церковно-приходсвихъ школъ и школъ грамоты, нижеслёдующихъ лицъ: члена Валковскаго уфзднаго отдъленія епархіальнаго училищнаго совъта, свищенника Андреи Пономарева, членовъ Волчанского ублинаго отавленія того-же совъта: губерискаго секретаря Василія Колокольцева и земскаго начальника IV участка Волчанскаго увзда, отставного штабсъ-капитана Василін Ляшенко, членовъ Харьковскаго увзднаго отделенія того же совета: протоїерея Василія Попова и надворнаго совътника Владиміра Марченко, завъдывающихъ и законоучителей церковныхъ школъ: Караванской, Валковскаго уфзда, священника Іоанна *Ястремскаго*,—Заводянской, того-же увзда, священника Александра Чернявскаго, - Волчанско-Хуторской, тогоже увзда, священника Алексія Давидовскаго, Велико-Бурлуцкой, того-же увзда, священных Василія Самойлова, —Знаменской, Изюмсваго увзда, священника Іоанна Титова, — Свистуновской, Купянскаго убзда, священника Іакова Макаровскаго, — Лашиновской, Старобъльскиго убзда, священника Харламиія Твердохлюбова,— Половинкинской, того-же убада, священника Іакова Березовского,—

Юнаковской, Сумскаго убзда, протојерея Василія Петровскаго,-Рогознянской, того-же увзда, священника Михаила Лобрецкаю,-Александро-Невской въ г. Харьковъ двухилассной, священим Николан Сокольского, и Роганской, Харьковского увада, священника Іоанна Ракшевскаго, старшихъ учителей второклассных первовно-приходскихъ школъ: Больше-Писаревской, Богодуховскаю увада, Явова Чебанова, - Славинской, Изюмского увада, Григорія Навродскаго в Ворожбянской, Лебединского увзда. Матввя Карташева; учителей одновлассныхъ цервовно-приходскихъ Бѣлолуцкой, Старобѣльскаго уѣзда, Өеоктиста Попова, и Сумской, при Николаевской церкви, діакона, Гавріила Полницкаго; попечателей церковно-приходскихъ школъ: Волчанской, при Муроносицкой церкви, 2-й гильдій купца Ивана Прошкина, - Верхне-Сыроватовской, Сумскаго увзда, дворянина Константина Алферова,-Александро-Невской въ г. Харьковъ двухилассной, 1-й гильдін купца Өеодора Енуровскаго в Панъ-Ивановской, Харьковскаго увзда, 2-й гильдій купца Александра Кринера, попечительницъ церковно-приходскихъ школъ: Знаменской, Изюмскаго убяда, герпогинр Наталію Сассо-Руффо, — Ольково-Рогской, того-же увада, вдову коллежского секретари Анну Иванову и Комаровской, Харьковскаго увзда, жену 1-й гильдін купца Ксенію Соколову в благотворителя церковныхъ школъ, Виртембергского подланного Максимиліана Гельферихъ-Саде.

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянім церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189<sup>7</sup>/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

Въ церковныхъ школахъ Старобъльскаго убяда ставилось цълю достигнуть въ изучении церковно-славянскаго языка такой степен бъглости и внятности чтенія, чтобы каждый ученикъ церковной школы могь читать въ церкви при Богослуженіи. Въ церковныхъ школахъ Сумского убяда во всёхъ церквахъ, при которыхъ существуютъ церковныя школы, шестопсалміе, касизмы и другія церковно-богослужебныя чтенія исполняли ученики этихъ школь. Какъ на недостатокъ, чаще другихъ встрёчающійся въ церковныхъ шко-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. № 14.



лахъ по славянскому языку, можно указать на незнаніе надстрочныхъ знаковъ.

Русскій языка. Въ основъ обученія русскому языку въ одноилассныхъ церковно-приходскихъ школахъ преследовалась та цель, чтобы а) научить детей правильно, бёгло и толково читать, б) писать безъ звуковыхъ и грубыхъ этимологическихъ ощибокъ, в) передавать содержание прочитаннаго. Судя на основания личныхъ наблюденій увздныхъ и епархіяльнаго наблюдателей и результатовъ экзаменаціонныхъ испытаній, поставленная цель была достигнута въ достаточной степени. Средствами для научения русскому языку въ такой степени были: ежедневное влассное и вивклассное чтеніе, объясненіе непонятныхъ словъ, разборъ прочитавнаго по отдельнымъ предложеніямъ, пересказъ прочитанныхъ статей, заучивание наизусть образцовъ въ стихотворной и прозаической формъ и разнаго рода письменныя упражненія: списываніе съ вниги, звуковая диктовка, диктовка съ предвареніемъ ошибокъ, проверочная диктовка, писаніе выученнаго наизусть, и самостоительныя письменныя упражненія въ форм'в перезсвазовъ своими словами прочитаннаго и легкихъ описаній. При изученіи русской грамоты во всёхъ школахъ употреблялся современный и для встхъ понятный звуковой методъ, хотя и нельзя сказать, чтобы этотъ способъ преподаванія всёми применялся правильно, последовательно, раціонально. Существеннымъ недостаткомъ въ этомъ отношенів было недостаточное вниманіе къ первоначальнымъ звуковымъ упражненіямъ в слишкомъ быстрый и непослёдовательный переходь отъ изученія буквъ къ чтенію статей, что отражалось какъ на чтеніи съ постоянными перерывами отдільныхъ словъ, такъ и на письмъ съ звуковыми и грубыми этимологическими ошибками. Въ тъхъ же школахъ, гдъ было обращено должное вивманіе на изученіе букваря, чтеніе было бѣглое, внятное и выразительное. Сознательности чтенія особенно способствовали упражненія въ грамматическомъ разбор'в предложеній по вопросамъ; въ этомъ случав учители не усиливались изучать опредъленій частей річи и частей предложенія, а заботились о томъ, чтобы на предлагаемые ученикамъ вопросы получались отвёты въ различной формъ и чтобы эти отвъты заставлили ученивовъ думать и уразумъвать соотношение между частями предложения. Всякая прочитанная статья, кромъ ен разбора и объясненія непонятныхъ словъ и отдёльныхъ выраженій, подвергалась передачё ен содержанія. Письменныя упражненія направлялись въ тому, чтобы научить дѣтей: а) писать согласно съ требованіями орфографіи, б) писать правильно, безъ звуковыхъ ошибовъ и в) во возможности излагать свои мысли на бумагѣ. Эта послѣдняя цѣль долженствующая составлять конечную цѣль обученія письму, правтикуется только въ 34 одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ и по краткости учебнаго курса не можетъ быть поставлева здѣсь основательно. Что касается перваго требованія, то ем вполнѣ удовлетворяютъ письменныя экзаменаціонныя работы; во многихъ школахъ въ этомъ отношеніи достигнуты результаты отлично хорошія.

Въ тъсной связи съ обучениемъ письму стоитъ обучение чистюписанію. При обученіи чистописанію преслідовалась та ціль. чтобы усовершенствовать механизмъ письма и пріучить дітей писать красиво, четко и скоро. Этой цёли въ разныхъ школагь достигали различными способами: въ однихъ школахъ эта пъл достигалась обыкновенно путемъ копированія и подражанія готовымъ образцамъ письма, предлагаемымъ дътимъ или въ видъ прописей или же даваемымъ самимъ учителемъ. Чаще всего эти образцы предлагались учителемъ въ гетрадяхъ самихъ учениковъ или же на доскъ. При этомъ не соблюдалась строгая постепенность въ переходъ отъ одной буквы къ другой, а изучали ихъ последовательно въ алфавитномъ порядке. Въ другихъ же школахъ чистописание было поставлено на болъе раціональныхъ началахъ. Обучение письму начиналось упражнениями на грифельныхъ доскахъ въ начертаніяхъ прямыхъ, кривыхъ и ломанныхъ линій, горизонтальныхъ и вертикальныхъ, концентрическихъ круговъ и т. п., во время письма преследовалось развитие кисти руви и вместе съ темъ желание причить детей обращаться съ письменными принадлежностями. После этихъ упражненій учитель переходиль въ систематичестимъ упражнениямъ въ письмъ буквъ и соединение ихъ въ слова. Въ самомъ изучении буквъ наблюдалась строгая последовательность: первоначально писались элементы буквъ, затъмъ буквы въ порядкъ ихъ трудности и генетичесвой последовательности такъ, что каждая предыдущая буква являлась элементомъ для следующей. Отъ упражнения начертаній буквъ строчныхъ переходили въ начертанію буквъ прописныхъ в т. д. Для упражненія въ чистописаніи употреблялась особая графическая сътка подъ угломъ въ 500, причемъ въ размъръ и формъ этой сътви также соблюдалась строгая послъдовательность; письмо крупное, письмо средней величины, письмо средней величины безъ наклонныхъ линій и, наконецъ, скоропись. Во многихъ школахъ учители на урокахъ чистописанія употребляли тактъ Судя по письменнымъ работамъ, успѣхи чистописанія въ церковныхъ школахъ вполнѣ удовлетворительны, во многихъ же—отлично хорошіе. Письмо полууставомъ практиковалось не во многихъ школахъ разныхъ уѣздовъ, но выдающійся успѣхъ обученія полууставному письму принадлежить школамъ Сумскаго уѣзда.

Счисленіе. Въ постановк' преподаванія ариометического счисленія въ церковныхъ школахъ епархіи наблюдается наибольшее однообразіе сравнительно со всёми другими предметами. Придерживаясь учебной программы, учители начинали свои занятія по данному предмету устными и затъмъ письменными упражнениями въ предълахъ перваго десятка. Далъе переходили въ счету круглыми десятками и непрерывному счету до ста, устнымъ и письменнымъ упражненіямъ въ производствѣ четырехъ дѣйствій въ предълахъ этого числа и упражненіямъ въ ръшеніи задачъ. Ознакомленіемъ съ таблицами сложенія, вычитанія, умноженія и діленія, усвоеніемъ таблицы умноженія на память и ознакомленіемъ съ обще-принятыми названіями чисель каждаго изъ четырехъ действій полагалось основаніе для письменныхъ упражненій въ четырехъ ариометическихъ дъйствіяхъ надъ числами отвлеченными и вменованными и ръшенія ариометических задачь; въ преподаваніп этого предмета можно указать на недостаточное упраженіе въ умственныхъ вычисленіяхъ, между тёмъ самая цёль въ изученій счисленія имфетъ чисто практическій характеръ, чтобы дфти по выходь изъ школы, не прибъгая къ перу и карандашу, могли безъ затрудненія рёшать всякую предъявляемую жизнію задачу. Можно указать еще на отсутствие во многихъ школахъ торговыхъ. а пногда и классныхъ счетовъ. Вообще въ отчетномъ году успъхи обученія счисленію были виолит удовлетворительны. Изъ экзаменаціонныхъ отчетовъ видно, что дети легко и быстро решали задачи въ предълахъ любой величины съ числами отвлеченными и именованными.

Церковное пиніе не во всёхъ уёздахъ и не во всёхъ школахъ этихъ уёздовъ находится на должной высотё, оно нуждается и въ боле правильной, и въ боле широкой постановке преподаванія. Въ чемъ же заключается причина этого явленія, если всёми оо. завёдывающими сознается и важность этого предмета по тёсной связи его съ церковными богослуженіями и благотворная сила его

религіозно-правственнаго вліянія на учащихся, если родители учашихся съ любовію относятся въ школамъ, гдв ихъ дети участвують въ перковномъ півнів и если, наконецъ, Совіть и церковношкольная инспекція съ готовностью идуть на встрівчу заботать в желанію народа о развитів и усовершенствованіи этого важній. шаго предмета? Прямая причина этого заключается въ недостаткъ опытныхъ и правоспособныхъ учителей, незнакомыхъ не только съ теоріей півнія, но даже съ обиходнымъ півніемъ. Неріздки случан, вогда попечители школъ, желая пригласить учителя — регента. опредълнють особое за это вознаграждение и, не смотря на это, желающій не находится. Съ другой стороны нельзя не замітніть в того, что съ важдымъ годомъ преподавание цервовнаго півнія принимаеть болће широкіе разміры: педагогическіе курсы прошлаго и предпрошлаго года дали свыше 100 болбе или менбе подготовленных в учителей церковнаго пінія, незшіе члены причта, псаломщики, мало-по-малу привлекаются къ обязательному для нихъ преподаванію этого предмета, средства школъ также ростуть и трудъ учителей, занимающихся церковнымъ пъніемъ, поощряется. Хотя церковное пъніе въ значительной части школъ епархіи не вибеть правильной систематической подготовки съ изучениемъ квадратныхъ нотъ, начертаніемъ и названіемъ ихъ въ цефаутномъ влючь и ивнісиъ церковныхъ пъснопъній по нотамъ, тымъ не менье пъніе съ голося или по наслышки простийших перковных писнопиній Божественной литургів и всенощнаго бабнія, за единичными исключеніями, существовало въ отчетномъ году во всёхъ церковныхъ школахъ. Въ остальныхъ же школахъ поютъ в по Обвходу простейшія песнопенія всенощнаго бденія, какт то: Благослови душе моя Господа, Блаженъ мужъ, Свъте тихій, Хвалите ими Господне, Воскресеніе Христово видівше, Великое славословіе, Янесь Спасенія, Взбранной Воеводі, Стихиры на "Господи воззвахъ", тропари воскресные всёхъ гласовъ; врмосы пасхальные, прокимны литургін воскресные, тропари дванадесятыхъ праздниковъ и др. Следуеть при этомъ заметить, что во многихъ школахъ при обученів дітей пінію чаще всего знакомять дітей съ нтальянской нотою и меньше обращають вниманія на изученіе ноты квадратной. Особенное внимание учащихъ на постановку церковнаго пънія было обращено въ школахъ Сумскаго увзда: учащіеся многихъ школь этого убздя въ храмъ во время литургін въ полномъ составъ, всею школой, пъли избранныя пъснопънія, какъ то: "Прівдите повлонимся, Святый Боже, Върую, Отче нашъ и ДостойноВъ нѣкоторыхъ школахъ Зміевскаго, Изюмскаго и Сумскаго уѣздовъ и въ школахъ Зміевскаго уѣзда: Гинеевской, Скринаевской, Отрадовской и Чугуевской Скорбященской существують особые учители—регенты. Въ большинствѣ школъ Старобѣльскаго и Купинскаго уѣздовъ иѣнію обучаютъ псаломщики. Въ школахъ Зміевскаго уѣзда: Алексѣевской, Свято-Троицкой, Андреевской двухклассной, Асѣевской, Богодаровской, Бригадировской, Борщевской, Гинеевской, Зміевской соборной, Кочетовской, Лозовеньковской, Малиновской, Скрыпаевской и Чугуевской Покровской и въ школахъ грамоты: Бунаковской, Борчанской, Введенской, Зміевской Успенской, Кисельской, Мѣловской, Мохначанской, Отрадовской и Чугуевской Скорбященской—церковныя иѣснопѣнія разучивалясь подъ скриику.

Въ отчетномъ году учащіеся въ церковныхъ школахъ принимали участіе въ церковномъ півній на клирось вмість съ псаломщиками; правильно же организованные хоры существовали при 407 церковно приходскихъ школахъ и школахъ грамоты. Общее число учащихся принимавшихъ участіе въ хорахъ, было 3654 человъка. Хоры существовали въ нижеследующихъ местахъ при церковноприходскихъ школахъ: 1) въ г. Ахтырвъ при соборъ, при Николаевской церкви, при Петро-Павловской церкви, при Архангело-Михайловской, при Георгіевской; Ахтырскаго упода: въ г. Славгородъ, въ Бакировкъ, Кириковкъ, Мезеновкъ, Боромлъ при Рождество-Богородичной ц., въ Котельвъ при Троицкой ц., въ Пушкарномъ. Богодуховскаго упъда: въ г. Богодуховъ при Тронцкой ц., въ г. Богодуховъ при Покровской ц. въ г. Богодуховъ при Успенской ц.; въ селеніяхъ: Ямномъ, въ Большой Писаревкъ: при Покровской ц., при Успенской ц., при Николаевской ц., въ г. Красномъ Кутв при церквахъ: Успенской, Архангело-Михаиловской, Николаевской, въ с. Иванахъ, Гниловкъ, Тарасовкъ, Новой Рябинъ, Сънномъ при Троицкой ц., Лозовомъ, Малыжиномъ, Станичномъ, Колонтаевъ при Николаевской ц., Любовкъ, Константиновкъ, Каплуновкъ, Козъевкъ, Матвъевкъ, Братенцъ, Лютовкъ, Полковой Никитовкъ; Валковскаго упъда: въ г. Валкахъ при со--боръ, при Успенской ц., въ Высокопольъ, въ Коломакъ: при Воскресенской ц., при Николаевской ц., Успенской ц., въ Михайловай, Новоселовкъ, Одрынкъ, Сидоренковомъ, Сиъжвовомъ Кутъ, Старой Водолагь, Алексвевкь, Дороесевкь, Кантакузовь, Новой Водолагь: при Николаевской ц., Левендаловкъ, Ковягахъ, Станичномъ, Перекопъ, Княжномъ, въ сл. Повровет; Волчанскаго упъда: въ с.

Артемовић, Базалћевић, Варваровић, Великомъ Бурлукћ, Волчанскъ при соборъ, Волчанскихъ хуторахъ, Николаевиъ, Заводахъ, Мартовой, Нижнемъ Бурлукъ, Нижней Писаревкъ, въ 1-ой Николаевив, Печенвгахъ: при Петро-Павловской, Преображенской. Рубежномъ, Старомъ Салтовъ, Хатнемъ, Хотомлъ: при Николаевской ц., при Покровской ц., Юрченковомъ, Графскомъ селъ, Ивановић; Зміесскаго упода: въ с. Кочетић, въ с. Боровомъ, Алексвевић при Троицкой ц., въ с. Введенскомъ, въ г. Чугуевъ при Повровской ц., при Николаевской, въ с. Соколовъ при Архангело-Михаиловской, Мосьпановой, въ г. Зміевъ при соборъ, въ г. Зміевъ при Успенской ц., въ с. Мохначахъ, Лебяжьемъ, Ново-Покровскомъ, въ Отрадъ, въ с. Шебелинкъ, Богодаровъ, въ с. Андреевъъ при двухъ церквахъ, въ Скрипанхъ, Гинћевкв, Яковенковомъ, Асфевкъ, Закутнемъ, Волчьемъ Яру, въ с. Бригадировкъ, въ с. Берекъ при двухъ церквахъ, въ с. Гулий-Поль, въ с. Гомольшъ, въ Граковомъ, въ с. Масловкъ, въ с. Замостьъ, въ с. Зарожномъ, въ с. Каменной Яругь, въ с. Линивкь, въ с. Лагеряхъ, въ с. Тетлегь, въ Лиманъ, въ с. Малиновой, въ с. Нижней Орели, въ с. Плесовой, въ с. Терновой, въ с. Шелудковкъ, въ с. Булацеловкъ, въ с. Боркакъ, нъ с. Глазуновкъ, въ с. Гіевкъ, въ с. Балаклъъ при двухъ церквахъ, въ д. Коробочкъ, въ с. Лозовенькъ, въ с. Киселихъ, въ с. Мъловой. Изюмскаго упада: въ г. Изюмъ при Кресто-Воздвиженской ц., при соборъ, въ слободъ Великой Камышевахъ; при двухъ г. Славянскъ при Воскресенской, npn Тропцбой при Всъхсвятской, въ с. Спвваковкв, ВЪ с. Няколаевы, Бѣлинскомъ, въ c. Знаменскомъ, въ въ с. Лозоватомъ. въ с. Райскомъ, въ с. Золотомъ Колодезъ, въ с. Мечебиловой, въ с. Шандриголовой, въ с. Поновив, Малой Камышевахв, Банномъ, Барвенковомъ при двухъ церквахъ, Былбасовкъ, Грушевахъ, Богодаровой, Дмитровкъ, Дробы певой, Куньемъ, Лиманъ, Михайловкъ. Ново-Александровкъ, Привольъ, Дубцовой, Райгородкъ, Сергъевкъ, Цареборисовой, Чистоводскъ, Богославскомъ, Волобуевкъ, Заво-Княжномъ, Лиманъ, Капитольскомъ, Шабельдахъ, Ивановъъ, ковкъ, Щуровкъ, Пескахъ, въ с. Савинцахъ при Вознесенской ц. Купянскаго упода: въ с. Новой-Ольшань, с. Ново-Млинсьь, с. Петро-Павловкъ, въ с. Покровкъ, въ с. Владиміровкъ, въ с. Коломійчих в, въ с. Кругляковк в, въ с. Сватовой Лучк в при Успенской ц., въ с. Волоской Балаклейкъ, въ с. Каменкъ, въ с. Куземовкъ, въ с. Отрадномъ, въ с. Сеньковъ, въ с. Торской, въ с. Тернахъ, въ с. Ново-Глуховъ при Троицкой, Юрьевкъ, Нижвей

Дуванкъ, въ Пристънъ; Лебединскаго упада: Алешиъ при Преображенской ц., Бобракъ, Воровенькъ, въ Буймеръ, Исторопъ, въ Ворожбъ, въ Лебединъ при соборъ, Мартыновкъ, Межиричь; при Преображенской ц., Михайловкь, Ольшань при двухъ церквахъ, Пристайловъ, Рябушкахъ, Сергъевкъ, Тернахъ при двукъ церквахъ, Толстомъ, Будылкъ, Деркачевкъ, Червленомъ; Старобпльского упода: Алексвевской 2-го округа, Алексвевской 5-го округа, Бараниковской, Белокуравинской при Тихоновской церкви, Богодаровой, Богородичной, Булавиновской, Боровской, Бондаровской, Бізлолуцкой при Покровской церкви Бѣлолуцкой при Тропцкой церкви, Беловодской при Тройцкой церкви, при Николаевской Бѣловодской Безгиновой, церкви, Великотской, Верхне-Покровской, Голубов-Воеводской, ской, Городищанской, Гречищанской, Донцовской, Евсугской, Епифановской, Закотянской, Зориковской, Колядовской, Климовской, Калмы ковской, Каменской, Кононовской, Лиманской, Литвиновской, Лашиновской, Марковской при Преображенской ц., Марковской при Тронцкой ц., Марковской при Успенской ц., Михайликовской, Мостовской, Нищеретовской, Ново-Бѣлинской при Муроносицкой ц., Ново-Исковской, Ново-Россошанской, при Рождество-Богороц., Никольской, Ново-Айдарской при Николаевской ц., Вонрид Ново-Астраханской при Покровской ц., Ново-Ахтырской, Осиновской при Успенской ц., Осиновской при Вознесенской ц., Подгоровской, Половинковской, Песчанской, Петро-Павловской Петро-Павловской ц., Петро-Павловской при Успенской ц., Рудовской, Старобъльской при соборъ, Старобъльской при Николаевской ц., Сычевской, Свито-Дмитріевской, Старо-Айдарской, Титаровской, Танюшевской, Тимоновской, Трехизбинской, Шпотинской, Шульгинской при Троицкой ц., Чебановской, Черниговской, Штормовской, Александровской коннозаводской, Бѣлявской, Гладковской, Демьяновской, Даниловской, Деркульской коннозаводской, Зеликовской, Кочиновской, Караячницкой, Лознянской, Ново-Россошанской при Тронцкой ц., Нижне-Баранниковской, Петрепковской, Роговской, Римаровской, Стрелецкой коннозаводской, Спеваковской, Шуликовской; Сумского упода: въ г. Сумахъ при соборъ, при Покровской ц., при Николаевской ц., при Троицкой, при Пророко-Ильинской, при Рождество-Богородичной ц., при Петро-Павловской ц., въ с. Воробьевкъ, въ с. Хотъни, въ г. Бълопольћ: при Пророко-Ильинской ц., при Петро-Павловской ц., при Преображенской ц., при Рождество-Богородичной ц., при Покровсвой ц., въ с. Малой-Чернетчинъ, въ с. Искрисковкъ, въ с. Регозномъ, въ Анниномъ, въ Николаевкъ, въ Ръчкахъ, при Троицкой п. и при Покровской, с. Пушкаревъ, Степановкъ, Стецковкъ при Дмитріевской ц., въ Тимоееевкъ, въ Бобрекъ, въ Подлъсновкъ, Терені ковит. въ с. Лукв, въ с. Нижне-Сыроватев, въ Старосельв, въ Прорубъ. въ Шпвлевкъ, Большой Чернетчинъ, въ Юнаковкъ, Кальченювомъ, въ с. Ободахъ, въ Басовкъ, Водолагахъ, Ильмахъ; Харъ ковскаго упода: въ г. Харьковъ при Воскресенской п., при Александро-Невской ц., при Преображенской ц., при изщанской богадъльнъ, въ с. Ивановкъ, въ Основъ, въ Березовкъ, въ с. Пересвиномъ, въ с. Полевомъ, въ с. Малой Даниловив, въ Курижскомъ монастыръ, въ с. Ольшаной при трехъ церквахъ, въ с. Лергачахъ при Николаевской ц., Панъ-Ивановкъ, Веселой. Лелномъ. въ с. Деркачахъ при Рождество-Богородичной ц., въ с. Черкасской Лозовой, въ с. Мирновив, въ Бабаякъ, въ Комаровия. въ с. Колупаевив, въ с. Вертвенив, Непокрытой, Сороковив, въ с. Одноробовкъ, въ Липцахъ при Христо-Рождественской п., Покровской, въ Золочевъ при Николаевской ц., Панъ-Ивановкъ, Весслой, Ледномъ, Черкасскихъ Тишкахъ, въ Казанкъ, Безлюдовкъ. Жихоръ, Шубиной, въ г. Харьковъ при Архангело-Михайловской и., въ Малой Рогозинкъ. Такимъ образомъ, по сравнению съ прошлымъ годомъ, число хоровъ больше на 21 и число участвующихъ въ няхъ больше на 105 человъкъ.

Что касается второвлассныхъ церковно-приходскихъ школъ, то постановка церковнаго птнія въ нихъ отличается большею систематичностью и правильностью. Какъ на особенность преподаванія первовнаго пънія въ второблассныхъ шволахъ можно указать на то. что при обученій дітей пінію здісь преслідуется между прочим та цель, чтобы будущихъ учителей школъ грамоты ознакомить съ учебными пріемами передачи півческих занятій своимъ будущимъ питомцамъ. Изъ курса теоріи пінія въ означенныхъ школахъ преподаны въ отчетномъ году свёдёнія: о длятельности звуковъ, объ измъреніи длительности звуковъ, объ ударъ или такть, объ означения звуковъ различной длительности нотами, знакомство съ нотою втальянской и квадратной, о тетрахордъ, объ альтовомъ ключь, о гаммахъ и интервалахъ. Изъ курса практическаго довольно основательно усвоены песнопенія всенощнаго батыя в ифсиопфиін Божественной литургін. При всехъ второвлассных школахъ существують хоры, причемъ въ исполнения наиболье



употребительных церковных и вснопвній принимаеть участіе вся школа въ полномъ ея составв.

Успрхи обучения въ школахъ грамоты можно назвать удовлетворительными. Предметами курса школъ грамоты были: Законъ Божій (Краткая Священная Исторія Ветхаго и Новаго Завъта в Краткій Катихизись), церковное пініе съ голоса, чтеніе церковнославянское и русское, письмо и начальное счисленіе. Преподаваніе производилось по указаннымъ выше учебникамъ и учебнымъ пособіямъ, указаннымъ Святейшимъ Синодомъ в Уч. Сов. при Св. Синодъ. Ближайшее завъдывание ходомъ, направлениемъ и успъхами обученія въ школахъ грамоты принадлежало приходскимъ священникамъ. Въ техъ школахъ, которыя находились при церквахъ, сами свищенники преподавали Законъ Божій; въ школахъ же, удаленныхъ отъ церквей и мъстожительства приходскихъ свищенниковъ, они руководили неопытныхъ учителей, не оставляя ихъ безъ надзора на продолжительное время. Составъ учителей со стороны образовательнаго ценза, по сравненію со школами церковно-приходскими, въ школахъ грамоты значительно ниже. Но несмотря на всъ эти неудобства, на скудость матеріальныхъ средствъ въ школахъ грамоты и удаленность ихъ отъ центральныхъ людныхъ поселеній, не смотря далве на недостатокъ письменныхъ принадлежностей, а иногда и учебныхъ пособій, за два года обученія въ школахъ грамоты діти научаются довольно бойко и раздельно читать порусски, правильно и уверенно по-славынски, пріобретають начальныя сведенія по счисленію въ устномъ счеть и письменныхъ упражненіяхъ на всь четыре действія предълъ 1000 и более; выучивають наизусть молитвы, заповеди, Свиволъ веры - съ надлежащимъ пониманиемъ, знакоматся съ важиващими событіями Ветхаго и Новаго Завъта, -- однимъ словомъ, обнаруживаютъ усивхи удовлетворительные. Что касается школь грамогы, находящихся при церквахъ, въ конхъ отсутствують неблагопріятныя условія, то программа учебныхъ занятій въ нихъ в успёхи въ выполненіи этой программы ни-СКОЛЬКО НЕ ОТЛИЧАЮТСЯ ОТЪ ТАКОВЫХЪ ЖЕ ВЪ ШКОЛАХЪ ЦЕРКОВНОприходскихъ. Изъ числа такихъ школъ въ отчетномъ году на ряду съ учениками церковно-приходскихъ школъ были произведены экзамены на льготу IV разряда по отбыванію вовиской повянности; при семъ всъ, подвергавшіеся экзамену, по надлежащемъ испытанів, удостоены Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ полученія свидетельствь. Все эти школы грамоты, кавъ находящіяся

въ благопріятныхъ условіяхъ со стороны обученія, вмівють быть постепенно преобразованы въ школы церковно-приходскія.

Для установленія опредъленнаго порядка въ занятіяхъ еще въ 1891 году Епархіальнымъ Училищнымъ Советомъ, согласно требованів Программы, было составлено росписание уроковъ для школъ одноклассныхъ и двуклассныхъ и къ руководству о.о. законоучителей и учителей было разослано по щколамъ это росписание и было выставлено во всехъ школахъ Епархів, и его старались первопачально придерживаться въ распределении учебныхъ часовъ и уроковъ, за исключениемъ техъ случаевъ, когда законоучитель или учитель по бользии или неотложнымъ требамъ отлучался въ приходъ или вовсе не являлся въ школу, перенося своя уроки съ однихъ часовъ на другіе, или когда законаучительство и учительство совивщалось въ лицъ свищенника. Но въ настоящее время, когда почти во встать церковно-приходскихъ школахъ Харьковской епархін установился трехъ годичный курсъ ученья съ тремя отдъленіями, прежнее росписаніе уроковъ примінительно къ двумь отделеніямъ оказывается не соответствующимъ; настоитъ димость составить росписание, которое бы соответствовало въ распредъленіи времени и предметовъ обученія, примфинтельно въ тремъ отдъленіямъ школы. Такое росписаніе, составлеенное примънительно къ требованіямъ Программы и съ расчетомъ, чтобы дать возможность учащимся закончить полный курсъ одноклассной церковно-приходской школы, существуеть въ школахъ Харьковскаго и Старобъльского убодовъ. Что васается школъ грамоты, то для этвхъ школъ имъется росписание уроковъ, составленное самими завъдывающими, примънительно въ росписанію, составленному Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ. Въ образцовой двуклассной церковноприходской школъ при Духовной Семпнарін имфется росписаніе уроковъ, составленное примънительно къ учебной программъ для двухилассной церковно-приходской школы. Такимъ же росписаніемь руководились и всв другін двухилассныя школы до учебнаго года, когда оно было измъненно, согласно реорганизаціи Ново-Водолажской и Андреевской двухилассныхъ школъ въ смыстъ предположеній, изложенных въ гл. І. Точно также было изиснено росписание уроковъ и для Александро-Невской двухклассной школы въ г. Харьковъ, сообразно съ характеромъ попредметной системы преподаванія въ означенной школь, приготовительнымъ нятымъ влассомъ и дополнительнымъ курсомъ черченія. Для школъ второклассныхъ, существующихъ лишь 2 года, имвлось



ніе двухклассной образцовой школы при Семпнаріи, хотя оно въ точности и не выполнялось въ виду того, что проэкть Программы въ содержаніе курса вносиль нівкоторые другіе предметы, сокращая или расширяя объемъ предметовъ курса двухклассныхъ церковно-приходскихъ школъ. Въ настоящее время оо. убздные наблюдатели иміють быть заняты распредівленіемъ учебнаго матеріала предметовъ школьнаго курса и составленіемъ росписанія, примінительно къ тремъ отдівленіямъ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ. Вмісті съ тімъ и школьные совіты второклассной школы иміють выработать росписаніе для школь второклассныхъ, для представленія и разсмотрівнія оныхъ въ Епархіальномъ Училищномъ Совіть.

Классные журналы для записи посъщенія школы учащимися п содержанія уроковъ, отпечатанные п разосланные по образцу, утвержденному Харьковскимъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совътомъ, были разосланы по всёмъ школамъ Ахтырскаго, Богодуховскаго, Зміевскаго, Изюмскаго, Лебединскаго, Сумскаго, Староб'вльскаго и Харьковскаго убздовъ; въ школахъ же убздовъ Валковсваго, Волчанскаго и Купянскао таковые журналы велись въ тетрадяхъ, приспособленныхъ для записи самими учащими. По замѣчанію нъкоторыхъ уѣздныхъ наблюдателей значеніе класснаго журнала для записи содержанія уроковъ несомнічно. Будучи показателемъ педагогической правоспособности и усердія учащихъ п имъя значение въ смыслъ контроля, классный журналъ и для самого учителя служить постояннымъ напоминаніемъ о томъ, что пройдено съ учениками и что следуеть еще выполнить по учебной программъ. Разумъется, что ихъ содержание въ этомъ случаъ должно быть болве или менве подробнымъ. Кромв этихъ поименованныхъ классныхъ вингъ всюду при школахъ были также заведены вменняя книга, приходо-расходная книга, книга для записи школьнаго вмущества и школьный архивъ.

Въ концѣ учебнаго года въ церковныхъ школахъ епархів были произведены годичные экзамены: во второклассныхъ церковноприходскихъ школахъ переводные, въ двухклассчыхъ—на полученіе льготныхъ свидѣтельствъ ІІІ разряда по отбыванію воинской повинности, въ одноклассныхъ школахъ и школахъ грамоты—на льготу ІУ разряда в, наконецъ, въ женскихъ—на полученіе свидѣтельствъ объ окончаніп полнаго курса одноклассныхъ школъ. Кромѣ того, помимо выпускныхъ экзаменовъ, во всѣхъ церковныхъ школахъ епархів оо. завѣдывающими и наставниками, а во

многихъ случанхъ и убздными наблюдателями были произведены провърочные экзамены, съ цѣлью опредѣлить степень подготовленности дѣтей къ переходу изъ одного отдѣленія въ другое Выпускные экзамены были произведены при нижеслѣдующихъ школахъ: въ Ахтырскомъ—при 25 ц.-пр. шк. и 2 шк. гр., Богодуховскомъ—42 ц.-пр. и 5 шк. гр., въ Валковскомъ—20 ц.-пр. въ Волчанскомъ—34 ц.-пр. и 8 шк. гр., Зміевскомъ—52 ц.-пр. и 22 шк. гр., Изюмскомъ—44 ц.-пр. и 5 шк. гр., Купянскомъ—38 ц. пр. и 4 шк. гр., Дебединскомъ—23 ц.-пр. и 4 шк. гр., Старобъльскомъ—73 ц.-пр. и 5 шк. гр., Сумскомъ—46 ц.-пр. и 4 шк. гр. и, наконецъ, въ Харьковскомъ—при 46 ц.-пр. и 5 шк. гр. Въ общемъ же выпускные экзамены были произведены при 443 ц.-пр. школахъ и 64 шк. гр., а всего при 507 церковныхъ школахъ,—изъ общаго числа 564 ц.-пр. и 206 шк. гр.

На основания существующихъ правиль объ экзаменахъ въ церковно-приходскихъ школахъ Епархіальнымъ Училищнымъ Совътамъ, съ утверждения Его Высокопреосвященства, удостоены полученія свид'ьтельствъ на льготу по отбыванію воинской повинности 2272 человъка, каковое число по убадамъ распредъляется следующимъ образомъ: въ Актырскомъ-123, въ Воголуковскомъ —181, Валковскомъ—159, Волчанскомъ—189, Зміевскомъ—309. Изюмскомъ-246, Купинскомъ-159, Лебединскомъ-102, Стадобъльскомъ - 228, Сумскомъ - 253 и Харьковскомъ - 323, -- по сравненію съ прошлымъ годомъ на 458 болбе. Кромф означеннаю числа удостоенныхъ льготнихъ свидътельствъ, 147 ч. окончили курсъ ученія въ церковно-приходскихъ школахъ, но не получили дыготныхъ свидътельствъ по неявкъ на экзаменъ, по малолътству. вследствие болезни или же потому, что не дождались конца учебнаго года по причинъ ранняго наступленія полевыхъ работъ. Такимъ образомъ изъ 22015 учащихся въ церковно-приходскихъ школахъ мальчиковъ окончило курсъ 2419, т. е. 1/9 часть.

На ряду съ учениками были подвергнуты экзаменаціоннымъ испытаніямъ и ученицы церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты; всё экзаменовавшіяся въ количествів 396 дівочекъ обнаружили въ общемъ вполнів удовлетворительные успіхи въ знанія курса одноклассныхъ церковно-приходскихъ школъ и удостоены полученія свидітельствъ по формів, установленной Свитійшимъ Синодомъ. Слідовательно, изъ общаго числа всіхъ учившихся въ церковныхъ школахъ дівочекъ 4535 окончили курсъ и получили свидітельства 1/11 часть.

Выпускиме экзамены были произведены утвержденными Епархіяльнымъ Училищнымъ Советомъ экзаменяціонными комиссіями. въ составъ коихъ входило 3 лица: а) священникъ-наблюдатель или одинъ изъ заведующихъ церковною школою, б) одинъ изъ наставниковъ церковно-приходской школы, вмфющій свидфтельство на званіе начальнаго учителя, в) одно изъ лицъ: членъ Епархіальнаго Училищнаго Совъта, почетный попечитель церковныхъ школь, учитель, начальнаго училища Въдомства М. Н. Просвъщенія, вибющій свидетельство на званіе начальнаго учителя, пли членъ отдъленія Епархіальнаго Училищияго Совъта. По окончаній экзамена, экзаменаціонные документы, какъ-то: списки подвергнувшихся испытанію учениковь, надлежащія о нихь удостовъренія и письменныя ихь работы, а также журналы испытательныхъ коммиссій, предварительно представленія ихъ въ Епархіальный Училищный Советь, были разсмотрены въ уездныхъ отдёленіяхъ; причемъ были заслушаны словесныя заявленія убздныхъ наблюдателей и некоторыхъ председателей экзаменаціонныхъ коммиссій о ходь школьнаго дела въ убадь, къ сведенію отлеленій и въ синслъ докладовъ въ Епархіальномъ Училиш-Совъть объ усмотрънныхъ недостаткахъ въ постановномъ къ школьнаго дъла въ уъздахъ. Изъ доставленныхъ въ Совъть журналовъ экзаменаціонныхъ коммиссій и приложенныхъ къ симъ журналамъ письменныхъ работъ усматривается, что въ большинствъ школъ, въ коихъ были произведены испытанія, успъхи обученія можно признать вполев удовлетворительными и отличнохорошния. Если же и встръчаются единичныя школы, въ коихъ учебное дело стоить не на должной высотв, то по смыслу письменныхъ заявленій экзаменаціонныхъ коммиссій на имя убздныхъ наблюдателей и по смыслу донесеній въ убзаныя отделенія предсёинтелей экзименаціонных коммиссій причина этого заключается въ слабой педагогическій подготовкі учителей означенных школь, въ неудобствъ школьныхъ помъщеній и скудости матеріальныхъ средствъ, въ старости и болезненности некоторыхъ о.о. заведующихъ и невозможности для псаломщиковъ совместить церковныя и школьныя обязанности и, наконецъ, въ недостаткъ усердія нъкоторыхъ учителей. По поводу докладовъ накоторыхъ увздныхъ отавленій объ усмотрвеных экзаменаціонными коммиссіями педостатковъ Епархіальнымъ Училищнымъ Советомъ сделаны соответствующія распоряженія.

(Продолжение будеть).



# Журналы Съѣзда духовенства Харьковскаго Училицнаго Онруга за 1899 г.

Уполномоченные Събзда духовенства, по единогласномъ избраніи, въ угреннемъ засѣданіи 20-го сентября, предсѣдателемъ Събзда протоіерея города Харькова о. Василія Попова и дѣлопроизводителя—города Волчанска, пригородной слободы Заводы, священника о. Александра Чернявскаго, 1) разсматривали (въ вечернемъ засѣданіи того-же числа) смѣту прихода и расхода суммъ по содержанію училища и училищаго общежитія, составленную Правленіемъ училища на 1900 годъ, при чемъ оказалось, что предполагаемый приходъ (39.248 р. 20 к.) превышаетъ расходъ (39.135 р. 23 к.) на 112 р. 97 к. Постановили: смѣту, какъ соотвѣтствующую во всѣхъ статьяхъ прихода и расхода дѣйствительнымъ поступленіямъ и требованіямъ училищнымъ, принять безъ пзмѣненія и передать въ Правленіе училища для руководства, что-же касается могущить произойти остатковъ отъ смѣтнаго назначенія, то таковые причислять къ запасному училищному капиталу.

2) Слушали журналъ временно-ревизіоннаго Комитета по повъркъ экономическаго отчета Харьковскаго духовнаго училища за 1898 годъ и наблюденію за производствомъ расхода и благоустройствомъ училища въ 1899 году, - изъ котораго видно, что все суммы, поступавшія на содержаніе училища, записывались на приходь своевременно, хранились въ подлежащихъ учрежденіяхъ, расходовались правильно, и никакихъ опущеній ревизіоннымъ Комитетомъ не замъчено. Въ журналъ временно-ревизіоннаго Комитета, между прочимъ, говорится, что Комптетъ усмотрѣлъ, что настоитъ надобность сделать более видную и соответствующую красоте фасала училищнаго зданія выв'єску; въ заключеній журнала того-же Кометета сказано: что онъ-Комитеть-считаеть своимъ нравственнымь долгомъ засвидътельствовать разумное, честное, усердное в благотворное отношение къ учелищу г.г. членовъ Правления учелема и въ особенности г. Смотрителя училища А. А. Снегирева. усыпно заботящагося о благоустроиствъ училища. При этомъ Комятетъ счетаетъ не лишнимъ упомянуть объ усердной, разумной, полезной и исполнительной даятельности эконома училища, діякона Василія Ковалевскаго. Постановили: предоставить Правленію училища ветхую вывъску на училищномъ зданів замінеть новою, употребивъ на это необходимую сумму изъ остатковъ отъ смътнаю назначенія - въ настоящемъ-же году. Смотрителю училища, А. А.

Снегореву и членамъ Правленія, а также и эконому Ковалевскому выразоть отъ Съёзда пскреннюю благодарность за усердное и полезное отношеніе къ своямъ обязанностямъ; вмёстё съ симъ и членамъ ревозіоннаго Комитета: священникамъ—Андрею Дмитріеву, Іоанну Иннокову и Николаю Краторову, которыхъ просоть и на слёдующій 1900 годъ продолжать свои обязанности по ревозіи Харьковскаго духовнаго училища. На этомъ журналё послёдовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: "Сентября 23. Утверждается".

- 3) Разсматривали (въ утреннемъ засъдания 21 сентября) вънчиковыя відомости церквей Харьковскаго Училищнаго Округа за 1898 годъ, при чемъ оказалось, что всей вънчиковой суммы въ этомъ году поступило въ Правленіе училища 3598 р. 15 к, каковая сумма согласна съ вънчековыми въдомостями церквей округа. Постановили: принять въ свёденію. При разсмотреніи венчиковыхъ въдомостей за 1898 г. не могли не обратить вниманія недочеть вънчиковой суммы, поступившей въ Правленіе училища въ 1897 году, о чемъ Съйздъ тогда-же сделалъ постановление следующее: "Уполномоченные Събзда разсматривали ванчиковыя вадомости церквей Харьковскаго Училищнаго Округа за 1896 годъ, причемъ оказалось всей вѣнчиковой суммы, поступнышей въ Правленіе училища въ н. г. 3,132 р. 68 к., менте противъ поступившей въ 1895 г. на 739 р. 20 к.; такая разница, какъ выяснилось по справкъ въ Консисторія, произошла частію отъ уменьшенія числа умершахъ, а частію отъ того, что Консисторіей, по ошибкъ, отослано въ Сунодальную Контору за вънчики болъе, чъмъ надлежить, каковой излишекь въ количествъ 1,800 р. по епархів надлежить возврату", но таковаго возврата и по настоящее время не последовало, а посему постановили: просить Его Высокопреосвященство сдълать зависящее распоряжение о высылкъ вънчиковой суммы, следуемой къ поступленію въ Харьковское Духовное Училище въ 1897 году и по настоящее время не полученной Правленіемь училища. На этомъ журналь последовала резолюція Его Высокопреосвященства тавая: "Сентибря 23. Утверждается".
  - 4) Слушали: а) прошеніе, Харьковскаго увзда, села Ивановки, Іоляно-Богословской церкви священника Андрея Дмитріева о разріменіи принять внука его—сяроту воспитанника Харьковскаго духовнаго училища, Алексвя Шпаковскаго, изъ світскаго званія, со взносомъ 125 руб. за полное его годовое содержаніе въ училищі, въ виду того, что священникъ Дмитріевъ своихъ дітей въ духов-

номъ училищь не воспитываль, а взносы делаеть на училище наравнъ съ другими. Постановили: внука свищенника Дмитріева сироту — Алексви Шпаковского принять со взносомъ двухсоть рублей за полное годовое содержание его въ училищъ. б) Прошение Харьковской Лимитріевской церкви протојерен Іолина Чижевскаго о приняти внука его Николан Чажевскаго, изъ свътскаго званія, въ общежетие учелеща съ платою до той нормы, какая взносется за дътей служащаго духовенства. Постановили: въ виду долголътнихъ и не легкихъ трудовъ протојерен Чижевскиго по Епархіальной службъ, внука протојерея о. Гоанна Чижевскаго, Николая Чижевскаго, принять въ общежите училища съ платого двухсоть рублей за полное годовое содержание въ училищв. в) Прошение слободы Семикозовки, Старобильского убада, священника Александра Коваленскаго, воспитывающаго смна своего въ Харьковскомъ духовномъ училищъ, объ уменьшение платы какъ иноокружнаго за содержание въ училищъ. Постановили: не находи къ тому никавихъ основаній, чего и самъ проситель въ своемъ прошеніи не представиль, прошеніе священника Ковалевскаго оставить безь удовлетворенія. г) Прошеніе надзирателей-репетиторовъ Харьковскаго духовнаго училища: Ивана Лобковскаго, Николан Шкорбатова, Григорін Попова, Валеріана Соколова и Александра Дьякова о назначение выъ вознаграждения за завъдывание училищной библіотекою, за выдачу и пріемъ книгь дли чтеніи воспитанникамъ. Находя это дело весьма не легкимъ и осложияющимъ ихъ обизанности, постановили: предоставить право Правлению училища, въ поощрение болъе усерднымъ, по усмотръню Правления. выдавать изъ остатковъ сметнаго назначенія, если таковые окажутся, каждому не болве двадцати пяти рублей въ годъ.

- 5) Уполномоченные Харьвовскаго Училищнаго Овруга, по случаю исполненія 1 октября настоящаго года пятидесятильтней службы въ священномъ санъ протоіерея о. Александра Оедоровскаго, много трудившагося для пользы нашего духовнаго училища, долгомъ своимъ считая засвидътельствовать ему глубокое уваженіе и благодарность за его полезную дъятельность по училища нашего округа, какъ наставника и члена Правленія сего училища, постановили: поручить предсъдателю Съъзда протоіерею о. Василію Попову и члену Правленія училища о. Іоанну Филевскому поднести составленный нами адресъ въ лень его юбилейнаго праздника.
  - 6) За окончаніемъ всёхъ дёлъ, подлежавшихъ разсмотренію

Събзда, постановили: выразить благодарность Предсвдателю Събзда, протојерею Василію Попову и Двлопроизводителю священнику Александру Чернявскому, и время булущаго Събзда назначить на 19-е сентибря 1900 года. На этомъ журналѣ последовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: "Сентибря 23. Утверждается".

## Епархіальныя извъщенія.

Священникъ Покровской церкви сл. Малой Писаревки, Богодуховскаго уъзда, Өеодоръ  $Bemyxoe\sigma$ , переведенъ къ Христо-Рождественской церкви сл. Липецъ, Харьковскаго уъзда.

- Помощникъ виспектора Харьковской Духовной Семинаріи, кандидать богословія, Іаковъ *Матусевичъ* опредъленъ законоучителемъ Харьковскаго земледъльческаго училища.
- Священники: Николаевской церкви, д. Семеновки, Изюмскаго увзда, Григорій Дояково, и Покровской церкви, с. Терновъ, Лебединскаго увзда, Өеодоръ Сулима, 28 сентября н. г. перемъщены одинъ на мъсто другого, согласно прошенію вхъ.
- Окончившій курсь въ Харьковской Духовной Семинаріи, Василій Огинскіи, рукоположень въ санъ священника, 30 августа н. г., Архангело-Миханловской церкви с. Ульяновки, Сумскаго убада.
- Псаломщикъ—діаконъ Потро-Павловской церкви с. Заводъ, Изюмскаго убзда, Георгій Улановъ 5 октября н. г. уволенъ за штатъ, а на его мъсто 6 октября опредъленъ Іоакимъ Пантелеимоновъ.
- Псаломщикъ Владиміро-Богородичной церкви, слоб. Должика, Харьковскаго увзда, Матвъй Заводовскій, перемъщенъ на псаломщицкое мъстокъ Архангело-Михайловской церкви с. Приволья, Изюмскаго увзда, а на его мъсто опредъленъ сынъ священника, Николай Щелоковскій.
- Псаломщикъ Петро-Павловской церкви с. Заводъ, Изюмскаго увзда, Димитрій Поповъ, 24 сентября н. г. перемъщенъ на псаломщицкое мъсто при Царице Александровской церкви с. Богодаровой, того же увзда, согласно его прошенію.
- Бывшій псаломіцикъ Николаевской церкви, с. Кругляковки, Купянскаго уъзда, Іоаннъ Сахновскій, 11 сентября н. г. опредъленъ псаломинкомъ къ Николаевской церкви, д. Семеновки, Изюмскаго уъзда.
- Бывшій псаломщикъ с. Вербовки, Зміевскаго убзда, Николай Мураховскій, 24 сентября н. г. опредбленъ на псаломщицкое мъсто при Покровской церкви, с. Алисовки, Изюмскаго убзда.

Digitized by Google

- Учитель Бомаровской церковно-приходской школы, Харьковского убада Диматрій *Стеллецкій*, опредъленъ на псаломщицкое мъсто при Покровской церкви сл. Гинлицы, Волчанского убада.
- Утверждены въ должности церковнаго старосты: Рождество-Богородичной церкви с. Будылки, Лебединскаго убзда, крест. Захарій Гутникт; Рождество-Богородичной церкви с. Алексбевки, Сумскаго убзда, губ. секр. Андрей Савичъ; Архангело-Миханловской церкви г. Ахтырки мъщ. Василій Бровко.

#### извъстія и замътки.

Содержаніе. Перевесеніе чулотворной Озерянской иконы Божіей Матери изъ Куряжскаго монастыря въ Харьковскій Покровскій монастырь.—600-льтіе со дня кончины св. Эсодора, Ярославскаго чулотворца.—Церковно-приходскія братства въ сельскихъ приходахъ.—Одна изъ мѣръ къ благоустройству церковно-прихоской жизни.—Значеніе приходскаго храма.—Вятьбогослужебныя чтенія и собесьдованія.—Сельско-хозяйственныя, ремесленныя п рукодзьяныя занятія въ церковно-приходскихъ школахъ.—Предстоящіе юбилея епархій.—Торжество въ г. Сумахъ.—Закладка новаго зданія судебныхъ установленій въ г. Харьковъ.—Число релитій, существующихъ на земномъ шарѣ.—Общеполезныя свѣдѣнія.

30-го сентября состоялось перснесеніе св. иконы Озерянской Божьей Матери изъ Куряжскаго монастыря въ Харьковскій Покровскій. Въ перенесенія св. иконы участвовало духовенство во главъ съ преосвященнымъ Иннокентіемъ, епископомъ Сумскимъ, высшія военныя и гражданскія власти, войска мъстнаго гарнизона съ оркестромъ музыки. Толпы народа сопровождали св. икону. Превосходная погода много способствовала торжестенности церемоніи. «Хар.Г. Въл»

— Въ воскресенье 19 сего сентября въ г. Ярославлѣ происходило торжественное празднованіе камяти одного изъ доблестнѣй-шихъ древньхъ князей, Осодора Мстиславича, который прославился не только какъ храбрый князь и мудрый правитель, но и какъ истинно христілнскій благочестивый мужъ, чудотворныя моще котораго покоятся въ Спасскомъ монастырѣ. По словамъ «Цер. Вѣст.», торжество прошло съ большимъ оживленіемъ. Состоялся небывалый съѣздъ духовенства и массы богомольцевъ прибыле отовсюду, чтобы поклониться св. князю, и съ благоговѣніемъ присутствовали при благолѣпныхъ богослуженіяхъ 18 и 19 сентября, которымъ еще больше торжественности придавало участіе московскихъ хоругвеносцевъ. Въ день юбилея въ актовомъ залѣ духовной семинаріи состоялось собраніе любителей духовнаго просвѣщенія, на которомъ преподаватель семинаріи Г. Н. Преображен-

скій произнесь річь о жизни и трудехь св. князи Өеодора и его заслугахъ для ярославскаго края, а вечеромъ состоялось торжественное собрание въ залъ городской думы, гдъ избранное общество чествовало память св. князя, причемъ начальникъ губернів и директоръ лицея произнесли ръчи, а архіерейскій хоръ превосходно исполнилъ древніе стихи и величаніе въ честь св. князи. На торжествъ присутствовали отдаленные потомки св. благовърнаго книзи Өеодора: князь Прозоровскій-Голицынъ, князья Шаховскіе и Татищевъ. Народу раздавались листки и брошюры о св. князъ. «Оренб. Еп. Въд.» предлагають следующій проекть устава церковно-приходскихъ братствъ въ сельскихъ приходахъ, пограничныхъ съ киргизскою степью. - Православное сельское церковноприходское братство есть тёсно силоченный кружовъ православныхъ людей сельскаго прихода, задавшихся церковно-просвётительной. миссіонерской и благотворительной цёлью. Православныя церковно-приходскія братства суть особые центры среди сельскихъ приходовъ, откуда должна исходить двятельность на развитие церковнаго просвъщенія прихожань, на миссіонерское направленіе лучшихъ силъ прихода и на развитие въ приходъ благотворительной помощи. Въ этихъ центрахъ должны сосредоточиваться и всѣ необходимыя сведенія о неотложных нуждахь прихода вообще и въ частности о миссіонерскихъ нуждахъ оглашаемыхъ и обратившихся въ православіе и просвъщенныхъ св. крещеніемъ иновърцевъ.-Составъ сельскаго православнаго церковно-приходскаго братства: во главъ сельскаго церковно-приходскаго братства долженъ состоять настоятель прихода, членами онаго остальные члены причта. церковный староста, попечители приходскихъ попечительствъ, учителя и учительницы школъ прихода и особенно усердные къ церкии набожные прихожане-отцы и матери семействъ по выбору пастыря. Цёли сельского православного церковно-приходского братства: народное просвъщение и воспитание въ духъ православной Церкви в оказаніе необходимой своевременой правственной в матеріальной помощи своимъ бъдствующимъ прихожанамъ и просвъщеннымъ св. крещеніемъ инородцамъ, проживающимъ въ приходъ и благоукрашеніе м'єстныхъ храмовъ. Такимъ образомъ ціли сельскихъ церковно-приходскихъ братствъ трехъ родовъ: а) религіознопросвътительная, б) миссіонерская и в) благотворительная. Дъятельность сельскихъ церковно-приходскихъ братствъ тоже трехъ родовъ: религіозно-просвътительная, миссіонерская и благотвори-

тельная. Религіозно-просвітительная діятельность сельскихъ цер-

ковно приходскихъ братствъ должна состоять, во 1-хъ, въ просмшеній дітей и въ просвіншеній взрослыхь; во 2-хъ, въ распространенія в утвержденія среди православныхъ прихожанъ и пра каждомъ удобномъ случав среди окружающихъ иноверцевъ истанъ и правиль православной въры и ограждении прихожанъ отъ зараженія разными лжеученіями. Въ первомъ случав ходатайствовать объ открытів церковныхъ школъ грамоты, поддерживать уже открытыя школы матаріальной помощію, располагая прихожань сь благотворенію въ пользу школъ. Во второмъ случав собирать свыленія о религіозно-нравственномъ состоянія местнаго приходскаго населенія, изыскивать мітры въ возвышенію правственности въ народъ, къ отвращенію отъ пьянства, вести воскресныя и празличныя чтенія и вибоогослужебныя собесбдованія, заводить прихолскія библіотеки и распространять въ грамотномъ населенів прихода религіозно-правственнаго содержанія листви и брошюры. Лля равномърной и успъшной просвътительной дъятельности по всему приходу следуеть приходь разделить на участки. Живущіе въ каждомъ участкъ братчики обязаны примърной своей жизнір. чтеніями и увіщаніями стараться религіозно-правственно возвысить населеніе своего участва. Каждый грамотный братчивъ долженъ принимать участіе въ воскресныхъ и праздничныхъ чтеніяхъ, рекомендовать грамотнымъ прихожанамъ изъ ицерковной библіотеки АМ и книжки Троицкихъ листковъ и другихъ религіозныхъ брошюръ. Братчики. коимъ порученъ извъстный участокъ прихода, обизаны слъдить за темъ, все ли аккуратно посещають храмъ Божій, неть ли въ семействахъ разстройства, не происходить ли въ участив кокихъ-либо непристойныхъ вгрищъ в гульбищъ молодежи, каковыя следуеть нарушать усовъщаніемъ родителей в старшихъ, а въ случав безуспъшности таковыкъ усовъщаній братчики участковъ должны довладывать о замізченных случанки пастырю прихода, — а пастырь прихода замівченных въ непристойномъ образівжизни, или въ нераденіи ко святому храму, или къ установленіямъ святой православной Церкви призываеть по своему усмотранию или къ себъ на домашнее увъщание, или же въ собрание братчиковъ. Въ случав дальнвишаго проявленія соблазна квив-либо въ приходв пастырь Церкви или собрание братчиковы обращаются вы солыйствію містной администраціи. Миссіонерская дівятельность сельскаго церковно-приходскаго братства въ этомъ краф должна состоять въ томъ, чтобы при важдомъ удобномъ случав каждому братчику вести беседы съ окружающими приходъ иноверцами съ

цълью сближенія и расположенія ихъ къ русской народности, къ исповъдываемой русскими православной въръ, оказывать миссіонерамъ помощь при устроенія быта новокрещенныхъ. Въ видахъ же большей правильности собесёдованій братчиковъ съ пнордцами оо. настоятели здъшнихъ приходовъ, каковые всв волей Архипастыря объявлены быть миссіонерскими приходами и зам'ящены лицами миссіонерски подготовленными, должны грамотныхъ братчиковъ предварительно ознакомлять съ легкоизложенными противумусульманскими брошюрками, напр. "О превосходствъ христіанства предъ магометанствомъ" и другими доступными статейками противумусульманскихъ сборниковъ Казанской духовной академіи. Влаготворительная даятельность сельскаго церковно-приходскаго братства заключается въ расположени прихожанъ къ благоукрашенію приходскаго храма и къ улучшенію быта містнаго причта. Матеріальныя средства сельскаго церковно-приходскаго братства должны составляться изъ сборовъ участковыхъ братчиковъ: братчику каждаго участка выдается кружка за церковной печатью и шнуровая тетрадь для сбора по своему участку пожертвованій на нужды братства три раза въ годъ: въ храмовой празднивъ и въ праздники Рождества Христова и Светлаго Христова Воскресенія и по уборкъ новаго хлъба. Собранныя пожертвованія должны быть сдавемы казначею братства подъ росписку и занесены въ приходо-расходныя вниги братства.

- Въ сужденіяхъ по вопросу о наплучшихъ мірахъ въ благоустройству церковно-приходской жизни обыкновенно обращають внимание на приходскаго священника. Въ пастоящее время является общепризнаннымъ фактомъ то, что приходскихъ священииковъ недостаточно для удовлетворенія всёхъ приходскихъ нуждъ и потому во многихъ епархіяхъ пропсходить увеличеніе числа штатовъ священно-церковнослужителей во многолюдныхъ приходахъ. Вм'ясто этой мітры, на практик'я неудобной тітмъ, что въ многочисленныхъ причтахъ трудно сохранить доброе согласіе и единодушіе между членами причта, въ «Рязан. Еп. Від.», какъ нвито лучшее, предлагается устроение новыхъ храмовъ въ отдаленныхъ отъ приходскихъ церквей деревняхъ общирныхъ приходовъ съ образованіемъ при новыхъ храмахъ отдільныхъ приходовъ. Эта мфра не раздбляеть недостатка умноженія штатовъ, т. е. не усиливаетъ опасности немиролюбія среди причтовъ и не сокращаеть доходовъ причтовъ-земельныхъ, арендныхъ и денежчыхъ. Просторъ отъ требоисправленій и возможность истоваго совершенія таянства исповеди умноженіемъ приходовъ достигается въ той-же мёрё, въ какой эти удобства пастырской деятельноста достигають чрезь умножение штатовь. Умножение храмовь и приходовъ представляеть незамънимыя удобства и для пастырей с для прихожанъ. Священнику легче воздействовать на прихожанъ, живущихъ близко въ своему храму. Опыть показываетъ, что число невсправныхъ въ отношения исповеди и св. причащения прихожанъ наиболъе въ отдальнныхъ отъ храма деревняхъ. Само собою разумъется, что и неисправность посъщенія храма больше всего обусловливается отдаленностію отъ храма. Храмы назвать спасительными станціями оть потопленія людей въ потокахъ суевърія, невърія и сектантства. Чъмъ больше храмовъ твиъ болве успвшна будеть миссіонерская двятельность священника. Сектантскія ученія скорфе всего прививаются въ тъхъ селеніяхь, жители которыхь не сроднились съ православнымъ храмомъ и свищенникомъ. И наоборотъ замъчено, что вблизи православныхъ храмовъ слабъетъ и раскольническій фанатизмъ. Церковно-школьное дело только въ редкихъ случаяхъ можетъ утвердиться въ деревняхъ, отдаленныхъ отъ храма; въ такихъ деревняхъ редкій священникъ решится открыть одновляссную школу з отвроеть развів только школу грамоты, такъ какъ наблюденіе за такою школою и законоучительство въ ней сопряжено со множествомъ неудобствъ. Объ удобствахъ, проистекающихъ отъ близости храма для прихожанъ, и говорить нечего. Всякая треба для вихъ исполняется своевременно, съ большею торжественностію (наприм., при проводахъ покойниковъ) и съ меньшими расходами. Такимъ образомъ новые храмы и новыя благоустроенныя церковныя школы -вотъ что въ настоящее времи особенно нужно для Россів. И кто поработаетъ этому делу, окажеть великую историческую заслугу русскому народу.

— Свётская печать тоже затрогиваетъ вопросъ о значеніи приходскаго храма. Такъ «Рус. Слово» въ одной изъ статей останавливаетъ вниманіе своихъ читателей на томъ, что приходскій храмъ у насъ искони вѣковъ являлся важнымъ центромъ и свазующимъ началомъ для окрестнаго населенія. Съ приходскимъ храмомъ,—говорить названная газета,—соединена святыми узами жизнь каждаго православнаго: здѣсь онъ на зарѣ своей жизня воспринялъ крещеніе, молился и причащался св. таннъ, вѣнчался и, наконецъ, отходя въ иной міръ получаетъ послѣднее цѣлованіе. Общая молитва предъ святынями всегда сближаетъ и связываетъ

другъ съ другомъ прихожанъ одного и того-же храма. Какъ бы ни была слабо развита церковно-приходская жизнь, вліяніе на нее храма очень сильно. Здесь пробуждаются, кроме религіозпаго чувства, наши правственныя чувства и стремленія, любовь къ ближнему, въ добру, отвращение отъ граха и зла; здась-же мы научаемся чтоть Царя, молоться за Него, повоноваться ему и поставленнымъ отъ него властямъ. Всъ эти зиждительные задатки выносятся изъ простого сельскаго храма такъ-же, какъ и изъ городского храма. Развить и подиять благотворное его влінніе значить удвоить, учетверить, удесятерить его силу. Возвышение благольнія церковнаго богослуженія въ чтенів в пенів, участіе въ семъ прихожанъ, а особенно благоговъйное, художественное пъніе вездъ, гдъ только оно есть, даетъ очень важные результаты. Живая церковная проповёдь, строго обдуманныя, содержательныя вий-богослужебныя собестдованія съ народомъ въ храмт быстро и свльно поднимають религіозно-правственное сознаніе прихожань. Но храмъ прихода долженъ быть центромъ и другихъ учрежденій, расширяющихъ и углубляющихъ его влінніе. Рядомъ съ нимъ и въ живой связи должны стоять и церковно-приходская школа, и приходская библіотека, и читальня. Церковно-приходскія попечительства должны стать наилучшимъ орудіемъ помощи самымъ ближнимъ, бъднымъ и нуждающимся, именно, въ своемъ приходъ. Кто лучше можетъ узнать ихъ нужды и положеніе, какъ не м'естное духовенство и прихожане? У насъ нътъ скупости на пожертвованія. Но очень иногіе богатые или зажиточные люди больше любять жертвовать на обще-городскія благотворительным учрежденія, чамъ на приходскія, оставляя последнимъ лишь небольшія подачки. Между тъмъ необходимо дъйствовать совсемъ наоборотъ. Нужно ослабить бъдноту, бользии, пьинство и невъжество на мъстъ, гдъ они родятся, гифздится в развиваются, и тогда обще-городскія благотворительныя учрежденія не будуть осаждаться такою громадною массой нуждающихся и испорченныхъ, какую они стоянін бывають удовлетворить. Поэтому и благотворительность прежде всего следуеть направлять на свой приходь, на его учрежденія. «Pvc. Сл.»

— Съ окончаниемъ періода усиленныхъ лѣтнихъ работъ врестьянскаго населенія постепенно возобновляются въ селахъ внѣбогослужебныя чтенія и собесъдованія, являющіяся нынѣ по мѣстамъ почти обычнымъ дополненіемъ въ богослуженію. Эти собесъдованія вновь открываются и въ городахъ, начиная съ объяхъ сто-

лицъ Въ Петербургъ, по словамъ «Цер. Въст.», гдъ и въ течевіе лъта бесъды не прерывались въ одномъ изъ военныхъ соборовъ в въ трехъ церквахъ общества распространенія религіознаго просвъщенія, недавно послъ лътняго перерыва, беседы открыты еще во многихъ пунктахъ. Въ Москвъ организуются виъбогослужебныя воскресныя собестдованія съ народомъ, въ соединеніи съ общенароднымъ церковнымъ пъніемъ, въ 27 церквахъ, в къ участіх въ собесъдованиять привлекается все духовенство Москвы. Выбста съ тъмъ начались и занятія нъкоторыхъ обществъ, своею задачею -- содъйствовать просвъщению народа. тября состоялось въ Москв'в очередное собраніе Общества любателей духовнаго просвещения, на которомъ обсуждались два предложенія, внесенныя въ совъть Общества его секретаремъ. Въ одномъ изъ предложеній указывалось на то, что книги Св. Писанія. и преимущественно Новый Закъть, шпроко распространяются вы народь, съ другой стороны - въ образованномъ обществъ ходать толкованія на Новый Завъть въ раціоналистическомъ духъ, котерыя иногда попадають и въ руки простого народа, вследствие чего благовременно было бы Обществу начать съ будущаго года изданіе такого толкованія на Новый Завіть, въ когоромъ разрі шались бы обстоятельно и общенонятно всв возраженія Евангелія и Церкви, какія ставятся невърующими и сомнъвающимися. Послъ обсужденія вопроса, собраніе постановило: 1) признать изданіе апологеточескаго толкованія вполив желательнымь; 2) для опыта поручить коммиссін изъ семи лицъ составить толкованіе на несколько стиховъ изъ Евангелія и напечатать въ «Моск. Цер. Ведомостяхь», после чего пметь окончательное сужденіе о возможности предолженія труда коммиссін. Въ другомъ предположении признавалось своевременнымъ составить при Обществъ особый отдёль по преподаванію Закона Божія, для того, чтобы члены отдъла могли въ ежемъсячныхъ собраніяхъ обсуждать вопросы, возникающіе у нихъ при исполненіи обязанностей законоучителя. По поводу этого предложенія, собраніе выразило мысль, что учреждение отдъла желательно и притомъ въ самомъ скоромъ времени, въ виду чего постановлено назначить особое собраніе для организацій законоучительскаго отдівля.

— Въ «Подол. Еп. Вѣд.» на основанія отчетовъ уѣздныхъ наблюдателей сообщають свѣдѣнія о сельско-хозяйственныхъ, ремесленныхъ в рукодѣльныхъ занятіяхъ, бывшихъ при нѣкоторыхъ церковныхъ школахъ епархіп въ минувшемъ 1898/э учебномъ году. Сельскохозяйственныя занятія въ минувшемъ учебномъ году были не только при второвлассныхъ шволахъ, обязательно надёленныхъ, какъ известно, темъ или другимъ участкомъ собственной земли, но также в при некоторых одноклассных церковно-приходскихъ школахъ спархін, гдъ къ тому оказывались благопріятныя условія. Правильные всего сельско-хозяйственныя занятія шли въ Виннпцкой и Сутисской второклассныхъ школахъ. Въ этихъ школахъ для руководства сельско-хозяйственными занятіями учащихся были приглашены особые учителя, спеціалисты агрономы изъпитомцевъ Мошно-Городищенской земледъльческой школы Кіевской губернів. Занятія были теоретическія и практическія. Теоретическія занятія состояли въ бесъдахъ съ воспитанниками о почвъ, способъ ея воздёлыванія и удобренія, благопріятствующихъ и не благопріятствующихъ климатическихъ условіяхъ для тіхъ или другихъ растеній; о разныхъ видахъ и способахъ произрастанія этихъ растеній, а равно в ухода за ними в т. д. Практическія занятія состояли въ упражненияхъ и производствъ очередныхъ работъ на школьномъ огородъ, полъ п въ саду. Въ Винницкой школъ учащіеся главнымъ образомъ знакомились съ воздёлываніемъ огорода и разведеніемъ сада, а въ Сутисской школів-тавже и съ ніемъ многопольнаго (8-польнаго) сівооборота. Въ Велико-Мечетнянской и Чернокозинецкой второклассныхъ школахъ сельскохозяйственныя занятія учащихся ограничивались только участіемъ ихъ въ обсеменении школьныхъ огородовъ и посадке на школьной усадьбъ деревьевъ, подъ руководствомъ завъдующихъ и учителей школъ. Занятія эти имъли болье воспитательную цьль, нежели обогащение воспитании ковъ полезными сельско-хозяйственными свъдъніями, такъ какъ такими св'ёдёніями не владёли и сами руководители занятій. Въ Велико-Мечетнянской школ'в было посажено на школьной земл'в около 300 деревьевъ и въ огородъ - свекла я картофель; а въ Чернокозинецкой - обстмененъ огородъ различными овощами, употреблиемыми мъстнымъ населеніемъ въ пищу. Такого же характера были сельско-хозийственныя занятія и при всёхъ одноклассныхъ церковно-приходскихъ школахъ. Кромф веденія занятій по древонасажденію и возділыванію огородовъ, при 2-хъ церковныхъ школахъ Гайсинскаго убзда происходили также занятін по пчеловодству: въ Степашской второклассной школ' и въ одноклассной церковно-приходской школь с. Мощеной. Въ первой школь заведена своя школьная пасъка, а во второй - пасъка представляетъ собственность учителя. Заведены также пасъки и при 2-хъ школахъ Вин-

ницкаго убзда, а именно: въ с. Старыхъ-Хуторахъ в м. Мизикові. Ремесленныя занатія при церковныхъ школахъ состовли въ обученів столярному и токарному искусствамъ, а также переплетном и сапожному мастерству. Наибол ве правильно и раціонально обучались столярному и товарному искусствамъ воспитанники Вавнецкой второклассной школы. Занятіями этими руководплъ учетель образцовой школы грамоты, спеціально знакомый съ этвиъ ремесломъ. Прв школъ заведена настоящая мастерская, въ которов воспитанники во вифурочное время ежедневно и работаютъ. Начало правильной мастерской по столярству положено и при одновлассной церковно-приходской школ'в с. Жалобовъ, Ямпольскаго убада. Для завідыванія мастерскою приглашень особый мастерь, котурый практически и обучаеть желающихъ столярному искусству. Контингентъ учащихся состоить изъ воспитанниковъ школы, уже окончившихъ курсъ ученія. Въ школ'в грамоты д. Антоновець. Проскуровского убзда, учитель Лепетка, изъ містныхъ крестьянь. знакомиль детей старшей группы съ известными ему столярными и токарными ремеслами. Болве или менве правильно происходили занятія сапожнымъ мастерствомъ при церковно-приходской школь с. Строинецъ, Балтскаго убзда. Занитія ведутся регулярно уже второй годъ. Обучаются мастерству ученики старшей группы школы, подъ руководствомъ особаго мастера-сапожника. Вознаграждение мастеру и всв расходы по содержанію мастерской принимаеть ва себя Попечительница школы г. М. Зиновьева. Въ церковно-првходской школь с. Ксендзовки, Ямпольскаго увада, занятія съ учениками по сапожному мастерству вель мъстный врестьянинъ, солдатъ-сапожникъ, получая за это вознаграждение изъ мъстныхъ попечительскихъ суммъ. Занятія главнымъ образомъ состояли въ ознакомленін дітей съ сапожными орудіями и умініемъ владіть ими, а также въ починкъ обуви самими же учениками и ученицами школы. Наконецъ, переплетнымъ мастерствомъ занимались восинтавники Сутисской второклассной школы. Занятіями руководиль старшій учитель школы г. Клопотовскій. Нікоторыя работи воспитанниковъ столь чисты и взищны, что но чтмъ не уступяють работамъ мастеровъ-спеціалистовъ. При церковно-приходской школъ с. Жолобовъ, Ямпольскаго увада, заведена даже полная вереплетная мастерская. Въ ней работаютъ 10 учениковъ и уче ницъ, окончившихъ уже курсъ шволы, исполния частине завазы в переплетая книги изъ внижнаго склада уфаднаго отделенія. Одникь воспитаньникомъ Жолобянской школы были организованы переп-

летным занятія и при школь с. Ильяшовки. Въ церковно-приходской школь с. Луки Молчанской, того же Ямпольского убада, обучаеть переплетному мастерству своихъ учениковъ учитель. Но раньше всёхъ были заведены занятія по переплетному мастерству въ Ямпольскомъ убзде при церковной школе с. Стены; съ успехомъ происходили они и въ минувшемъ учебномъ году. Рукодъльныя занятія съ дівочками-ученицами происходили при церковныхъ школахъ всёхъ уёздовъ епархів, съ тёмъ различіемъ, что въ однихъ убздахъ число школъ, при которыхъ велись занятія по женрукодълію, было больше, а въ другихъ меньше. наибольшимъ успахомъ рукодальныя занятія провсходили двухилассныхъ женскихъ монастырскихъ школахъ-Браиловской и Немпровской. Занятіями этими руководили монахини мастерицы. Воспитанницы обучались шитью, вызанью, вышиванью, приготовленію искусственныхъ цвітовъ и другихъ изищныхъ украшеній; упражнялись онт и въ изготовлении церковныхъ и священныхъ облаченій. Во всёхъ прочихъ школахъ рукодёльныя занятія главнымъ образомъ состояли въ исполнении девочками-ученицами тъхъ или другихъ домашнихъ женскихъ рукодъльныхъ работъ, вакъ-то: въ вышиваніи "полыковъ для рубахъ", полотенецъ, въ вязаніи чулковъ и т. д. Въ нѣкоторыхъ школахъ трудъ наблюденія и руководства рукодельными занитіями девочевъ-учениць безмездно и добровольно принимали на себя жены мъстныхъ священниковъ, а въ другихъ-они происходили подъ руководствомъ школьныхъ же учительницъ. Что касается того, какъ относится мъстное крестьянское население къ тъмъ или другимъ практическимъ занятіямъ школьниковъ и школьницъ, организуемымъ при школахъ, то свидътельства убздныхъ наблюдателей могутъ быть обобщены въ следующемъ. Организуемыя при школахъ рукодельнын занятін для девочекъ повсюду возбуждають къ себе сочувствіе со стороны населенія и особенно матерей самихъ дівочекъ. Каждая изъ нихъ считаетъ своимъ долгомъ такъ или иначе выразить свою искреннюю благодарность и признательчость матушкъ или учительницъ, какъ только дъвочка научается чему-нибуль новому и въ домашнемъ быту необходимому. Ремесленныя занятія цвинтся по мврв того, насколько отъ нихъ предвидится та вли друган практическая выгода. Въ виду того, что въ переплетной мастерской церковно-приходской школы с. Жолобовъ на долю работающихъ воспитанниковъ выпадаетъ часть заработка, родителями этихъ воспитанниковъ было пожертовано 26 рублей на пріобрѣтеніе для мастерской новыхъ станковъ и инструментовъ. Наканець, къ сельско-хозяйственнымъ школьнымъ занятіямъ крестьянотносятся пока совершенно безразлично, а иногда и прямо съ на довѣріемъ. Да это и понятно; этотъ родъ занятій въ данной містности является спеціальностью крестьянъ, а потому нужно оченраціонально и успѣшно поставить сельско-хозяйственным школьныя занятія, чтобы заинтересовать мѣстное населеніе. Это возможно будеть только тогда, когда сами школьные учителя и завѣдующіе школъ будуть достаточно свѣдущи и практичны въ той или другой отрасли сельскаго хозяйства.

— 1-го октября въ г. Сумахъ состоялось торжество STRUCTO памятника почетному гражданину города Сумъ д. с. с. и коммереје совътнику Ивану Герасимовичу Харитоненко, память коего, съ разръшенія Его Императорскаго Величества Государя Императора. увъковъчиваютъ сумчане въ благодарность за пожертвованія его вы городскія нужды и за всв созданныя вмъ въ городв Сумахъ общественныя учрежденія. Въ 9<sup>1</sup>/2 ч. утра въ Сумскомъ соборѣ быль отслужена Высокопреосвященнымъ Амврисіемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ в Ахтырскимъ, божественная литургія панихида по покойномъ И. Г. Харитопенко. Затъмъ крестный ходъ къ намятнику, находящемуся на площади няхъ въ 100 отъ собора. Тамъ предъ закрытымъ памятнекомъ Высовопреосвященнымъ Амвросіемъ было совершено молебствіе съ водоосвященіемъ; затъмъ совершено было окропленіе самаго памятника. Предъ участниками торжества по снятіи занавъси открылась отлитая изъ бронзы фигура Ивана Герасимовича, сделания въ увеличенномъ размъръ, по проекту авадемика Опекушина. Покойный изображенъ стоящимъ на гранитномъ пьедесталъ во весь рость, въ обычной его позъ съ заложенною правою рукою за борть сюртука, поверхъ котораго надето пальто, и левою рукою, закинутою за спину. Пьедесталъ памятника сделанъ изъ гранита. Общая высота монумента 111/2 аршинъ. По освящени памятника къ подноженію его было возложено до 50 вѣнковъ отъ разныхъ учрехденій и лиць, въ томъ числь было и несколько серебриныхъ выковъ высокохудожественной работы. На означенномъ торжествы присутствовали: командиръ 10 арм. кори. ген. отъ кав. В. Ф. Винбергъ, попечитель харьковского учебного округа В. К. фонъ-Анрепъ, харьковскій городской голова И. Т. Голенищевъ-Кутузовь ректоръ харьковскаго университета Г. И. Лагермаркъ, депутація студентовъ харьковского университета, сумской городской голова

- Н. В. Золотаревъ, представители мѣстныхъ сословныхъ и общественныхъ учрежденій и масса народа. «Хар. Губ. Вѣд.»
- Въ гор. Харьковъ 26-го сентября была совершена кладка новаго зданія судебныхъ установленій, въ присутствіи Министра Юстиців, статсъ-секретаря Н. В. Муравьева, начальника губернів, губерискаго предводители дворянства, старшаго предсъдателя судебной палаты, председателя окружнаго суда и другихъ чиновъ судебнаго въдомства, а также -- командира 10-го армейскаго кориуса, управляющаго государственными имуществами Харькови Полтавской губерній, предсёдателя губернской земской управы, городскаго головы, ректора университета и другихъ лицъ. Богослужение на означенномъ торжествъ совершено Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, въ сослужении съ соборнымъ духовенствомъ. По окончаній молебствія, Архіепископъ Амвросій поздравиль Министра Юстиція съ постройкой судебнымъ в'ядомствомъ въ Харьков'я собственнаго зданія. Затімь, статсь-секретарь Н. В. Муравьевь подошель въ городскому головъ и, выразивъ ему свою личную благодарность и благодарность всего судебнаго въдомства за участливое отношение города къ нуждамъ этого въдомства и за содъйствие его въ постройкъ новаго здания суда безвозмезднымъ отводомъ мъста, просилъ передать эту благодарность карековской городской думв. Для рабочихъ быль устроень обедь, который почтиль посъщения Министръ Юстиціи, провозгласившій тость за Госуларя Императора, покрытый многократнымъ "ура". «Хар. Губ. Въд.»
  - «С.-Пет. Дух. Въст.» сообщаеть следующія новъйшія статистическія данныя о религіяхъ. На земномъ шарт число жителей возросло въ настоящее время до 1534 милліоновъ, исповъдующихъ 1100 религій. Число христіанъ опредъляется въ 490 милліоновъ, въ частности—римскихъ католиковъ 221 милліонъ, православныхъ 94 милліона, протестантовъ съ ихъ подраздёленіями 165 милліоновъ и сверхъ того до 10 милліоновъ различныхъ сектантовъ. Къ нехристіанскимъ народамъ принадлежатъ 1) около 7—8 милліоновъ іудеевъ, 2) 178 милліоновъ магометанъ, всповъдующихъ исламъ и распадающихся на суннитовъ, шіитовъ и валгабитовъ, и около 70 другихъ магометанскихъ секть, 3) около 858 милліоновъ язычниковъ, изъ нихъ исповъдующихъ брамминскую въру 147 милліоновъ, буддистовъ (въ Монголіи, Индокитав, Китав и Японіи) 510 милліоновъ; последователей другихъ языческихъ религій считается около 200 милліоновъ. Безъ всякой религіи до сихъ поръ

не найдено на земномъ шаръ ни одного народа. Въ Японів распространеннайшею традиціонною религіею считается шинтовачь, состоящій въ почитаніи солнца в предковъ. Зайсь съ усп'яхом пропов'ядываль христіанство съ 1549 г. католическій монахь іся птскаго ордена Францъ Ксаверъ. Но неблагоразумныя поздитишихъ ватолическихъ миссіонеровъ вмішиваться въ польтвческія діла страны вміли своимъ послідствіемъ то, что, въ продолженіе первыхъ десятильтій XVII в. христіанство подверглось жестокому преследованію и было искоренено, а иностранцамъ возбраненъ былъ доступъ на островъ. Въ настоящее время христіавство въ Японіи разрѣшено, и число его послѣдователей изъ года въ годъ увеличивается. Государственною религіею въ Китав признается ученіе Конфуція, которое рекомендуеть самопознаніе в учить, что всемъ въ міре и жизни человека заправляеть судьба Религіознымъ главою въ странъ признается императоръ. Въ массъ низшихъ классовъ народонаселенія господствуетъ культъ предковъ и грубое идолослужение. Въ Китаћ последователи христинства были уже въ средніе вѣка; въ позднѣйшее время здѣсь проповедывали христіанство католическіе и съ начала нынфинаго стольтія евангелическіе миссіонеры. Но такъ какъ китайская государственная политика представляла всякія препятствія и затрудненія вностранцамъ, то многіе императоры преследовали христіянь и станялись, хотя и тщетно, совствы уничтожить христіанство въ своей странъ. Въ настоящее время христіанство въ Китав разрвшено мвстными государственными законами. Въ древнемъ Сихемъ, у подножія горы Гаризина, проживаеть небольшая община Самаритянъ. Курды по Даніелю колеблются въ признаніи свовиъ религіознымъ главою между Христомъ и Магометомъ. Друзы презставляють тайную магометанскую секту. Христіань считается вы Азін всего около 15—16 милліоновъ и въ частности въ Индостань, гдь уселевается господство англичань, считается 21/2 милліона протестантовъ и католиковъ. Въ Либанонъ живутъ маронити, нынъ присоединившіеся къ римско-католической церкви. Въ пустынъ Малабарской, гдъ по преданію сперва проповъдываль евангеліе ап. Оома, живеть христіянская община, называющая себя по имени этого апостола. Часть ея уже присоединена въ римскокатолической церкви, а другая придерживается несторіанской ереси.

— Въ одномъ изъ засъданій Русскаго Географическаго Общества въ Петербургъ полковникомъ М. М. Поморцевымъ было слълано слълующее сообщеніе о предсказаніи погоды по мъстных признакамъ и наблюденіямъ. Масса наблюденій, сдъланныхъ во



время поднятій на воздушныхъ шарахъ, заставляеть пріурочивать изм в неніе погоды въ изм'вненіямъ атмосферныхъ теченій на разныхъ высотахъ, въ связи съ формами распределенія атмосфернаго давленія на земль. Скорость теченій воздуха на разныхь высотахь теперь изучають посредствомъ наблюденій надъ видами облаковь. Скорость верхнихъ и нажнихъ теченій въ атмосферф отражается на состояній барометра въ давномъ мість и на послідующихъ въ немъ измъненіяхъ. Нижнія облака называють вообще кучевыми. а верхнія облака-перыстыми. Каково бы ни было давленіе-вътеръ на высотъ кучевыхъ облаковъ совпадаеть съ направленіемъ линів, соединяющей міста съ одинаковыми состояніями барометра. Верхнія теченія воздуха на высоть перистыхь облавовь, то-есть на высоть 3-4 тыс. метровъ, не зависять отъ нижнихъ. Замъчено что барометръ падаетъ, если скорость перистыхъ облаковъ увеличивается, и подымается, когда возростаеть скорость движенія незкихъ, кучевыхъ облаковъ. Оть сочетавія движевій незкихъ и верхнихъ облаковъ происходять всв измененія атмосферы. 110этому вполнъ возможно предсказывать поголу на основание наблюденій скорости движеній и формы облаковъ. М. М. Поморцевъ уже болье двухъ льтъ занимается приложеніемъ этихъ выводовъ къ практическимъ цёлямъ для предсказанія погоды и пришель къ выводу что только на основанів м'астныхъ признаковъ в наблюденій можно върно предсказывать погоду. Докладчикъ на экранъ демонстрироваль цілый рядь фотографическихь снимковь различныхъ облаковъ и длинную серію варть, рисующихъ состояніе погоды въ различные моменты и составленныхъ на основаніи изуче-«Моск. Въл.» нія движеній и формы облаковъ.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

### вышла въ свътъ новая книга:

#### куно фишеръ.

### О СВОБОДЪ ЧЕЛОВЪКА.

Съ приложеніями:

1. Трактать Лейбница «О свободі». 2. Письма его же въ Коету: «О необходимости и случайности». Переводъ со втораго німецкаго изданія Семена Грузенберга, подъ редакціей проф. М. И. Сопшникова. С.П.Б. 1899 г. Ц. 30 к.

Въ книжный складъ Тобольскаго Епархіальнаго Братства поступка для продажи новая книга подъ названіемъ:

"Краткія свъдънія по исторіи и обличенію старообряд-ческаго раскола, изложенныя по вопросамъ и отвътамъ".

Книга составлена преподавателемъ Тобольской Духовной Семинаріи В. А. Мвановскимъ. Съ требованіемъ надобно обращаться въ Тобольское Кпархівльное Братство Св. Великомученика Димитрія Солунскаго. Тобольскъ. Цёна 45 коп. за экземпляръ съ пересылкою. 1899 г.

# **XPOMOJUTOTPAФIЯ**

## A. H. HAROUEEBA

взявъ на себя иниціативу распространенія Асонско-Ильинскаго изданія иконъ, книгъ, брошюръ и дистковъ духовно-правственнаго содержанія, предлагаетъ пастырямъ и старостамъ церквей, а также братствамъ и монастырямъ, выписывать таковыя на коммиссію. Цъны самыя дешевыя. Иконы хромодитографскія на бумагъ въ 14 красокъ дакированныя:

| 8 | верш          | ĸ. 3a | 1,00 | 00 | экземп. | I. |      |    |     | • |    |           | <b>55</b> | руб. |
|---|---------------|-------|------|----|---------|----|------|----|-----|---|----|-----------|-----------|------|
| 6 | >             | >     | 1,00 | 00 | >       |    |      |    |     |   |    | •         | <b>32</b> | >    |
| 4 | >             | >     | 1,00 | 00 | >       |    |      |    |     |   |    |           | 13        | >    |
| 3 | >             | >     | 1,00 | 0  | >       |    |      |    |     | • |    |           | 7         | >    |
|   | J             | истви | ВЪ   | 4  | стран.  | 38 | 1,00 | 00 | шт. | 4 | p. | 50        | ĸ.        |      |
|   |               | >     | >    | 8  | >       | >  | 1,00 | 00 | >   | 7 | >  | 20        | >         |      |
|   | Односторонніе |       |      |    | листы   | >  | 1,00 | 00 | >   | 6 | >  | <b>75</b> | >         |      |

Иконъ имъется до 500 названій и листковъ до 400 ж, а также большой выборъ книгъ и брошюръ духовно-правственнаго содержанія.

По желанію высылается иллюстрированный каталогь безплатно.

По изъявлении согласія товаръ высылается немедленно.

АДРЕСЪ Одесса, Хромолитографія Д. Плющевва, Средне-Фонтансья улица, собственный домъ.

# листокъ

LIH

### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

ЗІ Онтября <sup>№</sup>№ 20. 1899 года.

Содержаніе. Записка о засіданіях Харьковскаго Миссіонерскаго Совіта 18—20 августа п. г. съ участіємъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній.— Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состоянін церковно-приходскихъ шволь и школь грамоты Харьковской епархіи по учебно-носпитательной части за 189<sup>7</sup>/8 учебный годъ.—Журналы Съйзда духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 21 сентября настоящаго года.—Журналы Съйзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 1 сентября 1899 г.—Епархіальныя извіщенія.—Извістія и замітки.—Объявленія.

Записка о засъданіямъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженнымъ сектанствомъ селеній.

Сектанство въ Харьковской спархіи съ первыхъ дней его появленія встрітило энергическій отпоръ со стороны епархіальнаго начальства и приходскихъ пастырей. Въ то времи когда на югв бурнымъ потокомъ широко распространилась злокачественная штунда, Высокопреосвященный Амвросій, желая заблаговременно предохранить свою паству отъ заблужденій, еще до появленія ся въ предълать епархів особымъ архипастырскимъ посланіемъ взываль въ народу и духовенству, приглашая всехъ вооружиться противъ "волка хищнаго, облеченнаго въ овечью одежду". Тогда же были организованы и первыя мітры миссіонерской борьбы съ надвигаю. щеюся опасностію. Но пагубное сектанство, руководимое опытными и въ высшей степени хитрыми вожавами все-тави пронивло и значительно распространилось въ Харьковской епархіи. рв его распространенія усиливались в меры противодействія ему со стороны духовенства подъ руководствомъ учрежденнаго въ епархів Миссіонерскаго Совъта. Въ настоящее время Харьковская епархіальная миссія представляеть собою значительную силу въ духовенствъ не только со стороны внъшней организаціи, но п по внутреннему своему состоянію.

По своей вибшней организація она представляеть тісный совлі въ дъятельности церковно-школьной, приходской, благочиния ческой братской или окружной и обще-епархіальной. Во главъ церковношкольной и приходской миссіи стоить приходскій свищенник. какъ законоучитель и руководитель школьнаго образованія и воспотанія въ духів православной цереви и кабъ главный миссіонеръ въ подведомомъ ему приходе. Ближайшими его помощниками въ дълъ приходской миссіи являются низшіе члены клира в. какъ показываеть практива многихъ приходовъ, міряне, особенно обратившіеся изъ штунды. Школа, будучи пособникомъ миссін съ особою программою по Закону Божію для сектантскихъ селеній, является предохранительнымъ средствомъ для подростающаго повольнія. Съ цьлію объединенія приходскихъ миссій и точнаго опредъленія состоянія приходовъ въ религіозно-правственномъ отношенін въ конці каждаго года устранваются такъ называемые благочиннические събзды духовенства. Здёсь на собрании духовенства всъхъ приходовъ благоченія составляется общая картина состоянія сектанства въ ціломъ благочиній въ сравненій съ предшествующими годами и вырабатываются путемъ совмѣстнаго обстаденія общія мітры и средства для дальнівішей пастырской діятельности. Кром'в того въ самомъ духовенствів чрезъ братское вліяніе членовъ его другь на друга на этихъ събздахъ пробуждается сознаніе важности миссіонерскаго служенія и двятельнаго участів въ немъ, а трудящимся на миссіонерскомъ поприщъ пастырямъ дается возможность найти зайсь нравственную поддержку, помощь, и руководство. Съ тою же миссіонерскою и религіозно-просватительною целію въ епархів учреждены два братства-Белопольское Рождество-Богородичное в Староб вльское Николаевское. Оба эти братства не только по своимъ цълямъ, но и по составу его членовъ объединяють собою вь ближайшехь благочиническихь округахь и увадахь не только лицъ дуковныкъ но и светскикъ, всякаго званія в состоянія. Журналы совъщаній благочинническихь и братских округовъ и краткіе отчеты о состояніи расколо-сектанства и миссіонерской д'вительности въ означенныхъ районахъ представляются на разсмотрѣніе и утвержденіе Миссіонерскаго Совѣта, какъ главнаго общеепархіальнаго миссіонерскаго органа во главъ съ Его Высокопреосвященнымъ Председателемъ. Все члены миссіонерскаго Совъта на ряду съ епархіальнымъ миссіонеромъ суть живые дъятели миссіи и почти исключительно лица съ академическить образованіемъ.

Казалось бы, что такая организація миссіонерской борьбы съ. секта иствомъ должна была бы въ самомъ непродолжительномъ времени обнаружать решительные плоды. Но не-дремлющее сектанство, ухищряясь въ средствахъ совращения, упорно старается оказывать противодъйствіе, опирансь на своихъ хитроуминхъ и сведущихъ руководителей. Въ лице этихъ последнихъ духовенство теперь видить предъ собою не невъжественныхъ крестьянъ, а закаленныхъ въ полемовъ сектантовъ и даже получившихъ образованіе въ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ и спеціальныхъ штундовыхъ ссминаріяхъ. Вследствіе этого является необходимость и состороны духовенства усовершаться въ пріемахъ борьбы, ибо исходъ ен всегда будеть зависёть оть того, въ какую цёль направляется нападеніе и съ той ли стороны располагается защита. Въ этомъ отношения признано необходимымъ объединить разрозненныя усилія единолично борющихся миссіонеровъ, сообщить имъ надлежащія указанія въ соотвітствіе нападкамъ со стороны сектантовъ, указать путемъ практическаго выясненія методъ борьбы съ современнымъ сектанствомъ и притомъ въ виду его живыхъ деятелей,--однимъ словомъ, возникла необходимость, хоти въ три года разъ. устраивать заседанія Миссіонерскаго Совета съ участіємъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній. Потребность въ такомъ совъщания давно уже была заявляема и со стороны духовенства, особенно сельскаго. Для него было необходимо сделать провърку собственной двятельности съ примърами другихъ и къ лачному оныту присоединить руководственныя указанія авторитетныхъ лѣятелей миссіи.

Первымъ опытомъ подобнаго рода миссіонерскаго совѣщанія, возбудившимъ глубокій интересъ со стороны духовенства и вмѣвшимъ неоспоримо глубокое миссіонерское значеніе, былъ Съѣздъ духовенства, открытый Высокопреосвященнымъ Амвросіемъ 18—20 августа текущаго года. Предполагая открыть совѣщаніе въ это именно время, какъ навболѣе удобное по мѣстнымъ условіямъ, Миссіонерскій Совѣтъ заблаговременно еще въ декабрѣ прошлаго года сдѣлалъ всѣ необходимыя распоряженія и подготовилъ все необходимое какъ съ своей стороны, такъ и со стороны имѣвшаго явиться на Съѣздъ духовенства.

Общее руководство п наблюдение за ходомъ и направлениемъсовъщаний Высокопреосвященнымъ Амвросиемъ было поручено профессору Богословия о. протойерею Т. Буткевичу. Самое же распредъленіе труда и степени участія въ совъщаніяхъ между членами Миссіонерскаго Совъта и вызванными священниками бим сдълано слъдующимъ образомъ.

Каждый членъ Миссіонерскаго Совьта приняль на себя труд по ознакомленію съ темъ или другимъ видомъ сектанства въ ещехів, съ исторією его возникновенія и постепенняго развитія, съ мърами и способами борьбы съ нимъ и проч.; онъ же былъ и блежайшимъ руководителемъ въ беседяхъ съ приходскими сващеениками по сему предмету и въ ръшеніи вськъ возникавших здісь недоуміній. Самъ главный руководитель совіншательнаю собранія О. Буткевичъ изилъ на себя трудъ ознакомить духовенство съ основными догмами толстовщины не только въ ся теоретическихъ положеніяхъ, но также и съ настоящимъ ея развітіемъ и состояніемъ въ Харьковской епархів на основанів ем наблюденій. По предмету штундизма бесъды миссіонеромъ кандедатомъ богословелены г. епархіальнымъ нія Л. И. Боголюбовымъ, который быль вместе съ темъ и руководителемъ совъщаній по вопросамъ, касяющимся этого предмета. Съ сектой хлыстовъ Собраніе было ознакомлено бывшимъ епархіальнымъ миссіонеромъ, кандидатомъ богословія свищ. о. Л. Н. Твердохлівовымъ; со скопчествомъ-кандидатомъ богословія священникомъ Мироносицкой церкви въ г. Харьковъ Н. Н. Любарскимъ; съ молованствомъ изъявилъ согласіе ознавомить свий. Христо-Рождественской церкви вандидать богословія А. Ө. Балановскій в. наконецъ, секретаремъ Собранія избранъ кандыдать богословія г. епархіальный наблюдатель В. О. Давиденко.

Но чтобы сами свищенники были обстоятельно подготовлены каришенію разнаго рода вопросовъ, имъ въ свою очередь заблаговременно были предложены каждому въ отдъльности особые наміченые Миссіонерскимъ Совътомъ вопросы для разработки в размышленія путемъ изученія не только существующей литературы, но главнымъ образомъ въ приміненіи къ ръшенію ихъ сектавтами подвъдомыхъ имъ приходовъ. Вопросы эти по нуждамъ времени и по характеру самаго сектанства съ раціоналистическимъ характеромъ отличались полемическимъ характеромъ, были взяти непосредственно изъ опыта и въ своемъ ръшеніи были направлены къ ихъ обличенію. Вмёсть съ тымъ каждому члену Миссіонерскаго Совъта, равно какъ и каждому члену собранія было предоставлено право принимать участіе въ обсужденіи всъхъ те-

кущихъ вопросовъ, такъ что самое совъщание должно было носить характеръ братства, члены коего должны быть назидаемы опытомъ и знаниемъ свопхъ собратьевъ.

Такимъ образомъ, это не тотъ Миссіонерскій Съёздъ, бывшій въ 1896 г. въ г. Харьковѣ, когда духовенство подъ свльнѣйшимъ напоромъ сектантства, вскало помощи и ободренія во взаимномъ сомѣщаніи съ цѣлію выработки общихъ мѣръ и средствъ для борьбы съ нимъ; это и не тѣ съѣзды, устранваемые повсемѣстно въ Россіи съ цѣлію ознакомленія съ наличнымъ состояніемъ расколо-сектанства и выработки гражданскихъ мѣръ и законоположеній по предмету борьбы съ сектанствомъ. Настоящее собраніе вмѣло чвсто пастырскій характеръ съ цѣлію уясненія себѣ средствъ пастырской борьбы съ врагами перкви и православія. Яснѣе всего о характерѣ и цѣляхъ Собранія можно судить на основаніи самыхъ вопросовъ, имѣвшихъ подлежать рѣшенію Съѣзда, каковые вопросы заранѣе были представлены на разъясненіе участникамъ Съѣзда и будуть наложены наже.

Уже изъ простого перечня наміченных вопросовъ видно, насколько разносторопни должны быть занятія совіщательнаго Собранія, насколько полно и обстоятельно обнималась программа всіхх затрогиваемых сектантами вопросовъ и какъ много вниманія и труда надлежить иміть духовенству, чтобы всегда быть на высотів своего званія и призванія.

Хоти подобное совъщаніе, представлия собою весьма назидательную пастырскую школу, было бы необходимо для всъхъ вообще приходскихъ пастырей, но по нуждамъ времени и ограниченности средствъ Миссіонерскаго Совъта было вызвапо только 30 священниковъ изъ приходовъ, зараженныхъ сектанствомъ, съ предоставленіемъ права присутствовать и принимать участіе въ оныхъ и всъмъ другимъ пастырямъ, желавшимъ прибыть сюда на свои средства. Вслъдствіе этого независимо отъ лицъ оффиціально вызванныхъ, по собственному желанію явилось свыше 60 священниковъ и семинаристовъ во главъ съ о. Ректоромъ Семинаріи и свътскихъ лицъ, которые присутствовали не только въ качествъ стороннихъ слушателей, но принимали также и активное участіе, всякій разъ по особому на то разръшенію о. предсъдателя.

Мъстомъ отврытія засъданія послужило Харьковское Епархіальное Женское Училище. Въ зданія Епархіальнаго Училища, Предсъдателемъ Совъта Училища о. Т. Буткевичемъ в Начальницей Е. Н. Гейцыгъ, свящевникамъ—миссіонерамъ былъ оказанъ самый

радушный пріємъ. Въ пхъ распоряженіе было отведено здані больницы, гдів они, будучи пзолированы отъ самаго училища, пользовались полнымъ покоемъ. Утромъ и вечеромъ—чай съ білмъ хлібомъ, обідъ изъ трехъ блюдъ и ужинъ изъ одного блюда были виолнів достаточными п питательными. Всів путевым издержки Миссіонерскимъ Совітомъ приняты были за свой счетъ.

Для совъщаній Сътада первоначально быль отведень въ зданів училища небольшой заль, но стеченіе иногородняго духовенства было столь многочисленно, что вскорт застаданія Сътада были переведены въ другой болте свътлый и облирный заль училища.

18 августа утромъ съ благословенія Высовопреосвященнаго Владыви послів півнія "Царю Небесный" засівданія были отврыты руководителемъ Собранія о. Т. Буткевичемъ, который въ своей задушевной в пронивнутой опытомъ многолітней миссіонерской діятельности різчи ознакомиль слушателей съ цілями и задачами настоящаго Съйзда приблизительно въ слідующихъ чертахъ.

Привътствую васъ, досточтимые отцы и братья, съ отврытіемь настоящаго миссіонерскаго собранія. Созванные сюда волею Высокопреосвященняго Архипастыря, дабы въ течение искольских дней путемъ совивстнаго обсуждения разработать вопросы о израхъ дальнъйшей настырской борьбы съ сектанствомъ, мы искреяно и со всемъ усердіемъ должны носпользоваться этимъ новычь случаемъ взаимнаго назиданія. Не для наставленія или полученія какихъ либо пиструкцій собрались мы сюда, но для того, чтобы во взавиномъ общеній своихъ мыслей, чувствъ и стремленій еще разь сознать свое настырское единеніе, чтобы укрѣпиться общинь духомъ в, снова ободрившись, вооружиться обновленными силами противъ врага церкви, воинствующаго сектанства. Уже не въ первый разъ мы объединиемся въ тъхъ же цъляхъ, не въ первый разъ и мы имвемъ случай беседовать съ вами и на местахъ вашего служенія и на публичныхъ миссіонерскихъ сътадахъ. если тамъ вы поучались и ожидали руководственныхъ указаній для борьбы съ сектанствоиъ, то теперь, укръпленные въ борьбъ съ нимъ и обогащенные миссіонерскимъ опытомъ, вы наравиъ съ членами Миссіонерскаго Совъта будете принимать участіе въ обсуждения всёхъ вопросовъ, касающихся сектанства.

Будемъ же откровенны и искренни, примемъ живъйшее участіе въ близкомъ и мъ дълъ, — только искреннее и самодъятельное участіе ваше принесетъ благіе плоды Собранію и увънчаетъ дъло

нолнымъ уснахомъ. Искренность создаеть почву для единенія, а единеніе—главная основа христіанскаго братства, безъ котораго всякая миссіонерская даятельность будеть слабою и безплодною.

По духу самаго времени непостояннаго и шатваго въ вопросахъ религіи намъ необходимо возможно близкое внутреннее единеніе. Повсюду видны нами врати явные и тайные, постоянно умножающіеся въ своемъ количествъ, а число друзей съ каждымъ днемъ уменьшается. Насъ не обижаетъ лишь тотъ, кто не захочеть обидъть.

Время наше такое, когда образованные люди, увлеченные ложнымъ либерализмомъ, идутъ въ среду народа и всевозможными способами стараются увлечь его на путь мнимой свободы, когда въ народъ, къ нашему удивленію, подъ ихъ вліяніемъ создается живой откликъ-открытое противо-религіозное и противуправительственное движение, а наши передовые лже-либералы графъ Толстой, кн. Хилковъ, Чертковъ и ихъ единомышленники, обольщенные бъсовскою горделивостью и самомнъніемъ, ища славы геростратовъ и не разбирая въ средствахъ, стараются подорвать самые основные въковые устов жизни русскаго народа: православіе, самодержавіе и народность. Для достиженія своихъ средствъ они жертвують всемь: они не жалеють своих имуществь, тратить деньги, не щадять религіи, науки и даже собственной совъсти. Кто повъритъ такимъ людимъ, что они ищутъ блага народнаго, кто усумнится въ томъ, что графъ Толстой, содействуя выселенію несчастныхъ духоборовъ и нашихъ Павловскихъ сектантовъ, заботится объ улучшения яхъ благосостояния, а не о собственной славъ, о желанів унизить наше правительство въ глазахъ Западной Европы, доказавъ, будто бы невозможна въ Россіи нормальная жизнь, благополучіе народа и свобода совъсти.

Время наше, далее, такое, когда раціоналистическое сектанство въ виде самыхъ разнообразныхъ сектъ открыто и нагло борется съ церковью, создавая свою лже-церковь и въроученіе, когда штунда и толстовщина, распространяясь среди народа, расшатываеть въ корне основы жизни семейной и общественной, когда нашъ по природе набожный народъ терметъ преданность церкви, уваженіе къ духовенству, вёру въ божественное откровеніе и любовь къ ближнему, когда, наконецъ, и преданность Государю начинаетъ замётно ослабавать даже среди простого народа, который какъ это было въ Павловкахъ, не постёснился въ присутствіи чиновника особыхъ

порученій при Оберъ-Прокурорів Св. Синода В. М. Скворцовів, в самых обидных для русскаго чувства выраженіях говорить об Августійшей Особів Государя Императора.

Вому же какъ не намъ, представителямъ церкви и хранителямъ въры православной, надлежить выступить на борьбу съ врагаме, кто какъ не духовенство, всегда защищавшее православную Русь отъ навътовъ вражінхъ и въ данное время будеть ограждать ее отъ столь многочисленныхъ ея враговъ.

Понятно, почему духовенство такъ ненавистно Толстому съ его единомышленинками и всемъ вообще сектантамъ: о немъ говорять они не иначе какъ съ презрвніемъ, относятся къ нему враждобю и употребляють всв зависящія оть нихь средства, чтобы подрвать его авторитеть и его вліяніе на народь. Ему не сочувствують лаже тогда, когда оно, ставши во главъ дъятелей по народном образованію, обнаружило такія учительныя силы, какихъ тщетве было бы ожидать отъ другого вакого либо сословія, въдоисти или учреждения. Въ последнее время даже и печать, не щадя народныхъ чувствъ и дорогихъ его преданій, открыто выступасть противъ Церкви и духовенства, силясь унизить и поколебать ес; и это не только за границей, но къ удивленію даже и у насъ въ Россіи. Вспомнимъ лже-либеральный органъ вн. Ухтомскаго, глі недавно на страницахъ С.-Петербургскихъ Въдомостей Дурново не устыдился бросить грязью въ самое лоно вославной Церкви-Св. Синодъ, высшихъ представителей церкви. бълое и черное духовенство. Къ сожалънію, этотъ органъ печать далеко не единичный; есть не мало в другихъ такихъ же органовъ, которые, давая убъжище самому грубому отрицанію, признають хорошимъ лишь то, что направлено противъ религіи, духовенства в существующаго государственняго порядка.

Время наше такое, когда отрицаніе становится модною доктреною и мнимымъ признакомъ современной образованности, когда ложные учители народа, все отвергая, на мѣсто его не дакоть ничего новаго и положительнаго, когда безпочвенность, легкомысленное отношеніе къ самымъ важнѣйшимъ вопросамъ вѣры и жизни, паденіе нравственныхъ устоевъ дѣлается удѣломъ не только людей невѣжественныхъ, но и образованныхъ, когда эти послѣдніе считаютъ сектантовъ обновленными кристіанами, самоє кристіанство религіей отжившей и устарѣлой, а духовенство мрачною силою, задерживающею культурный ростъ народа.

Здёсь ли не нужно пастырскихъ собраній? здёсь ли намъ не объединяться силами и средствами борьбы съ духомъ времени?

Мало этого, необходимы намъ возможно частыя собранія и въ виду жарактера самаго сектанства, быстро развивающагося, крайне измёнчиваго и непостояннаго. Сектанство-сила безпрерывно ползущая и такое явленіе религіозной жизни нашего народа, съ которымъ не въ состояніи ознакомить насъ ни школа, ни наука. Пкола имъеть дъло съ явленіями установившимися, наука расколо-ученія подвергаеть суду своему явленія жизни уже протекшія и отходящія въ область исторіи, оцінивая ихъ, такъ сказать, заднимъ числомъ. Съ такими знаніями на борьбу съ сектантами выступать нельзя. Правда, мы сильны догматическимъ образованіемъ, имѣя подъ собою твердыя начала въроученія и нравоученія, основанныя на Св. Писаній и Св. Преданій, семи вселенскихъ соборахъ. ученія отцовъ и учителей церкви, и въ томъ самомъ вилъ. въ какомъ эти истины были преподаны намъ то представляеть собою сектанство; догма его ученія еще не установилась: одно принимая, другое оставляя безъ вниманія, оно не знаеть ничего священняго, чего бы нельзя отвергнуть и ничего такого, чего бы нельзя принять себ'в въ руководство. Еще на Казанскомъ Миссіонерскомъ Съёздё, въ присутствів 200 опытивйшихъ миссіонеровъ, обнаружилось, насколько разнорвчивы и противоръчивы между собою секты самыя родственныя, толки ученій, имъющихъ своими представителями однихъ и тъхъ же лицъ. Выйдя изъ отрицательнаго источника, сектанство, какъ бы задалось целію, все отрицая, въ самомъ отрицаніи видеть свою жизнь, не останавливаясь ни на чемъ определенномъ. Такія секты, какъ штунда, толстовщина, хлыстовщина и даже скопчество, повидимому, им вющія общія начала своего ві роученія, оказались столь разнохарактерными, что положительно затруднительно высказывать о нихъ общее суждение и рекомендовать одни и тъ же средства борьбы съ ними. Даже въ одной и той же мъстности, какъ напр. у насъ въ Харьковской епархіи, наблюдается самая быстрая сміна самыхъ разнообразныхъ оттънковъ лжеученія однихъ и техъ же секть, что со всею наглядностью обнаружилось изъ протоколовъ 30 миссіонерскихъ благочинии ческихъ съёздовъ духовенства прошлаго года.

При такихъ условіяхъ школа и наука сами по себѣ совершенно безсильны; нужны пастырскія собранія, возможно частыя и ис-

креннія, съ цвлію взавинаго обивна мыслей и для выработы практикою указанных средствъ в способовъ борьбы съ пагубныю сектанствомъ.

борьбы необходимо али пастырской Но только взавиное пастырское единеніе. Мы по сану своему, кака пстыри и представители религін, въ глазахъ граждансьюй власт являемся сведущими экспертами, къ которымъ обращаются за решеніемъ, къ какой секть принадлежать тв или другіе подсудины. На основания одного нашего отзыва, правильняго или оппибочнам. судебное дело оканчивается или такъ или иначе. Какъ важна в данномъ случав надлежащая экспертиза: въ зависимости отъ вез сектанство падаеть или торжествуеть. И какъ прискорбно бываеть въ этомъ последнемъ случае! Наши законы и безъ того такъ гумаены, какъ трудно встрътить даже въ Австріи, столь свободной и лаберальной странь: въроотступниковъ не судять и даже не всяке сектанство ответственно предъ закономъ. Закону подсудны лешь ть сектанты, которые, вывств съ нарушениемъ религиозныхъ на чалъ, поперають семейныя и общественныя основы жизив. Интересы церкви повидимому мало еще касаются нашчить законовъ: законъ судитъ скопчество-не за върованія, но лишь за членовредетельство: законъ преследуеть хлыстовство, но опять таки не за их религіозныя вірованія, но лишь за свальный гріха, разрушающій семейную жизнь и общественную иравственность.

Воть почему въ нашихъ рукахъ въ борьбъ съ севтантами остаются один лишь духовно-вравственныя средства. Время наше такое, когла некоторые представители гражданской власти, которые лолжны были бы содъйствовать церкви, не имъя для этого дестаточных основаній в побужденій, являются не только педефферентными и холодными, но иногда примо противоборствующими н разрушающими благія начинанія духовенства. А между тім наряду съ этимъ въ народъ упорно распространяется явная киевета, будто бы миссіонеры суть не что вное, какъ агенты польнін, а самые пастыри только орудіе гражданской власти. Какъ больно слушать это и насколько это далеко отъ истивы! Въ нашихъ рукахъ-одно орудіе и одна сила для борьбы, - и такимъ оруліемъ служить для насъ одна христівнская истина, своимъ світомъ разгоняющая мракъ сектанскихъ заблужденій. Когда эта истина, ясно раскрытая и направленная прямо вопреки сектанскимъ заблужденіямъ, вразумить сектантовъ и когда благодать Божія коснется ихъ огруб'ялаго сердца и покажеть путь жизни го Христу, тогда наступаетъ наша радость, тогда и наша побъда.

Но для этого нужно многое: необходимо и самообразованіе, и годнятіе пастырскаго авторитета, и сов'ящанія, а наппаче собтвенный нашь опыть и любовь къ миссіонерству. Опыть научить насъ распознавать членовъ сектанской общины, и понимать ихъ знутреннее душевное настроеніе. Для борьбы, для вразумленія заблудшихъ особенно важенъ нашъ личный опыть и искренняя тюбовь въ заблудшимъ. Есть и среди севтантовъ люди псвренніе, ишедщие въ секту по религознымъ побужденіямъ, но есть между ними не мало людей съ сожженной совъстью, прельстившихся грубо корыстными расчетами. Штундовать, особенно въ настоящее время, очень выгодно. Организація Россійской, губерискихъ и містныхъ вассъ для поддержанія штундизма и для совращенія въ него посредствомъ подкупа, въ рукахъ вожаковъ сектанства столь сильное средство, что даже искренніе православные люди подъ давленіемъ нужды становится въ ряды сектантовъ, надвясь на матеріальную поддержку. Средства кассы, идущіе изъ за границы, отъ нъмцевъ колонистовъ, баптистовъ и штундистовъ такъ велики, что обычная благотворительная помощь христіанскихъ обществъ не въ состоянін оказать ей противовьсь. Припомнимь только, какое сильное вліяніе имѣли на народъ чайныя и столовыя, учрежденныя для народа въ голодный 1889 г. Еще более усилился штундизмъ въ последнее время, когда въ подражение православной јерархіи, имъ создана своя лже-церковь и своя, прочно организованная іерархія. Вы видите у нихъ епископовъ, пресвитеровъ и діаконовъ, видите посланія церквей Харьковской, Кіевской, Херсонской, Петербургской и другихъ, находите у нихъ оживленную и самую бдительную переписку по вопросамъ в роученія, о состоянія общинъ и яхъ отдъльныхъ членовъ, о распространения штундизма среди народа и борьбы его съ православною церковью. Есть у нихъ не мало и того, чего нътъ и у насъ: поручительство и ходатайство за новообращенныхъ въ штунду и охладъвающихъ къ ней.

Вотъ съ къмъ надлежить вступить намъ въ борьбу; вотъ кого намъ приходится возвращать въ лоно Церкви православной!

Будемъ же пастырями добрыми, душу свою полагающими за овецъ своихъ! Воспользуемся надлежащимъ образомъ настоящимъ съвздомъ, дабы возвратиться въ свои приходы полными новой энергіи и духовныхъ силъ для борьбы съ сектанствомъ.

Послъ того собраніе было объявлено отврытымъ!

В. Давыденко.

(Продолжение будеть).

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходских школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 189<sup>7</sup>/8 учебный годъ.

(Ilpozoamenie \*).

IV.

Сельско-хозяйственныя, ремесленныя в рукодільныя занятія при церковных школахъ. Отношеніе къ нимъ населенія.

Сельсво-хозяйственныя занятія были: а) При Ворожбянской второвлассной школь Лебединского ублда-садоводство и огорозничество, при Больше-Писаревской второклассной школф-самводство и пчеловодство и при школахъ Харьковскаго увзда: Бозачковской -- сядоводство и огородничество и Мало-Даниловской -садоводство и пчеловодство. Занятія при всёхъ этихъ школах чужды были строгой системы и сводились въ усвоению элементарныхъ свъдъній по указаннымъ отраслямъ путемъ практических работь въ саду, огороде и на пасеке. Благодаря этому запущевный садъ при Ворожбянской школъ въ настоящее время прихедить въ надлежащій видь; въ немъ подъ руководствомъ о. завідывающаго и младшаго учителя школы произведены ученикам новыя посадки и пересадки деревьевъ, дъти же производять поливку деревьевъ и вижють постоянный уходъ за садомъ. Занятія по огородинчеству дали въ зиму для воспитанниковъ, живущехъ въ общежитін, достаточный запась картофеля, капусты, моркова. и другихъ овощей. При Казачковской школь на усальбъ, принадлежащей школь, дъти подъ руководствомъ учителя насядили садикъ и ознакомились съ посадкою огородныхъ овощей. Но самть прочную и наиболже симпатичную постановку сельско-хозяйственныя занятія имфють при Мало-Даниловской школф, гдф о. завъдывающій школою Аванасій Толмачевъ преследуеть не толью утилитарныя цёли, но главнымъ образомъ воспятательныя. Саль и питомникъ ири школъ заведенъ былъ одновременно съ открытіемъ школы на собственной усадьбъ свящ. Толмачевымъ. Дія первоначальной посадки деревья были принесены самыми дітьмя изъ своихъ садовъ и тутъ же подъ непосредственнымъ рубовозствомъ о. Аоанасія были посажены съ должнымъ объясненісмъ-

<sup>\*)</sup> См. ж. «Вѣра и Разумъ», за 1899 г. № 19.

Вмѣстѣ съ тѣмъ была заведена и своя садовая школа, которая ежегодно вновь поступающими дѣтьми пополняется новыми посадками изъ зеренъ съѣденныхъ ими же яблокъ и грушъ. Лѣтомъ и осенью дѣти производятъ поливку и уходъ за своимъ садикомъ, а чрезъ годъ и два выросшія изъ зеренъ однолѣтнія и двухлѣтнія деревья пересаживають въ ямы ими самими заготовленныя въ виму. Съ оставшимися же на грядкѣ дичками производятся окулировка. Далѣе слѣдуетъ очистка сада, снова копанье ямъ на новомъ отведенномъ для сада мѣстѣ, пересадка деревьевъ, посадка черенковъ и сѣмянъ,—садъ все болѣе увеличивается, работы также увеличиваются, а вмѣстѣ съ ними и самая практика дѣлается разностороннею. И гдѣ былъ раньше пустырь, теперь красуется прекрасиый садекъ среди поля.

Не ограничиваясь школою, о. Аванасій побуждаеть дітей заводить садиви и у себя дома, вследствие чего въ настоящее время каждый школьникъ посадилъ у себя нъсколько деревьевъ, а у многихъ заведены и маленькіе садиви. Такую же основательную постановку имъеть и преподование пчеловодства въ Мало-Даниловской школъ. Теоретически съ элементарными основаніями пчеловодства дъти знакомится по руководству Бутлерова, а практически на школьной пасвеб, находящейся рядомъ со школьнымъ садикомъ. Каждый изъ оканчивающихъ курсъ обученія въ школь получалъ по одному улью, что възначительной мъръ способствовало развитію пчеловодства въ приході о. Толмачева. Въ настоящее время во многихъ садикахъ, заведенныхъ дътьми-школьниками, видивются и небольшія пасвии. А чтобы не обойти наградою и дъвочекъ, оканчивающихъ курсъ въ Мало-Даниловской школъ, практически-полезною наградою о. Аванасій ежегодно одной изъ нихъ выдаетъ лучшей породы телку, на средства школьной кассы, поддерживаемой взносами самихъ учениковъ.

Слѣдуетъ однако сказать, что сельско-хозяйственныя занятія при церковно-приходскихъ школахъ Харьковской епархіп не находять благопрінтныхъ мѣстныхъ условій прежде всего по отсутствію земли подъ садъ и огородъ, за исключеніемъ Больше-Писаревской второклассной школы (2100 кв. саж.) и Ворожбянской второклассной школы (4 дес.). Изъ другихъ же школъ имѣются незастроенныя дворовыя мѣста при школахъ: а) Александро-Невской въ г. Харьковъ (700 кв. саж.); б) Харьковскаго уѣзда: Мироновской (1000 кв. саж.), Казаяковской (1 десят.); Ахтырскаго уѣзда: Ясе-

новской; г) Богодуховскаго уёзда: Мириянской (1200 кв. саж.), Александровской (1200 кв. саж.), Больше-Писаревской при Николаевской церкви (300 кв. саж.), Кручанской (1200 кв. саж.), Старорябинской (300 кв. саж.); д) Валковскаго уёзда: Ново-Воложиской двухклассной (512 кв. саж.), Просинской (300 кв. саж.), Снёжковской (800 кв. саж.); е) Зміевскаго уёзда: Плесовской (1 дес.) и Андреевской (2 дес.); ж) Старобъльскаго уёзда: Евсугской, Марковской, при Тронцкой церкви, Ганусовской в Бёлолунской, при Тронцкой церкви, Ганусовской в Бёлолунской, при Тронцкой церкви; з) Сумского уёзда: при Сумской, въ Николаевскомъ приходё.

Всѣ указанные участки служать нуждамъ школы, а не учебнымъ цѣламъ. При всѣхъ же остальныхъ школахъ, въ большинствѣ, илходящихся при церквахъ, не имѣется и такой собственности. Поэтому ожидать развитія сельско-хозяйственныхъ занятій вра школахъ можно лишь тогда, когда въ силу Высочайшаго опредъленія отъ 12 мая 1897 года объ отводѣ начальнымъ училищамъ земельныхъ участковъ отъ казны школы будутъ снабжены въ достаточномъ количествѣ землею, а спеціальные курсы сельскаго хозяйства дадутъ хорошихъ и опытныхъ учителей.

Спеціальные и правильно-ортанизованные ремесленные класси были открыты при Больше-Писаревской второклассной школъ. При ней введены ремесла: столярное, токарное и переплетное. На жьстныя средства, изысканныя о. завёдующимъ свящ. Доброславским при пособія отъ общества, пріобратень наборь самыхъ необходимыхъ инструментовъ, при чемъ переплетные станки изготовляются самими учениками. Переплетное ремесло преподаеть безвозмезано Я. Чебановъ, изучившій означенное ремесло на курсахъ. Въ истекшемъ году ученики довольно хорошо освоились съ этимъ несложнымъ мастерствомъ: ими переплетена значительная часть внагъ изъ школьной библіотеки — работа прочная, чистая и красивая. Что касается столярнаго, и токарнаго ремесла-они преподаются спеціальными практиками-учителями изъ містныхъ престыянь съ платою: учителю-столяру 7 руб. въ мѣсяцъ и учителю токарнаго ремесла 6 руб. въ мѣсяцъ. Обязательное посъщение учениками ремесленныхъ классовъ, четыре раза въ недёлю. Продолжительность обязательных занятій 2 часа, при чемъ ученики для удобства занятій разділяются на три группы. Въ конці каждой недъли ученски дають отчеть въ занятіяхъ и представляють о. завідующему образцы ученическихъ работь. Работы производится саамя простыя, примънптельно въ врестьянскому быту: табуреты, этолы, окна, прилки и проч. Цель преподаванія означенныхъ ре-**ТЕСЛЪ УЧЕНИВАМЪ ВТОРОКЛАССНОЙ ШКОЛЫ ПОЛАГАЕТСЯ НЕ СТОЛЬКО ВЪ** гомъ, чтобы приготовить изъ нихъ опытнаго мастера,, но чтобы вознакомить ихъ съ изготовленіемъ самыхъ необходимыхъ въ креэтьянскомъ быту предметовъ, что въ будущемъ должно внести съ земью крестьянина нъкоторое благосостояніе. Переплетное ремесло при Ворожбанской школё возникло, можно сказать, случайно. Одинъ изъ учениковъ этой школы оказался знающимъ это ремесло; о. завёдывающій свящ. Рубинскій уступиль въ пользованіе школе амъвшіеся у него виструменты и всь воспитанники въ свободное этъ занитій времи другь отъ друга научались переплетать книги. Что касается Славянской второклассной школы, то, съ оканчаніемъ устройства мастерскихъ, въ ней имъють быть введены: столярное, слесарное и сапожное ремесло, а въ Ворожбинской-слесарно-илотничье. Вообще же следуеть заметить, что безъ ожидаемой субсидін на жалованье спеціальнымъ мастерамъ и первоначальную организанію мастерскихъ, ремесленные классы не могутъ быть поставлены на должную высоту. Что касается Больше-Писаревской второклассной школы, то хотя здёсь и заводится образцовое пчеловодство и школа садоводства, но насколько эта отрасль занятій можеть быть ведена съ успехомъ при школе, покажеть будущее.

Рукодельные влассы въ отчетномъ году были при церковныхъ школахъ: а) Ахтырскаго убяда: при трехъ женскихъ школахъ, б) Богодуховского увада: при Больше-Писаревской Успенской и Больme-Писаревской, в) Валковскаго увзда: при Одринской и Коломанской Успенской, г) Волчанского убяда: при Рубежанской систематическія и временныя въ школахъ, гдв состоять учительницы, д) Зміевскаго убзда: при Зведковской, Лебяжской, Осиновской, Тетлежской и Чугуевской Николаевской, е) Изюмского убяда: при Славянской Воскресенской школь для девочекь, Богодаровской и Бълянской, ж) Купянского убзда: при Покровской церковно-приходской шволь, з) Лебединского увзда: при Бобривской Маріе-Магдалинской, Ольшанской Сергіе-Анастасіевской, Марковской, и) Старобъльского убзда: при 8 церковныхъ школахъ, і) Сумского увзда: при Алексвевской, Басовской, Больше-Черпетчинской, Белопольской Пророко-Ильинской, Велико-Бобрицкой, Верхне-Сароватской, Водолажской, Ворожбянской, Лохиянской, Могрицкой, Николаевской, Степановской, Стецковской, Сумской Наколаевской, Сусской Петро-Павловской, Сумской Рождество-Богородичной, Сумской Тровцкой, Ульяновской, Хотвновской, Юнаковской, Бълопольски Петро-Павловской, Николаевской Рождество-Богородичной, Старсельской и Токаровской, в) въ г. Харьковъ при Свято-Духовской и Озерянской и наконецъ Харьковскаю увзда: при Основянской, Больше-Даниловской, Деркачевской Николаевской и Стръльчанской при Николаевскомъ женскомъ монастыръ. На основани отного перечисленія школь, при воихъ ведутся сельско-хозяйственныя, ремесленныя и рукодъльныя занятія усматривается, что последнія, какъ не требующія особыхъ затрать на организацію кіжсовъ рукодълія, легче прививаются, чёмъ первыя, требующіх матеріальной поддержки и опытныхъ руководителей съ спеціальнымъ вознагражденіемъ.

Лучшая постановка ихъ преподаванія принадлижить школаль Сумского увзда. Здесь они признаны обязательными для всел школь спеціально женскихь и всёхь школь смешанныхь, въ веихъ число учащихся девочекъ не мене 10, точне сказать рукоделіе здесь преподлется въ школахъ. Учительницами рукоделії состоять и сами учительницы и спеціальныя мастерицы, а веръдко в жены саященниковъ. Жена свящ. Гумилевскаго безмезию занимается обучениемъ въ Старосельской школф ифвочекъ рукодълію уже четвертый годъ и поставила это дівло правильно и сичпатично. Ученицы три раза въ неделю по вечерамъ приходять га матушкв на домъ и здвсь за длиннымъ, нарочито для этого устроеннымъ столомъ, занимаются шитьемъ и вязаньемъ, одинъ изъ учениковъ школы читаетъ вслухъ какой-нибудь интересный разсказъ. Не менье усердно обучение рукодълию ведеть в Рубежной школь супруга священника Елена Яковлева, которая с дня открытія школы и до настоящаго времени занимается безмездно. При Чугуевской Николаевской школю обучение рукольлів ведется даже по опредёленной программв, раздёленной на тря года соответственно тремъ курсамъ обучения. Въ Покровской перковно-приходской школь, Купянского увада, ученицы научаются вязанью, кройкв и шитью самыхъ необходимыхъ въ крестьянском обиходъ предметовъ; при этомъ, изготовленныя вещи продаются и на вырученныя отъ продажи деньги покупается матеріаль для не выхъ работъ.

Какъ же народъ нашъ смотрить на сельско-хозяйственныя за

нятія подъ руководствомъ учителей сельскаго-хозяйства при школахъ? Тысячалетній опыть веденія хозяйства примитивнымъ способомъ убъдняв народъ, что въ его быту это лучшій и наиболье правтическій способъ веденія козяйства. А то обстоятельство, что многіе поміщики на его глазахъ, заводя различныя системы полеводства по последнему слову науки при усовершенствованныхъ Орудіяхь, печально оканчивали свои сельско-хозяйственныя затви -- полнымъ разореніемъ, что ученые огрономы изъ различныхъ учебныхъ заведеній придагають свои способности и познанія управленію громадными имфніями, но не слышно, чтобы они организовали мелкія хозяйства на небольшихъ участкахъ земли,-еще больше украпляеть нашь народь въ его недоваріп къ т. в. культурному козяйству. Недостатви въ своемъ веденіи хозийства нашъ народъ объясняеть волею Божіею, а также малоземельемъ в своею бедностію, а отнюдь не отсутствіемъ теоретическихъ сведеній по сельскому хозяйству. И не чтеніями, не изданіемъ брошюръ по сельскому хозяйству, не сельскохогийственными беседами можно разубедить народъ въ его ведовърів къ научному хозяйству, а только дёломъ. Пусть, поэтому учитель изъ такого же клочка земли, какимъ владбетъ крестьянинь, приложивь свои теоретическія познанія, извлечеть большую пользу, чёмъ тоть же крестьянинь, и онъ съ жадностью будеть самъ учиться у такого учителя, пошлеть къ нему своихъ дътей и отдастъ за науку последние гроши.

Поэтому для того, чтобы прочно привилось преподавание сельскаго хозяйства при школахъ необходимы прежде всего хорошіе учителя—практики. Если найдутся такіе учителя, практически и теоритически знакомые съ сельскимъ хозяйствамъ, то повсюду легко можно организовать преподаваніе сельскому хозяйству при школахъ наиболюе многочисленныхъ и богатыхъ приходовъ; общество не откажетъ отвести земли 1—3 десятины; найдутся и благотворители, которые сдълаютъ на свой счетъ сельско-хозяйственныя орудія; а за преподаваніе сельскому хозяйству слюдуетъ прибавить къ жалованью учителю лишнихъ 60—100 руб, отъ казпы. Также точно при устройствъ ремесленныхъ влассовъ при церковныхъ школахъ возможно разсчитывать на помощь обществъ и частныхъ благотворителей при одномъ условіи,—когда будутъ хорошіе учителя—мастера. Крестьянинъ отрываетъ отъ семьи своихъ дътей, отдаетъ въ науку къ различнымъ мастерамъ и даже

платить за науку; съ большою окотою онъ заставить своихъ 11тей обучаться мастерству въ школь, если только увидить изэтого ученьи тольъ: когда его двти, оканчивая курсъ, съумфют. дълать разныя вещи, необходимыя въ житейскомъ обиходъ. Тавимъ образомъ введение обучения сельскому хозяйству и мастерствамъ можеть быть достигнуто тогда, когда будуть подготовлены хорошіе учителя, на что должно быть обращено прежде всето н главнымъ образомъ вниманіе духовенства. - Совершенно вы представляють собою рукодёльныя занятія. Здёсь народъ нагляды и живо убъждается въ пользъ ремесла и непосредственно выскавываеть свое сочувствіе. Въ особенности это следуеть сказать е матеряхъ-крестьянкахъ, которыя лично приходять благодареть учительницъ за научение ихъ дътей столь полезному и необходимому уминью шить и вязять. Въ самой семьй дивочкамъ-мастерицамъ отдается ивное предпочтение предъ остальными членами семьи; и это понятно, благодаря этимъ юнымъ мастерицамъ быныя крестьянскія семейства сберегають лишнюю копфику, которую они должны были затратить въ уплату швенмъ и портивхамъ. Сочувствіе народа рукодільнымъ занятіямъ высказывается не только въ матеріальной помощи на няемъ учительницъ в денежныхъ затратахъ на пріобретеніе необходимаго матеріала для вязанья и шитья, но еще и въ томъ, что всегда охотно посылаеть своихъ детей въ школы, где ведется обучение руколелию. Въ некоторыхъ селахъ онъ, повидимому, рукоделію отдаетъ презпочтеніе предъ самой грамотой, такъ что введеніе классовъ рукодълія является необходимымъ условіямъ привлеченія въ школу дъвочекъ. По крайней мъръ въ школахъ, гдъ преподается съ текущаго года рукодъліе, количество учащихся вдвое больше противъ предыдущаго.

(Продолжевіе будеть).

# Журналы Сътада духовенства Сумскаго училищнаго округа, бывшаго 21 сентября настоящаго года.

### Журналъ № 1.

Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа. въ числ'я девяти (9) челов'якъ, прибывъ въ 9 час. утра въ собраніе, состоявшееся въ зданіи Сумскаго духовнаго училища в

по молитві, набравь, посредствомь закрытей баллотировки, предсівдателемь съйзда протоіерен Николая Фесенкова, а ділопровзводителемь единогласно священника Алексім Станиславскаго, предварительно слушали журнальныя постановленія предъвдущаго Съйзда, съ резолюціями на нихъ Его Високопреосвященства, Высокопреосвященнійшаго Амеросія, и, принявь ихъ къ свідівнію, приступили къ обсужденію вопросовь, подлежащихъ рішенію Съйзда духовенства.

- 1. Разсматривали составленную Правленіемъ училища см'єту прихода и расхода по содержанію училища въ 1900 году и объяснительную въ ней записку, при чемъ овазалось, что предполагаемый расходъ превышаетъ доходъ, а именно: на приходъ должно поступить 29,971 руб. 6 коп., расходъ же исчисленъ въ 30,627 руб. 21 коп., сл'єдовательно не достаетъ по см'єт 656 руб. 15 коп., таковая сумма, по мн'єнію Правленія училища, можетъ быть покрыта при осмотрительномъ и бережливомъ исполненіи см'єты. Постановили: см'єту, составленную Правленіемъ училища, какъ соотв'єтствующую во вс'єхъ статьяхъ прихода и расхода д'єтвительнымъ поступленіямъ и требованіямъ училищнымъ, принять безъ изм'єненія.
- 2. Разсматривали вѣдомости за 1898 годъ: а) вѣнчиковую, б) о движеніи церковныхъ суммъ и в) о заборѣ свѣчей изъ Епархіальнаго свѣчнаго завода церквами училищнаго округа. *Постановили*: принять къ свѣдѣнію.
- 3. Слушали докладъ Правленія училища о щедрой благотворительности Почетнаго Блюстителя Сумскаго Духовнаго училища, потомственнаго почетнаго гражданина Павла Николаевича Лещинсваго, который за короткій срокъ своей службы при училища (съ 23 декабря 1898 года) сдёлалъ на пользу училища слёдующія пожертвованія: 200 руб. на гостинцы ученикамъ и пёвчимъ, 118 руб. на книги для раздачи учителямъ и ученикамъ по случаю Пушкинскаго юбилея и музыкальными инструментами на сумму 610 руб. Постановили: выразить Почетному Влюстителю училища, потомственному почетному гражданину, Павлу Николаевичу Лещинскому сердечную признательность и благодарность съёзда духовенства за сдёланное имъ щедрое пожертвованіе на пользу училища.
- 4. Слушали прошеніе діакона села Марковки, Лебединскаго уёзда, Іоанна Лободина о разр'єшеній ему воспитывать своего сына Ниволая Лободина (рожденнаго въ св'єтскомъ званіи отца) въ Сум-

скомъ духовномъ училище на одинаковыхъ условіяхъ съ дётьми лицъ духовнаго званія и о прощеніи ему недовики за истекцій годъ по содержанію сына въ училище 30 руб. Постановили: трицать рублей недовики, числящейся за воспитанникомъ Сумскаго духовнаго училища Николаемъ Лободинымъ за истекцій учебный годъ, простить, если Правленіе училища найдеть это возможнымъ а въ принятіи его на содержаніе въ училище на общемъ основаніи съ дётьми лицъ духовнаго званія отказать въ силу постаневленія съёзда духовенства Сумскаго училищнаго округа въ 1896:

На семъ журналъ резолюція Его Высокопреосвищенства: "Овтября 6-го. Утверждается. При семъ предлагаю Правленів училища справиться о постановленіи общеспархіальнаго съъзда, бывшаго въ текущемъ году относительно принятія на содержаніе дътей, родившихся въ бытность ихъ редителей въ свътскомъ званіи".

#### Nº 2-ŭ.

### Вечернее засъданіе того жо сентября.

Уполномоченные отъ духовенства Сумскаго училищнаго округа въ числъ десяти (10) человъкъ, прибывъ въ собраніе въ 6 час. вечера,

1. Слушали докладъ временно-ревизіоннаго Комитета о повъркі прихода и расхода суммъ по содержанію училища за 1898 годъ в объяснительную записку Правленія училища по сему-же предмету. при чемъ оказалось, что въ 1 января 1899 года состояло неоплаченныхъ счетовъ по содержанію училища на 3718 руб. 49 коп.. какован сумма, собственно, не составляетъ настоящаго училищнаго дефицита, такъ какъ она покрывается запасомъ разныхъ предметовъ, пріобрътенныхъ въ предшествующемъ году, и долгомъ от родителей учащихся, а именно осталось отъ 1898 года: дровь, съвстныхъ припасовъ, учебниковъ на сумму 2224 руб. 70 коп. в недоимки за родителями 1282 руб.; следовательно действительный дефицить училища выражается въ суммъ 211 руб. 79 коп.: изъ объяснительной записки, между прочимъ, усмотрѣно, что значительная часть долга училищу состоить за свётскими родителями учениковъ духовнаго училища. *Постановили*: докладъ ревезівняаго комитета принять, а Правеніе училища просить на будущее время взимать съ воспитаннивовъ свётскаго званія плату

- а содержаніе и право обученія своевременно т. е. впередъ по потугодіниъ, избѣгая отсрочекъ въ виду трудности по выходѣ таковыхъ воспитанниковъ изъ училища, взыскивать съ нихъ недоимту, не взнесшихъ-же надлежащей платы увольнять изъ училища.
- 2. Докладъ временно-ревизіоннаго комитета и отчетъ Правленія гчилища по устройству водопровода при Сумскомъ духовномъ учигищъ, при чемъ оказалось, что устройство водопровода обощлось зъ 3419 р. 64 к.; водопроводъ проведенъ по всему училищному корнусу, исключая квартирь о. смотрителя, его помощника и отсожихъ месть, где также ощущается необходимость въ проведения водопровода; водопроводъ, какъ показалъ опытъ перваго года его существованія, значительно сократиль расходь по доставкі волы училищь и даль нужное удобство по добыванію волы всъхъ случаяхъ ен надобности. Постановили: докладъ ревизіоннаго комитета принять, а Правленіе училища просить озаботиться проведеніемъ водопровода въ ввартиры о. смотрителя в его номошника съ приспособлениемъ ватерклозетовъ при нихъ по промывной системъ на счетъ могущихъ быть училищныхъ остатковъ, если же таковыхъ не окажется, то расходование на сей предметь произвести изъ 500 р., имъющихъ поступить въ текущемъ учебномъ голу въ пользу училища за проданный Ахтырскому собору домъ; вромъ сего просить Правленіе училища представить будущему съёзду смёту на приспособление всъхъ училищныхъ ватерилозетовъ по промывной системъ.
- 3. Заявленіе членовъ Правленія училища протоіерея Василія Федорова и священника Павла Клементьева о добавкѣ училищному письмоводителю Василію Сокольскому жалованья въ суммѣ 28 р. къ получаемому имъ въ размѣрѣ 272 р. въ годъ въ виду его усердной и аккуратной службы въ теченіе 5 лѣтъ. Постановили: нринимая во вниманіе прекрасный отзывъ о смотрителя объ усердной службѣ письмоводителя Василія Сокольскаго, сдѣлать означенпую добавку въ его жалованьи, если Правленіе училища найдетъ возможнымъ это сдѣлать изъ училищныхъ остатковъ.
- 4. Докладъ Правленія училища объ избраній на остальной годъ текущаго трехлітія къ иміжющимся на лицо двумъ членамъ еще одного члена временно-ревизіоннаго комитета и трехъ къ нимъ кандидатовъ. Приступили къ избранію и посредствомъ закрытой баллотировки избрали: членомъ ревизіоннаго комитета священника Платона Сорочинскаго, а кандидатами священниковъ: Ситенка Ивана, Біляева Александра и Флоринскаго Виктора.

- 5. Сътадъ духовенства считаетъ пріятнымъ долгомъ отмітть отлично-усердную и полезную для благоустройства училища дітельность отца смотрителя священника Аркадія Грузова. За 7 літ завідыванія имъ хозяйствомъ училища имъ сділано очень ингое: 1) на спеціальныя нужды училища (на постройку больний и устройство водопровода) имъ собрано ножертвованій на суму 7028 рублей; 2) на благоукрашеніе училищаго храма имъ вспрощено отъ частныхъ благотворителей 1500 рублей. Въ настояще время хозяйство училища найдено съйздомъ духовенства въ обрановомъ порядків. Въ виду такой выдающейся службы о. смотретеля интересамъ духовенства, съйздъ духовенства считаеть ди себя обязательнымъ долгомъ выразить ему глубокую благодарность съ занесеніемъ сего въ его формулярный о службів списокъ.
- 6. Слушали заявленіе депутата съйзда священника Іоанна Браиловскаго о выраженіи благодарности съйзда духовенства предсідателю съйзда и ділопроизводителю. Постановили: выразить благодарность отъ съйзда духовенства предсідателю съйзда протоіерею Николаю Фесенко и ділопроизводителю священнику Алексію Станиславскому за ихъ трудъ.

Время будущаго съвзда назначить на 20 сентября.

На семъ журналѣ резолюція Его Высокопреосвященства: "Октября 6-го. Утверждается".

### Журналъ Съѣзда духовенства Купянскаго училищнаго округа, бывшаго 1-го сентября 1899 года.

Уполномоченные отъ духовенства Купинскаго училищнаго огруга, въ числѣ 12-ти человѣкъ, собравшись въ зданіи училища по молитвѣ, единогласно избрали Предсѣдателемъ протоіерея мехаила Черпивскаго, а дѣлопроизводителемъ свищенника Андрез Базилевича.

- 1. Заслушаны были журналы предыдущаго Събзда съ последовавшими на нихъ резолюціями Его Высокопреосвященства, в постановили: принять къ свёдёнію.
- 2. Разсматривали смъты прихода и расхода суммъ по содержанію училища въ 1900 году, изъ коихъ видно, что всъхъ денежныхъ поступленій предполагается—25375 руб. 85 к., расхода—25300 р. 63 к. и остатокъ до 1000 руб. Постановили: смъты при-

жода и расхода на 1900 годъ утвердить безъ измѣненія въ томъ видѣ, въ какомъ онѣ составлены Правленіемъ училища, съ тѣмъ, чтобы деньги, получаемыя за право обученія съ иносословныхъ учениковъ, а также и взносимыя вновь поступающими учениками деньги на первоначальное обзаведеніе были показываемы въ смѣтахъ прихода и расхода.

- 3. Разсматривали дополнительную см'йту расхода на текущій 1899 годь: а) на покупку для учениковъ новыхъ од'ялъ, взам'йнъ обветшавшихъ, по 3 р. 25 к.—162 р. 50 к. и б) на покупку деревьевъ для пополненія училищнаго сада—40 руб., всего 202 р. 50 к. Иостановили: указанный расходъ покрыть изъ наличныхъ училищныхъ суммъ.
- 4. Разсматривали вънчиковыя въдомости церквей Купянскаго училищнаго округа и нашли, что поступленіе по онымъ суммъ было правильно. Постановили: принять къ свёдёнію.
- 5. Разсматривали отчеть о приходь, расходь и остать суммъ, ассигнуемыхъ духовенствомъ Купянскаго училищнаго округа за 1898 годь, а также журналы Временно-Ревизіоннаго Комитета по повъркь означеннаго отчета съ актами ежемъсячной ревизіп сего комитета по израсходованію въ текущемъ году, какъ училищныхъ капиталовъ, такъ и съъстныхъ продуктовъ. Постановили: принять къ свъдънію, а журналы съ прочими бумагами приложить къ дъламъ Съъзда. На будущій же годъ избрать членами ревизіоннаго комитета тъхъ-же священниковъ: Іоанна Нечаева, Моисея Петрова и Платона Стаховскаго, и благодарить ихъ за труды, кандидатомъ къ нимъ—священника Өедора Панкратьева.
- 6. Члены ревизіоннаго комитета въ заслушанныхъ журналахъ сдълали заявленіе о своихъ впечатльніяхъ, какія они всегда выносили и теперь выносять, при своихъ служебныхъ посьщеніяхъ Купянскаго духовнаго училища, слъдующаго содержанія: "Благодаря постоянной и неослабной заботливости и хозяйственной опытности членовъ правленія и, въ особенности, г. Смотрителя училища Ивана Григоровича, общежитіе при Купянскомъ духовномъ училищь, при посьщеніяхъ его Ревизіоннымъ Комитетомъ, всегда отличалось полнымъ хозяйственнымъ благоустройствомъ и примърнымъ во всемъ порядкомъ. Постоянная чистота и опрятность во всъхъ училищныхъ помъщеніяхъ и училищной усадьбъ, вполнъ удовлетворительное содержаніе учениковъ пищею, платьемъ и обувью—показываютъ, что смотритель училища г. Григоровичъ

весьма зорко и бдительно сладить за благоустройствомъ вварена наго его попечению училища. Экономическая часть училища тоже находится въ отличномъ состояния: училищное Правление не только съумъло избъжать какихъ либо передержекъ противъ сматнаго назначения, но и достигло значительныхъ сбережений. Постановили выразить благодарность Съвзда г. Смотрителю училища Икану Григоровичу, его помощнику Александру Малишевскому и вских членамъ Правления за ихъ заботливое попечение по благоустройству училища во вску его частяхъ и смирениваще ходатайствовать предъ Его Высокопреосвищенствомъ о разръшении имъ вносить сию благодарность въ ихъ послужные списки.

7. Слушали прошенія: а) псаломщива Тронцкой церкви слоб. Шульгинки, Старобъльского убада, Стефана Буткова, о снятів съ него недовики 55 руб. за содержание сына его въ училищъ; б діакона Николпевской церкви слоб. Кругляковки, Купянскаго указа. Венедикта Чиркина, о принятіи сына его, Іосифа Чиркина, в училище съ платою 100 руб. въ годъ, въ виду его исключительныхъ тижелыхъ обстоятельствъ, засвидетельствованныхъ уполесмоченными Събзда и членомъ правленія отъ духовенства; в) назирателя училища Өеодора Евецваго о единовременномъ ему вознаграждения въ воличествъ 60-ти руб. за раздачу въ теченіе 4-хъ льть ученивамъ письменныхъ принадлежностей и г) письмоводителя учелища Миханла Погорълова о прибавкъ ему къ получаемымъ имъ 360 руб. жалованья по 5-ти руб. въ мъсяцъ съ 1-т сего Септября, въ виду дороговизны квартиръ въ городъ Купявскъ и другихъ жизненныхъ, самыхъ необходимыхъ, потребностей для него, какъ семейнаго человъка. Постановили: Просить Правленіе училища: а) псаломщику Буткову следать разсрочку на выплатку недоимки; б) просьбу діакона Чиркина, въ виду его всключительныхъ обстоятельствахъ, удовлетворить не въ примеръ прочимъ; в) надзирателю Евецкому выдать изъ училищныхъ суммъ единовременное вознаграждение за труды 30 руб., по утверждения сего журнала, и г) письмоводителю Погорелову сделать прибавы жалованья по 5-ти руб. въ мъсяцъ съ 1-го сего Сентября, по утвержденіи журнала, и на будущее время вносить въ сміту-420 руб.

8. Слушали словесный докладъ г. Смотрителя училища о томъ что Попечитель училища Өедоръ Өедоровичъ Цыцаркинъ пріобрълъ для училища волшебный фонарь въ 185 руб. и произвелъ

нобълку всёхъ помёщеній училища на сумму до 400 руб. Постановили: благодарить господина Цыцаркина за сдёланныя имъ пожертвованія училищу, а Правленіе училища просить, принявъ во вниманіе его, Цыцаркина, прежнія жертвы на пользу училища, жодатайствовать, предъ кімъ слёдуеть, о награжденіи его.

Время Собранія будущаго Съёзда назначить двадцатое (20) Сентября 1900 года.

Собраніе закрыто въ 4 часа вечера съ тімъ, чтобы уполномоченные въ 8 часовъ собрались для выслушанія редакціи сего журнала и подписей. На семъ журналь резолюція Его Высокопреосвященства послідовала такая: "Сентября 4-го. Утверждается".

### Епархіальныя извъщенія.

Окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи Алексъй Солофненко рукоположенъ въ санъ священника 30 сентября н. г. Георгіевской церкви города Ахтырки.

- Священникъ Николаевской церкви, сл. Будокъ, Лебединскаго убзда, Аристархъ Степурскій 12 октября н. г. перемъщенъ на праздное священническое мъсто при Іоанно-Предтеченской церкви с. Ново-Павловки, Изюмскаго убзда, а на его мъсто того числа опредъленъ окончившій курсъ въ Харьковской Духовной Семинаріи Яковъ Власовскій.
- Учитель Верхне-Сыроватскаго земскаго училища Василій *Балановскій*, согласно прошенію, рукоположенть въ санъ діакона 8 сентября н. г. Преображенской церкви сл. Котельвы, Ахтырскаго уйзда, на мъсто отца его, Александра *Балановскаго*, уволеннаго заштатъ, по прошенію.
- Псаломщикь Николаевской церкви сл. Мерефы, Харьковскаго увзда, Іоаннъ *Өедоровъ* опредъленъ 12 октября н. г. діакономъ Рождество-Богородичной церкви с. Михайловки, Лебединскаго увзда.
- Діаконъ Вознесенской церкви сл. Ново-Ольшаной, Купянскаго убзда, Павель Флоринскій, согласно прошенію, 16 октября с. г. уволенъ Его Высокопреосвященствомъ заштатъ, а на его мъсто того же числа опредъленъ учитель Ново-Ольшанской Зміевской школы Николай Залуговскій.
- Сынъ псаломщика Яковъ Лядскій опредёленъ н. д. псаломщика къ Троицкой церкви, сл. Нижняго Бурлука, Волчанскаго уёзда.
  - Псаломщикъ Покровской церкви с. Полеваго, Харьковскаго убода,

Василій *Людикормлина* перемъщенъ, согласно прошенію, къ Прореве-Ильниской церкви г. Бълополья 3 октября н. г.

- Псаломщикъ церкви сл. Нижняго Бурлука, Волчанскаго ублда, Осефанъ Поповъ перемъщенъ къ Николаевской церкви, сл. Хотомли, Јебединскаго ублда.
- Утвержденъ въ должности церковнаго старосты Николаевской церкии с. Бълки, Актырскаго убяда, купецъ Романъ Могильный.

### извъстія и замътки.

Содержаніе. Предстоящій юбилей Высокопреосвященнайшаго Іоанникія, Митрополита Кіевскаго.—Посащеніе Высокопреосвященнайшими Іоанникіеми города Харькова.—Юбилейное торжество.—Проекта новаго узаконенія.

7-го ноября настоящаго года исполняется 50-летіе достославнаго служенія Высокопреосвященнайшаго Митрополита скаго Іоанникія святой Церкви и Отечеству въ священновъ санъ. Нынъ указомъ Св. Синода на HMH преосвя шеннаго Сергін, епископа Уманскаго, председателя коминссін, торой лежить забота по подготовки къ предстоящему юбылегь. дано знать, что празднование 50-летия служения Высокопрессыщеннаго Митрополита Іоанникія 7 ноября текущаго года разрышено. Высокопреосвященный юбилирь, святительское служеніекоего на канедръ Кіевской, исполненное истино-отеческаго ченія о благь своей паствы и духовенства и ознаменованное цілымъ рядомъ архипастырскихъ мфропріятій въ этомъ направленів, пожелаль ознаменовать свой юбилей добрымь дівломъ и внесь въ Епархіальное попечительство 50,000 рублей на удовлетвореніе одной изъ самыхъ насущныхъ нуждъ епархіи-устройство въ блежайшемъ будущемь епархіальной богадёльни для престарылыхы священно-перковно-служителей, ихъ вдовъ в сиротъ. Само-же духовенство, идущее навстръчу отеческой о немъ попечительности Его Высокопреосвященства, въ ознаменование того же события, собираетъ капиталъ до 35,000 руб. на тотъ-же предметъ и на открытіе при двухъ монастыряхъ епархія, при ихъ пособін и при пособія отъ другихъ монастырей, мужскаго и женскаго профессіональныхъ училищъ, по программъ двухклассной церковно-приходской щколы, въ которыхъ-бы дети духовенства, не могуши по какимъ-либо причинамъ получить воспитание въ одномъ взътуховно-учебныхъ заведеній епархів, обучались вконописанію п эазнымъ доступнымъ ремесламъ, могущихъ матеріально обезпечить ихъ въ жизни. Въ день юбилея, 7 ноября, по окончаніи богослукенія въ Софійскомъ соборъ, вмюють быть принесены Высокотреосвищенному юбвляру въ лаврскихъ его покояхъ поздравлепсполнившимся 50-льтіемъ достославнаго служенія его нія съ святой Церкви в Отечеству преосвященными, прибывшими изъ другихъ епархій, и мъстными представителями отъ Кіевской дусовной академін, віевскаго епархіальнаго духовенства, Кіево-Печерской лавры, духовно-учебныхъ заведеній містной епархів, депутаціями отъ другихъ відомствъ и епархій въ порядкі, который будетъ установленъ особо. Къ юбилею ожидается прибытіе многихъ і ерарховъ и депутацій изъ тёхъ епархій, которыми Господь судилъ Его Высокопреосвященству последовательно управлять въ теченіе полувъкового своего служенія, какъ видно изъ заявленій о семъ, начинающихъ уже поступать къ преосвищенному Сергію, предсъдателю юбплейной коммиссіи, озабоченной въ настоящее время приготовленіемъ удобныхъ помівщеній для имівющихъ прибыть во дню юбилен гостей. Эти извъщения какъ о количествъ лицъ, такъ и ихъ санъ, весьма благовременны и желательны въ томъ простомъ соображенія, чтобы имфть возможность напередъ установить необходимый порядокъ на день юбилея относительно совершенія торжественныхъ богослуженій въ монастырскихъ п соборныхъ кіевскихъ храмахъ и принесенія поздравленій Высокопреосвященному юбиляру. «Кіевлянинъ».

- 24 октября, въ 6 часовъ 26 минуть вечера, прибыль въ Харьковъ, пробздомъ изъ Крыма, и остановился въ покояхъ Харьковскаго Архіепископа Высокопреосвищеннъйшій Іоанникій, Митрополить Кіевскій и Галицкій. 25 октября въ 11 часовъ 27 минутъ дня Его Высокопреосвищенство уфхаль въ Кіевъ. «Юж. Кр.».
- 1-го октября, въ день Покрова Пресвятой Богородицы, харьковское духовенство, горожане, представители многихъ учрежденій епархіальныхъ и городскихъ, торжественно чествовали, по случаю исполнившагося 50-льтія священнической службы, старьйшаго и почтенньйшаго въ епархіи настоятеля Николаевской церкви г. Харькова, о. протоїерея Александра Александровича Өедоровскаго.

Уроженецъ г. Лебедина, Харьковской губерній, и воспитанникъ Харьковской Духовной Семинаріи, о. А. А. Өедоровскій, по окончаніи курса въ ней со степенью студента, былъ рукоположенъ 1-го ок-

тября 1849-го года во священника къ Покровской церкви сл. Терновъ, Лебединскаго ублда. Глубово пронивнутый пастырскимъ доггомъ, всегда простой и общительный, привътливый и жизнерадостный, онъ съ перваго же года своего служенія пріобрітль дюбовь своихъ прихожанъ и расположилъ ихъ къ послушанію. Поняти. епархіальное начальство не могло не отмітить тогда же этого молодого, много объщавшаго, пастыри. Въ следующемъ (1850) геду онъ назначается катихизаторомъ, и чрезъ годъ же (1851) Преосвищеннымъ Филаретомъ переводится изъ села въ городъ Лебединъ къ Ильинской церкви, гдв священствовалъ его отецъ и гдв прослужилъ и онъ 12 летъ. За время его священства здесь прехожане такъ сроднились съ нимъ, что и доселъ сохраняютъ о некъ самое теплое и благодарное воспоминание. Двительность его зався была многосторонней. Особенно горячее участіе онъ принималь, какъ членъ строительнаго комитета, въ постройкъ Вознесенской церкви и этимъ пріобрълъ популярность среди окружнаго духовенства какъ даровитый и ревностный собрать. Въ 1860-иъ году юбиляръ, тогда еще сравнительно молодой священинкъ, назначается на почетную и отвътственную должность благочиннаго 2-го округа. Знаменитый ученый, Преосвященный Макарій, обращаеть на него свое особенное вниманіе. Въ 1863-иъ году онъ переводить его настоятелемъ собора въ г. Недригайловъ, возводить (26 ман того же 1863-го года) въ санъ протојерея, назначаеть благочиннымъ 4-го Лебединскаго округа и предубазываетъ ему воможность перевода его въ самый Харьковъ. Не намъчаль ли въ его лец' уже тогда этотъ приснопамятный Архинастырь сотрудинка себъ для будущаго? И, дъйствительно, въ 1866 году 20 августа онъ опредълнеть о. Өедоровского къ Николлевской церкы г. Харькова, при которой и священствуеть о. юбиляръ уже 33 года Самый переводъ его отчасти намічаль характерь предстоявшей ему деятельности въ Харькове. Съ самаго пачала перемъщени своего въ Харьковъ о. Өедоровскій принимаеть діятельное участіе во всехъ разнообразныхъ сторонахъ текущей епархіальной жизни. Но ни одинъ предметь, въ этотъ періодъ епархіальной жизни, не привлекалъ его столь полнаго вниманія, какъ вдез епархіяльной эмеритуры. Духовенство епархів единогласно называетъ именно его первымъ и истиннымъ иниціаторомъ этой идея еще съ 1862-го года, и съ тъхъ поръ онъ, можно сказать, всего себи посвятилъ осуществленію ся и теперь счастливъ блестящихь

ростомъ своего детища. Съ 1867-го года онъ былъ деятельнейшимъ членомъ воммисіи по изысканію способовъ къ учрежденію эмеритальной кассы для духовенства. Всегда и при всёхъ случаяхъ представляя общему вниманію духовенства этоть предметь, выясния и защищая его, онъ вызвалъ въ нему столь глубовій, живой и всеобщій витересь, что въ виду такого настроенія Преосвященный Макарій для обсужденія этого вопроса созваль первый въ Россія епархівльный съездъ въ январе 1868-го года, еще прежде утвержденія устава Духовно-учебных заведеній. Во вниманіе въ главному предмету этого събзда духовенствомъ былъ выбранъ предсъдателемъ его и секретаремъ о. Өедоровскій. Когда здъсь ивкоторыми быль возбуждень новый вопрось объ учреждени вмвсто эмеритуры епархіальной богадільня, то предсідатель о. Өедоровскій отстояль проекть эмературы, горячо внушая членамъ съвзда целесообразность параллельного существованія той и другой, что могло уже осуществиться только впоследствии. Онъ много лъть лельяль и развиваль это дъло и создаль уставъ и правила эмеритальной кассы. Вложивъ въ это дело все свое сердце, юбиляръ дожилъ до благословеннаго времени полнаго осуществленія его, т. е. до утвержденія устава и открытія этого учрежденія уже при милостивомъ вниманіи Высокопреосвященнаго Амвросія, который поставиль это дело на прочных основахь во благо духовенству и назначиль юбиляра состоять членомъ-казначеемъ Правленія. Въ этомъ справедливо надобно усматривать историческуюзаслугу о. юбиляра и его право на незабвенную признательность епархіальнаго духовенства.

Съ его же именемъ и не менъе тъсно связана исторія возникновенія и развитія другого важнъйшаго епархіальнаго учрежденія—свъчнаго завода. На первомъ же съъздъ 1868-го года имъ былъ возбужденъ и предложенъ общему вниманію вопросъ объ этомъ заводъ и обычнымъ своимъ практическимъ и воодушевленнымъ словомъ онъ вызвалъ общее сочувствіе къ нему. Тогда же была образована коммиссія для выработки проекта завода, и въ эту коммиссію былъ назначенъ членомъ самъ иниціаторъ вопроса о. Оедоровскій; для всесторонняго же обсужденія этого предмета былъсозванъ 2-й съъздъ въ томъ же году, въ сентябръ мъсяцъ. Всегдашній участникъ и весьма часто предсъдатель послъдующихъ съъздовъ, о. Оедоровскій горячо хлопоталъ за этоть предметъ, указывая и доказывая практическую его полезность и благотворность для епархіи. Его не останавливало и не пугало въ этомъ случат ни опасеніе многихъ трудностей и отвѣтственности дѣла, ни его новизна, ни сложность; онъ вѣрилъ еъ несомнѣнную и безслорную достижимость этого предпріятія. И онъ имѣлъ утѣшеніе въдѣть счастливое и блестящее осуществленіе и этой своей идек: учрежденіе возникло и процвѣтаеть нынѣ, служа источникомъ вспомоществованій для духовенства, духовно-учебныхъ заведеній и перквей епархів. Повятно, что о. юбилиръ болѣе всѣхъ былъ достоинъ стать и дѣйствительно сталъ во главѣ Правленіи сего завода при началѣ его учрежденія, т. е. съ 1878 года по 1881 годъ.

Заботливый и сострадательный олюбилиры быль вмёстё съ этих энергичнымы дёлтелемы и по вопросу обы обезпечении духовныхы сироты. Еще вы 1868 году имы быль выдвинуты вопрось обы ихы призрёнии, и только впослёдствии, при великодущиой и заботливой дёнтельности Высокопреосвященнаго Амвросіи и при счастливой постановкі этого дёла вы 1894 году, ол протої рей могы стать во главі коммиссіи по устройству епархіальной богадівльни, и его работы вы коммиссіи явились весьма полезными для существующаго нынів сиротскаго епархіальнаго пріюта.

Энергичный о. юбиляръ не могъ не стать, да и само духовенство съ довъріемъ ставило его, въ близкія и живыя отношенія къ другой важивищей сторонв епархіальной жизни, —духовноучебной. Въ Харьковскомъ Духовномъ Училище онъ состоялъ преподавателемъ русскаго языка и долгое время членомъ Правленія отъ духовенства, и оставиль неизгладимые следы въ немъ своихъ трудовъ. При преобразованіи училища и введеніи новаго устава овъ трудился усерано и съ усивкомъ преодольвалъ всв затрудненія. При расширении зданий училища, онъ былъ ратоборцемъ за это дъло на окружныхъ събздахъ и склонилъ духовенство къ полнов перестройк в зданій, указаль средства въ виде небольшаго пропентнаго взноса съ доходности церквей округа, и посодъйствоваль приведенію его въ нынашнее вполна удовлетворительное состолніе. Духовенство, во вниманіе къ его такой любви къ духовноучебному дълу, неоднократно избирало его членовъ Правленія Духовной Семинарів и членомъ и председателемъ Совета Ецархіальнаго женскаго училища. Въ реформаціонный періодъ последняго онъ, какъ председатель VII епархіальнаго съёгда, усердно заботился, въ интересахъ улучшенія діля, объ увеличеній вознагражденія преподавателямъ (высшихъ классовъ по 75 р. за урокъ в нязшихъ по

вивсто прежнихъ 35) и о возвышени образовательнаго ровня учениць. И хлопоты его уванчались успахомъ. Всюду въ тихъ училищахъ онъ вносиль свой живой духъ и действительный трудъ и оставлялъ самое доброе воспоминание о себъ. О. обиляръ съ честію и славою трудился и на педагогическомъ погрищъ. Онъ былъ долгое время законоучителемъ 3-й мужской чимназін и 2-й женской; — п въ этой последней онъ трудился 18 гътъ съ самаго ен основания. Благодарные и искрение признагельные ему его ученики и ученицы съ восторгомъ воспоминаютъ ) немъ, какъ о вліятельномъ законоучитель. Намъ приходилось слышать, какъ бывшая его ученица чрезъ 10 лать дословно передавала его одну классную лекцію по объясненію 6-го прошенія молитвы Господней. Его ученицы пптали къ нему такое довъріе и привязанность, что посвящали его во всё факты своей ученической жизна и не скрывали отъ него ничего. върно судить о разнообразной и многосторонней дъятельности о. юбиляра, достаточно привести одинъ лишь перечень всехъ техъ обязанностей и должностей, кром'в вышеуказанныхъ, какія онъ исполняль въ теченіе своего полувіжоваго служенія св. Церкви и общеттву. Онъ состояль цензоромь «Епархіальных» Въдомостей» съ самаго основанія этого журнала, членомъ цензурнаго комитета, быль делоприизводителемь въ губерискомъ присутствии по обез-. печенію духовенства, состояль півсколько четырехлітій гласнымь Харьковской городской думы, состоить действительнымъ членомъ Харьковскаго губерискаго статистическаго комитета (съ 1862 г.), членомъ Харьковскаго Епархіальнаго Училищнаго Совъта (съ 1884 г.), представителемъ отъ духовенства въ губерискомъ земскомъ собранів, наконецъ, предсъдателемъ строительнаго комитета по постройк В Николаевской церкви. Въ это последнее дело юби. ляръ столько вложилъ своихъ силъ, заботъ, настойчивости,-что по справедливости былъ душею всего этого дела. При маломъ приходъ, безъ всякихъ средствъ начать построение церкви столь обширной, благолівной и богатой (въ 200,000 р.), быстро (въ 9 л.) довести до конца и украсить городъ такимъ великолбинымъ архитектурнымъ зданіемъ, -- могь только достаточный юбиляръ съ его умъньемъ и способностію привлечь многочисленныхъ жертвователей, оживить и одушевить своихъ прихожанъ. И всъ свои многочисленныя обязанности о. Александръ всегда проходилъ и теперь проходить съ истинною любовію къ делу и съ неослабной эпергіей.

Во вниманіе въ такимъ заслугамъ юбиляра епархіальное вычальство всегда относилось въ нему съ благоволеніемъ и довъріемъ: отмъчало въ немъ передового дъятеля среди дуковенства в цънило его труды всъми знавами похвалы, поощренія и наградами доступными іерею, включительно до палицы. Городское и епархіальное дуковенство справедливо выдъляло его, какъ довъреннъйшаго своего члена, и въ знавъ своего уваженіи въ нему поручало ему разныя почетныя и отвътственныя обязанности, какъ своему представителю. Многочисленные его сослужицы и прихожане всегда питали въ нему неполдъльную любовь и признательность, что, между прочимъ, и выразили въ поднесеніи ему, во случаю соровольтія службы въ 1889 году, цъннаго образа съ Няколая, а въ 1891 году 26 августа, по случаю 25-льтія его суженіи при Николаевской цервви, золотого, украшеннаго драгоціянными камиями, наперснаго вреста.

Понятно, что наступавшее 50-лётіе столь славнаго служенія почтеннаго о. протоіерея вызвало среди духовенства, прихожавь и многочисленных его почитателей особливое вниманіе в ожевленіе. Уже зараніве, послів газетных оповіжненій, начались діятельныя приготовленія, чтобы достойно почтить безкорыстнаго в самоотверженнаго пастыря въ день его юбилея. Высокопреосыщенній дрхіепископъ Амвросій благостно и сочувственно разрішиль это знаменательное торжество, и чествованіе юбиляра было пріурочено къ празднику Покрова Пресвятыя Богородицы, когда 50 лёть назадъ юбилярь приняль санъ священника.

Юбилейный день начался Божественной литургіей въ прекрасномъ. Николаевскомъ храмѣ. Для удобства молящихся и прихосскаго духовенства литургія началась въ 10 ч. утра, и обширный храмъ былъ переполненъ молящимися, густою толпою стольшими и на наперти церкви. Литургію совершалъ самъ маститый о. кобилярь въ сослуженіи 4 протоіереевь. Влагольпіе храма, прекрасний и благоустроенный хоръ півнчихъ, торжественный сонмъ священюслужителей, исключительность торжества,—производни умилительное и трогательное впечатлівніе на молящихся. Среди нихъ были и сторонніе прихожане и множество горожанъ, почитателей кобилира, особенно же было замітно присутствіе воспитанницъ містной 2 гимназів. Между тімъ къ концу литургів въ храмъї прибывало харьковское духовенство: о. Ректоръ Духовной Семвнарів, члены Консисторіи, и. д. градскаго Благочиннаго, городскіе при-

ходскіе и изъ разныхъ ивсть епархіи ісреи, представители спархіальныхъ и городскихъ учрежденій: Епархіальный наблюдатель церковно-приходскихъ школъ, члены Епархіальнаго попечительства, эмеритуры, свічнаго завода, представители гогодской думы, духовныхъ и свътскихъ учебныхъ заведеній, профессора университета и мн. др. По окончаніи литургій, около 12 ч. дня, началось въ собственномъ смысл'в чествование юбпляра. Харьковское духовенство, собравшеся въ числъ 40 протојереевъ и свищенииковъ, вышло изъ алтаря въ облачения во главъ съ юбиляромъ на средину храма, куда болбе сомкнулась и густан масса молищихся. Старъйшій изъ Харьковскихъ протоіереевъ, о. І. Л. Чижевскій. бывшій сослуживець юбиляра по г. Лебедину, - приблизился къ нему и первый привътствоваль его сердечною, проникнутою братскою любовію, річью. Умилительно было слушать, какъ сей старецъ, видъвшій в поощрявшій первые служебные шаги юбиляра въ молодости, теперь, въ столь преклонныя льта, съ чувствомъ удовлетворенной радости привътствоваль его съ достижениемърадостнаго и благословеннаго юбилейнаго дня. Послъ этого помощникъ благочиннаго о. Д. И. Поповъ отъ имени городскаго духовенства прочелъ адресъ, исполненный искренней благодарности кобиляру за вст тв труды, кои онъ понесъ на пользу духовенства епархів: "Харьковское городское духовенство", прочиталь онь, принося поздравление съ столь редкимъ днемъ въ жизни каждаго общественнаго дънтели, тымъ болье пастыри духовнаго, одушевлено горячемъ желаніемъ выразить Вамъ чувство глубоваго почтенія и признательности за ту Вашу полувіжовую діятельность, которая послужела основаніемъ къ развитію многихъ полезныхъ для нашей спархіи учрежденій. Діятельность Ваша по созиданію и развитію этихъ учрежденій поистинь возбуждаеть удивленіе къ Вашей неусыпной энергіи и поражаеть свою обширностію в целесообразностію. Неть возможности вкратце обозреть всв ем проявленія, но она у всвхъ насъ на глазахъ, особенно Ваша деятельность по облегчению матеріальнаго положенія духовенства, и напиаче престарълаго и спротствующаго. При семъ Вы, по заповъди Спасителя, искали во всей Вашей жизни и дълахъ прежде всего Царствія Божія и правды его (Мо. VI, 33), и старались подвигомъ добрымъ подвизаться, и въруемъ, что Господь нашъ Судія и Мадовоздаятель, вручивъ Васъ покрову Своей Пречистой Матери и заступничеству Св. Николая, въ храмахъ которыхъ Вы прослужили 50 летъ, - преполовилъ дин Ваши въ награду за Ваши добродътели и на дальнъйшую Вашу дъятельность на общую пользу. Просимъ, достопочитаемый о, протојерей, принять отъ насъ икону Покрова Богородицы и наше увъреніе въ томъ, что мы молимъ и будемъ непрестанно молить Всевышняго, да продлить Онъ Вашу дорогую для всехъ насъ жизнь еще на многіе-многіе годы"! При сихъ последнихъ словахъ прот. І. Чижевскій и теперешній сослуживець юбиляра прот. П. Иванов. поднесли ему благольнами и цънный образъ Покрова Пресвяты Вогородицы въ серебронозлащенномъ съ эмалью окладъ и съ благодарною надиисью. Умиленный о. юбилярь облобызаль этоть дерогой ему св. образъ. Послъ сего приблизился къ юбиляру представитель прихожанъ и почитателей д. с. с. В. Кузинъ и съ воодушевлениемъ привътствовалъ его, поднося ему на серебринномъ блюдь золотой, украшенный драгоцыными камнями наперсный кресть для ношенія, съ разръшенія Высокопреосвященнаго Амеросія, "на память, какъ знакъ высокаго уваженія и почитанія духовныхъ чадъ за сердечныя пастырскія отношенія". Растроганный такимъ вниманіемъ прихожанъ юбиляръ съ благоговічніемъ возложилъ на себи этотъ даръ ихъ любви. Далье, членъ Совъта Епархіальнаго женскаго училища о. Н. Н. Любарскій прочелъ привътственный адресь юбиляру отъ Епархіальнаго Училища. Протоіерей же о. В. Поповъ привътствоваль юбиляра отъ лица духовенства Харьковскаго училищнаго округа. Послф всфхъ этих приватствій, всамъ духовенствомъ, во глава съ юбиляромъ, отслуженъ былъ благодарственный молебенъ ко Пресвятой Богородиць я Святителю Христову Николаю, а по окончаніи служенія было провозглашено юбилиру торжественное многольтие. Въ эти счастливыя и трогательныя минуты жизни маститый о. юбилярь быль глубоко взволнованъ: каждый јерей, целуя св. крестъ, лично поздравляль о. юбиляра, а онь съ сердечною любовію и со слезами благодариль каждаго, лобзан его. Но воть къ нему хлынула толга его духовныхъ чадъ-прихожанъ и почитателей: всв спъщил враткими, но шедшими отъ сердца, словами выразить ему свое почтеніе, лобызали св. кресть и руку юбиляра, высказывая ему самыя добрыя пожеланія. Тіснимый и окруженный ими, сиъ, посль молебна, выходиль изъ храма, благословляя и благодаря всёхъ. По его радушному приглашенію участники торжества посътиле то скромную квартиру, куда было перенесено продолжение робитейнаго празднества. Скромное жилище юбиляра далеко не могловмъстить всъхъ пришедшихъ сюда, наполнившихъ всъ комнаты, галлерею в крыльцо. При входъ маститый юбилирь быль встрыченъ сперва прихожанами съ клебомъ-солью, а потомъ горячопривътствованъ своею семьею, семьями своихъ сыновей и дочери и прочими родственнивами. По входъ въ домъ, поздравление о. юбилиру принесъ отъ лица Харьковскаго именятаго купечества и думы, гласный коммерціи сов'єтникъ Н. В. Орловъ, въ своемъ сердечномъ привътствій указывавшій на примоту, безпристрастіе в безпартійность юбилира въ общественно-городской деятельности. Горячо, воодушевленно чествоваль о. юбиляра адресомь оть лица Духовиаго училища смотритель А. А. Снегиревъ, давній и близкій другь досточтимаго о. протојерен. Затћић сердечно приветствовали о. юбиляра оть 3-й мужской гимназіи—дпректорь І. О. Тпхій, законоучитель П. Г. Ооминъ п инспекторъ С. Е. Феневъ, отъ 2-й женской гимпазів-свящ. законоучитель А. Юшковь, отъ Епархіальнаго училища-начальница Е. Н. Гейцыгь и бывшій инспекторь его прот. Н. Оникевичъ. Весьма трогательно поздравлялъ юбиляра д-ръ Прейсъ отъ лица своихъ родныхъ и своей жены, которая въ сиротствъ была поддержана юбиляромъ и воспитана въ Епархіальномъ училищъ. Замъчательное также привътствіе юбиляру высказалъ бывшій директоръ 3-й гимназін и сослуживецъ его А. Левандовскій: "Вы ясно сознавали", -- говориль онь, характеризуя его педагогическую дъятельность, - , что религія - предметь воспренимаемый болбе чувствомъ, чемъ однимъ только умомъ, что Законъ Божій не можеть и не должень быть преподаваемь, какъ другіе предметы. Вы всегда заботились о качественной сторонъ знаній, Вы старались насаждать и украплять въ юныхъ сердцахъ религіозное чувство, заботись, какъ добрый свитель, чтобы свемое Вами съми религи не упало въ терніе. Въ отношеніи къ учащимся Вы являлись добрымъ, а не взыскательнымъ, отцомъ. Вы не увлекались карательными мфрами, а старались доводить учениковъ до возможно удовлетворительнаго усвоенія преподаннаго Вами и затемъ щедро награждали вхъ хорошими отметками. Вы достигали педагогическихъ цълей путемъ добрымъ, а по Вашему доброму пути ученикамъ легко было следовать за Вами. Предъ этой чертой Вашего педагогического такта я преклонялся и преклоняюсь". Такъ оцвинять педагогические труды о. юбиляра бывшій доректоръ гимназів. Были, послів сего, принесены поздравленія юбиляру отъ профессоровъ университета: Н. Ф. Сумпова, А. С. Лебедева, В. П. Бузеску. и еще отъ многихъ частныхъ лицъ, — и всё опи носили характер задушевности и сердечности. О юбиляръ благодарилъ встахъ и славил Господа, даровавшаго ему утъщение дожеть до столь счастлеваго дег жизни. Затимъ о. юбиляромъ была предложена всимъ радуши трапеза. Во время ея свящ. П. Ооминъ прочитывалъ всъ полученныя и получавшіяся письменныя и въ телеграммахъ привътстві юбиляру, и каждое заключалось единодушнымъ пъніемъ пристствующими "многая лета". Юбиляръ обрадованъ былъ поздравленими письменными: Преосвищеннаго Иннокентія, Епископа Сумскаго, Г. Губернатора съ супругою, многихъ своихъ бывшихъ сослужнецевъ и духовныхъ чадъ. Телеграммами же привътствовали его: графъ и графини Капнистъ изъ г. Лебедина, благочиный г. Харькова прот. П. Полтавцевъ изъ г. Кіева, 2-я женская Гимназія із согроге, харьковское купечество, Вознесенско-Ильинскій приход г. Лебедина, преподаватели Семинаріи, многочисленные родствезники и почитатели изъ разныхъ, даже отдаленныхъ, мъстъ. Во времи транезы, были предлагаемы и заздравные тосты. Спера самъ маститый виновникъ торжества провозгласняъ тость въ честь Высокопреосвященнъйшаго Архіепископа Амвросія, милостиво разръшвинато и благословившаго сіе торжество, всегда благоволевшаго бъ о. юбиляру и благостно цвинвшаго его труды и усерде. Присутствовавшіе восторженно отвіталя исвреннимъ "многая літа" милостивому Архинастырю. А. А. Снегиревъ, затъмъ, предпожиль тость за заравіе и долгоденствіе самаго юбиляра. Затых следовали тосты въ честь юбиляра отъ А. Левандовскаго, о. І. Филевскаго, о. П. Оомина. О. Ректоръ Семинаріи привътствовал юбиляра прекраснымъ тостомъ, въ которомъ указывалъ на экергію, неутомимость и усердіе юбиляра. Изъ всёхъ такихъ привітствій и різчей ясно открывался присутствовавшимъ правственный обликъ юбиляра, сколько привлекательный, столько же и поучетельный. Закончилась юбилейная трапеза тостомъ, предложенных о. юбиляромъ, за всъхъ присутствовавшихъ, коихъ онъ, съ чувством искренней признательности, горячо благодарилъ.

—- «Нов. Вр.» сообщаеть невоторыя сведенія о содержавія проектированнаго министерствомъ внутреннихъ дёлъ наказа зелскимъ начальникамъ. Проектъ содержитъ въ себе, во-первыхъ, правила, определяющія формы, въ коихъ земскимъ начальникомъ проявляются попечительная надъ сельскимъ населеніемъ власть

надзоръ за врестьянскимъ общественнымъ управленіемъ и во остнымъ судомъ. Эти статьи наказа имфють блажайшею пфлью остигнуть наиболже деятельного осуществления земскимъ начальпредоставленныхъ ему въ этомъ отношения правъ п въ о же время устранить случаи такого вмёшательства земскаго ачальника въ дёла крестьянскихъ обществъ или въ область вёомства другихъ установленій, которая выходить за предвлы власти. грисвоенной земскому начальнику закономъ; во-вторыхъ, правила, предвляя порядовъ производства земскимъ начальникомъ двлъ, ім'єють цілью установить однообразную форму разсмотрівнія и увшенія последнихь, а вместь съ темь по возможности устранить въ производствъ земскаго начальника медленность и излишнюю канцелярскую письменность. Изъ отдельныхъ постановленій наказа, сообщенныхъ «Нов. Врем.», обращають на себя внимание следующия. Проектируется постановить, что лично присутствовать земскій назальникъ можетъ, а въ нъкоторихъ случаяхъ даже обязанъ, только при открытіи общественнаго схода, при производств'я же выборовъ. вакъ п при самомъ обсужденіи и рѣшеніи дѣлъ земскій начальникъ присутствовать не долженъ. По просьбамъ объ отмънъ приговора волостного схода, хотя принесеннымъ отъ пмени одной иятой части домохозяевъ волости, земскій начальникъ долженъ при дознаніи допросить не менте двухъ третей встахъ участвовавшихъ въ приговоръ. Провърка приговоровъ объ общемъ передълъ земли должна производиться земскимъ начальникомъ въ самомъ селеніи; при этомъ на обязанность земскаго начальника возлагается провърка правильности опредъленія доли землепользованія каждаго домохозянна. Приговоры о передачъ обществомъ земельныхъ участковъ, поступившихъ въ его распоряжение, въ случанхъ, убазанныхъ въ законъ, до общаго передъла имъютъ быть допускаемы къ исполнению не пначе, какъ по истечения 30-ти дней го дня объявленія вхъ лицамъ, ковхъ они касаются. Выбадъ земскаго начальника на мъсто и допросъ не менъе двухъ третей участниковъ схода признаются проектомъ наказа обязательными при провъркъ слъдующихъ приговоровъ: о новой распланировкъ кадебъ послъ пожара, объ общемъ перемъръ всъхъ усадебныхъ частковъ, объ отчуждении надъльной земли, о разъединении и сединеніи обществъ в о переходів отъ общиннаго къ подворнотастковому землепользованію.

Новое изданіе А. Ф. МАРКСА, въ С.-Петербургѣ. Отпечатаны ш пили въ продажу сочиненія

## C. H. TEPMUFOPES

(С. АТАВЫ),

наданныя подъ редакцією С. Н. ІПУБИНСКАГО, въ шести томахъ іп 8°, съ бъграфическимъ очерномъ, сеставленнымъ П. В. Быновымъ, и съ портретомъ автера исполненнымъ геліогравюрой. Содержаніе отдѣльныхъ томовъ:

Томъ І. С. Н. Терпигоревъ. Біографическій очеркъ, П. В. Быкова.-Отъ автора. Оскудъніе: Благородные. Часть 1-я. Отцы. І. Увертира. II. Раціональные хозяева. III. Новый баринъ. IV. Нашъ послъдній разцвътъ. У. Поземельный кредитъ. VI. Отхожіе промыслы. VII. На пре мыслахъ. VIII. Кустарная промышленность. IX. Тихія пристани. X. Брдячів. XI. Итого. Томъ II. Оснуденів: «Благородныв». Часть II. Матер I. Бабушка. II. Кукушка. III. Шалая. IV. Неутолимая. V. Овца.— - Желти книга. — Сказаніе о новыхъ княгиняхъ и старыхъ князьяхъ. Г. Билгин Ундадычева. П. Княгиня Ухнемъ. III. Княгиня Вольская. Томъ III. I. Въ раю. II. Бабушка Агр**афева** Не-Потревоженныя тъни. ловна. III. Тетенька Клавдія Васильевна. IV. Илья Игнатьовичь, богаты человъкъ. V. Проданныя дъти. VI. Первая охота. VII. Дядина дюбев-VIII. Аворянинъ Евстигней Чарыковъ. IX Маша-Мареа. X. Вице-корлева Неаполитанская. XI. Лей жизни—поконченная и призванная. XII. Емельяновскія узницы. XIII. Іуда. XIV. Праздникъ Венеры. Тояъ Г Повъсти и разсказы. І. Маренныкино счастье. ІІ. Чайная роза. III. Баж воздуха. IV. На старомъ гивздв. V. Сморчки. VI. Галченовъ. VII. Взная загадка. VIII. Записки сытаго человъка. Томъ V. Повъсти и разсия. I. Чужой каравай. II. Братья Голубчиковы. III. Горе доктора Элеонсыл-IV. Страданія и приключенія вдовы Пересыпкиной. V. Горестныя в разстныя приключенія дъйствительнаго статскаго совътника Анчуткина и дъпцы Амалін Шмандть. VI. Дъвочку шести льть желають отдать совсых VII. Стрекаловская барышня. VIII. Тамбовскіе Семирамидины сады. Ц Киязь Иванъ. Х. Аверьянъ Михъевъ и его жильцы. XI. Жоржъ. XII. (+ ничкинъ сынъ. XIII. Съ простымъ взглядомъ. XIV. Съ нъжными 🐠 ствами ХУ. Въ духъ времени. ХУІ. Предопредъление или борьба Букныхъ съ апельсинщикомъ. XVII. Баба. XVIII. Сліяніе (комедія). Топъ Т. Исторические разсказы. І. Лакейская столица. II. Солотчинские модаци ихъ кръпостные. III. Раскаты Стенькина грома въ Тамбовской земя Дорожные очерки. I. Въ странъ фонтановъ и кодпаковъ. II. Съ дорога III. По тихому Дону. — Воспоминанія. — Умершій писатель. Изданіе отпечать въ удобномъ форматъ in 80, на хорошей бумагъ, четкимъ шрифтомъ в съдъ житъ въ себъ: томъ I—XXXVI+494 страницы, т. II—543 стр., т. III—711 стр., т. IV — 573 стр., т. V — 589 стр. и т. VI — 641 стр., всего — XXXVI+35€ стр. ЦЪНА за 6 томовъ-9 р., съ пересылкою-10 руб. 50 к., въ 6-та вза ныхъ коленкоровыхъ переплетахъ-12 р. съ пересылк. — 13 р. 50 к. Требев нія в деньги адресовать въ контору язданій А. Ф. МАРКСА. С.-Петербургь. 1 Морская № 22.—Изданіе имъется также въ продажь въ конторъ Н. Н. Пека ской въ Москвъ (Петровскія линін), въ книжи. магазинь "Образованіе" въ Оде съ (Ришельевская, № 12) и во всъхъ большихъ книжныхъ магазинахъ.

### листокъ

КГД

#### ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ

Содержаніе. Указъ Святьй пему Правительствующему Суноду,—Опредъленіе Святьй шаго Сунода.—Правила объ устройствь народнихъ быбліотекъ Духовнаго Вьдомства.—Оть Правиенія Харьковской Духовной Семинаріи.—Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совьта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженнихъ сектанствомъ селеній (продолженіе).— Отчеть Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ школъ в школъ грамоты Харьковской епархія по учебно-носпитательной части за 1897/в уч. г. (продолженіе).—Епархіальния извъщенія.—Извъстія и замътки.—Объявленія.

#### Указъ Святъйшему Правительствующему Суноду.

Рожденіе и тезоименитство Его Императорскаго Высочества Государя Наследника и Великаго Князя Михаила Александровича повелеваемъ праздновать въ 22-й день ноября.

На подленномъ Собственною Его Императорскаго Величества рукою написано:

«НИКОЛАЙ».

Вольфсгартенъ въ Дармштадтв, 22 сентября 1899 года.

#### Опредъленіе Святьйшаго Сунода.

Отъ 2—7 октября 1899 года за № 226, о празднованіи дня Рожденія и Тезоименитства Государя Наслъдника и Великаго Князя Михаила Александровича.

По указу Его Императорскаго Вкличества, Святвйшій Правительствующій Сунодъ слушали: предложенный Г. Сунодальнымъ Оберъ Прокуроромъ, отъ 28-го минувшаго сентября № 6404, состоявшійся въ 22-й день того же мѣсяца Именный Высочайшій Указъ Святвйшему Суноду слѣдующаго содержанія: "Рожденіе и Тезоименитство Его Императорскаго Высочества Государя Наслъдника и Великаго Князя Михаила Александровича повелѣваемъ праздновать въ 22-й день ноября". Приказали: Означенный Именный Высочайшій Указь о празднованій дня Рожденія и Тевзоменитства Его Императорскаго Высочества Государя Наслюдника и Великаго Князя Михаила Александровича въ 22-й день ноября объявить во всеобщее извъстіе чрезъ пропечатаніе въ «Сенатскихъ Въдомостяхъ», въ «Церковныхъ Въломостяхъ» и «Правительственномъ Въстникъ», для чего и сообщить Правительствующему Сенату въдъніемъ, съ приложеніемъ копіи съ Именнаго Высочайшаго Указа, а за симъ день Рожденія и Тезовменитства Его Имивраторскаго Высочества Государя Наслюдника внести въ новую табель Высокоторжественныхъ и Викторіальныхъ дней.

#### Правила объ устройствъ народныхъ библіотенъ Духовнаго Въдомства.

1. Народныя библіотеки могуть быть учреждаемы при церквахь, монастыряхь, церковно-приходскихь шволахь и школахь грамоты, при духовныхь училищахь и другихь духовно-учебныхь и благотворительныхь учрежденіяхь Духовнаго В'єдомства.

Примъчание. Народния библіотека можеть быть соединена съ читальней, представляя постителямь чтеніе княгь въ ен поміщенів, или ограничиться только выдачею внигь для чтенія на дому.

- 2. Непосредственное и отвётственное завёдываніе народными библіотеками во всёхъ отношеніяхъ, на какія бы средства онё не были учреждены, возлагается на приходскихъ священниковъ или тё лица, которыя въ исключительныхъ случаяхъ будутъ для сего назначены Епархіальнымъ Архіереемъ.
- 3. Епархіальный Училищный Сов'єть, по обсужденія условій открытія народных библіотекь, представляеть свои соображенія по сему предмету на Архипастырское благоусмотр'єніе Его Высокопреосвященства.
- 4. Приходскіе священники, желающіе открыть народную библіотеку, испрашивають надлежащаго на то разрішенія въ Епархіальномъ Училищномъ Совіть чрезъ уіздное Отділеніе; при чемъ представляють: а) проэкть містныхъ Правилъ, опреділяющихъ назначеніе читальни и условія пользованія ею; б) указаніе, глі именно будеть поміщаться библіотека и на какія средства она учреждается; в) чімъ обезпечивается дальнійшее ея существованіе; г) кто приглашается въ помощь священнику въ качестві библіотекаря и д) каталогь книгъ для библіотеки.

Примпчаніе. Члены причта не могуть отвазываться оть приглашенія священника принять участіе въ трудахь по наблюденію за библіотекою.

- 5. Къ обязанностямъ завѣдующаго бабліотекою относятся: а) изысканіе средствъ для пополненія бабліотеки; б) пріобрѣтеніе книгъ и всѣхъ необходимыхъ для бабліотеки принадлежностей; в) отвѣтственность за порядокъ бабліотеки и за цѣлость ея имущества; г) изънтіе книгъ и другихъ вещей утраченныхъ или пришедшихъ въ негодное состояніе; д) строгое наблюденіе за тѣмъ, чтобы не были въ обращеніи накакія другія кнаги и повременныя изданія, кромѣ записанныхъ въ каталогъ бабліотеки; е) наблюденіе, чтобы читальня не служила мѣстомъ совѣщаній и другихъ собраній, чужлыхъ назначенію ея.
  - 6. Къ обязанностить библіотевари относится; а) составленіе и содержаніе въ исправности матеріальной книги; б) составленіе систематическаго каталога; в) храненіе имущества библіотеви и г) выдача книгь посфтителямь и пріемъ книгь возвращаемыхъ.
  - 7. До изданія каталога народныхъ библіотевъ народныя библіотеки могуть инть у себя следующія вниги: а) вниги, указанныя духовнымъ в фомствомъ для употребленія въ церковно-приходскихъ школахъ и допущенныя въ церковныя библіотеки; б) всв книги и журналы, издаваемые съ разръшенія духовной цензуры и вообще духовнаго начальства, за исключениемъ твхъ, которые будуть прпзнаны Духовнымъ Въдомствомъ непригодными для народныхъ безплатныхъ читалецъ; в) книги, кои будутъ одобрены Министерствомъ Народнаго Просвъщенія, для обращенія въ четальняхъ; г) вниги, значащіяся въ издаваемыхъ Министерствомъ Народнаго Просвъщения каталогахъ книгъ, для употребления въ ученическихъ библіотекахъ низшихъ учебныхъ заведеніяхъ въдомствахъ сего министерства; д) книги, издаваемыя правительствомъ, и е) изъ свътскихъ газетъ и журналовъ тъ, кои будутъ указаны Министерствомъ Народнаго Просвъщенія, по соглашенію съ Оберъ-Прокуроромъ Святъйшаго Синола.

Примъчаніе. Наблюдающій за читальнею долженъ слѣдить, чтобы, при выборѣ книгъ для библіотеки, принимались въ соображеніе какъ средства ен, такъ и образовательныя и воспитательныя потребности населенія, образъ жизни, занятія и—избѣгать односторонниго подбора книгъ въ ущербъ книгамъ религіозно-нравственнаго, патріотическаго и вообще назидательнаго содержанія.

Вышеизложенныя Правила Харьковскимъ Епархіальнымъ Учи-

лищнымъ Совътомъ были подвергнуты обсуждению и утверждены Его Высокопреосвященствомъ резолюцією отъ 2 ноября н. г., при чемъ Высокопреосвященнъйшій Владыка изволилъ отмътить, что учрежденіе народныхъ библіотекъ Духовнаго Въдомства въ предълахъ епархіи очень желательно.

#### Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно § 155 семпнарскаго устава, плата за содержаніе своекоштных воспитанниковъ Семинарій должна быть вносима по третямъ учебнаго года въ теченіе двухъ недвль послѣ начала трети. Посему Правленіе Семинарій покорнѣйше просить отцовъ таковыхъ воспитанниковъ озаботиться высылкой на вмя Правленія въ теченіе времени съ 15 ноября по 1-е декабря взносовъ за вторую треть сего учебнаго года въ размѣрѣ 40 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія, не получающихъ пособія, 25 руб.—съ воспитанниковъ, получающихъ пособіе, и 60 руб.—съ иносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегъ за свое содержаніе воспитанники, на основаній того же устава, подлежать удаленію изъ общежитія.

Записка о засъданіяхъ Харьковскаго Миссіонерскаго Совъта 18—20 августа н. г. съ участіемъ священниковъ изъ зараженныхъ сектанствомъ селеній.

(Продолжение \*).

I.

Пріемы собестдованій ст заблуждающимися.

Хоти главивйшимъ предметомъ миссіонерскихъ засвданій было практическое уисненіе поставленныхъ вопросовъ, твиъ не менве предварительно вниманіе Собраніи было обращено на методику собесвдованій съ заблуждающимися, или на разъясненіе внутревнихъ и вившимхъ условій правильнаго и усившимо веденія бесвдъ съ отнавшими; и прежде всего поставленъ былъ на разрішеніе вопросъ о способахъ привлеченія сектантовъ на собесвдованіи. Этотъ вопросъ имъетъ весьма важное жизненное значеніе



<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ", за 1899 г. № 20.

собенно въ настоящее время въ виду того, что сектанты весьма еръдко уклоняются отъ собесъдованій, или же являясь на эти обесъдованія, отвазываются принимать въ нихъ автивное участіе. Гежду тъмъ отъ такого или иного отношенія сектантовъ къ беъдамъ окружныхъ и приходскихъ пастырей-миссіонеровъ завиитъ и успъхъ сямой миссіи, такъ какъ только путемъ открытаго и искренняго участія въ собесьдованіяхъ можно выяснить истину т оказать вліяніе на заблудшихъ. По заявленію бывшихъ на Собраніи приходскихъ священниковъ главнымъ мотивомъ уклоненія тъ собесъдованій является боязнь севтантовъ подвергнуться открытому посрамленію: чувствуя свою слабость предъ истиною православін и подготовленными для борьбы съ сектанствомъ священниками, вожаки сектанства всячески стараются отвлечь свою темную паству отъ церкви и священниковъ и такъ укрѣпляють ыхъ во враждебности къ ней, что они отказываются вступать въ бесъду даже и тогда, когда миссіонеры въ нимъ являются на домъ. А чтобы скрыть свое позорное малодушіе предъ православными вожаки между севтантами стараются распространить слухи, будто бы миссіонеры суть не что иное, какъ агенты полиців и за одно участие въ собестдованиять привлекають штундистовъ въ судебной отвътственности наравиъ съ совратителями. Слукъ этотъ, пришедтій изъ Кіевской губернів, быль настолько упорень, что когда отъ Г. Начальника Харьковской губерніи, всявдствіе ходатайства Высокопреосвященнаго Амвросія, последовала бумага, показавшая его ложность, то сектанты, все же подозрѣвая въ этомъ хитрость начальства, отказались подписаться подъ нею, а публичных собесъдованія еще болье нотерили въ своей искренности. Въ виду этого, какъ показываетъ опытъ, прежніе способы привлеченія сектантовъ на беседы при содействи оо. благочинныхъ, волостныхъ п сельскихъ правленій, церковныхъ сторожей, становыхъ приставовъ и десятскихъ, объявленій, выставляемыхъ на стынахъ общественныхъ учрежденій съ показаніемъ міста и времени собесіздованій, при посредствъ колокольнаго благовъста и тому подобныхъ мъръ могуть овязаться недъйствительными. Въ Приствић явившіеся на беседы штундисты прямо потребовали отъ епархіальнаго миссіонера предварительнаго заявленія, что онъ не станеть доносить на нихъ гражданскимъ властямъ за участіе въ бесёдахъ. Въ Ковягахъ и Мерчикъ, вслъдствіе тъх в же ложныхъ слуховъ, собесъдование состоялось лишь съ большимъ трудомъ. Вслъдствие этого и мъра, рекомендуемая Казанскимъ Съвздомъ въ согласіи съ ст.

186 улож. и § 5 постановленій епископовъ юго-западнаго крад что миссіонеры могуть и должны просить законнаго содъйстви гражданской власти въ случай систематического и зтонамъреннате уклоненія и упорнаго нежеланія со стороны заблуждающими явиться на собесъдованія съ православнымъ миссіонеромъ, еды ли принесеть благіе плоды. Въ послёднее время сектанты Харковской епархіп, напуганные вмішательствомъ гражданскихъ властей, потеряли прежиюю дерзость и изъ явныхъ и наглыхъ сдъ лались фарисейски-лицемърными и неискренними. Крожъ того привлеченные насильственно на беседу севтонты едва ли сохранять свободу в сердечность въ собестьдованіяхь. Въ дель же иго сіонерства болье чыль въ какомъ другомъ нужны мыры кротоств и евангельской любви. Въ виду этого Собраніе постановило принять въ руководство въ техъ случаяхъ, когда все вы шеозначенныя меры оважутся недействительными, прибегать въ внебогослужебнымъ собесвдованіямъ.

Еще чаще наблюдаются въ последнее время случав, когда сегтанты, явившись на беседу, хранять упорное молчание или же отвъчають лаконическими словами: "это мы уже слышали", "будеть сказки разскизывать" "нътъ ли чего поумнъе" и т. п. Въ этомъ случать, какъ показываеть опыть, почти всегда есть возможность вызвать упорствующихъ на бесіду путемъ осторожнаго в так тическаго посрамленія самыхъ чувствительныхъ ранъ ства. Будучи горды и самонадъянны, сектанты не въ нів удерживать продолжительнаго молчанія. Уже на основанів собственнаго опыта мы можемъ понять, насколько затруднетельно. при критикъ нашихъ воззръній, оставаться безъ защиты и опроверженія. Но и вовлеченные въ беседу неожиданно и какъ-бы васильственно сектанты, послъ кроткой съ ними бесъды становятся пскренними и изъ упорныхъ въ заблуждении дълаются неред во самыми добросовестными исбателями истины и потому приглашають для беседы миссіонера публично и письменно. Это добрый признакъ и первый шагъ къ обращенію.

Даже въ ръдвихъ случаяхъ, когда сектанты ръшительно отважутся отъ публичной бесъды, не слъдуеть оставлять заблудшихъ, а выясник православнымъ положительную сторону христіанскаго ученія параллельно съ извращаемыми сектанствомъ пунктами, надобно явиться в сектантамъ на домъ. Дома у себя они смълъе и уже по чувству свойственнаго русскимъ людимъ гостепріимства не откажутся отъ бесъды сначала о предметахъ стороннихъ, а потомъ и религі озныхъ;

ежду тъмъ въсть быстро разнесется по селу и въ домъ явится осъди изъ православныхъ п сектантовъ. По поводу подобнаго ріема Херсонской епархіи миссіонеръ Кальневъ сообщаеть, что ельзя миссіонеру полагать дъло служенія своего въ постоянныхъ возможно частыхъ переъздахъ съ одного села въ другое, отърдиихъ сектантовъ въ другимъ; есть заблудшіе, которые нуждаются въ томъ, чтобы съ ними миссіонеръ оставался подольше, есть обратившіеся, которые нуждаются въ укрыпленіи.

Что касается хлыстовъ, скопцовъ и подобныхъ мистическихъ тайныхъ сектъ, то, по общему замъчанію священниковъ изъ приходовъ зараженныхъ сими сектами, даже самая попытка вызвать ихъ на публичную бестду должна быть признана напрасной. Будучи преслъпуемы закономъ за членовредительство (скоичество) и свальный гръхъ (хлыстовство), и состоя членами секты, презпраемой обществомъ, они таятся до такой степени, что при самомъ тщатель. номъ наблюденія за ними чельзя ихъ уличить въ принадлежности къ сектъ. Дабы укрыться отъ преследованія закона, они надъвають на себя личину набожности и всегда во всехъ случаяхъ церковно-общественной жизни становится въ первые ряды съ православными христіанами; они являются въ церковь по первому удару колокола, не опускають ни одного собеседования, наставления священника слушають со слезами, во время богослужения стоять на кольнахъ, ставить свычи, духовенству оказывають вившніе знаки почтенія и т. п. Поэтому весьма ум'єстно быль поднять относвтельно тайныхъ сектантовъ вопросъ, по какимъ признакамъ пастыри могуть опознать ихъ, дабы вследь затемь употреблять соотвътствующія мітры для вкъ вразумленія. По наблюденіямъ бывшихъ на собраніи священниковъ, есть множество разныхъ признаковъ, дающихъ средства для распознанія хлыстовъ и скопцовъ, и хоти эти признаки въ отдельности не существенны, но въ совокупности дають вполнъ достаточную карактеристику тайныхъ сектантовъ. Жилище хлыстовъ, въ особенности предназначенное для тайныхъ собраній, стоять во дворъ, обнесенное высокимъ плетнемъ и деревьями, при дворъ всегда имъется кръпкій карауль въ видь дневныхъ и ночныхъ запоровъ, злыхъ собявъ и сторожей. По внутреннему своему устройству изба хлыстовъ также представляетъ нъкоторый лабиринтъ; въ ней бываетъ по нъскольво отдельных вившних ходовь, а внутри рядомъ съ жилою комнатою одна или двъ нежилыхъ, что не встръчается въ обывновенныхъ врестьянскихъ постройкахъ, (въ сл. Мурафѣ). Наружный

виль хлыста-встомленное радвизии, бледно-желтое лицо съ тупымъ взглядомъ, нередко безбородное; на всей же вообще фызіономіп лежить насильственная печать притворнаго благочестія -голова умащена масломъ, смеренная різчь: "сестрица", "братецъ". "спаси Господи". Кром' того наблюдается покорное усердіе га храму и почтительность въ батюшкъ (сл. Песочинъ). Присутствіє въ домахъ картинъ и иконъ въ родъ: Христосъ у Кајафы, Укрещеніе бури, Архангель Миханль, Георгій Победоносець, картин сада, какъ признавъ радвнія происходящаго въ домф; превращеніе льторожденія и безбрачная жизнь взрослыхъ дітей (сл. Основа); леткость половыхъ отношеній и явиля распущенность; неупотребленіе въ пищу свинины (сл. Островерховка); непосъщеніе свадебь крестинъ, однообразіе въ одеждъ: женщины кновенно черные скромные костюмы; скрытая враждебность къ православнымъ, общее пъніе на собраніяхъ и, наконецъ, народная молва, какъ самый лучшій путь опознанія тайныхъ сектавтовъ (сл. Кириковка). Но въ пастоящее время характеръ секты хдыстовъ изменился. Они сами не могли не увидеть всей омерзительности свальнаго граха и, въ особенности въ виду презранія со стороны народа, постепенно начали облагораживать характеръ радвий. Первоначальное измънение этого безиравственнаго культа состояло въ томъ, что по окончанія радіній мужчины в женшины били поклонъ старшему брату и скрывались за дверью въ особыхъ помъщенінхъ. Въ послъднее же время свальный гріхъ встръчается лишь какъ ръдкое и исключительное явление; собранія же заканчиваются п'яніемъ псалмовъ, чтеніемъ молитвъ, неръдко не доходи даже до радъній или ограничиваясь таковыми въ самой доступной формъ. То же следуеть сказать и о скопчесты. Тавъ, по заявленію епархіальнаго миссіонера Д. Боголюбова, на Казавскомъ всероссійскомъ миссіонерскомъ Съйзлів выяснилось, что и оскопленіе не всегда составляеть признакь принадлежности въ этой секть. Въ епархіяхъ Самарской, Оренбургской, Тамбовской и другихъ въ настоящее время обнаружены такъ называемые духовные скопцы, которые, раздъляя всъ догмы ученія скопчества, изъ боязни предъ закономъ, откладывають оскопленіе до носледнихъ дней своей жизни. Събздъ призналъ и это новоскопчество въ равной степени вредною сектою, какъ и староскопчество. Эти последнія обстоятельства всегда следуеть иметь вы виду миссіонерамъ, пастырямъ и экспертамъ при вчиненіи судебныхъ діль противъ хлыстовь и свопцовъ и всячески проникать во внутреннюю сторону ученія

секты, руководствуясь, какъ нитью, всёми выше изложенными внёшними признавами, особенно въ виду того, что хлысты всегда отожествляють себя съ набожными мірянами, а скопцы въ крайнихъ случаяхъ съ хлыстами. Хорошо было бы, если бы и сами эксперты судебной медицины внимательно относились къ подсудимымъ сектантамъ, такъ какъ замѣчено, что при настоящихъ усовершенствованныхъ способахъ оскопленія, операція эта про-изводится часто столь искусно, что самому опытному врачу трудно бываетъ замѣтить поврежденіе членовъ.

Но если оффиціальному миссіонеру, опирающемуся на свои полномочін и содвиствіе гражданской власти, всегда болве или менве легко вступить въ беседу съ сектантами, то о приходскомъ настырь, долженствующемъ поучать своихъ пасомыхъ благовременно и безвременно, этого сказать нельзя. Для закоренълыхъ и ярыхъ сектантовъ онъ является представителемъ и воплощениемъ всего того мнимаго зла, съ которымъ они борются; онъ для нихъ бываетъ ненавистенъ в потому всикая беседа съ нимъ по вопросамъ върочченія для нихъ нежелательна. Естественно отсюда возникаетъ вопросъ: въ какомъ же роде наученія должень действовать приходскій пастырь? Кавъ на одну изъ формъ церковнаго учительства, заповеданную веками нашей православной церкви, всегда доступную и наиболъе дъйствительную, было указано на церковную проповъдь и виъбогослужебныя собесъдованія въ цервви послѣ вечерни или между утренней и ранней литургіей. Слѣдуеть заметить, что эта форма церковнаго учительства, въ Харьковской епархіп распространена въ достаточной степени и уже не мало проповъдническихъ сборниковъ вышло изъ подъ пера пастырей Харьковской епархів. И дай Богь, чтобы этихъ ревностныхъ пропов'едниковъ было какъ можно больще, чтобы пропов'едничество не оскудъвало.

Преосвященный Амвросій, архіепископъ Харьковскій, говорить: 1) "чтобы понять все великое значеніе живаго устнаго слова, надобно только вникнуть въ истинный смыслъ установленія въ Церкви Христовой пастырей и учителей, храмовъ и каоедръ церковныхъ. Какое человъческое учрежденіе можетъ сравниться съ просвътительнымъ вліяніемъ на народъ церковной проповъди, разумъется, когда она понимается и ведется церковными учителями, какъ должно? Въ нашемъ отечествъ, напримъръ, болъе тридцати тысячъ



<sup>1)</sup> Живое слово стр. 27-28.

церквей, какъ готовыхъ народныхъ училищъ, еще болъе того учтелей, облеченныхъ авторитетомъ проповедниковъ Христовой исты ны и довърјемъ народа; въ ихъ распоряжения и дни, и часы вы родныхъ собраній; они могуть связать свое церковное слово с всякою бестьюю личною съ народомъ и дома, и въ полъ, и ы пути: могутъ по заповъди "обличать, запрещать, увъщевать и время и не во время" (2 Тим. 4, 2). И стряхни они съ себя этот мертвенный сонъ безучастія и безпечности, который овладълъ ныс большинствомъ ихъ; проникнись они тою жалостью къ народ. остающемуся безъ руководства, кавая дышеть въ словахъ Христа Спасителя (Мато. 9, 36); пойми они всю силу и злокачественность современных заблужденій; оставь устарілыя формы різчи, неудоныя для потребностей минуты; заговори они живымъ словом убъжденія и любви; подкрыпи свое слово приміромъ христіанских добредътелей - что бы они могли сдълать для народа! Одно презставление объ этомъ значение живаго церковнаго слова, какое дал ему Спаситель нашъ во своей Церкви, способно привести въ восторгъ ривнителя истины и блага человъчества.

По нашему времени это представление кажется идеальнымъ; но оно не то идеально мечтательное, какъ часто составляютъ себълюди о различныхъ видахъ человъческой дъятельности и совершенства; оно есть точное изображение обязательной дъятельностя служителей слова евангельской истины, къ которому они должни стремиться встами подъ опасениемъ, въ противномъ случат, осуждения. Благовъствование "необходимая обязанность моя", говорить Апостолъ Павелъ, и "горе мит, если не благовъствуро" (I Кор. 9, 16). Сюда, къ возбуждению и надлежащему направлению этой дъятельности служителей Церкви, должны быть обращены вста на усили и заботы. Мало у насъ въ духовенствъ дарований, это наше песступление".

Что же добавить въ этимъ словамъ? Одно развѣ, что въ успѣхѣ и развити живой церковной пастырской проповѣди заключается весь центръ успѣха нашей внутренней миссіп, по огражденію върныхъ чадъ церкви отъ религіозныхъ заблужденій вѣка сего и по пресѣченію пропаганды сектантскихъ лжеученій, обольстительнах сила которыхъ, главнымъ образомъ, коренится въ живомъ, простомъ словѣ лжеучителей.

Утверждая въ въръ православныхъ и предохрания ихъ отъ заблужденій, церковное учительство въ формъ положительнаго выясиенія истинъ, хотя бы и въ параллель пунктамъ сектантскаго жеученін, едва ли дойдеть до слуха самихь сектантовь, а, дойдя ро нижь едва ли въ силь возвратить уже отпавшихь. Ощущается кужда въ иномь мечь пастырскаго слова, нужна инал форма називанія. Такою формою, получившею за послъдніе дни большое распространеніе въ Русской церкви, являются публичныя собесьдованія въ формь совопросничества и преній православнаго миссіонера съ сектантами; эта форма вмъеть не малое распространеніе въ нашей Харьковской епархіп.

В. Давыденко.

(Продолжение будетъ).

Отчетъ Епархіальнаго Наблюдателя о состояніи церковно-приходскихъ школъ и школъ грамоты Харьковской епархіи по учебно-воспитательной части за 1897/8 учебный годъ.

(Продолжение \*).

v

Воспитательная сторона церковной школы. Порядокъ совершенія утрешнихъ и вечернихъ молитвъ. Посъщеніе учащимися храма Божія. Участіє при совершеніи церковнаго Богослуженія. Исполненіе христіанскаго долга исповъди и Св. Причастія. Школьная дисциплина и мъры къ ея поддержанію. Установившійся строй жизни въ общежитіяхъ. Вліяніе церковной школы на учащихся. Факты.

Воспитательная сторона церковной школы составляла предметь особеннаго вниманія учащихъ въ ней лицъ. Въ деле религіозноправственнаго восивтанія дітей законоучитель и учитель составляли одно согласное целое, преследуя во всеха своиха действіяха и отношеніяхъ къ детямъ одну и туже цель-сделать изъ нихъ върующихъ христіанъ и истинныхъ сыновъ Церкви Православной, добрыхъ и честныхъ людей, вфрныхъ гражданъ Отечества, дфтей, любищихъ своихъ родителей и съ почтеніемъ относящихся старшимъ. Къ этому направлялась прежде всего вся система школьнаго обученія. Обученіе носило воспитывающій характеръ и имъло своею цълію воздъйствовать прежде всего на правственную сторону ребенка. Не говоря уже о священно-историческихъ событиять, заповъдиять Закона Божія и молитвахт, которыя однимъ содержаніемъ своимъ оказывали доброе вліяніе на воспрінмчивую душу ребенка, при чтеній по русскому языку въ подборъ статей

<sup>\*)</sup> См. ж. «Въра и Разумъ», за 1899 г. № 19.

для чтенія им'влось въ виду набрать тів нать нихъ, въ которых изображалось величіе правды и добра, истинно-христіанская кизълюбось въ родителямъ, преданность Царю в Отечеству, сапостыженный и достойный подражанія поступовъ или же наказаны гордость, тщеславіе, самолюбіе и т. п. То же и еще въ больше мірів слідуеть сказать о воспитательномъ значеніи церковнось винскаго языка и церковнаго пінія. Ихъ благотворное, возвиванее душу, значеніе ощущается всякимъ истиннымъ сыномъ церковно, всякимъ предстоящимъ и молящимся въ храмѣ умиления душою.

Но независимо отъ предметовъ школьнаго курса жизнь переной школы представляетъ, можно сказатъ, безпрерывний ра случаевъ, кониъ пользовались учащія въ ней лица для рештіся правственнаго воспитанія дівтей. Въ ряду нихъ первое місту книмаетъ ежедневное совершеніе повседневныхъ молитвъ.

Во всвхъ церковныхъ школахъ епархів утромъ преть начают учебныхъ занятій и по окончанін ихъ были совершаеми пто нія и вечернія молитвы по Учебному Часослову, изданном в благословенію Святвищаго Сунода Училищнымъ Советомъ. 06c1 порядокъ совершенія молитвы быль такой. За полчаса до вача заннтій собравшіяся въ школу дёти чинно становились предзерезомъ съ теплившейся лампадкой п подъ руководствомъ наставяза начинали молитву паніемъ: "Царю Небесный"; одинь изь лучи чтеновъ по назначенію учителя истово и съ благоговіність 🕾 таль молитву. Молитвы: "Отче нашь", "Спаси Госполи" в Доля но есть", а иногда "Святый Боже" и "Пресвятая Троице", пъты общимъ хоромъ. Если присутствовалъ, а это сичи весьма нередко, а въ некоторыхъ школахъ и во весь учеча годъ, священникъ, онъ начиналъ молитву начальнымъ возгласк и оканчиваль ее обычнымъ отпустомъ. Такимъ образовъ дът въ школћ видятъ то же, что и въ церкви: такой же началы: благословляющій возглась батюшки, такое же внятное в всег чтеніе товарищемъ, такое же благоговъйное півніе и проч.,- п вольно приходять къ заключенію, что школа и церковь вибе между собою родство и тъсную связь. Молитвенное насти мальчика, сообщенное ему школою, не побидаеть его и дом 💯 увздиме наблюдатели указывають случаи, когда ивкоторыя был стивыя семьи отходили во сну послѣ внятно и вразумительно пр танной ребенкомъ-ученикомъ молитвы. Чтобы школьная мол имъла еще большую связь съ церковью, оо. законоучителя врег оть времени въ кругъ повседневныхъ молитвъ, въ дви, слѣдующіе за великими праздниками, вводили тропари сихъ праздниковъ. Въ дни послѣ Пасхи молитва начиналась пѣніемъ: "Христосъ воскресе", и оканчивалась: "Свѣтися, свѣтися". Послѣ Вознесенія Господня въ началѣ урока—"Вознеслся еси во славѣ" и проч. Точно также въ кругъ повседневныхъ молитвъ въ нѣкоторыхъ школахъ вводимы были тропари мѣстныхъ храмовыхъ праздниковъ, равно п тропари святыхъ, особо чтимыхъ въ данной мѣстности.

При отправления самыхъ молитвъ особенное внимание учителя всегда было обращаемо на то, чтобы дёти отнюдь не допускали иснаженія текстовъ, неправильныхъ удареній въ словахъ, правильно слагали кресты и правильно крестились, чтобы во времи самой молитвы они не были разсвянны, а внимательно вслушивались въ слова молитвы, съ благоговениемъ и умилениемъ совершали бы вившийе знаки молитвы. Въ случав нарушения всвхъ этихъ требованій учитель или законоучитель, если онъ присутствуеть на молитев, по окончаніи молитвы каждый разъ разъясняль и смысль непонятных выраженій молитвы, и значеніе внъшнихъ законовъ, повторяя по нъсколько разъ по каждому поводу въ отдельности. Въ некоторыхъ школахъ чтеніе молитвы было общимъ: впереди предъ аналоемъ становился чтецъ, а всъ остальные ученики вследь за нимъ вслухъ произносили слова молитвы. Общимъ чтеніемъ молитвы достигалась та цёль чтобы христіанскій долгь ежедневной молитвы быль выполнень каждымь и чтобы чтеніе этой молитвы, вследствіе привычки, сделалось потребностью всёхъ учащихся.

Учащіеся въ церковныхъ школахъ во всё праздничные, воскресные и табельные дни, а также постомъ—во время говёнья и совершенія литургів Преждеосвященныхъ Даровъ—неопустительно посёщали всё церковныя службы. Въ церковь дёти шли всегда чинно въ опредёленномъ порядкё и становились рядами, занимая по большей части пространство между алтаремъ и клиросами у самаго амвона, имёя возможность слёдить за порядкомъ церковныхъ Богослуженій и оставаясь всегда доступными наблюденію какъ учителя, такъ и священника. Учители тщательно слёдили, чтобы въ церкви дёти держали себя чинно, были внимательны къ чтенію и пёнію и усердно молились, полагая крестное знаменіе и дёлая колёнопреклоненія тамъ и тогда, когда этого требовала важность молитвословій и пёснопёній. Чтобы дать возможность самимъ учащимся принять активное участіе въ церковныхъ службахъ,

Digitized by Google

лучшіе изъ учениковъ были назначаемы къ участію въ клиросномъ чтеніи. Къ церковному чтенію учащієся предварительно готовились въ школѣ и дома, а наканунѣ совершенія службъ обыкновенно были провѣряемы священникомъ. Ученики и ученицы обладающіе лучшими голосами и хорошимъ слухомъ, пѣли на клиросѣ; общензвѣстныя же пѣснопѣнія, каковы: "Пріидите покіонимся", "Вѣрую во Единаго Бога", "Тебѣ поемъ", "Достойно" и "Отче нашъ", —были исполняемы всею школою, въ полномъ составѣ ег учащихся. Было не мало случаевъ, когда всѣ учащіеся пѣли всъ Божественную литургію. Почти во всѣхъ школахъ ученики старшаго отдѣленія прислуживали священнику во время Богослужевів въ алтарѣ, вынося во время малаго и великаго входовъ свѣтвльники и подавая кацило.

Чтобы приготовить учащихся въ сознательному присутствованію при совершеніи церковныхъ Богослуженій, о.о. законоучители ваканунъ праздинчныхъ, воскресныхъ и табельныхъ дней, равно какъ въ дни поста и четыредесятницы выясняли дътниъ значеніе дней, лицъ и событій празднуемыхъ Св. Церковью, заботясь о томъ, чтобы дети сознательно воспитывались подъ кровомъ Матери нашей - Церкви. Они передавали имъ исторію празднуемыхъ собитій, четали емъ соотвътствующія житія святыхъ и знакомили сь содержаніемъ Евангельскихъ ученій. Благодаря этому діти, присутствуя въ Церкви, не только сознательно молились, но в пріобрътали твердыя познанія въ истинахъ въры, Священной исторів и Богослуженіи. Догматы, непостижимые нашему уму, въ церковномъ Богослужение становились доступными сердцу детей. Непостижемая тайна рожденія Господа Нашего Інсуса Христа въ дни праздника Рождества Господня усвоялась ими сердцемъ. Вътабельные дня забота наставниковъ была направлена въ тому, чтобы воспитать въ дътяхъ любовь и преданность Царю и отечеству и чувство уваженія въ гражданской власти. Для достиженія этой ціли они употребляють слідующія средства. Всь ученики должны были знать титуль и пил Государя Императора, Государыни Императрицы и Наследника Цесаревича, годъ, мъсяцъ и число ихъ рожденій и тезоименитствъ и день востествія на престолъ Государя Императора. Наконець въ означенные дни законоучители знакомили учащихся съ содержаніемъ очередного Апостола и Евангелія и при этомъ разъясняли. чего Св. Церковь и мы просимъ у Господа въ эти дни для Государи Нашего. Въ дни самыхъ праздниковъ законоучители весьма

нерѣдко созывали учащихся въ школѣ в предлагали имъ разсказы изъ Отечественной исторіи, въ которыхъ особенно рельефно выступаетъ дѣятельность нашихъ государей во благо русскаго народа. Особенно поучительными въ данкомъ случаѣ являлись разсказы изъ исторіи Св. Владиміра о принятіи христіанской вѣры, о Св. Александрѣ Невскомъ, о Куликовской битвѣ, объ отечественной войнѣ, о заботахъ Александра III о прокормленіи голодающихъ въ 1891—1892 голодные годы; въ день 17 октября законоучители обыкновенно разсказывають о чулесномъ спасеніи Царской семьи при крушеніи желѣзнодорожнаго поѣзда; наканунѣ 19 февраля разъяснями иногда дѣтямъ, что въ этотъ день было уничтожено крѣпостное право и что въ настоящее время крестьяне обязаны своею свободою Царю-Освободителю. Во всѣ же эти дни школа украшалась флагами.

Въ дни поста Св. Четыредесятницы учащіеся говѣли не менѣе двухъ разъ, на первой и послѣдней седмицѣ, исповѣдывались и Св. Таинъ причащались; священники всячески заботились о томъ, чтобы приготовить своихъ питомцевъ къ достойному принятію Св. Таинъ. Съ этою цѣлію въ свободные отъ служенія дни въ школѣ или въ цервви они вели съ ними бесѣды о значеніи поста и говѣнья, о благодатныхъ дѣйствіяхъ на душу вѣрующаго человѣка таинствъ Покаянія и Причащенія, разучивали и разъясняли дѣтямъ смыслъ и значеніе наиболѣе важнѣйшихъ постовыхъ молитвъ, каковы: "Господи и Владыко живота моего"; "Вѣрую, Господи, и исповѣдую" и т. д. Говѣющіе неопустительно посѣщали храмъ Божій во время всѣхъ церковныхъ службъ, къ принятію Св. Таинъ приступали съ благочестивымъ настроеніемъ.

16-го мая по окончаніи экзаменовъ, ученики Славянской второклассной школы, совмъстно съ увзднымъ наблюдателемъ, попечителемъ школы Авксентіемъ Васильевичемъ Шпурковымъ, о. завъдующимъ п учителями совершили паломническое путешествіе въ
Свято-Горскій Успенскій монастырь, находящійся въ 18 верстахъ
отъ города Славянска. Послѣ напутственнаго молебна дѣти выстроились по два въ рядъ и подъ надзоромъ учащихъ отправились въ путь. Проходя мимо церквей, дѣти обнажали головы,
крестились и пѣли церковныя пѣснопѣпія. Часа черезъ три паломники были у цѣли свого путешествія. Увидѣвъ храмъ Преображенія, всѣ ученики полнымъ хоромъ пропѣли: "Преобразился есв"...
Затѣмъ, подойдя къ вратамъ Св. Обители и остановившисъ съ
обнаженными головами, пропѣли: "Въ рождествѣ дѣвство сохрани-

ла еси"... Архимандрить св. обители о. Вассіань все приготовных для встрічи юных паломниковь: имъ отведены были помінценія, быль предложень ужинь. На другой день паломники присутствовали при совершеніи ранней литургіи и въ теченіе З часовь подъ ближайщимъ руководствомъ монастырскихъ иноковъ осматривали рідкую по красоті містоположенія обитель. Близко наблюдая дітей во время этого путеществія, нельзя было не убідиться въ самомъ благотворномъ вліяніи его. Видъ обители, благоліспіе храмовъ и церковной службы, благочестіе иноковъ и особенно ихъ отечески—ласковое отношеніе къ дітямъ,—все это произвело на учениковъ сильное впечатлівніе, возбудило ихъ религіозное чувство и любовь къ Святой Обители.

При всъхъ второвлассныхъ школахъ Епархіи устроены общежитія, какъ необходимое условіе правильнаго воспитанія учащихся въ нихъ. Для общежитія при всёхъ школахъ отведены особыя номъщенія для столовой, спальни, комнаты для занятій въ учебное время, кухни и кладовой. Что касается порядка жизни въ общежитіяхь, то онь не вибеть опредбленнаго характера, но въ разныхъ школахъ имъетъ свои особенности. Въ Ворожбянской второклассной школь общежитие основано на началахъ, указанныхъ въ руководящей стать В. И., помъщенной въ Народномъ Образованів за февраль 1896 года. Родители или родственники воспитанниковъ своевременно доставляють необходимые продовольственные продукты и приблизительно въ следующемъ количестве на одного въ мѣсяцъ:  $1^{1}/2$  п. муки,  $1^{1}/4$  п. картофеля, 10 ф. пшена, 2 ф. соли, 2 ф. сала, 2 ф. муки и проч. На покупку мяса, а въ постные дни рыбы, а также на жалованье кухаркв, покупку мыла и другіе мелочные расходы взимается не свыше 1-го рубля въ місяць съ воспитанника. Чай и сахаръ покупаются на средства мъстной церкви, за участіе воспитанниковъ въ церковномъ хоръ. Заботы по заготовећ јна зиму снимаемыхъ съ школьнаго огорода огурцовъ, капусты, бураковъ и проч., а также по сохраненію доставляемыхъ воспетанниками продуктовъ, ежедневному ихъ распредъленію и по присмотру за дъйствіями кухарки приняла на себя жена завъдующаго-Марія Васильевна Рубинская. Уборка столовой в спальной комнать, топка въ нихъ печей и приготовление куба для чая, а равно уходъ за чистотою и опрятностію во всемь школьномъ помъщенія, въ дворъ и въ саду возлагаются на воспятанниковъ по дежурству.

Нѣсколько иной характеръ имѣетъ общежите въ Славянской

второвлассной школь. Содержаніе большей половины учащихся въ ней дътей принимаеть на свой счеть попечитель школы А. В. Шнурковъ, всё остальные взносять плату за свое содержение отъ 15 до 40 руб. въ годъ. Поэтому въ столъ, спальномъ бъльъ и одеждъ воспитанниковъ замъчается нъкоторое однообразіе. Въ Больше-Писаревской второклассной школь въ отчетномъ году общежитіе существовало на следующихъ основаніяхъ: а) все ученики обизательно должны были находиться на дневныхъ и вечернихъ занятіяхъ, а также имъли ночлегъ въ школьномъ зданія. Жить въ дом'в родителей разрівшалось лишь въ исплючительныхъ случаяхъ, по семейнымъ обстоятельствамъ, и только тъмъ ученикамъ, гдъ семейная обстановка, по мижнію завідующаго школою п учителей, не могла препятствовать занятію ученика п оказывать дурное вліяніе на его нравственность; б) всё ученики должны были иметь свой столь, обедь на дому, а завтравь и ужинь для удобства - въ школъ; в) постель (одъяла и подушка) каждый ученикъ имълъ свою, кроватью же и проч. обстановкою общежитія **ученики** пользовались безплатно отъ школы.

Ежедневный порядовь въ общежити установленъ следующій: въ 6 часовъ утра воспитанники пробуждаются отъ сна, убирають (каждый свою) постель, умываются, одвраются, и къ 7 часамъ собираются въ занятную комнату, гдв читаются утреннія молитвы, всегда въ присутствіи учителей, а иногда и законо-учителя; послё молитвы воспитанники пьють чай и завтракають въ столовой; съ 8 часовъ утра до 2 пополудни пдуть, по недъльному росписанію, классные уроки, по окончаніи которыхъ дети мъстныхъ жителей отправляются объдать по домамъ, откуда возвращаются въ 3 часамъ, съ запасомъ для ужина и завтрава на следующій день, а остальные собираются для обеда въ общую школьную столовую. Послъ объда ученики гуляють подъ присмотромъ учителей и иногда рубить дрова (зимой), или работають въ огородъ или саду (лътомъ). Съ 4 до 5 часовъ-уроки по пънію п музыкв. Сверхъ того, въ Больше-Писаревской второклассной шкопъ въ послъобъденное время отъ 3 до 5 часовъ четыре раза въ недълю бывають занятія въ мастерскихъ. Въ 5 часовъ пьють вечерній чай, послів котораго занимаются приготовленіемъ уроковъ къ следующему дию до 9 часовъ, съ небольшими промежутками для отдыха; приготовление уроковъ идетъ въ занитной комнать подъ руководствомъ учителей. Въ 9 часовъ ученики ужинають, а послъ ужина общая вечерняя молитва,--послъ которой отправляются въ спальню для ночного покои. По воскреснымъ и праздавтнымъ днямъ воспатанники неопустительно посъщаютъ церковная Богослужения и принимаютъ участие въ совершении церковнаю Богослужения.

Особенное вниманіе педагогическимъ Совътомъ школы, петь руководствомъ убъднаго наблюдателя, было обращено на то, чтоба свободное время отъ занятій учення проводили съ пользой, а в предавались въ это время лъни, шалостямъ, которыя могли ба развить въ нихъ худые наклонности и пороки.

Свободное время отъ занятій посвищалось: а) полезнымъ прата гимнастическимъ упражненіямъ, б) разучиванію пѣснопѣній перковныхъ пѣсенъ, а также декламаціи стихотвореній лучшихъ русскихъ писателей (преимущественно въ воскресные и праздвичен дни до обѣда), в) знакомству съ физическими приборами и физическими опытами, бесѣдамъ по гигіенѣ, сельскому хозяйству (кі воскресные и праздничные дни послѣ обѣда).

Школьная дисциплина основывалась не столько на страхt: мърахъ взыскании и наказания, сколько на любви и чувствъ тыженія учащихся къ своимъ наставникамъ. Учащіе заботилься въ ихъ отношеніяхъ къ учащимся установилесь томъ, чтобы отношенія и полная дов'тривость. При такихь стотеческія ношеніяхъ дътскія и проступви покрывалесь Ж шалости кроткимъ замъчаніемъ ласковымъ учителя въ присутствій всёхъ учащихся и по окончаній уробовь. Какихъ либо особенныхъ пороковъ среди детей не замечалось г карательныя мфры въ церковныхъ школахъ не практиковансь Поведение учащихся въ общемъ было весьма хорошее. Чаще весь замвчались следующие пороки: леность, выражающаяся въ самвольномъ опущении уроковъ, или невыучивание ихъ, предвахьренная порча классной мебели, насмъшки надъ товарищами, сора, шаловливость въ классћ, заинрательство и др. Въ большивств случаевъ вст означенные проступки дътьми совершались несозем: тельно и серьезнаго значенія въ нарушеній школьной дисципла не имбли. Что касается упорно ленивыхъ и неоднократно запечен ныхъ въ непрерывныхъ проступкахъ, то о таковыхъ доводеле до сетдвиія родителей или въ редкихъ случанхъ удалили изъ школь

Церковная школа, какъ школа народная, полагающая воспытаніе дітей въ основу всего школьнаго обученія и располагающая самими дійствительными средствами для воспитавія дітей в духів церковности, оказываеть самое благотворное вліяніе на учещихся. Доказательствомъ этого служить то, что въ церковно-приходскія школы приводять своихъ дітей даже раскольники, дорожа ученіемъ въ духѣ старины, ей поручають своихъ дѣтей и сектанты и вновърцы. Въ отчетномъ году въ церковныхъ школахъ епархін было 42 раскольника, 8 сектантовъ и 13 католиковъ. Отрадный факть, что всь эти дети на ряду съ православными изучають Законъ Божій, а родители ихъ не только не возбраняють имъ этого, но даже позволяють имъ (раскольникамъ и сектантамъ) по ихъ доброй волъ исполнять вившніе знаки молитвы, посъщать храмъ Божіей и участвовать въ церковномъ пеніи. Несомненно, что дъти въ свою очередь оказывають доброе влінніе и на взрослыхъ. По крайней мъръ повсюду въ школахъ, гдъ дъти принимаютъ участіе въ совершеніи Богослуженія и гдв организовано стройное паніе, наблюдается болве усердное посвщеніе храма взрослыми. Что касается самихъ питомцевъ церковной школы, выбывшихъ изъ нея, то, по наблюденіямъ оо. зав'ядующихъ, общая ихъ черта – любовь къ храму, желаніе участвовать въ Богослужевій чтеніемъ и півніемъ, почтительность къ родителямъ, уваженіе и довъріе къ старшимъ. Между ними меньше грубыхъ посвойственныхъ крестьянскимъ датимъ. Завъдующій Райской церковной школой и Славинской второклассной свидьтельствують, что вкъ бывшіе питомцы, по выходе изъ школы, постоянно обращаются къ нимъ за совътами и руководствами въ своей жизни, являясь въ село съ отхожихъ промысловъ, почитають долгомъ приходить къ нимъ за благословеніемъ, и пишуть пвсьма, прося молитвъ и практическихъ совътовъ.

(Окончаніе будеть).

### Епархіальныя извъшенія.

Священники церквей: сл. Зеликовки, Старобъльскаго увзда, Филаретъ Донченко и сл. Шелестовой того же увзда, Димитрій Шишловъ, за усердную службу, награждены набедренникомъ.

- Священнякъ Успенской церкви, сл. Лимана, Старобъльскаго убзда, Өеодоръ Поповъ перемъщенъ на священническое мъсто при Няколаевской церкви, сл. Алексъевки, Старобъльскаго убзда.
- Священникъ церкви сл. Калмыковки, Старобъльского убада, Симеонъ *Наумовъ* переведенъ, согласно прошенію, на священническое мъсто къ церкви сл. Лимана, того же убада.

- Священникъ Варваринской церкви с. Бапитольскаго, Измескаго убъще. беодоръ Христіановскій, 4 октября н. г. перемъщенъ на священивческое шъсто при Ромдество-Богородичной церкви с. Андреевки, Бахмутскаго убъда, а на его иъсто 23 октября опредъленъ окончившій курсъ въ Харьковскей Духовной Семинаріи Платонъ Кутеповъ.
- Окончившій курсь Духовной Семинарів, Сергій Стелецкій, опреділень на священническое місто (второе) при церкви сл. Трехънзбинскі, Старобільскаго уйзда.
- Псаломщикъ Николаевской церкви с. Городнаго, Богодуковскаго ублда, Иванъ *Тюкоев* рукоположенъ въ сенъ діакона 10 октября в. г. къ Покровской церкви с. Писаревки, Сумскаго ублда.
- Окончившій курсъ въ Таврической Духовной Семинаріи, Иванъ Соколово, опредёленъ на псаломщицкое місто къ церкви сл. Гинлицы, Волчанскаго увзда.
- Псалонщивъ Всъхсвятской церкви с. Залиманья, Изюмскаго уъща. Василій *Оедорова*, 1 ноября н. г., согласно прошенія, уволенъ за штать, а на его ибсто того же числа опредъленъ и. д. псалонщика крестьянни Сила Забиранникъ.
- Заштатный псаломщикъ Преображенской церкви сл. Ворожбы, Је бединскаго увзда, Григорій *Лисанскій* 27 сентабря н. г., волею Божіве, умеръ.
- Псаломщикъ Вознесенской церкви с. Никольскаго, Изюмскаго убада, Павелъ Макаровскій, умеръ, а на его мъсто опредъленъ исправляющим должность исаломщика Александръ Макаровскій.
- Утвержденъ въ должности церковнаго старосты Трехсвятительской церкви с. Лутищъ, Ахтырскаго убзда, крест. Терентій Яковлевъ.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Новый православный храмъ за границей.—250-літіе Казанской иковы Божіей Матери.—Некрологь.

Недавно во Флоренців происходила, по словамъ «Прав. Въст.», торжественная закладка первой русской православной церкви въ Итальянскомъ королевствъ. На торжество закладки церкви собрались итальянскія власти съ префектомъ, графомъ Карачеолла. Чудная погода собрала сюда всю русскую колонію и представителей другихъ церквей, кромъ римско-католической. Сюда же прабыли русскій посолъ въ Римъ, дъйствительный тайный совътникъ Нелидовъ, съ членами русскаго посольства и Товарищъ Оберъ-Прокурора Святьйшаго Синода, сенаторъ В. К. Саблеръ. Торжест-

енное Богослуженіе совершаль настоятель римской посольской церкви, архимандрить Клименть,—въ сослуженій настоятеля флорентинской посольской церкви, протоіерея В. И. Левицкаго. Первые закладные кдмни положили—архимандрить Клименть, русскій посолъ Нелидовь и сенаторъ В. К. Саблеръ. По окончаній закладци, почетнымъ гостимъ быль предложенъ роскошный завтракъ, на которомъ русскій посоль Нелидовъ провозгласиль тость за здоровье Государя Императора и Короля Италіи Гумберта. Тость быль восторженно принять всёми.

— 22-го овтября исполнилось 250-летіе празднованія Казанской иконы Божіей Матери. «Моск. Від.» сообщають по этому поводу следующія историческія сведенія. Чудотворная икона явилась въ гор. Казани въ 1579 г. Въ сонномъ видение одной благочестивой девице Божія Матерь повелела взять икону Ея изъ нъдръ земли и указала мъсто, гдъ она была сокрыта. Въ указанномъ мъсть икона, дъйствительно, была найдена. Тогдашній архіепископъ казанскій Іеремія со всімъ духовенствомъ совершиль торжественный крестный ходъ къ новоявленной нконв, и она съ великою честію была перенесеня въ ближайшій къ м'всту явленія храмъ Св. Николая; здёсь послёдоваль отъ нея цёлый рядъ чудотвореній. По желанію Царя Ивана Васильевича быль снять съ новоявленной иконы списовъ, который и присланъ въ Москву. Съ этого времени въ память явленія вконы 8-го іюня установлено было мъстное ен чествование. Праздникъ 22-го октября учрежденъ въ Мыский въ благодарность Богородици за избавление Моским и Россіи въ 1613 году отъ полявавъ и шведовъ. Какъ извёстно, въ 1612 году Казань выслала свои дружины въ Москвъ съ образомъ Казанской Богоматери. Дружины 26-го мая отбили у поляковъ Новодъвнчій монастырь. Чудотворный образъ пробыль въ Москвъ съ ополченіемъ до зимы, а затёмъ отпущенъ обратно въ Казань черезъ Ярославль. Зайсь икону встритили дружины Пожарскаго и Минина, шедшін къ Москві взъ Нижняго-Новгорода, и пожелали имъть икону въ своихъ рядахъ, въ Казань же посланъ былъ списокъ съ нея. 22-го октября 1613 года Москва была освобождена отъ поляковъ. Въ благодарность за избавление свое отъ враговъ въ следующій воскресный день быль совершень въ Москве торжественный крестный хлдъ съ казанской иконой Богоматери. Съ того времени подлинная казанская икона, какъ драгоценная святыня, пребывала въ Москвъ около 100 лътъ, причемъ въ память того же событія въ честь чудотворной иконы построенъ въ 1630 году Казанскій соборъ. Прежде чёмъ икона была перенесена въ этотъ

соборъ она стояла въ храмъ Введенія Богородицы на Срѣтеат, куда была помъщена княземъ Пожарскимъ какъ въ свою прихоскую церковъ. Первый русскій Царь изъ Дома Романовыхъ—Мъхаилъ Өеодоровичъ и его мать инокиня Мареа, въ благодарность за чудеса, явленныя иконой, повельли праздновать казанской возъй Богоматери въ Москвъ дважды въ годъ и совершать крество коды: 8-го іюля и 22-го октября, что неизмѣнно совершается в гонастоящаго времени. Съ Михаила Өеодоровича икона сдѣлалы семейною въ Царскомъ родъ и пользовалась у русскихъ Царъ особымъ почитаніемъ. Это послѣднее обстоятельство побудило църя Алексъя Михайловича ознаменовать радостное семейное собъте—рожденіе Наслѣдника Престола, установленіемъ всероссійсьать праздника казанской иконъ Божіей Матери.

#### НЕКРОЛОГЪ.

21-го октября 1899 года мирно и безмятежно почиль върный до комессиоему долгу, заслуженный протогерей Г. Г. Поповъ, на 72-мъ году жизне Родился покойный 7-го апръля 1829 года въ семъъ священника образнане свое онъ получиль въ духовномъ училищъ, а закончиль его въ Харьковской духовной семпиаріи (15-го іюля 1849 года) со степенью стулента Черезъ нъсколько мъсяцевъ онъ вступилъ въ бракъ съ дочерью военнато врача Анной Захаріевной Кузиной и получилъ священническое мъсто въ слободъ Ново-Осиновой (Купянскаго уъзда,—5-го апръля 1850 г.), а въ январъ 1852 г. перешелъ въ родную слободу Алексъевку, какъ преемнить своего престарълаго отца, вышедшаго послъ долголътней службы на повъй и дожившаго послъдніе дни свои на попеченіи сына.

Молодой пастырь всею душею отдался благоустроенію храма, созданнаго его отцомъ въ глухомъ еще въ то время хуторъ, не жалъя ни трудовъ, ни личныхъ средствъ. Внутреннее и внъшнее благолъпіе этого храма сталодля него предметомъ неустанныхъ заботъ. Благообразіе внъшней и внутренней отдълки храма—многократно вызывали одобреніе и похвалу Архипастырев посъщавшихъ этотъ храмъ, не говоря ужъ объ окрестномъ духовенствъ въ особенности о народъ, и въ этотъ храмъ стекались многіе присутстъвать при благоговъйномъ и торжественномъ богослуженіи и для слушавія одушевленныхъ проповъдей молодого священника. Но вотъ съ умноженіемъ пародонаселенія и развитіемъ любви къ богослуженіямъ храмъ становится тъсенъ, не вмъщаетъ всъхъ собирающихся на молитву, — и по первоя;

изыву любимаго пастыря стали стекаться обильныя пожертвованія на сширеніе и обновленіе этого храма. Такъ, въ последніе годы на это этое дело собрано было около 11 тысячь: храмъ увеличился почти вдвое, инявъ крестообразную форму отъ боковыхъ пристроекъ.

Неудивительно, что на столь ревностное попечение о храмъ обращено ло вниманіе и духовиымъ начальствомъ: не разъ объявлялась покойному хинастырская благодарность и преподавалось благословение Святъйшаго года; въ 1852 году онъ награжденъ былъ набедренникомъ, затъмъ а за другой савдовали награды: скуфія, камилавка, паперсный крестъ, енъ св. Анны 3-й степени, протојерейскій санъ, орденъ св. Анны 2-й стеи и, до пятидесятильтія священства, ордень св. Владиміра 4-й степени 1). Какъ человъкъ, выдававшійся своими душевными качествами, нокойбыль любинь и уважаемь и окружнымь духовенствомь. Скоро . долженъ былъ выдвинуться и какъ общественный дъятель округа. И ствительно, уже въ 1856 году его назначають депутатомъ округа, чеь два года — помощникомъ благочиннаго, а съ 1859 г. по 1880 г. онъ чала назначается, а по введеніи выборнаго начала единодушно избитея благочинымъ, пока по слабости здоровья и особенно зрвнія не выдень быль отказаться оть этой почетной должности. Со времени же ценія земскихъ учрежденій, въ теченіе 26 льть, онъ съ честью поратать, какъ гласный отъ духовенства, въ Старобъльскомъ земствъ. И зь успълъ онъ пріобръсть всеобщее уваженіе: старые земцы и понынъ минають о его благотворной дъятельности, сохранивъ въ отношении къ у до последнихъ дней наилучитую память.

Гросвъщенію духовному и умственному своей паствы покойный тоже вался съ большимъ увлеченіемъ: учительство, въ самомъ широкомъ и немъ смыслъ слова, было его призваніемъ. Еще въ то время, когда жискихъ школахъ и вообще о школахъ для сельскаго народонаселенія кто думалъ и заботился, покойный о. протоіерей не останавливался передъ какими затрудненіями и препятствіями, чтобы открыть въ свотриходъ школу для дътей. Съ 1861 г. въ теченіе десяти лътъ онъ эсилъ всецьло на своихъ плечахъ всю тяготу и устройства и препонія въ новооткрытой имъ школъ, исполняя обязанности и законоучими наставника. По переходъ школы этой въ въдъніе земства, покойоставался въ ней законоучителемъ, пока не угасла его жизнь. Со егиемъ школа становилась тъсна, и неутомимый пастырь открываетъ



<sup>)</sup> Кром'в упомянутыхъ, им'яль знаки отличія: а) наперсный кресть на Владисой лент'в за войну 1853 и 1855 г.г., б) знакъ Краснаго Креста, в) серебрямедаль въ память коронованія Императора Николая II и г) такую же медаль амять Императора Николая I.

вторую школу, все время лелья мысль о создания особаго помыщения для этой школы. Ко времени отхода въ въчность и эта мечта его осусствилась: при содъйствии убланаго отдъления училищнаго совъта и и личныя средства имъ воздвигнуто большое, свътлое кирпичное здание и и этой церковно-приходской школы.

Года 3—4 назадъ, по окончанів всёхъ важивйшихъ своихъ дёлъ, устравь почти всёхъ родныхъ изъ своей семьи, покойный сталъ исполюше совершенно спокойно готовиться къ переселенію въ новый міръ: песёты Александро-Невскую лавру, поклонился святынямъ Московскимъ, побывът въ Троице-Сергіевой лаврв, намітилъ місто для своего упокоемія; а к нынішній, послідній годъ жизни, онъ побываль въ Кієвів и Червино для поклоненія святынямъ, объйхалъ почти всёхъ родныхъ, при четь и разъ говорилъ: "віроятно, я въ послідній разъ у васъ; старъ я станиюсь, йздить мит тяжело". По возвращенію домой, онъ торопился закъчнь перестройку храма и зданіе для церковно-приходской школы. На минувшаго октября при большомъ съйздів знакомыхъ и многочислення стеченіи народа имъ совершено было наконецъ освященіе обновленых храма, а потомъ торжественное открытіе и новоустроенной школы.

Насколько почившій о. протоїерей выдёлялся по своимъ личным і служебнымъ заслугамъ среди мъстнаго духовенства еще при жизни свей настолько же трогательна и назидательна была и самая кончина его в дучи повидимому совершенно здоровымъ и ни на что не жалуясь, Е 21 октября, по случаю празднованія Восшествія на престоль Госуны Императора, совершилъ всенощное бдение и божественную литурия въ концъ который, послъ "Буди имя Господне"... произнесъ по обчаю своему проповъдь; но къ концу проповъди почувствоваль 🕬 нехорошо, обыльный потъ показался на лицъ его и онъ, камелавку, заключилъ проповъдь такими словами: "Итакъ, дъти мон, 🤄 демъ всегда чтить священную Главу отечества, какъ высочайщаго Благо дътеля и Отца; будемъ всегда върны и послушны не только Ему, я и всвиъ поставленнымъ отъ Него нашимъ начальникамъ и никогаз г будемъ забывать молиться о сохраненій драгоцінной Его жизни для вась Аминь". — Сказавши это, онъ пошатнулся и попросиль діакона и псамщака, стоявшихъ тутъ-же, поддержать его и отвести въ алгарь. Тыъ не разоблачаясь, онъ просиль положить его на полу съ правой сторов престола, лицемъ къ горнему мъсту. Вскоръ послъ сего онъ потерыт сознаніе и какъ бы уснуль; постепенно дыхапіе его становилось в тише и тише и, наконецъ, совстиъ прекратилось. (Такъ съ буквалья точностію исполнилось завътное желяніе почивнаго: умереть въ праб Божіемъ, при исполненіи своихъ пастырскихъ обязанностей; ибо, 🖾

еко до смерти своей, онъ не разъ, выражая это свое желаніе, говогъ: "какъ бы я былъ счастивъ, если бы удостовися умереть въ храмъ жість, при исполненіи своего долга". Замічательно также и то, что всв другія его желанія къ концу его жизни исполнились съ такою же іностію. Такъ, еще въ 1896 году съ разръшенія Епархіальнаго насъства, онъ приступиль въ расширению съ трехъ сторонъ приходскаго меннаго храма Божія и вообще къ обновленію всего храма, на что выъ ыскано было одинадцать тысячь рублей. Въ это же самое время, по иниціативъ, приступлено было и къ постройкъ новаго каменнаго анія для містной церковно-приходской школы, каковая постройка обошсь до трехъ тысячь рублей. Встречая при этихъ затруднительныхъ оруженіяхъ всевозможныя препятствія, онъ особенно сильно жедаль оконать цоскорте начатое имъ дело, дабы, на случай своей смерти, какъ овориль онъ, не дать возможность его преемнику сътовать на него за ачатыя и неоконченныя дела. Поэтому онъ употребляль всё свои усилія, тобы закончить въ этомъ году какъ расширение и обновление храма, такъ і устройство отдельнаго зданія для школы. И действительно, всё эти апитальныя работы, благодаря опытности и энергіи почившаго о. прогојерен, къ 1-му октября н. г. были совершенно окончены, а 3-го числа его же мъсяца и храмъ, и школьное зданіе, какъ ны замътили уже, быви торжественно освящены. -- "Теперь можно спокойно и умеретъ", говариваль онъ многимъ послъ освящения. Сыну же своему, священнику и законоучителю Старобъльской гимназін, при личномъ свиданіи съ нимъ 11 октября, онъ не только говориль о смерти своей, но даже сдвлаль нъкоторыя распоряженія на случай этой смерти. Прежде всего онъ просплъ, чтобы его похоронили въ тъхъ ризахъ, въ которыхъ обывновенно онъ служилъ (въ этихъ самыхъ ризахъ онъ умеръ и въ нихъ же его и похоронили); во вторыхъ, назначилъ-гдъ именно должны служить по немъ четыре сорокоуста; въ третьихъ, ассигновалъ извъстную сумму на свое погребеніе, а на 21-е число онъ просиль встать своихъ родныхъ и знакомыхъ прівхать къ нему, чтобы "попрощаться". "Быть можеть, говорпаъ онь, это будеть посавднее наше свиданіе"; но этому его желанію не суждено было осуществиться: правда, родные и знакомые събхались къ нему въ этоть и последующие дни, но уже для того, чтобы отдать последний долгь новопреставленному протојерею. Никто не хотелъ върить, чтобы этотъ человъкъ, повидимому здоровый, полный еще энергіи и силъ, вдругъ могъ оказаться безмоленымъ на евки. Кромъ блезкихъ родныхъ, трогательною пастырскою кончиною его особенно поражены его прихожане. Почти 50 дъть они наслаждались его благоговъйнымъ служеніемъ въ храмъ Божіемъ и слушаніемъ его поучительнаго и назидательнаго слова.

За 50 лътъ его пастырскаго служенія онъ ни одной литургів не отслужиль, чтобы не сказать своимъ прихожанамъ слова назиданія; говориль онъ всегда импровизаціи и притомъ съ такимъ одушевленіемъ и таки убъдительностію, что слушать его стенались съ особенною радостію, в множествъ. Живое его слово, изливавшееся какъ изъ неизсякаемаго истеника, всегда было увлекательно, но въ тоже время и назидательно ди всёхъ,—не только простыхъ, но и образованныхъ слушателей. Онъ учаль своихъ прихожанъ словомъ назиданія, но еще болье свею благочестими жизнію. Этимъ только и можно объяснить то громадное стеченіе народь которое было все время у гроба почившаго и съ глубокою скорбію прожало въ могилу своего любимаго пастыря.

22-го и 23 октября совершались заупокойныя литургів прибывавшим духовенствомъ округа, а въ самый день погребенія (24 октября) больственная литургія совершена была мѣстнымъ благочиннымъ протоіересть В. Поповымъ, въ сослуженіи шести священниковъ и 2-хъ діаконовъ. Въ конт литургів о. благочиннымъ сказано было приличное случаю назидательное слево. Въ 12 часовъ дня началось отпъваніе погребенія по установленному чилу къ этому же времени прибыло еще восемь священниковъ и такимъ образомъ въ отпъваніи погребенія тъла почившаго участвовало 15 священниковъ (взъ нихъ два протоіерея) и 6 діаконовъ. На погребеніи сказаю было четыре ръчи, въ которыхъ была охарактеризована личность почившаго протоіерея, какъ примърнаго, неутомимаго и добраго пастыря церкила также выяснено значеніе его внезапной и блаженной кончины, преподавшей намъ урокъ духовнаго бодрствованія.

Умилительное отпъвание погребения продолжалось около четырехъ часовъ. послъ чего настало послъднее прощаніе съ почившимъ. При неутъпномъ плачь и рыданів его двтей и многихь изъ прихожань, гробъ почившаго быль подиять и съ крестнымъ ходомъ, при печальномъ колокольномъ перезвонъ, въ предшествія болъе чъмъ 20 священнослужителей, по желенію родныхъ, отнесенъ быль сначала къ дому его, недалеко отстоящем отъ церкви, гдъ отслужена была литія, а затьмъ уже къ приготовленной въ церковной оградъ могилъ. Трогательную картину представляло это шествіе съ гробомъ почившаго пастыря, окруженнаго тысячами насомыхъ в знаемыхъ, собрашихся со всего прихода и многихъ окрестныхъ селенії. чтобы отдать последній долгь умершему. Вся площадь была уселив вародомъ, но, не смотря на это, порядокъ все время быль образцовый. Когга гробъ былъ опущенъ въ могилу, одинъ изъ внуковъ почившаго, студенъ ветеринарнаго института, отъ лица всёхъ его внуковъ, сказалъ прочувствованную прощальную ртчь своему любимому деду, послт чего тыо почившаго было предано землъ.

Собравниеся на погребеніе духовенство пожелало почтить память любиго и высокоуважаемаго собрата внесеніемъ своей лепты на пріють для овъ и сироть духовнаго званія. Учрежденіе такого пріюта было завътимъ желаніемъ почвниаго: болья не мало своимъ отзывчивымъ сердцемъ участи сироть духовнаго званія и насмотръвшись за время своего лгольтняго благочинія на слезы, бъды и нужды этихъ несчастныхъ, онъ инлъ принести изъ своихъ скромныхъ средствъ на это дъло 500 руб. Часть взнесенной духовенствомъ суммы собрана была еще раньше и другой цёли—для чествованія мастистаго юбиляра, не дожившаго до ого праздника. Къ этому торжественному дню (5-го апръля 1900 г.) товился почти весь уъздъ; не готовился только самъ будущій виновникъ рржества, и не разъ даже говорилъ, что, если ему придется дожить до билея, онъ ръщительно откажется отъ всякихъ чествованій. Желаніе сопшаго исполнилось; онъ почиль за нъскотько мъсяцевъ до наступленія

Миръ праху твоему, истинный христіанинъ, добрый пастырь и примърый дъятель на нивъ Христовой!

воего юбилея.

#### ОБЪЯВЛЕНІЯ:

## RIPAPIOTNICOMOPX

### a. H. Dioweeba

взявъ на себя иниціативу распространенія Аоонско-Ильинскаго изданія иконъ, книгъ, брошюръ и листковъ духовно-правственнаго содержанія, предлагаетъ пастырямъ и старостамъ церквей, а также братствамъ и монастырямъ, выписывать таковыя на коммиссію. Цены самыя дешевыя.

Икопы хромолитографскія на бумагь въ 14 красокъ лавированныя:

| 8 | вершковъ | 3 <b>a</b> | 1,00 | 00 экз | emii.      | I    |    |     |   |    |    | <b>55</b> | pyő. |
|---|----------|------------|------|--------|------------|------|----|-----|---|----|----|-----------|------|
| 6 | >        | >          | 1,00 | 0      | >          | •    |    |     |   |    |    | <b>32</b> | •    |
| 4 | >        | >          | 1,00 | 0      | >          |      |    | •   |   |    |    | 13        | >    |
| 3 | •        | >          | 1,00 | 0      | >          |      |    |     |   |    |    | 7         | >    |
|   | Листкі   | l B        | ъ 4  | стран. | 3 <b>a</b> | 1,0  | 00 | шт. | 4 | p. | 50 | ĸ.        |      |
|   | >        | 2          | 8    | · •    | >          | 1,00 | 00 | >   | 7 | >  | 20 | >         |      |
|   |          |            |      | THOTE  |            |      |    |     |   |    |    |           |      |

Односторонніе листы > 1,000 > 6 > 75 > Иконъ имъется до 500 названій и листвовъ до 400 №, а также большой выборъ книгъ и брошюръ духовно-правственнаго содержанія.

По желанію высылается иллюстрированный каталогь безплатно.

По изъявлении согласія товаръ высылается немедленно.

АДРЕССЪ: Одесса, Хромолитографія Д. Плющеева, Средне-Фонтанская ул., собст. домъ.

# ПРИНИМАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1900 ГОДЪ НА МОСВОВСКЕЖ ЦЄРКОВНЫЖ ВЪДОМОСТЕ вженедъльное изданіе

Общества Любителей Духовнаго Просвіщенія на Москві. Каждый Ж ва рымфр $\dot{b}$  отъ  $1^{1}/2$  до 2 хъ печатныхъ листовъ. Московскія Церновныя В $\dot{b}$ домости ви $\dot{b}$ еть своею целію доставлять серьезное чтеніе по вопросамъ религіозно-правственних, церковно-историческимъ и практическимъ не для духовныхъ только, во в свескихъ лицъ, интересующихся означенными вопросами. Кромъ этого, въ "Москвскихъ Церковныхъ Въдомостяхъ" помъщаются: а) имъющія то или другое времжеліе къ современнымъ вопросамъ жизни извлеченія изъ твореній св. отцовъ церш и б) статьи съ исторяко-археологическимъ описаніемъ Московской церновной старины и чтимой святыни. "Московскія Церковныя Відоности" вижють въ виду врезлагать сужденія о фактахъ и явленіяхъ жизни съ точки зрвнія ученія Правславной Церкви, подвергать обсуждению тв вопросы, которые вызываются самов жизнію и потребностини времени и потому должны представлять современня интересъ. По временанъ будутъ помъщаться илистраціи. Подписка принимается а) въ Епархіальной библіотекъ, въ Петровсковъ монастыръ, на Петровсь, в въ редакція - Б. Якиманка, церковь Петра и Павла, квартира священника Іоляц Ослоровича Мансветова, c) въ конторії Печковской—на Петровкі и въ извістныхъ книжныхъ магазинахъ г. Москви. Подписнал цена: На годъ съ перес. 5 р.-безъ перес. 3 р. 50 к. На полгода съ перес. 3 р.-безъ перес. 2 руб.

Редакторъ Священникъ Іоання Мансветов.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1900 Г. ХІ ГОДЪ ИЗДАНІЯ

еженедъльный иллюстрированный журналъ для семейнаго чтенія

# Природа и люди

Въ теченіе года подписчики получать 52 излюстрированныхъ Ж.К. въ котсторыхъ будутъ помъщаться всв выдающівся событія всего міра, очерки и разсказы изъ исторія науки, путешествій и изобрітеній, описаніе чудесъ Парижсь і Всемірной выстанки 1900 г., обозрѣніе XIX вѣка, романы и повѣсти съ массої иллюстрацій. БЕЗПЛАТНО 12 ТОМОВЪ, подъ общимь заглавіемъ "БИБЛЮТЕКА РОмановъ" (приключения на сушт и на корт) которые будуть заключать въ себт произведенія извъстныхъ писателей: З тома составляющихъ полную серію сечы. Фальненгорста Африканскій кожаный чуловъ: томъ І. Нъжное сердце. ІІ. Танганайскій левъ. III. Корсаръ пустыни. 9 томовъ составляющихъ полное собравіе сочиненій А. ЛОРИ, въ которыхъ въ увлекательновъ взложеніи описываются вутешествія и приключенія на суш'в и на мор'в. Томъ 1) Капитанъ Трафальгарь. 2) Радамехскій карликъ. 8) Изгнанники земли 4) Искатели золота, 5) Атлантьда. 6) Рубинъ Великаго Лами. 7) Тайна мага. 8) Черезъ океннъ. 9) Насладинъ Робинзона. Кромъ того, безплатно 12 иллюстрированныхъ выпусновъ "ВСЕМЕРИАГО ЛУТЕШЕСТВЕННИКА" въ которыхъ будетъ помъщено описаніе знаменитыхъ путешествій во встях частях свтта, съ нассою излюстрацій, рисунковъ и вортретовъ. На годъ безъ доставки въ Сиб. пять руб., съ доставкою въ Сиб. и перес. по всей Россін шесть руб. За границу 8 руб. съ пересылкой. Допускается разсрочна: При подпискъ 2 руб., къ 1 марта 1 руб., къ 1 мая 1 руб. и къ 1 іоля остальные. Адресъ редавціи: С.-Петербургь Стремянная, № 12, собств. домъ.

Реданторъ Ф. С. ГРУЗДЕВЪ. Издатель П. П. СОЙНИНЪ. Подробное объявление высылается безплатно.

### женедъльный политическій, научный и литературный журналъ

# RMAH8

годъ изданія второй.

#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1900 ГОДЪ.

урналь выходить по пятвидамь кинжками въ 64 стравици убористаго прифта.

По содержанію каждая книжка распадается на четыре части:

1. Беллетристика: а) Романы, повъсти, разсказы, b) Стихотворенія. 2. Отдълъ учно-критическій: а) статьи научнаго содержанія (превмущественно общественно-экономическія). b) Литературная критика. с) Библіографія. 3. Обозрѣніе иноранной жизни: а) Отдъльныя статьи. b) Иностранная корреспоиленція (изърижа, Берлина, Франкфурта, Нью-Йорка etc.). 4. Внутреннее обозрѣніе: а) гутреннія извъстія. b) Обозрѣніе мижній прессы по разнымъ вопросамъ. c) Пронціальное обозрѣніе. d) Корреспонденція.

Условія подписни: безъ доставки на годъ 4 р., на 6 мѣс. 2 р., на 3 мѣс 1 р. доставкой и пересылкой на годъ 5 р., на 6 мѣс. 3 р., на 3 мѣс. 1 р. 50 к. гранецу на годъ 10 р., на 6 мѣс. 5 р., на 3 мѣс., 2 р. 50 к.

Учащіеся, учителя, священнослужители, частныя и общественныя библіотеки пьзуются скидкой въ одинъ рубль съ годоваго экземиляра. Подписныя деньги эсять адресовать на имя конторы журнала "Знамя": Москва, Варсонофьевъй пер., домъ князя Гагарина.

Редакторъ Н. Д. Облеуховъ.

Издательница А. Д. Пустошкина.



ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

#### АМУЮ ДЕШЕВУЮ и ПОЛНУЮ ГАЗЕТУ

# "С.-ПЕТЕРБУРГЪ"

СЪ КАРТИНАМИ И ИЛЛЮСТРИРОВАННОЙ ХРОНИКОЙ.

аніе безцензурное. Годъ седьмой. Собственная типографія. Выходить два раза въ недёлю.

новы направленія газеты: независимость, человѣколюбіе и отсутствіе лицемѣрія.

Содержаніе: Передовыя статья; придворныя и правительственныя новости; поциія изв'єстія изъ заграницы, столиць и изъ провинція; уголовныя діла; истоескія и научныя статьи; о спиритизм'є; романы, пов'єсти, разсказы, стижи, сь; почт. ящикъ; списокъ умершихъ.

Иодъ редакціей сотрудника "Новаю Времени" А. Молчанова.

ЦЪНА съ доставкою и пересыякою: за годъ 2 руб., за полгода 1 руб., за мѣсяца 50 коп. Адресъ: С.-Петербургъ, Невскій, д. 139. Главная Контораты "С.-Петербургъ".

### Еженед тльный политическій, научный и литературный журнал

# RMAH8

ГОДЪ ИЗДАНІЯ ВТОРОЙ.

ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1900 ГОДЪ. Журналъ выходить по пятвицамъ княжками въ 64 страници убористаго шрифи.

По содержанію каждая книжка распадается на четыре часты:

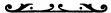
1. Беллетристика: а) Романы, повъсти, разсказы, b) Стихотворенія. 2. Отлік научно-критическій: а) статьи научнаго содержанія (превмущественно общественно-экономическія). b) Литературная критика. c) Библіографія. 3. Обозрѣніе выстранной жизни: а) Отлівльныя статьи. b) Иностранная корреспонденція (върданкфурта, Нью-Йорка еtc.). 4. Внутреннее обозрѣніе а) Внутреннія извъстія. b) Обозрѣніе миѣній прессы по разнымъ вопросамъ. c) Привинціальное обозрѣніе. d) Корреспонденція.

Условія подписни: безъ доставки на годъ 4 р., на 6 мѣс. 2 р., на 3 мѣс 1 р. Съ доставкой н пересылкой на годъ 5 р., на 6 мѣс. 3 р., на 3 мѣс. 1 р. 56 г., За гранецу на годъ 10 р., на 6 мѣс. 5 р., на 3 мѣс., 2 р. 50 к.

Учащіеся, учителя, священнослужители, частныя и общественныя библіотим пользуются скидкой въ одинъ рубль съ годоваго экземпляра. Подписныя денам просять адресовать на имя конторы журнала "Знамя": Москва, Варсонофисскій пер., домъ князя Гагарина.

• Редакторъ Н. Д. Облеуховъ.

Издательница А. Д. Пустошини.



#### ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА

#### САМУЮ ДЕШЕВУЮ и ПОЛНУЮ ГАЗЕТІ

# "С.-ПЕТЕРБУРГЪ"

съ картинами и иллюстрированной хроникой.

Изданіе безцензурное. Годъ седьмой. Собственная типографія. Выходить два развинення въ неділю.

Основы направленія газеты: независимость, челов'єколюбіе и отсутствіе лицем'єрія.

Содержаніє: Передовыя статьи; предворныя и правительственныя новости; восліднія взвістія изъ заграницы, столиць и изъ провинцін; уголовныя діла; всторическія и научныя статьи; о спиритизмів; романы, повісти, разсказы, стил. смісь; почт. ящикъ; списокъ умершихъ.

Подъ редакціей сотрудника "Новаю Времени" А. Молчанова.

ЦЪНА съ доставкою и пересылкою: за годъ 2 руб., за полгода 1 руб., три мъсяца 50 коп. Адресъ: С.-Петербургъ, Невскій, д. 139. Главная Колофігазеты "С.-Петербургъ".

# Отъ Виленскаго Ковенскаго и Гродненскаго Генералъ-Губернатора.

ГОСУДАРЬ ИМПЕРАТОРЪ, по всеподданнъйшему докладу Главнаго Начальника Съверо-Западнаго Края Генералъ-Адъютанта В. Н. Троцкаго, ВЫСОЧАЙШЕ соизволилъ, 9-го Февраля 1899 года, на открытіе повсемъстной въ Имперіи подписки для сбора пожертвованій на сооруженіе въ городъ Вильнъ памятника ИМПЕРАТРИЦЪ ЕКАТЕРИНЪ ІІ-й, какъ главной виновницъ возвращенія Россіи отторгнутаго отъ нея Бълорусскаго края.

Такое МОНАРШЕЕ соизволеніе открываетъ теперь всёмъ Русскимъ людямъ возможность внести свою лепту на это общерусское дёло, гдё дорогь не рубль, а дорога и каждая копейка, присланная со всёхъ концовъ нашего общирнаго Отечества, какъ дань священной памяти Великой Радётельницы русской земли.

Учрежденный по волѣ ЕГО ИМПЕРАТОРСКАГО ВЕЛИ-ЧЕСТВА, подъ предсѣдательствомъ Генералъ-Адъютанта В. Н. Троцкаго, особый Комитетъ для сбора пожертвованій и устройства памятника, озабочиваясь возможнымъ удобствомъ и облегченіемъ каждому члену великой русской семьи взноса пожертвованій, имѣетъ честь довести до всеобщаго свѣдѣнія, что всякое пожертвованіе, въ какомъ-бы оно ни было размѣрѣ,

Digitized by Google

принимается, по распоряжению Господина Министра Финатсовъ, вмъми казначействами, но можетъ быть, по желана препровождаемо и непосредственно въ Комитетъ, въ город Вильну. Редакции газетъ, получившихъ настоящее объявлени и подписные занумерованные листы, за подписью Предсълата ля Комитета, также принимаютъ пожертвования отъ желающих. This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

